Rezensionen

Descola, Philippe: La composition des mondes. En-
tretien avec Pierre Charbonnier. Paris: Flammarion, 2014.
379 pp. ISBN 978-2-0813-1274-6. Prix: € 24.00

Podria describirse este ameno libro como una mezcla
de anecdotario personal sobre el campo y el gabinete, y de
memorias sobre una época de la antropologia en Francia
y sus protagonistas. Sin embargo, este libro es también y
sobre todo una estupenda fuente sobre la genealogia del
pensamiento del influyente antropdlogo Philippe Descola.
Aunque no se dice mucho ni sobre la forma en que se for-
mularon las preguntas — si oralmente, o por escrito —, ni
tenemos muchas notas explicativas, Pierre Charbonnier
escribe sus preguntas con una concision que detona unas
respuestas detalladas y densas, algunas de las cuales al-
canzan la veintena de pdginas. El libro se divide en cuatro
secciones que comentaremos a continuacion.

La primera parte, tefiida de optimismo y no exenta de
una cierta autocomplacencia, es quizd la més autobiogra-
fica. En “El regusto de la investigacién”, Descola descri-
be el medioambiente en que ha crecido — una “burgue-
sfa catodlica, establecida en Paris por generaciones ... un
linaje de gentes de pluma, de médicos y de servidores
del Estado, caracteristico de las élites intelectuales fran-
cesas” (9) —, los viajes extraeuropeos de su adolescencia
— “quizd habiamos mantenido un rezago de mentalidad
colonial mds o menos inconsciente que nos hacia con-
siderar normal estar en cualquier parte del mundo como
en nuestra casa” (14) —, y su vida universitaria — donde
encontramos un joven trotskista (24) que prefiere el es-
tudio a la buisqueda de una revolucién obrera (19) y un
profesor escolar de psicopedagogia que intenta asegurar
su sustento (39). Ademads de sus estudios de antropologia
en la Universidad de Nanterre (29), Descola relata tam-
bién su cercanfa a Maurice Godelier — con quien aprende,
entre otras cosas, a medir jardines y hacer presupuestos
familiares (31) —, sus experiencias de campo, junto con
Anne-Christine Taylor, en México y, mas felizmente, en
el Ecuador — a donde lleva, entre otras cosas, “kilos de
cuentas de vidrio” para sus anfitriones (133) —, su renun-
cia a un trabajo demasiado ambicioso para “acabar rapi-
damente una tesis de amplitud mas modesta con el fin de
poder ser candidato a un puesto estable” (83) y, finalmen-
te, su notable ascenso en el escenario académico francés
y mundial “sin que busque de ninguna manera hacer una
carrera” (89).

En lo que concierne a su propuesta antropoldgica,
Descola reconoce su deuda, en particular, con otros dos
pensadores franceses: Michel Foucault y Pierre Bourdieu,
cuyos conceptos de épistéme y habitus, respectivamente,
afirma haber historizado (112): “des dispositions pra-
tiques qui ont un peu plus de stabilité ontologique et que
se situent en amont des habitus — c’est en ce sens que j’ai
utilisé la notion de ‘scheme’” (111). Sin embargo, Claude
Lévi-Strauss — “el antropélogo mds importante del siglo
XX (59) —y su estructuralismo siguen teniendo un lugar
especial en sus reconocimientos: “Yo siempre he escrito
para Lévi-Strauss” (80). Al mismo tiempo, Descola reafir-
ma su distancia frente a otros antropdlogos, como Pierre
Clastres (53s.) y sobre todo Marvin Harris, el “heraldo”
de “una forma de materialismo simplista y reductor” (67),

Anthropos 111.2016

247

con cuyas ideas se confrontara ya desde su primer trabajo
de campo en Sudamérica (137, 140s.).

La segunda seccion del libro se adentra en temas que
conciernen a la Amazonia y la etnografia. Luego de recor-
dar la importancia “de tomar las sociedades indigenas de
América del sur como una totalidad de multiples facetas
y no como repartidas entre bloques geograficos y cultura-
les intrinsecamente diferentes” (62), Descola aborda dos
de las hipétesis quizd mas productivas de la antropologia
amazodnica contempordnea: que las claves para compren-
der los resortes de la existencia colectiva de estos pueblos
estarian en sus relaciones con las plantas y los animales
(130), y el llamado “esquema de la predacion”, en el que
el otro, que se consume, simbdlica o realmente (sea en la
guerra o en la caza), no es un objeto, sino un sujeto, una
condicidn de la propia existencia, algo indispensable a su
perpetuacion (139).

La tercera parte del libro describe la genealogia de la
propuesta de una ontologia estructural. Asi, el punto de
partida es el concepto de animismo, que Descola desarro-
Ilard a partir de su trabajo de campo en Ecuador. De aqui
se originaria una simetria inicial: si, por un lado, el ani-
mismo es considerado como el uso de categorias sociales
para conceptualizar las relaciones con objetos naturales
(esto es, la sociedad permite pensar la naturaleza); por
el otro, el totemismo constituiria el uso de categorias na-
turales para conceptualizar categorias sociales (es decir,
la naturaleza permite pensar la sociedad) (203s.). Segun
Descola, cuando a esta simetria se le afiade el naturalismo,
este tercer elemento no habria constituido inicialmente
sino una suerte de anomalia (206). A continuacion, ani-
mado por el concepto de “multinaturalismo” desarrolla-
do por Eduardo Viveiros de Castro, Descola refina estas
tres definiciones previas y, al mismo tiempo, incluye el
analogismo. Este tltimo elemento pareciera casi un efec-
to colateral de este proceso: “para llegar a la combinato-
ria propuesta en Par-dela nature et culture, faltaba hacer
aparecer una cuarta férmula, que podria desprenderse 16-
gicamente de las tres primeras” (214). Como es sabido, en
la base de esta propuesta yace un dualismo que Descola
describe en los siguientes términos: “C’est I’experience de
pensée d’un sujet ... Le noyau originaire est donc un in-
variant hypothétique, le rapport entre intériorité et physi-
calité, dont j’étudie les combinaisons possibles ... chaque
formule est I'expression hypothético-déductive de toutes
les conséquences possibles d’un noyau posé comme inva-
riant” (124s.).

Esta “mdquina experimental” (224) desarrollada por
Descola con el fin de estudiar las distintas formas de com-
poner los mundos estd, pues, fundada en el andlisis de
los “modos de identificacion” (236) de los elementos del
medioambiente. En este contexto, una ontologia no es
mds que el resultado instituido de un modo de identifica-
cion, la forma particular, visible en los discursos e ima-
genes, que toma en tal o cual época y en tal o cual regién
del mundo, uno de los cuatro regimenes de continuidad
y discontinuidad arriba sefialados (237). En suma, estos
“modos de identificacion” no serian sino esquemas gene-
radores de inferencias y de acciones, modos de compo-
sicién y de utilizacién de los mundos que responderian a

22.01.2026, 08:42:15. © Inhak.
1r oder

Erlaubnls Ist Inhalts Im

r


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-247

248

principios andlogos (112). El autor precisa, ademads, que
estas formas de componer el mundo bien pueden desple-
garse bajo formas muy similares en contextos histdricos
y ecoldgicos muy diferentes (197). Los colectivos no se-
rian, pues, mundos cerrados ni estarian prisioneros de de-
terminados modos de identificacidn, sino que, hasta cierto
punto, serfan permeables (303).

La dltima parte del libro, titulada “El mundo contem-
poréneo a la luz de la antropologia”, estd dedicada, sobre
todo, a casos como los de aquellos movimientos indige-
nas que hoy protestan contra proyectos mineros, aducien-
do el peligro de perecimiento de una entidad no humana
(un lago, una montafia, un rio, una gruta o una manantial)
que es concebida como miembro de su colectivo (324).
Descola — quien dedicaria a estos problemas sus tltimos
afios en el Collége de France — aprovecha, entonces, para
revisar ciertos conceptos asociados a estos conflictos, so-
bre todo en la regién andina. Por un lado, esta el frecuen-
temente aludido concepto de Sumak Kawsay, que, aunque
suele ser descrito como una filosofia supuestamente an-
cestral, enraizada en las cosmologias quechua y aymara,
no seria sino un “sincretismo” producto de la complici-
dad intelectual entre lideres indigenas y militantes, sean
latinoamericanos, europeos o norteamericanos (335). Por
otro lado, encontramos el término de “no humano”, que
Descola confiesa usar a falta de uno mejor que permita
evitar el concepto de naturaleza. ;Como se definen es-
tos “no humanos”?: “je pense qu’il importe de mesurer
la dimension critique de ces non-humains. Et quand je
parle de ‘non-humains critiques’, je ne pense pas seule-
ment aux animaux d’élevage, aux tigres ... mais a cette
foule d’entités qui sont en interactions constantes avec
nous, depusis le CO, jusqu’aux glaciers en passant par les
virus. Au fond, c’est une facon de parler du destin com-
mun des choses et des hommes dans un monde ou leur
partage n’a plus de sens” (281). Finalmente, el libro abor-
da la propuesta de una antropologia simétrica. Es decir,
la exigencia de introducir los no humanos en la escena
de la vida social, no como un recurso o como un medio
exterior (297), sino como sujetos politicos que actian en
sus propios colectivos (348). Se trata, pues, de un llama-
do a concebir la politica de una forma diferente (346), a
delinear una antropologia politica descentrada (350): “une

. voie suggestive en ce qu’elle renoue les liens long-
temps distendus entre humains et non-humains quant aux
formes de souveraineté qu’il exercent chacun sur eux-
mémes” (55).

En suma, estamos, pues, frente a una publicacién que
no solo incumbe a los seguidores u oponentes de las pro-
puestas del influyente antrop6logo francés, o del mundo
de los etndlogos franceses contemporaneos al mismo. En
realidad, este libro bien puede nutrir a todos los interesa-
dos en los problemas abordados hoy por la antropologia,
tanto en lo que respecta al replanteamiento de sus temas
mads cldsicos como a los que corresponden a los nuevos
dilemas que enfrenta en el mundo actual.

Juan Javier Rivera Andia

Rezensionen

Descola, Philippe, et Tim Ingold: Etre au monde.
Quelle expérience commune? Lyon: Presses universi-
taires de Lyon, 2014. 77 pp. ISBN 978-2-7297-0887-0.
Prix: € 10.00

Este pequefio y denso libro es el testimonio de un de-
bate, sostenido en Francia, a fines del 2013, entre Tim
Ingold y Philippe Descola. En su introduccién, M. Lus-
sault sefiala que, a pesar de pertenecer a la misma ge-
neracién, ambos autores son, al mismo tiempo, bastante
distintos y han instaurado “son propre régime de parole,
d’ecriture et d’iconographie” (11). Asi, Lussault compara,
por un lado, la “cohérence remarquable” (14) de la obra de
Descola con la de pensadores de la talla de Lévi-Strauss o
Humboldt, y por otro lado, los argumentos de Ingold con
un procedimiento realizado “par sauts et gambades” (11).
Aunque la introduccién también anota que si Descola pre-
fiere hablar de ontologias — y de esquemas o integrado-
res —, Ingold se interesa mds bien en ontogenias y en seres
en proceso de generacion (74); no se llega a presentar del
todo lo que es quizd el aspecto mds interesante del libro.
Nos referimos al marcado desacuerdo entre los puntos de
vista de ambos antrop6logos — que Ingold, por ejemplo,
describe como el seguimiento de “trayectorias opuestas”
(33) — acerca de cuestiones fundamentales de su discipli-
na, en general, y entre las valoraciones dispares que hacen
de la antropologia estructural, en particular.

Este desacuerdo aparece, de hecho, desde el inicio del
debate, en torno a los dualismos. Asi, Ingold rechaza ta-
jantemente el dualismo entre organismo y persona social,
y declara su ambicion de reformar o reconstruir la ciencia
partiendo de la premisa de que siempre estamos involu-
crados en el mundo que intentamos conocer. Su propues-
ta, aflade, cobrarfa la forma de una “biologia relacional
... compatible con lo que sabemos de los seres humanos
en tanto que animales sociales” (36). Se trata, pues, una
vez mds, de construir un puente entre una antropologia
social y una biologia del desarrollo que nos permita con-
cebir el medioambiente, no como algo que estd fuera o
delante de uno, sino como una zona de interpenetracion
dentro de la cual nuestras vidas y las de los otros se entre-
mezclan en un conjunto homogéneo (19). Este entrelaza-
miento tiene, ademds, una evidente dimensién temporal:
“Il s’agit d’un processus historique. En me concentrant sur
I’étude de ce processus, je me suis davantage intéressé a
distinguer les ontogénies (c’est-a-dire les différents che-
mins de développement) que les ontologies ... J'essaie
de ne plus penser en termes d’animisme ... mais plutot
en termes de processus animiques (ou non-animiques) en
development ... je ne consideére pas les humains comme
des étres humains ... mais comme des &tres en devenir
... car nous ne cessons jamais de nous construire, ni de
contribuer a construire les autres étres de la méme ma-
niere que les autres étres nous construisent. Il s’agit d’un
processus ininterrompu” (37s.). En este contexto, Ingold
hace referencia al concepto de “composicién del mundo”,
que define como “un processus continuel ... un perpétuel
développement ... composer le monde n’est pas représen-
ter la vie telle qu’elle préexisterait, mais faire advenir la
vie telle qu’elle se développe” (38).

Ahora bien, este concepto es también definido por

Anthropos 111.2016

22.01.2026, 08:42:15. © Inhak.
1r oder

Erlaubnls Ist

Inhalts.

r


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-247

