
Rezensionen

Anthropos  111.2016

247

Descola, Philippe: La composition des mondes. En-
tretien avec Pierre Charbonnier. Paris: Flammarion, 2014. 
379 pp. ISBN 978-2-0813-1274-6. Prix: € 24.00

Podría describirse este ameno libro como una mezcla 
de anecdotario personal sobre el campo y el gabinete, y de 
memorias sobre una época de la antropología en Francia 
y sus protagonistas. Sin embargo, este libro es también y 
sobre todo una estupenda fuente sobre la genealogía del 
pensamiento del influyente antropólogo Philippe Descola. 
Aunque no se dice mucho ni sobre la forma en que se for-
mularon las preguntas – si oralmente, o por escrito –, ni 
tenemos muchas notas explicativas, Pierre Charbonnier 
escribe sus preguntas con una concisión que detona unas 
respuestas detalladas y densas, algunas de las cuales al-
canzan la veintena de páginas. El libro se divide en cuatro 
secciones que comentaremos a continuación.

La primera parte, teñida de optimismo y no exenta de 
una cierta autocomplacencia, es quizá la más autobiográ-
fica. En “El regusto de la investigación”, Descola descri-
be el medioambiente en que ha crecido – una “burgue-
sía católica, establecida en París por generaciones … un 
linaje de gentes de pluma, de médicos y de servidores 
del Estado, característico de las élites intelectuales fran-
cesas” (9) –, los viajes extraeuropeos de su adolescencia 
– “quizá habíamos mantenido un rezago de mentalidad 
colonial más o menos inconsciente que nos hacía con-
siderar normal estar en cualquier parte del mundo como 
en nuestra casa” (14) –, y su vida universitaria – donde 
encontramos un joven trotskista (24) que prefiere el es-
tudio a la búsqueda de una revolución obrera (19) y un 
profesor escolar de psicopedagogía que intenta asegurar 
su sustento (39). Además de sus estudios de antropología 
en la Universidad de Nanterre (29), Descola relata tam-
bién su cercanía a Maurice Godelier – con quien aprende, 
entre otras cosas, a medir jardines y hacer presupuestos 
familiares (31) –, sus experiencias de campo, junto con 
Anne-Christine Taylor, en México y, más felizmente, en 
el Ecuador – a donde lleva, entre otras cosas, “kilos de 
cuentas de vidrio” para sus anfitriones (133) –, su renun-
cia a un trabajo demasiado ambicioso para “acabar rápi-
damente una tesis de amplitud más modesta con el fin de 
poder ser candidato a un puesto estable” (83) y, finalmen-
te, su notable ascenso en el escenario académico francés 
y mundial “sin que busque de ninguna manera hacer una 
carrera” (89). 

En lo que concierne a su propuesta antropológica, 
Descola reconoce su deuda, en particular, con otros dos 
pensadores franceses: Michel Foucault y Pierre Bourdieu, 
cuyos conceptos de épistémè y habitus, respectivamente,  
afirma haber historizado (112): “des dispositions pra-
tiques qui ont un peu plus de stabilité ontologique et que 
se situent en amont des habitus – c’est en ce sens que j’ai 
utilisé la notion de ‘scheme’ ” (111). Sin embargo, Claude 
Lévi-Strauss – “el antropólogo más importante del siglo 
XX” (59) – y su estructuralismo siguen teniendo un lugar 
especial en sus reconocimientos: “Yo siempre he escrito 
para Lévi-Strauss” (80). Al mismo tiempo, Descola reafir-
ma su distancia frente a otros antropólogos, como Pierre 
Clastres (53 s.) y sobre todo Marvin Harris, el “heraldo” 
de “una forma de materialismo simplista y reductor” (67), 

con cuyas ideas se confrontara ya desde su primer trabajo 
de campo en Sudamérica (137, 140 s.).

La segunda sección del libro se adentra en temas que 
conciernen a la Amazonia y la etnografía. Luego de recor-
dar la importancia “de tomar las sociedades indígenas de 
América del sur como una totalidad de múltiples facetas 
y no como repartidas entre bloques geográficos y cultura-
les intrínsecamente diferentes” (62), Descola aborda dos 
de las hipótesis quizá más productivas de la antropología 
amazónica contemporánea: que las claves para compren-
der los resortes de la existencia colectiva de estos pueblos 
estarían en sus relaciones con las plantas y los animales 
(130), y el llamado “esquema de la predación”, en el que 
el otro, que se consume, simbólica o realmente (sea en la 
guerra o en la caza), no es un objeto, sino un sujeto, una 
condición de la propia existencia, algo indispensable a su 
perpetuación (139).

La tercera parte del libro describe la genealogía de la 
propuesta de una ontología estructural. Así, el punto de 
partida es el concepto de animismo, que Descola desarro-
llará a partir de su trabajo de campo en Ecuador. De aquí 
se originaría una simetría inicial: si, por un lado, el ani-
mismo es considerado como el uso de categorías sociales 
para conceptualizar las relaciones con objetos naturales 
(esto es, la sociedad permite pensar la naturaleza); por 
el otro, el totemismo constituiría el uso de categorías na-
turales para conceptualizar categorías sociales (es decir, 
la naturaleza permite pensar la sociedad) (203 s.). Según 
Descola, cuando a esta simetría se le añade el naturalismo, 
este tercer elemento no habría constituido inicialmente 
sino una suerte de anomalía (206). A continuación, ani-
mado por el concepto de “multinaturalismo” desarrolla-
do por Eduardo Viveiros de Castro, Descola refina estas 
tres definiciones previas y, al mismo tiempo, incluye el 
analogismo. Este último elemento pareciera casi un efec-
to colateral de este proceso: “para llegar a la combinato-
ria propuesta en Par-delà nature et culture, faltaba hacer 
aparecer una cuarta fórmula, que podría desprenderse ló-
gicamente de las tres primeras” (214). Como es sabido, en 
la base de esta propuesta yace un dualismo que Descola 
describe en los siguientes términos: “C’est l’experience de 
pensée d’un sujet … Le noyau originaire est donc un in-
variant hypothétique, le rapport entre intériorité et physi-
calité, dont j’étudie les combinaisons possibles … chaque 
formule est l’expression hypothético-déductive de toutes 
les conséquences possibles d’un noyau posé comme inva-
riant” (124 s.).

Esta “máquina experimental” (224) desarrollada por 
Descola con el fin de estudiar las distintas formas de com-
poner los mundos está, pues, fundada en el análisis de 
los “modos de identificación” (236) de los elementos del 
medioambiente. En este contexto, una ontología no es 
más que el resultado instituido de un modo de identifica-
ción, la forma particular, visible en los discursos e imá-
genes, que toma en tal o cual época y en tal o cual región 
del mundo, uno de los cuatro regímenes de continuidad 
y discontinuidad arriba señalados (237). En suma, estos 
“modos de identificación” no serían sino esquemas gene-
radores de inferencias y de acciones, modos de compo-
sición y de utilización de los mundos que responderían a 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-247 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-247


248 Rezensionen

Anthropos  111.2016

principios análogos (112). El autor precisa, además, que 
estas formas de componer el mundo bien pueden desple-
garse bajo formas muy similares en contextos históricos 
y ecológicos muy diferentes (197). Los colectivos no se-
rían, pues, mundos cerrados ni estarían prisioneros de de-
terminados modos de identificación, sino que, hasta cierto 
punto, serían permeables (303).

La última parte del libro, titulada “El mundo contem-
poráneo a la luz de la antropología”, está dedicada, sobre 
todo, a casos como los de aquellos movimientos indíge-
nas que hoy protestan contra proyectos mineros, aducien-
do el peligro de perecimiento de una entidad no humana 
(un lago, una montaña, un río, una gruta o una manantial) 
que es concebida como miembro de su colectivo (324). 
Descola – quien dedicaría a estos problemas sus últimos 
años en el Collège de France – aprovecha, entonces, para 
revisar ciertos conceptos asociados a estos conflictos, so-
bre todo en la región andina. Por un lado, está el frecuen-
temente aludido concepto de Sumak Kawsay, que, aunque 
suele ser descrito como una filosofía supuestamente an-
cestral, enraizada en las cosmologías quechua y aymara, 
no sería sino un “sincretismo” producto de la complici-
dad intelectual entre líderes indígenas y militantes, sean 
latinoamericanos, europeos o norteamericanos (335). Por 
otro lado, encontramos el término de “no humano”, que 
Descola confiesa usar a falta de uno mejor que permita 
evitar el concepto de naturaleza. ¿Cómo se definen es-
tos “no humanos”?: “je pense qu’il importe de mesurer 
la dimension critique de ces non-humains. Et quand je 
parle de ‘non-humains critiques’, je ne pense pas seule-
ment aux animaux d’élevage, aux tigres … mais à cette 
foule d’entités qui sont en interactions constantes avec 
nous, depusis le CO2 jusqu’aux glaciers en passant par les 
virus. Au fond, c’est une façon de parler du destin com-
mun des choses et des hommes dans un monde où leur 
partage n’a plus de sens” (281). Finalmente, el libro abor-
da la propuesta de una antropología simétrica. Es decir, 
la exigencia de introducir los no humanos en la escena 
de la vida social, no como un recurso o como un medio 
exterior (297), sino como sujetos políticos que actúan en 
sus propios colectivos (348). Se trata, pues, de un llama-
do a concebir la política de una forma diferente (346), a 
delinear una antropología política descentrada (350): “une 
… voie suggestive en ce qu’elle renoue les liens long-
temps distendus entre humains et non-humains quant aux 
formes de souveraineté qu’il exercent chacun sur eux- 
mêmes” (55).

En suma, estamos, pues, frente a una publicación que 
no solo incumbe a los seguidores u oponentes de las pro-
puestas del influyente antropólogo francés, o del mundo 
de los etnólogos franceses contemporáneos al mismo. En 
realidad, este libro bien puede nutrir a todos los interesa-
dos en los problemas abordados hoy por la antropología, 
tanto en lo que respecta al replanteamiento de sus temas 
más clásicos como a los que corresponden a los nuevos 
dilemas que enfrenta en el mundo actual.

Juan Javier Rivera Andía

Descola, Philippe, et Tim Ingold: Être au monde. 
Quelle expérience commune? Lyon: Presses universi-
taires de Lyon, 2014. 77 pp. ISBN 978-2-7297-0887-0. 
Prix: € 10.00

Este pequeño y denso libro es el testimonio de un de-
bate, sostenido en Francia, a fines del 2013, entre Tim 
Ingold y Philippe Descola. En su introducción, M. Lus-
sault señala que, a pesar de pertenecer a la misma ge-
neración, ambos autores son, al mismo tiempo, bastante 
distintos y han instaurado “son propre régime de parole, 
d’ecriture et d’iconographie” (11). Así, Lussault compara, 
por un lado, la “cohérence remarquable” (14) de la obra de 
Descola con la de pensadores de la talla de Lévi-Strauss o 
Humboldt, y por otro lado, los argumentos de Ingold con 
un procedimiento realizado “par sauts et gambades” (11). 
Aunque la introducción también anota que si Descola pre-
fiere hablar de ontologías – y de esquemas o integrado-
res –, Ingold se interesa más bien en ontogenias y en seres 
en proceso de generación (74); no se llega a presentar del 
todo lo que es quizá el aspecto más interesante del libro. 
Nos referimos al marcado desacuerdo entre los puntos de 
vista de ambos antropólogos – que Ingold, por ejemplo, 
describe como el seguimiento de “trayectorias opuestas” 
(33) – acerca de cuestiones fundamentales de su discipli-
na, en general, y entre las valoraciones dispares que hacen 
de la antropología estructural, en particular.

Este desacuerdo aparece, de hecho, desde el inicio del 
debate, en torno a los dualismos. Así, Ingold rechaza ta-
jantemente el dualismo entre organismo y persona social, 
y declara su ambición de reformar o reconstruir la ciencia 
partiendo de la premisa de que siempre estamos involu-
crados en el mundo que intentamos conocer. Su propues-
ta, añade, cobraría la forma de una “biología relacional 
… compatible con lo que sabemos de los seres humanos 
en tanto que animales sociales” (36). Se trata, pues, una 
vez más, de construir un puente entre una antropología 
social y una biología del desarrollo que nos permita con-
cebir el medioambiente, no como algo que está fuera o 
delante de uno, sino como una zona de interpenetración 
dentro de la cual nuestras vidas y las de los otros se entre-
mezclan en un conjunto homogéneo (19). Este entrelaza-
miento tiene, además, una evidente dimensión temporal: 
“Il s’agit d’un processus historique. En me concentrant sur 
l’étude de ce processus, je me suis davantage intéressé à 
distinguer les ontogénies (c’est-à-dire les différents che-
mins de développement) que les ontologies … J’essaie 
de ne plus penser en termes d’animisme … mais plutôt 
en termes de processus animiques (ou non-animiques) en 
development … je ne considère pas les humains comme 
des êtres humains … mais comme des êtres en devenir 
… car nous ne cessons jamais de nous construire, ni de 
contribuer à construire les autres êtres de la même ma-
nière que les autres êtres nous construisent. Il s’agit d’un 
processus ininterrompu” (37 s.). En este contexto, Ingold 
hace referencia al concepto de “composición del mundo”, 
que define como “un processus continuel … un perpétuel 
développement … composer le monde n’est pas représen-
ter la vie telle qu’elle préexisterait, mais faire advenir la 
vie telle qu’elle se développe” (38).

Ahora bien, este concepto es también definido por 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-247 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-247

