LEVENT TEZCAN
Religiose
Strategien der
U ETH DETE

Gesellschaft

Verwaltete Religion
und islamistische Utopie

in der Tiirkei

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levent Tezcan
Religidse Strategien der »machbaren« Gesellschaft

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levent Tezcan(Dr. rer. soc.), geb. 1961 in der tirkischen Kleinstadt Havza, hat
Politikwissenschaft in Ankara und Soziologie in Bremen studiert. Er ist im Institut
fur interdisziplinare Konflikt- und Gewaltforschung an der Universitét Bielefeld

tatig.

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levent Tezcan

Religiose Strategien der
»machbaren« Gesellschaft

Verwaltete Religion und islamistische Utopie
in der Turkei

[transcript]

https://dol.org/10.14361/6783839401064 - am 13.02, 2026, 21 :49:57. https:/ wwwinlibra.com/de/agh - Open Access - (e T


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

@ @@@ This work is licensed under a Creative Commons
ANl Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben
sind im Internet Gber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2003 transcript Vidag, Bielefeld

Lektorat & Satz: Levent@zcan

Umschlaglayout: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Umschlagfoto: Archiv transcriptéflag

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-89942-106-X

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

Vorwort
Einleitung
I. Die verwaltete Religion des laizistischen Staates

1. Die ,,sdkularen* Quellen der Moderne in der
muslimischen Welt
2. Der makropolitische Kontext: Politische Rationalitit
und die moderne Staatlichkeit
2.1 Neue Akteure der Geschichte: Staat und Gesellschaft
2.2 Die Staatsraison
3. Transformationen an der Staatlichkeit
3.1 Ideen: Vom Miilk des Sultans zum Staat
3.2 Praktiken
3.3 Kontinuitdt und Bruch an der tiirkischen Staatlichkeit
4. Tirkische Laizitdt und das Amt fiir religiose
Angelegenheiten
4.1 Uber die Geschichte des Amtes
4.2 Formen der Kooptation der Religion in den Staatsapparat
4.2.1 Bestimmung der 6ffentlich zuldssigen Religiositét
4.2.2 Gesellschaftspolitischer Auftrag des Amtes
4.2.3 Verwaltung der Gebetsanstalten
4.3 Der Streit zwischen gottlichem und profanem Recht
4.4 Religionspolitik und die Aleviten
4.4.1 Alevitische Selbstbeschreibungen
4.4.2 Tiicken der partikularistischen Anerkennung
5. Resiimee 1

I1. Islam als Weltanschauung der ummatistischen Utopie

1. Ursprungsvisionen im Islam
1.1 Eschatologie ohne Rof} und Reiter
1.2 Islamische Visionen von Riickkehr

2. Der Neomodernismus von Fazlur Rahman:
Die Suche nach islamischen Werten

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy

21

22

34
34
36
41
41
53
55

61
62
63
64
71
81
88
94
95
98
104

107
109
111
113

117


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Die Einheit des Korans und die islamische
Weltanschauung
2.2 Realitit als kritische Priifungsinstanz
2.3 Werte, Diesseitigkeit und die Gesellschaftstechnik
3. Der Diskurs und sein zeitgeschichtlicher Kontext
3.1 Verschiebungen in der Trigerschaft des Islamismus
3.2 Verschiebungen im globalen Feld
3.3 Die Konfliktlinien
4. Aspekte der islamistischen Modernitétskritik
4.1 Die Moderne als ,,totale Krise*
4.2 Kritik an der Fortschrittszeit
4.3 Modus der Anerkennung des Anderen: Benennen oder
Definieren?
4.4 Eine monotheistische Lektiire der Zeit
5. Das prophetische Medina im Gegensatz
zum ,.totalitdren Nationalstaat der Moderne
5.1 Die Umma: Von der Gemeinschaft der Muslime zur
Gemeinschaft schlechthin
5.1.1 Die Prinzipien der Gemeinschaft
5.1.2 Die Umdeutung der Umma und ihre Friktionen
5.2 Der Stachel des historischen Ereignisses, die Risse der
Konstruktion
5.2.1 Der umstrittene Status der Juden
5.2.2 Der intellektuelle Zwang zur Konsistenz
5.2.3 Wiederkehr der verdringten Machtfrage:
Die Umma als muslimische Herrschaft
6. Ubersetzungen der westlichen Konzepte
6.1 Der ,,wahre Pluralismus® des Islam,
die ,,Zivilgesellschaft* der apokalyptischen Reiter
6.2 Die islamistische Konzeption des ,,6ffentlichen Gliicks*
7. Resiimee 2

I11. Schlufifolgerungen und Ausblick
1. Zusammenfassung der Ergebnisse
2. Ausblick: Kultur des Gestindnisses,

Kultur des Konventionalismus

Literatur

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy

119
122
123
128
130
132
137
139
144
146

149
154

157
157
158
163
165
165
169

175
179

179
187
198
207
207
212

221


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT

Dieses Buch ist eine leicht verdnderte Version der Dissertation, die ich
an der soziologischen Fakultdt der Universitdt Bielefeld eingereicht
habe. Die tragende Idee, dall der Islamismus wohl auf verschiedene
Weise in die moderne Kulturproduktion verstrickt ist, war anfénglich
noch revolutiondr und anregend. Mittlerweile hat sich diese Idee zum
wissenschaftlichen Glaubensbekenntnis entwickelt. Dadurch hat sie
aber auch ihr kritisches Potential eingebiifit. Wie jeder wissenschaftli-
che Text sollte auch dieses Buch mit Kenntnis seiner geschichtlichen
Einbindung gelesen werden. Daf3 ich mein Buch trotz dieses Wechsels
des rezeptionsgeschichtlichen Kontexts ohne Akzentverschiebungen
publiziere, liegt daran, daB3 es mir dort nicht einfach darum ging, auf
eine affirmative Weise die Modernitét des Islamismus zu zeigen. Die-
ser seit einiger Zeit grassierende Normalisierungsdiskurs liegt mir
fern. Er ist genauso unhaltbar wie sein Gegenstiick, ndmlich der essen-
tialistische Diskurs, der die Dimension des kulturiibergreifenden Aus-
tausches nicht ernst nimmt. Statt dessen gilt es die produktive Span-
nung zwischen Eigensinn und wechselseitigen Austauschbeziehungen
durchzuhalten.

Dank gebiihrt den Kollegen, die meine aufdringlichen Monologe un-
beschwert {iber sich ergehen lieBen. Pragend hat Georg Stauth auf die
Ideen dieses Buches gewirkt, ganz abgesehen von seiner freundschaft-
lichen Betreuung, die er nicht nur in der Kairoer Bibliothek inmitten
eigener Forschungsarbeit an den Tag legte, als er den zweifellos wert-
volleren historischen Biichern eine frithere Version meiner Dissertati-
on vorzog. Vor allem gilt mein Dank Zoltan Szankay, dessen kritische
Gelassenheit mir stets eine weise Leitung ist. SchlieBlich fiihle ich
mich, wie am Ende iiblich fiir derlei Vorworte, meiner Frau zum Dank
verpflichtet. Auch in meinem Fall stimmt es tatsdchlich, dal3 sie die
eigentliche Leidtragende des ganzen Arbeitsprozesses war. Meine
Kinder werden mir hoffentlich diese Zeit der Abwesenheit vergeben
haben.

Levent Tezcan

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21

7. https:/www.inlibra.com/de/agb - Open Access - (<) ey


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Verwestlichung der Welt

Wer heute iiber den Islam im allgemeinen und {iber die verschiedenen
Konzeptualisierungsweisen, praktischen Ausgestaltungen, institutio-
nellen und intellektuellen Verzweigungen des Islam, iiber die themati-
schen Gegenstinde wie auch die Denkstrukturen der Muslime spre-
chen will, darf den geschichtlichen Kontext der Verwestlichung der
Welt nicht ausblenden. Das ist die Ausgangspramisse des vorliegen-
den Buches. Sie wird hier allerdings nicht einfach gesetzt. Die Be-
rechtigung der Primisse muf} durch die Entfaltung der Argumentation
im Verlaufe der Darstellung selbst nachgewiesen werden. Einstweilen
moge der Hinweis auf die {iber zwei Jahrhunderte reichende Moderni-
sierungsgeschichte der Tiirkei mit ihren ideellen und institutionellen
Folgen, die auch in Bezug auf die islamische Religion nicht spurlos
verlaufen sein diirfte, einen Vorschuf3 gewihren, um einen Berechti-
gungsschein fiir die Prdmisse vorab auszustellen.

Ich mochte mich bei der Beriicksichtigung der Verwestlichung der
Welt von einer Denkfigur anregen lassen, die von Martin Heidegger in
einem kurzen Text mit dem Titel ,,Die Zeit des Weltbildes” (1950)
entwickelt worden ist. Das Weltbild soll hier zunéchst einmal als ana-
lytischer Begriff eingefiihrt werden. Mit ihm sollen Grundziige eines
Weltverhiltnisses nachgezeichnet werden, welches sich auch der mus-
limischen Welt unausweichlich aufgezwungen hat, und zwar ganz
gleich, ob iiber die affirmative Politik des Sikularismus, die Uber-
nahme von Wissenschaften oder im negativen Modus der islamisti-
schen Kritik der Moderne. Zudem wird es bereits in der wissenschaft-
lichen Literatur, wie gleich zu zeigen ist, zum Thema Islam gebraucht,
um die Rekonstruktionen des ,,islamischen Weltbildes* zu ermitteln,
ohne allerdings die mit ihm verbundene Bewandtnis zu reflektieren.
Die Rede vom islamischen ,,Weltbild* kann unter bestimmten Bedin-
gungen durchaus iibernommen werden. Es muB jedoch das Augen-
merk auf die Geschichtlichkeit des Phdnomens gerichtet werden, der
fiir den Argumentationsverlauf eine wesentliche Bedeutung zukommt.

Heidegger zielt in seiner Abhandlung auf die radikale Differenz,

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

die das neuzeitliche Weltverhiltnis gegeniiber den fritheren auszeich-
net.

,Doch warum fragen wir bei der Auslegung eines geschichtlichen Zeitalters
nach dem Weltbild? Hat jedes Zeitalter der Geschichte sein Weltbild und
zwar in der Weise, daf} es sich jeweils um sein Weltbild bemiiht? Oder ist
es schon und nur die neuzeitliche Art des Vorstellens, nach dem Weltbild
zu fragen?* (1950: 82)

Heidegger reserviert den Begriff nur fiir das neuzeitliche Denken,
bringt es mit der Konstitution des aktivistischen Subjekts in einen we-
sentlichen Zusammenhang. Das ,,Bild*“ im Weltbild meint dabei zu-
nichst einmal den Sachverhalt, da3 ,,die Sache selbst (so vor uns)
steht [...], wie es mit ihr flir uns steht” (ebd.). Damit ist aber nicht nur
die Vorgestelltheit der Sache vor uns gemeint, ,,sondern daf es in all
dem, was zu ihm gehort und in ihm zusammensteht, als System vor
uns steht™ (ebd., Hervorhebung L.T). So gesehen ist ,,im Mittelalter
ein System unmdglich; denn dort ist allein die Ordnung der Entspre-
chungen wesentlich“ (a.a.0.: 93).

Auf die leitende Frage ,,Was sind die wesentlichen Erscheinungen
der Neuzeit?, 146t Heidegger in einem knapp gehaltenen, dafiir aber
sehr dichten Text einige Aspekte folgen, die konzeptionell fiir unser
Vorgehen von erheblicher Bedeutung sind.

Als erstes macht Heidegger ein Wesenselement der Neuzeit in der
Wissenschaft aus. Die Wissenschaft zeichnet sich durch die Art und
Weise aus, daB sie als Forschung existiert. Als solche entwickelt sie
notwendig Entwiirfe, die zur Umgrenzung von Gegenstandsbezirken
dienen. Ein jeder Gegenstandsbezirk wird durch Verfahren gesichert,
die Regel und Gesetze aufstellen, welche wiederum mit Experimenten
bestétigt oder widerlegt werden sollen. Festzuhalten an dieser Analy-
tik der Wissenschaft ist, daf3 sie als Forschung sich die Natur und Ge-
schichte nur als Gegenstindliches vorstellen kann. ,,Natur und Ge-
schichte werden zum Gegenstand des erkldrenden Vorstellens. [...]
Zur Wissenschaft als Forschung kommt es erst, wenn das Sein des
Seienden in solcher Gegensténdlichkeit gesucht wird.” (1950: 80) Das
wissenschaftliche Denken bestimmt somit den Hauptmodus der Wis-
sensproduktion, mit dem iiberall gerechnet werden muf.

Eine weitere Erscheinung liegt darin, dal ,,das menschliche Tun
[...] als Kultur aufgefalt und vollzogen* (Heidegger 1950: 69) wird.
Diese Einsicht erweist sich zunédchst einmal zum Verstéindnis der Dy-
namik und Ziele der Sékularisierungsbewegung als plausibel. Im An-
schluf3 an diese Ausfithrungen werde ich auf die Funktionsweise die-
ser Kulturtechnik eingehen. Es soll dabei aufgezeigt werden, wie so-
ziale Praktiken plotzlich unter den Bedingungen einer neuen Vor-
stellungswelt als Kultur in eine Systematik gebracht und auf ihre

10

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Funktionalitdt hin als Kultur erstrebt werden (so z.B. Religion, gebun-
den an die Staatsraison). Daher tritt denn auch die Rekonstruktion der
Kultur im breiteren Sinne politisch auf: ,,Jm Wesen der Kultur liegt es,
als solche Pflege ihrerseits sich in die Pflege zu nehmen und so zur
Kulturpolitik zu werden.” (Heidegger 1950: 69)

Zu guter Letzt sei die Entgotterung als eine Erscheinungsform er-
wihnt, in der, so Heidegger, der metaphysische Grund der Neuzeit
aufzuspiiren sei. Dabei deute ,,das Christentum seine Christlichkeit zu
einer Weltanschauung (der christlichen Weltanschauung) um, macht
sich so neuzeitgemiB“ (a.a.0.: 70, Hervorhebung L.T.). Denn, ,,sobald
die Welt zum Bilde wird, begreift sich die Grundhaltung des Men-
schen zum Seienden im ganzen als Weltanschauung bestimmt®
(a.a.0.: 86).

Fassen wir die von Heidegger dargestellte Problematik zusammen:
Die Weltbilder entstehen erst dadurch, dal die Welt (Natur und Ge-
schichte) vom Menschen als Gegenstand in einer systemischen Gestalt
vor-gestellt, also von ihm vor sich gestellt wird. Damit wird sie insge-
samt dem herstellenden Zugriff des Menschen zur Verfiigung gestellt,
der sich anschickt, durch die Technik die Natur zu beherrschen, wie
auch die Geschichte im Riickblick fiir sich nutzbar zu machen, was
wiederum zur Kontrolle der Zukunft durch Voraussage und Planung
fiihren soll. So gesehen, ist der Ausdruck modernes Weltbild ein Pleo-
nasmus, wie die Ausdriicke das mittelalterliche oder antike Weltbild
nicht mehr sein kdnnen als anachronistische Formulierungen.

Damit ist man nun auch bei der zentralen Thematik der Moderne,
ndmlich der Frage nach dem Subjekt, angelangt. Die Welt wird erst
von dem Ort des Subjekts aus zum Bild. Und erst das Subjekt kann die
Welt als sein zu bearbeitendes Objekt anschauen; mit anderen Wor-
ten, nur dem neuzeitlichen Subjekt kann eine Weltanschauung eignen.
Mit dem Weltbild betritt das Subjekt die Biithne der Geschichte. So
wird auch zum ersten Mal der Satz: ,,Geschichte ist machbar iiber-
haupt denkbar.

Die von Sloterdijk den vormodernen Mentalitéiten attestierte prak-
tische Lebenserfahrung, ,,dall es immer anders kommt, als man denkt*
(1989: 21), verliert in der Zeit des Weltbildes ihren Wahrheitswert:

,Die Moderne als technopolitischer Komplex hat die alte Okologie
menschlicher Macht und Ohnmacht aus den Angeln gehoben. Befliigelt von
einem geschichtemachenden Gemisch aus Optimismus und Aggressivitit,
hat sie die Herstellung einer Welt in Aussicht gestellt, in der es kommt, wie
man denkt, weil man kann, was man will, und den Willen hat, zu lernen,
was man noch nicht kann. Es ist der Wille zur Macht des Selberkonnens,
der in moderner Zeit den Weltlauf laufen macht.” (Ebd.: 22)

Dabei kommt es {iberhaupt nicht darauf an, ob sich dieser Wille empi-
risch so umsetzt, dal man eine zunehmende allgemeinere Kenntnis

11

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

der Lebensbedingungen erwirbt, unter denen man steht. Entscheidend
ist, wie Weber es knapp und pragnant formulierte, ,,das Wissen oder
der Glauben davon, da3 man, wenn man es wollte, es jederzeit erfah-
ren konnte, daB3 es also prinzipiell keine geheimnisvollen unberechen-
baren Michte gebe, die da hineinspielen, dal man vielmehr alle Dinge
— im Prinzip — durch Berechnen beherrschen kénne* (1967: 17).

Die Zeit des Weltbildes, das ist die Bezeichnung fiir den seinsge-
schichtlichen Hintergrund, dem sich auch die muslimischen Gesell-
schaften nicht ohne weiteres entziehen kdnnen. Der Einsatz dieser
Denkfigur benétigt allerdings Erlduterungen, um ihre konzeptionelle
Funktion genau anzugeben. Vorweg sei hier darauf hingewiesen, daf3
sich der Autor durchaus des modernitétskritischen Hintergrundes von
Heideggers Ideen zum Weltbild bewuBt ist. Dieser spielt in den fol-
genden Analysen keine Rolle. Es handelt sich hierbei weiterhin auch
nicht um die Theorie der Moderne, die im Laufe der Darstellung auf
die spezifischen Gegenstinde der Untersuchung appliziert wiirde. So-
wohl das moderne Denken als auch die modernen Gesellschaften sind
dafiir zu facettenreich, als daB man sie mit den hier angezeigten Er-
scheinungen erschopfend analysieren und deren ,,Logik auf eine For-
mel bringen konnte. Von Interesse ist lediglich, auf die Grundziige
eines sich in der Neuzeit entwickelnden Verhéltnisses zur Welt hin-
zuweisen, das vor allem in der Konzeption des modernen, aktivisti-
schen Subjekts kulminiert. Das bringt iiber die Verwestlichungspro-
zesse auch fiir die nichtwestlichen Kulturen theoretische und prakti-
sche Folgen mit sich. Die Verwestlichung der Welt stellt hiermit die
Kontextbedingungen auf, von denen die muslimischen Gesellschaften
affiziert und transformiert werden (zu sozialen Transformationen in
der muslimischen Welt durch die Modernisierung vgl. Lapidus 1988).
Wenn auch die Absicht der hier angestellten Uberlegungen nicht
darin besteht, das philosophische Konzept auf die Entwicklungen in
der tiirkischen Gesellschaft anzuwenden, so bilden die Gedanken zum
Weltbild ein Fundament, dessen Beschreibung mit gesellschaftstheo-
retischen Instrumenten vertieft und spezifisiert werden kann. Eine ge-
sellschaftstheoretische Ubersetzung der die Geschichtlichkeit beriick-
sichtigenden Idee von Weltbild richtet das Augenmerk genau auf den
Hauptgegenstand der Gesellschaftstheorie, ndmlich auf die Gesell-
schaft als solche und hebt ihre Geschichtlichkeit hervor. In diesem
Sinne ist die tirkische Gesellschaft, von der diese Untersuchungen
handeln, selber als ein geschichtliches Produkt zu verstehen. Sie hat
sich unter dem Druck konstituiert, der von der schicksalhaften Begeg-
nung mit dem modernen Westen ausging, und in ihre Konstitution
sind die aus dem westlichen Bestand gewonnenen, ideellen und mate-
riellen Instrumente wesentlich eingegangen, wobei die Auswirkungen

12

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

dieser Instrumente, die Ausgestaltung des Prozesses, in der Interaktion
mit den vorgefundenen Strukturen transformiert wurden. Die Etablie-
rung einer siakularen politischen Ordnung und ihre rechtliche Ausges-
taltung zeugen genauso von diesem Prozel der Verwestlichung wie
bereits die Suche nach den Grundlagen einer authentischen tiirkischen
Kultur, welche im Zentrum der kulturpolitischen Anstrengungen der
Modernisten stand. Nicht nur die Pflege der Kultur wird politisch,
sondern bereits die Schaffung der nationalen Kultur geht aus einer po-
litischen Sorge hervor.

Der dem ProzeB zugrundeliegende Mechanismus 148t sich mit ei-
ner genuin westlichen Vorstellung umschreiben, die ihren ideologi-
schen Hohepunkt im Jakobinismus erlangte: Die ,,Vorstellung von der
Gesellschaft als einem Objekt, das gemidlB einer solchen Vision rund-
um erneuert werden kann. [...] Die Vorstellung, die die Gesellschaft
zu einem Gegenstand der aktiven Konstruktion, vor allem des politi-
schen Handelns des Menschen, macht* (Eisenstadt 1998: 46). Diese
Vision leitete denn auch das politische Handeln tiirkischer Mo-
dernisten, eine nationale Gesellschaft zu schaffen.

Mit dieser soziologischen These korrespondiert auch die von Fou-
cault vorgenommene genealogische Analyse der modernen Macht, die
sich ihrerseits von der Idee der Geschichtlichkeit von Gesellschaft in
Bezug auf die hier wirksame politische Rationalitét leiten 1483t. Die
Macht wird durch die moderne politische Rationalitit strategisch, die
sich nicht mehr auf die abschépfenden Tatigkeiten (Steuer eintreiben,
Soldaten einziehen) oder auf die negative Funktion von Lebenlassen
oder Toten beschrinkt. Als produktive Macht nimmt sie sich der Kor-
per an. Sie wirkt tiber Disziplinartechniken und Bevolkerungspolitik
als Biomacht auf die Korper ein, filihrt sie zur Gesellschaft zusammen,
die sie erst durch diese Tétigkeit hervorbringt, und verwaltet sie mit-
tels strategisch operierender Institutionen. Die Religion wird selber
zum strategischen Instrument der Machtausiibung, im tiirkischen Fall
zudem eingespannt in die Herstellung einer modernen, sdkular organi-
sierten nationalstaatlich unterlegten Gesellschaft.

Andererseits verwickelt sich die politische Macht gerade durch
den herstellenden Zugriff auf die Gesellschaft im allgemeinen und
durch die Verwaltung der Religion im besonderen in ein strategisches
Spiel, in dem sie an eben diese Gesellschaft Macht abtritt. Sie 148t sich
auf ein strategisches Spiel ein, in dem sie mehr und mehr auf die Le-
gitimitatsleistungen aus der Gesellschaft angewiesen wird. Mehr noch,
sie durchtrankt die Gesellschaft durch eine zentralisierte und standar-
disierte Religion, die jetzt nun als gesellschaftliches Gut von den Ge-
sellschaftsmitgliedern selbst in Anspruch genommen und als Gegen-
macht gegen die sdkularen Praktiken gewendet wird. Bestand die
Funktion der verwalteten Religion darin, die Religion in die strategi-

13

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

schen Ziele der Macht einzuspannen, so verkehren sich die Pole, so
dall nunmehr die gesellschaftliche Organisation einem vereinheitlich-
ten Religionsverstiandnis, der Religion als Weltanschauung, unterwor-
fen wird. Die Bedingungen der Mdglichkeit fiir ein islamistisches Ge-
sellschaftsmodell liegen paradoxerweise in dem strategischen Einsatz
der Religion, also darin, dafl die Religion als Machtstrategie in Um-
lauf gebracht wird. Daher wire die Entwicklung, die durch den Isla-
mismus in Gang gekommen ist und sich durch die Idee eines alterna-
tiven islamischen Gesellschaftsmodells auszeichnet, ohne die erste,
ndmlich die urspriinglich sékulare Vorstellung von der Machbarkeit
der Gesellschaft und ihre technisch-institutionelle Umsetzung, nicht
moglich geworden.

Auf diesem theoretischen Hintergrund diskutieren die im Kapitel I
zur verwalteten Religion des laizistischen Staates angestellten Refle-
xionen das eigentiimliche Verhiltnis von Religion und Politik auf der
institutionellen Ebene, aber auch in unterschiedlichen diskursiven
Ausarbeitungen. Die kemalistische Einbindung der Religion in den
Nationalstaat wird folglich gemél dem hier verfolgten Konzept, wel-
ches sich von der Bestimmung des authentischen Islam fernhilt, nicht
einfach als antiislamisch eingestuft. Vielmehr fordert die kemalisti-
sche Laizitdt diskursiv und institutionell eine bestimmte Form der is-
lamischen Religiositit, wihrend andere Formen (der organisierte Is-
lam) im politischen Kampf disqualifiziert werden. Die Analyse erfolgt
in diesem Kapitel am Beispiel der Diyanet, des tiirkischen Amtes fiir
Religiose Angelegenheiten. Dabei werden unterschiedliche Formen
der Einbindung der Religion in den Verwaltungsapparat nachgezeich-
net und die sich aus dieser Einbindung ergebenden Spannungen analy-
siert.

Islamistische Reaktion

Islamismus ist der Name fiir eine gewissermallen durchaus heterogene
Bewegung, in der sich ein Aufstand gegen die sozialen und politi-
schen Folgen des Verwestlichungsprozesses im einzelnen und dariiber
hinaus gegen den Prozef als solchen ankiindigt. Mit dem Islamismus
ist unmittelbar das politische Ziel verbunden, den Islam als 6ffentlich-
politische Norm einzufiihren und anhand dieses MaBstabes alle gesell-
schaftlichen Bereiche einer Islamisierung zu unterziechen. Dabei wer-
den nicht einfach verloren gegangene islamische Lebensformen wie-
der entdeckt, sondern bereits im Akt des Entdeckens nehmen die so-
genannten islamischen Lebensformen ihre aktuelle Gestalt an. Offen-
kundig hat z.B. das uniformierte Aussehen islamistischer Frauen mehr

14

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

mit unserer Zeit zu tun als mit einem vermeintlich authentischen Ge-
bot.

Man konnte nun angesichts der radikalen Ablehnung der tiirki-
schen Moderne durch die Islamisten durchaus die Annahme pflegen,
daf} die Modernisierung der nichtwestlichen Gesellschaften in der Ein-
filhrung institutioneller Formen auf einer oberfldchlichen Ebene ste-
cken geblieben sei, unterhalb deren jedoch das Unberiihrte, das We-
senhafte, das Lokale oder, mit einem aktuelleren Begriff ausgedriickt,
das Authentische des Islam weiterhin wihren und nur auf seine Stunde
warten wiirden, um die iibernommenen, wesensfremden Praktiken und
Ideen wie die durch die republikanische Kleiderreform aufgezwunge-
nen Kleidungsstiicke abzuwerfen. Die als imitierte und wesensfremd
unterstellte Trennung der staatlichen Politik von der Religion solle
wieder, wie zu idealisierten gliicklichen Zeiten der ersten Muslime,
zugunsten einer Verschmelzung der Politik mit der Religion zuriick-
genommen und die ideale Gemeinschaft wieder errichtet werden. Die-
ser Annahme soll hier nicht gefolgt werden. Im Gegenteil, ich will mir
die Sache etwas schwerer machen. Ausgangspunkt dabei ist die Idee,
daB sich im Modus der Reaktion auf die Modernisierung, d.h. auf die
Herstellung einer sdkularen, nationalen Gesellschaft, folglich auch die
islamistische Wiedererweckung bereits in den Kontext verstrickt.

Das Verhiltnis des islamischen Revivalismus zur Moderne ist in-
zwischen nicht mehr ein unbetretenes Terrain (vgl. z.B. Tibi 1993;
Biittner 1996; Marty/Appleby 1996; Stauth 2000). Dabei hat man mit-
lerweile von der simplen Gegeniiberstellung Abschied genommen.
Marty und Appleby schreiben in ihrem volumindsen Werk:

»[...] Diese Art der Einstellung trennt die Fundamentalisten von anderen
Glaubigen, die ebenfalls iiber die Auswirkungen der Moderne besorgt sind
und davor zuriickschrecken, ihr unkritisch in die Arme zu fallen. Wenn
Konservative sich von den Kriften einer sdkularen Moderne bedroht fiihlen,
versuchen sie schlicht und einfach deren Einfliisse zu begrenzen. Orthodoxe
Juden, die sich mit dem Modernismus konfrontiert sehen, versuchen ihn
sich vom Leibe zu halten, indem sie sich in einen religiésen und kulturellen
Kokon einspinnen; Traditionalisten wie zum Beispiel die Amish-Leute ver-
suchen der Moderne zu entflichen, indem sie sich von Pluralismus, Relati-
vismus und anderen Versuchungen fernhalten. Fundamentalisten aber
schlagen zuriick.” (Marty/Appleby 1996: 27, Hervorhebung im Original,)

Die Autoren machen mit ihrer zundchst schlicht anmutenden Bemer-
kung zum Zuriickschlagen auf einen entscheidenden Punkt aufmerk-
sam. Was nun alles an Elementen zum Bedeutungsspektrum des Zu-
riickschlagens gehort, das mehr als ein bloles Reagieren sein soll, das
wird von den Autoren deutlich, jedoch ohne auf die Konstitutionsbe-
dingungen zureichend einzugehen, dargelegt. Darunter wird bei-
spielsweise die Idee erwéhnt, ,,das eigene Programm durchzusetzen*

15

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

(ebd.). Die im Fundamentalismus zum Ausdruck kommende Radika-
litat 1463t sich noch weiter bestimmen als ,,eine direkte und reflektierte
Reaktion auf die Moderne* (a.a.O: 19). Auf jeden Fall ist hier auf die
Reflexion als Kulturtechnik hinzuweisen, deren praktische Formen
bislang noch nicht ausreichend ausgeleuchtet worden sind. Ebenfalls
gehort zu den Instrumenten, derer sich die Fundamentalisten' bedie-
nen, daB sie [...] die Grundsdtze (konstruieren) (Marty/Appleby
1996: 31, Hervorhebung L.T.). Aufgrund solcher Kulturtechniken, die
von den Autoren jedoch in ihrem Charakter nicht explizit analysiert
werden, wird ,,der Fundamentalismus des 20. Jh. in all seinen Mani-
festationen® als ,,ein modernes Phdnomen* (Marty/Appleby 1996: 41)
bezeichnet. Die vorliegende Studie greift die Hinweise auf Konstruk-
tion, Reflexion und Programm auf, schlief8t sich auch an die These an,
dall die Fundamentalisten ,,sich bestimmter Denk- und Verhaltens-
muster eben dieser Moderne bedienen* (Marty/Appleby 1996: 28).
Diese Thesen, die auf umfangreichen empirischen Fallstudien beru-
hen, sollten aber entgegen den Kurzschliissen, denen viele Autoren
selber erliegen, konsequent weiter gedacht werden. Vor allem muf
das Bedeutungsumfeld des ,,Zuriickschlagens®, sofern es in einen Zu-
sammenhang mit den Kategorien Konstruktion, Reflexion und Pro-
gramm gehort, genauer berilicksichtigt werden. In dieses Bedeutungs-
umfeld gehdren unmittelbar Mobilisierung und Aktivismus, und sie
fihren genau ins Zentrum der Problematik, welche die Moderne
durchzieht. Mit Mobilisierung ist jedoch hier mehr gemeint als eine
Erscheinung, die sich anderen Erscheinungen der Moderne nur noch
parasitir beigesellen wiirde.> Mit Sloterdijk gesprochen, artikuliert
sich darin die , kinetische Utopie™ der Moderne (1989: 23).

Befremdlich wirkt — in diesem Licht betrachtet —, warum die Auto-
ren trotz ihrer Sensibilitét fiir die oben anfiihrten islamistischen Spezi-
fika unbekiimmert in eine simple Dualitdt zwischen den Instrumenten
und Werten der Moderne zuriickfallen:

,Dennoch lehnen Fundamentalisten die in der Aufkldrung wurzelnde Mo-
derne nicht génzlich ab. Sie schétzen viele ihrer Produkte — ziigigen Trans-

1 Oder auch Islamisten; im folgenden werden beide Begriffe weitgehend
identisch gebraucht.

2 Den Begriff der protestantischen Weltbeherrschung im Sinne von Weber
kann man auch in dem Sinne deuten, dal3 die methodische Lebensfiih-
rung auf die Welt derart einwirkt, daf3 ihre Ressourcen produktiv freige-
legt werden. Das methodische Handeln in der Welt erfolgte doch gerade
durch die Entwertung der Welt, deren Qualititen gegeniiber dann der
Glaubige indifferent wurde, was die notwendige Bedingung fiir die Be-
herrschung derselben abgibt (vgl. auch Schluchter 1976: 274).

16

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

port, Telekommunikation, Elektrizitit, medizinische Versorgung —, aber sie
sind gegeniiber den Werten, die diese technologischen und wissenschaftli-
chen Wunder begleiten, miftrauisch.” (Marty/Appleby 1996: 24f)

Eine solche Reduzierung der Ubernahme von Techniken auf die mate-
riellen Technologien begibt sich folgerichtig der Moglichkeit, die
Wirkungsweisen der iibernommenen Kulturtechniken in nichtwestli-
chen Kulturen zu erkennen. Marty und Appleby nehmen daher die
Sprengkraft ihrer eigenen Formulierung ,Fundamentalisten aber
schlagen zuriick” nicht hinreichend wahr. Somit wird auch der Be-
deutungsgehalt der These, ein anderes ,,Bild von der Welt“ zu ma-
chen, nicht ausgeschopft.

,»Vermoge dieser ,Show* wird jedoch eine Botschaft vermittelt: Es gibt
noch einen anderen Weg, sich ein Bild von der Welt zu machen, das Schick-
sal der Menschen zu verstehen, Begeisterung zu entfachen, Hoffnungen und
Talente des modernen Individuums fruchtbar zu erschlieen.” (Mar-
ty/Appleby 1996: 34, Hervorhebung L.T.)?

Gerade im und durch den Fundamentalismus dort, wo das sidkulare
Weltbild durch ein religidses ersetzt werden soll, 148t sich das aktivis-
tische Subjekt erst im islamischen Denken nieder. Erst dann macht es
Sinn, von politischen Programmen zu sprechen, weil erst dann Gesell-
schaft als etwas klar Umrissenes in ihrer Objektivitit denkbar wird
und damit dem menschlichen Tun zur Verfiigung gestellt wird. So se-
hen sich dann auch die muslimischen Intellektuellen, die auf die Ein-
bindung der Religion in den sékularen Staat kritisch reagieren, ebenso
mit der schicksalhaften Herausforderung konfrontiert, ein islamisches
Gesellschaftsmodell zu konstruieren und gegebenenfalls dies durch
eine islamische Revolution in die Tat umzusetzen. Hat einmal die I-
dee, daf} die Gesellschaft machbar ist, um sich gegriffen und zudem
noch ihre praktische Ausfithrung erfahren, so liegt es dann nahe, dal3
die Gesellschaft auch islamisch machbar sein miifite. Es tut der Sache
nichts, wenn nun die Idee einer islamischen Revolution nicht ldnger
aktuell bleibt, wie das an der islamistischen Bewegung in der Tiirkei
in den 90er Jahren zu beobachten ist. An ihre Stelle kann eine ,,Gras-

3 Ahnlich konstatieren Jaggi/Krieger in ihrem Buch iiber ,,Fundamentalis-
mus. Ein Phinomen der Gegenwart* die Existenz fundamentalistischer
Weltbilder, und fiigen sodann hinzu: ,,Weltbilder [...] tragen unvermeid-
lich ,religiose’ Ziige. (1991: 189). Auch sie wollen mit dem Begriff
,»Weltbild* eine vermeintlich universelle Tatsache hervorheben, sprechen
aber im Grunde, ohne es zu problematisieren, eine sich bereits auch in
der islamischen Kulturwelt vollziechende Transformation von historischer
Bedeutung an. Auch sie gebrauchen den Begriff in einem ahistorischen
Sinne, so daB3 jeder Zeit ein eigenes Weltbild eigne.

17

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

wurzelstrategie® treten, mit der dem eigenen Bekunden nach die Ge-
sellschaft, und nicht die staatliche Macht, nunmehr von unten her er-
obert werden soll.

Gegenstand der Analyse im Kapitel II ist hiermit Islam als eine
ummatistische Utopie, deren Artikulationsformen am Beispiel eines
konkreten Projektes verfolgt werden. Es soll erkldrt werden, welche
Transformationen sich im Islam durch den intellektuellen Diskurs von
Islamisten ereignen. Die Analyse bewegt sich entlang einer islami-
schen Urvision, die allen Stromungen des Islam und allen Schichten
muslimischer Gemeinde in unterschiedlicher Weise vorschwebt. Es ist
die Rede von dem islamischen Goldenen Zeitalter, asr-i saadet, oder
wortlich ilibersetzt, dem Zeitalter der Gliickseligkeit. Es handelt sich
um eine spezifische Form des Riickgriffs auf das ,,Goldene Zeitalter*,
um ein Mitte der 90er Jahre von einem kleinen Kreis islamistischer
Intellektuelle in die Debatte aufgeworfenes Konstrukt, um das herum
sich ein selbst fiir die islamistischen Kreise sehr ambivalenter Diskurs
entfaltete.

Der Diskurs um die ,,Konvention (oder auch: den Vertrag) von
Medina“ beruft sich auf eine Urkunde des islamischen Propheten in
der Stadt Medina, die zwischen den Migranten aus Mekka, den mus-
limischen und den heidnischen Arabern von Medina ausgehandelt
wurde. Mit dieser Urkunde soll, so die islamistische Rekonstruktion,
ein Gesellschaftsmodell Gestalt angenommen haben, wie der Islam es
von seinem Wesen her verwirklicht sehen wolle. Die hoffnungslos
verlorenen Menschen der Moderne konnten in der ,,Verfassung von
Medina“ eine Alternative zur ,.totalitiren Moderne* finden — eine Al-
ternative, die nicht nur den Muslimen den Weg fiir ein gottgefilliges
Leben zeige, sondern auch allen Menschen einen Ausweg aus der in
der Moderne gipfelnde Verfallsgeschichte vorlege. Der Kern der um
diesen Ursprungsmythos angestellten Uberlegungen besteht in der I-
dee der Anerkennung unterschiedlicher Lebensformen, mit denen al-
lerdings letztlich Religionsgemeinschaften (auch die Atheisten bil-
deten demnach eine Religionsgemeinschaft) gemeint sind. Propagiert
wird also die Anerkennung differenter Religionsgemeinschaften, auf
deren Basis sich erst eine gerechte Gesellschaft erheben konne.

Wiederholt sich nun in der Berufung auf die Anfinge des Islam,
auf die Taten des Propheten und seiner Weggenossen, eine urislami-
sche Art der Erneuerung, die iiber 1300 Jahre hinweg den wahren, in
seiner Reinheit aufbewahrten Islam in der Gegenwart zur Geltung
bringen will? Was bedeutet es, wenn die Muslime nunmehr ihr Recht,
,»(Geschichte zu machen® (Jaggi/Krieger 1991: 205) reklamieren? Mel-
det sich die authentische Stimme einer unterdriickten Kultur zu Wort,
die das fremdkulturelle ,,JJoch® der Verwestlichung, Sakularisierung
und Modernisierung abwerfen will, um der verschiitteten Wahrheit

18

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

des Urislam zur Geltung zu verhelfen? Oder hat nicht bereits hier
schon eine radikale Transformation der Tradition stattgefunden, indem
der Islam zum Kriegsgeriist einer weltgeschichtlichen Selbstbehaup-
tung im kulturiibergreifenden Austausch gemacht wird? Ganz im Sin-
ne von Eisenstadt werde ich mich von dem Faktum nicht tduschen las-
sen, dal fundamentalistische Bewegungen der Gegenwart mit einer
antimodernen Ideologie auftreten. Ich werde die Funktionsweise der
aus der westlichen Moderne iibernommenen Kulturtechniken, aber
auch Ausflisse moderner Denkstrukturen im islamistischen Diskurs
aufzuweisen suchen. Von Interesse ist daher das islamistische Gegen-
stiick, das gegen die sikulare ,,Machart™ der Gesellschaft ins Feld ge-
fiihrt wird.

Andererseits mifit Eisenstadt den in den jeweiligen Zivilisationen
vorhandenen Urvisionen grofle Bedeutung bei, die in der kulturtechni-
schen Affinitdt der Fundamentalismen zur Moderne keineswegs ver-
schwindet. Es ist letztlich dieses Spannungsverhéltnis zwischen den
etablierten Visionen des Islam und deren rekonstruktiven Bearbeitung
durch den Islamismus, dem im zweiten Teil des vorliegenden Buches
entlang eines intellektuellen Diskurses nachgegangen werden wird.

Kapitel III fiihrt die Ergebnisse beider Kapitel zusammen. Dabei
wird aber auch die Bedeutung einer Thematik betont, die hier nicht
eigens in Angriff genommen werden konnte, da erst die theoretische
Sensibilitdt dafiir durch die hier angestellten Analysen vorbereitet
werden muflte. Es handelt sich um den Zusammenhang zwischen den
politischen Technologien und den Formen der Selbstkonstitution, ei-
nen Zusammenhang, den Foucault seinerseits erst in seiner dritten
Schaffensperiode komplettieren konnte. Diese Thematik wird hier da-
her nur im Ausblick auf kiinftige Untersuchungen angerissen.

Vorgehensweise

Der materielle Gegenstand der hier unternommenen Untersuchungen
ist das Verhéltnis von Religion und Politik, welches jedoch in seiner
Diskursivitét betrachtet wird. Die institutionelle Ausgestaltung dieses
Verhiltnisses, sei es in der staatlichen Einbindung der Religion, sei es
als eine durch den Islamismus entwickelte gesellschaftliche Alterna-
tive gegen die sdkulare Ordnung, bildet nicht nur die Gerinnung dis-
kursiver Auseinandersetzungen, sondern bleibt auch weiterhin als ein
diskursiv umkédmpftes Terrain. Diskurse werden hier als soziale Prak-
tiken verstanden, denen eine performative Dimension innewohnt, wel-
che sie iiber eine bloBe Ansammlung von Ideen und Diskussionen er-
hebt. Als soziale Praktiken geben sie den Rahmen ab, in dem sich I-
dentitdten konstituieren. Sofern gehen die folgenden Untersuchungen

19

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

iiber eine Analyse politischer Ideen hinaus. Daher werden sie auch auf
konkrete politische Entwicklungen bezogen.

Das Konzept enthilt tatsdchlich eine stark hervorgehobene ge-
schichtliche Dimension. Mitunter mag der Eindruck genédhrt werden,
dal es sich um eine historische Studie handele. Gleichwohl ist der
Charakter der Arbeit zutreffender umschrieben, wenn man die Be-
deutung der geschichtlichen Ausfiithrungen so versteht, daf sie weder
einfach als Hintergrundsfolie noch Anschauungsmaterial dienen, auch
nicht eine bestimmte historische Entwicklung soziologisch nachzeich-
nen. Sie liefern eher den Beleg fiir den konstitutiven Wert, den das
Konzept der geschichtlichen Dimension zumif3t. Dies kann auch nach
dem Konzept des vorliegenden Buches nur so verstanden werden, weil
sich die Bedeutung der Diskurse, verstanden als Praktiken, erst aus
ihrem geschichtlichen Zusammenhang heraus erschlieen. Es geht
nicht um die abstrakten Grundziige eines sozialen Phdnomens, son-
dern um dessen geschichtliches Auftauchen, weswegen der praktische
Aspekt systematisch beriicksichtigt wird.

Der Text basiert auf zwei Fallstudien (die verwaltete Religion am
Beispiel des Amtes fiir Religiose Angelegenheiten und das islamisti-
sche Gesellschaftsmodell am Beispiel des Diskurses iiber Medina).
Man kann sie selbstverstéindlich jeweils als in sich geschlossen lesen,
wenngleich deren systematischer Bezug aufeinander nicht vergessen
werden darf. Der Autor glaubt, daB jenseits der beanspruchten, letzt-
lich vom kritischen Leser zu beurteilenden systematischen Erkennt-
nisgewinne bereits die Darstellung zweier in der deutschsprachigen
Literatur zum Thema Islam bislang nicht bekannter Gegenstandberei-
che eine Liicke zu schlielen hilft.

Zur TransKkription:

In der Regel wurde die tiirkische Schreibweise benutzt. Bei den Wor-
tern wie Scharia, Kalif, Hadith etc., die sich im Deutschen eingebiir-
gert haben, wurde hingegen auf die tiirkische Schreibweise verzichtet.

20

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. DIE VERWALTETE RELIGION DES LAIZISTISCHEN
STAATES

Mit dem Begriff der ,,verwalteten Religion™ wird eine bestimmte Er-
scheinungsform des Islam in der tiirkischen Gesellschaft bezeichnet.
Der Begriff beschrankt sich auf das institutionelle Verhéltnis zwischen
Religion und staatlicher Politik. Es handelt sich hiermit um die Vari-
ante des Islam, die von der im Amt fiir Religiose Angelegenheiten or-
ganisierten Orthodoxie reprdsentiert, unter bestimmten Auflagen in
den Staatsapparat eingebunden und hiermit kontrolliert und zugleich
gefordert wird. Aus der in diesem Kapitel vorzunehmenden Analyse
werden folglich andere organisatorische Erscheinungsformen des Is-
lam wie die Partei (Refah und ihre Nachfolgeparteien)’ und Ordensge-
meinschaften ausgeschlossen. Die in diesen Organisationen zum Tra-
gen kommenden Stromungen politischer Islam und islamische Mystik
fallen aus der Analyse heraus, obgleich sie sowohl ideell als auch per-
sonell gewissermalien in die Orthodoxie hineinspielen.

Der analytische Wert des Begriffs weist allerdings iiber die Be-
deutung der spezifischen Organisation der Orthodoxie hinaus. Dieser
besteht vor allem darin, daB mit dem Gegenstand der ,,verwalteten
Religion” eine Schnittstelle zwischen dem tiirkischen Modernisie-
rungs- bzw. Sikularisierungsprozef (d.h. Ubernahme westlicher
Ideen, Rationalititsformen und Institutionen), der Kopplung des
Ubernommenen an die institutionellen Praktiken aus dem Traditions-
bestand (,,faktisch® sédkulare Quellen aus der osmanischen politischen
Geschichte) und der Brechung/Ubersetzung des Ubernommenen (in-
haltliche Religionspolitik des sikularen Staates) mit all ihren imma-
nenten Problemen markiert wird. Unten wird zunéchst einmal auf die
historischen Praktiken und institutionellen Bestinde eingegangen,
welche bei der Errichtung der sidkularen politischen Ordnung in der
Tiirkei begiinstigend gewirkt haben. Ohne die Beriicksichtigung dieser
historischen Bedingungen wird man die relativ erfolgreiche Etablie-
rung der Sakularitét in der tiirkischen Gesellschaft nicht wiirdigend er-
fassen konnen.

4 Ich verzichte auf eine Auflistung islamistischer Parteien, da sie infolge
der zahlreichen Parteiverbote in der Tiirkei schnell wieder veraltet sein
konnte, bevor dieses Buch erscheint.

21

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

1. Die ,,sikularen® Quellen der Moderne in der
muslimischen Welt

Uber den Islam hat sich mittlerweile eine grofe Menge an Wissen an-
gesammelt. Wann das damit angezeigte Gebilde entstanden ist, in
welchen geographischen Rdumen es zu Hause und wo es noch ver-
streut anzutreffen ist, welche Praktiken, Gebote und Verbote Glaubige
auf sich nehmen, all dies ist inzwischen in der kommunikativ zusam-
mengeriickten Welt nicht mehr unbekannt.” Es fallen nun dabei be-
stimmte Stichworte, deren geldufige Bedeutung zumeist so selbstver-
stindlich genommen wird, daf3 eine kritische Tiefenbohrung erst gar
nicht in Erwdgung gezogen wird. Die Einheit von Staat und Religion
und die das gesamte Leben durchherrschende Macht des islamischen
Gesetzes (Scharia) sind zwei solche, miteinander innerlich verbundene
Annahmen, die bei einer sachkundigeren Analyse die an ihnen haf-
tende Selbstverstidndlichkeit doch etwas einbiiflen. Ich mochte einlei-
tend zu dem vorliegenden Kapitel einen Streifzug in der islamischen
Geschichte starten, um die diesen Sachverhalten zugesprochenen
Selbstverstédndlichkeiten ein Stiick aufzulockern. Zunichst soll also
der historische Kontext erhellt werden, bevor man den Blick auf den
Islam im zeitgendssischen Kontext, ndmlich in Bezug auf den sdkula-
ren Nationalstaat, richtet.

Das Problem des religidsen Heils und der Herrschaft, das fiir die
spatere islamische Geschichte — geltend selbst fiir die laizistische Tiir-
kei — von zentraler Bedeutung war, konnte sich zu Zeiten des islami-
schen Propheten selbstverstdndlich nicht stellen, da er gleichzeitig
zwei Amter als Gottes Gesandter und Herrscher des islamischen poli-
tischen Gebildes in sich verkdrperte. Es handelt sich also um eine Ei-
genschaft der islamischen Religionsgeschichte, welche spéter die Vor-
stellung pramierte, im Islam (besser gesagt: in einer muslimischen Ge-
sellschaft) sei eine sdkulare Ordnung nicht denkbar.

Gleich mit dem Tod des Propheten tauchte die Frage auf, wie das
durch ihn verkorperte Charisma auf Dauer gestellt werden konnte. Mit
dem Zerfall der Einheit zweier Autoritdten in der politischen Figur des
Gottesgesandten entstand auch zeitgleich die Urvision von dieser Ein-
heit, die in der spiteren Geschichte zwar nie mehr richtig ins Werk
gesetzt werden konnte (vgl. Eisenstadt 1998: 26), jedoch als Orientie-
rung auch nie wieder verschwand. Gegen den drohenden Verlust des

5 So gehorte es im Jahre 1996, um nur ein Beispiel anzufiihren, zum The-
menspektrum der Offentlichkeit in der deutschen Stadt Duisburg, iiber
den lautsprecherverstarkten muslimischen Gebetsruf zu streiten (vgl.
mehrere Beitrdge in Heitmeyer/Anhut (2000), darunter auch mein Text
(Tezcan 2000).

22

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Charismas etablierten sich in der anschlieBenden geschichtlichen
Entwicklung neben dem Koran das Imamat und die Sunna (Uberliefe-
rungen vom Propheten) als ,,Ersatzinstitutionen fiir das Prinzip der
unmittelbaren Rechtleitung™ (Nagel 1975). Die Rezeptionsgeschichte
und das Verhiltnis dieser Institutionen zueinander spiegeln die ideo-
logische Aufteilung der islamischen Landschaft wider.

Das Imamat hat sich als die genealogische Fortsetzung des pro-
phetischen Charismas ins Zentrum des schiitischen Islam gesetzt.
Demnach benétigt der Mensch die unmittelbare Rechtleitung durch
einen Imam, der eine genealogische Bindung an den Propheten auf-
weist. Die fiir den schiitischen Islam entscheidende Heilswichtigkeit
des Verhiltnisses zwischen dem Herrscher (Imam) und den Be-
herrschten verlieh der schiitischen Opposition gegen die politische
Herrschaft daher unvermeidlich chiliastische Ziige, da ein gottgefalli-
ges Leben nur unter der Herrschaft des legitimen Imams moglich sein
konnte. Diese Gedanken fanden Ende des zweiten islamischen Jahr-
hundert durchaus Echo im Herrscherhaus der Abbasiden. Der Kalif al-
Mamun (9. Jh.) strebte an, sich in die Kette der Propheten und Imame
einzureihen. Auch al-Mamun geht bei der heilswichtigen Begriindung
seiner Herrschaft von dem islamischen Dogma aus, dafl mit Muham-
mad die Offenbarung abgeschlossen ist. Der Herrscher tibernimmt nun
die Rechtleitung vom Propheten. Er braucht dadurch gleichzeitig fiir
sein Handeln die Traditionarer (die Leute der Sunna) nicht, da er sel-
ber in einer heilswichtigen Verbindung zur géttlichen Botschaft steht.
Al-Mamun erhob die ,,Erschaffenheit des Korans®“ zum Dogma und
rief eine Inquisition aus, vor der die Leute der Sunna sich dazu zu be-
kennen hatten. Aus diesem geschichtlich bedeutsamen Kampf sind
allerdings letztlich die Sunniten, zumindest im Hinblick auf die Heils-
verwaltung, siegreich hervorgegangen. Infolge dessen mufite der Herr-
scher seine Heilsbedeutung an die Traditionarer verlieren. Seine Auf-
gabe bestand folglich hauptsichlich darin, iiber das Gesetz zu wachen.
Entsprechend verschob sich die Ebene, auf der sich das Heil einstellen
sollte, von der herrschaftlichen Beziehung auf den Einzelmenschen.

»Sachwalter der Sunna sind nicht die Machthaber, sondern allein die Ge-
lehrten, die das unschétzbare prophetische Erbe frei von allen Sachzwingen
des Augenblicks sammeln, sichten und von Verfilschungen reinigen. Die
Zustindigkeit fiir die Aufrechterhaltung der von Gott dem Menschen auf-
getragenen Ordnungsprinzipien und die Befdhigung fiir die Auslegung die-
ser Prinzipien sind nicht mehr in einer Hand vereinigt, sondern getrennt.*
(Nagel 1981a: 305)

Genau aus dieser Trennung, wobei in der Theorie die Gebundenheit
des Herrschers an das Gesetz nie aufgegeben wurde, gewann die sun-

23

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

nitische politische Theorie ihre Geschmeidigkeit, die dem Sunniten-
tum ermdglichte, unter jeder auch noch so religios ,,verdorbenen®, al-
lerdings letztlich doch noch muslimischen Herrschaft weiter zu beste-
hen. Sie konnte mit al-Mawardi versuchen (11. Jh.), angesichts der
Machtlosigkeit des Kalifen gegeniiber den Sultanen die faktische
Herrschaft der letzteren doch religids einzukleiden, indem sie ihre
Herrschaft vom Kalif delegiert empfangen. Geschickt anpassen konn-
ten sich die sunnitischen Theoretiker auch an die spiteren Verhilt-
nisse, als die ,,Theorie der Delegierung der Aufgaben zur Aufrechter-
haltung der gottlichen Normen fiir die Verankerung des Sultanats in
der gottgewollten Ordnung belanglos* wurde (Nagel a.a.O.: 438). Der
Sultan stand nunmehr selber in einem unmittelbaren Verhéltnis zu
Gott ohne die kalifatische Vermittlung. Dank dieses eigentiimlichen
Verhéltnisses zur politischen Macht konnte sich die sunnitische Or-
thodoxie sogar mit der dezidiert laizistischen Orientierung, wenn auch
nicht ohne Probleme, letztlich doch arrangieren.

Eigentlich hatten einige filhrenden Gelehrten der seit Edward
Saids Orientalism allzu sehr verschmihten Orientalistik (z.B. Goldzi-
her, Becker, von Grunebaum) die Eigenart dieser Begriffe sowohl in
Bezug auf die Entstehungs-, als auch auf die spitere Geschichte im
unverkennbaren Gegensatz zu vorherrschenden populidren Vorstellun-
gen noch frither sehr deutlich nachgezeichnet. Fiir C. H. Becker wurde
bereits anfangs ,,aus dem Einheitsstaat [...] das Ideal des Einheits-
staates™ (1967: 21). Er spottete gar, indem er seinerseits auf die Be-
deutung der geschichtlichen und historischen Umstinde fiir das Ver-
standnis des Islam verwies, ungeniert demjenigen, fiir den ,,zur Erkla-
rung der gegenwartigen Tatsache der Koran und das Leben Muham-
mads geniigen*; dem sei {iberhaupt nicht zu helfen (a.a.O.: 22). Solche
Ideen, die wissenschaftlich nicht zu begriinden seien, fiihrt Becker
seinerseits vornehmlich auf den Einflul der islamischen Quellen zu-
riick. Und sofern sich die Islamwissenschaftler von deren normativer
Deutung leiten lieBen, hétten sie keinen Sinn fiir die kulturrelevanten
Differenzen zwischen Politik und Recht, Religion und Leben auch im
Islam. Ein wenig auch als ironisch muf3 man wohl dann seine Bemer-
kung lesen: ,,Die Welt des Islam ist beherrscht von der Religion in
Vergangenheit und Gegenwart — wenigstens in der Theorie® (Becker
1967: 4, Hervorhebung L.T.).

,»Erst in den letzten Jahrzehnten, jedenfalls erst lange nach Alfred von Kre-
mers so verdienstlicher Kulturgeschichte, setzte die moderne Kritik ein.
Allméhlich rang sich die Forschung aus dem Bann der islamischen Tradi-
tion; wir lernten in Politik und Recht, in Religion und Leben, Theorie und
Praxis unterscheiden. Wir sahen im Kampfe zwischen religidoser Forderung
und Volkssitte die letztere siegen, wir erkannten im Ringen der Ideen die
religiose Farbung in unzdhligen Féllen als reine literarische Form. Wir sa-

24

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

hen das religiose Recht sich entwickeln nicht an der Praxis, sondern im Ge-
gensatz zu ihr, wir liberzeugten uns schlieflich, daf} auch die Griinder des
arabischen Weltreiches gar nicht ihre Religion propagierten, sondern nur
die weltliche Herrschaft der Araber. Gibt uns das alles nicht zu denken?
Sind gegeniiber diesen Tatsachen unsere herkommlichen Anschauungen
von der Rolle, die die Religion im Islam als Konstituante spielt, nicht au-
Berordentlich reformbediirftig?* (Ebd.)

Anregungen zu einer solchen ,,Reform™ der wissenschaftlichen Be-
trachtung den Islam betreffender Themen will auch Muhammad Ar-
koun beisteuern. Dem populdrwissenschaftlichen, aber auch vonseiten
der Islamisten zur Programmatik erhobenen Gedanken, daf3 der Islam
die Trennung zwischen dem Weltlichen und Geistlichen nicht kenne,
spricht Arkoun keinen Realitdtsgehalt zu. ,,Die faktische Trennung
zwischen dem Geistlichen und Weltlichen ist®, so Arkoun, ,,ohne eine
intellektuelle Anstrengung, sie zu ergriinden, im Islam bereits vorhan-
den.” (1995a: 51; teilweise dhnlich argumentiert Nagel 1981c¢)

Arkoun geht noch weiter, indem er den Begriff der Laizitdt schon
in die Anfiange des Islam hinein verlagert und von dort aus durch die
ganze bisherige Geschichte mehr oder weniger am Wirken sieht. Da-
bei verfehlt er kein einziges Mal, den Begriff stets auch mit dem Att-
ribut ,,faktisch® zu versehen. Denn gleichzeitig liegt ihm daran, genau
diese Unklarheit, ndmlich den Umstand zu unterstreichen, dal3 etwas
faktisch tatséchlich wirkt, obgleich seine symbolische Realitéit in der
Schwebe gelassen wird. Von der faktischen Realitdt verspricht sich
wohl Arkoun in seinem innerislamischen (Be-)deutungskampf die
empirische Begriindung dafiir, da3 eine islamische Laizitdt nicht nur
kein Widerspruch in sich sein muf}, sondern auch nicht einfach als ei-
ne fremdkulturelle Erscheinung abzutun ist. Mit einer Reihe von
Punkten, die dem Mainstream von Islamstudien verquer liegen, pré-
sentiert Arkoun seine Programmatik, die darauf abstellt, den Islam neu
zu besehen (hier werden nur diejenige, die das Thema Laizitdt betref-
fen, angefiihrt):

,1. Laizitdt ist im Koran und in der Erfahrung von Medina vorhanden.

2. Der umayyidische und der abbasidische Staat sind laizistisch; die ideo-
logischen Theorien der Juristen haben die historische und politische
Realitdt verdeckt. [...]

3. Die militdrische Macht hat bei dem Kalifat, Sultanat und den spéteren
sogeinannten islamischen Regimes von frith an eine fithrende Rolle ge-
spielt.

4. Dper Versuch, diese faktische Laizitét zu rationalisieren und eine laizis-
tische Haltung zu entwickeln, wurde von den Philosophen unternom-
men. [...] (a.a.0.: 71)

Ich mochte hier Arkoun nur insofern folgen, als er die in der islami-
schen Geschichte durchaus vorhandene Differenz zwischen beiden

25

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Machtbereichen hervorhebt und die gemeinhin geteilte Idee von der
Einheit beider nicht mittrégt. Gegen die Verlagerung der Laizitét in
die Geschichte sei hier jedoch Skepsis angemeldet, wenn auch der
Hinweis auf ihre Faktizitit den Einwand etwas milde stimmen 148t.° In
dem Kapitel (I.3) tiber die osmanische Politik wird noch zu zeigen
sein, daB die faktische Trennung, die ja aufgrund der ausdifferenzier-
ten Institutionalisierung gewissermallen gar iiber die Faktizitdt hin-
ausgeht, auch dort fortbesteht, wenn auch in Person des Kalifsultans in
Grenzen gehalten wird. Der Konflikt verlagert sich dafiir auf die unte-
ren Ebenen des Machtapparates, wo die Ulema (Schriftgelehrten) und
Militdr- und Zivilbiirokratie konkurrieren. Aber auch zwischen dem
Sultan und der Klasse der Schriftgelehrten ist die Spannung, historisch
variierend, durchaus festzustellen.

Eine &dhnliche Doppeldeutigkeit, oder anders gesprochen, die in
systematischer Hinsicht eventuell bedeutsame ,,Unklarheit”, das ,,In-
der-Schwebe-Lassen®, besteht auch bei der Frage nach dem islami-
schen Gesetz Scharia. Auch hier herrschten bei den bekannten Namen
der Islamwissenschaft keine Illusionen iiber die Natur und Reichweite
des islamischen Gesetzes: Diese war aus erklirlichen Griinden, die wir
heute unter dem Begriff der Kontextualitdt erfassen wiirden, sehr ge-
ring. Der holldndische Orientalist Snouck Hurgronje bemerkte bereits,
wie Goldziher sich auch auf ihn beruft, daf ,,das, was die Muhamma-
daner Al-Fikh nennen, nach Ablauf der patriarchalischen, noch ganz
auf theokratischer Basis sich einrichtenden Epoche des Muhammad-
anischen Staates nicht eigentlich Muhammadanisches Recht, kein Sys-
tem [ist], das im Muhammadanischen Staate actuelle und praktische
Geltung hatte” (Goldziher 1968 [1889]: 354). Vielmehr handelt es
sich beim islamischen Gesetz um eine ,,Pflichtenlehre von ganz idea-
lem Charakter und theoretischer Bedeutung* (ebd.; vgl. auch Schacht
1935). Unter der Wirkung der Bilder, die uns iiber die islamistischen
Bewegungen von heute via Medien tagtdglich in die Wohnstuben ge-
spiilt werden; angesichts der islamistischen Geschichtsklitterung, die
uns die Scharia als ein positives Gesetz und zudem ein aus dem Ge-
setz emanierendes, islamisches Gesellschaftsmodel Glauben machen
wollen; die selbstverstdndliche Rede von der Einheit von Politik und
Religion im Islam; also kurzum, unter dem ohrenbetdubenden Larm

6 Fiir Tlber Ortayli, einen bekannten tiirkischen Historiker, entscheidet sich
die in der tiirkischen Debatte viel diskutierte Frage der Laizitdt dadurch,
ob eine fiir alle Biirger gleichermaBien geltende Rechtsordnung herrscht
oder die soziale Ordnung nach Religionsgemeinschaften gegliedert ist. In
diesem Sinne war, so Ortayli (1979), das Osmanische Reich zwei-
felsohne nicht laizistisch.

26

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

vom ,,islamischen Gesetz* stimmen solche wissenschaftlichen Studien
den Geist merklich heiter.”

Der im heutigen Sinne unsystematische Charakter des islamischen
Rechts, der von Weber (1972 [1922]) bereits in Bezug auf seine Kon-
sequenzen fiir die Entwicklung der Rationalitidt reflektiert, von
Schacht (1935) am MaBstab modernen, positiven Rechts gemessen
worden ist, 146t sich ebenso an ihrer Entwicklung nachvollziehen. Die
Rechtsentwicklung hat sich nicht an den idealen Vorstellungen der
Gelehrten orientiert.® Die rasante Ausdehnung des islamischen Herr-
schaftsgebiets lie groen Bedarf an rechtlichen Bestimmungen auf-
kommen, der aber nicht mit den Bestimmungen aus dem Koran abzu-
decken war. In der praktischen Rechtspflege wurden daher Rechtstra-
ditionen der eroberten Lénder iibernommen.’

7 Wenn man bei Goldziher liest, da} ,,am Hofe des Prinzen Ibrahim b. al
Mahdi [...] beim Weingelage iiber theologische Dinge disputiert (wird)“
(1968 [1889]: 355), dann ist das wohl eine Bestdtigung der viel gerithm-
ten Lebensbejahung in den muslimischen Gesellschaften, die noch grof3e
Geister wie Nietzsche begeistern konnte. Unschwer kdnnte man Paralle-
len aus der tiirkischen Gesellschaft finden, die an der Mdglichkeit einer
lebensbejahenden islamischen Religiositdt und ihrer Toleranz auch in ih-
rer alltagsweltlichen Erscheinung wenig Zweifel aufkommen lassen.
Dies alles droht durch die islamistische Hypostasierung religidser Ideen,
die zwischen Idee und Lebenspraxis eine fundamentalistische Konsistenz
herstellt, weitgehend zu verschwinden. Mittlerweile wird dieser ge-
schmeidige Umgang mit religiosen Geboten von den jungen Islamisten
im Namen einer kompromisslosen Unterwerfung des Alltags unter die
Idee als ,,Laxheit” diffamiert (Beispiele in: Nokel 2002). Ein interessan-
tes Konzept des ,,Volksislam* hat Mih¢iyazgan (1994a) vorgelegt.

8 AuBerdem sei selbst unter den Schriftgelehrten eine Abneigung zur Ver-
einheitlichung der Lehrmeinungen festzustellen (vgl. Goldziher 1970).
Goldziher bringt die Vorliebe zum Dissens und den Mangel eines dog-
matischen Triebes im Islam in einen unmittelbaren Zusammenhang. We-
ber hingegen konnte diesbeziiglich lediglich ein dogmatisches Heilsin-
teresse bei den Schriftgelehrten annehmen, alle Lebensbereiche in Be-
stimmungen des Gesetzes einzuzwiangen (vgl. Weber 1972 [1922]: 474).
Neuerdings wird diese Erkenntnis der alten Islamwissenschaft, ndmlich
die bis in die Reihen der Schriftgelehrten reichende Dissensfreude, unter
den muslimischen Intellektuellen (nicht zuletzt als eine identitétspolitisch
geschliffene Waffe in dem intellektuellen Wettriisten) als Vorzug des Is-
lam in dem Sinne reflektiert, dal der Text den Korper freigebe (Aktay
1997). Nicht nachzuvollziehen ist allerdings, dal Aktay aus dieser These
auf eine intrinsische Notwendigkeit des Kalifats im Islam schlief3t.

9 Man kann dazu noch im Sinne der Weberschen Religionssoziologie, die
u.a. auch auf die Beziehungen zwischen religiéser Ethik und sozialer
Schicht abstellt, hinzufiigen, daB sich der Kriegeradel, also Triger der

27

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

It was only natural that the legal, commercial, and administrative practices
which prevailed in the conquered provinces should have survived under
Islam, just as ancient Arab legal and commercial practices had survived,
and should have been adopted by the Muslims as far as they were compati-
ble with the demands of the new religious ideas.” (Goldziher 1965: 886f;
vgl. auch Goldziher 1968 [1889]: 363fu. 1970 [1914]: 293ff)

Des weiteren steht es fiir Goldziher auler Frage, dafl den ,,todte(n)
Buchstaben der theoretischen Gesetze, ersonnen in Studierstuben, ge-
pflegt in den Herzen frommer Forscher, aber vernachléssigt und zu-
riickgedringt im Leben®, ,die Sanction der Durchfiihrung® fehlte
(Goldziher 1968 [1889]: 354). Im gleichen Sinne urteilt auch Becker,
von dem bereits oben die Rede war.

,»Nun erwuchs die Pflichtenlehre nicht auf dem Schlachtfeld, noch in der
Staatskanzlei, sondern in der Gelehrtenstube. [...] Weder der Staat noch das
Individuum konnten sich auBer auf ganz bestimmten Gebieten an die Forde-
rungen der islamischen Pflichtenlehre halten; sie ist zu ihrem groBten Teil
rein theoretische Spekulation, doch hat sie dadurch eine grole Bedeutung,
daB3 sie von allen Glaubigen in Bausch und Bogen als Ideal angesehen
wird.” (1967: 355)

Wem das Urteil nichtmuslimischer Orientalisten angesichts der ange-
griffenen Selbstverstandlichkeit der Rede vom islamischen Gesetz su-
spekt erscheint, dem sei geraten, den Worten eines renommierten
Muslims Gehor zu schenken, der {ibrigens nicht blof theoretisch zum
Thema gearbeitet, sondern auch an der Ausarbeitung eines modernen
islamischen Rechts in Pakistan aktiv mitgewirkt hat. Fazlur Rahman
schreibt zum islamischen Recht folgendes:

,»In the still more important field of law [...], the Islamic legal system al-
though in the main unsystematically linked with the Qur’an and the Sunna,
was not of the sociomoral values of the Qur’an. In addition, from its very
beginning, the legal literature of Islam has a ,bookish’ smell in contradic-
tion to the exigencies of everyday life: it is almost a purely theoretical ef-
fort. This effort is indeed vast and displays much originality, but strictly
speaking it cannot be described as law — for, since it is basically concerned
with morality, much of it is not enforceable in any court except that of the
human conscience.” (1982: 29)

Fiir Rahman steht es auBer Frage, daB3 ,,Islamic Law, in fact, is not law
in a modern sense®. Es ist ,,a treasure of legal materials thrown up dur-
ing long centuries of endless discussions, upon which modern Islamic
legal systems can certainly be built, but only a part of which could

frithislamischen Religion, mit den theoretischen Griibeleien der Juristen
schwerlich anfreundet (vgl. Weber 1972 [1922]: 288f).

28

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

ever be enforced in court™ (Rahman 1982: 155). Das als Scharia be-
kannte islamische Gesetz hat sich eigentlich als Jurisprudenz (fikih)
entwickelt. Die islamische Jurisprudenz ging nicht aus einem bereits
bestehenden Gesetz hervor, vielmehr brachte sie das Gesetz erst her-
vor (vgl. Goldziher 1965: 888).!° Sie hat nicht nur die reichhaltige
Rechtsmaterie geschaffen, worauf oben mit Rahman verwiesen wurde,
sondern dariiber hinaus auch methodische Instrumente wie Analo-
gieschluB} (kzyas), Konsensus (icma) entwickelt. Theoretisch war zwar
Rechtsschopfung nur Gott vorbehalten, aber faktisch vollzog sich die
Rechtsschopfung ungeachtet dieses Dogmas, wenn auch nur unter der
Bezeichnung der ,,Rechtsfindung®. Selbst sie war nicht dem Richter
(Kadl) gestattet, sondern ein Privileg der ,,charismatischen Rechtspro-
pheten” (Weber 1972 [1922]: 474), um einen Ausdruck von Weber zu
verwenden — also der vier Rechtsschulen.'' Besonders relevant sind
dabei die Folgen der Rechtsentwicklung. Eine entscheidende Folge ist,
aus der Perspektive der modernen Rechtsentwicklung betrachtet, die
Konfusion von profanem und goéttlichem Recht. Weber ist der An-
sicht, daB3 die islamische Jurisprudenz die Entwicklung des profanen
Rechts erheblich behindert hat (vgl. Weber a.a.O.: 474f). Die Kehr-
seite der Durchdringung des profanen Gesetzes durch das religidse
erweist sich aber auch fiir dieses duflerst problematisch. Der Eingriff
der Obrigkeit in religiose Institutionen wurde dadurch erheblich er-
leichtert.

Schon sehr friih beobachtet man das Bestehen einer doppelten
,»Rechtsordnung®, die neben den Bestimmungen des religiosen Rechts
Institutionen des profanen, ethnischen Gewohnheitsrechts enthélt
(Goldziher 1968 [1889] und 1970 [1914]). Sicher hatte sich das pro-
fane Recht zumindest legitimatorisch dem religiésen Recht zu unter-
werfen, denn die ,,Leugnung seiner Verbindlichkeit ist Unglaube*
(Schacht 1935: 222; vgl. auch Esposito 1984: 22 und 30; Becker 1967:
358). Die praktische Handhabe zwang allerdings das religiose Gesetz

10 Dazu auch Schacht (1965: 890): ,,The fikh is [...] the interpretation of a
religious ideal not by legislators but by scholars, and the recognized
handbooks of the several schools are not ,codes‘ in the Western mean-
ing of the term.*

11 Die rechtsprophetische Kraft gilt gemeinhin etwa seit dem 10. Jh. als
erloschen oder in islamischer Terminologie ausgedriickt: ,,Das Tor der
Ictihad ist geschlossen worden.“ Der islamische Modernismus wird
dann im 20. Jahrhunderts ihre Energie daran setzen, das Tor aufzusto-
Ben, um eine Neuinterpretation des Islam zu leisten. Die in der ersten
Dekade des 20. Jh. bei Muhammad Abduh gipfelnde Forderung wird
aber spéter ebenso bei den Fundamentalisten Anklang finden, die der
Orthodoxie (wie z.B. auch der tiirkischen Diyanet) das Monopol der
Authoritit tiber Interpretation religidser Texte streitig machen wollen.

29

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

hauptsdchlich in den Geltungsbereich des privaten Rechts. Die Scha-
ria als Staatsrecht hingegen ist, im Gegensatz zur Vorstellung von
heutigen, im Zeichen des modernen positiven Rechts aufgewachsenen
Islamisten, eine ,,reine Fiktion, und hat so iiberhaupt nicht existiert”
(Schacht 1935: 220). Der faktische Bedarf nach Institutionen des Ge-
wohnheitsrechts und der Zwang des theoretischen Bekenntnisses zum
religiosen Gesetz fiihrte, so behauptet Goldziher, sehr frith zur Entste-
hung einer ausgekliigelten, iiberaus rechtsproduktiven Praxis, zur Er-
dichtung neuer Hadiths:

»Man bequemte die Doctrin den Anforderungen des im praktischen Leben
Begriindeten zuweilen an und fand — besser: man schuf — Rechtstitel, wel-
che den Widerspruch der alltiglichen Vorgénge mit den traditionellen
Doctrinen authoben. Man erdichtete Traditionen im Sinne der Erfordernisse
des Lebens, und so wurde dieses traditionsgemdfp.” (Goldziher 1968
[1889]: 366)

Die Anpassung des islamischen Rechts an die praktischen Bedingun-
gen steht bei Goldziher in einem systematischen Zusammenhang mit
dem Mangel eines dogmatischen Triebes. Fiir ihn besteht ein geeig-
neter Nachweis ,,auf dem Gebiete des Staatsrechts (Chalifat)” (1970
[1914]: 303). Den Theologen blieb, ,,wo die Uniformierung nicht Re-
sultat theoretischer Erwédgungen, sondern zumeist das duBlerer Gewalt
und wgltlichen Zwanges war, [...] hinterher ihre Theorie zu zimmern*
(ebd.) .

Die geschichtliche Entwicklung der Rechtspraxis, die immer schon
auch Hinweise auf die Macht der Schriftgelehrten (Ulema) enthilt, hat
im Osmanischen Reich zu einer deutlichen institutionellen Ausdiffe-
renzierung des juristischen Apparates gefiihrt. Es handelt sich nicht
alleine um die bereits bei den Umayyiden und Abbasiden praktizierte
doppelte Rechtspraxis (Gewohnheitsrecht und Scharia), sondern dar-
iiber hinaus um die in der islamischen Geschichte unvergleichlich weit
vorangetriebene Einbindung der Ulema in den Staatsapparat. Die
Auswirkungen dieses Umstands auf die spitere Sékularisierung wer-
den nicht ausbleiben. Dazu bemerkt Rahman trefflich folgendes:

,»This question of who should interpret law has been in Islamic societies
because of the historical accident that the so called law (figh) has been the
result of the work of private lawyers, while in the later medieval centuries
governments — particularly the Ottoman government — had to promulgate

12 Im aktuellen islamistischen Diskurs der Tiirkei wird diese historische
Entwicklung affirmativ gewendet und statt einer gezwungenen Anpas-
sung an die geschaffene Realitit als Produkt einer systematischen Be-
arbeitung islamfremder Rechts- und Denktraditionen gedeutet (vgl. Ali
Bulag 1994).

30

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

laws on issues not covered by the Shari’a law. Although the state-made law
basically sanctioned by certain general principles in the Shari’a law itself,
nevertheless a dichotomy of the sources of law was unavoidable, and this
process paved the way for the secularisation of law in several Muslim coun-
tries — most systematically in Turkey.* (Rahman 1982: 156)

Die Frage nach dem Verhiltnis von Staat und Gesellschaft in der Tiir-
kei war und bleibt ein bevorzugtes Thema wissenschaftlicher Analy-
sen und politischer Diskurse. Wahrend zumeist auf der konservativen
bzw. nationalistischen Seite die Bedeutung des Staates fiir die tiirki-
sche Nation affirmativ betont wird, gewinnt eine an der Idee der Zi-
vilgesellschaft orientierte Kritik an der Omnipotenz des Staates immer
mehr Raum (vgl. mehrere Beitrdge in der Monatszeitschrift Birikim H.
106 und 107, 1998)."

Kaum ein anderer Wissenschaftler hat sich in seinen Studien fiir
die Kontinuitit und Briiche in der osmanisch-tiirkischen Geschichte so
stark interessiert wie Serif Mardin. Mardin sieht beispielsweise im
osmanischen Pragmatismus beziiglich unserer Thematik die Spuren
einer relativen Laizitdt, wenn er anmerkt, daB ,,[...] auch der Kemal-
ismus, der seine Quellen aus dem westlichen Positivismus bezog,
Vorgénger bei den Osmanen hatte. Das waren der Pragmatismus der
osmanischen Biirokratie und ihre relative Laizitét.“ (1991: 141)

Die Krifteverhiltnisse waren dabei in der Reichsgeschichte iiber-
wiegend zugunsten der ,,weltlichen* Macht, die sicherlich auch sak-
rale Legitimitdtsanspriiche geltend machte — weswegen auch Max
Weber auf den césaropapistischen Charakter der osmanischen Herr-
schaft verwies (1972 [1922]: 690). Unterhalb des Sultans, der beide
Autoritidten beanspruchte, existierte durchaus eine, wenn auch kon-
junkturell bedingt stets umstrittene, Hierarchie bzw. Konkurrenz (vgl.
Mardin 1997: 356). Das hochste religiose Amt, Seyhiilislam, besall
zwar einen Platz im Diwan (Imperial Council), aber, so Mardin, kei-

13 Die dominante Stellung des Staates fand {ibrigens auch bei prominen-
ten Autoren Beachtung wie z.B. bei Gellner (1985). In seinen Studien
iiber Nordafrika formuliert Gellner die nach seiner Auffassung fiir mus-
limische Gesellschaften typische Dichotomie von ,,schwacher Staat vs.
starke Kultur, die er aus dem Zyklenmodell von Ibn Khaldun ge-
wonnen hat. Die Schwiche des Staates riihrt dabei daraus her, dal dem
Herrscherstamm zwangsldufig die anfangliche Asabiyya (in etwa: Soli-
daritdt) abhanden kommt und folglich er stédndig von anderen Stimmen
bedroht wird, bis ein neuer Stamm mit ndtigen Solidarititsressourcen
die Macht an sich reifit. Die osmanische Herrschaft konnte hingegen
die Macht der Stimme durch die Institution von Militdrsklaven brechen
(kritisch dazu vgl. Cigdem 1996).

31

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

nerlei politische Befugnisse (Mardin 1991: 89)."* Die bereits in den
arabischen Konigreichen (Umayyiden und Abbasiden) vorhandene
faktische Differenz zwischen weltlichen und religidsen Instanzen ii-
bertrug sich auch — verstirkt bei den Osmanen — unmittelbar in den
Bereich der Juristerei. So waren im Osmanischen Reich beispiels-
weise die Ausdriicke Ser-i Hukuk (Scharia) und Orf-i Hukuk (Ge-
wohnheitsrecht) relativ gut institutionalisiert. Das alttiirkische Brauch-
tum, tore (auch yasa; arabisch: urf), und die altpersische Reichstradi-
tion begriindeten im Grunde das Staatsrecht. Das ,kodifizierte” Os-
manische Recht hat sich auch anfénglich entlang von kanun-name (ur-
fi-laws; ,,Gesetzesbiicher”, die von Sultans erlassen wurden) entwi-
ckelt.

,It can safely be said that the basic rules of the Kanun-i Osmani, traditional
Ottoman law concerning the re’aya [die Untertanen, L.T.], took definite
form as a result of fusion of Ottoman laws with pre-conquest practices and
antedating the Conqueror’s law-book which we know was proclaimed
around 1453. The Conqueror’s long and dynamic reign witnessed the issu-
ance of a number of laws and statutes on specific matters, some of which
seem to have been codified into the law.” (Inalcik 1978, Kapitel VII, insb.
S. 128)

In diesem ersten kanun-name, das vom Sultan Mehmed dem Eroberer
(15. Jh.) stammt, besteht noch keine Referenz auf die Scharia. Inalcik
berichtet, da3 sich bereits im 16. Jh. ein Konflikt zwischen Scharia
und Yasa (6rf-i Hukuk) abzeichnet (vgl. auch De Bellefonds 1997).
Ab dem 17. Jh. weicht kanun-name mehr und mehr adalet-name, die
zur Klarung und Sanktionierung der kanun-names dienen soll. Damit
erreicht das osmanische Recht geméf seinem traditionalen Charakter
seine Grenzen und erfahrt keine weitere systematische Entwicklung.
Andererseits mul diesbeziiglich hinzugefiigt werden, dall die Wende
an der Kodifizierungstradition gleichzeitig mit einer stirkeren Beto-
nung der Scharia einhergeht. Dazu schreibt Inalcik:

,If the Ottoman sultans ceased to publish new kanun-names and preferred
to issue adalet-names, this must have been due principally to the fact that
the sari’a began to be considered as the source of legislation even in matters
that hitherto had been the subject of legislative activity on the part of the

14 Dagegen spricht Nagel vom Zuwachs der Macht der Ulema, der in der
Glanzperiode des Reiches (15. Jh.) ansetzt: ,,Zwar war er [der Gelehr-
tenstand] nach auBen hin dem GroBwesir gleichgeordnet; wie dieser
empfing er seine Ernennung aus der Hand des Sultans. Doch genof3 der
Scheich des Islams mehr Ansehen, und der Sultan war gehalten, ihm in
regelméBigen Abstinden einen Hoflichkeitsbesuch —abzustatten.
(1981b: 151).

32

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

political power. From the first decades of the seventeenth centure on, the
kanun-name-i Osmani, general Ottoman law, became increasingly over-
loaded with fetwas, the legal opinions of the sey# iil-islam, based on reli-
gious authorities.” (1978: 136)

Die Existenz der doppelten Rechtstradition 148t sich ebenso auch an
einer zentralen Figur des osmanischen Staates, Kadi, studieren. Nach
Inalcik wissen wir, daB ,local cadis were responsible for administer-
ing the kanun-i Osmani as well as the sari’a* (Inalcik 1978: 134). Der
Kadi scheint bei den Osmanen im Vergleich zu anderen islamischen
Staaten der klassischen Zeit stirkere Verwaltungs- und richterliche
Kompetenten zu besitzen (Ortayli 1994: 28; vgl. auch 1979: 138).
Sein Aufgabengebiet umfaflit Notardienste, Grundbucheintragungen,
administrative Inspektionen, Preisbindung. Mit einer ganz spezifi-
schen administrativen Aufgabe, nimlich der Uberwachung und Kon-
trolle der Ordensgemeinschaften, damit sich diese nicht ordnungs-
storend betétigen, scheint der spdtosmanische Kadr der Diyanet der
Republik insofern vorausgegangen zu sein, als er auch Wichter staat-
lich konformer Religiositit war."> Jedoch gibt es einen wesentlichen
Unterschied: Der osmanische Kadr gehorte zu der partikularen Rechts-
schule der Hanafiten, wihrend die Diyanet, eingebunden in den
modernen Verwaltungsapparat, im Prinzip einen ,unparteiischen® Is-
lam zu vertreten hat. Diese Differenz bleibt fiir die Verwaltung der
Religion nicht folgenlos, da entsprechend der Logik der modernen
Verwaltungsinstitutionen und der Funktionsweise der politischen Ra-
tionalitdt des modernen Staates neue Problemlagen auftauchen.

Was bedeutet es denn nun, den Islam im Kontext der modernen Tiir-
kei, im Blick auf die Idee von der Machbarkeit der Gesellschaft, zu
betrachten? Die Verpflichtung auf den spezifischen Kontext besagt
zunichst einmal in inhaltlicher Hinsicht schlicht einfach, dal man es
immer schon mit einem historisch je spezifischen Islam zu tun hat. In
arbeitstechnischer Hinsicht wird man dann nicht mehr allein von ei-

15 Als ein aufschlussreicher Beleg dafiir, da3 die alte Reichspraxis im Zu-
ge der administrativen Transformationen gleichzeitig verstdrkt und
transformiert wurde, ist der staatliche Zugriff auf die Derwischkloster
(zu tiirkisch: tekke ve zaviyeler) zu betrachten, der gegen Ende des
Reichs, 1918, durch eine Art Satzung erfolgte, die sowohl die interne
Organisation als auch die Aufgaben der Derwischkloster festlegte (fiir
den ins Neutiirkische iibersetzten Text der Verordnung vgl. Ceylan
1989: 214ff). Die Relevanz der Regelung wird deutlich vor allem,
wenn man bedenkt, daf3 es sich bei diesen um die Organisationen des
Volksislam handelt, die ehedem jenseits der in den Staatsapparat ein-
gebundenen Orthodoxie operierten.

33

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

nem wie auch immer gearteten Islam bzw. nicht allein von religisen
Fragen sprechen. Es wird statt dessen der Maxime Folge geleistet:
Wer iiber den Islam heute spricht, der mufl unentwegt auch iiber an-
dere Dinge von heute sprechen. Ein Grundzug der tiirkischen Moder-
nisierung besteht in den Auswirkungen der politischen Rationalitit,
die sich iiber die Globalisierung westlicher Ideen und Institutionen
auch in der tiirkischen Gesellschaft beobachten lassen. Schicksalhaft
bleibt somit der Kontext der modernen Gesellschaftlichkeit und des
Nationalstaats mafgebend fiir die Konzeptualisierungen des Islam.
Unten werden zunéchst einmal die Spuren dieser politischen Rationa-
litdt aufgespiirt und ihre Folgen und kulturellen Brechungen diskutiert.

2. Der makropolitische Kontext: Politische
Rationalitiit und die moderne Staatlichkeit

2.1 Neue Akteure der Geschichte: Staat und Gesellschaft

Gesellschaft ist ein geschichtliches Produkt. Auf diese geradezu kate-
gorische Aussage kann man die Gedanken von Michel Foucault zur
politischen Rationalitdt zuspitzen. Der renommierte Autor bahnbre-
chender Studien zur Archiologie der Wissenschaften und zur Genea-
logie der Macht sowie der Selbsttechniken hat sich in seiner Spatphase
dezidiert mit der den modernen Staat kennzeichnenden politischen
Rationalitét befaBBt (1991; 1993b). Die dort entwickelten Ideen fithren
exakt in den Kern der Uberlegungen, die den fiir die Konzeptualisie-
rungs- und Institutionalisierungsweisen des Islam in der Tiirkei ent-
scheidenden makropolitischen Kontext der modernen Staatlichkeit
umreifien.

Versuchen wir erst diese Studien in das Gesamtwerk von Michel
Foucault einzuordnen. Foucault selbst versteht sein Werk, das aus
reichhaltigen Untersuchungen zum Themenkomplex Machtverhdltnis-
se, Wissensformen und Selbsttechniken besteht, im Riickblick als eine
Antwortsuche nach drei Grundfragen.

,Mit meinen Studien iiber Wahnsinn und Psychiatrie, Verbrechen und Stra-
fe habe ich herauszufinden gesucht, wie wir unser Selbst auf indirekte Wei-
se durch den Ausschlul Anderer — z. B. Krimineller, Irrer usw. konstituiert
haben. [...] Meine gegenwértige Arbeit befalft sich mit der Frage: Wie ha-
ben wir auf direkte Weise unsere Identitdt geschaffen mit ethischen Selbst-
techniken, die sich von der Antike bis in unsere Zeit entwickelt haben?*
(Foucault 1993b: 169)

Solange er sich dennoch im Problemkreis dieser beiden Fragen be-
wegte, konnte Foucault seine Mikrophysik der Macht mit der fiir die

34

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

moderne Zeit so uniibersehbaren Existenz des Staates nicht in einen
systematischen Zusammenhang bringen. Wie sollen Analysen zum
Staat in diesen Analyserahmen eingeflochten werden?'® Damit kommt
Foucault zu einem dritten Forschungsfeld, in dem er sich bemiiht, ,,zu
ergriinden, wie wir mittels einer politischen Technologie der Indivi-
duen dahin gelangt sind, uns selbst als Gesellschaft wahrzunehmen,
als Teil eines sozialen Gebildes, einer Nation oder eines Staates.*
(Ebd.)

Eigentlich hatte Foucault bis dahin in seinen diversen Arbeiten
immer wieder die These unterstrichen, dal3 sich die Macht keineswegs
in ihrer negativen Funktion, Verbote aufzustellen, in Form von Abga-
ben Wert abzuschopfen und schlieBlich Soldaten einzuziehen, er-
schopfe. Diese negative Form der Macht ist in der Moderne selbstver-
standlich nicht verschwunden, dennoch bildet sie nicht mehr das Spe-
zifikum der modernen Macht. So suchte Foucault nach neuen Formen
der Macht, die durch ihre Art, daB sie auf den Korper einwirken und
dadurch ihn abrichten, einen ,produktiven® Charakter aufweisen
(1976a und 1976b; 1977). Mit der Analyse der Techniken des Selbst
konnte er nun iiber den Aufweis der auf den Korper zielenden diszi-
plindren Techniken und von Techniken der AusschlieBung hinaus ge-
langen. Die Verkniipfung der Subjektivierungstechniken mit dem
Staat sollte aber erst durch die Analyse der ,,politischen Technologie
der Individuen* hergestellt werden.

Meine Reflexionen werden ihren Ausgang von der Frage Fou-
caults nehmen: ,,Wie (sind) wir mittels einer politischen Technologie
der Individuen dahin gelangt [...], uns selbst als Gesellschaft wahrzu-
nehmen, als Teil eines sozialen Gebildes, einer Nation oder eines
Staates (1993b: 169).“ Dabei geht es nicht um eine allgemeine Theo-
rie des modernen Staates, sondern lediglich um das Auftauchen einer
bestimmten politischen Rationalitét, die genealogisch zur Entstehung
des modernen Zentralstaates gehort.

Die Frage enthélt schon auch einen ersten Wink darauf, worin die
Antwort besteht: Es ist nicht eine natiirliche Tatsache, dall wir uns als
Gesellschaft wahrnehmen. Man kann dabei sogar den Satz von Fou-
cault in dem Sinne verstehen, dal3 sich auch Gesellschaft nicht von
sich aus versteht; sie ist selber Ergebnis von spezifischen historischen
Verdnderungen. Daran zeichnet sich auch die Methode ab, die von
Foucault verfolgt wird. Die in einer Gesellschaft giiltigen Machtver-

16 Gordon weist auch auf diesen Wechsel hin: ,,In his lectures of 1978 und
1979 Foucault began to outline a move from the previous, ,microphysi-
cal® orientation of his work, in terms of studies of particular, regional,
individualising rationalities and power structures, towards a ,macro-
physics‘, a study of the exercise of power at the scale of ,governmental
rationality‘.“ (Gordon 1987: 296)

35

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

hiltnisse lassen sich nicht einfach aus universalen Prinzipien (wie in
der Vertragstheorie) ableiten. Man miisse sie eher mit einer histori-
schen Ontologie, wie Foucault sie betrieb, analysieren, und zwar so,
daBl selbst die universalistischen Erkldrungen in einen historischen
Rahmen hineingestellt werden konnen.

Die Frage, der in diesem Teil nachgegangen wird, ldf3t sich im
Lichte dieser Entscheidung folgendermalien formulieren: Mit welcher
Art von Verdnderungen/Entwicklungen in den Beziehungen zwischen
Individuen und Macht hiingt die Entstehung eines solchen politischen
Subjekts wie des (modernen) Staats'’, der seine Legitimitit, ohne auf
kosmologische Komplizen angewiesen zu sein, auf sich selbst zuriick-
fiihrt, eine Gruppe von Menschen um gemeinsame Zugehdrigkeiten
herum organisiert, in alle Lebensbereiche ordnend eingreift und
schlieBlich unter besonderen historischen Konstellationen der moder-
nen Tirkei so etwas wie eine ,,offizielle Ideologie* hervorbringt?
Wenn man die Frage Islam im Kontext der Moderne beantworten will,
mufl man sie in einen Analyserahmen einbetten, in dem es sich zu-
néchst einmal um nicht mehr und nicht weniger handelt als um die
Genealogie des modernen tiirkischen Staates. Denn dieser bildet nun
mal den makropolitischen Kontext fiir den historischen Status der is-
lamischen Religiositit, sowohl in ihrer institutionalisierten Form einer
staatlich verwalteten Religion als auch in Reaktion auf diese Verwal-
tung.

2.2 Die Staatsraison

Die Analyse des modernen (westlichen) Staates erscheint bei Foucault
als Ergebnis einer komplexen Verbindung von politischer und pasto-
raler Macht. Die Beziehung, die zwischen dem Pastorat und der
Klientel hergestellt wird, verweist auf eine eigentiimliche Verkniip-

17 In dieser Formulierung, in der Staat als Subjekt erscheint, liegt indes
die Gefahr, Foucaults Denken mifizuverstehen. Denn fiir ihn ist der
Staat im Grunde ,,a composite reality and a mythicized abstraction,
whose importance is a lot more limited than many of us think® (1991:
103). Foucaults Interesse gilt folglich weniger einer Staatstheorie, die
auf Institutionen fokussiert, als der Analyse der Verdnderungen an po-
litischen Praktiken bzw. politischen Technologien (vgl. auch Gordon
1991: 4). Nichtsdestotrotz wird man hier, besonders im Kapitel 1.4 iiber
die tiirkische Religionsbehoérde, von der Analyse der Praktiken auf die
Institutionen iiberzugehen versuchen. Dabei wird das sich aus der Rede
von dem Staat ergebende Problem diskutiert, indem durch ihre Dekon-
struktion auf die diskursiven Praktiken unterhalb des institutionellen
Funktionierens hingewiesen wird.

36

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

fung von Wissen und Macht, die fiir die moderne politische Rationa-
litdt nicht ohne Folgen bleiben wird (Foucault 1993b; Rain-
bow/Dreyfus 1987; Gordon 1987; Lemke 1997). Der zivilisatorischen
,,Eigenlogik® der mit der Hirtenmetapher arbeitenden Pastoraltechnik
wird dabei ein besonderer Stellenwert zugemessen.

Die Aufgabe des Hirten ist es, die Herde ihrem Heil entgegen zu
fiihren. Das Erreichen des Ziels hingt wesentlich davon ab, dal3 der
einzelne Glaubige einer Verpflichtung zur Wahrheit unterworfen wird.
Dem Hirten muf3 die Wahrheit uneingeschrankt erzéhlt werden, dies
wird wiederum iiber die Institution des Gestdndnisses gewahrleistet.
Bereits hier deutet sich die Verkniipfung von Wahrheit mit Macht an,
ist es doch nicht irgendein beliebiger Gespréichspartner, dem man sich
seine Geheimnisse enthiillt, sondern eine Instanz, die iiber das Verfah-
ren wacht und letztlich auch beurteilt. Die Individualisierung durch
Diskursivierung, wie sie sich in diesem geschichtlichen, sozialen Kon-
text vollzieht, bedeutet zugleich Anbindung an ein weit ausgebautes
Netz von dulerer Macht. Wie es bei der Pastoraltechnik angefangen
hat, so wird die Anbindung an eine Machtinstanz in anderen sozialen
Beziehungen fortgesetzt. Die Fithrung der Seelen miindet im Bereich
der politischen Herrschaft ab dem 17. Jahrhundert allmdhlich in der
Regierungstechnologie, darin liegt die zivilisatorische Eigenlogik der
,Fuhrung der Seelen®.

Der Ubergang von der Fiihrung der Seelen, die wesentlich unpoli-
tisch war, zu einer politischen Rationalitdt geht mit dem Auftauchen
einer neuen Fragestellung einher, fiir die es im vorangegangenen poli-
tischen Imagindren keinen Platz gab: Nach welchem Rationalitétsty-
pus soll regiert werden? Fiir Foucault kiindigt sich in der schlichten
Antwort, die im 17. Jahrhundert gefunden wurde, ein radikaler Bruch
sowohl mit der christlichen politischen Tradition als auch mit dem
Denken von Machiavelli an (Foucault 1993b: 172ff). Es handelte sich
fiir die Theoretiker der Staatsraison, wie dieser Rationalitétstypus da-
mals bezeichnet worden ist, nicht mehr um die Frage nach der ge-
rechten Regierung; ebensowenig wollten sie mit Machiavellis Denken
in Verbindung gebracht werden, das seinerseits auf die Frage fokus-
sierte, ,,was das Band zwischen dem Fiirsten und dem Staat zu festi-
gen vermag® (Foucault 1993b: 172ff). In den Zielen der Regierungs-
kunst, wie es die Theoretiker der Staatsraison verstanden haben woll-
ten, zeichnet sich mehr und mehr die Herausbildung eines Staatsver-
standnisses ab, das man als selbstreferentiell auslegen kann. Dieser
Staat entwickelt sich also allmdhlich weg vom Fiirsten in Richtung
einer Autonomie hin, so dafl unter dem Ziel der Regierung immer we-
niger die Stirkung des Fiirsten verstanden wird. Vielmehr ist es der
Staat, dem jetzt die Regierung verpflichtet ist, um seine Macht wach-

37

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

sen zu lassen. Damit kann auch die Frage beantwortet werden, was
denn unter dem Begriff der Staatsraison zu verstehen ist.

Eine verschiedene Ausfithrungen Foucaults dazu zusammenfas-
sende Definition kann wie folgt formuliert werden: Staatsraison ist das
Wissen um die Ressourcen des Staates und iiber die Techniken, die in
die Bereiche von Religion, Okonomie, Kunst, Gesundheit bis hin zu
Erziehung, kurzum alle Lebensbereiche, ordnend eingreifen sollen,
um die Stirke des Staates zu erhoéhen. Das wichtigste Instrument der
Staatsraison, die Polizei, wie sie damals weit tiber die Sicherheitsfra-
gen hinaus verstanden wurde, sollte die Ausfithrung dieser Aufgabe
gewihrleisten. Die gleiche Epoche wird auf epistemologischer Ebene
Zeuge der inneren Verkniipfung von Macht und Wissen in Gestalt von
Polizeiwissenschaft (vgl. Wagner 1995: 80). Der Staat, der sich nun
der Biirde entledigt hat, das Gottes Reich auf Erden herzustellen, Got-
tes Schwert auf Erden zu sein, alle Staaten unter dem Banner des rich-
tigen Glaubens zu vereinen etc., sieht sich nunmehr unter vielen ande-
ren Staaten, deren Existenz er anerkennen muf, stindig zu beobachten
und gegen sie zu konkurrieren hat.

Der Gegenstand der Staatsraison sind nicht mehr einfach Rechts-
subjekte, die in einer rechtlichen Beziehung zu dem Souverén stehen,
wie es noch das juridische Konzept der Macht vorsah; es sind nun-
mehr Individuen als lebendige, arbeitende und wirtschaftende Wesen.
Entlang der Beispiele aus dem 1705 von N. Delamare fiir franzdsische
Staatsbeamten fertiggestellten Handbuch stellt Foucault die Lebensbe-
reiche vor, um die sich die Polizei kiimmern soll: Religion; Moral;
Gesundheit; Versorgung; Wege, Stralen und stidtische Bauten; 6f-
fentliche Sicherheit; freie Kiinste; Handel; Fabriken; Dienstleute und
Fabrikarbeiter und schlieBlich die Armen. Somit taucht ein neues Ob-
jekt der Regierungspraxis auf, welche wiederum mit einer Technik
verkniipft wird: Das ,,Objekt der Polizei ist das Leben* (Foucault
1993b: 182).

Eine dhnliche Entwicklung ist in Deutschland zu beobachten. Die
Krise des Stindegesellschaft im Spétmittelalter bringt eine immense
Fiille von Ordnungsaufgaben hervor, die jetzt mehr und mehr Gegen-
stand neuer Staatlichkeit werden und zugleich zum Aufbau derselben
beitragen. Hier fiillen Polizeiordnungen mehr und mehr die durch die
Auflosungserscheinungen der alten sozialen Bindungen entstandene
Liicke. Der Historiker Hans Maier gibt den Umfang der Tétigkeit der
Polizei folgendermallen wieder:

»Von dem alten, vom Reich nie vollig gemeisterten Aufgaben der Friedens-
sicherung tiber die schwierigen Probleme der Regelung des Handels und

Erwerbs bis hin zum personlichen Bereich von Religion und Sitte erstreckte
sich der Katalog der Ordnungsaufgaben. Dabei war es nicht so, dafl der

38

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Staat, der diese Ordnungsprobleme 16sen konnte, bereits vorhanden war
[...] (1966: 93)

DaB die Staatsraison besonders in Frankreich und Deutschland zur
Anwendung gekommen ist, besitzt besondere Relevanz fiir das Thema
des vorliegenden Buches. Die modernen politischen Praktiken und
Institutionen in der Tiirkei haben sich vorrangig an diesen beiden hi-
storischen Beispielen orientiert, wéhrend der angelsidchsische Einflul
kaum Wirkung entfalten konnte. Die Bemiihungen des Prinzen Saba-
haddin, des ersten Vertreters eines Liberalismus, — Ende des 19. Jh. —
konnten kein positives Echo finden. Der reichhaltige Erfahrungsvor-
rat, den die Osmanen in Sachen der Reichsfiihrung spéter dem sékula-
ren Staat der Republik vermachtet haben, begiinstigt die Ubernahme
der kontinentalen zentralstaatlichen Praktiken, wéhrend dadurch
gleichzeitig die angelsdchsische Politik kaum Resonanz findet. Die
tiirkische Staatsraison hatte in einer bestimmten Hinsicht gute Startbe-
dingungen, da der Staat, welcher die neuen Aufgaben iibernehmen
sollte, sich nicht erst aus dieser Tatigkeit entwickeln mufite. Das be-
reits bestehende osmanische Staatserbe mit dem dazugehorigen, hoch-
entwickelten Organisationsgrad wirkte hier durchaus gewissermalen
begiinstigend.

Die besondere Relevanz dieser Ausfithrungen besteht darin, dafl
nun die Beschiftigung der Regierung mit der Religion unter einem
neuen Gesichtspunkt stattfindet. Der neuen politischen Rationalitit
geht es dabei, so Foucault, keineswegs um die rechte Lehre, sondern
um die moralische Qualitdt des Lebens der Biirger. Schaut man sich
analog dazu die Ubernahme der Regierungstechnologien durch die
Osmanen insbesondere in der zweiten Hélfte des 19. Jh. und ihre ver-
stirkte Ausiibung nach der Griindung der Republik an, so prédsentiert
sich dort eine dhnliche Entwicklung, wenn auch mit einigen, spéter zu
explizierenden Unterschieden. Das Amt fiir Religiose Angelegenheiten
(Diyanet), welches, mit dem zunehmenden Ausgreifen der staatlichen
Hand in das ganze Leben der Gesellschaft einhergehend, zur Trans-
formierung des tiirkischen Islam aus unzéhligen, lokal organiserten
Glaubensrichtungen in einen einheitlichen religiosen Korper (sowohl
institutionell als auch dogmatisch) unverkennbar beigetragen hat, ver-
dankt seine spezifische institutionelle Existenz ebenfalls auch der
Staatsr?gison, so wie sie in Deutschland und Frankreich entwickelt
wurde.

18 DaB indes die staatliche Religionspolitik keineswegs konfliktfrei ver-
lauft, wird ebenfalls noch zu diskutieren sein. Die Ordnungsinteressen
des Staates und die materialen Wertvorstellungen der ihres Amtes wal-
tenden Geistlichen decken sich nicht immer und nicht nur, sie ge-
fahrden sich auch gegenseitig. Dariiber hinaus, auch dieser bedeutsame
Aspekt sei hier nur vorweg erwiahnt, wird die diskursive Ausgestaltung

39

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

In der franzosischen und deutschen Verwaltungspraxis kommt
hiermit ein neues Machtkonzept zur Geltung, welches sich darin aus-
driickt, daB sich die Macht nicht mehr auf eine Verfligungsgewalt {iber
Toten und Lebenlassen beschrinkt. Der neue Machttypus bringt zur
gleichen Zeit seiner Entstehung in dem Begriff der Bevilkerung ein
neues Objekt hervor, in das sie sich mit Techniken und fiir Ordnungs-
aufgaben einzugreifen berechtigt sieht. Ist es fortan schwierig gewor-
den, vom Volk der Untertanen lediglich als einer Ressource fiir Abga-
ben und Rekruten zu sprechen; dringt sich nun die Bevodlkerung als
eine GroBe auf, die aus lebenden, arbeitenden, wirtschaftenden Men-
schen besteht, dann ist zu konstatieren, da3 der mit neuen Aufgaben
bevollméchtigte Staat nicht alleine die Praktiken, Mentalitit und In-
stitutionen des alten Reichs modifiziert, sondern gleichzeitig Briiche
mit der vorangehenden Staatlichkeit markiert. Das Verhéltnis zwi-
schen Staat und Bevolkerung basiert von nun an einerseits auf Diszi-
plinartechniken, die in der Machtkonzeption Foucaults einen zentralen
Platz einnehmen und fiir das Verstdndnis der Eindringung der staatli-
chen Macht in Mikrobereiche durch Einwirkung auf den mechani-
schen K&rper von immenser Bedeutung sind; andererseits interveniert
der Staat in das Leben der Bevolkerung durch Bevolkerungsplanung,
Versicherungs- und Gesundheitsauflagen, Erziehungsauftrages und
Beschiftigungsinstrumente. Beide Machttechniken, ndmlich die Dis-
ziplinartechniken und Bevolkerungspolitik, falit Foucault unter dem
Begriff der Biomacht zusammen. Angesichts der Transformierungs-
prozesse, die sich auf der Ebene von Staat und Bevdlkerung abspielen,
liegt es nahe, daBl unter den Bedingungen des modernen Staates mit
seiner spezifischen Rationalitit der religiose Glaube in die strategi-
schen Machtspiele eingespannt wird — in dieser Hinsicht ist es vollig
einerlei, ob er in den Erziehungsanstalten des Staates unter bestimmter
Zielvorgabe gelehrt wird oder in der Sprache einer sich religios arti-
kulierenden Opposition als eine alternative Ideologie fiir eine andere
Gesellschaft und einen theokratischen Staat eingesetzt wird. Letztlich
verwandelt er sich in eine Religion, in die sich die Spuren der moder-
nen Rationalitét eingeschrieben haben und die erst im Kontext der ra-
tionalen Bearbeitung der Bevdlkerung addquat zu verstehen ist. Im
nichsten Kapitel werden solche Verdanderungen in der tiirkisch-osma-
nischen Vorstellungswelt und Regierungspraxis diskutiert.

der tiirkischen Staatsraison unter der Wirkung der historischen Selbst-
verstindlichkeiten starke inhaltliche Ziige aufweisen (vgl. Kapitel 1.4).

40

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

3. Transformationen an der Staatlichkeit
3.1 Ideen: Vom Miilk des Sultans zum Staat

Die spezifische Verkniipfung, welche die in westlichen Gesellschaften
funktionierende moderne Rationalitdt zwischen Macht und Wissen
herstellte, blieb den Osmanischen Erneuerern im 19. Jahrhundert nicht
verborgen. Bereits fiir Ali Suavi (1839-1878) lagen die ,,Grundlagen
der Macht nicht auf der Scharia und Literatur, sondern auf Geogra-
phie, Wirtschaft und Moral“ (vgl. Ulken 1979: 79). Den Gedanken,
die Macht auf weltliche Grundlagen zu verlegen, begleitete bei Suavi
eine Selektion von unterschiedlichen Dimensionen der Religion. Der
Koran und die Hadithe (Uberlieferungen vom Propheten) kénnten
demnach nicht die weltlichen Angelegenheiten begriinden; sie gidben
lediglich fiir ibadet (Ritus) die Grundlage ab. Intendiert wird somit
von ihm die Privatisierung der Religion; sie soll sich aus dem politi-
schen Bereich zuriickziehen und auf Moral beschrinkt werden. Fortan
erscheint die Religion, zumindest was ihre 6ffentliche Stellung anbe-
langt, mehr und mehr unter dem Gesichtspunkt ihrer Funktionalitét im
groBBeren Zusammenhang der Kultur (zur Religion als Kultur vgl.
Luhmann 1996).

Im Grunde hatte sich schon vorher eine Entwicklung in der Frage
Macht und Legitimitéit abgezeichnet, die sich von der Art und Weise,
die fiir die klassische Epoche bezeichnend waren, mehr und mehr un-
terschied. Farughi (1989) hat bei der Darstellung der verschiedenen
Legitimationspolitiken im Osmanischen Reich hervorgehoben, daf}
sich etwa die Bautitigkeiten und die Sicherung von Pilgerkarawanen
besonders als effektive Legitimationsgrundlage hervortaten. Eine
durchgehende und systematisierte Bezugnahme auf den Islam als Le-
gitimationsquelle ist in dieser Zeit nicht zu beobachten. Auflerdem
fehlte ja auch dem Kalifentitel ,,im Osmanischen Reich jeglicher
greifbare Inhalt” (Nagel 1981b: 176). ,,Es gab®, so fiahrt Nagel fort,
,keine Herrscherideologie, keine religios begriindete Ordnungsvor-
stellung, die den Anspruch des Sultans auf das Kalifat gerechtfertigt
hitte“(ebd.).

Erst im 19. Jh., dies besonders mit der oppositionellen, konstitu-
tionalistischen Bewegung der Neoosmanen und zur Zeit des Sultans
Abdiilhamid II (1876-1908), dem die Begriindung einer panislamisti-
schen Politik zugeschrieben wird (vgl. Hiilagli 1994; Tiirkdne 1991),
setzten Anfinge einer systematischen Reflexion iiber den Islam und
islamische Losungen fiir gesellschaftliche Probleme ein. Die systema-
tische Bezugnahme auf den Islam als Machtinstrument fiir den sozia-
len Zusammenhalt und die ersten Zeichen seiner ,,Privatisierung* ge-
horen in den gleichen geschichtlichen Kontext, in dem die Religion

41

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

prinzipiell unter dem Blickwinkel ihrer Funktionalitét fiir die Politik
betrachtet wird. Festzuhalten ist hier, daf} die Beziehung der Souvera-
nitdt zur Wissenschaft mit der Entstehung eines neuen Raumes zu-
sammenhéngt, in dem sich Ziel und Gegenstand der Macht verschie-
ben. Es handelt sich bei diesem neuen Machttypus nicht mehr allein
darum, Gehorsam der Untertanen (Reaya) zu gewihrleisten und sie zu
Leistungen wie Abgaben und Dienst an der Waffe zu zwingen. Aus
den Untertanen soll eine Bevolkerung erwachsen, die man mit Hilfe
wissenschaftlicher Praktiken und Techniken zur Stirkung des Staates
nutzbar machen will. Inwiefern das Auftauchen eines solchen Macht-
konzeptes tatséchlich voll zur Geltung gelangte, ob es vollig neu war
oder nicht eher in mancherlei Hinsicht einige alte Vorstellungen und
Praktiken iibernommen hat, soll im Verlauf dieses Kapitels nach und
nach aufgezeigt werden. AuBerdem bleibt die Verkniipfung von
Macht und Wissen zunéchst einmal hypothetisch, als Utopie. Man
mulB dabei nicht sogleich vermuten, daf sie im tiirkischen Fall dhnlich
der europdischen Entwicklung, wie sie z.B. von Foucault beschrieben
wurde, voll zur Geltung kam. Warum man beziiglich dieser Thematik
vorsichtig sein soll, wird im Kapitel Il erhellt. Dort kann man sehen,
daB sich die kulturspezifischen Formen der Selbstkonstitution die po-
litischen Konzepte und das Funktionieren der iibernommenen Institu-
tionen (auch der Wissenschaft) durchkreuzen. Wenn man nédmlich mit
Foucault von einem wesentlichen Zusammenhang zwischen der politi-
schen Technologie und den auf Gestindnis basierenden Selbsttechni-
ken ausgeht, wenn man also die Kontrolle der Individuen von auBlen
mit den Techniken der ethischen Selbstkontrolle von innen verbindet,
dann bietet sich Anlaf} fiir die Annahme unterschiedlicher Entwick-
lungen in einer Kultur, in welcher der Aspekt der Selbstkontrolle an-
ders (ndmlich ohne Gestdndnis- bzw. Enthiillungspraktiken) konzi-
piert war. Im folgenden wird jedoch zundchst anhand zwei Texten auf
die Verdnderungen in der Vorstellungswelt der osmanischen Intellek-
tuellen gegen Ende des 19. Jh. und Anfang des 20. Jh. eingegangen,
wobei nicht vergessen werden darf, da3 diese Verdnderungen auf ei-
ner langeren Vorbereitungszeit basieren.

Yusuf Akgura (1879-1935) gilt als eine der Leitfiguren der Tiirkis-
mus-Bewegung. Sicherlich gehorte er zu den politisch engagierten
Intellektuellen, die entsprechend dem damaligen Zeitgeist die Grund-
lagen fiir den Nationalismus auf einer voélkischen Linie anlegten.
Wichtiger, oder zumindest genauso wichtig, ist dennoch, ohne den
erstgenannten Gesichtspunkt aus den Augen zu verlieren, auf einen
anderen Punkt hinzuweisen. In seinem 1904 abgefaBiten Text Ug Tarzi
Siyaset (zu deutsch: Die drei Arten der Politik) deutet sich ein berech-
nender bzw. instrumenteller Umgang mit dem Regieren und der Iden-

42

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

titdtsbildung an, der in dieser Form einen Einschnitt im politischen
Denken der Osmanen markiert. Akcura geht dort der fiir seine Zeit
paradigmatischen Frage nach: ,,Welche von den Politikarten Moslem-
tum, Tiirkentum und Osmanentum sind niitzlicher und praktikabler fiir
den Osmanischen Staat?* (1987 [1904]: 26) Die Analyse der Bedeut-
samkeit, die Akcuras Uberlegungen in Bezug auf das Auftauchen mo-
derner politischer Rationalitdt auszeichnet, bedarf im Vorfeld einer
Darstellung der drei Arten der Politik, wie sie von ihm konzipiert
worden sind.

Die Anzeichen fiir die erste Politikart, das Osmanentum, macht
Akcura bereits in den ersten Reformansétzen im ausgehenden 18. Jh.
aus, bis es sich gegen Ende des 19. Jh. endgiiltig als unpraktisch er-
wies. Die Idee des Osmanentums strebe, beeinflufit von dem franzgsi-
schen Prinzip der Nation, das nach Akcuras Verstindnis die Zusam-
mengehorigkeit im individuellen Gewissen begriindet, die Schaffung
einer osmanischen Nation an, in der, wie es fiir die amerikanische Ge-
sellschaft gelte, unterschiedliche Gruppen von Menschen ungeachtet
ihrer Rasse und Religionszugehorigkeit gleichgestellt seien. Sultan
Mahmud IT (1808-1839), dem eine umfassende Reform des Militér-
wesens gelang, soll seine Vorstellung von seinem Volk folgenderma-
Ben zum Ausdruck gebracht haben: ,Ich will die religiése Differenz
meiner Untertanen nur in der Moschee, Synagoge und Kirche sehen.*
(zit. n. Akgura 1987 [1904]: 20)

Eine osmanische Nation wiirde fir Akcuras Begriffe selbstver-
standlich den Interessen des osmanischen Staates zugute kommen,
wiirden doch christliche, jiidische und muslimische Untertanen als
gleichberechtigt zusammen fiir die Stirke des Staates sorgen. Jedoch
scheitert die Politik einer osmanischen Nation am mangelnden Inter-
esse muslimischer und christlicher Bevolkerungsteile. Mit dem Schei-
tern des Osmanismus tritt die islamische Politik als Alternative in Er-
scheinung. Alle Muslime sollen nunmehr, darin besteht das Ziel dieser
auch als Panislamismus bezeichneten Politik, ungeachtet ihrer ethni-
schen Herkunft zusammengefiihrt werden — zunédchst im osmanischen
Lande, dann aber auch in der ganzen Welt. Akcura beschreibt, wie der
in Europa als ,,roter Sultan“ bekannt gewordene Abdiilhamid II (reg.
1876-1909 ) nunmehr seinen Titel Kalif in den Vordergrund riickt, der
die religios neutralen Bezeichnungen Sultan und Padischah verdring-
te. Unter den diesbeziiglichen Praktiken fallen die Islamisierung der
Bildung, vermehrter Besuch von Geistlichen im Palast des Sultans und
rapide Zunahme an Moschee- bzw. Derwischklosterbauten (tekke ve
zaviyeler) auf. Gegeniiber der starken Fundierung des Islamismus
steht der Tiirkismus in politischer Hinsicht auf recht schwachen Fii-
Ben. Er bleibt zu Zeiten von Yusuf Ak¢ura vielmehr eine akademische
Bewegung. Der Tiirkismus unterscheidet sich nach Akgura von der

43

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

franzosischen ,,Leichtigkeit”, die den Osmanismus bestimmt habe,
deutlich dadurch, daf er sich am deutschen Prinzip der Nation orien-
tiere, welches auf Kultur und Rasse'” beruhe. Die Abkehr vom Osma-
nismus und Zuwendung an den Tirkismus erscheint nach Akgura als
Werk von Akademikern, die vom deutschen System beeinfluflt wor-
den seien und sich gegeniiber der franzosischen ,,Leichtigkeit durch
ihre in ,,Ruhe, Beharrung und Forschung erworbene Wissenschaft™
(Akcgura 1987 [1904]: 23) auszeichneten (zum deutschen Einflufl auf
die tiirkische Modernisierung vgl. auch Ortayli 1983 und Aydin 1998,
insbes. S. 64).

Nachdem Akgura die verschiedenen Varianten aus dem seinerzeit
aktuellen politischen Diskurs prisentiert hat, wirft er die Frage auf,
welche nun die niitzliche Politik fiir den osmanischen Staat sein soll.
Allerdings besteht noch kein Grund zur Annahme, hierin stecke ein
Novum in der osmanischen politischen Geschichte, solange die ei-
gentlich entscheidende Frage von Akcgura nicht in den Blick gelangt:
»Vorher muf} eine andere Frage geklart werden: Worin bestehen die
Interessen einer bestimmten Gesellschaft?* (1987 [1904]: 25; Hervor-
hebung L.T.)

Sofern dies eine politische Frage sei, nehme sich die politische
Wissenschaft ihrer an, wenngleich ihr Akcura gleichzeitig attestiert,
daB sie noch keine Antwort auf die Frage gefunden habe. Wéhrend sie
wissenschaftlich noch nicht entschieden sei, werde sie jedoch von Ge-
sellschaften praktisch tagtiglich beantwortet. An dieser Stelle enthiillt
sich schlieBlich der systematische Wert seiner zentralen Frage und der
von ihm darauf gegebenen Antwort, die einen bereits in vielerlei Hin-
sicht faktisch vollzogenen Bruch innerhalb der osmanischen Staat-
lichkeit reflektiert. Es waren bisher Fiirstenspiegel, die den Sultan mit
ndtigen Analogien, Weisheiten und genealogisch begriindeten Emp-
fehlungen versorgten. Und es ging bei politischen Angelegenheiten
immer um die Frage, wie der Sultan sich am besten verhalten sollte
bzw. wie die unterschiedlichen Teile des Staatsapparates arbeiten sol-
len. Auch kannte der osmanische Hof, analog zum Hofnarr, die Figur
des Geistlichen/Lehrers, der den Sultan von Kind auf in Staatskiinsten,
Betragen und Wissenschaften belehrte. Nie konnte aber zuvor die Fra-

19 Die unbefangene Wiedergabe des Begriffs Rasse moge hier keinen An-
stof3 erregen. Man bedenke nur, dafl das fiir den damaligen Sprachge-
brauch vollig normal war. Heute wiirde man ebenso unbefangen von
der Ethnie sprechen. Angemerkt sei auch, dal Akcuras Rassendiskurs
noch sehr weit vom Rassismus entfernt ist. Denn sein Diskurs hat noch
keinen Hauch von Hygenie, Sauberung und Uberlegenheit, alles, was
spéter den rassistischen Diskurs ausmachen wird. Fiir eine hervorra-
gende Analyse des Rassendiskurses und seines Unterschiedes zu dem
bzw. seiner Uberleitung in den Rassismus siehe Foucault 1986.

44

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

ge nach den ,./nteressen einer bestimmten Gesellschaft gestellt wer-
den, die iiberdies Gegenstand von wissenschaftlichen Uberlegungen
technischer Natur sein sollte. In diesem Lichte kann man die Be-
deutung seiner eigenen Antwort besser erkennen: Jede Gesellschaft
hat ein Interesse am Leben, d.h. am Machtgewinn und Machzuwachs
(1987 [1904]: 26). Auffallend spricht Ak¢ura auch in Bezug auf den
Staat nicht vom Sultan oder vom Kalifen. Dieser scheint in seinem
Gebrauch in keinem organischen Verhéltnis zum Staat mehr zu ste-
hen, auch wenn Akcura in seinem Text die Legitimitdt des Sultans
nicht explizit in Frage stellt. Wie leicht zu verstehen, kann es sich hier
nicht mehr blo um den Sultan/Kalifen handeln, der auf seine Herr-
schaft bedacht ist, sondern um die neuen Subjekte der Geschichte
(Staat und Gesellschaft). Selbst der Sultan ist, wenn auch nicht offen-
gestanden, zu einem Stiick in der grofen Zweck-Mittel-Relation de-
gradiert worden.

Der Staat befindet sich auch bei Akgura wie dhnlich bei den deut-
schen und franzdsischen Theoretikern der Staatsraison inmitten eines
Existenzkampfes der Gesellschaften. Erst in dem Vorstellungsraum
von einem Existenzkampf fiihrenden, vom Korper des Sultans abgeld-
sten Staat einerseits® und einer mit Techniken und Praktiken nach und
nach zu entwickelnden Gesellschaft andererseits, taucht die Frage
nach kollektiven Identititen auf, mit denen die Unterstiitzung der Be-
volkerung gewéhrleistet werden soll. Und schlieflich in einem sol-
chen Raum wird erst eine vom Korper des Herrschers abgeloste De-
batte dariiber vorstellbar, welches Mittel — Osmanismus, Tirkismus
oder Islamismus — richtig ist, um die Macht des Staates zu fordern.
Akcuras Uberlegungen, die in den Kontext eines sich herausbildenden
neuen Konzepts von Staat und Herrschaft gehdren, miinden unter den
Bedingungen der militdrischen Bedrohung des Reiches von aufBen
rasch ins Nachdenken iiber Mobilisierung und Zusammenhalt.

Hier fallt eine eigentiimliche Ambivalenz an der Haltung von Ak-
cura auf. Wihrend er Nutzen und Nachtteile einer jeden Politikart fiir
die Stirke des Staates mit der Manier eines Buchhalters gegeneinan-
der ausrechnet und einen instrumentellen Umgang mit Identitdten an
den Tag legt, nimmt er beziiglich der Frage, fiir welcher Gesellschaft

20 Das war dennoch, historisch gesehen, bis zur Verkiindung der Republik
im Jahre 1923 noch kein empirisch durchgehendes Faktum. Der Kopf
des Sultans war zwar mehrmals angeschlagen worden, gerollt war er
dennoch noch nicht. Die letzte Phase des Osmanischen Reichs wird
somit durch das Spannungsverhiltnis zwischen den weiteren institutio-
nellen ,,Anschldgen® auf den Sultan und seinen Versuchen, die eigene
Herrschaft gegen die Autonomisierung des Staates zu entscharfen, ge-
kennzeichnet sein. Sein Kopf wird schlielich mit der Republik end-
giiltig fallen.

45

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Interessen wir uns einsetzen sollen, gleichzeitig eine dezisionistische
Haltung ein. Wenn ndmlich zwischen Gesellschaften, genauso wie bei
allen lebendigen Seienden iiberall im Universum, ein stdndiger Kampf
tobt, was heil3t, dal das Interesse jeder Gesellschaft in ihrer Fortexi-
stenz besteht, wenn zudem der Nutzen fiir eine Gesellschaft meistens
zum Nachtteil anderer Gesellschaften erlangt werden kann, dann stellt
sich die Frage, warum Akgura sich fiir den Islam oder das Tiirkentum
einsetzen soll, und ,,warum nicht fiir Slawen und Orthodoxen (1987
[1904]: 26), wie er es sich selber befragt. Seine Antwort auf dieses
Gedankenspiel weist eine interessante zeitliche und inhaltliche Paral-
lelitdt mit der beriithmten These von Max Weber von dem Kampf um
die letzten Werte auf, der deshalb besteht, weil die letzten Werte nicht
wissenschaftlich entschieden werden konnen. Weber formulierte dies
seinerseits folgendermaf3en:

,»Vorausgesetzt ist aber ferner: dal3 das, was bei wissenschaftlicher Arbeit
herauskommt, wichtig im Sinn von ,wissenswert sei. Und da stecken nun
offenbar alle unsere Probleme darin. Denn diese Voraussetzung ist nicht
wieder ihrerseits mit den Mitteln der Wissenschaft beweisbar. Sie 146t sich
nur auf ihren letzten Sinn deuten, den man dann ablehnen oder annehmen
muB, je nach der letzten Stellungnahme zum Leben.“ (Weber 1967
[1917/1919]: 22)

Als wollte nun Akcura 1904 das vorwegnehmen, was Weber 1919 in
einem kurzen Beitrag {iber den modernen Nihilismus aussagte, ant-
wortet er auf die Warum-Frage mit Verweis auf ,,unser Gefiihl, das
unsere Vernunft hat noch nicht durchleuchten kdnnen® (Akgura 1987
[1904]: 26). Die Frage konne nicht logisch entschieden werden. Nur
unser Gefiihl sage uns, woflir wir uns einsetzen sollen. Daher ist es fiir
Akcura klar, daB} er sich fiir die Interessen des Islam und des Tiirken-
tums einsetzen solle, wobei er sich hier nicht mehr entscheiden kann,
welches von beiden fiir den Staat besser ist. Blickt man von hier aus
auf die Konzeption der politischen Technologie nach Foucault, so
strahlt ein neues Licht auf eine Liicke zuriick, die sich in seinen Uber-
legungen auftat. Foucault konzentrierte seinen Blick hauptsidchlich auf
den Aspekt der Individualisierung durch die Macht, wihrend der As-
pekt der kollektiven Identitdten kaum Beachtung fand. Die Codierung
des Lebens durch die Biomacht geschieht aber neben den in-
dividualisierenden Techniken ebenso auch mittels kollektiver Identi-
titen (kritisch zu Foucault vgl. Keskin 1997: 40). Ja, man miiflte die
individualisierenden Techniken der Macht in einen wesentlichen Zu-
sammenhang mit dem Auftauchen der kollektiven Identitdten setzen.
Die entkdrperte Macht des Staates, die zugleich die individuellen
Korper produktiv erschlieen, d.h. ihre materiellen Ressourcen mobi-
lisieren will, bedarf anscheinend unabdingbar der inneren Mobilisie-

46

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

rung dieser Individuen, um sie zur Stirke des Staates dienlich zu ma-
chen. Anhand des Textes von Akgura kann man also feststellen, wie
die Vorstellung einer Identitdtspolitik, wenn auch noch in nuce, aus
dem Zusammenhang der Autonomisierung der politischen Macht ent-
springt. Ein Sultan in der klassischen Zeit brauchte keine Identitétspo-
litik, ein Nationalstaat hingegen codiert seine Biirger mit einer ge-
meinsamen Identitdt und ist angewiesen auf ihre identitétspolitische
Mobilisierung. Selbst wenn der Anbruch der Staatsraison historisch
gesehen noch keine relevante Verbindung zur kollektiven Codierung
der Biirger aufgewiesen haben sollte, ist die Moglichkeit des Auftau-
chens kollektiver Identitdten bereits in seine Genese eingeschrieben.
Oben wurde beziiglich Akguras Ambivalenz von seiner buchhalte-
rischen Berechnung von Nutzen und Nachteilen verschiedener Poli-
tikarten gesprochen, die zu seiner auf Identitit bezogenen Entschei-
dung in einem Spannungsverhiltnis steht. Vielleicht riithrt die Ambi-
valenz auch daher, daB Akcura in einem historischen Schnittpunkt
steht, welcher zwei Bruchpunkte in der osmanischen Staatlichkeit
miteinander verbindet. Wéahrend seine instrumentelle Redeweise vom
selbstbezogenen Machtzuwachs als Ziel des Staates den ersten Bruch
markiert, nimlich den Einbruch der Staatsraison, steht er auf der ande-
ren Seite an der Schwelle zum Nationalstaat, in dem jetzt neben den
Mitteln zur Forderung der staatlichen Macht auch die Identitdt des
Staates auf die Tagesordnung riickt. In Bezug auf unseren themati-
schen Zusammenhang heifit das, zunidchst einmal festzustellen, daf3
die Religion nunmehr als eine mogliche Identititsgrofe, und zwar
nicht nur fiir die Herrschaftslegitimation, sondern auch fiir die aktive
Mobilisierung der Bevdlkerung, systematisch reflektiert und mit der
Machtfrage gekoppelt wird. Auch die Islamisten, welche anders als
Akcura, der ja noch starke Ambitionen auf den Tiirkismus hegte, die
Identitdtsdimension des Islam besonders hervorhoben, werden sich
dieser Ambivalenz nicht génzlich entziehen kénnen, taucht doch auch
bei ihnen Religion als (bester) Komplize des Zentralstaates auf. Erst
mit einer neuen islamistischen Welle, die vor allem im Zuge der irani-
schen Revolution von 1979 in der zweiten Hélfte der 80er Jahre in der
Tiirkei einsetzt — getragen u.a. von mit westlichen Ideen, vor allem mit
der westlichen Zivilisationskritik, vertrauten Intellektuellen — wird das
Verhiltnis zwischen Staat und Religion grundsitzlich problematisiert.
Erst spét wird also der Nationalstaat als ein ,,westlicher Importartikel*
einer grundsitzlichen Kritik unterzogen, aus der jetzt ,,urislamische®
Modelle fiir ein politisches Gemeinwesen hervorgehen sollen, die den
Islam als ,,ummatistische Utopie* konstruieren (dazu im Kapitel II).
Selbst diese sind aber bereits von den Strukturbedingungen des Natio-
nalstaates ,.kontaminiert”, da die Religion als Ideologie der politischen
und der Rechtsordnung erst durch die nationalstaatliche Rahmung der

47

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Gesellschaft denkbar wurde. Mehr noch, sie wurde als Machtfaktor
und strategisch erst durch die modernen Institutionen (entstanden be-
reits in der letzten Phase des Osmanischen Reiches, endgiiltig etabliert
in der Republik) in die Gesellschaft hineingestrahlt. Damit wurden
zugleich die Bedingungen der Moglichkeit dafiir vorbereitet, daf3 die
Religion in der Gesellschaft als ein allgemeines Gut neu rezipiert und
als Gegenmacht zur staatlichen Macht ins Felde gefiihrt wurde.*'

Am Beispiel von Akcura kann man also das Heraufkommen einer
bestimmten Konzeptualisierung der Religion durch ihren strategischen
Einsatz beobachten, wonach die Religion, &hnlich wie im europii-
schen Vorbild und aufgrund von dort iibernommenen Ideen und Prak-
tiken, unter dem Gesichtspunkt ihrer Funktionalitit in Frage kommt.
Die islamische Religion ,,kann®, so Akgura, ,,bei der Herausbildung
der grofen tilirkischen Nation ein wichtiger Faktor werden® (1987
[1904]: 34). Damit der Islam den von ihm erwarteten Dienst erfolg-
reich erweisen kann, muf3 er sich allerdings, ,,wie das in letzter Zeit
auch im Christentum ist, dahingehend veréndern, daf3 er die Existenz
der Nationen akzeptiert“ (Ebd.) Akguras niichterner Blick registriert
europdische Entwicklungen im Bereich der Religion exakt, wenn er
auf Individualisierung und Privatisierung der Religion hinweist. Wenn
er die Elemente moderner, europdischer Religiositét aufzéhlt, hat sich
seine Intention dabei unmifverstindlich in das Programm eingezeich-
net, das darauf abzielt, die Religion fiir die Zwecke der ,,Rassen ein-
zuspannen. In seinem hier ausfiihrlich diskutierten Aufsatz kann sich
jedoch Akgura nicht entscheiden, welche Politikart fiir den osmani-
schen Staat von Nutzen ist. Auf jeden Fall birgt jede von ihnen ei-
gentiimliche Probleme: die islamische Politik wiirde die Idee der
Gleichheit der Biirger nicht vertragen, betrachtet doch der Islam die
nichtmuslimischen Untertanen als nicht gleichberechtigt; der Tiirkis-
mus wiirde zur Abspaltung muslimischer, jedoch nichttiirkischer Vol-
ker vom Reich fiihren, es sei denn, es gelingt ihr ihre Assimilation in
die tiirkische Identitit.* In seinem spiteren Werk (1990 [1928]) erin-
nert er selber an seine damalige Unentschlossenheit, und sein Urteil

21 Damit ist der Einbezug eines generalisierten Religionsverstdndnisses
auf die o6ffentliche Ordnung gemeint, die auch als solche erst im Ent-
stehen begriffen war; es handelt sich um die Sorge um eine 6ffentliche
Ordnung, die iiber die Wahrung des sittlichen Lebens im Viertel hin-
ausgeht.

22 Dal dies nicht ganz gelungen ist und ja diese Politik sich ldngst in einer
Sackgasse befindet und hauptséchlich iiber Gewalt aufrechterhalten
wird, hat der jiingste Kurdenaufstand (Mitte 90er Jahre) unter Beweis
gestellt. Um so selbstbewulter priasentiert der Islamismus das islami-
sche Band als tauglich fiir die nationale Einheit. Die Verstrickungen
zwischen Islam und nationaler Einheit scheinen weiterhin zu bestehen.

48

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

fallt diesmal eindeutig fiir den Tiirkismus aus. Allein, seit fiinf Jahren,
Kalender schreiben mittlerweile das Jahr 1928, besteht die tiirkische
Republik als historisches Faktum.

Wirkungsgeschichtlich betrachtet wird die Idee der Staatsraison in
Akguras Denken immer mehr zu einem Anhéngsel seines Nationalis-
mus ausarten. In der sich auf ihn berufenden, rechtsnationalistischen
Tradition, aber auch in der darauf folgenden Staatspraxis wird das
spannungsvolle Verhiltnis zwischen Religion und Staat bzw. natio-
nalen Interessen fortwirken, wenn auch dabei die Pole der Spannung
konjunkturell unterschiedliche Gewichtungen erhalten werden. Kon-
stant bleibt dennoch die historische Tatsache, da} das erst aus dem
Zusammenhang des modernen Staates hervorgegangene funktionale
Interesse an der Religion weiterhin den Kontext unterschiedlicher
Konzeptualisierungsweisen des Islam umreift.”

Die Bezugnahme auf Akgura im Hinblick auf die Anzeichen der
Idee von Staatsraison soll hier nicht weiter ausgefiihrt werden. Es ver-
dient ein anderer Name an dieser Stelle genauso viel Beachtung. Es ist
von Ziya Gokalp (1876-1924) die Rede, der fiir eine soziologische
Untersuchung nicht zuletzt aus dem Grunde interessant sein diirfte,
daB er als erster in einer systematischen Art und Weise iiber die tiirki-
sche Moderne und ihre politischen Implikationen soziologisch reflek-
tiert hat.

23 Ein wichtiger Hinweis sollte hier nicht zuriickbehalten werden. Es wur-
den im bisherigen Verlauf der Darstellung ausschlieBlich Akguras
Ideen diskutiert, die von ihm ausgeldste Diskussion wurde hingegen
mit keinem Wort erwéhnt. Dabei enthélt die Kritik, die bspw. Ali Ke-
mal (1987[1904]) an Akguras Ideen iibte, einen fiir unsere Fragestel-
lung bedeutsamen Punkt. Hier kommt eine andere Regierungstechnolo-
gie zur Sprache, die jedoch weder in der osmanischen noch in der re-
publikanischen Zeit eine besondere Beachtung gefunden hat. Ali Ke-
mals Idee von dem Wohl des Staates und der Gesellschaft ist liberaler
Herkunft. Nicht die Ideologien von osmanischer, islamischer oder tiir-
kischer Einheit sorgen nach Ali Kemal fiir das Wohl, sondern einzig
und allein der Umstand, daB jeder Biirger in seinem Beruf arbeitet und
Schaffungskraft beweist. Die Heilung einer Gesellschaft kann somit
nur aus der ihrer einzelnen Biirger hervorgehen. Dieses Denken, das al-
lein im Foucaultschen Sinne eine liberale Regierungstechnologie im-
pliziert, hat aber bis auf einige Ausnahmen in der tiirkischen politi-
schen Geschichte kaum Resonanz erfahren. Die kaum nennenswerte
Rezeption der Ideen von Prinz Sabahattin (zweite Halfte des 19. Jh.),
der die Losung fiir die Krise im privaten Unternehmertum und in der
politischen Dezentralisierung suchte, fithrt uns wieder die Beliebtheit
der Staatsraison und der darauf basierenden Ansitze in der tiirkischen
Politik vor die Augen.

49

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Auch das Werk von Gokalp wird hier nicht in erster Linie im Hin-
blick auf die Rolle, die Gokalp bei der Konzeption des tiirkischen Na-
tionalismus gespielt hat, gelesen werden. Gokalps Ideen wurden spéter
teilweise zu Unrecht in den Dienst eines ethnischen Nationalismus
eingespannt (ausfiihrlich dazu: Parla 1989; Ulken 1998). Anders aus-
gedriickt, stimmt zumindest der Stellenwert nicht ganz, den die Re-
zeption seiner Rolle als Ideenvater des tiirkischen Nationalismus bei-
gemessen hat, wenn man seine Leistungen beziiglich der Modernisie-
rung und soziologischer Reflexionen iiber sie in Betracht zieht. Im
folgenden werden zwei Aspekte seines Denkens hervorgehoben, die
die im vorliegenden Kapitel behandelte Fragestellung unmittelbar be-
treffen.

Zunichst einmal war Gokalp der erste, der die Frage danach, auf
welchen institutionellen Strukturen und Praktiken der Staat aufgebaut
werden soll, entlang spezifischer Themen diskutiert hat. Sphéren wie
Sprache, Okonomie, Kultur, Recht werden der ordnenden Hand des
Staates zum ersten Mal im Rahmen einer Systematik anheimgestellt
(1975 [1923)).** Der Punkt Tiirkismus in der Sprache in seinem Pro-
gramm gibt ein exzellentes Beispiel fiir die Funktionsweise der neuen
Staatlichkeit. Die systematisierende und vereinheitlichende Funktion
der Macht, sicherlich auf eine bereits von den Intellektuellen voll-
brachte Leistung in Grammatik- und Worterbiichern aufbauend, soll
verschiedene Dialekte durch die wichtigste Institution dafiir, die Schu-
le, in eine einheitliche Sprache umformen, die iiberall in der Tiirkei
gleichermafen gesprochen werden wird. Es handelt sich also um ein
Unternehmen, das im klassischen osmanischen Denken wie auch im
politischen Imagindren der Osmanen nicht denkbar war. Entsprechend
wird auch der Religion ein bestimmter Platz im Programm ein-
gerdumt. Sie wird nunmehr auf ihre Funktion fiir die Moral hin kon-
zeptualisiert, welche zwei Sphéren, einerseits die auf der Wissenschaft
basierende Zivilisation und andererseits die tiirkische Nationalkultur,
zusammenkitten soll. Die aus der europédischen (urspriinglich: deut-
schen) Geistesgeschichte iibernommene Unterscheidung zwischen
Kultur und Zivilisation bezeugt Gokalps Skepsis gegeniiber dem unter
den tiirkischen Modernisten damals (und heute zum Teil auch weiter-
hin) weit verbreiteten Glauben an die Wissenschaft, die fiir den er-
sehnten zivilisatorischen Anschlul sorgen soll. Er antizipiert bereits
sehr friih fiir die entstehende tiirkische Gesellschaft die Wertproble-
matik, die seit ihren Anfingen die Kulturproduktion der westlichen
Moderne begleitet hat. Gokalp versprach sich durch die Unterschei-

24 Auch wenn Gokalp die Tétigkeit der Tiirkisten in erster Linie als ein
Kulturprogramm betrachtete, mit dem das Volk erzogen werden soll,
steht der Adressat seines Programms des Tiirkismus eindeutig fest. Es
ist der Staat.

50

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

dung zwischen Kultur und Zivilisation im Bereich der Kultur Poten-
tiale ausmachen zu konnen, die durch die Religion eine moralische
Imprégnierung bekommen und dem Nihilismus der Zivilisation entge-
genwirken sollen.”

Der zweite wichtige Punkt, der Gokalp seine Besonderheit ver-
leiht, fiihrt iiber die oben dargestellten Reflexionen iiber einzelne Be-
reiche hinaus. Er nimmt sich ndmlich des Sozialen als Gegenstand ei-
ner systematischen Programmatik an und analysiert es mit den In-
strumenten der Soziologie. Die osmanische Gesellschaft konnte fiir
ihn keine funktionstiichtige Integration aufweisen, in der die einzelnen
Teile miteinander in einem harmonischen Zusammenhang stiinden.
Den politischen Revolutionen der Tanzimat und Mesrutiyet (1839 und
1856) soll daher eine soziale Revolution folgen. ,,Das neue Leben*
und ,,die neuen Werte“ — Resultate der sozialen Revolution —, die eine
gesellschaftliche Integration herbeifiihren sollen, miiiten erst noch
geschaffen werden. Dafiir bediirfe es der Soziologie, die das Wissen
iiber das Volk zur Verfiigung stellen soll (vgl. Ulken 1998: 305).

Damit steht Ziya Gokalp im Grunde auf der Tradition der wissen-
schaftlich flankierten Rationalitét, die sich iiber praktische Verfligun-
gen nach und nach im gesellschaftlichen Leben durchzusetzen begon-
nen hatte. Zwar hatten Osmanische Sultane schon immer Gelehrten als
Berater auf ihrer Seite gehabt. Dennoch blieb diese Verbindung zwi-
schen Macht und Wissen im Vergleich zu der auch Gokalp infolge der
kulturiibergreifenden Einfliisse vorschwebenden Funktion, die die
Humanwissenschaften in der westlichen Moderne iibten, eher duler-
lich. Gokalps Interesse fiir das Wissen iiber das Volk (bspw. fiir die
Hervorhebung der gesellschaftlichen Bedeutung der Kindererziehung,
1975 [1923]: 315) zeugen von der Transformation, die sich hier im

25 Erwiahnenswert ist librigens bei seiner Bezugnahme auf die zentralasia-
tischen Wurzeln der tiirkischen Kultur nicht so sehr der historische
Wahrheitsgehalt seiner Thesen, der an einigen Punkten sehr leicht wi-
derlegbar ist. Viel wichtiger scheint mir die Motivation dieser Suche zu
sein. Gokalp stand ndmlich wie viele seiner Zeitgenossen vor dem
Problem, wie denn moderne Thematiken — Gleichstellung der Ge-
schlechter, Etablierung einer republikanischen Staatsordnung, Demo-
kratiefrage in der tiirkischen Gesellschaft — in einem Interpretations-
rahmen eingefiihrt werden konnten, der nicht lediglich auf dem Tech-
nikglauben und der Vorstellung des nach seinen Interessen jagenden
Individuums basieren sollte, weil das seiner Ansicht nach auch nicht er-
folgen konnte. Vor allem bei der Geschlechterfrage stellte sich ein im
Buchstaben geronnener Gott als das grofte Hindernis in den Weg. So
enthiillte sich ihm die vorislamische, ,,urtiirkische* Gesellschaft in Zen-
tralasien als eine solche, in der Frauen hohes Ansehen genossen, 6f-
fentliche Aufgaben wahrnahmen und leitende Amter bekleideten.

51

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Denken abzeichnet — deren technische Umsetzung bleibt allerdings
eine andere Frage, iliber die man auch nach mehreren Jahrzehnten mit
gutem Grund streiten kdnnte. Die im Volke gespeicherten unendlichen
Ressourcen fiir die Macht sollen mit den Mitteln der Wissenschaft er-
schlossen werden. Wissenschaft wird zu einem strategischen Hilfs-
mittel zwecks Schaffung einer national integrierten Gesellschaft.

Genauso wie bei Akgura, ebenso auch spéter in der offiziellen I-
deologie der laizistischen Republik, wird die Religion in die Sphére
einer Moral verschoben, die von Fikzi (Jurisprudenz) und Politik ge-
reinigt werden soll (vgl. Parla 1989: 80). Man kann bei Gdkalp einen
Vertreter des islamischen Modernismus erblicken, welcher die innere
Rationalitét der Religion weitgehend unberiihrt beldft (kennzeichnend
fiir den islamischen Modernismus), wihrend sein Hauptinteresse dem
Versuch gilt, die Religion auf die neuen sozialen und politischen Um-
stinde anzupassen. Selbst seiner Vorliebe fiir zasavvuf, den mysti-
schen Islam, lag hauptsidchlich der solidarische Effekt zugrunde
(ebd.), den die Mystik auf die Menschen ausstrahlt. Fiir Gokalp konn-
te sich die Moglichkeit der Nationswerdung nur durch den Austritt aus
der Umma ergeben. Nicht nur die Idee einer sdkularen Republik wur-
de von ihm mit vorbereitet. Mit Ideen beziiglich einzelner Praktiken
mit protestantischem Anklang wie z. B. der Forderung, daB der isla-
mische Ritus vom Arabischen abgeldst und in der Sprache des tiirki-
schen Volkes abgehalten werden soll, hat er auch den immer noch
nicht abgeschlossenen Streitfragen sein Denken aufgeprigt. In den
letzten Jahren tauchte bspw. die urspriinglich von ihm stammende
Forderung nach tiirkischsprachigem Gebetsruf wieder verstérkt in der
offentlichen Debatte auf.

Die Ideen, die hier exemplarisch an Ak¢ura und Gokalp vorgestellt
worden sind, beziehen ihre Relevanz zweifellos nicht zuletzt aus ihrer
Wirkungsgeschichte. Freilich sind beide Autoren die wichtigsten Re-
ferenzpunkte des spiteren radikalen Nationalismus (vor allem durch
die MHP — Nationalistische Aktionspartei, die sogenannten Grauen
Wélfe). Obgleich die auf Moral beschriankte Rolle der Religion in der
politischen Rezeption immer mehr aufgegeben wurde (bedeutsam ge-
nug fiir die nichtintendierten Folgen des strategischen Einsatzes von
Religion), bleibt die Spannung zwischen Religion und nationaler Iden-
titdt letztlich auch bei den spéteren Nationalisten ungeldst. Nur die
Idee der Verwestlichung, die beiden Autoren offensichtlich eigen war,
schwicht sich im spéteren radikalen Nationalismus deutlich ab. In den
80er Jahren wird der Versuch einer neuen Verkniipfung von Religion
und nationaler Identitét, nicht ohne erhebliche Unterstiitzung der Mili-
tarjunta von 1980, in einer intellektuellen Bewegung gebiindelt, die
unter der Bezeichnung ,,Tiirkisch-Islamische Synthese® firmiert. Zur
gleichen Zeit wird die ,,Privatisierung™ der Religion immer mehr zu-

52

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

riickgenommen, wihrend der andere Zug in den Werken beider Auto-
ren, vor allem bei Akgura, ndmlich der Beitrag der Religion zur natio-
nalen Identitét, eine Aufwertung erfdhrt. Die starkste Reaktion auf die
Indienstnahme der Religion durch den Nationalstaat wird aber die is-
lamistische intelligentia zeigen, indem das ganze Nationskonzept und
der darin der Religion zugewiesene Platz in Frage gestellt wird. Das
wird der Gegenstand vom Kapitel 11 sein. Bis dahin liegt allerdings
noch ein langer Weg vor uns, der aus mehreren Etappen besteht. Zu-
néchst wird die Frage nach der modernen Staatlichkeit in der Tiirkei
und dem Platz der Religion weiter behandelt. Unten wird die bereits
erfolgte Darstellung zweier Schliisselfiguren der tiirkischen National-
staatsidee durch einen kurzen Exkurs auf die Verwaltungsgeschichte
gestiitzt, um die Ubergiinge im Verstéindnis der Staatlichkeit auch auf
einer praktischen Ebene nachzuzeichnen.

3.2 Praktiken

Solche Verschiebungen im Denken kdnnen, das ist die den folgenden
Uberlegungen zugrundeliegende Idee, nicht isoliert von den prakti-
schen Regelungen gedacht werden. Man kann bereits die ersten An-
zeichen eines Ubergangs von den negativen Machttechniken zu den
produktiven, oder zumindest das Auftauchen einer neuen Rationalitit,
schon vor den hier dargestellten wissenschaftlichen Reflexionen kon-
statieren. Die Brutstétte der Modernisierungspraktiken in der Tiirkei
liegt konkurrenzlos in der Militdrreform. Man kann sie allerdings auch
in ganz anderen Bereichen, die in der Forschung wenig Aufmerksam-
keit gefunden haben, aufspiiren. Tekeli und Ilkin haben ihre Analyse
des Bruches, der sich bei dem Verstdndnis und der Praxis der ,,Bebau-
ung“ ereignete, zwar nicht unter dem Titel ,,politische Rationalitdt®
gefaBt, dennoch lassen sich ihre Uberlegungen miihelos unter dieser
Thematik subsumieren.

Entsprechend dem negativen Machtkonzept der osmanischen Zeit
vor der Einfiihrung moderner Praktiken wurde unter Bebauung (imar)
zweierlei verstanden: In der einen Dimension wurde sie mit dem Be-
griff senlendirmek (Beleben, Aufblithen, Autheitern, Aufmuntern etc.)
wiedergegeben. Das Ziel der Belebenspraktiken bestand schlicht und
ergreifend darin, zum einen die Agrarproduktion zu steigern, zum an-
deren die Sicherheit fir Handelswege zu gewihrleisten. Es sollten
damit Zunahme an Abgaben erzielt und gemiB dem osmanischen
Pfriindensystem neue menschliche Quellen fiir Rekrutierung erschlos-
sen werden. Die zweite Dimension der Bebauung meint wiederum le-
diglich, die Stiddte im Land des Sultans (Miilk) mit Bauten wie Brii-
cken, Badehdusern, Stralen usw. auszustatten. ,,Es existiert noch kei-

53

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

ne Referenz auf das Wohl der Bevilkerung® (Tekeli/Ilkin 1990: 162;
Hervorhebung L.T.), wie wir sie im Denken von Akgura hingegen,
mitunter als Reflexion der praktischen Entwicklung, sehr wohl antref-
fen konnten.

Der Wendepunkt im Hinblick auf das Verstindnis von Macht 143t
sich symptomatisch auf das Jahr der Erneuerungen von 1839 (Gtilhane
Hatt-i Humayun) datieren. Bedeutsam ist, dal in diesem Dekret so-
wohl Regelungen fiir rechtliche Sicherungen als auch eine Reihe von
Regelungen zur Bevolkerungsthematik zu finden sind.

So erscheinen beispielsweise als Aufgaben des Amtes fiir offentli-
che Arbeiten (Meclis-i Umur-u Nafia) u.a. die Instandhaltung der
Schulen und Bekdmpfung der Fehlgeburten (Tekeli/llkin 1990: 163).
LaBt sich die eine Seite der Medaille durch das Auftauchen einer Be-
volkerung als Gegenstand des Regierungshandelns darstellen, so fin-
det die Kehrseite ihren Ausdruck in der Transformierung des Staates
angesichts einer vollig neuartigen Aufgabenstellung. In diese Zeit fallt
folglich auch, zumindest in richtungsweisenden Ansdtzen, die Umbil-
dung der biirokratischen Organisation, deren Handeln jetzt unter dem
Stichwort der ,,Wahrung des Allgemeinwohls* legitimiert wird.

Die Genealogie des tiirkischen Staates, bevor er sich noch diese
explizite Bezeichnung durch die Republikgriindung verliehen hat, 143t
sich noch unter anderen Bereichen verfolgen. Die Techniken der poli-
tischen Rationalitét setzten vor allem im Bildungs- und, wie bereits
angedeutet, Militdrwesen ein, die einer grundlegenden Umstrukturie-
rung unterzogen wurden und dadurch eine Wesensidnderung erfuhren.
Bis zu der Reformierung des alten Bildungswesens wurden Schulen
mittels Spenden unterhalten. Die Griindung der ersten Grundschulen
geht nach Mardin (1992: 173) auf das Jahr 1847 zuriick. In den Schu-
len wurde die Kommunikationsform der Bildung nach und nach von
der personalen Beziehung zwischen dem Lehrer und seinen Schiilern
auf die Basis von Biichern gelegt. Bei der Bildung durch Biicher, die
das Denken in abstrakten Schemata fordern sollte, handelte es sich, so
Mardin, immer weniger darum, Gottes Willen zu entsprechen, als
vielmehr an einem abstrakten zivilisatorischen Fortschritt zu hingen.*®

26 Gleichwohl bleibt die Frage, inwieweit sich das Ethos eines versach-
lichten Schulunterrichts auch mit seinen praktischen Folgen durchge-
hend durchsetzen konnte, oder ob nicht die eher formell vollzogene
Versachlichung durch die alten Unterrichtsformen und —ideale einge-
holt (wie z. B. Auswendiglernen faktisch als Grundmuster der Wis-
sensvermittlung) wurden, ein sehr spannendes Forschungsthema. Der
Autor der vorliegenden Arbeit kann zumindest biographisch bis in die
60er (Grundschule), 70er (Mittelschule und Gymnasium) und 80er Jah-
re (Universitdt) das Fortwirken alter Muster in der Wissensvermittlung
bezeugen.

54

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Auch die innermilitdrischen Verhiltnisse werden durch die preufi-
schen Disziplinartechniken einer nachhaltigen Transformierung unter-
zogen. Vor allem fallt hier auf, dafl die Représentation der Offiziers-
schicht immer mehr durch Kleidung und Koérperdisziplin unterstrichen
wurde, womit sich diese entschieden von den einfachen Soldaten ab-
setzte (Mardin 1992: 213). Diese Tradition der Modernisierung in der
und durch die Armee wird eine Art sékularisiertes ,,Sendungsbewuf3t-
sein® stiften, mit dem die Militérs bis zum heutigen Tage immer zur
Wahrung des Staates, ob gegen die Linke oder den Islamismus, in das
politische Geschehen aktiv eingreifen.

Selbstverstindlich gibt es zahlreiche Beispiele fiir die Transforma-
tionen. Die bisher erwdhnten diirften wohl geniigen, die praktischen
Folgen der modernen politischen Rationalitit in der tiirkischen Gesell-
schaft aufzuspiiren. Wichtig bleibt hier, in welchem Zusammenhang
die Stellung der Religion zu der Menge der Transformationen steht. In
der Fortsetzung der reformerischen Regelungen von 1839 finden wir
im Jahre 1856 eine Entwicklung hin zur legitimatorischen Abkoppe-
lung der Regierungsmacht von der religiosen Zugehorigkeit. Das be-
deutet keineswegs, dal dadurch die Bedeutung der islamischen Reli-
gion zurilickgefahren wurde. Statt dessen entwickelt sich ein anderer
Umgang mit der Religion, ihr Stellenwert verdndert sich, und zwar in
der Richtung, wie es spiter in den Uberlegungen von Akcura und Go-
kalp ihre theoretische Reflexion erfuhr, ndmlich als ein strategischer
Faktor zur Herstellung einer organisch integrierten Gesellschaft bzw.
zu der dem gleichen Ziel untergeordneten Schaffung einer nationalen
Volkskultur, fiir deren moralischen ,,Kitt* die Religion zusténdig sein
soll. Bevor wir nun diese Uberlegungen am Beispiel der Diyanet em-
pirisch erweitern, soll auf die Frage von Kontinuitit und Bruch an der
tiirkischen Staatlichkeit eingegangen werden, wobei die Art von Ein-
heitsverstindnis im Zentrum der Uberlegungen steht.

3.3 Kontinuitit und Bruch an der tiirkischen Staatlichkeit

Die Geschichtsschreibung und die darauf beruhende ideologische
Selbstbeschreibung des Mainstream-Laizismus markieren die ersten
Reformansitze aus dem 18. und 19. Jahrhundert, aber vor allem die
Griindung der Republik als den Anfangspunkt der darauf folgenden
Geschichte der Tiirkei. Demnach dient die Idee vom Bruch mit der
Osmanischen Geschichte als das Grundkonstituens der neuen Tiirkei.
Diese Idee hat iiber lange Zeit die offizielle Geschichtsschreibung be-
herrscht. Nicht zuletzt bewegen sich die islamistischen Kritiker des
tiirkischen Laizismus ebenfalls entlang der Vorstellung vom Bruch,
spezifischer gesagt: von einem illegitimen Bruch. Nun hiufen sich in

55

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

den letzten Jahren immer mehr Anzeichen fiir eine paradigmatische
Verschiebung. Vor allem im wissenschaftlichen Diskurs iiber natio-
nale Identitdt, demokratische Frage, tiirkische Modernisierung und
Laizismus — allesamt Themen, die miteinander eng verwoben sind —
wird die Idee eines totalen Bruches zugunsten einer zumindest damit
einhergehenden Kontinuitit gemildert, wenn nicht gar teilweise von
ihr Abschied genommen wird (vgl. auch Tapper 1993: 10). Die These
von der Kontinuitdt zwischen dem Osmanischen Reich und der tiirki-
schen Republik konzentriert sich vorrangig auf die Punkte Staatsver-
stdndnis, Einheit von Religion und Staat bzw. die staatliche Kontrolle
der Religion und das Verhdltnis zwischen Zentrum und Peripherie.
Neben in der politischen Theorie beheimateten Arbeiten (z.B. Koker
1996) fallen Analysen auf, die aus einer soziologischen Perspektive
heraus die Kontinuitdten auf einer tieferen und breiteren Ebene aufzu-
spiiren und diese im politischen Verhalten und in der Funktionsweise
moderner Institutionen von dort aus aufzuschliisseln suchen (z.B. O-
giin 1995).

Die Idee, die der Trennung bzw. der Asymmetrie zwischen religio-
sen und politischen Instanzen (und wie gesehen auch im rechtlichen
Bereich) zugrunde lag, wird in einigen wissenschaftlichen Studien
einmiitig als der ,,Fortbestand des Staates™ (zu tiirkisch: Devletin be-
kasz, vgl. Mardin 1991: 94) definiert.”” Aktuelle Untersuchungen ver-
suchen Kontinuitdt und Bruch zusammenzudenken, wenn auch mit
einigen Problemen. So funktioniert bspw. die ,,ldee von der Einheit
des Staates* im Hinblick auf die Legitimationsfrage, wie das bei Ko-
ker konzipiert wird. In seinem Konzept wird das Schwergewicht nicht
darauf gelegt, mit welchem Inhalt die Einheitsidee ausgefiillt wird,
sondern es geniigt ihm, auf die Tatsache hinzuweisen, dal3 sie (die
Einheitsidee) auch nach der inhaltlichen Verédnderung der Legitima-
tion beibehalten wird. Daher wird nach Koker die ,,klassische Idee der

27 Die Bedeutung des osmanischen Staats hat wohl ehemals europiische
Geister beeindruckt. Der Italiener Boccalini (1556-1613) sah in der
damaligen Tiirkei die Verwirklichung der Staatsraison (Meinecke
1963: 101). Selbst wenn man von seinen auf Tiirken projizierten
Wunschgedanken absieht, bleibt noch ein wahrer Kern seiner Beob-
achtungen, die sich von der niichternen militdrischen Maschinerie und
dem politischen Apparat begeistert zeigen. In der gleichen Tradition
stand Campanella (1568) —, der ,,sich dabei wie Boccalini [...] von dem
Anblicke des diabolischen Rationalismus (fesseln) lieB3, der in dem tiir-
kischen Staats- und Heerwesen waltete* (a.a.0.: 123). Im Gegensatz zu
diesem begeisterten, natiirlich auch mit Abscheu vermischten Interesse
erzeugen die Tiirken bei Rousset (1686-1762) nur noch das Gefiihl ei-
ner niedergehenden Macht, deren Armeen keine Disziplin und Regel
kennen.

56

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Einheit von Religion und Staat durch die Einheit von Nation und Staat
im Kemalismus ersetzt (1996: 157). Koker hat nun Recht, wenn er
entgegen dem Mainstream-Kemalismus, der mit der Betonung des
Wechsels der Souverdnitétsinhaber (statt Sultan jetzt die Nation) den
Bruch lediglich auf der Gegenstandsebene festmachen will, die Konti-
nuitdt an Mustern der Wahrnehmung verortet. Auf der These der fort-
bestehenden Muster insistierend, ist es ihm dann moglich, auf die
strukturelle Analogie zwischen der osmanischen Verweisung auf is-
lamisch gedeutete Transzendenz und dem kemalistischen, positivisti-
schen Scientismus hinzuweisen, der ebenfalls eine Art transzendenten
Verweis enthalte (ebd.). Dennoch gesteht Koker auch, daf3 die Fort-
existenz von Mustern mit neuen Inhalten keineswegs dahingehend
darf verstanden werden, als sei der Kemalismus ,,eine blo3e Wieder-
holung des Alten unter neuen (modernen) Bedingungen® (a.a.O.: 158).
Dabei betont er den aufklérerischen Fortschrittsgedanken, an dem sich
der Kemalismus orientiert.”® Meiner Ansicht nach verdient ein anderer
Punkt, dem, obwohl der in seiner Argumentation durchaus vorkommt,
eher der Status eines Zusatzes zugemessen wird, eine systematische
Beachtung. Koker schreibt:

,Die Betonung der Idee von der ,Einheit des Staates wurde zwar beibe-
halten, doch wurde dabei dem Staat eine zusdtzliche Aufgabe auferlegt.
Diese Aufgabe entspricht dem Ziel des ,modernen Staates‘, die privaten
und soziokulturellen Réume zu durchdringen und auf diese Weise die Ge-
sellschaft zu ordnen.* (Ebd.)

Hier stellt sich allerdings die Frage, ob es sich dabei lediglich um das
Hinzukommen einer neuen Aufgabe fiir den Staat im Rahmen einer
dann niamlich als gleichbleibend anzunehmenden Staatlichkeit han-
delt. Der Schliissel zu einer Antwort liegt in der Konzeption der Ein-
heitsidee selbst. Wir miissen ndmlich unterscheiden zwischen dem
Einheitsverstdndnis, d.h. auch den Praktiken und Mitteln der Einheit
in der klassischen osmanischen Zeit vor der allméhlichen Einfithrung
neuer politischer Regelungen einerseits und denen des modernisierten
Apparates andererseits. Hier kann man einen Hinweis von Foucault
auf die Differenz zwischen dem feudalen und dem modernen Staat zu
Hilfe nehmen. Demnach zeichnet sich die feudale Macht, die grund-

28 Die Differenz zwischen einer aulerweltlichen Transzendenz und dem
quasi als eine Art Transzendenzfunktion enthaltenden Fortschritt ist,
was ihre Funktionsweise anbelangt, von immenser Bedeutung, darf da-
her nicht einfach in einer Analogie verwischt werden, sosehr die zweite
ihre Wurzeln in der christlichen Heilsgeschichte haben mag. Zur Kon-
tinuitdt und den Differenzen/Briichen zwischen christlicher Heilsge-
schichte und der Zeit des Fortschritts siche Marramao 1989.

57

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

sitzlich eine negative, also abschdpfende, war, durch die Ambivalenz
aus, daf} sie absolut und doch schwach zugleich war und merkwiirdi-
gerweise aber ihr Funktionieren genau dieser Ambivalenz verdankte.
In Entsprechung zu den schwach entwickelten Kommunikations- und
Transportmdglichkeiten, die vormoderne Gesellschaften kennzeich-
nen, war es nicht moglich, eine flaichendeckende Kontrolle zu prakti-
zieren, die vereinheitlichend gewirkt hétte. In diesem Fall bedeutet die
Einheitsidee hauptsdchlich, iiber die Ressourcen der beherrschten
Lénder zu verfiigen. Auch waren alle Lebensbereiche umfassend und
produktiv bearbeitende Regelungen und Institutionen noch nicht
denkbar. Hier fehlten generalisierende, abstrakte Regeln, die fiir das
Funktionieren moderner Institutionen typisch sind.

In einigen, neueren Arbeiten {iber den Islam in der osmanischen
Ordnung wird die Beziehung zwischen Sozialstruktur und religidsem
Glauben jenseits von pauschalen Erklarungen auf eine produktive Art
und Weise reflektiert. Uber das soziale Band, das der Islam stiftete,
schreibt Ogiin:

,,Das islamische Band besall bei den Osmanen die Funktion, verstreute Ge-
meinschaften zu versammeln. Dennoch soll man diese Funktion des Islam
nicht {iberschétzen. Die vereinheitlichende Funktion des Islam zeigte sich
eher auf der Ebene lokaler Gemeinschaften und in einem symbolischen
Rahmen. Dieser Umstand hiangt zum grofiten Teil mit dem primitiven Ent-
wicklungsgrad von Transport- und Kommunikationstechnologien zusam-
men. Im stillen Tempo des traditionellen Lebens ist das ,universelle® Band,
das der Islam unter den Gldubigen stiftete, Gegenstand einer beschréinkten
Erfahrung.” (1995: 22)

In diesem Sinne trifft die These von Mardin, da3 das Osmanische
Reich nicht iiber ein ,,zentrales Wertesystem* (1991: 91) verfiigte,
vollkommen zu.” Die ersten Ansitze der Idee von einem allgemeinen

29 Im Zusammenhang mit ,,Weltbild*“ fiihrt Heidegger die ,,Vorstellung
des Wertes* als ein weiteres Element des neuzeitlichen Weltverhdltnis-
ses an: ,,Gleich wesentlich wie das System ist fiir die neuzeitliche
Auslegung des Seienden die Vorstellung des Wertes. Erst wo das Sei-
ende zum Gegenstand des Vorstellens geworden ist, geht das Seiende
in gewisser Weise des Seins verlustig. Dieser Verlust wird unklar und
unsicher genug gespiirt und entsprechend schnell dadurch ersetzt, daf3
man dem Gegenstand und dem so ausgelegten Seienden einen Wert zu-
spricht und iiberhaupt das Seiende nach Werten bemifit und die Werte
selbst zum Ziel alles Tuns und Treibens macht. Da dieses sich als Kul-
tur begreift, werden die Werte zu Kulturwerten und diese dann {iber-
haupt zum Ausdruck der hochsten Ziele des Schaffens im Dienste der
Selbstsicherung des Menschen als Subjectum. Von da ist es nur noch
ein Schritt, um die Werte selbst zu Gegenstdnden an sich zu machen.

58

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Wertesystems zeichnen sich durch die Konfrontation mit der westli-
chen Moderne ab, gleich ob die Verarbeitung der Konfrontation dabei
ablehnend oder iibernehmend motiviert war. In diesem Zusammen-
hang ist dann auch die Entstehung des Islamismus zu verstehen, also
der politischen Stromung, die den Islam als eine Einheit stiftende I-
deologie konstruierte. Die moderne Wertgeneralisierung, die ihren
politischen Ausdruck ebenfalls in modernen Ideologien findet, bezog
auch den Islam in ihren Bannkreis ein, indem der Islam den Wandel
,»von einer sozialen Kategorie zu einer politischen Kategorie, mit an-
deren Worten von einem heterogenen, lockeren prédideologischen
Band (nun) durch den Islamismus zu einem politisch-gesellschaftli-
chen Standard* (Ogiin 1995: 22) machte.

Das Nichtvorhandensein der Idee von einem einheitlichen Werte-
system kann man ebenfalls fiir die Ulema geltend machen. Hétte man
hier nicht am ehesten denken konnen, daf3 die Ulema mit ihren nicht
zuletzt durch die Einbindung in den zentralistisch organisierten
Reichsapparat ermoglichten, vordergriindig exzellenten Ausgangsbe-
dingungen selbstverstéindlich imstande sein miilte, ein Wertesystem
zu etablieren? DaBl dies der gesamten klassischen Orthodoxie nicht
gelungen ist, wirft ihr z. B. Rahman systematisch vor. Der Grund da-
fiir liegt allerdings, weit entfernt von personlichen Unzuldnglichkei-
ten, lediglich darin, dafl die Ulema den Koran nicht als eine Einheit
verstanden und folglich keine Methodologie entwickelt habe, eine hi-
storische Analyse des Korans vorzunehmen, um die dahinter stek-
kenden allgemeinen Werte zu Tage zu fordern.

,»The Bane of later medieval Islam, as we shall presently see, was that what
was regulative, namely, God, was made the exclusive object of experience
and this, instead of men’s seeking values from this experience, the experi-
ence became the end in itself. (Rahman 1982: 14)

Eine ausfiihrliche Interpretation des Werkes von Rahman wird in Ka-
pitel 11.2 im Hinblick darauf vorgenommen, seinen die Gesellschafts-

Der Wert ist die Vergegenstidndlichung der Bediirfnisziele des vorstel-
lenden Sicheinrichtens in der Welt als dem Bild.* (1950: 93f)

Obwohl der Sozialanthropologe Louis Dumont den Wertbegriff nicht in
dieser geschichtlichen Spezifizitét betrachtet, kontrastiert er den mo-
dernen Wertbegriff, der erst durch die Trennung zwischen Sein und
Sollen moglich geworden ist, mit dem nichtmodernen, in soziale Tatsa-
chen eingebetteten Wertbegriff: ,,Um wissenschaftliche Erkenntnis zu
ermoglichen, hat man [...] die Bestimmung des Seins dergestalt verdn-
dert, dal man daraus gerade die Dimension der Werte eliminierte.
(1991: 260) Dies fiihrte folglich dazu, daB man ,,die Werte von den I-
deen und generell von den Tatsachen® trennte (ebd.).

59

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

konstitution systematisch in das Zentrum des islamischen Denkens
einfilhrenden Neomodernismus auf die Funktion eines nichtintendier-
ten Ubergangs zum islamischen Fundamentalismus hin zu befragen.
Dort wird man sich auf die Funktion seiner zentralen Begriffe Einheit
des Korans, islamische Werte, Koranische Weltanschauung, action in
this world u.a. — ihren modernen Kontext aufzeigend — konzentrieren,
um sein programmatisches Ziel, nimlich eine innere Rationalisierung
des Gesetzes, zu diskutieren. An dieser Stelle sei auf ihn als Zeuge
dafiir verwiesen, daf die innere Rationalisierung des islamischen Ge-
setzes durch die Orthodoxie, durch die ganze klassische Geschichte
fehlte. Dasselbe ist nun aber auch, mit einiger Vorsicht, auch fiir die
Institution der tiirkischen Orthodoxie, der Diyanet, zu behaupten.
Hierin besteht auch die relativ bestdndige Allianz zwischen der laizi-
stischen Religionspolitik und der Orthodoxie. In wieweit 148t sich aber
die Orthodoxie auf das Spiel der Staatsraison bzw. auf die strategi-
schen Ziele des modernen tiirkischen Staates ein, wo bricht die Alli-
anz auf, wie wird die Dissens politisch bearbeitet? Diese Fragen wer-
den im folgenden behandelt. Vorher soll jedoch das bisher Gesagte
kurz zusammengefal3t werden.

In Folge der im bisherigen Verlauf der Argumentation vorgenom-
menen theoretischen Bezugnahmen, — sei es das ,,Heideggersche
Weltbild, seien es die Jakobinischen Komponenten der modernen Ge-
sellschaften (Eisenstadt), oder sei es auch Foucaults politische Tech-
nologie der Individuen —, erscheint es plausibel, die Frage nach dem
Islam in der modernen Tiirkei nicht allein aus der islamischen bzw.
aus der Staatstradition orientalischer Lander selbst zu erkldren. Weder
die sogenannte offizielle Ideologie mit ihren unterschiedlichen Vari-
anten, vom stark laizistischen Kemalismus hin zu der sich auf die Re-
ligion explizit berufenden konservativen Variante desselben, noch die
oppositionellen Bewegungen werden vollig von jenseits der modernen
Staatlichkeit her sprechen konnen. Auch die religiése Opposition (al-
len voran ihre ehemalige politische Vertreterin Refah Partei) wird an
den Grundstrukturen dieser Staatlichkeit nicht viel zu riitteln versu-
chen; vielmehr wird sie sich mit einem riesigen Apparat konfrontiert
sehen, den sie nun islamisch einzubinden und fiir sich zu nutzen trach-
ten wird. Befiirworter wie auch Gegner einer mit Republik bzw. Lai-
zismus wie auch immer verséhnten islamischen Religion werden ihre
Vorstellungen von Religion immer im Kontext der Auswirkungen des
Vereinheitlichungsprozesses formulieren. Der Staat schafft dabei zum
einen die Bedingungen fiir die Religion als offentliche Norm, auch

60

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

wenn er dies selber nicht praktiziert. Zum anderen bildet er im Gegen-
zug das Zentrum des religiosen Begehrens.*

4. Tiirkische Laizitit und das Amt fiir Religiose
Angelegenheiten

Im Kapitel 1.3 wurde in Bezug auf das Verhéltnis zwischen Staat und
Religion zwei Wurzeln des Umgangs mit der Religionsfrage heraus-
gearbeitet: Die klassische Obhut des osmanischen Herrschers iiber die
Hierokratie, die sich urspriinglich aus der weltlichen Macht der osma-
nischen Kriegerdynastie speiste, findet durch die Funktion des Sultans
als Kalif eine zusdtzliche Verstdrkung, so daf} sie die Orthodoxie zu-
sdtzlich daran hinderte, ein Gegengewicht aufzubauen. Jedoch ist hier
noch nicht von einer zur Technik ausgearbeiteten Staatsraison zu
sprechen. Es fehlte dafiir der institutionelle Rahmen, d.h. die prakti-
sche Ablosung der Souverénitit vom Korper des Souverdns und die
konstitutive Einbeziehung der Bevolkerung in die Prozesse der Legi-
timationsbeschaffung.

Selbstverstindlich kam es auch dort zu Unstimmigkeiten und
Spannungen zwischen der Hierokratie und dem Herrscher. Nie konn-
ten sie sich aber zu einem grundsétzlichen Konflikt entwickeln. Der
Konflikt konnte nur im Modus von EinfluBnahme und Palastintrigen
ausgetragen werden, und nie in Form 6ffentlich politischer Auseinan-
dersetzungen oder als Rechtsstreit. Zum Gegenstand politischer Aus-
einandersetzungen konnte das Verhéltnis von Religion und Staat erst
parallel zur Institutionalisierung der Staatsraison als politischer Tech-
nologie werden. Die Griindung der Diyanet (Amt fiir Religiose Ange-
legenheiten) kann man auch daher nicht eine Wiederauflage des alten
Seyhiilislams betrachten, obwohl die bestehende Tradition in der neu-
en Form des Verhiltnisses begiinstigend weitergewirkt haben diirfte.

30 Selbst die mystische Tradition beraubt sich dabei teilweise in ihrer
Wiederbelebung unter den Bedingungen des modernen Staates ihrer ur-
eigenen mystischen Bedeutung, der Erfahrung der inneren Dimension.
Die religiose Reaktion der mystischen Ordensgemeinschaften auf einen
die Religion kontrollierenden Staat, der sich wiederum nicht religios
definiert, artikuliert sich denn auch in einem ,eingeengten, starren
Formalismus* (Ogiin 1995 : 190). In der typischen Trilogie islamischer
Mystik, ndmlich Seriat (Scharia, das dullerliche Gesetz), Tarikat (Weg,
auch Ordensgemeinschaft) und Hakikat (Wahrheit) wird denn von nun
an der Aspekt der Scharia besonders stark hervorgehoben. Damit er-
klart sich wohl auch ein Stiick, warum die heutigen mystischen Ge-
meinschaften sehr starke orthodoxe Ziige tragen und sich weitgehend
politisch engagieren.

61

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

4.1 Uber die Geschichte des Amtes

Die Griindung eines Verwaltungsamtes flir die Regelung religioser
Angelegenheiten findet ihren Platz in einer Reihe historisch bedeut-
samer Entscheidungen, die den politischen Neubeginn in Gestalt der
tiirkischen Republik markieren, wobei sie andererseits auf eine Reihe
von Transformationen zuriickgehen. Im Grundgesetz des Revoluti-
onsparlaments von 1921 wurden mit der Bestimmung ,,Alle Souvera-
nitdt geht vom Volke aus“ auch die Weichen fiir die institutionelle
Zukunft des Islam gestellt. Damit war denn auch der Weg vorgezeich-
net, der von der Abschaffung des Sultanats (1922) und des zuvor poli-
tisch entmachteten Kalifats (1924) zu einer neuen Institutionalisierung
der Religionsbiirokratie fiihrte. Mit dem Gesetz zur Abschaffung des
Ministeriums fiir Scharia- und Stiftungsangelegenheiten und der Ab-
schaffung des Ministeriums fiir Militdrangelegenheiten (1924) wurde
der Existenz des fiir die Religion im osmanischen Staat zustindigen
Amtes des Seyhiilislam ein Ende bereitet und die neu ins Leben geru-
fene Direktion fiir Religionsangelegenheiten (Diyanet Isleri Reisligi)
wurde mit dessen Aufgaben betraut, wobei erheblich der vormaligen
Kompetenzen gestutzt. Damit sollten, so mu3 man jedenfalls die In-
tention des Republikgriinders M. K. Atatiirk bei der Gesetzinitiative
deuten, zwei potentiell méchtigen Institutionen im neuen Staat
Schranken gesetzt werden. Die Rechnung ging im Falle der Armee
gar nicht auf, wiahrend die Macht der Diyanet, von konjunkturellen
Schwankungen abhingig, kontrolliert werden konnte. Wahrend nam-
lich das der Diyanet vorausgegangene Amt des Seyhii/is/am auf Mini-
steriumsebene angesiedelt war und eigene Schulen unterhalten durfte,
um nur ein Beispiel zu geben, mufite sich das neue Amt mit dem Sta-
tus eines Unterstaatssekretariats begniigen und durfte (zumindest am
Anfang) lediglich das in der Zentrale beschéftigte Personal befehligen.
In der Begriindung des Gesetzes wird auf den politischen Bezug hin-
gewiesen, den es in der darauf folgenden Geschichte im Umgang mit
Religion auf der staatlichen und 6ffentlichen Ebene stets zu vermeiden
gelte. Die politische Betétigung der Armee und Religion ,,bringt Pro-
bleme mit sich. Diese Tatsache wird von allen zivilisierten Nationen
und Regierungen als Grundsatz anerkannt®. (in: Ulucay 1998: 16f.)
Die Struktur und die dem Amt zugestandenen Befugnisse haben
sich selbstverstindlich unter dem EinfluB politischer Verédnderungen
stets gewandelt. Vor allem hat das Amt von dem 1946 vollzogenen
Ubergang in ein Mehrparteiensystem erheblich profitiert. Auf eine
ausfiihrliche Darstellung der Amtgeschichte kann hier verzichtet wer-
den. Denn der mit der Existenz des Amtes gegebene strukturelle Kon-
flikt, der ja im Grunde die vorliegende Studie interessiert, hat sich in
ihren Grundziigen auch durch die verschiedenen politisch ausgeldsten

62

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Verschiebungen hindurch erhalten. Im Grunde ist die geschichtliche
Dimension bereits in der Einbindung der Religionsangelegenheiten in
einen institutionellen Rahmen, ndmlich durch die Kooptierung der
Hierokratie in den nationalstaatlichen Apparat, enthalten. Gleichwohl
mul} die Geschichte der Akzentverschiebungen auch innerhalb des
gegebenen historischen Zeitrahmens an den entsprechenden Stellen
beriicksichtigt werden. Nicht zuletzt gebietet es uns die Verpflichtung
auf die Foucaultsche Art des Fragens, selbst die institutionellen Struk-
turen als machtumkdmpfte, diskursiv ausgestaltete Gebilden zu be-
trachten. Auf welche Art und Weise erfolgt nun, das ist die folgende
Uberlegungen leitende Frage, die Kooptierung der ehedem als Ulema
bezeichneten, bereits im Osmanischen Reich staatlich eingebundenen
Religionsbiirokratie in den laizistischen Staat; was sind die soziolo-
gisch relevanten Grundziige dieser Kooptation?

4.2 Formen der Kooptation der Religion in den Staatsapparat

Artikel 1 des ,,Gesetzes zu Griindung und Aufgaben des Amtes fiir
Religiose Angelegenheiten” von 1961 bestimmt die Aufgaben der
Einrichtung folgendermafen: ,,.Durchfithrung der den Glauben [iti-
kad], den Ritus [ibadet] und die Ethik/Moral [ahlak]®' betreffenden
Angelegenheiten der islamischen Religion und Aufklarung der Gesell-
schaft in Sachen Religion sowie die Verwaltung der Gebetsanstalten.*
(Diyanet 1997: 3)

Ausgehend von dieser Aufgabenbeschreibung, die in der ge-
schichtlichen Entwicklung des Amtes mit der Einfiihrung der E-
thik/Moral iiber die anfingliche Beschrinkung auf den Glauben und
den Ritus hinausgegangen ist, lassen sich die Formen der staatlichen
Verwaltung der Religion unter drei Punkten analysieren:

e Bestimmung der 6ffentlich zuldssigen Religiositéit (Sachgebiete
der Tétigkeit des Amtes)

31 Das Wort ahlak 13Bt sich aus dem hier relevanten Gebrauchszusam-
menhang der Orthodoxie heraus nicht eindeutig einem von den beiden
Begriffen zuordnen. Es bezeichnet die individuelle Haltung und die zu
vermittelnden moralischen Werte zugleich, ohne daf sie sich vonein-
ander ausdifferenziert haben. Sittlichkeit wird damit ebenfalls mit an-
gesprochen. Dies diirfte iiber eine bloBe Schwierigkeit der Ubersetzung
hinaus reichen. In der praktischen Aufklarungstitigkeit des Amtes arti-
kuliert sich, wie unten zu zeigen ist, diese Diffusion.

63

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

e Gesellschaftspolitischer Auftrag des Amtes (Religiose Aufkla-
rung)
e Technische Dienstleistungen (Verwaltung der Gebetsanstalten).

4.2.1 Bestimmung der offentlich zuldissigen Religiositdt

Der spezifische Zugriff des modernen tiirkischen Staates auf die Reli-
gion erfolgt, das ist hier entscheidend, bereits auf eine formale Art und
Weise, bevor noch materiale Wertinteressen in Anschlag gebracht
werden; also bevor sich die Frage stellt, welche Inhalte denn den wah-
ren Glauben ausdriicken, welche Riten verbindlich oder zeitgemal,
welche ethisch-moralischen Werte vermittelt werden sollen, welche
hingegen als Miflbrauch oder Pervertierung der Religion eingestuft
werden sollten. Demnach bestimmt der Staat die Sachgebiete der Re-
ligiositit, auf die sich das Amt bei seiner Tatigkeit zu beschrinken
hat. Damit werden die Formen der 6ffentlich zuldssigen Religion im
vorhinein festgelegt. Nach dem aktuellen Stand besteht die islamische
Religion aus ibadet (Ritus), itikat (Glauben) und ahlak (Ethik/Moral).
Allerdings darf man diese Unterscheidung nicht einfach aus einer be-
stimmten Sachlogik ableiten. Man muf3 die Praxis der formalen Be-
stimmung zulédssiger Bestandteile der Religion in ihrer Geschichtlich-
keit betrachten, die deren diskursive Umkampftheit unterstreicht.

In dem von der Verfassung von 1924 vorgezeichneten rechtlichen
Rahmen hatte sich das Amt lediglich auf die Glauben und Ritus be-
treffenden Angelegenheiten zu beschrinken, von der Ethik/Moral als
Bestandteil der zuldssigen Religion war noch keine Rede. Diese Be-
schrankung entsprach dem Geist des radikalen Laizismus, so wie er zu
Beginn der tiirkischen Republik bestand. Religion sollte damit eine
innere Angelegenheit jedes Einzelnen sein. Die Idee einer islamischen
Reformation war tatsidchlich fiir die Modernisten der ,heroischen®
Phase der Republik, ndmlich der Einparteiendra (1923-1946), offen-
kundig. Die geistigen Quellen der islamischen Reformation wurden
am Beispiel der Ideen von Yusuf Akcura und Ziya Gokalp ausfiihrlich
diskutiert (Kapitel I.3.1).*” Die Politik, die dffentliche Erscheinung der
Religion auf rituelle Praktiken zu beschrianken, erforderte andererseits
flankierende MaBnahmen, die dafiir zu sorgen hatten, die politische
Artikulation der Religion zu den die Grundfesten des Regimes tangie-

32 Bei der Entscheidung, daf3 der bis dahin arabisch gehaltene Gebetsruf
(ezan) in der aufgekldrten nationalen Republik nunmehr auf tiirkisch
erschallte, kann man beispielsweise den unzweifelhaften EinfluB3 der in
Versform vorgetragenen Ideen von Gokalp erblicken, wonach er die
Heimat des Tiirken dort verortet, wo der ezan auf tiirkisch gerufen
wird.

64

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

renden Fragen zu untersagen. Dazu gehdrt u.a. auch die Degradierung
der Stellung des Amtes in der institutionellen Hierarchie: Es durfte
nicht mehr, wie bspw. der spidtosmanische Seyhiilislam, ein Kabi-
nettsmitglied sein, sondern lediglich eine Einheit im Verwaltungsstab.
Die politischen Motive der rechtlichen Regelung, die die 6ffentlich
zuldssige Religiositdt auf die Bereiche von Glauben und Ritus be-
schriankte, liegen auf der Hand. Der jungen Republik geht es ange-
sichts der noch lebendigen Gefahr einer Umkehrung des Prozesses um
Bestandssicherung der Republik. Denn die innerhalb kiirzester Zeit
beschlossenen radikalen Reformen, nicht zuletzt die Abschaffung des
Kalifats, hatten selbst unter den engsten Vertrauten von Mustafa Ke-
mal (Atatiirk), die ja zum Revolutionskader gehorten, oppositionelle
Regungen heraufbeschworen. Es kam also angesichts der politischen
Umsténde zunidchst einmal darauf an, daf3 der Staat die Religion nicht
aus der Hand geben wollte, d.h. sie weiterhin unter Kontrolle behielt
und sie im Gegenzug im Gewissen der Individuen als Privatangele-
genheit einrichtete bzw. belieB, damit sie im ,,von Wissenschaft und
Vernunft geleiteten Kampf um den Anschlufl an die zeitgendssische
Zivilisation” nicht im Wege stehe. Mehr wollte die Republik von der
Religion offenbar nicht wissen. Die Alltagsreligiositit, die konventio-
nalistisch praktiziert wurde, ist dabei kaum tangiert worden. Man kann
gar behaupten, daB sich eine Art Allianz zwischen der laizistischen
Skepsis gegen die organisierte Religion und iiberhaupt gegen den po-
litischen Gebrauch der Religion einerseits und der konventionellen
Religionspflege im Alltag andererseits einstellte, was fiir die relativ
erfolgreiche Institutionalisierung einer sdkularen politischen Ordnung
jedenfalls nicht ohne Bedeutung gewesen ist. Unterstiitzt wird die
staatliche Aufsicht iiber die Religion zudem mit der in der Alltags-
kultur weit verbreiteten Sorge um die Religion, dal man sie nicht fiir
politische Zwecke benutzen darf.

Die Republik konnte sich allerdings auch deshalb noch vollauf auf
diese minimalistische Religionspolitik verlassen, weil im Lande ein
Einparteienregime herrschte. Die Einleitung des Mehrparteiensystems
(1946), wodurch religiose Bediirfnisse der parteipolitischen Konkur-
renz freigegeben wurden, fiihrte erst zur diskursiven Aufwertung von
Religion als offentlicher Angelegenheit und zur Auflockerung der
strikten Durchfiihrung laizistischer Ziele der Republik.”® Die sich in

33 Dies meint keineswegs, daf sich die Republik einer religiésen Begriin-
dung ihrer Existenz vollig enthalten hitte. Im Gegenteil, hitte die un-
gemein geschichtstrachtige Tat, ndmlich die Abschaffung des jahrhun-
dertealten, mit Islam fast identisch gewordenen Kalifats, vielleicht ohne
die durch und durch religiose Rede des damaligen Justizministers,
Seyyid Bey, der selber durch die Schulen der Ulema durchgegangen
war und als Juraprofessor das Amt des Dekans der theologischen Fa-

65

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

der Gesellschaft formierenden religiosen Forderungen fanden ihren
Niederschlag in der staatlichen Regelung der Religionsangelegenhei-
ten.

Mit dem 1946 eingeleiteten Mehrparteiensystem griff nun, wie be-
reits gesagt, die Bevolkerung, vor allem die damals méchtige Provinz,
in die politischen Prozesse aktiv ein. Das von der republikanischen
Klasse durchgefiihrte social engineering mufite nun aufgrund der po-
litischen Konkurrenz aufgelockert werden. Bereits vor dem Macht-
wechsel, der durch die Wahlen 1950 stattfinden sollte, ndmlich im
Jahre 1947, beschlof3 die republikanische Volkspartei des Einparteien-
systems, religiose Kurse einzurichten, in denen die Geistlichen ausge-
bildet werden sollten. Auf der anderen Seite trat die Tiirkei ab 1950
wiederum in eine umfassende Industrialisierung und Verstiddterung
ein, was die ldndlichen Strukturen fiir kapitalistische Wirtschaft 6ff-
nete und die Bevolkerungsschichten aus ihren subsistenzwirtschaftlich
bedingten sozialen Beziehungen herausriff. In diesem Kontext kam,
entgegen den modernisierungstheoretischen Erwartungen vom Nie-
dergang der Religion, der Proze3 in Gang, dafl Religion fiir Teile der

kultit bekleidete, nicht vollzogen werden kénnen. Diese religiose Wiir-
digung einer laizistischen Republik in einem islamischen Land hat man
allerdings in der wissenschaftlichen Literatur kaum wahrgenommen.
Anscheinend entspricht sie den Authentizititserwartungen nicht. Unten
sei ein Auszug aus der Parlamentsrede des Seyyid Bey (3. Mirz 1924)
wiedergegeben: ,,Delegierung erfolgt manchmal absolut, manchmal be-
schriankt. Denn wenn jemand sich einen Vertreter sucht, nach Belieben
seine Geschifte auf ihn tibertrdgt und ihm freie Hand gibt, das ist die
absolute Delegierung. Nach Belieben kann er aber auch den Handlun-
gen des Reprédsentanten Bedingungen auferlegen, das ist beschrankte
Delegation. [...] Dies gilt nun auch fiir das Kalifat. Wahlt die Nation
den Kalifen als absolut, dann gilt die absolute Regierung. Wenn sie
will, kann die Nation aber auch die Handlungen des Kalifs unter Vor-
behalt stellen. Das gibt die begrenzte Regierung. Die sogenannte kon-
stitutionelle Regierung ist eine solche. Wenn nun die Nation nieman-
dem ihre Vertretung iibertrégt, also keinen Kalifen, keinen Imam wihlt,
dann kann es kein Kalifat geben. Dann gibt es eine Republik. Was steht
dem im Wege? Daf} die Nation beansprucht, ihre Sache selber aus-
zutiben; wenn sie sagt, warum lasse ich mich durch jemand anderes
dazu nétigen, wieso diirfte das nicht gelten? Die Nation kiindigt also
an, ich erledige meine Sache selbst, und nur wenn ich hilflos bin, dann
delegiere ich es einem Kalifen oder Imam. Jetzt aber, Gott sei dank, bin
ich nicht hilflos, bin nunmehr miindig. Ich brauche keinen Vertreter.
Ich werde meine Geschdifte durch die fiir Nationen niitzlichste Regie-
rungsart, ndmlich Republik und qua Beratung erledigen. Wer kann nun
etwas dagegen einwenden? Niemand! Denn das Recht gehort dem
Volk.* (Kara 1987: 207f, Hervorhebung im Original)

66

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

entwurzelten oder nunmehr erschlossenen ldndlichen Bevolkerung bei
der Kniipfung neuer sozialer Beziehungen wichtig wurde. In dieser
Zeit etablierte sich denn auch die konservative, wirtschaftsliberale
,demokratische Partei* als die Stimme der religiosen Forderungen.
Wihrend ihrer erst 1960 mit einem Militdrputsch beendeten Regie-
rungszeit hatte sie die Religionsbiirokratie erheblich ausgebaut. In der
Verfassung von 1961 wurde die Diyanet spiter als Teil des allgemei-
nen Verwaltungsapparates aufgefiihrt (Art. 154). Die Verdnderung des
Aufgabenspektrums trat aber erst mit dem Gesetz von 1965 in Kraft.
Religion wurde nunmehr zu einem gesellschaftspolitisch relevanten
Thema in dem demokratischen Machtkampf. Erst unter diesen Bedin-
gungen entwickelte sich der Bedarf nach der Modifizierung der Auf-
gabenbereiche der Diyanet. Das Gesetz von 1965 fiihrte einen dritten
Bereich in die Aufgaben des Amtes ein, indem nunmehr neben Glau-
ben und Ritus auch die Ethik/Moral (ahlak) unter den Zielen der staat-
lichen Verwaltung der Religion subsumiert wurde. Damit wurde die
anfangliche Kontrollidee ein Stiick in Richtung einer religios ge-
stiitzten Staatsideologie hin erweitert. Die Verwaltung der Religion
begniigte sich demnach nicht mehr damit, die Bedingungen fiir eine
private Religionspflege bereitzustellen und zu verhindern, daf3 der Is-
lam von regimekritischen Ordensgemeinschaften als eine anti-laizisti-
sche Ideologie artikuliert wird. Die politischen Verdnderungen im
Lande, die mit einer Zunahme der Bedeutung der Religion in der Po-
litik einhergehen, haben sich folglich in der Gesetzgebung niederge-
schlagen und damit der Verwaltung der Religion neue Dimensionen
verliehen.

An der Einfilhrung der ethisch-moralischen Zustindigkeiten der
Religionsbehdrde kann man eine Bedeutungsverschiebung in der
Ausiibung der Staatsraison feststellen. Sie will sich fortan die ideolo-
gische Zurichtung der Biirger immer mehr zunutze machen, der Islam
soll dabei das ethisch-moralische Riistzeug liefern. Ich werde spiter
darauf eigens eingehen, mit welchen Problemen die religids begriin-
dete Moralpolitik des laizistischen Staates verbunden ist und daf}
auflerdem dies tiber die von Foucault eindringlich analysierte Anwen-
dung der Staatsraison hinausgeht, indem hier nicht mehr nur die ,,mo-
ralische Qualitdt des Lebens der Biirger™ auf der Tagesordnung steht,
sondern dariiber hinaus die ,rechte” Lehre, d.h. die ,,Rechtleitung®,
den Biirgern staatlich beigebracht wird.

Die zusitzlich dem Amt zugeschlagene Aufgabe steht nun in ei-
nem Zusammenhang, in dem denn auch alsbald die organisatorische
Lage der Diyanet aufgebessert wird (z.B. gesicherter Status des Per-
sonals). Gleichwohl bleiben diese Verdanderungen innerhalb des laizi-
stischen Rahmens der Republik, auch wenn dieser erheblich ,,groBzii-
giger" interpretiert wird als je zuvor. Der funktionale Zugriff des Staa-

67

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

tes auf die Religion bleibt somit trotz der weitreichenden materialen
Erweiterungen paradigmatisch.

Infolge der Verschiebungen an politischen Kréfteverhiltnissen, die
sich vor allem ab Mitte der 80er mit dem Erstarken des Islamismus
ereignet hatten, wurde selbst die Beschrinkung auf drei Bereiche in
Frage gestellt, da darin immer noch der ,,wahre Islam nicht zu seiner
Entfaltung finde. Der sich jetzt offensiver zu Wort meldende Islamis-
mus, welcher in der (inzwischen verbotenen) Refah-Partei ihr parla-
mentarisches Sprachrohr gefunden hat, verlangt nun einen vierten As-
pekt bei der Bestimmung der islamischen Religiositit: Muamelat (,,zi-
vilrechtliche®, vertragliche Beziehungen), die, im Falle ihrer Ein-
beziehung, den ganzen Apparat der Jurisprudenz (fikih) in Gang set-
zen wiirde. Dort wird dann nun auch mit einem weiteren Aspekt der
islamischen Religiositéit, ukubat (Bestrafung) aufgewartet. In den
Haushaltsdebatten brachte das der Sprecher der Refah-Fraktion zum
Ausdruck:

,»Gleich kommen wir zur Sache: Die islamische Religion besteht nicht nur
aus Glauben, Ritus und Ethik/Moral. Es hitte der Umfang breiter gezogen,
der Diyanet die Aufgabe gegeben werden sollen, iiber alle Aspekte des Is-
lam, der die Totalitit des Lebens umfafit, Aufklirung zu betreiben. Hier
besteht ein Mangel. Wenn das so wére (die Totalitdt des Islam beriicksich-
tigt worden wére, L.T.), kdnnte nicht jeder beliebige iiber diese erhabene
Religion schwatzen und koénnten auch diejenigen, die keinen Schimmer
Ahnung von Islam haben, ihre Besserwisserei nicht betreiben.” (Ebd.)
(TBMM-Bulleten 1997: 392; Hervorhebung L.T.)

So eignet den hier gemeinten Sachgebieten der in der Jurisprudenz
vorgesehenen praktischen Regelungen (muamelat und ukubat), anders
als den drei anderen Aufgabenbereichen, zumindest implizit, ein hoch
konflikthafter Status in der tiirkischen staatlichen Praxis. Uberhaupt
bildete z. B. muamelat einen prominenten Streitpunkt fiir den islami-
schen Modernismus des 20. Jh., von dem aus eine den modernen Zei-
ten zutrigliche Interpretation des Islam entfaltet werden sollte. Fiir
Muhammad Abduh (gest. 1905) und Rashid Rida (gest. 1935) hatten
nur die allgemeinen Prinzipien der muamelat ihren Ursprung in der
Offenbarung (vgl. Bernand 1987). Im selben Geist bemiihten sich spa-
ter auch Igbal (gest. 1938), Ali Abd al-Razik (gest. 1965) und Al-
Aschmawi um die Trennung zwischen fiir immer giiltigen Prinzipien
(z.B. ibadet) und historisch bedingten, praktischen Bestimmungen des
Islam (muamelat). Einer der aktuellsten Vertreter dieses islamischen
Modernismus in der Tiirkei, Yasar Nuri Oztiirk (u.a. 1995, Teil II;
1997: 46-98), wandelt auf dem Pfad des selben Geistes, wenn er, {ibri-
gens bei expliziter Berufung auf die Tradition von Abduh und Igbal,
den Islam vor der islamistischen Einspannung in die Politik zu wahren

68

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

sucht und die Riickkehr zum ,,Islam im Koran“ in der Befreiung von
den (traditionsbedingten) Bestimmungen der Jurisprudenz als solcher
propagiert. Dabei hatte die Ubernahme westlicher Gesetze nach den
Tanzimat-Reformen praktisch und der explizite Laizismus der Repu-
blik das Problem der muamelat zndem auch prinzipiell behoben.

Nun stellt sich hier die Frage, wie neutral denn diese von uns so
genannte ,,formale” Bestimmung der 6ffentlich zuldssiger Religiositét
tatsdchlich ist. LaBt denn die staatliche Beschrankung religiéser Sach-
gebiete tatsdchlich so, wie der laizistische Diskurs es konzipierte, den
,urspriinglichen®, durch politischen Miflbrauch nicht verdorbenen Is-
lam hervortreten? Aus diskurstheoretischer Sicht ist hierzu zu konsta-
tieren, daf3 jede Definition, auch und gerade eine solche, die sich mog-
lichst auf die &uBerliche Bestimmung der Sachgebiete beschrinken
will, notwendigerweise ein bestimmtes Verstdndnis der Religion pré-
feriert, wihrend sie andere Konzeptionen der Religion als unwahr (od.
miBbriuchlich) ausschlieBt. Uber die theoretischen wie politischen
Implikationen dieser These mufl man griindlich nachdenken. Man
muf das vor allem in solchen Zeiten tun, wo im Namen der postmo-
dern inspirierten populdren Forderung nach der Anerkennung des An-
deren einem sich als unparteiisch gerierenden Liberalismus vorgewor-
fen wird, er wiirde mit seiner scheinbaren Neutralitét ihre kulturellen
Wurzeln verdecken und den Anderen so raffiniert letztlich doch ihrer
Herrschaft unterwerfen. Tatsdchlich begegnen sich aber die Kulturen
(im Grunde genommen: die im Namen von Kulturen Sprechenden) nie
in irgendeiner reinen Form, sondern immer schon in einer spezifischen
diskursiven Ausgestaltung. Jede diskursive Position ist aber darauf
angelegt, eine bestimmte Bedeutung zu fixieren, was ihre unvermeid-
lich die anderen Definitionen partiell oder total ausschlieBende Praxis
ausmacht. Es gibt also jenseits dieser eingreifenden, mitkonstituieren-
den Definitionen keinen reinen, m.a.W. auBlerdiskursiven, authenti-
schen Islam, den wir so herausschilen konnten, wie er jenseits aller
diskursiven Konstruktionen in Wirklichkeit existierte. Auch die kon-
servative Kritik bzw. die islamistische Ablehnung der staatlichen Fest-
legung der innerhalb des Staatsapparates zuldssigen Religion ist
nichts anderes als eine andere, ebenfalls spezifische Ausformung des
Islamversténdnisses.

Das Problem besteht also nicht darin, da3 auch die sogenannte
neutrale Bestimmung letztlich eine bestimmte Konzeptualisierung mit
transportiert. Die tlirkische Praxis der Laizitdt geriet vielmehr dadurch
in eine grundsdtzliche Schwierigkeit, dafl zwecks der Verwaltung der
Religion einem méichtigen Apparat in der staatlichen Organisation
Platz eingerdaumt wurde. Damit ist nicht notwendigerweise gesagt, daf3
die staatliche Verwaltung der Religion auf alle Félle aufgegeben wer-
den miifite. Denn unterhalb der verwalteten Religion wartet nicht der

69

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Freigeist der religiosen Ordensgemeinschaften oder islamistischen In-
tellektuellen auf, welche neuerdings sogar als wesentliche Bestand-
teile der Civil Society von Toleranzhdndlern auf dem politischen
Markt feilgeboten werden (dazu vgl. die Kapitel I1.5. u. 6 dieses Bu-
ches). Die Ordnungsinteressen eines sdkularen Staates haben nun
einmal, und das nicht nur mit einer muslimischen Bevdlkerung, vie-
lerorts dazu gefiihrt, Strukturen fiir das Verhiltnis des Staates zur Re-
ligion zu schaffen, die der Befriedigung religioser Bediirfnisse seiner
Biirger dienen sollen. Allein das Problem besteht hierbei darin, daf3
der zur Verwaltung der Religion geschaffene Apparat, jedenfalls wenn
er so machtig ist wie die tiirkische Diyanet (vgl. unten im Unterkapitel
1.4.2.3, Verwaltung der Gebetsanstalten), gleichzeitig die Bedingun-
gen bereitstellt, die eine zentral gesteuerte religiose Durchdringung
der Gesellschaft ermoglichen. Tatsdchlich taucht die Rede von der
»lotalitdt des Islam“, von der systematischen Einheit unterschiedli-
cher Sachgebiete der Religiositit durch die Existenz eines Staatsappa-
rates immer Ofter auf, der mit der dazu befahigenden Infrastruktur in
alle Lebensbereiche eingreift und (auch fiir die Religion) standardisie-
rend wirkt. Die Totalitit der politischen Rationalitit 146t also Bedin-
gungen hervortreten, unter denen auch der Islam als Totalitét gedacht
und zur 6ffentlichen Norm der politischen Ordnung gemacht werden
kann (zum Islam als dffentliche bzw. Metanorm vgl. Salvatore 1998).
Solange nun die Verwaltung der Religion in einer religiosen Kul-
tur stattfindet, in der sich das gottliche und das profane Gesetz ausein-
ander entwickelt haben, so dall das erste das zweite freigegeben hat
(oder auch dessen Geltungsbereich anerkennt); solange sich die
Staatsraison konsequent der materialen Bestimmung der Religion ent-
halt**; und nicht zuletzt solange sie von einer politischen Kultur getra-
gen wird, in der die Sakularitit verwurzelt ist, solange wird man dann
nicht von einem spannungsgeladenen Problem sprechen miissen. Al-
lerdings treffen diese Bedingungen kaum oder nur teilweise auf die
tiirkischen Verhéltnisse zu. Die Diyanet geht ihren auf einen Verfas-
sungsauftrag zuriickgehenden, gesetzlich bestimmten Aufgaben sehr
wohl im Sinne der Verbreitung partikularer Inhalte nach. Noch inter-

34 Arkoun formuliert in seinem Vergleich zwischen dem franzdsischen
Vorbild der tiirkischen Laizitdt diesen Unterschied folgendermalen:
,Der partikulare Fall der Laizitét in Frankreich scheint, als Atatiirk die
Religionsausiibung unter staatliche Kontrolle stellen wollte, in der Tiir-
kei nachgeahmt worden zu sein. Das franzdsische Innenministerium ist
gleichzeitig Ministerium fiir Andachtsiibungen. Kultische Handlungen
werden in ihrer 6ffentlichen Ausiibung kontrolliert, jedoch in religioser
Hinsicht nicht verwaltet. (1995b: 21) Arkoun meint hiermit aber auch,
daB die tiirkische Praxis iiber das franzdsische Vorbild hinausgeht, daf3
also die Verwaltung hier auch in religidser Hinsicht stattfindet.

70

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

essanter wird es, wenn man vor die Augen fiihrt, da8 dies auch in der
rechtlichen Konzeption inzwischen so angelegt ist.

4. 2. 2 Gesellschaftspolitischer Auftrag des Amtes

Der gesellschafispolitische Auftrag, der eigentlich nicht von Anfang
an zu den Aufgaben des Amtes gehorte und erst mit dem Gesetz von
1965 eingefiihrt wurde, ist, ganz allgemein ausgedriickt, religiose
Aufklarung. Mit ihm wurde ein weiterer Meilenstein auf dem Weg
dahin gelegt, die Staatsraison von der formalen Bestimmung in die
materiale hin auszuweiten. Auch wenn im Begriff Aufkldrung seine
europdische Herkunft noch mitklingt, wiare man richtig beraten, ihn
mit Vorsicht in dieser Richtung zu interpretieren. Es haften namlich
dem Begriff mitunter ganz andere Selbstverstandlichkeiten als die aus
der europdischen Aufkldrung bekannten. Im Kontext der Diyanet
vermischen sich ndmlich die Ideen aus der populdren Aufklérungstra-
dition, die in dieser Form hauptséchlich von der Sozialdemokratie und
teils auch von der konservativen biirgerlichen Mitte getragen wird,
und dem vormodernen, religiosen Wissenschaftsverstandnis derart,
daB schluBendlich die religiosen Konnotationen im Verstindnis der
Aufklarung stirker nachhallen. Nach dem Aufklarungsverstdndnis der
Ersteren soll das Amt einen wissenschaftlich aufgekldrten Islam
verbreiten, der sich selbstredend am Prinzip der Laizitét zu orientieren
hat. Die wissenschaftlich gelduterte Religion fiihrt demnach automa-
tisch dazu, den wahren Kern des Islam von den ,,miflbrauchlichen*
Zusitzen zu bereinigen. Die tiirkische Modernisierung enthielt eigent-
lich schon von Anbeginn den Impetus der ,.heilsspendenden* Wissen-
schaft. Zugleich wurde aber Islam, trotz einer durchaus vorhandenen
Religionskritik, selten vollig aufgegeben, statt dessen erhoffte man
sich durch diesen wissenschaftlich aufgeklérten Islam die Bestétigung
der Zivilisationsziele.”

Auf der anderen Seite konnte die Orthodoxie, bzw. auch die reli-
gids artikulierte Opposition, bereitwillig das Idiom vom wissenschaft-

35 Eine exklusiv auf Wissenschaftlichkeit begriindete, religiose Aufkla-
rung wiirde natiirlich der Aufklarung im Kantischen Sinne widerspre-
chen. Kant wollte, im Gegensatz zu tiirkischen Laizisten und aber auch
einer traditionsreichen europdischen Interpretation der Aufkldrung,
keineswegs die Religion unter die Herrschaft der Wissenschaft stellen,
sondern gerade durch das Aufzeigen der Grenzen der Wissenschaft fiir
den Glauben Platz schaffen (so z. B. im Vorwort zur Kritik der reinen
Vernunft). Fiir die systematische Ausarbeitung einer solchen Kant-In-
terpretation vgl. Bielefeldt 2001. Die vorliegende Dissertationsarbeit
mochte einer szientistisch verengten Aufklarung keine Folge leisten.

71

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

lich gelduterten Glauben iibernehmen, wobei hier andere Elemente
wirksam waren. Immer wieder wurde vorgetragen, daf der Islam den
fiir das Christentum typischen Konflikt zwischen Vernunft und Glau-
ben nicht kenne. Die These hatte Konsequenzen in zwei Richtungen:

Zum einen wurde mit ihr eine laizistische Praxis als nicht zum Is-
lam passend génzlich abgelehnt, da sie ja aus einer anderen histori-
schen Erfahrung hervorgegangen sei (zuerst von Said Halim Pasa
1913 [1997]; jiingst wird dies von den islamistischen Intellektuellen
emsig vorgebracht). Wichtig ist allerdings, darauf wird unabléssig in-
sistiert, daf3 sich die Vernunft vom Gesetz leiten lasse. ,,Der Verfalls-
prozef3“, der nach dieser Geschichtsbetrachtung im 18. Jh. einsetzte,
durchlief die Tanzimat- (1839) und Islahat-Dekrete (1856) [Reform-
dekrete, L.T.], die erste Konstitution (1876), die zweite Konstitution
(1908) und gelangte mit der Republik vollends zu einem Gottes Ge-
setze leugnenden Hohepunkt. ,,.Der neue Staat wurde®, so Pamak (ein
Vertreter dieser verfallsgeschichtlichen Bewertung der tiirkischen
Modernisierung), ,,iiber das neue Regime, welches den Westen, die
Kultur und Institutionen, das Rechtssystem des Westens angenom-
men, die Vernunft und den menschlichen Willen vergéttlicht, d.h. sich
auf den Laizismus griindet, mit einer antiislamischen Identitét errich-
tet.” (M. Pamak, in Ulugay 1998: 473)

Zum anderen wurde die Kompatibilitdt beider als so ,,selbstver-
standlich® hingestellt, daf} sich eine besondere Konzeptualisierung des
Laizismus als politisches Prinzip eriibrige, da der Islam bereits eine
Vernunftreligion sei. Indem die Orthodoxie den ,,wahren” Islam mit
Hilfe der ,,Wissenschaft verbreitet, kommt sie, so funktioniert die
Argumentation, ihrem Auftrag der religiosen Aufklirung nach. Dazu
sagt der derzeit amtierende Vorsitzende der Diyanet, Mehmet Nuri
Yilmaz folgendes:

,,Im Koran ist nichts zu finden, was der Technologie widerspricht. Der Ko-
ran steht nicht im Widerstreit mit Wissenschaft und Technik. Im Gegenteil,
der Koran fordert wissenschaftliche Suche, das Lernen. Er erzihlt von Gott,
Mensch und Universum. Unter Universum fallen natiirlich auch sdmtliche
technologische Erfindungen. [...] Laizitdt konnte sich bei uns nicht so recht
bemerkbar machen. Denn unsere Religion rdumt Glaubens- und Gewissens-
freiheit breiten Platz ein. In der osmanischen Zeit gab es keine Laizitit, da-
vor auch nicht. Sie gab es auch in der Zeit des Propheten nicht. Gleichwohl
existierte Religions- und Gewissensfreiheit. Das heif3it, Laizitit gab es als
Wort nicht, dagegen Religions- und Gewissensfreiheit. ,Jeder ist frei in sei-
nem Glauben und Gewissen.‘ Jeder kann seine Religion aus freiem Willen
wihlen. Andersgldubige zu unterdriicken, sie mit Gewalt zu behandeln,
wird von der Religion untersagt. Weder diejenigen, die sich fiir Laizitét
aussprechen, noch die Gegner der Laizitdt wissen recht, was sie ist. Der
Islam hat keine Probleme mit der Laizitdt.” (Tageszeitung Hiirriyet vom 12.
September 1994)

72

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Nun, aus diesen fiir die Diyanet typischen Formulierungen weifl man
nicht so recht, was die Position der Diyanet ist. Wenn sich der Ortho-
doxie keine grundsitzlichen Probleme stellen, die soweit gingen, daf3
ihr Verhéltnis zu den Erscheinungen der Moderne im allgemeinen und
zu einem laizistischen System im besonderen die innere Rationalitét
der Heilslehre dadurch tangierte, dann liegt diese Haltung zunichst
einmal in der bekannten Reaktion der islamischen Orthodoxie auf die
Moderne, die darin besteht, die neuen, politisch durchgesetzten Kon-
zepte zu vereinnahmen, anders ausgedriickt: zu erobern, ohne ihren
Kern systematisch zu durchdringen.” In dieser Hinsicht dhnelt die Or-
thodoxie dem islamischen Modernismus, geht allerdings bei der An-
passung der Religion an die modernen Bedingungen nicht so weit und
ist nicht so entschieden wie dieser. Das wird auch durch die selbstver-
standlich nicht konfliktfreie Zwangsallianz zwischen der laizistischen
Elite und der Orthodoxie gefordert, welche zur Durchsetzung der Lai-
zitdt etwas, wenn auch zwiespiltig, beigetragen hat.”” Nun, nicht eine
genuin islamische Begriindung der Laizitét ist hier symptomatisch,
sondern, daB iiberhaupt keine Begriindungsarbeit geleistet wird. Auf
der anderen Seite konnte die Orthodoxie diese Haltung des Durch-
wurschteln, des In-der-Schwebe-Lassens, ndmlich etwas zu sagen, es
doch nicht ganz genau so zu meinen, deshalb auch innerhalb eines lai-
zistischen Staates erfolgreich praktizieren, weil in den unterschiedli-
chen Schattierungen des politischen Willens ebenfalls die Erwartun-
gen auf eine material gehaltene Aufklarung zirkulierten. Dies héingt
erheblich mit der Rolle zusammen, die die Religion im Rahmen der

36 Die Durchdringung der Begriffe konnte man dann, will man im Rah-
men der Weberschen Begrifflichkeit bleiben, im Gegenzug "beherr-
schen" nennen. Dieser hier zaghaft gehaltene Anklang an die Weber-
sche Begrifflichkeit von Weltbeherrschung (protestantische Ethik) und
Welteroberung (islamische Ethik) ist wert, systematisch diskutiert zu
werden, wenn auch dies hier nicht zu leisten ist.

37 Gleichzeitig gibt es jede Menge von Belegen, die auf eine eindeutig
antilaizistische Haltung des Amtes hindeuten. So z. B. steht in einem
von der Diyanet vertriebenen Kalender auf dem Blatt vom 23/24 Okto-
ber 1979: ,,Um als Muslim zu gelten, mufl man Dschihad betreiben.*
Dort wird dann gefragt, mit welchen materiellen und geistigen Waffen
man gegen die laizistischen Reformen wie SchlieBung der Heiligtiimer,
Abschaffung des islamischen Kalenders etc. gekdmpft habe. Auf dem
Blatt vom 13. Juni 1979 wird gar offenkundig das Kalifat als ein heili-
ges Vermichtnis an die tiirkische Nation gepriesen (Tarhanli 1993: 93).
Angesichts noch weiterer Beispiele dieser Art (ebd.) erhélt nicht nur
die Formulierung der ,religiosen Aufkldrung® ganz andere Dimensio-
nen, sondern auch das ganze Dilemma einer staatlichen Religionspoli-
tik im Dienste der laizistischen Republik wird noch einmal deutlich.

73

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

nationalstaatlichen Ordnung spielen soll. Die von der Orthodoxie an-
gestrebte ,religiose Aufkldrung™ meint im Grunde, der Bevdlkerung
die orthodoxe Lesart beizubringen, und nicht eine Aufkldrung in dem
Sinne, die Grundsétze eines miindigen Umgangs mit religiosen Fragen
zu vermitteln. Letzteres ist ,,selbstverstdndlich® und entspricht auch
den Vorstellungen der Politiker mit einigen Ausnahmen vollkommen,
auch wenn hier die Vorstellungen je nach der politischen Couleur in
Nuancen voneinander abweichen mogen.

Es irritiert so denn auch kaum einen, wenn die ,,religiose Aufkla-
rung” flieBend in die Aufgabe iibergeht, die nationale Identitit und
Einheit sowie den sozialen Frieden zu wahren. Sie kommt nicht nur in
zahlreichen politischen Stellungnahmen vor, sondern ist bereits in die
Bestimmungen des formalen Rechts in Gestalt von Erwartungen mate-
rialer Art eingelassen. Bis zum Griindungsgesetz von 1965 waren die
Aufgaben vornehmlich in technischer Hinsicht bestimmt. Der Artikel
Se des Gesetzes von 1965 beauftragt hingegen das Amt zusitzlich
damit, ,,die Religion betreffende Publikation im Inland wie im Aus-
land beobachten, sie zu bewerten und Grundsitze fiir eine wissen-
schaftliche Auseinandersetzung mit negativen Publikationen auszuar-
beiten* (Diyanet 1987). Die Verschiebung von einer technischen hin
zu einer inhaltlichen Sprache, welche die Neutralitét des laizistischen
Staates mehr und mehr durchdringen wird, artikuliert die Verbindung
der religiosen Aufkldrung mit den nationalen Zielen im Artikel 7.2¢
vollig unverhiillt. Eine Unterabteilung im Amt soll demnach Regelun-
gen treffen, die die ,,Loyalitdt der muslimischen Biirger zu den natio-
nalen Zielen pflegen und den MiBlbrauch der Glaubensdifferenzen
verhindern® sollen [gemeint sind selbstverstindlich lediglich die in-
nerislamischen Differenzen und dies auch aus der sunnitischen Per-
spektive, wie noch zu zeigen ist]. Allein schon in rechtlicher Hinsicht
wird hiermit ersichtlich, dafl die Staatsraison zwar weiterhin als die
entscheidende politische Technik gepflegt wird; sie wird aber immer
mehr von einer, wenn auch von vornherein schwer haltbaren, immer
schon etwas inhaltlich durchsetzten Neutralitdt hin zu einer freimiitig
angestrebten, partikularen Bestimmung der Religionspolitik verscho-
ben. Die innere Verkniipfung der verwalteten Religion mit national-
politischen Zielen deutet einen folgenreichen Wechsel von der aus-
schlieBlich auf Religionskontrolle abgestellten Politik zur aktiven In-
anspruchnahme der Religion an. Auf dem Hintergrund der biirger-
kriegsdhnlichen politischen Entwicklungen in den 70er Jahren wird
der Trendwechsel in der von der Militdrjunta von 1980 in Auftrag ge-
gebenen Verfassung gar festgeschrieben - sowohl ein Niederschlag
des vorangegangenen Prozesses in der Gesetzgebung als auch ein Ka-
talysator fiir eine beschleunigte Fortsetzung desselben.

74

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

,Artikel 136) Das in der allgemeinen Verwaltung aufgefiihrte Amt fiir Re-
ligiose Angelegenheiten erfiillt gemdB den Prinzipien der Laizitdt und un-
abhéngig von sdmtlichen politischen Richtungen und Meinungen bleibend,
sowie die Solidaritdt und den Erhalt der nationalen Einheit als Ziel erach-
tend, ihre im Gesetz ndher zu bestimmenden Aufgaben, die Gesellschaft
tiber die Religion aufzukldren und die Gebetsanstalten zu verwalten.*

Die Verfassung unterstreicht zudem nicht nur die Bedeutung des Am-
tes fiir die Wahrung der nationalen Einheit, die ja vor dem Militér-
putsch tatsichlich bedroht war und deren drohender Zusammenbruch
als historische Erfahrung in die hochste Schrift des Staates eingraviert
wurde. Sie schreibt denn auch im Zuge der institutionellen Aufwer-
tung der Religion den Religionsunterricht in den Schulen als Pflicht-
fach vor (Art. 24); eine auf der hochsten Ebene festgesetzte Regelung,
welche den Machtzuwachs der Diyanet betridchtlich vorangetrieben
haben diirfte. Warum sie zur Starkung der Diyanet dient, konstatiert
Davut Dursun, die Regelung bejahend, die Folgen des staatlichen Ein-
satzes der Religion zutreffend:

»Zwar ist bei dieser Auflage die Religionsbiirokratie nicht unmittelbar die
Ansprechpartnerin, sondern das Kultusministerium. Die Regelung hat aber
sehr wohl zur Zunahme der Anzahl der den mit der Religionsbiirokratie
gleiche Ideale teilenden Lehrern beigetragen, weil man theologischer Bil-
dung fiir diese Lehrer bedarf. Dadurch wurde auch die Verbreitung des reli-
gidsen Denkens gefordert. Es sollte der mittelbare EinfluB3 der Verfassungs-
regelung auf die Entwicklung religids orientierter golitischer Bewegungen
und Ideen angemerkt werden.“ (Dursun 1992: 207)°

Die ausgerechnet von der kemalistischen Militdrjunta geforderte Reli-
gionspolitik mit ihrem rechtlichen Ausfluf3, die, ordnungspolitisch
motiviert, im Islam ein moralisches ,,Gegengift zum Kommunismus
sah, ist somit ein Faktor, der zu Verschiebungen in der politischen
Kultur beigetragen hat.”

38 Man kann sich dann auch den moglichen Bedeutungs-, d.h. Machtzu-
wachs der Religionsbiirokratie unter den Bedingungen des modernen
Zentralstaates vorstellen, falls die Diyanet, wie vor einiger Zeit immer
stirker gefordert wurde, einen autonomen Status erhalten sollte, wobei
ihr zusétzlich auch die direkte Verwaltung der Predigerschulen iibertra-
gen wiirde - dieser ProzeB ist jedoch durch den unmittelbaren Eingriff
der Militdrs am 28. Februar 1998 vorerst gestoppt worden.

39 Die Folgen des erstarkenden Islamismus fiir die verwaltete Religion
diirften sich denn auch im politischen Diskurs bemerkbar machen. Seit
den 90er Jahren konnen die islamistischen Stromungen einen enormen
Zuwachs nachweisen. Dabei greifen die innertiirkischen Faktoren und
die Auswirkungen weltpolitischer Entwicklungen derart ineinander,
daf3 es folglich nahezu unmdglich wird, sie weiterhin als separate Fak-

75

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Die Haushaltsdebatten iiber das der Diyanet zugebilligte Finanz-
volumen aus dem Jahre 1997 z. B. sind sehr geeignet dafiir, die gesell-
schaftspolitisch an die Verwaltung der Religion gekniipften Erwartun-
gen aufzuspiiren. Die parteipolitischen Differenzen scheinen auf der
grundsitzlichen Ebene, auf der die Rolle und der Zweck der Religion
bestimmt werden, eine geringe Rolle zu spielen. Nahezu durchweg bei
fast allen Reden steht der Beitrag der islamischen Religion zur ,,natio-
nalen Einheit und Solidaritdt™ an der vordersten Stelle. Der Sprecher
der Demokratischen Partei der Tiirkei (Demokratik Tiirkiye Partisi,
DTP) aus der biirgerlichen Mitte, Mehmet Korkmaz, formuliert die
Grundsatzerkldrung seiner Partei zur Diyanet in der Haushaltsdebatte
vom 19.12.1997 in diesem Geiste verbleibend folgendermalien.

,»Gemil den Prinzipien der Laizitdt und unabhingig von sdmtlichen politi-
schen Richtungen und Meinungen bleibend, sowie die Solidaritit und den
Erhalt der nationalen Einheit als Ziel erachtend, erfiillt die Diyanet ihre
Aufgaben, die Gesellschaft iiber die Religion aufzukldren und die Gebets-
anstalten zu verwalten, weiterhin gebiihrend. [...] Der gldubige Mensch hat
als Mitglied der Gesellschaft auf der einen Seite Erfordernissen seines
Glaubens zu entsprechen, sich auf der anderen Seite gemifl den Regeln der
Gesellschaft, in der er lebt, zu verhalten. Damit die religiosen Angelegen-
heiten gemdl3 dem religiosen Glauben und den religiésen Prinzipien ver-
richtet, die Religion als ein moralischer Bereich fiir die Gesellschaft er-
moglicht, die Religion vor Fanatismus und Aberglauben geschiitzt, und die
religiosen Dienste durch kompetente und befugte Personen geleistet wer-
den, ist die Bedeutung der Verankerung der Diyanet im Staatsapparat und
Zuweisung von Finanzmitteln fiir ihre Leistungen offenkundig.” (TBMM-
Bulleten 1997: 375)

Der Sprecher der konservativ-liberalen Regierungspartei ANAP, Esat
Biitiin, akzentuiert noch klarer, was alles von der Religion erwartet
bzw. warum u.a. auf sie gesetzt werden soll. Man kann es auch an-
dersherum formulieren: Welche Begriindungen fiir die staatliche Reli-
gionspolitik begiinstigt der politische Diskurs? Nach Biitiin z.B. ge-
hort ,,die Diyanet im Hinblick auf die moralische Unterstiitzung und
die freiwilligen Beitrdge, welche die erste Bedingung fiir die Schaf-

toren zu betrachten. Erwihnt werden sollen hier die Verwicklungen,
die sich zwischen den Auswirkungen der postmodernen Diskurse einer-
seits, welche den laizistischen Fortschrittsideal erheblich abgeschwécht
haben, und der Einbezichung der entwurzelten Schichten in die Politik
andererseits anbahnen, welche durch die gravierenden dkonomischen
Umwdlzungen aus ihren sozialen Zusammenhéngen in die Grofstddte
getrieben wurden. In dieser sozialen und intellektuellen Atmosphére
gelang es dem Islamismus mit seinen unterschiedlichen Spielarten, die
Einwanderer der Grofstiddte anzusprechen (vgl. Seufert 1997b) und
sich als eine offentlich relevante Stimme zu etablieren.

76

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

fung des sozialen Friedens und der Herstellung des offentlichen Le-
bens sind, zu den unverzichtbaren Institutionen.” (a.a.O.: 382)

An die Beteuerung der sozialen und politischen Funktion der Reli-
gion schliefit sich eine von beiden sozialdemokratischen Parteien, Par-
tei der demokratischen Linken (Demokratik Sol Parti, DSP), pro-
blemlos an. Hier wird natiirlich die zusitzliche Ausstattung der Geist-
lichen mit Kenntnissen der modernen Wissenschaft hervorgehoben,
damit die Religion nicht als Aberglaube und als etwas Bedngstigendes
verstanden werde und ihre wahre Identitdt erlange (a.a.0.: 423). Der
Parteifiihrer Biilent Ecevit, mehrmaliger Premier der tiirkischen Repu-
blik, bestitigt die Haltung seiner Partei, die tatsdchlich in erster Linie
von Staats wegen motiviert war. In seiner Stellungnahme spiegelt sich
wohl die der staatlichen Religionspolitik inhérente, vielleicht gar nicht
mehr auflosbare Spannung wider:

,Manche Kreise fordern, die Diyanet abzuschaffen. Theoretisch mogen sie
Recht haben. Die praktische Realitdt entspricht dem aber nicht immer. Wie
die letzten Ereignisse [gemeint sind vermutlich die Ausschreitungen wegen
der Uberfille auf Aleviten] gezeigt haben, wire der Platz nur denjenigen
iiberlassen, die Glaubensmiflbrauch betreiben, gébe es nicht die Diyanet,
die sich ihrer Mission bewuf3t ist.” (in: Ulucay 1998: 259)

Das Problem besteht natiirlich in dieser Schérfe nur fiir die streng lai-
zistische Position, die zwar theoretisch am liebsten auf die Beihilfe
der Geistlichen verzichten wiirde, sich aber praktisch zu einer Religi-
onspolitik auch mit stark inhaltlichen Elementen gezwungen sicht, da
sonst die Religion in die Hande der staatlich nicht zu kontrollierenden,
regimefeindlichen Krifte fallen werde. Solche Bedenken reduzieren
sich andererseits in den Augen der Politiker aus der konservativen
Mitte erheblich. Hier wird die Verkiindung der ,,rechten” Lehre mit
den nationalen Zielen bedenkenlos verkniipft. Die Wahrung des so-
zialen Friedens und der 6ffentlichen Ordnung bedarf auch hier ,,mora-
lischer Unterstiitzung und freiwilligen Beitrags™ seitens der Biirger,
wobei der Diyanet, so z.B. der Sprecher der biirgerlichen ANAP, ein
besonderes Verdienst zukomme. Des weiteren spricht er dem Amt
auch das Verdienst zu, die nationale Einheit mit zu garantieren, deren
Grundlagen im Islam ldgen:

»Zur Vermittlung des Islam, der richtigen Religion, miiite die Diyanet, so
bin ich iiberzeugt, noch groere Aufgaben iibernehmen. [...] Jeder Beitrag,
den wir bei dieser Sache leisten, wird zugleich der nationalen Einheit und
Eintracht der Tiirkei zugute kommen; denn die Quelle unserer nationalen
Einheit und Eintracht entspringt einzig und allein aus unserer erhabenen
Religion und Nation. (TBMM-Bulleten 1997: 383).

Das Amt hat die ihm {iberantwortete Ordnungsaufgabe unmifver-

77

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

standlich wahrgenommen. Die historisch bedingte Brisanz einer mog-
lichen Verbindung zwischen Religion und Politik, die sehr schnell die
Frage nach der Legitimation des Staates (gottlich oder weltlich) nach
sich zieht, hatte die tiirkischen Verfassungsgeber bereits frith zu der
Mafnahme veranlafit, fiir die Beamten des Amtes ein Politikverbot zu
verhidngen, und zwar nicht nur wihrend des Dienstes, sondern auch
auflerhalb der dienstlichen Zeit und Zusammenhénge. Bemerkenswert
ist es, daf} sich das Amt, vor allem dann, wenn es um hohe ,,nationale
Interessen” ging, daran nicht halten muBte; noch erstaunlicher ist ei-
gentlich, dafl dieses Engagement kaum offentlichen Protest auslost.
Der Vorsitzende der Diyanet konnte z.B. nach der Verschleppung des
PKK-Fiihrers Ocalan in die Tiirkei ohne rechtliche Konsequenzen o-
der irgendeine Kritik an seine Muftis die Anweisung geben, ,,in den
Gemeinden iiber Ocalans Untaten zu berichten, damit man daraus
Lehren zieht™ (Hiirriyet vom 19.02.1999). Die an diesem Beispiel be-
zeugte Loyalitdt des sunnitischen Islam gegeniiber dem Herrscher
kommt in einem anderen Statement von ihm noch deutlicher zum
Ausdruck. Der Vorsitzende befindet zwar, daB Ocalan vor der Hin-
richtung auf seinen Wunsch ein Geistlicher zur Verfiigung gestellt
werden solle. Gleichzeitig erklért er aber, daB3 ,,das Totengebet von
jemandem, der sich gegen den Staat auflehnt, nicht abgehalten werden
darf (Zaman 02.06.1999). Anzumerken ist auch, daf} diese Position,
namlich die Weigerung des Totengebets fiir einen Staatsfeind, in der
Tradition der Orthodoxie abgedeckt ist. Auffallend ist nun dabei, daf}
nicht die Glaubensiiberzeugung dafiir, ob die Zeremonie abgehalten
werden darf, ausschlaggebend ist, was ja fiir die Praxis eines Amtes
naheliegen miifite, sondern das Fehlgehen gegeniiber dem Staat. Dank
seiner faktischen Sonderstellung beeilt sich der Vorsitzende der Diya-
net anldBlich der Ausschreitungen des kurdischen Neujahrfestes
(Newruz; tiirk.. Nevruz), das vom Parlament prompt zu einem ur-
spriinglich tiirkischen, nationalen Feiertag erklédrt wurde, die tiirkische
Herkunft des Festes zu unterstreichen, ganz in der Manier eines natio-
nalistischen Politikers (vgl. Hiirriyet, 18. Méarz 1999).

Damit legitimiert das Amt seine Existenz gegeniiber den (beson-
ders in den 90er Jahren) laut gewordenen Stimmen, welche die Ab-
schaffung der Institution fordern, durch unmittelbare Verkniipfung der
dogmatischen Tatigkeit mit der Pflege der politischen Einheit. Fiir den
Vorsitzenden besteht kein Zweifel daran, dall die vom Amt behiitete
Einheit des religiosen Dogmas gleichzeitig einen Garant fiir die Ein-
heit der Nation bildet. (Hiirriyet, 12. September 1994).* Die ruhmrei-

40 Das vom Vorsitzenden dafiir zwecks Abschreckung eingebrachte Bei-
spiel handelt von den Moscheegemeinden tiirkischer Migranten in
Deutschland, die in der Tat - im Unterschied zu den Moscheen in der
Tiirkei - nicht zuletzt aufgrund des deutschen Vereinsrechts um ideolo-

78

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

che Geschichte des Islam lasse sich denn auch nur so erkldren. Denn
die religiose Autoritit sei schon immer innerhalb des Staatsapparates
etabliert gewesen. Diese Aussage trifft M. N. Yilmaz auf dem von der
alevitischen Stiftung CEM in Istanbul am 26/27 Mairz 1996 veran-
stalteten internationalen Symposium zur Restrukturierung der religio-
sen Dienste. Das Symposium ist historisch gesehen bereits ein Novum
(vgl. Ulugay 1998: 278).*' Selbst diejenigen (gemeint sind u.a. Alevi-
ten), die dariiber klagen, von den auf den sunnitischen Islam zuge-
schnittenen Diensten der Diyanet nicht zu profitieren, zégen, so Yil-
maz, unbemerkt Nutzen aus der Existenz der Diyanet: Die Dienstlei-
stungen der Diyanet richten sich demnach an alle. Und zwar ganz
gleich, so fahrt Yilmaz fort, ,,ob sie davon profitieren oder nicht, das
ist eine andere Frage. Dennoch profitieren davon doch alle, wenn auch
unbemerkt. Herrscht in einem Land Aufrichtigkeit, ehrlicher Handel,
Liebe und Respekt, Religion spielt dabei eine Rolle. Es sind unsere
Geistlichen, die dafiir sorgen® (in: Ulucay 1998: 214).

In der Person des Vorsitzenden prisentiert sich das Amt zu Recht
seiner Macht bewuf3t. Er weil} natiirlich, daf} er dabei nicht nur auf die
Unterstiitzung durch die Politiker zdhlen muf3. Ein Urteil des Verfas-
sungsgerichts hatte schon friih die ,.historisch und gesellschaftlich be-
dingte Notwendigkeit® religioser Dienste durch den laizistischen Staat
unterstrichen - und das bringen die Amtsvertreter stets in Anschlag.
Das oberste Gericht hatte 1972 die Klage der Partei der Eintracht
(Birlik Partisi), die lautete, daf die Ausiibung religiéser Dienste durch

gische Ziele herum, quasi als ,,Sekten”, organisiert sind. Der Vorsit-
zende der Diyanet erzihlt: ,,Ich habe es mit meinen eigenen Augen ge-
sehen. In einer Stadt in Deutschland haben sie einen Raum mit Ziegel-
steinen getrennt; auf der einen Seite betet eine Gemeinde, auf der ande-
ren Seite eine andere. Obwohl sie alle tiirkischen Staatsbiirger sind, ge-
hen sie nicht in die Moschee, in die Gebetsrdume der anderen. Mo-
scheen sind solchermaflen gespalten. Die Muslime sind gespalten. Wir
wollen nicht, da} die Tiirkei in die gleiche Situation hinein rutscht.
Sonst nimmt die Glaubenseintracht Schaden dadurch, unsere religiose
und nationale Einheit 16st sich auf. Religion wiirde dann fiir bestimmte
Interessen instrumentalisiert. In der Tiirkei wiirde Chaos herrschen.*
(Hiirriyet, 12.09.1994)

41 So weitgehend auch die Technik der Staatsraison von einer
bekenntnisorientierten Religionspolitik korrumpiert worden sein mag,
funktioniert sie doch weiterhin und ein solches Symposium ist ein Be-
leg dafiir, weil die Diyanet, die Vertreterin des sunnitischen Islam,
nicht mehr gemél ihrer Tradition die alevitische Heterodoxie zu ver-
teufeln wagt, sondern die legitime Existenz der Aleviten 6ffentlich ein-
gesteht, wenn sie auch dabei gleichzeitig nicht anders kann als die An-
erkennung ausschlieflich partikularistisch zu formulieren. Das funk-
tioniert nur dadurch, daB3 die alevitische Besonderheit stillschweigend
iibergangen wird. 79

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

den Staat dem Prinzip der Laizitdt widerspreche, mit folgender Be-
griindung abgelehnt:

»Das Amt fiir religiose Angelegenheiten ist keine religiose Organisation. Es
ist nach dem Artikel 154 der Verfassung als eine innerhalb der allgemeinen
Verwaltung aufgefiihrte administrative Organisation und das Personal die-
ser Organisation hat [...] den Beamtenstatus. Da dieser Umstand auf eine
Verfassungsbestimmung zuriickgeht, kann von einem Versto3 gegen den
Artikel 117 der Verfassung keine Rede sein.

Zweifellos ist die Tatsache, dal das Amt fiir religiése Angelegenheiten in
der Verfassung aufgefiihrt wird und sein Personal als Beamte gilt, Ergebnis
verschiedener historischer Griinde, Realitdt und landesspezifischer Um-
stdande sowie Notwendigkeiten.

[...] Demnach 148t sich die Auffithrung des Amtes fiir religiose Angelegen-
heiten in der Verfassung auf folgende Notwendigkeit und Griinde zuriick-
fiihren: staatliche Religionskontrolle ausiiben; in religiosen Angelegenhei-
ten titiges Personal ausbilden; dem religiésen Fanatismus vorbeugen; dafiir
sorgen, daB Religion zu einer geistigen Disziplin wird und somit die tiirki-
sche Nation an den Stand der modernen Zivilisation gelangt; auflerdem Per-
sonal, Gotteshduser und andere religiosen Bediirfnisse in unserem mehr-
heitlich von den Muslimen bewohnten Land befriedigen und fiir ihre Pflege
sorgen. [...]

Aus diesen Griinden bedeutet die staatliche Hilfe in diesen Bereichen und
der Beamtenstatus des Personals des Amtes fiir religiose Angelegenheiten
keineswegs, daB der Staat Religionsangelegenheiten praktiziert, sondern
dall man eine angemessene Losung aus den landesspezifischen Umstdnden
hervorgegangenen Bediirfnisses findet.” (Hervorhebung L.T.)

Das Verfassungsgericht ist ohne Zweifel gewillt, den Aspekt der ,,lan-
desspezifischen Griinde* lediglich auf die fechnische Durchfiithrung
bestimmter Dienstleistungen zu beschrinken. Tatséchlich unterminiert
denn auch eine solche Regelung nicht notwendigerweise sogleich das
sikulare Recht. Gleichwohl mufl man bedenken, daf sich die religidse
Aufklarung, von deren Ausiibung ja das Gericht ausgeht, auf alle Fille
den gesetzlich vorgezeichneten, und vom Gericht dementsprechend
angenommenen Rahmen sprengt, ja eigentlich vollig anderes bedeutet.
Und man muB} es sich klar machen, dal3 dies keine zufillige, oder ak-
zidentielle Erscheinung, sondern wesentlicher Bestandteil der Praxis
der Orthodoxie ist.

Sicher betreibt die Orthodoxie den Islam nicht notwendigerweise
als Ideologie eines alternativen Gesellschaftsmodells. Sie wird jedoch
andererseits aufgrund der auf sie gesetzten Erwartungen geradezu
durch politische Ideen und materielle Ausstattung dazu ermuntert, den
gesellschaftlichen Halt auf religiosen Grundlagen zu festigen und da-
bei auch fiir die Legitimationsaufgaben aufzukommen. Von dort aus
ist folglich der Weg hin zu einer expliziten religidsen Ordnungsideo-

80

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

logie nicht mehr weit. Die Relevanz der Sache wird besonders deut-
lich, wenn man sich das Ausmal} der gigantischen Organisation vor
die Augen fiihrt. Somit mochte ich auf den dritten Aspekt der staatli-
chen Kooptation der Religion iiberleiten: Verwaltung der Gebetsan-
stalten. Unter diesem Aspekt wird man ebenfalls sowohl die struktu-
rell angelegten als auch politisch bedingten Verflechtungen hervorhe-
ben miissen. Das heiBt auch, dal wir noch einmal, jedoch unter einem
anderen Aspekt, an die Probleme herangehen, die sich aus der dop-
pelten Lage des Amtes ergeben: ein religidses Amt mit materialen
Aufgaben, dessen Tétigkeit verfassungsrechtlich iiber die technische
Dienstleistung nicht hinausgehen darf und zugleich politisch zur Stér-
kung des Staates dienen soll, indem es die Gesellschaft ethisch-mora-
lisch impragnieren soll.

4.2.3 Verwaltung der Gebetsanstalten

Die Diyanet hat sich im Laufe ihrer Geschichte zu einer weit ver-
zweigten Organisation entwickelt, die vom staatlichen Haushalt einen
ansehnlichen Beitrag zur Erledigung ihrer Aufgaben bezieht. Die ta-
bellarische Darstellung (Tabelle 1, S. 82) bestitigt das. Die den Anteil
einiger Ministerien {ibertreffende Summe, die der Religionsbiirokratie
aus dem Haushalt zugewiesen wird, kann man als einen aufschluBrei-
chen Indikator fiir die Bedeutung verstehen, die dem Amt innerhalb
des politischen Systems beigemessen wird.

Die Zahl des zugewiesenen Personals, die im Jahre 1994 schon auf
ca. 88.544 anwuchs (Ulucay 1998: 385), unterstreicht die Relevanz,
aber auch, wie spéter zu zeigen ist, die Brisanz der Verwaltung der
Religion. In Tabelle 2 (S. 82) wird ein Uberblick iiber den zahlenmi-
Bigen Verlauf der Personalentwicklung der Diyanet gegeben. Die Zahl
des Personals stieg auch nach 1980 kontinuierlich an. Sie belief sich
im Jahre 1987, zusammen mit dem Auslandspersonal, auf 78.832
(Diyanet 1987: 53). Als das Amt ins Leben gerufen wurde, hatte die
Republik die dem Seyhiilislam, dem Vorgénger der Diyanet aus der
spatosmanischen Epoche, zugestandenen Befugnisse weitgehend ge-
stutzt. Eigene Schulen, Gerichte, Ordensgemeinschaften und Stiftun-
gen (eine essentielle Institution in der osmanischen Ordnung) wurden
dem Machtbereich der Diyanet entzogen. Die Verwaltung des Mo-
scheepersonals (sowohl zahlenmiBig die stirkste als auch wegen der
Bevdlkerungsnidhe der Angestellten eine sehr wichtige Gruppe) wurde
zudem dem Direktorium des Stiftungswesen libergeben (Gesetzénde-
rung vom 4. Januar 1932). AuBBerdem beschloB die Regierung am 25.
Dezember 1932 einen ErlaB3, mit dem Kriterien dafiir eingefiihrt wur-
den, was als Moschee gelten durfte. Samtliche Moscheen und Bethau-

81

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Tabelle 1: Haushaltsgesetz fiir das Finanzjahr 1998

Posten Summe (in Million TL)
Verteidigungsministerium 1.390.263.200
Kultusministerium 1.243.108.000
Gesundheitsministerium 390.961.701
Polizeiprasidium 338.693.250
Gendarmerie 226.239.800
Justizministerium 121.833.944
Ministerprésidium 112.777.621
Amt fiir Religiose Angelegenheiten 96.646.050
Innenministerium 84.463.700
Ministerium fiir Landwirtschaft 84.427.603
Ministerium fiir Bau- und 6ffentliche Arbeiten 60.998.006
Parlament 51.722.296
Kulturministerium 47.301.500
Verkehrsministerium 31.495.000
Industrie- und Handelsministerium 22.741.405
Forstministerium 21.975.000
Ministerium fiir Arbeit und Sozialversicherung 15.708.000
Ministerium fiir Energie 17.584.000
Tourismusministerium 14.046.500
Umweltministerium 8.770.8250
Gesamt 14.789.000.000
Quelle: Ulugay 1998: 273 (Gesetzbulletin am 27.12.1997/23213).
Tabelle 2: Personalentwicklung
Jahr Religidse Dienste Sonstiges Gesamt
1927 1343 5829 7172
1940 948 154 1102
1950 1158 4681 5839
1960 2954 10881 13835
1970 28557 2592 31149
1980 49820 3458 53278

Quelle: Diyanet 1987: 46-52

82

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57,

- @



https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

ser in der Tiirkei wurden anschlieend gezéhlt, und diejenigen, die die
Kriterien nicht erfiillten, wurden geschlossen. Damit erklért sich denn
auch der in der Tabelle ersichtliche rapide Riickgang der Personalzahl
zwischen 1927 und 1940. Dies war ein bedeutsamer Akt in der tiirki-
schen Geschichte der staatlichen Einbindung der Religion, der spéter
von der konservativen wie auch islamistischen Seite so interpretiert
wurde, daB jetzt auch noch die Moscheen dichtgemacht worden seien.
Allerdings erfuhr das Amtpersonal nach der Einfiihrung des Mehrpar-
teiensystems (1946) eine gewisse Aufwertung, die schon von der ehe-
dem alleine als rechtmifBig geltenden Einheitspartei in ihren letzten
Regierungsjahren (1947), offenkundig aufgrund der politischen Kon-
kurrenz um die Wiahlergunst, vorgenommen wurde. Die alte Regie-
rung wies am 23 Mérz 1950 kurz vor den Wahlen, die sie {ibrigens mit
immensen Stimmeinbussen verlor, mit einem Gesetz das Moscheeper-
sonal wieder der Diyanet zu, und zwar jetzt zusétzlich mit Gehalt ver-
sorgt (vgl. Diyanet 1987: 65). Dadurch erlangte die Diyanet ihre Be-
volkerungsndhe wieder (vgl. Tabelle 2). Seit den 50er Jahren findet
infolge der Einfithrung der Mehrparteiensystems ein nahezu kontinu-
ierlicher Anstieg des Personals statt.

Nach den Angaben der Diyanet zéhlte die Tiirkei im Jahre 1995
insgesamt ca. 70.000 Moscheen (davon 18.000 in Provinzstddten, ca.
5.000 in Kreisstddten und ca. 47.000 in Dorfern), die, mit Ausnahme
von etwa 8.000, allesamt dem Amt fiir Religiose Angelegenheiten un-
terstehen (Ulugay 1998: 377). Die Brisanz, die der Religionspolitik
des laizistischen Staats innewohnt, wird angesichts des das ganze
Land durchziehenden Netzes der Diyanet in Bezug auf die Kontrolle
der Moscheen noch einmal deutlich. Weder der Staat als Institution
mit seiner laizistischen Grundorientierung noch die politischen Krifte,
die eine inhaltliche, bekenntnisorientierte Religionspolitik betreiben,
wollen von der geballten Macht des Apparates absehen. Wiirde der
Staat dieses Instrument aus der Hand geben, mit dem er entweder be-
stimmte Botschaften i{iber die Moscheen an die Bevolkerung heran-
bringen will oder lediglich in kontrolltechnischer Hinsicht den Bereich
der praktischen Religionsausiibung absteckt und somit den regime-
feindlichen Kriften die Entfaltungsbasis entziehen will, dann wiirde
die aus staatlicher Sicht ,,unkontrollierte* Religion hineinstromen. Das
wire auBerdem auch fiir die Orthodoxie nicht akzeptabel. Denn dafiir,
daB sie ihrem Griindungszweck entspricht, eine zumindest offensicht-
lich subversive Politik aus den Moscheen fernzuhalten, wird sie mit
dem Monopol offentlicher Religion belohnt. Sie bringt deshalb auch
immer wieder selbstbewuf3t ihre Funktion in Anschlag, die darin be-
stehe, den innerislamischen Spaltungen vorzubeugen, die gleichzeitig
sowohl der Nation als auch der Religion drohten - ja, es gehe im
Grunde um ein und dieselbe Gefahr. Der Vorsitzende des Amtes ant-

83

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

wortete auf die in der Offentlichkeit verbreitete Kritik, in den Mo-
scheen fanden politische Aktivitéten statt, wie folgt:

,Was den Sachverhalt, Politik in den Moscheen zu betreiben, betrifft: Nie-
mand darf sich anmaflen, die Weltanschauung des Islam abzulehnen. [...]
Wir besitzen einen Glauben, der die Religion nicht zwischen Diesseits und
Jenseits trennt. Der Islam hat Politik und wird sie haben. Wir versuchen
aber, klarzumachen, daf3 es nicht richtig ist, den Islam als Mittel der Tages-
politik zu benutzen. Wir wehren uns dagegen, das Wort ,siyaset* [Politik] in
einen parteipolitischen Rahmen zu setzen. Wir zweifeln nicht im geringsten
daran, daf} jeder verniinftige Mensch, der sich fiir die islamische Briider-
lichkeit ausspricht, unsere Sorge teilt. Unsere Moscheen sind unsere Einheit
und Eintracht symbolisierende Orte, in denen unsere Menschen, welcher
Anschauung und welcher Gruppe auch immer, Schulter an Schulter in der
Reihe beten. In diesen gesegneten Plitzen die Ideen bestimmter politischer
Parteien zu gestatten und andere Menschen auszuschlie3en, ist nicht zu ak-
zeptieren. Wir miissen uns immer wieder der tiefen Bedeutung dessen ver-
gewissern, dall man in Einheit und Eintracht betet. Der Grund fiir unser Po-
litikverbot in Moscheen liegt darin, Muslime einheitlich und zusammen zu
halten, die doch jeder auch noch versucht, zu spalten, auseinanderzubrin-
gen.” (in: Ulugay 1998: 379f)

Moscheen sind wahrscheinlich seit jeher hochst sensible Orte. Nach-
dem der Islamismus ab Mitte der 80er, insbesondere verstirkt in den
90er Jahren die politische Biihne betreten hatte, kamen die Moscheen
erst recht als begehrte Objekte in Frage.*” Es ist dabei selbst der Diya-
net bzw. ihren Angestellten immer wieder vorgeworfen worden, in
den Moscheen regimefeindliche Propaganda zu betreiben. Ein Bei-
spiel unter vielen anderen, so behauptete beispielsweise der Verein des
kemalistischen Denkens am 10.03.1993, daB ,,in den Moscheen Feind-
seligkeit gegen Atatiirk geschiirt werde* (Ulucay 1998: 378). Ange-
sichts des bei allem formellen Bekenntnis zum laizistischen Staat
letztlich doch gespaltenen Verhéltnisses der Diyanet sind solche Ten-
denzen sicherlich zu erwarten. Andererseits ist es genau so gut denk-
bar, daf die Diyanet nicht die volle Kontrolle iiber die weit verzweigte
Organisation ausiiben kann. Denn die Ordensgemeinschaften, die,
mittlerweile mit Wirtschaftsunternehmen und eigenen Massenmedien
ausgestattet, {iber enorme finanzielle und personelle Mitteln verfiigen,
operieren ebenfalls in den Moscheen. Teilweise weigern sie sich sogar
offen, ihre Moschee der Kontrolle durch die Diyanet zu unterstellen.
Aus den Kreisen der Diyanet wird hin und wieder verlautbart, daf3 die
Kontrollaufgabe bei etwa 8400 Moscheen nicht vollstindig erfiillt

42 Nach den Beschliissen des Ministerrats, die, wie gleich unten noch zu
zeigen ist, auf den Druck der Militérs zurlickgehen, wurden spéter jeg-
liche Demonstrationen und Kundgebungen im Umkreis von 100 Me-
tern der Moscheen untersagt (Hiirriyet 24. Mérz 1998).

84

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

werden konne (Ulucay 1998: 96). Ob nun die laizismuskritische Ta-
tigkeit selbst von den Beamten der Diyanet betrieben wird, ob sich
Teile des Personals wider die Anweisungen aus der Zentrale regime-
feindlich betdtigen oder auch ob sich bereits eine Anzahl von Mo-
scheen tiberhaupt der Kontrolle der Diyanet entzieht, dies alles zeugt
von einer zunehmenden Politisierung der Moscheen in der zweiten
Halfte der 90er Jahre. Unter diesen Bedingungen sah sich ein anderes
Machtzentrum im Staate berufen, in den Prozel} einzugreifen. Gemeint
ist die Armee, der ja Atatlirk neben der Religionsbiirokratie schon in
der Griindung der Republik die Mdglichkeit nehmen wollte, sich aktiv
in das politische Geschehen einzubringen.

Mit den Militdrs kommt nun eine weitere Dimension der staatli-
chen Verwaltung der Religion ins Spiel, die darin besteht, daB3 sich
zumindest Teile des Staates nicht ganz auf das demokratische ,,Spiel*
verlassen wollen, da gerade dadurch die politische Bedeutung der Re-
ligion nicht selten enorm wuchs und u.U. eine Gefahr fiir die Republik
selbst sein konnte. Die Militdrs hatten die islamistische Entwicklung
iiber Jahre hinweg mit Besorgnis und Sorgfalt beobachtet. Anders als
zuvor, als sie bereits mehrere Male (1960, 1971 und 1982) mit Pan-
zern das politische Geschift libernahmen, haben sie allerdings diesmal
nicht geputscht (28. Februar 1997). Oder, wie man es in der tiirkischen
Literatur bezeichnete - auch etwas wegen des modischen Geschmacks
des Begriffs -, sie haben den ersten ,,postmodernen Putsch* ins Werk
gesetzt. Innerhalb des Generalstabs wurde ein Arbeitskreis eingerich-
tet, mit Namen Bati Calisma Gurubu (Arbeitskreis West), um wohl
auch die Richtung der Republik gen Westen noch einmal zu un-
terstreichen. Diese Gruppe sollte nun alle als islamistisch zu bezeich-
nenden Aktivititen, Organisationen, Unternechmen, Medien Politiker
dokumentieren, publik machen und die Offentlichkeit gegen sie sensi-
bilisieren. Nachdem die Militdrs mit ihren Befunden einen iiberaus
wirksamen Gffentlichen Diskurs in Gang gesetzt haben, sind sie so-
dann dazu iibergegangen, auch auf die Politik Druck auszuiiben. In-
folge dessen kamen die sogenannten Beschliisse des Nationalen Si-
cherheitskomitees vom 28. Februar 1997 zustande, die spéter unter der
Regierung von Mesut Yilmaz in ein Aktionsprogramm, irticaya karsi
miicadele (der ,,Kampf gegen Fanatismus*) aufgenommen wurden.

Die Beschliisse an sich sind exemplarisch, um die iiberaus um-
kidmpfte Praxis der staatlichen Kontrolle der Religion in der Tiirkei
mit all ihren Implikationen zu studieren. Ich begrenze mich hier nur
auf den die Diyanet betreffenden Aspekt des Sachverhalts. Anhand
der Stellung, die das Amt innerhalb dieser politisch sehr folgenreichen
Beschliisse einnimmt, 146t sich noch einmal das Dilemma der staatli-
chen Religionspolitik veranschaulichen. Das Dilemma besteht, das sei
in Erinnerung gerufen, darin, dafl der Staat entsprechend der Staatsrai-

85

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

son ein weitgespanntes Netz der Religionsbiirokratie aufbaut, das ge-
nau den Prdmissen derselben zuwider arbeitet, oder zumindest die
Tendenzen in dieser Richtung verstirkt. Dasselbe Dilemma tritt in den
besagten Beschliissen offensichtlich zutage, wenn auf der einen Seite
Mafnahmen empfohlen werden, die auch die Diyanet in kritischer
Absicht betreffen, auf der anderen Seite aber die Diyanet in den
»Kampf gegen den Fanatismus“ einbezogen wird. Beide Punkte be-
diirfen einer Erlduterung.

1) Der wichtigste Punkt der Beschliisse, welcher sodann auch im Zen-
trum des Regierungsprogramms stand, ist die Umstrukturierung der
Imam Hatip Okullari, der Predigerschulen, die man als die wichtigste
Sdule der Religionsbiirokratie betrachten kann. 1993 waren in 417
Schulen der Sekundarstufe und 391 Schulen der Primérstufe 448.992
Schiiler eingeschrieben (Ulucay 1998: 217). Nach den Zahlen von
1995 hatten 68 % des Diyanetpersonals den AbschluB3 einer Predi-
gerschule. Man kann auch von denen mit Hochschulabschluf3 (15 %)
mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit annehmen, dal sie (zumindest die
meisten von ihnen) ebenfalls die Predigerschule absolviert haben.
Demnach sind nur die restlichen (8 % mit Grundschulabschluf3 u. 9 %
aus reguldren Mittelschulen und Gymnasien) nicht in den Genuf3 der
Ausbildung in Predigerschulen gekommen (Ulucay 1998: 49). Mit den
Beschliissen der Regierung wurde nun die Schulpflicht auf 8 Jahre an-
gehoben, was praktisch bedeutet, daB3 die Primérstufen der Prediger-
schulen kiinftig wegfallen, weil die Schiiler nicht mehr nach den er-
sten vorgeschriebenen 5 Jahren der Grundschule auf die Prediger-
schulen wechseln konnen. Erst auf der Sekundarstufe kann man also
eine Ausbildung als Prediger anfangen. In dieser Regelung, gegen
welche die Islamisten und Teile der Konservativen prompt landesweit
mobil gemacht haben (vgl. Hiirriyet vom 2. April 1997), driickt sich
offenkundig ein Milltrauen eines (sicherlich méchtigeren Teils) des
Staatsapparates, namlich der Militérs, gegeniiber einem anderen Teil,
nidmlich der Religionsbiirokratie, aus. Die staatlichen Predigerschulen,
aus denen dann das spitere Personal der Diyanet hervorgeht, sind so-
mit in den Verdacht geraten, gegen eben diese laizistische Republik zu
agieren. Die Diyanet merkt selbstverstéindlich, da3 ihre Machtbasis
durch die Beschliisse ins Wanken gerét, da sie ja zudem auch als In-
stitution von der Stimmung profitierte, die die wachsende Zahl der
Absolventen von Predigerschulen im Lande mit verbreitete. Uber die
Publikationen der Diyanet Isleri Vakti (Diyanet-Stiftung), die zur Fi-

86

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

nanzierung der Titigkeiten der Diyanet wesentlich beitrégt,” wird kri-
tisch registriert, daf} das neue Schulgesetz die Predigerschulen schwi-
che und die Attraktivitit der Religionsausbildung beeintriachtige (Hiir-
riyet vom 25. Mirz 1998). Der Stiftung, und mittelbar auch dem Amt,
wurde in den Berichten des Arbeitskreises West vorgeworfen, in isla-
mistischen Finanzgruppen mit Kapitalanteilen beteiligt zu sein (ebd.).
Selbst der hochste Reprisentant der Republik sah sich aufgrund der
Brisanz der Sache veranlaft, titig zu werden. Der Staatsprésident Sii-
leyman Demirel beauftragte die Diyanet (sic.!) aufgrund der publik
gewordenen Vorwiirfe, die Stiftung zu beaufsichtigen (ebd.). Damit
gehen wir auf den zweiten Punkt iiber.

2) Fiihren also die von den Militdrs durchgedriickten Maflnahmen ei-
nerseits dazu, die Macht der Religionsbiirokratie zu schwichen, wer-
den andererseits im Rahmen derselben weitere Regelungen getroffen,
bei denen man fiir den Erfolg des Aktionsprogramms voll auf die Diy-
anet setzt. Nur im nachgewiesenen Bedarfsfall darf eine Moschee ge-
baut werden, und die unter dieser Auflage zu errichtenden Moscheen
miissen vom zustdndigen Mufti (Diyanets Vertreter in Provinz- und
Kreisstddten) begutachtet bzw. zugelassen werden. Mit der darauf fol-
genden, am 31.7.1998 verabschiedeten Gesetzesdnderung (Geset-
zesbulletin vom 2.8.1998) wird die absolute Kontrollmacht der Diya-
net iiber die Verwaltung der Moscheen offiziell besiegelt. Ahnlich
werden der Diyanet spiter die privaten Schulen der Gemeinde von
Fethullah Giilen iiberschrieben.*

Auch hier taucht das besagte Dilemma der staatlichen Religions-
politik (Verwaltung der Religion einerseits und religidse ,,Rechtlei-
tung* andererseits) wieder einmal auf. Im folgenden soll die Darstel-
lung mit zusétzlichem empirischem Material analysiert werden.

43 Obwohl die Stiftung in rechtlicher Hinsicht mit Diyanet nichts zu tun
hat, ist sie auf der personellen Ebene faktisch mit der Organisation der
Diyanet verwachsen (vgl. Dursun 1992: 209).

44 Die Giilen-Gemeinde ist eine Abspaltung des Naksi-Ordens. Giilen
selbst wurde lange Zeit gegen die islamistische Refah Partei als Ver-
treter eines regimetreuen Islam von verschiedenen politischen Lagern,
aber auch von staatlichen Stellen hofiert, bis die Staatsraison ihn auch
wegen laizismusfeindlicher Umtriebe belangte (vgl. Hiirriyet vom 19.
07.1999; zu den mit Giilen verbundenen Erwartungen von seiten der
Politik vgl. Laciner 1995a u. 1995b).

87

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

4.3 Der Streit zwischen gottlichem und profanem Recht

Die praktischen Spannungen zwischen einer partikularen staatlichen
Instanz (Diyanet) und den auf dem substantiellen Boden des Sikula-
rismusideals stehenden, allgemeinen Ordnungsinteressen des Staates
gehen auf einen strukturellen Konflikt zuriick. Es ist die Rede vom
allgemeinen Konflikt zwischen dem profanen und dem géttlichen Ge-
setz. Nehmen wir einen, zwar gesamtgesellschaftlich in praktischer
Hinsicht wenig relevanten, aber in rechtlicher Hinsicht ziemlich kras-
sen Fall. Es handelt sich um die Verbrennung der Leichen unter be-
stimmten Bedingungen. Auf vermehrte Anfragen seitens der Biirger,
die eine Zulassung der Verbrennung der Leichen forderten, hatte die
Istanbuler Oberstadtverwaltung das Thema in die Offentlichkeit ge-
bracht. Die Diyanet reagierte umgehend mit einer Fatwa-&hnlichen
Erkléirung45 auf die Bestimmung aus dem Gesundheitsgesetz, die in
bestimmten Fillen eine Verbrennung der Leichen vorsieht. Das Gut-
achten der Diyanet féllt kompromi6los aus. Demnach ist ,,nach islami-
schen Bestimmungen das Verbrennen der Leichen nicht gestattet.
Selbst die Leiche eines Nichtmuslims darf nicht verbrannt werden.
[...] DaB3 das (Verbrennen) im Gesetz vorgesehen ist, dndert nichts an
der Sache.” (Tarhanli 1993: 92)

Die massive Intervention der Diyanet gegen die erwihnte Bestim-
mung des Gesundheitsgesetzes zwang schlielich die Kommune dazu,
von ihrem Vorhaben abzusehen. In diesem iiberaus symptomatischen
Konflikt treten drei Probleme hervor: Erstens setzt sich die Diyanet als
Verwaltungseinheit, die laut Gesetz mit technischen Dienstleistungen
in Sachen Religion betraut ist, iiber ein Gesetz hinweg, ja sie wider-
setzt sich explizit den Bestimmungen eines Gesetzes. Zweitens will
dieses Verwaltungsamt, also die Diyanet, allen Biirgern seine eigenen
materialen Wertvorstellungen auferlegen, obwohl seine Befugnis bei
der technischen Ausfithrung bestimmter Aufgaben liegt und nicht bei
der inhaltlichen Bestimmung der Gesamtheit der Lebensfiihrung.
Schlielich wird damit die bereits in der Idee der Staatsraison ange-
legte Rechtsgleichheit verletzt, gemif der die andersgldubigen Biirger

45 Diyanet produziert jedes Jahr Hunderte von Fatwas, religiosen Gutach-
ten. Sie haben jedoch keine Rechtswirkung, sondern fungieren lediglich
als ethische Anleitungen fiir den Alltag der Muslime. Die Praxis berei-
tet solange kein Problem, als das Prinzip der Laizitdt weiterhin die
Grundlage der Rechtsordnung bestimmt. Mit dem Wegfallen dieses
Prinzips wiirden aber die Fatwas aufgrund der Strukturen des National-
staates eine ganz andere Funktion und Macht erhalten, die ihnen in die-
ser Form noch nie zukam, auch nicht in der langen osmanischen Ge-
schichte.

88

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

des Staates, auch die Atheisten, vor der Ubernahme islamischer Wert-
vorstellungen wider ihren Willen geschiitzt werden miiten.*

Die Erfassung der religiosen Dienste als Verwaltungsakt schreibt
der Diyanet vor, daB sie wie alle anderen Verwaltungsdienste nach
dem Gleichheitsprinzip verrichtet werden. Die Ausgaben der Verwal-
tung fiir den 6ffentlichen Dienst werden ja auch unter den Bedingun-
gen eines modernen Staates von allen Biirgern, die ungeachtet ihrer
religidsen Zugehorigkeit vor dem Gesetz gleichgestellt sind, durch
Steuerleistungen getragen. Der von der Verwaltung geleistete &ffentli-
che Dienst muf3 daher unumgénglich dem Kriterium formaler Ratio-
nalitdt entsprechen. Genau das wurde aber in dem angefiihrten Fall in
Frage gestellt. Die Frage, ob filir den laizistischen Staat religidse Lei-
stungen als offentlicher Dienst in Frage kommen diirfen, ist indessen
im juristischen Diskurs der Tiirkei nicht unumstritten (siehe dazu
Tarhanli 1993: 100f). Tarhanl ist bspw. der Meinung, dall die Rege-

46 DaB dies nicht ein blofes rechtspraktisches Problem ist, sondern die

ganze politische Kultur, ja dariiber hinaus die ganze Soziokultur in der
Tiirkei betrifft, mul an dieser Stelle erwdhnt werden. Damit ist zu-
gleich auch die strukturell angelegte Inkonsequenz der Laizitét des tiir-
kischen Staates erklért. Biirger werden in erster Linie, trotz der erklar-
ten Freihaltung der staatlichen Praxis von religiésen Kriterien, als Mus-
lime behandelt. Aus eigener Erfahrung weil3 der Autor, daB3 z.B. bei ei-
ner Volkszahlung der Interviewer alle Antworten der Befragten gewis-
senhaft eintrug, bloB bei der Frage nach der Religionszugehorigkeit ei-
genmdéchtig Islam in die entsprechende Zeile schrieb. Die Widerrede
eines der Befragten hatte ihn ziemlich irritiert. Die gibt es ndmlich in
der Regel nicht, es sei denn, es handelt sich um die im Vertrag von
Lausanne (1923) anerkannten nichtmuslimischen Religionsgemein-
schaften.
Die Tatsache wiederum, daf} Atheisten iiberhaupt nicht beriicksichtigt
werden, 148t sich nur aus der religiésen Tradition der tiirkischen Ge-
sellschaft und ihrer selbstverstindlichen Fortfithrung im Staatsapparat
erkldren. Ein genaues Verstdndnis dieses Phdanomens verlangt kulturso-
ziologische Analysen, wobei die Beriicksichtigung islamischer Spezifi-
zititen ebenfalls in das Zentrum einer solchen Studie gehort. Wenn
man dies kurz erldutern soll, sei zum einen auf die Tatsache hingewie-
sen, daB aufgrund der Abwesenheit kirchendhnlicher Strukturen ein
Austreten aus dem Glauben institutionell nicht vollzogen werden, daher
auch schwer festgestellt werden kann. Zum anderen wird die Apostasie
nach dem islamischen Gesezt theoretisch mit Todesstrafe geahndet,
was in der islamischen Geschichte jedoch dazu gefiihrt hat, da mit
dem Vorwurf der Apostasie sehr zuriickhaltend umgegangen wurde.
Auch wenn die Apostasie im laizistischen Staat auf der institutionellen
Ebene keinen Bestand mehr hat, kann man durchaus weiterhin ihre
praktische Verankerung in der Soziokultur annehmen.

&9

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

lung nicht zwangsldufig dem Prinzip der Laizitit widerspreche, da es
sich hier um ein ,,kollektives Bediirfnis* (ebd.) handle (vgl. auch das
Urteil des Verfassungsgerichtes dazu, hier besprochen im vorange-
gangenen Kapitel 1.4.2.2, unter Gesellschafispolitischer Aufirag). Ent-
scheidend sei dabei allein die Art der Leistung, und sie sei nur als Ver-
richtung eines technischen Dienstes vertretbar. Die Beamten des Staa-
tes sind also verpflichtet, ihre Dienste technisch zu verrichten und diir-
fen dabei keine substantiell gebundene Position bevorzugen, da diese
zwangsldufig andere inhaltlichen Positionen benachteiligen wiirde,
was dem Gleichheitsprinzip widerspriache. Der in der Sache begriinde-
te Streit bricht allerdings dann unvermeidlich aus, wenn sich die Be-
horde auf Grund ihrer gesetzlich bestimmten Aufgabe, ndmlich Biir-
ger iiber Religion aufzukldren, konsequent auf die gottliche, immer
schon partikularistisch ausgefiillte Bestimmung beruft. Wenn sie es
indes nicht tut, verliert sie auf der anderen Seite ihre Besonderheit,
reduziert sich nimlich auf irgendeine beliebige Verwaltungseinheit.
Konnte sie dann tiberhaupt ihrem Auftrag ,religioser Aufklarung®, so
wie sie von der Orthodoxie verstanden wird, gerecht werden, wenn sie
irgendeine biirokratische Einrichtung wére?

Das sich darin duflernde Problem ist von weitergehender Reich-
weite. VerldB3t man die rechtspraktische Ebene, betrifft das Problem in
rechtssoziologischer Hinsicht das Verhéltnis von profanem und theo-
logischem Recht, das unter den Bedingungen der modernen Gesell-
schaft besondere Schirfe erhilt, sich aber bereits fiir die vormoderne
Gesellschaft als konflikttriachtig erwiesen hatte. Es handelt sich um die
Frage, wie das religiose Gesetz iiber die Politik den Staatsapparat be-
einfluft und die profanen Regelungen dazu zu zwingen versucht, sich
in ein religios legitimes Verhiltnis zu ihm zu bringen. Dabei ist, was
die Genese der Spannung betrifft, anzumerken, dafl sie aufgrund einer
historischen Entwicklung moglich geworden ist und vorerst noch be-
stehen zu bleiben scheint. Ich meine damit die Konzeptualisierung der
religiosen Transzendenz, die Eisenstadt in Anlehnung an Jaspers auf
einen Bruch in den alten Kulturen zuriickfiihrt.

Der Konflikt zwischen dem weltlichen und dem géttlichen Gesetz,
dem wir bereits in der frithislamischen Periode begegnet und iiber das
Osmanische Reich bis in die laizistische Republik hin nachgegangen
sind, tauchte demnach zum ersten Mal durch einen Bruch in den Herr-
schaftsstrukturen der alten Hochkulturen auf. Dieser Bruch datiert in
Jaspers Version grob vom 8. Jh. v. Chr. bis zum 2. Jh. v. Chr. (1955:
14), oder in Eisenstadts Version bis zum ersten nachchristlichen Jh.
Ich will hier die unterschiedlichen Dimensionen dieses Bruchs nicht in
vollem Umfang wiedergeben. Mit der Fokussierung auf die Transzen-
denz, die das Ende des Gottkonigs einldutet, ist dem Zweck des vor-
liegenden Buches geniige getan, da genau daraus die Vorstellung ent-

90

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

springt, da} das Gesetz von woanders abzuleiten ist als vom weltli-
chen Herrscher. Diese Entwicklung vollzog sich, mit dem Schwer-
punkt in der genannten Zeitspanne liegend, in mehreren Kulturen der
Welt - im biblischen Israel, im klassischen Griechenland, im Frithchri-
stentum, im Persien Zarathustras, im China der frithen Kaiserzeit und
in den hinduistischen und buddhistischen Kulturen. Hierzu gehort
auch die Entstehung des Islam, obwohl er zeitlich betrachtet erst nach
der eigentlichen Achsenzeit auftaucht. Shmuel Eisenstadt hat das
Jaspersche Konzept zur Grundlage seiner vergleichenden Zivilisati-
onsforschung gemacht. Die Relevanz der Achsenzeitproblematik liegt
in der historischen Innovation, also in der ,,Konzeptualisierung und
Institutionalisierung einer grundlegenden Spannung zwischen der
transzendentalen und der weltlichen Ordnung® (Eisenstadt 1987: 10).
Dies konnte nur durch eine neue geistige Elite geleistet werden, die
sich vom Gottkonig abloste, eigene Rekrutierungsmechanismen und
schlieflich Visionen entwickelte, an deren Mafstab die weltliche
Ordnung bewertet wurde (a.a.0.: 19): Die jiidischen Propheten und
Priester, die griechischen Philosophen und Sophisten, die chinesischen
Literaten, die hinduistischen Brahmanen, die buddhistischen Sangha
und die islamische Ulema waren Erscheinungsformen dieser Elite
neuer Art. Aus dem Gottkonig (wie bspw. dem altdgyptischen Pha-
rao), der irdische wie kosmische Ordnung verkorperte, wurde ein
weltlicher Herrscher, von dem man jetzt gegeniiber einer hoheren
Ordnung Rechenschaft abverlangen konnte. Damit waren folglich die
Maoglichkeiten fiir die Absetzung des Herrschers und fiir die Protest-
bewegungen gegeben. Mit der Institutionalisierung der Kluft ergibt
sich umgekehrt die Moglichkeit fiir Versuche, sie iiberwinden zu wol-
len. Gleichzeitig festigt sich unvermeidlich das BewufBtsein von der
Unvollkommenheit jeder Losung der Spannung, das zum ,,Anwachsen
der Reflexivitdt und zur ,,Vielfalt der Visionen“ (a.a.0.: 21) fiihrt
(vgl. auch Jaspers 1955: 15). Eine letzte, gravierende Verdnderung
tritt folglich in der Spannung zwischen dem Zentrum und Peripherie
bzw. der grofen und der kleinen Tradition in Erscheinung (vgl. Eisen-
stadt 1987: 17).

Kehren wir, diese Uberlegungen bedenkend, zu unserem Aus-
gangspunkt zuriick. Jetzt wird deutlich, warum die Diyanet, so eng sie
auch in den Staatsapparat eingebunden sein mag, als geistige Klasse
nicht vollig darauf verzichten kann, das Gesetz im Streitfall aus der
Transzendenz zu holen. Da sich das gottliche Recht in der islamischen
Tradition aus dem weltlichen nicht 16ste bzw. das weltliche Recht

91

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

nicht freigab‘w; da zudem im Islam keine autonome, kirchliche Institu-
tion entstanden ist, verlagern sich die, von moderner Rationalitdt her
betrachtet, bestehende Konfusion der beiden Autoritdten und der Kon-
flikt zwischen ihnen in den Staatsapparat hinein (vgl. auch Eisenstadt
1992: 156). Die tiirkische Orthodoxie kann diese Spannung bis zu ei-
nem relativ hohen Grad aushalten, nicht zuletzt deshalb, weil sie mit
ihrer sunnitischen Tradition zur Loyalitit gegeniiber der Obrigkeit
pradestiniert ist. Sie wird zudem im Gegenzug dafiir reichlich belohnt,
indem sie mit der Verwaltung der religiosen Anstalten betraut und mit
dem Privileg, alleiniger legitimer Ansprechpartner fiir religiése An-
gelegenheiten zu sein, ausgestattet wird. So kann sie auch in ihrer
jahrhundertealten Rivalitit mit der ,kleinen Tradition®, mit dem stark
magische Elemente tragenden Volksislam, ihre Macht ausweiten —
zumal sie sich jetzt partiell, duBBerlich angekniipft an den modernisti-
schen Diskurs — auf die Vernunft im Kampf gegen den Aberglauben
beruft. Im Gegenzug wird die Legitimationslast, die auf den Schultern
der Diyanet gegeniiber dem religiosen Gesetz lastet, weil sie sich dem
weltlichen Gesetz unterwirft, auf der Ebene der politischen Diskurse
und folglich auf der Ebene der staatlichen Praxis erheblich erleichtert.
Denn anders als auf der Ebene der rechtlichen Bestimmung der Séku-
laritdt spielt die Religion im politischen Diskurs der Tiirkei explizit
eine erhebliche Rolle, so daB die inhaltliche Ausrichtung der Arbeit
der Diyanet weitgehend auf die politische Unterstiitzung zéhlen kann.
Oben wurden dazu einige Beispiele (z.B. aus der Haushaltsdebatte
von 1997) angefiihrt, die alle die Tétigkeit des Amtes unter dem Ge-
sichtspunkt beschworen, daB sie darin bestehe, ,,die richtige Religion
zu lehren. Kaum ein Politiker schien auch an der Tétigkeit des sékula-
ren Staates, die richtige Religion zu vermitteln, Anstol genommen zu
haben.” Die in der Einrichtung eines religiosen Amtes eingebaute

47 Das ist sicher einer der Griinde dafiir, warum der tiirkische Laizismus,
besonders in seiner heroischen Phase, in der Behandlung der Religion
in ihrer 6ffentlichen Wirksamkeit so radikal vorging.

48 Bei Tarhanli sind etliche Beispiele fiir eine solche Haltung zu finden.
Ein besonders interessantes wird hier zitiert, weil es zeigt, wie tief die-
ses Faktum in der politischen Kultur der Tiirkei verwurzelt ist. Es han-
delt sich um einen Wortbeitrag aus den Reihen der im Grunde streng
laizistischen Sozialdemokratischen Partei des Volkes in den Haushalts-
debatten von 1989: ,,Unser Land hat seinen Beitritt in die Européische
Union angemeldet. Wenn wir beigetreten sind, dann werden wir nicht
nur in der Wirtschaft, sondern auch in Hinblick auf die Religion bei der
Verteidigung der islamischen Religion gegeniiber der christlichen Welt
Probleme mit diesem Kader haben. Wir erfahren in letzter Zeit aus der
Presse, daB3 in unserem Land christliche Missionare, die aus Europa
kommen, unsere Religion spalten und die fiir unsere Auffassung un-

92

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Spannung zwischen dem theologischen und dem profanen Gesetz
zeigt ihre volle Brisanz genau an dieser Stelle. Denn die richtige Reli-
gion muB immer einer partikularen Uberzeugung verpflichtet sein, die
zwangslaufig andere partikulare Glaubensrichtungen ausschlieBen
wird. Aus der Sicht einer religidsen Autoritdt wire nun ein solcher
Einwand belanglos. Selbstverstindlich existiert fiir sie ein einziger
Islam, wenn er auch noch nicht von allen gleichermafen korrekt ver-
standen werde. Genau darum brauche man eben die Gelehrten, deren
Aufgabe darin bestehe, das Verstindnis des einen, richtigen Islam zu
vermitteln. Deshalb reagiert auch die Diyanet sehr aufgeregt, wenn sie
auf ihre partikulare Lehre, den sunnitischen Islam, angesprochen wird.
Uniibersehbar problematisch gestaltet sich die Bindung des sékularen
Staates an einen religidsen Partikularismus in der Praxis.

Was passiert nun mit den anderen Glaubensrichtungen? Inwiefern
werden sie von der staatlichen, glaubensbezogenen Praxis tangiert,
inwiefern wird ihre Stellung im politischen Diskurs reflektiert? Diese
Fragen fiihren nochmals zuriick zu den Problemen der Staatsraison
bzw. der verwalteten Religion. Das strukturelle Problem der staatli-
chen Verwaltung der Religion wurde schlief8lich nicht infolge der juri-
stischen Dispute zu einem 6ffentlich relevanten Thema. Vielmehr trug
erstens die Verschirfung der Auseinandersetzungen um eine islamisti-
sche Gefahr dazu bei, daf die der staatlichen Religionspolitik entge-
gengebrachte Aufmerksamkeit wuchs, da Religion zum zentralen Ge-
genstand politischer Auseinandersetzungen avancierte; zweitens mel-
deten die Aleviten zum ersten Mal als gleichgestellte, steuerzahlende
Biirger 6ffentliche Anspriiche an, die zur Problematisierung der parti-
kularistischen Tatigkeit und Identitit der Diyanet fithrten. Beide ste-
hen im wesentlichen Zusammenhang mit dem Umstand, dafl Religion
zur Grundlage von Gesellschaftstechnik wurde. Ob sie dann zur Be-
kidmpfung der Laizitdt eingesetzt wird (Islamismus - teilweise vertre-
ten auch innerhalb der Orthodoxie (vgl. Seufert 1999) -, oder zu deren
Verteidigung wie bei den Aleviten, ist dann in diesem Zusammenhang
nur noch sekundér. Im folgenden wird der Politik der Diyanet in Be-
zug auf die alevitische Herausforderung nachgegangen.

wahre Religion verbreiten wollen, indem sie Adressen unserer in Eu-
ropa lebenden Arbeiter feststellen, ihnen iiber Kirchen Hilfeleistungen
erbringen und christliches Propaganda betreiben. (TBMM-Bulletin,
Nr. 299, zit. n. Tarhanli 1993: 100). Tarhanli berichtet im weiteren, das
mul aber auch vermerkt werden, daf der damalige Président der Diya-
net darin eine marktwirtschaftliche Konkurrenzsituation sehe. Diese
Haltung hat sich allerdings bisher nicht durchgesetzt.

93

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

4.4 Religionspolitik und die Aleviten

Das Problem der Integration der Aleviten ist ein genuin modernes Pro-
blem. Die Frage stellte sich ndmlich als solche in der ,Logik“ der
osmanischen Ordnung nicht. Es existierten nicht nur keine Konzepte
gesamtgesellschaftlicher Integration. Die soziale Ordnung war nicht
nur im Verhéltnis zwischen Herrscher und Untertanen hierarchisch
aufgebaut, sondern auch unter den Religionsgemeinschaften, die al-
lerdings parallel zu dieser externen Ungleichheit weitgehende interne
Regulierungsautonomie genossen. Der Hof griff nicht in die inneren
Angelegenheiten der Gemeinschaften ein. Wenn man den Begriff der
Integration trotzdem verwenden will, dann wére damit hauptsichlich
die Ordnungsfrage betroffen, die besagte, dal Ruhe und Frieden im
Lande herrschen sollte, die sogenannte pax otfomana. Diesem Bild auf
der Ebene der Gemeinschaften entspricht genau die partikulare Ge-
bundenheit der Spitze der politischen Ordnung, also des Sultans. Un-
ter diesen Bedingungen konnte sich die oben beschriebene Spannung
zwischen der inhaltlichen Religionspolitik und der technischen Aus-
richtung staatlicher Dienstleistungen nicht entwickeln. Der durchaus
vorhandene, jedoch nicht explizite Konflikt zwischen profanem und
gottlichem Recht konnte auch nicht dieses Resultat hervorbringen, da
er 1) formell durch die Verkniipfung der weltlichen und religiésen Au-
toritdt im Korper des Kalifen/Sultans wieder entschirft wurde, 2) der
Staat in das soziale Leben nicht produktiv eingriff, 3) das soziale Le-
ben sich weitgehend in abgeschlossenen Gemeinschaften abspielte
und wenig iiber Markte miteinander verkniipft war, 4) eine systemati-
sche, praktische Rechtsentwicklung nicht stattfand und 5) keine mo-
derne Biirokratie bestand. Diese Bedingungen tauchen in der osmani-
schen Ordnung erst nach und nach im Zuge der Modernisierung auf.
Die Behandlung der Minderheiten lie sich daher in der klassischen
Phase der Osmanen nicht als einklagbares Recht konzipieren. Die
weitgehende Toleranz war dort auch eher ein Zeichen der, neben dem
ordnungspolitischen Pragmatismus, material durch islamische Tole-
ranzvorstellungen untermauerten Giite der osmanischen Herrschatft,
und nicht ein qua Biirgerstatus zustehender Anspruch, der ja als solche
nicht einmal fiir die Muslime bestand. Es ging bei diesem Umgang mit
dem Anderen um den Platz in der sozialen Hierarchie. Wéhrend die
material bestimmte Behandlung des Anderen den monotheistischen
Religionsgemeinschaften weitgehenden Schutz und Spielraum ge-
wihrleistete, ereilte die Aleviten genau aus demselben ,,Prinzip* Aus-
schluB3 und gar Verfolgung. Solange jedoch Religion kein Gegenstand
einer politischen Technologie war, die mittels Staatsapparates fiir die
moralische Préparierung der Bevolkerung eingesetzt wurde, blieb die
Art und Weise des Ausschlusses vornehmlich auf Verfolgung be-

94

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

schrinkt. Erst unter den neuen Bedingungen, dafl die Aleviten qua
Biirgerstatus integriert wurden und selber als politische Subjekte mit
offentlichen Anspriichen auftraten, mufite die Orthodoxie als Teil ei-
nes sdkularen Verwaltungsapparates von der expliziten AusschlieBung
der ,,Ketzer” absehen und iiber neue Formen des Machterhalts nach-
denken. Zuvor sollen jedoch einige Informationen iiber Aleviten ge-
geben werden.

4.4.1 Alevitische Selbstbeschreibungen

Das Alevitentum bezeichnet eine unter den anatolischen Tiirken ver-
breitete heterodoxe Glaubensrichtung innerhalb des Islams. Urspriing-
lich entstanden als eine Spielart des Schiitentums, hat sich das anatoli-
sche Alevitentum von ihrem ,,Ursprung™ stark ,,entfernt”, oder um ei-
ne treffendere Formulierung zu gebrauchen, weitgehend vorislamische
kulturelle Elemente beibehalten und sie in einer islamischen Sprache
neu artikuliert.* Es wire falsch, wenn man die Verfolgung bzw. Dis-
kriminierung der Aleviten mit rein religiosen Griinden erkliaren wollte.
Richtiger liegt man, wenn man den Schnittpunkt zwischen religidsen
Differenzen und Ordnungsfragen als Erklarungsgrundlage heranzieht.
In diesem Sinne kann man auf zwei Punkte aufmerksam machen, die
Aufschluf} iber den AusschluBl und die Verfolgung der Aleviten ge-
ben.

Das Alevitentum wurde anfénglich hauptséchlich von nomadieren-
den turkmenischen und kurdischen Stimmen iibernommen, die wegen
seiner Ordnungsinteressen dem osmanischen Hof ein Dorn im Auge
waren. Sie waren im Hinblick auf Abgabenschopfung und Rekrutie-
rung von Soldaten nicht kontrollierbar. Der Konflikt zwischen dem
sunnitischen Hof und den alevitischen Stimmen gewann auch eine
militdrische Dimension, sofern die religiose Zusammengehorigkeit

49 Reflexionen iiber das stindige Wechselspiel zwischen Monotheismus
und Polytheismus, ihre wechselseitige Durchdringung wiirden den
Rahmen des vorliegenden Buches sprengen. Dabei schielen polythei-
stische Momente, nicht beschrinkt auf die alevitische Heterodoxie,
auch im sunnitischen Islam unaustilgbar immer wieder hervor. Die mit
hoher Achtung verbundene Existenz der Heiligen in der islamischen
Kultur ist ein Indiz polytheistischer Durchbriiche (vgl. Gellner 1985;
Stauth 2001). Als Momente, in denen der strenge Monotheismus auf-
gebrochen wird, zu lesen wiren auch Feste wie Hochzeit- und Be-
schneidungszeremonien mit immer ins Extase zu driften drohenden
Tanzeinlagen und exzessivem Alkoholkonsum, welche von der Ortho-
doxie und den Strenggldubigen hochstens geduldet, ja von einigen is-
lamistischen Gruppen gar als unislamisch verworfen werden.

95

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

zwischen den Aleviten und dem damals grofiten Gegner der Osmanen
im Orient, dem persischen Konigreich, in den Augen der Os-
manischen Herrscher einen Unsicherheitsfaktor bildete, zumal die ale-
vitischen Stdmme tatsdchlich exakt das Grenzgebiet zwischen dem
persischen und osmanischen Land bewohnten. Auf dem Hohepunkt
des Konfliktes zwischen dem persischen Schah und dem Osmanischen
Reich, im 16. Jh., nahm auch die brutale Verfolgung mit Massakern,
wie sie seinerzeit der Sultan Yildirim Bayazid auf seinem Kriegszug
gegen Persien (Anfang des 16. Jh.) unternahm, ihren historischen An-
fang (vgl. Glassen 1979; van Bruinessen 1996; Kehl-Bodrogi 1996)

Diese sozialen und politischen Bedingungen waren also sehr ge-
eignet, sich mit einem religidsen Konflikt zu verbinden. Die anderen
Glaubensrichtungen entgegengebrachte Toleranz schlug hier in eine
Verfolgung um. Dagegen gab es kein diskursives Mittel, das den An-
spruch der Aleviten auf Toleranz hitte rechtfertigen konnen. Nur ein
vitales Ordnungsinteresse des Sultans hétte, wenn ein Konjunktiv hier
erlaubt sein kann, die Anerkennung der Aleviten als islamische Ge-
meinschaft ermoglicht, was aber wiederum einen Konflikt zwischen
ihm und der Orthodoxie bedeutet hitte.*

Unter den Bedingungen der Republik verdndert sich die Situation
der Aleviten in der Praxis zunidchst wenig, dagegen im Prinzip sehr.
Die Einstellung staatlicher Verfolgung und die Ablésung der Amter-
verteilung von der Glaubenszugehorigkeit bedeuten sicherlich bereits
eine gravierende Verdnderung in der Situation der Aleviten auch in
praktischer Hinsicht. Doch waren die Aleviten lange Zeit durch die
Republikgeschichte hindurch &ffentlich inexistent.”' Erst ab Mitte der

50 Indessen wire hier vielleicht eine Einschrinkung vonnéten. Die osma-
nische Behandlung, ja Verfolgung der Aleviten, schlof8 andererseits
nicht den paradoxen Umstand aus, dafl die alevitischen Ordens-
gemeinschaften (wie z. B. Bektasis) selbst im Herrschaftsapparat,
bspw. in der Armee, weit verbreitet waren. Man sieht hier, daf3 der os-
manische Pragmatismus es nicht zuléft, die materielle Ordnung aus ei-
nem Prinzip abzuleiten.

51 Auch bei der Amterverteilung, so lautet es jedenfalls nach einem weit
bekannten anonymen Volkswissen, sorgte die staatliche Autoritét, zu-
mindest in der wichtigsten Institution des tiirkischen Staates, ndmlich in
der Armee, dafiir, da} die alevitischen Offiziere in ihrer Karrierebahn
von den hoheren Stabsposten ferngehalten wiirden. Dies diirfte sich je-
doch angesichts der zunehmenden islamistischen Gefahr in den letzten
Jahrzehnten gelockert haben. Als unglaublich {ibertrieben mufl jedoch
die aktuelle islamistische Anspielung auf Syrien zuriickgewiesen wer-
den, wo eine alevitische Militdrelite iiber die sunnitische Mehrheit
herrscht. Damit wird ndmlich implizit behauptet, dal der Kampf der
Armee gegen den Islamismus von den alevitischen Offizieren dirigiert
werde.

96

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

80er Jahre konnten die Aleviten ihre offentliche Existenz mutig de-
monstrieren und sie auch in institutionelle Formen eingiefen.

Das Alevitentum wird in verschiedenen politischen Diskursen,
freilich mit sehr unterschiedlichen Konnotationen, artikuliert und da-
mit unterschiedlich rekonstruiert. Das macht eine Standortbestimmung
des Alevitentums heute besonders schwierig. Sie scheint selbst unter
den Aleviten, ja im Grunde vor allem und gerade dort, ziemlich un-
iibersichtlich zu sein. Nichtsdestotrotz wiirde der Versuch, einen U-
berblick zu skizzieren, folgendes Bild ergeben: Auf der einen Seite
steht die mittelstindische Elite, deren Politik darauf zielt, innerhalb
der laizistischen Ordnung die alevitische Gemeinschaft als eine mo-
derne, freiheitliche Variante des Islam zu vertreten. Diese Gruppe ist
es auch, die den Mainstream des Alevitentums ausmacht. Sie kann
ohne groBe Schwierigkeiten auf die bestehenden, iiber Jahrhunderte
hinweg im Untergrund gepflegten Strukturen aufbauen und verspricht
diesen, die bis dato verweigerte Anerkennung zu ermdglichen. Von
ihr geht keine radikale Opposition gegen das politische System aus.
Sie ist auch die treibende Kraft fiir die Politik, daB die Aleviten ge-
nauso vom Staat alimentiert werden sollen wie die Sunniten qua Diy-
anet.

Ihr gegeniiber steht die Haltung ehemaliger Marxisten. Besonders
diese ,,Konvertiten“, welche nach dem Absterben alter politischer I-
dentitdten schnellstens ihre neue Identitit im ethno-religiosen ,,Heim"
gefunden haben, bemiihen sich sehr, das Alevitentum jenseits des Is-
lam als eine Lebensphilosophie zu definieren. Nur so konnen sie sich
nidmlich des Eindrucks eines totalen Bruchs in ihrer individuellen
Biographie erwehren. Der kommunistische Atheismus wird jetzt in die
alevitische Lebensphilosophie, nicht selten mit schamanistischen (weil
vorislamisch tilirkischen) Elementen versehen, hiniiber gerettet und der
kommunistische Kampf gegen die Unterdriickung wird als Emanzipa-
tionsideal in den Widerstand der Aleviten iibersetzt (fiir eine Uber-
sicht auf politisch vorgenommene Definitionen des Alevitentums
durch Aleviten vgl. Oz 1996).

Mit ihrem oOffentlichen Auftreten haben nun die Aleviten den in
der Anlage der Republik als Prinzip vorhandenen Biirgerstatus fiir
sich reaktiviert. Daraus ergaben sich folgerichtig — das ist einmalig in
ihrer Geschichte — Anspriiche auf die Dienste des Staates. Man kann
sich jetzt unschwer vorstellen, daB3 diese Entwicklung, wenn auch
noch nicht in ihrem praktischen AusmaB voll entfaltet, eine immense
Herausforderung fiir die bisherige Politik der staatlichen Verwaltung
der Religion bedeutet. Wéahrend die sunnitische Orthodoxie ihre sub-
stantiellen Vorstellungen durch staatliche Mittel in Geltung bringen
konnte, ohne daf3 die in der Sache der Verwaltung der Religion lie-
genden Probleme dramatisch auftraten, tritt die genannte Spannung

97

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

durch die offentliche Priasenz der Aleviten vollauf zu Tage. Sie war
zwar auch bei der Behandlung anderer Religionsgemeinschaften an-
gelegt. Doch konnte sie sowohl aufgrund der mittlerweile verschwin-
dend geringen Zahl dieser Minderheiten (wie z.B. der griechisch-or-
thodoxen Kirche oder der armenischen Kirche) als auch aufgrund von
deren vertraglich geregelten Minderheitenstatus nicht den Rang eines
Politikums erreichen. Erst nachdem die Aleviten eine politische Grof3e
bilden und als Biirger den Staatsapparat in Anspruch genommen ha-
ben, ist die partikularistische Dienstleistung der Diyanet nicht mehr
umstandlos weiter zu betreiben.” Diesem Konflikt soll unten etwas
ndher nachgegangen werden.

4.4.2 Tiicken der partikularistischen Anerkennung

Im offentlichen Diskurs iiber die Aleviten dominiert bei der Frage ih-
rer institutionellen Einbindung eine ganz eigentiimliche Inklusion. Es
wird geradezu pathetisch beschworen, daB3 zwischen Aleviten und
Sunniten keine Unterscheidung gemacht werde. Ferner wird jedwe-
dem Versuch, Aufmerksamkeit auf die Differenz und die Nichtbe-
achtung des Alevitentums bei der Verrichtung staatlicher Dienste zu
lenken, ganz in gewohnter Manier tiirkischer politischer Kultur Ver-
schworung attestiert; Absichten werden vermutet, es gehe um nichts
anderes als HaB3 und Zwietracht in der Bevolkerung zu sden. Der Frak-
tionssprecher der damaligen Regierungspartei ANAP (von 1997), Esat
Bitiin, wiederholt in seiner Rede wihrend der Parlamentsdebatten
zum Haushalt des Finanzjahres 1998 die gesellschaftliche Paranoia in
ihrer typischsten Form, und zwar so, dal dabei auch die selbstver-
stindliche AusschlieBung der Aleviten gerade durch den vordergriin-
digen EinschlieBungsakt auch in diesen Zeilen noch einmal zur Spra-
che kommt. Die Essenz des folgenden, knapp gehaltenen Zitats durch-
zieht die politischen Selbstverstindlichkeiten wie auch, das ist fiir un-

52 Man kann diese Entwicklung auch analog zu der These von Andreas
Wimmer (1995) interpretieren, welche besagt, dafl die ethnischen Iden-
titdten keineswegs archaische Relikte seien, die die Moderne schluf3-
endlich abtragen wiirde. Stattdessen werden sie durch den Einbezug der
Legitimation auf das Staatsvolk durch den modernen Staat geradezu
provoziert, was dann zum Auftauchen des Konflikts dariiber fiihre,
welche ethnische Gemeinschaft nun diesen Apparat jetzt legitimato-
risch, d.h. auch praktisch, besitzen wird. Wenn also, anders formuliert,
die moderne Gesellschaft auf die Bestimmung der letzten Werte ver-
zichtet, indem der Staat sich einer substantiellen Glaubenszugehorig-
keit im Prinzip enthélt, dann entbrennt der Kampf darum, sich als legi-
timer Nutzniefer staatlicher Dienste einzuklagen, vollauf.

98

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

seren Zusammenhang von besonderer Bedeutung, die Haltung der
Diyanet.

,,Daher ist das die schlimmste Ubeltat, die man diesem Land antun kann,
wenn man so tut, als gébe es ein Problem zwischen Aleviten und Sunniten,
oder wenn man die Cemhéuser [Gebetsanstalten der Aleviten, L. T] gegen
die Moscheen ausspielt, als seien die Aleviten keine Muslime und beteten
sie nicht in der Moschee.* (TBMM-Bulletin 1997: 382)

Seine Rede hatte der Fraktionsvorsitzende mit dem Hinweis darauf
begonnen, dal3 ,,die sozialen, kulturellen, politischen und moralischen
Probleme, die wir heute durchleben” im Grunde aus der ,,bislang im-
mer noch nicht richtig angepackten religiosen Frage® rithrten. Man
habe der Bevolkerung die richtige Religion nicht beigebracht. Die De-
batte um den Haushalt der Diyanet miisse sich daher in diesem Rah-
men bewegen. Sodann hebt er an, eine Reihe der anatolischen Heili-
gen aufzuzéhlen, die auch den Aleviten sehr viel bedeuten, ja beson-
ders Hac1 Bektag Veli, der zwar nicht ausschlielich, so doch weitge-
hend mit Alevitentum identifiziert wird. Was wiirde es nun bedeuten,
wenn Cemhiuser den gleichen Status erwiirben, wenn sie also fortan
vor dem sédkularen Gesetz als Gebetsanstalt einer Religionsgemein-
schaft neben der Moschee gleich gelten sollten? Dem weiteren Wort-
laut des Beitrags ist es zu entnehmen: Es bedeute Spaltung des Vol-
kes, der islamischen Gemeinde, der Nation, des Landes (a.a.0O.: 385).
Wie bereits oben gesehen, greifen auch hier Nation und die islamische
Gemeinde, Religion und Staat ineinander. Es wird aus einer partikula-
ren Perspektive bestimmt, dall ,,die Moscheen Gebetsrdume fiir alle
Muslime sind®; da nun ,,die Aleviten Muslime sind*“, gilt das auch fiir
sie. Solange die Aleviten der gleichen Meinung sind, wird es keine
Probleme geben, und tatsdchlich besuchen Aleviten in bestimmten
Regionen Moscheen. Gleichwohl ist es ein offenes Geheimnis, daf} die
Aleviten in der Regel und mehrheitlich die Moscheen nicht betreten.
Religionsgeschichtlich wird diese Entscheidung darauf zuriickgefiihrt,
daBl der Kalif Ali, fiir die Aleviten der rechtméBige Nachfolger des
Propheten, in einer Moschee umgebracht worden ist. Was auch immer
der historische Grund gewesen sein mag, Fakt ist, dal die Aleviten
ihre kulturellen und religidsen Praktiken in den Cemh&usern durchfiih-
ren und dies auch seit ihrer 6ffentlichen Pridsenz ganz offen vertreten.
In dieser neuen Situation werden die Sunniten in ihrer Selbstverstind-
lichkeit verunsichert. Jetzt miissen sie die Aleviten (und zwar nicht als
einzelne Menschen, sondern in ihrem spezifischen Glauben) als legi-
time Bewohner des Landes im 6ffentlichen Raum anerkennen. Damit
tun sich weite Teile des Sunnitentums sehr schwer. Das bislang fast
unproblematische Funktionieren religioser Dienstleistungen aus staat-
licher Hand hapert angesichts der Herausforderung, die von der legi-

99

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

timen &ffentlichen Prisenz jahrhundertlang verfolgter Uberzeugungen
ausgeht. Die Diyanet steht zuvorderst im Zugzwang, nicht zuletzt des-
halb, weil sie jetzt mit der Forderung konfrontiert wird, sich vollig
umzuorganisieren, wenn nicht gar ihr rechtlicher Status aufgrund ihrer
mit dem formalen Recht nicht vertraglichen Arbeitsweise radikal in
Frage gestellt wird. Das Amt hat sich daher immer wieder 6ffentlich
zu Wort gemeldet bzw. wurde aus etlichen Anldssen dazu aufgefor-
dert, eine Haltung gegeniiber den Forderungen der Aleviten zu
bestimmen, die, wenn man von der radikalen Variante der Forderun-
gen absieht, auf eine eigene Abteilung innerhalb der Diyanet abzielen.
Es geht hier natiirlich vor allem um die existentielle Frage nach der
Vormachtstellung der sunnitischen Ulema innerhalb der Religions-
verwaltung. Aber hier steht auch nichts Geringeres zur Debatte als
eine nicht zu ignorierende Herausforderung an die selbstverstindliche
politische Kultur, die sich unter den Bedingungen eines sédkularen
Zentralstaates weiterhin ausschlieBlich mit einer partikularistischen
Haltung behaupten konnte. Jetzt miissen die sunnitische Orthodoxie
und ihre Vertreter die Erfahrung der eigenen Kontingenz bewiéltigen.
Damit ist die sich aufdrdngende Erfahrung gemeint, dafl die Rede vom
»wahren Islam letztlich vielleicht doch von der jeweiligen Perspek-
tive abhingt, und dall man selber auch lediglich aus einer bestimmten
Perspektive heraus den Islam betrachtet. Bis jetzt hat sich die Ortho-
doxie mit einer solchen Erfahrung nicht im geringsten angefreundet.
Die Diyanet denkt dabei vollkommen in Ubereinstimmung mit den
Politikern aus den konservativ biirgerlichen Parteien, von den islami-
stischen ganz zu schweigen.

Dem Prasidenten der Diyanet stehen aufgrund des Doppelgesichtes
des Amtes im Prinzip zwei diskursive Mdglichkeiten zur Verfiigung.
Er kann auf die Forderungen als Mitglied des Verwaltungsapparates
reagieren, indem er von seinen inhaltlichen Vorstellungen vom ,,rich-
tigen® Islam absieht und den Aleviten Platz innerhalb des Amtes ein-
rdumt. Dabei muB} er selbstverstdndlich auf seine religiosen Ideen
nicht verzichten, sondern sie nur zuriickstellen. Um diesen Diskurs zu
fiihren, ist es iibrigens nicht zwangsldufig, dal man aus der formalen
Beamtenrationalitit heraus handelt. Man koénnte auch aus substantiel-
len Vorstellungen heraus die legitime Vertretung anderer religidser
Interpretationen mindestens ,,dulden®.

Nichts von all dem ist in den Stellungnahmen des Amtes zu spii-
ren. Statt dessen beharrt die Diyanet auf der zweiten diskursiven Mog-
lichkeit, die darin besteht, die Identitdt beider Gruppen zu betonen,
das man aber leider aufgrund falscher Informationen, Vorurteile oder
auch hinterhiltiger Umtriebe dunkler Méchte bisher nicht so recht ha-
be zur Geltung bringen kdnnen. Aus einer solchen, den eigenen Stand
nicht relativierenden, d.h. totalen, Perspektive kann dann die Aner-

100

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

kennung der Aleviten nur durch deren Angleichung an das Eigene er-
folgen. Die folgenden Stellungnahmen, die ausnahmslos gute Vorsét-
ze vorspielen, sollte man mit diesen Voraussetzungen im Hinterkopf
lesen.

,»Also diirfen wir nie Feindseligkeiten gegeneinander betreiben. Es gibt kei-
ne Differenz zwischen uns. Der heilige Ali ist ein uns allen gemeinsamer
Wert. Ali zu lieben, gehért zum Glauben. Das Drama von Kerbela [wo Alis
Sohn, Imam Hiiseyin von den Soldaten des umayyidischen Kalifs Yezid im
Jahre 680 umgebracht wurde, L.T.] ist eine Wunde, die in uns allen blutet.
Die Pflicht, fiir Ehl-i Beyt [die Familie, Nachkommen des Propheten, denen
nach dem schiitischen, d.h. auch alevitischen Glauben das Amt des Imams
(Kalifen) zusteht, L.T.] zu beten, sie zu respektieren, ist uns allen aufgetra-
gen.” (Ulucay 1998: 285)

Was diese inhaltliche Nihe, die genealogische Bindung der Aleviten,
an der man fiir sich genommen nicht unbedingt etwas aussetzen muf,
praktisch bedeutet, wird aber noch einmal deutlich, wenn man die Er-
kldrungen des Prisidenten der Diyanet zu expliziten Fragen nach der
Reprisentation der Aleviten im Amt und nach den Cemhé&usern heran-
zieht.

»Seit der Zeit des Propheten beten Menschen in Moscheen. Sind denn an
die eine Milliarde Menschen dumm? Das Cembhaus ist nicht addquat zur
Moschee. Wir haben nichts gegen ihre Cemhiuser; soweit ich weil3, sind sie
so etwas wie Dergah [Derwischkloster]. [...] Was soll der Alevit vertreten?
Im Cembhaus fiihrt er Cemandacht. Ich betrachte das Alevitentum als eine
Ordensgemeinschaft. Die Ordensgemeinschaften werden in der Diyanet
nicht vertreten.” (in: Ulugay 1998: 435)

Interessant ist hier die Strategie, dafl die alevitischen Cemhéuser in
einen diskursiven Zusammenhang mit den Ordensgemeinschaften ge-
bracht werden. Diese sind ndmlich seit der Griindung der Republik
offiziell verboten. Damit wird quasi die laizistische Politik gegen die
Forderung der Aleviten in Anschlag gebracht, die eigentlich als eine
der zuverldssigsten Sdulen der Laizitét gelten. Der Prisident zeigt in-
dessen Verstidndnis fiir den Abstand, den die Aleviten zu der etablier-
ten Religion pflegen. Dies sei, so fahrt er fort, nur historisch zu erkla-
ren. Der Staat, die religiosen Gelehrten, alle hitten die Aleviten ver-
nachldssigt; sie seien auch in den Moscheen des 6fteren diskriminiert
worden. Das miisse jetzt ein Ende haben. Dafiir miifiten aber auch die
Aleviten etwas tun: ,,Wenn sie sich von der miindlichen Kultur hin zu
der literatischen [schriftlichen] Kultur wenden, dann verschwinden
solche Probleme*. (Ebd.) Die These, warum eine solche Wendung,
sprich: die Sunnitisierung des Alevitentums, die bestehenden Pro-
bleme beheben wiirde, hort sich vom Diskurs der Diyanet aus sehr

101

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

plausibel an. Die Diyanet tut dem eigenen Anspruch nach - das Amt
behauptet es zweifellos aufrichtig - nichts anderes als die Menschen
zu der ,,wahren” Form des Islam einzuladen. In einem Gesprach mit
alevitischen Vertretern spannt der Diyanetinspektor Abdiilkadir Sez-
gin den Bogen der ,,Aufkldrungsdienste* so weit, daf} die staatlich ab-
gesicherte Missionsarbeit unverhiillt zur Sprache kommt; blof3 auch
hier wird sie im Namen der ,,unparteiischen Aufklarungsarbeit erle-
digt.

,In dieser Gesellschaft wird kein Unterschied zwischen Muslim, Christ,
Jude, oder glaubig, ungldubig gemacht. Es ist gestattet, allen Mitgliedern
der Gesellschaft Dienste in Fragen des Islam zu erweisen, die Glauben, Ri-
tus und Moral betreffen, und sie dariiber aufzukléren; ja, nicht nur den Mus-
limen, sondern allen, aus denen sich die Gesellschaft zusammensetzt; Die
Diyanet hat den Auftrag, ohne zwischen Ehrenhaften, Ehrlosen, Guten, B6-
sen, Glaubigen, Ungldubigen zu unterscheiden, jeden iiber diese drei As-
pekte des Islam aufzukldren; um zu zeigen, das ist das Moslemtum.* (in:
Ulugay 1998: 493)

Es ist ein staatliches Gebot, es biirdet angesichts der vorherrschenden
moralisch-politischen Kultur jedem die Pflicht auf, Menschen gleich-
zubehandeln. Man kann dazu auch noch das genuin islamische Gebot
als verstirkenden Effekt hinzuziehen, das einen absoluten Egalitaris-
mus in die Gemeinschaft der Muslime (aber eben der Muslime) fiihrt.
Auf jeden Fall hat jeder, der offentlich agiert, und vor allem ein
Staatsbeamter im Prinzip Riicksicht auf das Gleichheitsprinzip zu
nehmen. Der Inspekteur handelt vollauf iiberzeugt nach dem diesem
Prinzip der Gleichheit, der Islam muf} allen Menschen ungeachtet ih-
res personlichen Charakters oder jeweiligen Glaubens nahegebracht
werden. Sie sollen die Wahrheit {iber den Islam erfahren. Man kdnnte
auch sagen: Gleichheit vor der staatlich legitimierten Missionsarbeit.
Hier wird das religiose Gesetz mit seiner partikularistischen Zielset-
zung und der Funktionsweise, daf3 sie keine Universalisierung tiber die
islamische Gemeinschaft hinaus hervorbringen kann, auf die Ebene
moderner Institutionen erhoben. Die Wertgeneralisierung kann daher
nicht in der Weise zustandekommen, wie sie sich fir die modernen
Institutionen eignet, zu denen die Diyanet aufgrund ihrer gesetzlichen
Anlage zihlen soll.” Was nicht nur in der Aussage des besagten In-

53 Talcott Parsons schlof3 diesbeziiglich kategorisch die Mdglichkeit aus,
daBl so imposante Systeme wie das Talmudische Gesetz und der tradi-
tionelle Islam eine solche moderne Wertgeneralisierung hervorbringen
konnten. Denn "es fehlt ihnen der Allgemeinheitsgrad, den Max Weber
als formale Rationalitiit bezeichnete" (1975: 48). Die Uberlegung, daB
die Wertgeneralisierung der formalen Rationalitdt kulturell nicht vor-
aussetzungslos, d.h. selber partikularistischer Herkunft ist, wird jedoch

102

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

spekteurs zur Sprache kommt, sondern iiberhaupt die Anlage und
Funktionsweise eines der groBten Amter des tiirkischen, aber auch
dariiber hinaus die Einstellung der Politiker auszeichnet, ist dann nur
noch die Simulation der Logik, nach der moderne Institutionen arbei-
ten: Man nutzt dankbar die Vorteile der formalen Wertgeneralisierung
zu Legitimationszwecken der eigenen ungebrochen partikularistischen
Tatigkeit. Selbst diese gravierend oberflachliche ,,universalistische*
Rhetorik wird allerdings kaum einen Atemzug lang durchgehalten.
Rasch schlédgt die substantialistische Argumentation des Staatsbeam-
ten, nicht ohne eine an die Adresse der Aleviten gerichtete versteckte
Mahnung, ins Gegenteil um. Es geht um die durch und durch substan-
tialistische Standortbestimmung der Aleviten, die sich jedoch nicht
einfach auf die Regelung der Beziehungen zwischen verschiedenen
Gemeinschaften beschrinkt (was ja jeder unbenommen tun diirfte),
sondern unmittelbar auf die Verteilung staatlicher Dienstleistungen
und die 6ffentliche Anerkennung auswirkt:

,,Geht das Alevitentum auf Ali zuriick, betrifft es den Ali, dann ist es inso-
fern auch eine Angelegenheit des Moslemtums. [...] Saz und Semah ist
gleich dem Semah in der Mevleviorden. Analysiert man das Bektaschitum
als Ordensgemeinschaft, kommt man auf interessante Sachen. Die Andacht
von Cem ist Zikr der Ordensgemeinschaften. Wenn ihr aber sagt, da3 es im
Alevitentum kein Beten [namaz], kein Fasten [Oruc] gibt, dann bringt ihr
den anatolischen Alevit in Schwierigkeiten. Dann taucht ndmlich die Frage
auf, welche Religion er denn nun hat. Dabei ist doch Ali Muslim. Das ist
die Regel im Moslemtum, in der ganzen Welt.* (in: Ulugay 1998: 493) **

Was also im Diskurs der Diyanet undenkbar ist, ist die Anerkenntnis
dessen, was die Aleviten von sich aus zu sein behaupten.” Diese Hal-
tung ist so méichtig und mufl wohl so wesentlich fiir die religiose Kul-
tur in der Tiirkei sein, daf auch tiber die Diyanet hinaus die Inklusion

dadurch nicht widerlegt. Man miifite also den Status dieser in der for-
malen Wertgeneralisierung waltenden "Substanzialitit" genau bestim-
men. Foucaults Ausfiihrungen zur "politischen Rationalitdt", auf die
sich die vorliegende Arbeit stiitzt, konnte man auch als die Genealogie
der formalen Rationalitét lesen.

54 Saz: tirkisches Saiteninstrument; Semah: kultischer Tanz der Aleviten;
Bektaschitum: ein alevitischer Orden, die auch unter den osmanischen
Janitscharen sehr verbreitet war; Mevleviorden: die mystische Ge-
meinde des berithmten Mevlana Celaleddin Rumi; Zikr: Gemeinsames
rituelles Beten, das oft in Trance endet.

55 Folgerichtig hat denn auch die alevitische Dachorganisation CEM die
Stellungnahme abgegeben, daBl eine Vertretung der Aleviten in der
Diyanet aufgrund der "strukturellen und prinzipiellen Probleme" nicht
anzustreben ist (Ulucay 1998: 501ff).

103

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

der Aleviten tatsdchlich nur ,erfolgt”, indem ihre Selbstbeschreibung
vollig ignoriert wird. Was die Aleviten tun und fiir sich in Anspruch
nehmen zu sein, das konnen die sunnitischen Geistlichen und Politiker
mehrheitlich nur als Vorurteile, Mi3verstindnisse oder Verschworung
irgendwelcher dunkler Kreise deuten. Die Orthodoxie kann selber
darauf nicht addquat reagieren, daf3 die Religion in einer spezifischen
Form als gesellschaftliche Gegenmacht in einem Identititsdiskurs und
in kritischer Absicht gegen ihre staatliche gestiitzte Vormachtstellung
zur Sprache gebracht wird. Sie bleibt trotz aller bereits beschriebenen
Friktionen voll an die Allianz mit der Staatsraison gebunden. Genau
an diesem Punkt, ndmlich an der Frage nach der Anerkennung spezifi-
scher Identitéten setzt der intellektuelle Islamismus an (davon handelt
das Kapitel II).

5. Resiimee 1

Die vorangegangenen Ausfiihrungen zum Thema Verwaltete Religion
des laizistischen Staates haben ihren Ausgang von der Geltung der
modernen politischen Rationalitdt genommen, die sich durch den pro-
duktiven Eingriff in die Lebensbereiche auszeichnet. Auch die Reli-
gion wird Gegenstand der Macht, die in Form der Staatsraison, abge-
16st von religiosen Visionen, zwecks Vermehrung der Stirke des Staa-
tes strategisch operiert und dabei die Religion auch als strategisches
Instrument einsetzt. Dabei werden der Religion spezifische Funktio-
nen bei der Umsetzung der Vision, eine nationalstaatlich unterlegte
Gesellschaft herzustellen, zugewiesen.

Der Zugriff der staatlichen Macht auf die Religion, verkdrpert im
Amt fiir Religiose Angelegenheiten, erfolgt auf drei unterschiedlichen
Weisen. Zundchst einmal wird die Breite von 6ffentlich zuldssiger Re-
ligiositét formal bestimmt. Als Aufgabenbereiche des staatlichen Re-
ligionsapparates werden die Aspekte Glauben (itikat), Ritus (ibadet)
und Ethik/Moral (ahlak) zugelassen, wihrend die Aspekte kon-
traktuelle Vereinbarungen (muamelat) und Bestrafung (ukubat) weg-
fallen. Bei der zweiten Form wird die Religion durch die Tétigkeit des
Amtes explizit in die Pflege bzw. Starkung der nationalen Kultur ein-
gebunden. Hier bekommt denn auch die verfassungsrechtlich eher im
technischen Sinne vorgeschriebene religiose Aufkldrung nach und
nach stark inhaltliche Ziige, so daB nicht mehr vornehmlich die mora-
lische Qualitdt der Einzelnen fiir die soziale Ordnung im Vordergrund
steht, sondern die materiale Rechtleitung anhand der Verbreitung der
rechten Lehre durch den Verwaltungsapparat des laizistischen Staates
an die Menschen gebracht wird. Eine dritte Variante des staatlichen

104

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Zugriffs findet in Form technischer Dienstleistungen statt, wobei hier
speziell von der Verwaltung der Gebetsanstalten die Rede ist.

Die Auswirkungen der religidsen Strategien, die im Rahmen der
politischen Technik der Staatsraison und im Dienste der Vision von
der ,,machbaren‘ Gesellschaft eingesetzt werden, sind duferst relevant
fiir die spétere Entwicklung. Nicht nur verbreitet sich mittels des zen-
tralstaatlichen Apparates ein vereinheitlichendes und standardisieren-
des, bis in die entlegendsten Ecken der Gesellschaft hineinstrahlendes
Religionsverstéindnis. Die Religion avanciert dabei auch selber zu ei-
nem umkadmpften und begehrten gesellschaftlichen Gut. Dem Amt fiir
Religiose Angelegenheiten kommt dabei eine ambivalente Rolle zu.
Einerseits ist die Diyanet selber ein wirkungsmichtiger Bestandteil
des gesellschaftlichen Diskurses um die Religion, profitiert auch we-
sentlich von dem zugunsten des Islam als 6ffentlicher Norm stattfin-
denden Stimmungswechsel in der Gesellschaft. Andererseits mochte
die Orthodoxie die historische Allianz, die sie mit der Staatsraison
eingegangen ist, nur zu ungern aufgeben, verdankt sie doch ihr Mono-
pol auf Religionsangelegenheiten eben dieser Allianz. Sie kann aber
auf die offensive Artikulation der Religion in den Identititsdiskursen,
nicht angemessen reagieren. Ihr fehlen die dafiir erforderlichen dis-
kursiven Mittel. Die Vormachtstellung der Orthodoxie, die unter dem
Schein der ,religiosen Aufklarung®, befugt durch den sékularen Staat,
offenkundig eine partikulare Version des Islam, ndmlich den sunniti-
schen Skripturalismus, an die Bevolkerung heranbringt, wird von zwei
Seiten herausgefordert.

Die konfessionelle Minderheit der Aleviten organisiert sich selber
im Medium des Anerkennungsdiskurses und tritt mit ihrer spezifi-
schen religiosen Identitit gegen die staatlich gestiitzte Vormacht der
sunnitischen Orthodoxie auf, stellt die bisherige Praxis der Verwal-
tung der Religion kritisch in Frage. Die bisherigen diskursiven Mittel
der Orthodoxie, die den expliziten Ausschlufl der Aleviten bewirkten,
scheinen in Bezug auf die neue alevitische Herausforderung nicht
mehr zu greifen.

Die zweite Herausforderung stammt aus den Reihen der Islami-
sten, die sich mit der strategischen Einbindung der Religion in die Zie-
le der Staatsraison, die immer schon auch eine Unterordnung der Re-
ligion gegeniiber dem sékularen Staat bedeutete, nicht abfinden, son-
dern den Islam als die 6ffentliche Norm der ,,machbaren‘ Gesellschaft
durchsetzen wollen. Es geht nun nicht mehr nur um den Islam als ei-
nen Kitt der sozialen Ordnung, sondern um ein alternatives Ge-
sellschaftsmodell im Namen des Islam. Dem widmet sich die Analyse
im folgenden.

105

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21

7. https:/www.inlibra.com/de/agb - Open Access - (<) ey


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAM ALS WELTANSCHAUUNG DER
UMMATISTISCHEN UTOPIE

Der verwaltete Islam, der trotz seiner historisch erfolgreich erprobten
Kooptierung in den politischen Apparat zugleich eine Eigenlogik be-
wahren konnte, bildet bekanntlich keineswegs die einzige Form der
islamischen Religiositét in der modernen tiirkischen Geschichte. Dies
war auch von der klassischen Geschichte des Islam nicht zu behaup-
ten, durch die iiber die Jahrhunderte verschiedene Varianten dieses
Glaubens wie Sufik, Heterodoxien oder auch die, wenn auch wir-
kungsgeschichtlich wenig relevante philosophische Schule getaumelt
sind. Die in institutioneller Hinsicht laizistisch eingebundene Diyanet
hatte sich zwar im Zeitalter des sich verbreitenden ,,Weltbildes* ein-
gerichtet, zur Formierung eines vereinheitlichten Islam beigetragen
und damit den Weg zur Durchdringung der Gesellschaft durch explizit
religiose Lehren als dffentliche Norm vorbereitet. Trotz all dieser im
Diesseits der Gesellschaft operierenden Aktivititen hat jedoch die Or-
thodoxie keinen religiosen Aktivismus hervorgebracht, der den ge-
sellschaftstechnischen Zug der modernen politischen Rationalitit mit
einer islamischen Weltanschauung durchtrinkt hitte. Daher blieb der
tiirkisch-islamischen Orthodoxie nichts so fern wie die Vorstellung
von einem ,,alternativen islamischen Gesellschaftsmodell®. Das letzte
wird dagegen das eifrige Bestreben der sich besonders in den 80er
Jahren formierenden intellektuellen Zirkel bestimmen. Das folgende
Kapitel analysiert die durch den Intellektuellenislam in der tiirkisch-
islamischen Vorstellungswelt ausgeldsten Transformationen.

Die islamistischen Intellektuelle, von denen im folgenden die Rede
ist, sind durch einen in der bisherigen Geschichte des, zumindest tiir-
kischen, Islam nicht bekannten spezifischen Diskurs hervortreten.
Hierbei handelt es sich um die Ausarbeitung eines ,,alternativen Ge-
sellschaftsmodells“. Konkret nimmt der Diskurs seinen Anlauf von
einem Dokument, namentlich der Urkunde bzw. Gemeindeordnung
von Medina, die der islamische Prophet kurz nach seiner Immigration
in Medina (622) zwischen seinen Weggenossen aus Mekka und den
einheimischen arabischen Stimmen mitsamt ihren jiidischen Beisallen
vereinbart hat. Die Vision von der idealen Urgemeinde, wie sie zu je-
ner Zeit unter der Fithrung von Muhammad existiert habe, wird nun
im islamistischen Diskurs rekonstruktiv bearbeitet und unter dem La-

107

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

bel von ,,Vertrag von Medina“ (im folgenden als VM abgekiirzt) zu
einer gesellschaftlichen Alternative erhoben, nach der unterschiedli-
che Gemeinschaften in Anerkennung ihrer Besonderheit eine gemein-
same politische Ordnung bilden sollen. Die folgenden Uberlegungen
werden sich um die Frage drehen, was es denn nun bedeutet, da3 der
Islam als explizite, theoretisch ausgearbeitete Grundlage der gesell-
schaftlichen Konstitution konzeptualisiert wird.

Zu diesem Zweck wird zunéchst kurz erlautert, wie in der islami-
schen Geschichte auf das Goldene Zeitalter (Asr-1 Saadet. Zeitalter
der Gliickseligkeit) Bezug genommen worden ist. Von zentraler Be-
deutung ist dabei die These, daBl die oftmals mit eschatologischen Vi-
sionen verbundene Bezugnahme - zumindest im sunnitischen Islam,
von dem hier die Rede ist - weitgehend ohne chiliastische Aufladun-
gen auskam oder zumindest der Chiliasmus selten in politisches Han-
deln umschlug. Diese Spezifizitit bleibt selbst in verschiedenen Vari-
anten des islamischen Modernismus relativ erhalten (Kapitel 1I.1).
Gleichzeitig bahnt sich hier, an dem in den 70er Jahren in der Tiirkei
stark rezipierten Neomodernismus von Fazlur Rahman gipfelnd, eine
Entwicklung in Richtung der Verdiesseitigung der Religion an, in der
der Islam anhand theoretischer und methodologischer Reflexionen als
Weltanschauung einer Gesellschaftskonstitution konzeptualisiert wird
(Kapitel I1.2). Die kritische Analyse von Rahmans Uberlegungen be-
reitet somit den Weg fiir den weiteren Verlauf der Darstellung, in der
gezeigt werden soll, wie die in Rahmans Arbeit kulminierende Ent-
wicklung in den hier zu behandelnden islamistischen Diskurs hinein-
schldgt und dort nun auch entgegen Rahmans eigenem Anliegen zu
einem alternativen Gesellschaftsentwurf ausgearbeitet wird. Dabei
werden zugleich auch die Kategorien der weiteren Analyse gewonnen.
So werden die Funktionsweise des islamistischen Diskurses und des-
sen Instrumente auf die Reversion des analytischen Interesses auf die
westliche Moderne, sodann auf die aktivistische Verdiesseitigung der
Religion bzw. des religiosen Denkens, weiterhin auf die Verbindungen
zu den global zirkulierenden Diskursen und schlieBlich die spezifische
Ubersetzung dieser Diskurse hin analysiert (Kapitel I11.3 bis einschl.
6). Da allerdings diese letzten Punkte ineinander iibergreifen und im
Grunde verschiedene Dimensionen ein und desselben Phinomens dar-
stellen, wird es nicht durchgehend moglich sein, den formalen Aufbau
der Analyse strikt entlang eines linearen Schemas durchzuziehen. Am
Ende der Analyse soll deutlich gemacht werden, wie die islamische
Materie, hier: die klassische Vision von der idealen Urgemeinde, dem
Goldenen Zeitalter, mit Hilfe von in dem Diskurs der Intellektuellen
angewandten modernen Kulturtechniken Ziige einer politischen Uto-
pie erhilt, in der die Urgemeinde durch willentliches Handeln hier
und jetzt als reine Gemeinschaft ins Werk gesetzt werden soll. Die

108

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Verwaltung der Religion, die noch in das Programm, eine westlich
orientierte Gesellschaft herzustellen, eingespannt werden konnte,
schldgt in ein explizit islamisches Gesellschaftsmodell um. Unter
Punkt I1.7 wird das Gesamtkapitel resiimiert.

1. Ursprungsvisionen im Islam

Anno 1995 wird in der von islamistischen Intellektuellen herausgege-
benen elektronischen Zeitung Anadolu ein Gedicht abgedruckt. Das
Gedicht, das aus der Feder eines Dilaver Cebeci hervorgegangen ist,
ist mit Medina iiberschrieben, mit einer der Heiligen Stétten des Islam.
Es ruft nun keine Verwunderung hervor, wenn in der Poesie die Kluft,
die Jahrhunderte zwischen einem unermiidlich ersehnten Anfang und
der verdammten Gegenwart aufreien, in einem Atemzug liberbriickt
wird. Der Dichter kann ungehindert die Truppen von Ebu Cehil, die
sich gegen den Propheten und seine Gemeinde im Anmarsch befinden,
vor seinen Augen sehen. Das Leid, das er in pathetischen Versen he-
rausschreit, diirfte indes ihre Herkunft genauso gut in der sogenannten
authentischen Vergangenheit haben wie in der Gegenwart; einer Ge-
genwart, die, vom bekennenden Sikularismus ,,verunreinigt®, fir ei-
nen Islamisten nichts Anderes sein kann als eine Wiederauflage der
Cahiliye (die vorislamische Zeit, die Zeit der Ignoranz); einer Gegen-
wart des sich immer stérker in den Menschen breitmachenden Ver-
falls, vor dem sich der Glaubige die ewige Wahrheit der goldenen Zeit
herbeisehnt:

,»Wire ich doch in einer goldenen Zeit zur Welt gekommen / Wére mir auch
ein wenig vom Wissen der Wiiste zuteil geworden!* (Cebeci 1995)

Es ist von jener Stadt die Rede, in der sich der Islam aus einer auf3er-
weltlichen Gemeinde mit eschatologischen Visionen in einen schlag-
kréftigen Staat verwandelte, der dann auszog, um die Welt Gottes Be-
fehl zu unterwerfen. Driickt die Gegenwart mit aller Gewalt derge-
stalt, daB das irdische Leben fiir den Glaubigen zur Qual wird, dann
fliichtet er sich in den miitterlichen Schof3 der Stadt Medina: ,,Bevor
mir der Grausame in die Brust zusticht / gewdhre mir deinen Schutz,
O du Medina, schiitze mich.” (Ebd.)

Der Dichter dieser Verse wird sich mit seiner Sehnsucht nach der
Goldenen Zeit sicherlich in guter Gesellschaft befinden. Diese Sehn-
sucht ist kein Privileg der Dichter, ja nicht einmal haben wir es mit
einem rein islamischen Phdnomen zu tun. Der Glaube an eine reine
Vergangenheit, die im krassen Gegensatz zur Gegenwart steht und den
legitimen Boden fiir eine Abrechnung mit dieser Gegenwart bereit-

109

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

stellt, 146t sich in vielen Kulturen wiederfinden. Ja, man kann be-
haupten, daB die Orientierung an einem Goldenen Zeitalter, oder is-
lamisch gesprochen am Zeitalter der Gliickseligkeit (Asr-1 Saadet), die
vormoderne Form der Utopien iiberhaupt darstellte.”® Die Aufstinde
haben sich, bevor mit der modernen Umkehrung der Zeithorizonte die
Schaffung einer Zukunft als Utopie ins Zentrum des politischen Han-
delns riickte, in der Regel auf eine mythische Zeit berufen, von der aus
erst Legitimitit beansprucht werden konnte.”” Dieses Phénomen hat
der prominente Orientalist von Grunebaum als Kulturklassizismus
folgendermalien beschrieben:

»(1) Eine vergangene (oder bloB fremde) Phase kultureller Entwicklung
wird als vollstdndige und vollkommene Verwirklichung menschlicher M6g-
lichkeiten anerkannt; (2) diese Verwirklichung wird als rechtméBiges Erbe
oder Besitz angeeignet; (3) es wird als moglich zugelassen, dafl die eigene
Gegenwart nach vergangener (oder fremder) Vollkommenheit umgeformt
wird; und (4) das Kulturwollen der Vergangenheit bzw. der Fremdkultur
wird als mustergiiltig und fiir die Gegenwart verbindlich iibernommen.*
(1960: 5)

Es gibt sicherlich verschiedene Formen, wie man sich auf eine Ver-
gangenheit beruft. Von Grunebaum liefert hierzu eine detaillierte Pa-
lette, auf die hier nicht ndher eingegangen wird. Was hier interessiert,
ist sein darauf folgender Verweis auf die Sehnsucht nach ,,Riickkehr
zu den ,rechtgeleiteten® Kalifen, nach Riickkehr zu dem Islam, wie er
zu Lebzeiten des Propheten gewesen (a.a.O.: 17) sei. Dieser Klassi-

56 ,,Wihrend der gesamten Antike ,verhindert’ somit der Gedanke eines
an das anfingliche Goldene Zeitalter anschlieenden Zerfalls — mit
dem damit verbundenen Gedanken der zyklischen Wiederkehr — ,die
Entwicklung eines authentischen Fortschrittgedankens® [...].“ (Marra-
mao 1989: 83)

57 Selbst, ja erst recht bei neuzeitlichen, zukunftsorientierten Utopien
wirkt die Vorstellung eines ,,unschuldigen® Anfangs, wie das z.B. beim
marxistischen Historischen Materialismus der Fall ist. Der Historische
Materialismus sieht im Kommunismus die Wiederherstellung des klas-
senlosen Urkommunismus auf einer dialektisch vermittelten, hoheren
Ebene vor. Jacob Taubes erblickt darin iibrigens den eschatologischen
Zug des Marxismus: ,,Das Eschaton ist das Einst im doppelten Sinn:
das Einst der Schopfung: Axiologie, und das Einst der Erlosung: Te-
leologie.” (1947: 12) Allerdings darf der folgenreiche Unterschied in
der jeweiligen Zeitokonomie des ,,mythischen Regresses und der neu-
zeitlichen ,,politischen Utopien® nicht restlos geebnet werden. Zum
Verhiltnis von Zeiterfahrung und Sékularisierung bzw. damit zusam-
menhéngenden Begriffen wie Revolution, Gesellschaft und Projekt s.
Marramao (1989).

110

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

zismus der Riickkehr ,,will“, so von Grunebaum®, nicht nur den Geist,
sondern auch den Buchstaben der Vergangenheit zuriickholen* (ebd.).
So weitgehend auch immer die etablierte Vorstellung vom islamischen
Goldenen Zeitalter mit der Zeit der rechtgeleiteten Kalifen identisch
geworden ist, deckt andererseits ein geschichtlicher Streifzug unmif-
verstandlich auf, wie umkdmpft die Bestimmung der Grenzen dieser
idealen Gemeinde war und wie sehr sie teilweise immer noch den Ge-
genstand heftiger Auseinandersetzungen bildet. Die reale Geschichte
der idealisierten frithislamischen Gemeinde weist iibrigens selber
zweifellos einen enormen Grad an inneren Zwistigkeiten auf, die dann
zu den ersten Spaltungen im Islam gefiihrt haben, welche heute noch
bestehen. Immerhin wurden drei von den rechtgeleiteten Kalifen, wel-
che die vollkommene Umma symbolisieren sollen, infolge politischer
Intrigen umgebracht. Doch kommt es, was die psychologische und
politische Wirkung des Vorbildes anbelangt, nicht auf den Realitéts-
gehalt der idealisierten Gemeinde an. Von entscheidender Bedeutung
ist hingegen die Natur der politischen Beziehung, welche zwischen
dem idealisierten Vorbild und dem innerweltlichen Handeln gekniipft
wird.

1.1 Eschatologie ohne Rof} und Reiter

So sehr nun die Idee einer Riickkehr universellen Charakters sein
mag, bediirfen die islamischen Visionen der Riickkehr doch einer spe-
zifischen Betrachtung. Immerhin hat sich der Wunsch nach Riickkehr
in die Urgemeinde in der islamischen Geschichte zu einem Dogma
entwickelt. Die Konzeption vom Goldenen Zeitalter bezieht sich in
der Geschichte der muslimischen Gesellschaften nicht nur auf die Zeit
der rechtgeleiteten Kalifen. Die Zeit der Ummayaden und der Abbasi-
den, aber auch die jeweiligen Glanzperioden islamischer Reiche (wie
z.B. die Zeit des Aufstiegs bei den Osmanischen Tiirken) dienen eben-
falls als die Goldene Zeit (ausfiihrlich dazu vgl. Duran 1983). Beim
sunnitischen Islam, von dem unser Buch handelt, fillt der Stellenwert
der Urgemeinde bereits durch die Bezeichnung Sunniten (Traditiona-
rer) auf, die besagt, daB die Sunna, ndmlich die Worte und Taten des
Propheten und die Lebensweise seiner Gemeinde, zum zentralen Be-
stand des Glaubens gehdren. Fiir sie hat sich weitgehend die Zeit der
vier Kalifen (Ebu Bekir, Omer, Osman und Ali) als das Goldene Zeit-
alter durchgesetzt, wihrend das Schiitentum die Goldene Zeit ledig-
lich auf Ali als den legitimen Nachfolger des Propheten beschrénkte.
Parallel zu den unterschiedlichen Bestimmungen der Goldenen
Zeit hat sich das Verhéltnis zwischen Herrschaft und Heilsfrage unter-
schiedlich entwickelt. Die dem Imam im Schiitentum zugesprochene

111

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Heilswichtigkeit wurde von den Sunniten weitgehend abgelehnt (vgl.
Kapitel 1.1), daraus entsprang dann folglich auch die geschichtswirk-
same Spannung zwischen dem Herrscher und der Ulema, wie sie zu-
vor in Bezug auf die Diyanet diskutiert worden ist (vgl. Kapitel 1.4).
Diese verschiedenen Konzeptionen haben wiederum im Hinblick auf
das politische Handeln unterschiedliche Konsequenzen mit sich ge-
bracht. Anders als im Schiitentum, in dem die Visionen der Riickkehr
sehr leicht chiliastisch gewendet werden konnten (z. B. die iranische
Revolution von 1979), wies die sunnitische Eschatologie selten chilia-
stische Ziige auf.

»Auch im Sunnitentum gibt es chiliastische Ziige, gewi3. Aber sie lassen
sich nicht so leicht fiir die irdischen Ziele einsetzen. Die sunnitische Lite-
ratur, die sich mit den Vorgidngen am Ende der Geschichte beschéftigt, ist
sogar sehr umfangreich. Aber sie befalit sich eben mit einem Eschaton, von
dem wirklich niemand weill, wann es hereinbrechen wird. Auf alle Fille
wird es nicht als eine in naher Zukunft bevorstehende, durch persénlichen
Einsatz der Gldaubigen zu beschleunigende Wende zuriick zur prophetischen
Urgemeinde verstanden, wie dies in manchen schiitischen Gruppierungen
verstanden wurde.” (Nagel 1981a: 313, Hervorhebung L.T.)

Bereits in der Formierungsphase (kurz nach dem Tode des Propheten),
die von einer pessimistischen Grundstimmung durchsetzt war, er-
schien die Urgemeinde im Riickblick als ein Hort der Frommigkeit.
Und es setzt sehr frith ein, dafl die Mitglieder der Urgemeinde dafiir
geriihmt werden, daB sie ,,mehr als ihr (die jetzigen) auf das Diesseits
verzichtet und nach dem Jenseits verlangt (haben)*“ (Abdallah b. al-
Mubarak, gest. 653, zit. n. Gramlich 1974: 115). Auffallend ist auch
daher, daf} sich die Aufstinde wie beim Aufstand von Ali ibn Mu-
hammad, des ,,Herrn der Zang* (als Negeraufstand bekannt, ausfiihr-
lich dazu vgl. Halm 1967) oft auf die Vision vom kommenden Mahdi
berufen haben, die dann auch im Schiitentum institutionalisiert wurde.

Ahnlich wie Nagel, doch der chiliastischen Dimension mehr Ge-
wicht zumessend, vertritt Al-Azmeh (1996: 76) die These, daB ,,im
islamischen Mittelalter [...] der radikale Fundamentalismus unfehlbar
chiliastisch und mit jenem Ideenkomplex verkniipft war, den der Be-
griff Mahdismus umschreibt™. Auch Al-Azmeh kommt es allerdings
auf die Differenz zwischen dem mittelalterlichen Chiliasmus der sun-
nitischen und schiitischen Bewegungen einerseits und dem islamisti-
schen Radikalismus der Gegenwart an, fiir den es in der islamischen

112

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Geschichte kein Vorbild gebe (ebd.). Der gegenwirtige Islamismus
zeichnet sich durch seinen utopischen Charakter aus (a.a.0.: 77).

1.2 Islamische Visionen von Riickkehr

Bevor jedoch auf die spezifische Konzeptualisierung der Urgemeinde
durch den neuzeitlichen Islamismus ndher eingegangen wird, sollen
noch einige Punkte erhellt werden. Es geht zunichst einmal um das
klassisch-islamische Verstindnis der Geschichte als Verfall, der be-
reits in der Idee der vollkommenen idealen Urgemeinde mit gegeben
ist. Wenn ndmlich der glaubige Muslim danach streben soll, nach der
Weise der Altvordern zu leben, dann erscheint seine Existenz zundchst
einmal in einer gewissen Entfernung zum Anfang: sowohl in personli-
cher Hinsicht, dal} er als Einzelmensch moralisch nicht die ideale Rei-
fe besitzt, als auch in historischer Hinsicht, daf} seine Zeit durch die
Kluft der Jahrhunderte von der Urgemeinde getrennt ist.

Wie oben angesprochen, ist bereits im Dogma der Urgemeinde die
Tendenz gegeben, daBl sich mit zeitlichem Abstand vom Ursprung ei-
ne Verfallsgeschichte einstellt. Mithilfe der Institution der Hadith-
Tradition (Uberlieferungen vom Propheten) wurde selbst der Verfall
in den Grundbestand islamischen Glaubens aufgenommen, indem vom
Propheten folgender Satz iiberliefert wurde: ,,Die besten Menschen
sind meine Zeitgenossen, dann die nichste Generation, dann die néch-
ste. Dann werden Leute kommen, die auf ihr Zeugnis (immer) einen
Eid folgen lassen und auf ihren Eid (immer) ein Zeugnis.* (al-Buhari,
zit. n. Gramlich 1974: 111)

In einer anderen Uberlieferung wird die mit den letzten Sitzen
gemeinte, mit dem zeitlichen Abstand wachsende Unzuverldssigkeit
offener und dramatischer zur Sprache gebracht.

»Meine Gemeinde besteht aus fiinf Generationen, deren jede vierzig Jahre
dauert. Die erste Generation, ich und die Meinigen, sind Leute des Wissens
und der GewiBheit, bis vierzig; die zweite Generation sind Leute der From-
migkeit, bis achtzig; die dritte Generation sind Leute gegenseitigen
Verbundenseins und Erbarmens, bis hundertzwanzig; die vierte Generation
sind Leute gegenseitigen Beziehungsabbruches und Sichabkehrens und Un-
rechtzufiigens, bis hundertsechzig.” (Ibn al-Atir, z. n. Gramlich 1974: 111f.)

Andererseits predigt der Islam die GewiB3heit, daB3 Gott den Menschen
nie alleine 146t. Gott greift immer wieder durch seine Propheten in das

58 Auf die utopistischen Ziige im islamistischen Denken haben in der Li-
teratur in systematischer Hinsicht hingewiesen: Biittner (1996: 484),
Al-Azmeh (1996, Kapitel 2) und Eisenstadt (1998, Kapitel 2 und 3).

113

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

weltliche Geschehen ein, in deren Kette von Abraham bis Jesus sich
Muhammad einreiht, um sie letztlich zu einem vollendeten Abschluf}
zu bringen.”

So erscheint die islamische Geschichte des Heils etwas anders als
die ,,Heilsgeschichte* im christlichen Sinne. Der Verfall tritt einerseits
durchs Fehlgehen der Menschen ein, die sich immer weniger an der
Befolgung HeilsgewiBheit spendierender Gebote orientieren. Anderer-
seits neigt der Mensch in seiner Alltiglichkeit dazu, sich vom rechten
Pfad zu entfernen; je weiter entfernt vom Beginn, desto wahrscheinli-
cher stellt sich das Fehlgehen ein. Der Verfall erweist sich im Sinne
einesouniversalen Heilsplans als ,,undkonomisch (vgl. Wielandt 1971:
36).

Es mag durchaus so sein, daB dem Dogma ,,Siegel der Prophetie®
zuweilen auch heilsgeschichtliche Visionen angehaftet haben (interes-
santerweise insbesondere ab dem 19. Jh.), die in der Folge der Pro-
phetie eine voranschreitende Vervollkommnung propagierten. Zur E-
tablierung der Vorstellung von einer Heilsgeschichte hat dies nicht
geflihrt.

»Wo der christliche Theologe in den Teilwahrheiten, welche die Heiden
und Juden besalien, eine praeparatio evangelica und den logos spermatikos
einer natiirlichen Religion erkannte und von da an eine Aufwértsbewegung
feststellte, die im Kommen Christi ihren Hohepunkt erreichte, da erblickte
der Muslim ein sich oftmals wiederholendes Zerfallen des Glaubensgebéu-
des und ein sich oftmals wiederholendes Abtriinnigwerden von Gemein-
schaften, die ohne ihren Stolz und ihre Nachlédssigkeit das gewesen sein

59 Der Abschlufl der Offenbarungs,,geschichte® bringt zweifellos ein gro-
Bes Problem mit sich, da jetzt erkldrt werden muf3, wie die Quelle des
gottlichen Segens, die ja nicht versiegt bzw. versiegen darf, weiterhin
in Erscheinung tritt. Der Koran und die Sunna haben diese Funktion zu
erfiillen; nichtsdestotrotz fiigte die islamische Theologie zu diesen In-
stitutionen in Gestalt des Erneuerers eine weitere hinzu. Zur Begriin-
dung wurde dem die Hadith vom Propheten zugrundegelegt: ,,Gott wird
einem jeden Jahrhundert einen Mann aus den Leuten meines Hauses
senden, der ihnen die Angelegenheiten ihrer Religion erkldren wird*.
(vgl. Goldziher 1967 [1871]: 53). Seine Aufgabe besteht wie die des
Propheten — wenn auch in einer unvergleichlich abgeschwichten Form
— darin, den Verfall zu stoppen.

60 In diesem Sinne vertritt von Grunebaum, da3 das Bose in der islami-
schen Kultur nicht als Versuchung erscheint, sondern als Verwirrung,
als das Verlassen des rechten Pfades (1969: 36). Dies fiihrt er u.a. auf
das Fehlen des Gedankens Erbsiinde zuriick. Der islamische Formalis-
mus und Konventionalismus als Biirge der HeilsgewiBheit (vgl. Weber
1975 [1920]: 335f; Stauth 1999: 19) hingt iibrigens wesentlich damit
zusammen.

114

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

konnten, was am Ende der Islam werden sollte, ndamlich Gottes beste Reli-
gionsgemeinschaft. (von Grunebaum 1969: 32)

,weltener ist im Islam® hingegen, so Fritz Meier (1960: 148), ,,die an-
dere Auffassung, der Glaube an einen stetigen Fortschritt, an eine all-
mihliche Aufwirtsentwicklung der Welt. Diese vor allem in den my-
stischen Kreisen anzutreffende Vorstellung, die sich allerdings nicht
auf das Weltgeschehen, sondern auf die durch Sufis vorgenommene
Deutung der gottlichen Botschaft bezieht, hat sich nicht als allgemei-
nes Kulturgut etablieren kdnnen.

Interessanterweise tauchen Elemente eines am Fortschritt orien-
tierten Geschichtsbildes erst infolge der Konfrontation mit der westli-
chen Welt auf, die der muslimischen Welt eine sowohl auf der geisti-
gen als auch auf der materiellen Ebene stattfindende Interaktion auf-
gezwungen hat. Fiir Musa Carullah (1875-1949), den frithen islami-
schen Modernisten, besteht kein Zweifel dariber, dal3 ,,es der
Menschheit in Zukunft besser gehen wird als heute™ (vgl. Kara 1987,
Bd. I: XVII). Der konservative Mehmed Akif (1876-1936), der, von
der Abschaffung des Kalifats enttiuscht, lange Zeit in Agypten gelebt
hat, sprach auch in diesem eher pragmatischen Sinne von Fortschritt:

,»Wie weit auch noch ein Volk vorangeschritten, wie hoch es auch empor-
stiegen sein mag, rotiert es an der Stelle, dann ist es um dieses Volk ge-
schehen. Denn die ganze Menschheit eilt einem entfernten Punkt, einem
Zweck entgegen. Die Menschheit flieft wie ein wildstromendes Wasser
unauthdrlich in das Meer des Fortschritts hinein. Dieses Wasser ist nicht zu
béindigen. So werden wir auch folglich entweder ertrinken oder mit dem
Strom schwimmen. Offenkundig schreitet die gesamte Menschheit voran,
nur wir bleiben auf der Stelle.“ (In: Kara a.a.O.: XVIII)

Dem ersten Versuch, den neuzeitlichen Fortschrittsgedanken isla-
misch zu wenden, begegnen wir jedoch bei Muhammad Abduh (1849-
1905). Abduh verwandelt die ,,im Islam urspriinglich gemeinte Vor-
stellung von der Aufeinanderfolge inhaltlich gleicher Offenbarungen
von Adam bis Mohammed* in eine Geschichte der Rationalisierung
der Gottesidee, die ihren Endpunkt im islamischen Monotheismus er-
reicht (vgl. Nagel 1990: 22). Auch bei seinem Schiiler Igbal (1875-
1938) wurde der Fortschrittsgedanke affirmativ in den Bestand klassi-
scher Visionen eingeflochten und religios tiberhoht. Der intellektuelle
Versuch Igbals, den Fortschritt islamisch zu wenden, schlug sich in
der Konzeptualisierung der Prophetie derart nieder, dafl der Offenba-
rungsgeschichte eine heilsgeschichtliche Dimension zugefiigt wurde.
Die Herabsendung der koranischen Botschaft sollte sich nicht mehr in
den Kreislauf einer sich wiederholenden Offenbarungsgeschichte ein-
ordnen lassen. Statt dessen erhilt die Offenbarungsgeschichte vom

115

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Ereignis des Islam her ihren Sinn, so da3 dieser nunmehr den anderen
Buchreligionen heilsgeschichtlich vorausgeht (vgl. Haarmann 1994:
185; Wielandt 1971).

Trotz solcher Tendenzen kann man jedoch nicht behaupten, dafl
sich die Idee der fortschreitenden Geschichte in der islamischen Vor-
stellungswelt durchgesetzt hat. Die Verfallsidee als Grundmuster des
islamischen Geschichtsverstdndnisses ist nicht nur keineswegs ver-
schwunden, sondern hat im gegenwirtigen islamistischen Denken den
Modus der Weltdeutung bestimmt. Umgekehrt verschwindet die Fort-
schrittsidee auch nicht vollig, sie paBit sich an die Vision der Verfalls-
geschichte an, indem sie sich, wie spéter zu belegen ist, als fort-
schreitende Entfernung von der gottlichen Ordnung des Seins exakt
ins Gegenteil des urspriinglichen Konzepts von Fortschritt verkehrt.
Infolge der oben vorgenommenen knappen Uberschau von Transfor-
mationen, die islamische Visionen von Riickkehr in der klassischen
und modernen Form erfahren, sei somit zundchst einmal auf den Kon-
textbezug religioser Reflexionen hingewiesen. Demnach bildet der
Fortschrittsgedanke sowohl im Blick auf die Materie (affirmativ oder
ablehnend) als auch auf die Struktur des Denkens (fortschreitender
Verfall immer noch im Bannkreis desselben Denkens) den Dreh- und
Angelpunkt auch der spiter einsetzenden islamistischen Reflexionen.
Die kritische Auseinandersetzung der islamistischen Intellektuellen
mit dem Fortschrittskonzept wird sich auf die klassischen Visionen
von Verfall und Riickkehr auflagern, d.h. in den bestehenden Dis-
kursbestand einfiigen.

Ein weiterer bedeutsamer Punkt handelt von der Tendenz, die sich
durch die Begegnung mit der westlichen Moderne im islamischen
Denken abzeichnet. Es handelt sich darum, daf3 sich eine immer stér-
ker werdende Profanisierung der religiosen Reflexion andeutet. Ob
man nun die Einfliisse der Verwestlichung mitsamt ihren materiellen
und ideellen Dimensionen islamisch einnehmen oder im Gegenteil
verdammen will, letztlich zwingt die Omnipriasenz der westlichen
Moderne das Denken der Muslime dazu, sich mit ihren Folgen ausein-
anderzusetzen, und sprengt folglich den thematischen Rahmen und
Instrumentenbestand klassischer muslimischer Reflexionen.”'

Im folgenden wird diesem Phéinomen entlang der Uberlegungen
des pakistanischen Reformers Fazlur Rahman ndher nachgestellt.

61 Der tunesische Schriftsteller, Lyriker und Filmemacher Abdelwahab
Meddeb stellt diese jedem Nichteuropder bekannte Erfahrung in den
Anfang seiner Reflexionen zum Thema Europa als Extrem (1994: 32):
,Der Nichteuropder kann Europa als Problem nicht umgehen. Ob er
sich dorthin begibt oder zu Hause bleibt, auf dem eigenen Kontinent, er
wird mit der Gedankenwelt Europas und ihrer Verwirklichung kon-
frontiert, denn deren Folgen sind iiberall auf Erden sichtbar [...].*

116

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Rahmans Bedeutung ergibt sich aus zwei Griinden: Erstens spielt da-
bei die doppelte Funktion, die ihm als aufmerksamer Beobachter und
als Mitbeteiligter desselben Prozesses zukommt, eine wichtige Rolle
fiir die Entscheidung, sein Denken in die Analyse einzubeziehen.
Zweitens kann man Rahmans Neomodernismus als eine schillernde
Etappe im zeitgenossischen islamischen Denken bezeichnen, in der
zwar eine islamische Moderne systematisch angestrebt wird, jedoch
gleichzeitig ungewollt der Weg fiir den Islamismus vorbereitet wird.
Rahmans Ideen, die auf die Ausarbeitung einer islamischen Moderne
abstellen, werden zwar von den hier zu besprechenden tiirkischen Is-
lamisten abgelehnt, die Instrumente und Produkte seines Denkens sind
aber auch fiir den islamistischen Diskurs von paradigmatischer Be-
deutung. In der Analyse wird die Darstellung Schritt fiir Schritt auf die
systematische Entwicklung des religidsen, diesseits gewendeten Akti-
vismus zugespitzt.

2. Der Neomodernismus von Fazlur Rahman:
Die Suche nach islamischen Werten

Fangen wir die Analyse mit einer Beobachtung von Rahman an, die
mit den oben vorgenommenen Beschreibungen korrespondiert. Es
handelt sich um eine folgenreiche Transformation an der Perzeption
der Religion, die fortan als ein dauerhafter Bestandteil von Erschei-
nungsformen islamischer Religiositit registriert werden muf3. Auf die-
se neue Erscheinung, die iiber den islamischen Modernismus in die
islamische Kultur Einzug erhalt, macht der prominente Reformist Faz-
lur Rahman aufmerksam, indem er zunichst konstatiert, dal ,,at the
higher educational level the modernists thus eased the adoption of
modern science for the younger generation® (1982: 52). Damit einher-
gehend wird, so fahrt Rahman fort, eine neue Form der moralischen
Erziehung geprégt, die im Hinblick auf den Modus der Vermittlung
von Inhalten durchaus an die althergebrachte Erziehung ankniipft und
damit den Eindruck erweckt, sie stelle die Tradition in reiner Form
wieder her.

,,This was a major development since before this the only teaching of moral
duties was through ,religious‘ books that emphasised the consequences of
wrong doing both in terms of harm done to society or to the wrongdoer as
part of the society, but in terms of heaven and hell.“ (Rahman 1982: 52)

Rahmans scharfsinniger Beobachtung iiber die Verschiebungen im
Jargon der religiésen Erziehung mufl man grofe Aufmerksamkeit
schenken, um die radikale Transformation, die sich hier andeutet, in

117

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

ihrer vollen Bedeutungsschwere ermessen zu konnen. Es wird zwar an
die klassische Form der Geschichtserzihlung angekniipft, — die {ibri-
gens im intellektuellen Islamismus weitgehend verschwindet, — die
Geschichten aber handeln jetzt mehr und mehr von den gesellschaftli-
chen Dingen. ,, This was”, so fahrt Rahman fort, ,,in line with the atti-
tude of the premodernist reformers of the eighteenth and nineteenth
centuries, who had conceived of superstitions and antisocial practices
in terms of social and moral degeneration in this world rather than in
terms of otherworldly consequences.* (Ebd.)

Die Probleme der volkstiimlichen Erziehung, so bedeutsam sie
auch sind, interessieren hier aufgrund der Anlage des vorliegenden
Textes, der sich mit intellektuellen und politischen Diskursen be-
schéftigt, nur insofern, als sich darin eine Verschiebung an der Ord-
nung der Bewertungskriterien filir das moralische Handeln artikuliert.
Rahmans Beobachtung unterstiitzt folglich nur zu gut die in den Ka-
piteln 1.2 u. 3 iiber den neuzeitlichen Charakter der Gesellschaft ange-
stellten Reflexionen. Die Bezugnahme auf den Islam kommt nun im-
mer weniger umhin, sich mit der ,,Gesellschaft” bzw. in der Verortung
des muslimischen Subjekts in ihr zu befassen.”” Der Orientierungs-
punkt, von dem aus das weltliche Handeln bewertet wird, verschiebt
sich von der Drohung mit Himmel und Hélle zum Erfolg und Schei-
tern, zu einer Befreiung oder Verdammnis in der Welt. Was ist nun
Rahmans eigene Rolle in dieser Verschiebung, ist er nur ein Beob-
achter des Prozesses oder trdgt er mit seinem Werk selber zu dessen
Vollzug bei?

Rahman markiert mit seiner intellektuellen Leistung den Hohe-
punkt des islamischen Modernismus, sein Bemiihen um die Reforma-
tion des Islam ragt unter verschiedenen Antworten auf die Stellung
des Islam in der modernen Welt heraus. Mit seinem Werk setzt er sich
von den Versuchen der vorangegangenen Modernisten im Kern da-
durch ab, daf} die innere Rationalitit des islamischen Gesetzes zum

62 Eine parallele Entwicklung 146t sich {ibrigens vielleicht am Beispiel
eines neuen Begriffs begreifen. Es wird unter den Islamisten auffallend
immer mehr auf die Menschheit rekurriert. Natiirlich waren bereits der
Adressat der koranischen Offenbarung Menschen und nicht ein be-
stimmtes Volk. Doch scheint sich der Begriff verwandelt zu haben. In
der Offenbarung fungierte Mensch nicht als Abstraktum, sondern be-
zeichnete den Einzelmenschen als moralisches Wesen, das von Gott
angesprochen wird. Menschheit hingegen ist bereits eine Abstraktion.
Der Koran verheifit den Einzelmenschen Errettung im Jenseits — nach
einer weitldufigen Lesart auch im Diesseits —, aber keine Befreiung der
Menschheit, die zukunftsgerichtet ist und erst im semantischen Feld der
Revolution auftaucht (zur Zeitlichkeit der Revolution vgl. Marramao
1989).

118

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Gegenstand der Erneuerungstitigkeit gemacht wird. Selbst Igbals
mystisch unterfiitterter Modernismus geniigte nach Rahmans Ansicht
dem Anspruch auf eine intrinsische Reform nicht. Solche Versuche
fielen noch in die Kategorie des selektiven Umgangs mit dem Islam,
im besonderen mit dem Koran.

,It must be remembered that whatever elements in his history the modernist
praises and emphasises — even if these be apparently mutually disparate
elements — he is not so much portraying the past but indirectly pointing to a
future: in the past he is not primarily describing events but locating his faith
in certain events.” (Rahman 1979: 235f)

Rahman kdmpft im Grunde an zwei Fronten. Wahrend der Modernis-
mus, so Rahman, die innere Rationalitdt der Religion unangetastet be-
14Bt, um den Islam nur dufBlerlich und selektiv an die moderne Welt
anzupassen (1966: 120f), haben sich die Ulema, also die Orthodoxie,
in Rahmans Augen auf den Buchstaben des Gesetzes versteift (a.a.O.:
119). Das Fehlen des islamischen Ethos in beiden Stromungen ver-
stirkt dabei fiir Rahman im Endeffekt den islamischen Fundamenta-
lismus. In diesem geistigen Kréfteverhdltnis entwickelt Rahman seine
eigene historisch-kritische Methode, die dem Islam einen wiirdigen
Platz in der modernen Gesellschaft vorbereiten soll.

Die von ihm in Angriff genommene kritische Methode zielt in Be-
zug auf den Gegenstand der kritischen Analyse nicht alleine auf die
Sunna und fikih (Jurisprudenz). Sie zeichnet sich vor allem dadurch
aus, daB selbst der Koran einer historischen Lektiire unterzogen wer-
den soll, wo Modernisten und die Ulema, so Rahman, noch zogerten,
den entscheidenden Schritt zu unternehmen (a. a. O.:127). Im folgen-
den steht seine Auseinandersetzung mit der Orthodoxie im Zentrum
des Interesses. Die Analyse dieser Auseinandersetzung ist aus zwei
Griinden fiir unseren Argumentationsverlauf bedeutsam. Erstens
knlipft sie an die im Kapitel I vorgelegten Ausfiihrungen zur ,,verwal-
teten Religion™ der Orthodoxie an und vertieft sie. Zweitens werden
hier kategoriale Mittel und methodische Verfahren vorbereitet, die
sich im intellektuellen Unternehmen der Islamisten in hypostasierter
Form wieder finden.

2.1 Die Einheit des Korans und die islamische Weltanschauung

In dem, was Rahman der Orthodoxie vorwirft, nicht geleistet zu ha-
ben, kommt nun etwas zur Sprache, was die traditionelle Orthodoxie
im Grunde nie hitte leisten konnen, ja was nicht einmal in ihren Pro-
blemkreis eintreten konnte. Daher eignet sich diese Kritik besonders
gut dafiir, die von Rahman nicht nur inhaltlich, sondern vielmehr

119

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

strukturell mit vollzogene Transformation aufzuspiiren. Mit anderen
Worten, in Rahmans Kritik dul3ert sich etwas, was in dieser Form erst
durch die Moderne denkbar geworden ist.

,For the failure to understand the Qur’an as a deeper unity yielding a defi-
nite weltanschauung, the greatest penalty was paid in the realm of theologi-
cal thought. Whereas in the field of law, in the relative absence of such an
internally discovered unity, the incorporation of foreign materials intro-
duced a sufficient degree of practicality, the same process of adopting for-
eign ideas in the field of theology — again, in the absence of such an unitary
vision of the Qur’anic weltanschauung — proved disastrous, at least in the
case of Asharism, the dominant Sunni theology throughout medieval Is-
lam.* (1982: 3, Hervorhebungen im Original, L.T.)

Den Koran als eine Einheit verstehen, die man systematisch analysie-
ren kann, um die den historisch eingebetteten Bestimmungen imma-
nenten Prinzipien herauszuarbeiten, die dann auf die konkreten Ein-
zelfdlle angewandt werden sollen, so verfahrt Rahmans Hermeneutik.
Sie lebt grundsitzlich von der Idee, daB3 der Koran eine systematische
Einheit besitze, welche die Orthodoxie wahrzunehmen nicht imstande
gewesen sei. Rahman fragt hier nicht danach, ob die Bedingungen der
Moglichkeit fiir die Idee von der systematischen Einheit des Korans in
der Episteme™ (im Foucaultschen Sinne) gegeben waren, in der sich
die Orthodoxie eingebettet war. Er verwendet Begriffe wie die Einheit
und Weltanschauung des Korans als universale Tatsachen, denen in
seiner Methodologie offenbar keine geschichtliche Dimension zuge-
rechnet wird.** Rahman ist sich freilich dessen bewuBt, daB die histo-

63 Foucault beschreibt Episteme folgendermaBen: ,,Es handelt sich eher
um eine Untersuchung [eine archdologische, L.T.], in der man sich
bemiiht festzustellen, von wo aus Erkenntnisse und Theorien mdglich
gewesen sind, nach welchem Ordnungsraum das Wissen sich konstitu-
iert hat, auf welchem historischen Apriori und im Element welcher Po-
sitivitdt Ideen haben erscheinen, Wissenschaften sich bilden, Erfahrun-
gen sich in Philosophien reflektieren, Rationalititen sich bilden kon-
nen, um vielleicht sich bald wieder aufzulésen und zu vergehen. [...]
Was wir an den Tag bringen wollen, ist das epistemologische Feld, die
episteme, in der die Erkenntnisse, auBBerhalb jedes auf ihren rationalen
Wert oder ihre objektiven Formen bezogenen Kriteriums betrachtet, ih-
re Positivitdt eingraben und so eine Geschichte manifestieren, die nicht
die ihrer wachsenden Perfektion, sondern eher die der Bedingungen ist,
durch die sie moglich werden.” (1990: 24)

64 Einen umgekehrten Fehler macht Seufert. Er hat zwar iiberzeugend
dargelegt, dall gerade die Sakralisierung weltlicher Begriffe, nach de-
nen die religiosen Quellen (vor allem der Koran) durch Islamisten ,,ab-
geklopft™ werden, zur ,,Verweltlichung des Heiligen (als) notwendige

120

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

rische Tatsache, daB die Orthodoxie keine systematische Einheit im
Koran erblickt hat, iiber eine praktische Unzulédnglichkeit hinausweist:
»~Among the Orthodox®, versichert uns der Kenner des islamischen
Denkens, ,.there has not been a lack of men of deep insight, but there
has been no systematic and coherent body of metaphysical thought
fully informed by the Qur’anic weltanschauung, which is remarkably
coherent.” (1982: 132)

Er macht allerdings dafiir alleine das Fehlen einer entsprechenden
Methodologie verantwortlich, wobei er die Befragung keineswegs in
die Richtung hin ausweitet, ob eine solche Methodologie hitte auftau-
chen kénnen. Und wieso verwendet er, miiite man doch kritisch an-
merken, unhinterfragt den Begriff der Koranischen Weltanschauung?
Selbstverstindlich gehoren die Begriffe Einheit und Weltanschauung
in den selben Bedeutungskontext. In der trefflichen Diagnose liber den
orthodoxen Islam, die Rahmans intellektuelle Fahigkeiten unmif3ver-
standlich bezeugt, deutet sich folglich seinerseits ein Bruch mit der
klassischen Vorstellungswelt der Muslime an.

Offensichtlich bediirfen jetzt die Muslime einer islamisch begriin-
deten Weltanschauung, wie dies in Rahmans Denken zum Ausdruck
kommt. Rahman selber steht in einem infolge der kulturellen Aus-
tauschprozesse auch die islamische Kulturwelt umgreifenden geistes-
geschichtlichen Kontext, in dessen Weltverstdndnis unmittelbar gehort
(vgl. die Einleitung in diesem Buch), dafl die Welt aus der Sicht eines
souverdnen Subjektes nach bestimmten Prinzipien betrachtet und ge-
deutet wird. Dies aber ist deshalb denkbar geworden, weil diese Welt
jetzt als Gesellschaft auch eine entsprechende Bearbeitung durch das
Subjekt verlangt. Ohne die Idee, die gute Gesellschaft sei machbar,
ware auch die Idee nicht denkbar, daf} sie auch islamisch machbar sein
miite. Es geht also um eine Vorstellung, die der klassischen Ortho-
doxie wesentlich fremd war und auch in der Welthaltung ihrer Ver-
lingerung in der modernen Tiirkei, der Diyanet, so nicht denkbar ist.*>

Folge* fiihrt (1997b: 492). ,,Eine solche ,bewulite‘, ,verfeinerte®, ,krea-
tive’ Nutzung der Tradition unterscheidet sich von der ,gewohnheits-
miBigen‘, ,unreflektierten’, ,restriktiven‘ in fritheren Perioden, welche
den Zusammenhang des Heiligen Textes wahrte.” (Ebd.) Indessen ist
an Seufert die Frage zu richten, inwiefern oder ob sich in diesem ,,Ab-
klopfen die Einheit des Textes, welche in der traditionellen Umgangs-
weise gewahrt sein soll, tatsdchlich verfliichtigt. Oder wird die Einheit
des Textes nicht noch rigider unterstrichen, wenn er zur Grundlage ei-
ner Weltanschauung avanciert?

65 In dieser Orientierung siecht Stauth die Tendenz, daB ,,ein unmittelbarer
Anspruch der Religion nach Gestaltung der gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit geweckt wird (1996: 27f).

121

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Erst unter dieser Zielrichtung einer an den religiosen Prinzipien o-
rientierten Gesellschaftskonstitution, unter weltanschaulichen Ge-
sichtspunkten, taucht das Bediirfnis auf, den Koran als eine systemati-
sche Einheit zu betrachten. Die Orthodoxie konnte die Einheitsidee,
die dem Islam als Weltanschauung zugrunde liegt, nicht hervorbrin-
gen. Sie wollte und konnte doch keine Gesellschaft (be-)griinden. Die
Religion sollte in erster Linie den einzelnen Mitgliedern der Umma
den Heilsweg zeigen, wenn auch immer darauf bedacht, den Zusam-
menhalt der Umma (bzw. die Einheit der Nation, wie es im Falle der
tiirkischen Religionsbehdrde dargestellt wurde) zu wahren. Es konnte
also hauptsédchlich darum gehen, als Sachwalter die GewiBheit der
gottlichen Botschaft zu wahren und weiterzugeben, auf daf die Mus-
lime nicht vom rechten Weg abirren.

2.2 Realitit als kritische Priifungsinstanz

Vor allem aber kannte die Vorstellungswelt der Orthodoxie eine fiir
das moderne wissenschaftliche Denken elementare Form der Wahr-
heitsfindung nicht: die historische Realitdit als kritische Priifungsin-
stanz des Wahrheitsanspruchs. Wenn die historische Realitdt auch in
den Hadith-Sammlungen oder der Geschichtsschreibung vorkam, so
besal sie keinen erkenntnistheoretischen Wert. Sie hatte einerseits ei-
ne padagogisch-erzdhlerische Funktion zu erfiillen, andererseits sollte
sie Biirgschaft fiir die Authentizitit der Tradition ablegen. Der Bedarf
der die HeilsgewiBheit verwaltenden Orthodoxie an Methode wird
dann sicherlich von ganz anderer Natur gewesen sein als der vom wis-
senschaftlich aufgekldrten Rahman, fiir den der urspriingliche Sinn
jeweiliger Offenbarung erst aus dem realhistorischen Kontext er-
schlossen werden muf3. Die ausgefeilte, traditionelle Methodik ent-
wickelte sich ja auch nicht zufillig in den Hadith-Wissenschaften, de-
nen es darum ging, die Authentizitit der Uberlieferung zu priifen. Der
Geschichte der Offenbarung, ihrem zeitlichen Ablauf, ihrer Chronolo-
gie eignet in Bezug auf die ErschlieBung des Sinnes keine konstitutive
Bedeutung. Rahman scheint sehr verwundert dariiber zu sein:

It is strange, however, that no systematic attempt has ever been made to
understand the Qur’an in the order in which it was revealed, that is, by set-
ting the specific cases of the shu’un al-nuzul, or ,occasions of revelation®,
in some order in the general background that is no other than the activity of
the Prophet (the Sunna in the proper sense) and its social environment.*
(1982: 143; vgl. auch 1970: 329, Hervorhebung L.T.)

Selbst die Jetihad-Praxis der Orthodoxie (Rechtsentwicklung), die bis
zu der sogenannten SchlieBung des Ictihad-Tores ausgiebig in Ge-

122

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

brauch genommen wurde, diirfte nicht mit der von Rahman intendier-
ten Erneuerung dieser Institution identisch sein. Unter theoretischen
Annahmen liegt nahe, daB sich Rahmans Auffassung des Jctihad als
Akt der Generalisierung, ausgehend von einem zugrundeliegenden
Prinzip (vgl. Rahman 1982: 8), das im Zusammenspiel von morali-
schen Lehren und historischen Bedingungen herausgearbeitet werden
soll, weitgehend von der Jgtihad-Praxis der traditionellen Orthodoxie
unterscheidet. Rahman wollte die modernen Institutionen (den legalen
Apparat) mit islamischem Ethos fiillen. Dies war von einer ganz ande-
rer Qualitdt als die tibliche Praxis der traditionellen Orthodoxie, die
weitgehend darin bestand, die gegebene politische Herrschaft unter
Beibehaltung eines (oft minimalen &ufBerlichen) Bekenntnis zum isla-
mischen Gesetz zu segnen,”® was ohne groBe Probleme auch von den
islamischen Modernisten im Groben iibernommen werden konnte. Die
Mobilisierung der inneren Ressourcen flir das Gesetz, die Rahmans
Rekonstruktion letztlich vorschwebt; dieser ,,protestantische” Gestus
(darauthin arbeitet Rahman im iibrigen) also konnte der Orthodoxie
nur wesensfremd sein.

2.3 Werte, Diesseitigkeit und die Gesellschaftstechnik

Es gibt noch zwei Punkte, welche ebenfalls im Denken der Orthodo-
xie nicht anzutreffen waren, und erst aus dem Zusammenhang moder-
ner Kulturinstrumente und des interkulturellen Kontakts heraus denk-
bar geworden sind.

,,But the substantive or ,constitutive‘ [...] teaching of the Prophet and the
Qur’an is undoubtedly for action in this world, since it provides guidance
for man concerning his behaviour on earth in relation to other men. God
exists in the mind of the believer to regulate his behaviour if he is religio-
morally experienced, but that which is to be regulated is the essence of the
matter. The Bane of later medieval Islam [...] was that what was regulative,
namely, God, was made the exclusive object of experience and thus, instead

66 Die beziiglich der sich verdndernden Herrschaftsverhaltnisse von der
sunnitischen Orthodoxie vollbrachten Anpassungsleistungen, die gar
bis zur Anerkennung der unmittelbaren Delegation der Herrschaft an
die Sultane ohne die Zwischeninstanz des Kalifs gingen, sind im Kapi-
tel 1.1 bereits besprochen worden. Man erinnere sich auch an das ei-
gentlimliche ,,Lavieren® der tiirkischen Diyanet bei der Bestimmung ih-
res Verhéltnisses zum Laizismus, zu dem sie sich einerseits sorglos be-
kennt und den sie andererseits mit einer inhaltlichen Religionspolitik
vollig aushohlt, ohne die potentiellen theoretischen Spannungen auch
nur im Ansatz anzugehen.

123

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

of men’s seeking values from this experience, the experience became the
end in itself.“ (Rahman 1982: 14, Hervorhebung L.T.)

Zwei Aspekte, die sich in einem systematischen Zusammenhang mit-
einander befinden, miissen hier gesondert beleuchtet werden: (a) see-
king values from this [God’s] experience und (b) action in this world.

Der ,Fluch® des mittelalterlichen Islam bestand nach Rahmans
Auffassung darin, in der Gotteserfahrung stehen geblieben zu sein,
ohne von dieser her wieder auf eine objektive Ebene der Werte wech-
seln zu konnen. Der mittelalterliche Muslim kannte anscheinend keine
Werte, das wirft ihm Rahman vor. Die Feststellung ist zutreffend, die
Kritik hingegen nicht berechtigt. Denn man kann dem Muslim des
Mittelalters nicht vorwerfen, etwas nicht besessen zu haben, das er gar
nicht besitzen konnte. Genauso wie der mittelalterliche Christ besal3
auch der Muslim in der vormodernen Zeit kein Weltbild. Er diente
Gott um Gottes willen, d.h. ,,the experience became* tatsdchlich ,.the
end in itself*. Nicht er blickte Gott an, um von ihm aus seine Welt zu
beherrschen, sondern Gott schaute ihn an, darum strebte er danach, in
die Erfahrung Gottes zu gelangen. Daher kannte er auch keine Werte
im abstrakten Sinne, die man hinter den konkreten Erfahrungen und
Aussagen aufspiiren und aus den unvollkommenen, weil zeit- und mi-
lieugebundenen ,,Hiilsen* herausfiltern konnte. Selbst die Unterschei-
dung zwischen dem (milieugebundenen) historischen und dem ur-
spriinglichen Islam konnte ihrerseits erst im Riickblick einer nach dem
Authentischen Ausschau haltenden Lektiire wirksam artikuliert wer-
den. Rahmans wissenschaftliche Rekonstruktion des authentischen
Islam, wie er im Koran angelegt sei, soll sich auf der Aufdeckung sol-
cher grundlegenden Werte erheben, die dann auf die konkreten Fille
anzuwenden sind, um das islamische Gesetz unter den Bedingungen
der Modernitit neu auszuarbeiten.

Die Orientierung an den Grundwerten des Islam ist andererseits
mit einer action in this world als Zweck der prophetischen und Kora-
nischen Erziehung verbunden. Natiirlich haben der religiose Glauben
und das von der Religion geleitete Handeln immer schon praktische
Konsequenzen, und die religiosen Lehren préparieren die Gliubigen
immer schon fiir ein zugerichtetes weltliches Handeln. Selbst die
Weltflucht kann innerweltliche, praktische Folgen mit sich bringen.
Wohl ist aber ein wesentlicher Unterschied, ob die systematische Ge-
staltung dieser Welt, action in this World, als Zweck des religiosen
Handelns gedacht, der Diesseitigkeit untergeordnet und schlieBlich
mit einer Funktion ausgestattet wird, oder ob das innerweltliche Han-
deln das religiose Handeln bestimmt. Ich will hier nicht behaupten,
daB sich bei Rahman die Verdiesseitigung der Religion vollends voll-
zogen hat. Es finden sich aber bei ihm mehrere Elemente, die einen

124

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

solchen Weg vorbereiten. Am Ende diesen Weges droht der islami-
schen Religiositdt die Gefahr, daf3 sie um die Dimension der Trans-
zendenz beschnitten wird. Der Preis fiir das Unterfangen, durch den
Einsatz wissenschaftlicher Methoden zuriick zu den Grundprinzipien
des Korans, des authentischen Islam, vorzustoflen, um dem religidsen
Gesetz eine Positivitdt in der Gesellschaft zu verleihen, ist keineswegs
gering.”’

Rahman war sicherlich in seinem Riickgang zum wahren Islam,
wie er im Koran offenbart worden sei, den es mit wissenschaftlichen
Methoden herauszuarbeiten gelte, darauf bedacht, die ,,unauthebbaren
Spannungen zwischen Individuum und Gesellschaft, Prophetentum
und Reich Gottes (zu) erhalten* (Stauth 1996: 35). Die verstérkte Ver-
diesseitigung des Islam, die ihn in eine komplexe Technologie der
Gesellschaftskonstitution verwandelt, zielt damit hier noch darauf,
eine islamische Modernitdt zu konzipieren. Die systematische Freile-
gung der islamischen Weltanschauung 148t den Islam noch nicht not-
wendigerweise als ein ideologisches Gebilde oder geschlossenes Ge-
sellschaftssystem erscheinen. Aus der diesseitigen Wendung des Islam
springt noch keine widerspruchsfreie, hier und jetzt erloste Gesell-
schaft hervor; die Dimension der Transzendenz bleibt noch gewabhrt,
wird allerdings gleichzeitig abgeschwiécht. Der Koran und die Urge-
meinde sind noch nicht vollends fiir das Subjekt verfiigbar gemacht
worden. Dennoch wird der Weg dafiir vorbereitet, dem Subjekt die
Verfligungsgewalt fiir die Urvisionen zu iibertragen. Gegen die ,,Idee
der produktiven Wendung innerer Spannungen und der dynamischen
Entwicklung des Verhéltnisses zwischen modernem Selbst und der
Staats- und Rechtsordnung®, die noch Rahmans Unternehmen aus-
zeichnete, fithren die militanten Erneuerer, so Stauth, eine ,,Umma-
tismus-Utopie* ein, welche die ,,Vision einer kollektiven islamischen
Selbstversicherung — durch revolutiondre und konventionelle Ver-
mittlungen der Tradition — errichten will* (ebd.).

Dies findet besonders in den verschiedenen Varianten des Funda-
mentalismus statt. Maududi (1903-1979; ein Pakistanischer Muslim
wie Rahman und Begriinder der Jamat-i Islam) spricht vom Islam in
aller Klarheit als System, ja er macht iiberdies keinen Hehl aus seiner
Sympathie fiir die totalitdren Systeme, mit denen er den Islam auf der

67 In einem anderen Zusammenhang hatte sich der tiirkische Mystiker
Said-i Nursi aus dhnlichem Motive zu der Forderung nach Wiederauf-
nahme der Jctihad-Praxis skeptisch verhalten: ,,Derzeit sind Politik, das
weltliche Leben und Philosophie sehr beliebt. Diese beeintrichtigen die
(sihha) Gesundheit der Igtihad. [..] Der Wunsch derjenigen nach
Ictihad, die sich der Politik, dem weltlichen Leben und der Philosophie
verschreiben, fiihrt dazu, sich vom Islam loszusagen. (zit. n. Kara
1987: LXIV)

125

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

gleichen Ebene positioniert. Vor allem faszinierten ihn die Mobilisie-
rungsfihigkeit und der Totalitarismus, durch die sich der Kommunis-
mus und Faschismus auszeichneten. Alles 148t sich, so der Leitge-
danke von Maududi, aus einem Grundprinzip ableiten (1971; vgl.
auch Adams 1983). Damit kommt der gesellschaftstechnische Zug,
der sich in den islamischen Bewegungen des 19. und 20. Jahrhunderts
ansatzweise andeutete, und beim Neo-Modernismus von Rahman eine
systematische Reflexion mit den oben beschriebenen Einschrankun-
gen erfuhr, vollends zum Wirken.

Im Kontext der Gesellschaftstechnik paart sich der ,,mythische
RegreB“ mit ,,utopischen* Visionen, welche die urspriingliche Umma
fiir das Subjekt verfiigbar machen. Bemerkenswerterweise kommt
heute der utopistische Zug nicht mehr iiber die Modernisten in den
Islam, sondern gerade durch diejenigen Islamisten, die eine radikale
Alternative zur Moderne iiberhaupt (als Epistemologie, als Gesell-
schaftsmodell, als Kultur usw. usf.) anbicten wollen. Al-Azmeh hat
den wesentlichen Unterschied zwischen den klassischen Visionen der
Riickkehr einerseits, die oben durch einen historischen Riickgriff skiz-
ziert worden sind, und der islamistischen Transformation derselben
andererseits pragnant herausgestellt:

,Die exemplarische Geschichte des Medinensischen Kalifats ist das wahre
Goldene Zeitalter, dem man sich anndhern sollte, soweit das in einer un-
vollkommenen Welt wie der unseren moglich ist; es ist ein Zustand, der
wiederholbar nur unter bestimmten Bedingungen ist [...]. Hier handelt es
sich demnach nicht um eine ausgemacht totalitire Utopie, sondern um eine
Utopie, die sich in Begriffen des Hier und Jetzt artikuliert: Ein Anderswo,
einige vorbildliche Fille, aus denen man fiir das Hier und Jetzt Gesetzesbe-
stimmungen gewinnen kann — eine moralisch, didaktische Utopie, die fiir
das Rechtswesen von praktischem Nutzen ist, die sich aber nicht im vollen
Umfang wiederholen 146t und deshalb auch mit keinem politischen Enga-
gement verkniipft ist.“ (Al-Azmeh: 1996: 74)

Nach Al-Azmeh enthélt der islamische Ursprungsmythos eine escha-
tologische Dimension, die im fundamentalistischen Projekt zugunsten
einer diesseitigen Befreiungsideologie aufgegeben wird. Die Erlosung,
die Vollkommenbheit, ist im Mythos nicht von dieser Welt.”® Wie Al-

68 Martin Riesebrodt hingegen, ja nahezu in einer exakten Umkehrung der
Position von Al-Azmeh, ordnet den ,,mythischen Regre3* dem Funda-
mentalismus zu. Dessen gesetzesethische Orientierung wird dann dem
»utopischen Regrel* sozialreformerischer, gesinnungsethisch orien-
tierter Revitalisierungsbewegungen gegeniiber gestellt (1990: 20f). Der
Gegenstand der vorliegenden Arbeit, ndmlich der islamistische Diskurs
vom ,,Vertrag von Medina“, weist insofern utopische Ziige auf, als die
Riickkehr zur Urgemeinde mit einem Gesellschaftsentwurf verbunden

126

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Azmeh sagt, wurde die Zeit der Offenbarung demnach als ein Wunder
verstanden. Sie galt nicht als Ergebnis einer politischen Handlung, das
man nach Belieben wiederholen kdnnte, wenn man nur die entspre-
chenden Bedingungen dafiir schuf. Die islamistische Variante der Ur-
visionen, der Riickkehr zu der idealen Gemeinde, verwandelt hinge-
gen die ,,didaktische Utopie* von Asr-1 Saadet in eine ,,politische Uto-
pie<.” Das Streben, die Grundrisse des Gesellschaftssystems auszuar-
beiten, welches durch das politische Handeln errichtet werden soll,
wird nunmehr das religidse Denken von mehreren Generationen isla-
mistischer Intellektuelle beschéftigen. Diese sollen hier nicht nachge-
zeichnet werden. Als ein besonders radikales Exemplar dafiir sei hier
Ali Schari’atis Vorstellung von der Ideal Society/the Umma wiederge-
geben.

,»The Ideal society of Islam is called the umma. [...] The infrastructure of the
umma is the economy because ,Whoever has no worldly life has no spiri-
tual life‘. Its social system is based on equity and justice and ownership by
the people, on the revival of the system of Abel, the society of human
equality and thus also of brotherhood — the classless society. This is a fun-
damental principle, but it is not the aim, as in Western socialism, which has
retained the world-view of the Western bourgeoisie. The political philoso-

wird. Genau dieser Entwurfcharakter macht das Wesen der Utopien aus
(zum Zusammenhang von Entwurf und Utopie vgl. Marramao 1989).

69 Seitenblicke zur christlichen Eschatologie konnen hier, zunichst einmal
in einer assoziativen Hinsicht, wohl hilfreich sein. Jacob Taubes be-
richtet von revolutioniren Ideen aus dem Christentum, die ,,Theologie
der Geschichte mit einer Utopie der Gesellschaft™ verbinden und spéter
in die politische Praxis umgesetzt werden: ,,Die Apostelbriider verlas-
sen den Weg der monchischen Propaganda und schreiten zur bewaff-
neten Emporung.” (1947: 103) Er zeichnet eine Entwicklung nach, an
deren Ende die christliche Eschatologie in einen revolutionidren Uto-
pismus umschligt; eine Entwicklung also, die durchaus Parallele zu un-
serer Rekapitulierung klassischer sunnitischer Eschatologie aufweist —
man sollte sie natiirlich mit systematischer Absicht weiter reflektieren.
Hier mochte ich mich mit zwei Ausziigen bescheiden: ,,Denn das Werk
des wiederkehrenden Christus ist es, dic Welt, deren Wesen bereits
vergeht, endgiiltig zu beseitigen, und der Gldubige [im Friithchristen-
tum, L.T.] soll dem eschatologischen Vollzug nicht eigenméchtig vor-
greifen und nicht von sich aus die alten Ordnungen aufheben, in denen
er sich bei seinem Eintritt in die Gemeinde Christi vorfindet. (S. 67f)
».-.] Denn die Sprache der revolutiondren Eschatologie wendet einen
Ton der Beweisfithrung an, der dem vorrevolutiondren Menschentum
fremd ist. [...] Zu Ende gefiihrt wird die joachimitische Geschichts-
theologie durch die Theologie der Revolution Thomas Miinzers. Denn
Miinzer und die Téufer wollen das Reich Gottes, die ecclesia spiritualis
auf Erden verwirklichen.” (S. 85)

127

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

phy and the form of regime of the umma is not the democracy of heads, not
irresponsible and directionless liberalism which is a plaything of contesting
social forces, not putrid aristocracy, not anti-popular dictatorship, not a self-
imposing oligarchy. It consists rather of ,purity of leadership‘ (not the
leader, for that would be fascism), committed and revolutionary leadership,
responsible for the movement and growth of society on the basis of its
world-view and ideology, and for the realisation of the divine destiny of
man in the plan of creation. This is the true meaning of imamat!” (1979:
119)

Die heroische Phase islamistischer Revolutiondre der Tiirkei, fiir die
Schari’ati, trotz (und linke Konvertiten gerade wegen) seines Marxis-
mus, ohne Zweifel eine wichtige Figur gewesen sein diirfte, ist in der
Tiirkei inzwischen abgeebbt. Der Dschihad fiir die ideale Gesellschaft
wird neuerdings mit anderen Mitteln und Ideen fortgefiihrt. Nunmehr
soll das ,,urspriingliche* Modell mittels des ,,Vertrags von Medina“ in
die Tat umgesetzt werden. Davon handeln die folgenden Kapitel.

3. Der Diskurs und sein zeitgeschichtlicher Kontext

Der Diskurs zum Vertrag von Medina (fortan auch als VM abgekiirzt)
ist zum ersten Mal Mitte der 1990er Jahre in Umlauf gekommen.
Sogleich entbrannte eine iiber die Grenzen der verfestigten politischen
Lager hinaus greifende Debatte um das Konzept. Das Dokument hin-
gegen, welches der islamische Prophet kurz nach seiner Ankunft in
Medina zwischen verfeindeten Stimmen der Stadt initiiert hat, war in
den historischen Quellen des Islam festgehalten, so da3 man davon
ausgehen kann, dafl es der Nachwelt nicht unbekannt sein diirfte. So
haben die renommierten Orientalisten Sprenger (1865), Wellhausen
(1889) und Watt (1968) ihre Informationen zum VM aus der Sira des
Ibn-Hisam und der Hadith-Sammlung von al-Buhari, den einschlégi-
gen historischen Quellen, bezogen. Bisher unbekannt ist indessen ir-
gendeine wirkungsgeschichtlich bedeutsame Bezugnahme aus der Ge-
schichte des klassischen Islam auf das Dokument. Angesichts der
reichhaltigen schriftlichen Quellen, welche die islamische Historio-
graphie hervorgebracht hat, darf man nicht annehmen, dal3 es eine ge-
schichtswirksame Wiederaufnahme der Vereinbarung des islamischen
Propheten gegeben hitte, die jedoch aus welchem Grunde auch immer
vor der Nachwelt verborgen geblieben wire. Plausibel erscheint dem-
gegeniiber die Annahme, daf sich fiir das Ausbleiben einer politischen
Berufung auf das Dokument systematische Griinde ausmachen lassen,
die in das Wesen des (vormodernen islamischen) politischen Raumes
fiihren. Das erste systematische Interesse widmeten denn auch bedeut-
samerweise die Orientalisten dem Dokument. Selbst die Neo-Osma-

128

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

nen, die tiirkischen Vertreter des islamischen Modernismus im 19. Jh.,
hatten keinerlei Bezug auf die Urkunde genommen, obwohl sie fiir
ihren islamisch imprégnierten Konstitutionalismus einen solchen au-
thentischen Beleg, ein Urmodell vertraglicher Regelung der politi-
schen Herrschaft, hitten gebrauchen konnen. AuBlerdem war das Pro-
blem des Zusammenlebens unterschiedlicher Glaubensgemeinschaften
im Osmanischen Reich des ausgehenden 19. Jh., anders als in der
Tiirkei des ausgehenden 20. Jh., ein eminent praktisches Problem,
weil die nichtmuslimischen Teile des Reiches immer mehr der Politik
anhingen, sich von der osmanischen Herrschaft loszusagen. Auf-
schluireich ist, dal die Leitfigur des Neo-Osmanismus, Namik Ke-
mal, in seiner ,,Groflen Geschichte des Islam* auf das Verhiltnis zwi-
schen den Muslimen und Juden relativ ausfiihrlich eingeht (1975 [das
Original aus dem Ende des 19. Jh., o. J.]: 39-53), aber den Vertrag von
Medina lediglich beildufig erwéhnt: ,,Dabei bestand eine Nachbar-
schaftsvereinbarung zwischen ihnen [Muslimen und Juden, L.T.].“
(a.a.0.: 47). Der zeithistorische Kontext begiinstigte wohl eine Rekon-
struktion des Dokuments nicht sonderlich. Was die Neo-Osmanen
bewog, bestand nicht darin, das Zusammenleben der unterschiedlichen
Religionsgemeinschaften auf der Basis einer inneren Autonomie auf-
zubauen, was ohnehin bis dahin der Fall war. Es kam jetzt eindeutig
darauf an, von der nach Religionsgemeinschaften aufgebauten sozia-
len Organisation zu einer auf allgemeiner Ebene errichteten Gemein-
samkeit zu gelangen. Die neue, gemeinsame Identitét konnte also nur
entstehen, indem die partikularen Identitdten durch eine allgemeinere
transzendiert wiirden. Um so plausibler erscheint daher die hier zu
diskutierende Annahme, welche besagt, daB3 erst das Zusammentreffen
bestimmter historischer Bedingungen das medinensische Modell als
ein alternatives Gesellschaftsprojekt auftauchen lie. Im folgenden
handelt es sich um die Frage danach, welche Bedingungen zum Auf-
tauchen des Diskurses iiber den VM gefiihrt haben. Welche Bedin-
gungen trafen in der Tiirkei der 90er Jahre zusammen, die in die Pa-
lette der Konzeptualisierungsweisen des Islam eine neue Variante hin-
zufligte, die je nach der Perspektive mit den bekannten Spielarten der
bisherigen Tradition brach und gleichzeitig diese in einer neuen Form
fortsetzte? Es handelt sich also um den geschichtlichen Kontext des
Diskurses iiber den VM, den es als solchen in der vorherigen Ge-
schichte des Islam, selbst in der spéteren, bereits im Zeichen der Be-
gegnung mit der westlichen Moderne stehenden Phase, nie gegeben
hat. Es kommen zwei Gruppen von Transformationen in Frage, die
auch die Trigerschaft des religiosen Diskurses gravierenden Wand-
lungen ausgesetzt haben: 1) Verschiebungen in der Tragerschaft des
Islamismus; 2) Verschiebungen im diskursiven Feld.

129

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

3.1 Verschiebungen in der Trigerschaft des Islamismus

Die Tiirkei durchlebte in den 80er Jahren eine zweite Welle von Bin-
nenmigration, die, an der Dramatik ihrer Folgen bemessen, der ersten
groBBen Welle (50er Jahre) in nichts nachsteht. Die zweite Landflucht
unterschied sich von der ersten, zunédchst den weltgeschichtlichen
Kontext beiseite gelassen, vor allem darin, daB nunmehr ganze anato-
lische Stidte in die Metropolen wanderten und dabei die gemein-
schaftlich orientierten landsmannschaftlichen Strukturen unter den
neuen Umweltbedingungen reaktiviert wurden. ,,Provinzialisierung
der Stadte” (so z.B. Bora 1996) ist ein geldufiges Stichwort, mit dem
diesem ProzeB in der tiirkischen Debatte Rechnung getragen wird. Die
wissenschaftliche Debatte iiber den Islamismus schenkt dabei nicht
nur der Situation neuer Immigranten in den Metropolen, von denen
der heutige Islamismus getragen wird, Beachtung. Dariiber hinaus
handelt es sich auch um den umfassenden Prozef3, dal} sich die Pro-
vinz mit einem ungemein rasanten Tempo der Weltwirtschaft 6ffnet.
Sozialwissenschaftler wenden sich immer mehr den vielfdltigen Fa-
cetten dieser 6konomischen und sozialen Umwilzungen zu.

Das ,,islamische®, oder ,,Griinkapital” ist ein weiteres Stichwort
zur Umschreibung dieses Umstandes, das u.a. auch von den Militérs
zwecks Bekimpfung des Islamismus mit in die politische Offentlich-
keit eingebracht wurde.”® Das ,,Griinkapital* verweist auf die neu ent-
stehende Unternehmerschicht, die, in Anspielung auf die ferndstlichen
,», Tigerstaaten, einen Teil der sogenannten ,,anatolischen Lowen® ent-
hilt und mittlerweile in MUSIAD (Miistakil isadamlar1 Dernegi; zu
dt.: Verband der unabhéngigen Unternehmer) ihre organisatorische
Form gefunden hat. Das ,,Griine” bzw. das ,,Islamische® daran bezieht
sich zundchst einmal auf die Trager des Kapitals, die man nach Kemal
Can in ,,a) Konservativ-religiose Unternehmer, b) Unternehmer der
Ordensgemeinden, ¢) Konzerne, Beteiligungen* (Can 1997: 62) unter-
teilen kann. Kennzeichnend fiir die Unternehmer ist, daf} sie die bis
dahin vom wirtschaftlichen Kreislauf ferngehaltenen Privatersparnisse
mittels entsprechender religiéser Segnung (wie z.B. der sogenannten,
vermeintlich religios reinen Gewinnbeteiligung anstatt islamisch ver-
ponter Zinsen) in den 6konomischen Kreislauf einfiihren.

Das ,,Griine* driickt neben der Strategie der Kapitalakkumulation
auch die ErschlieBung neuerer Absatzmairkte aus, auf denen die haupt-

70 Der von den Militdrs zur Bekdmpfung der Irtica (religiéser Fanatis-
mus) errichtete ,,Arbeitskreis West* hatte eine Liste von Unternechmen
zusammengestellt, die im Verdacht standen, islamistische Politik zu un-
terstiitzen. Zum ,,islamischen Kapital“ vgl. vor allem Faik Bulut
(1995), woraus auch die ,,Arbeitsgruppe West™ vermutlich ihre Infor-
mationen bezogen hat.

130

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

sdchlich aus religiosem Bedenken bis dahin untitigen Kunden nun-
mehr bedient werden kénnen. Hier hat sich mittlerweile eine eigen-
stindige, einen religiosen Lebensstil betonende islamische Mode mit
Produkten zur Korperbedeckung (Parfiim, Badehosen etc.) entwickelt
(vgl. Kivang 1997; zu ihren Auswirkungen auf die aufstrebenden mus-
limischen Frauen in Deutschland vgl. Nokel 2002). Die fiir die
Verbreitung einer sich iiber Mode vermittelnden islamischen Identitét
unerldBliche Infrastruktur wird von den gezielt die islamische Kund-
schaft ansprechenden Medienkonzernen zur Verfiigung gestellt.

Die vielfdltigen Verwicklungen von Wirtschaft und Religion miis-
sen Gegenstand einer eigenstdndigen Untersuchung sein, was hier
nicht geleistet werden kann. Unser Interesse an ihnen riihrt primér aus
der pragmatischen Uberlegung, da3 man anhand dieser Prozesse plau-
sibel darlegen kann, inwiefern sich der aktuelle Islamismus von seinen
Vorldufern absetzt, die hauptsdchlich den Charakter einer politischen
Ideologie aufwiesen, die sich durch imperiale Visionen auszeichnete
(Cigdem 1996: 1231). Der sich zeitgeschichtlich vor allem im Zuge
der iranischen Revolution entwickelnde Islamismus hingegen er-
scheint als ,,symbolischer Ausdruck® der umfassenden sozialen Um-
wilzungen ,.einer sich modernisierenden muslimischen Gesellschaft®
(Seufert 1997), in der sich neben den alten sdkularen Eliten eine neue,
iiber den religiosen Diskurs kommunizierende Mittelschicht heraus-
bildet. Die Mitglieder dieser Schicht machen den etablierten Gruppen
die Nutzung des offentlichen Raums streitig und heben darauf ab, den
Islam als offentliche Norm durchzusetzen. Den meist staatlich sank-
tionierten Disziplinartechniken werden hier Selbsttechniken entge-
gengesetzt, mit denen die Individuen ihre Koérper nach strikten, oft
theoretisch unterlegten Vorstellungen purifizieren und die alternative
Gesellschaft bereits an sich selbst, sodann in spezifischen Milieus und
schlieBlich auf der Makroebene verwirklichen wollen. Dieser auf in-
dividuelle Subjekte bezogene Aspekt der Selbsttechniken, so wichtig
er auch ist, mufl allerdings im weiteren Verlauf der Argumentation
ausgespart bleiben. Er bedarf eigenstdndiger Studien (vgl. z. B. Nokel
1999; Werner 1999). Ich werde mich hier ausschlieSlich mit dem in-
tellektuellen Diskurs befassen, der den systematischen Rahmen fiir
derartige Subjektkonstitution bereitstellt, an dem sich die besagten
Selbstpraktiken orientieren und mittels derer sie sich iiber die indivi-
duelle Ebene hinaus in den Zusammenhang einer grofleren Gemein-
schaft fligen.

131

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

3.2 Verschiebungen im globalen Feld

Um den Wandel in der Tragerschaft des Islamismus zu verstehen, darf
man sich jedoch nicht alleine auf die oben beschriebenen Prozesse be-
schrinken. Erforderlich ist, den Blick iiber den engen, tiirkeispezifi-
schen Kontext hinaus auf die diskursiven Ereignisse auszuweiten, die
den weltgeschichtlichen Kontext in den letzten Jahrzehnten bestimmt
haben. Ohne diesen breiteren Kontext wire der tlirkische Kontext mit
seinen iiber die oben beschriebenen sozialen Prozesse hinausgehenden
Komponenten nicht zu verstehen. Auch wenn es auf dem Hintergrund
der Migrationprozesse, die neue soziale Gruppen auf den 6konomi-
schen und politischen Markt geworfen haben, plausibel scheint anzu-
nehmen, dal der diesen sozialen Gruppen seit jeher vertraute Islam
vorrangig als das Symbolsystem der Kommunikation und sozialen
Organisation in der neuen Umwelt in Frage kommt, wiirde eine solche
Perspektive letztlich doch zu kurz greifen. Sie kann ndmlich die Ver-
schiebungen im diskursiven Feld nicht zur Kenntnis nehmen und lauft
damit Gefahr, die Bedeutung des infolge der Globalisierungsprozesse
intensivierten kulturlibergreifenden Austausches nicht hinreichend
erfassen zu konnen. Ungeklart bleibt ndmlich in diesem Fall die Frage,
warum der Islam in den 60er und 70er Jahren nicht den Weg fiir einen
Islamismus als symbolischen Ausdruck einer sozialen Bewegung vor-
bereiten konnte, wie dies hingegen in der durch die iranische Revolu-
tion eingeleiteten Epoche ohne Zweifel der Fall sein konnte. Genauso
wie die Sunna des Propheten, die Medinensische Zeit seiner Prophe-
tie, den Muslimen in ihrer langen Geschichte sehr wohl bekannt war,
ohne dal} zuvor darauf ein Gesellschaftsmodell zuriick projiziert wur-
de.

Diese Uberlegungen lassen die Richtung der Analyse auf das kul-
turwirksame Ereignis der letzten Jahrzehnte lenken, das man bekannt-
lich mit dem allgemeinen Begriff der ,,Postmoderne umschreibt. Der
Begriff selbst ist mehrdeutig. Ist damit ein Geisteszustand oder eine
gesellschaftliche ,,Realitdt” gemeint; geht es um einen Bruch mit der
Moderne oder ihre Radikalisierung etc.? Fiir Zygmunt Bauman ist
bspw. die Postmoderne ,,eine treffende Veranschaulichung der Merk-
male, welche die gesellschaftlichen Verhiltnisse definieren, die im
Verlauf des zwanzigsten Jahrhunderts iiberall in den reichen Landern
Europas und europiischer Herkunft aufgetreten sind und ihre gegen-
wartige Gestalt in der zweiten Hélfte dieses Jahrhunderts angenom-
men haben* (1995: 221). Und zu der Frage, in welchem Verhiltnis die
Postmoderne zur Moderne stehe, antwortet Bauman: ,,Man kann die
Postmoderne als eine Moderne vorstellen, die sich ihrer wirklichen
Natur bewuBlt ist — Moderne fiir sich.“ (Ebd.) ,,Die auffallendsten
Merkmale des postmodernen Zustandes — institutionalisierter Plura-

132

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

lismus, Vielfalt, Kontingenz und Ambivalenz —, fahrt Bauman mit
seiner Umschreibung fort, ,,sind alle in stdndig steigendem Ausmal
von der modernen Gesellschaft produziert worden; in einer Zeit, in der
die Institutionen der Moderne, von der modernen Mentalitét vertrau-
ensvoll reproduziert, fiir Universalitit, Homogenitdt, Monotonie und
Klarheit kdmpften, sah man in ihnen jedoch Zeichen des Scheiterns,
nicht des Erfolges, Beweise fiir die Unvollstindigkeit der jeweiligen
Anstrengungen® (a.a.0.: 222).

Man konnte sicherlich weitere Vorschldge vorstellen, die angebo-
ten wurden, um die Erscheinungen der Postmoderne zu bestimmen.
Die dominierenden Themen der Postmoderne, ndmlich Pluralitdt (d.h.
Differenz), Ambivalenz, Kontingenz, sind hiermit aber bereits ange-
sprochen. Entscheidend dabei ist nun die Wirkungsgeschichte der
Postmoderne, bezogen auf ihre wirkungsgeschichtliche Verortung in-
nerhalb des tiirkisch-islamischen Kontextes. Dabei kann man zunéchst
einmal vollig von der sicherlich durchaus relevanten Frage absehen,
ob sich beim islamistischen Diskurs eine explizite, und wenn ja, was
fiir eine Bezugnahme auf die Postmoderne feststellen 146t. Es geniigt
fiir den momentanen Stand der Argumentationslogik zu zeigen, wie
das Briichigwerden des laizistisch orientierten hegemonialen Moder-
nisierungsdiskurses auf die postmoderne Kritik an den Meta-Erzéh-
lungen der Moderne zuriickzubeziehen ist, und wie bestimmte Merk-
male der Postmoderne (allerdings bedeutsamerweise nicht jedes belie-
bige) den islamistischen Diskurs mit konstituieren.”"

71 Eine solche Analyse hat sich indessen der Verzeichnungen (oder Uber-
setzungen) der westlichen Modernitétskritik im islamistischen Diskurs
bewuBlt zu bleiben und darf nicht jede Bezugnahme auf sie oder die
Ahnlichkeiten mit ihr unkritisch als sachgerecht annehmen. In einem
Aufsatz mit dem Titel ,,Das Wahrheitsregime der Verbrecher” veran-
schaulicht Sadik J. Al-Azm (1996) unter vier Punkten, wie Islamisten
Argumente aus der westlichen Diskussion zu Felde fiihren: ,,a) Der Is-
lam ist ein selbstgeniigsames Diskursuniversum [...]; b) Das Dis-
kursuniversum des Islam erlaubt keinen Vergleichsmalistab mit einem
anderen Diskursuniversum. Es ist inkommensurabel im Sinne von Tho-
mas Kuhn und Michel Foucault [...]; ¢) Der Islam braucht einen klaren
,erkenntnistheoretischen Bruch® mit dem Diskursuniversum des We-
stens, um seiner Authentizitdt gerecht zu werden [...]; d) Der Islam
verkiindet aulerdem den Tod des Menschen als universelle Kategorie
zugunsten eines Vorrangs des muslimischen im Unterschied zum west-
lichen, im Unterschied zum orientalischen Menschentum usf.“ Den-
noch setzt sich Al-Azim nicht mit Verzeichnungen dieser Konzepte
auseinander, wobei sie in seiner Darstellung geradezu von selbst ins
Auge stechen. So 146t sich bspw. Kuhn unmdéglich in ein islamistisches
Unternehmen einspannen, zielt doch sein Konzept vom Paradigmen-
wechsel unmiB3verstindlich darauf, jegliche Grundlage fiir den ontolo-

133

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Meta-Erzdhlungen interessieren hier folglich nur in der tiirkischen
Umsetzung ihrer zwei Hauptthemen: der Fortschrittsglaube, betrachtet
im Bedeutungsgewebe von Universalitdt, Sakularitit, wissenschaftli-
cher Objektivitdt etc. zum einen und nationalstaatliche Organisation,
d.h. durch den Universalismus ausgeloste Produktion nationaler Iden-
titdten zum anderen. Der tiirkische Name fiir dieses sich auf beiden
Aspekten erhebenden Zivilisationsprojektes lautet Kemalismus. Will
man den tiirkischen Islamismus verstehen, so mufl man ihn innerhalb
des diskursiven Feldes betrachten, das sich genau aus dem Span-
nungsverhiltnis zwischen Kemalismus und Islamismus heraus kon-
stituiert.”

Der Diskurs der Verwestlichung hatte sich als die hegemoniale
Sprechweise mit der Etablierung der laizistischen Republik vollends
durchgesetzt. Die Etablierung der tiirkischen Verwestlichungsbewe-
gung vollzog sich neben anderen Griinden dank zweier Versprechen:
Die Verwestlichung bot den Eliten des auseinanderfallenden Osmani-
schen Reichs die Nation als einen neuen Integrationsmodus an, der
zudem durch bittere Erfahrungen unterstiitzt zu werden schien, wie

gischen Wahrheitsanspruch fiir eine bestimmte wissenschaftliche Rich-
tung, Ideologie, Glauben usw. zu zerstoren. Ebenso wenig ist mit Fou-
cault, der das Subjekt im Kontext von Macht- und Wissenkonfigu-
rationen dezentriert, ein islamisches Subjekt zu konstruieren, welches
den westlichen Meta-Erzdhlungen, verwandt zu ihrem Geist, lediglich
den Islam als die alternative Meta-Erzdhlung gegeniiberstellt. Womog-
lich ist der Islam der Islamisten die letzte Meta-Erzidhlung unserer Zeit.
Erst recht ist mit Foucault keine Theorie der Authentizitit zu entwi-
ckeln, die sich der Wiederbelebung eines Ursprungs verschreibt, wollte
doch er gerade einen Abschied vom Ursprungsdenken herbeifiihren.
Deshalb ist an dieser Stelle eine Lesehilfe fiir den weiteren Gebrauch
des Begriffs ,,Postmoderne vonndten. Oft wird er hier als ,,postmodern
geldutert” gebraucht. Damit wird erstens auf den durch die postmoder-
ne Kritik ermdglichten Denkraum, in dem erst der Islamismus seine Al-
ternativen entfalten konnte, zweitens auf die thematischen Einfliisse der
postmodernen Diskurse und drittens auf ihren instrumentellen
Gebrauch durch die Islamisten hingewiesen. So wie wir den Islamis-
mus nicht einfach als eine moderne Bewegung bestimmen wollen, so
soll er auch mit ihrer Modernitdtskritik nicht umgekehrt in eine post-
moderne Bewegung getauft werden. Es handelt sich also fiir uns folg-
lich um die (modernen wie postmodernen) Spuren, die sich dem isla-
mistischen Diskurs anlagern.

72 Bobby Sayyid (1994) miit dem innertiirkischen Antagonismus eine
universelle Reichweite zu, indem er alle politischen Kréfte und Bewe-
gungen der islamischen Welt den paradigmatischen Namen von Kemal
Atatiirk und Khomeini zuordnet, die als zwei Pole einer zivilisatori-
schen Alternative gegeniiber gestellt werden.

134

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

z.B. die, daB sich die arabischen Glaubensbriider gar nicht um die Ein-
tracht der Muslime (Umma) scherten, sondern voll im Zeichen der
Zeit stehend ihre nationale Unabhéngigkeit anstrebten. Dieses erste
Versprechen war in seinem Wesen gleichzeitig mit dem zweiten ver-
kniipft: Durch die Ausrichtung gesellschaftlicher Beziehungen und
politischer Institutionen an westlichen Modellen sollte nicht nur der
Niedergang des Staates gestoppt werden, sondern versprach man sich
auch von der Fortschrittsutopie einen Sprung auf den Zivilisations-
zug.” In dieser geschichtlichen Situation hat sich eine , Aquivalenz-
kette“ (Laclau/Mouffe 1991: 183ff.) gebildet, die den politischen Dis-
kurs der Republik Tiirkei, durchaus mit folgenreichen Briichen (vgl.
die Ara der Demokratischen Partei 1950-1960 und die Regierungszeit
von Ozal in den 80er Jahren), bis zu dem Zeitpunkt konkurrenzlos be-
herrschte, da der Islamismus in seiner heutigen Form die politische
Biihne betrat und die Kette vielerorts aufbrechen lie. Die besagte
Aquivalenzkette bestand aus einer Reihe von Formulierungen, die den
politischen Raum mit einem scharfen Antagonismus in zwei entge-
gengesetzte Lager teilten: Westliche Lebensweise (z.B. Bekleidung) =
Republik = Laizismus = wissenschaftlicher Fortschritt = 6konomi-
scher Wohlstand = nationale Eintracht (Frieden im Lande) = aullen-
politische Sicherheit durch die Zugehorigkeit zur westlichen Welt
(Frieden in der Welt) auf der einen Seite; riickwértsgewandte Le-
bensweise (Turban, Verschleierung) = Kalifat bzw. Sultanat = Theo-
kratie bzw. religioser Fanatismus = Wissenschaftsfeindlichkeit = dko-
nomische Riickstindigkeit = fehlendes Nationalbewuftsein (Illusion
der Umma) = Revanchismus (Gefdhrdung der nationalen Sicherheit).
Diese Kette von Aquivalenzen, die durch den laizistischen Diskurs
hergestellt wurde, korrespondierte teilweise mit bestimmten Berufs-
stinden: Die neue Elite, vornechmlich in Berufen wie Arzt, Offizier,
Ingenieur, Lehrer als Vertreter des angestrebten Anschlusses an die
moderne Zeit, stand den anderen gegeniiber, fiir welche die Gruppe

73 In der inzwischen modischen Kritik an Kemalismus bzw. Laizitdt wird
die seinsgeschickliche Dimension der Verwestlichung iiberhaupt nicht
wahrgenommen. Statt dessen wird diese als ein voluntaristisches Pro-
jekt einer kleinen, den eigenen kulturellen Wurzeln entfremdeten Elite
disqualifiziert. Indem die Verwestlichung nicht als ,,Geschick® (im
Heideggerschen Sinne), ndmlich als das, was sich uns zuschickt, uns
bedringt, also als etwas, was auch die tiirkische Gesellschaft iiber-
kommt, verstanden wird, behandelt man das Thema vornehmlich in ei-
nem Pro-und-Contra-Modus. Dann kann es nur noch die Konsequenz
geben, dal man ein ,,voluntaristisches Projekt in der gleichen volunta-
ristischen Manier durch ein anderes, z.B. islamistisches ersetzen will
(vgl. dazu Tezcan 1997).

135

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

von Hodscha (Geistlicher), Scheich und Aga (Feudalherr) als Inbegriff
des ancien regime einstand.

Eine solche diskursive Aufteilung gesellschaftlicher Krifte im tiir-
kischen politischen Raum schopfte ihre Hegemonie vor allem aus der
Selbstversténdlichkeit der in der europdischen Aufkldrung entstande-
nen und {liber die Vormachtstellung westlicher Staaten auch institutio-
nell verbreiteten Idee des Fortschritts. Die Stabilitit und Uberzeu-
gungskraft eines auf dem Streben nach Anschlufl an die fortschrei-
tende Menschheitsgeschichte basierenden Diskurses wird jedoch er-
heblich aufgeriittelt, wenn die Ideen, auf die er sich stiitzt, in ihrem
Ursprungsrot mit Miftrauen gar bis hin zur Ablehnung behandelt wer-
den. Wenn also die westliche Zivilisation nicht die hochste Etappe
eines weltgeschichtlichen Verlaufs markiert; wenn sie in ihrem Wesen
ein hegemoniales Projekt gewesen sein soll, das sich erst durch das
AusschlieBen des Anderen konstituiert hat; wenn die moderne Wis-
senschaft nicht eine kulturunabhingige Objektivitit betreibt, sondern
ja selbst dieser Schein der kulturunabhingigen Objektivitdt das hege-
moniale Wesen der westlichen Wissenschaft ausmacht; wenn die Mo-
derne mitsamt ihren Institutionen respektive Nationalstaat in eine in-
nere Verstrickung mit Totalitarismus gebracht wird, dann wird man
erwarten diirfen, daf3 die soziale Wirkung der in der nichtwestlichen
Welt funktionierenden, hegemonialen Aquivalenzkette ebenfalls un-
vermeidlich in Frage gestellt wird. Diese genealogische ,,Nachbar-
schaft® zwischen der postmodern condition und dem aktuellen islami-
stischen Diskurs wurde {ibrigens von einigen tiirkischen Sozialwissen-
schaftlern aufmerksam beobachtet (vgl. Giilalp 1999: 24).

Ohne die diskursiven Verschiebungen in den Zentren der ,,Weltge-
sellschaft®, die deren geistigen Kréfteverhiltnisse grundlegend durch-
einander wirbelten, wire es vermutlich nie aus einer wie auch immer
gearteten ,,inneren” Dynamik sozialer Prozesse in der Tiirkei zur Her-
ausbildung von ,, counter-elites “ (Gole 1997: 56) gekommen, die sich
in einem islamistischen Diskurs artikulieren, dessen Sprache, Refe-
renz und Themen im erheblichen Mafle mit dem als postmodern be-
zeichneten Phinomen korrespondieren (vgl. auch Cinar/Kadioglu
1999). Freilich sind ,,both the leaders and the followers of Islamist
movements in Egypt, Iran, Pakistan, and Turkey [...] among the re-
cently urbanised and educated” (Gdole a.a.O.: 53; vgl. auch Cigdem
1996: 1226f). Daf3 die entwurzelten Schichten ihre Identitit jetzt in
der Sprache des Islamismus konstruieren und nicht in einer, sagen wir,
sozialistischen, wie dies bspw. in den 70er Jahren fiir breite Teile der
Slumbevdlkerung noch der Fall war, wo heute die islamistischen
Gruppen vorherrschen, 146t sich ohne die Beriicksichtigung der sich
weltweit ereignenden paradigmatischen Veranderungen nicht deuten.

136

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Uberhaupt scheint der Postmodernismus als eine kulturelle Stro-
mung in der auBereuropéischen intelligentsia sehr beliebt zu sein. So
lesen wir z.B. bei dem in Cambridge lehrenden pakistanischen musli-
mischen Anthropologen Akbar S. Ahmed (1995: 43) ein Pladoyer fiir
eine wohlwollende Perzeption der Postmoderne. Fiir Ahmed stehen
als die ,positiven Seiten des Postmodernismus® die ,,Vielfalt, For-
schungsfreiheit, Abschaffung etablierter Ordnungsstrukturen und die
Chance, sich gegenseitig anzuerkennen und zu verstehen® (ebd.).

Um die Bedingungen, unter denen der Diskurs von MV auftauchen
konnte, genauer zu studieren, soll die Wirkung global zirkulierender
Diskurse auf den spezifischen Boden des tiirkischen politischen
Raums bezogen werden. Unten wird das diskursive Feld, in das auch
die Islamisten mit ihrem alternativen Gesellschaftsmodell einzuordnen
sind, in Bezug auf seine grundlegenden Konfliktlinien nachgezeich-
net.

3.3 Die Konfliktlinien

Die Tiirkei stand in den 80er Jahren vor gravierenden Umwélzungen,
von denen oben nur ein Aspekt (die Migration und die darauf folgen-
den Verdnderungen im religiosen Milieu) dargestellt wurde. Tatséch-
lich zeugt diese Zeitspanne (bis in die heutige Zeit) von zentrifugalen
Kréften, welche die Gesellschaft vor eine Zerreiflprobe stellen. Dabei
bestimmen nicht nur die zu den Geburtswehen der Republik gehoren-
den politischen Konflikte zwischen Islamisten und Laizisten und zwi-
schen Tiirken und Kurden diese Phase von Verwerfungen. Die uralten
konfessionellen Spannungen zwischen Aleviten und Sunniten riicken
ebenfalls in das Zentrum des politischen Geschehens; nunmehr mit
dem Unterschied, daBl die Aleviten ihre jahrhundertslang erprobte Au-
Benseiterposition aufgeben, um sich am Zentrum zu beteiligen (vgl.
Kapitel 1.4.4). Auf dem diskursiven Feld, das sich um diese Konflikt-
linien herum konstituiert, tauchen verschiedene Diskurse auf, die un-
tereinander um die liberzeugendsten Antworten auf die Krise konkur-
rieren. In dieser duBerst angespannten geschichtlichen Situation tritt
immer stdrker die Frage nach dem friedlichen Zusammenleben in den
Vordergrund. Die Kritik an der Staatsraison (einschlieBlich der Ver-
waltung der Religion), zu der auch die Kritik an der verwalteten Reli-
gion gehort, bildet den Knotenpunkt, an dem sich verschiedene Dis-
kurse treffen.

Ein Teil der sozialistischen, postmodern beeinflulten Linken trug
durch seinen Demokratisierungsdiskurs, in dem vor allem die staatli-
che Kurdenpolitik ins Visier genommen wurde, zum Wachsen der 6f-
fentlichen Aufmerksamkeit fiir die Diskussion um die Zivilgesell-

137

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

schaft bei. Die Meta-Erzdhlung der nationalen Identitdt habe dabei die
Differenzen, das Recht des Anderen auf eigene Identitdt, konstitutiv
ausgeschlossen. Die umfassende Kritik der kemalistischen Grundla-
gen der Republik trifft iiber die Anklage gegen die nationalstaatliche
Assimilationspolitik hinaus den offiziellen Laizismus. Man will sich
der aufgezwungenen Dichotomie von Laizismus vs. Islamismus nicht
beugen (vgl. Insel 1996 und 1998). Es wird in der Opposition zur
Staatsraison ein moglicher, islamisch artikulierter Beitrag zur Zivilge-
sellschaft, zur Demokratisierung, nicht nur nicht mehr ausgeschlossen,
sondern auch darauf hin gearbeitet. So hat Ahmet Insel (1992) wohl-
wollend (und kritisch zugleich) auf das politische Angebot von Bulag
reagiert, der als erster den Vertrag von Medina in die 6ffentliche De-
batte einbrachte. Einmalig in der tiirkischen politischen Geschichte
offneten sich die linksorientierte Birikim und das Organ der islamisti-
schen Intellektuellen Bilgi ve Hikmet fiir Autoren von der anderen Sei-
te.

Einen anderen Impuls gab die Politik der Zweiten Republik, getra-
gen von einer Reihe liberaler (vorrangig) Journalisten, die den vom
inzwischen verstorbenen tiirkischen Minister- und spéteren Staatspra-
sidenten Ozal erdffneten Weg zu einer wirtschaftlich und regionalpo-
litisch aufstrebenden Tiirkei betraten (fiir einen Uberblick vgl. Se-
ver/Dizdar 1993). Ozal hatte in seiner Amtszeit die Tradition der De-
mokratischen Partei (Regierungszeit 1950-1960), die Religion in die
politische Sprache zu integrieren, wieder aufgegriffen. Dabei hatte er
nicht nur die islamistische Dichotomie ,,Westen vs. Islam* zuriickge-
wiesen, sondern auch die oben beschriebene hegemoniale Aquiva-
lenzkette aufgebrochen. So konnte man durchaus, und dieses Image
hat er in der Offentlichkeit durchgesetzt, fromm — westorientiert —
wirtschafisliberal sein. In die neue Kette reihte er dann auch den An-
schluf} an die alt-osmanischen imperialen Visionen ein, indem er wah-
rend des zweiten Golfkrieges, auf die Unterstiitzung der USA setzend,
Machtanspriiche im Nahen Osten 6ffentlich duerte und dabei mit ei-
nem Einmarsch in den mehrheitlich von Turkmenen besetzten Teil des
Irak liebdugelte. Die Vertreter der Zweiten Republik folgten hiermit
dem von Ozal vollzogenen Tabubruch, der vornehmlich darin bestand,
an die osmanische Tradition, damit an die vorlaizistische Zeit, wieder
anzukniipfen. Nicht zufillig werden einige unter ihnen als Neo-Osma-
nisten bezeichnet. Nicht zu vergessen ist auch Ozals unverkrampfte
Haltung gegeniiber der Kurdenfrage, welche zusammen mit den ande-
ren Elementen, nimlich Demokratisierung, staatlich verordnetem Lai-
zismus und islamischer Tradition der tiirkischen Gesellschaft als Mo-
ment eines Diskurses mit artikuliert wurde.

In dieser politischen Atmosphére, die durch den Verdnderungs-
willen gekennzeichnet war, kam es dazu, dal der Islam zum ersten

138

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Mal — jenseits der herkdmmlichen Beschworung moralischer Tugen-
den und einer nicht genau ausformulierten Forderung nach der Wie-
dererrichtung der Scharia — als Name eines alternativen Gesellschafts-
projektes in Umlauf gebracht wurde. Auch hier bildeten die Kritik an
der homogenen, nationalen Identitét (konkret bezogen auf die Kurden-
frage), die Kritik am staatlich verordneten Laizismus und die Rede
von der Zivilgesellschaft die Bestandteile des Diskurses. Der Diskurs
iiber den VM erzeugte anschlieend eine Anziehungskraft, die {iber
die intellektuellen Kreise hinaus bis auf das Parteiprogramm und die
Reihen der Refah-Partei libergriff und gar die Anregung zu islami-
schen ,,Kommunen* wie dem Akevier-Projekt gab.

Im Fokus der Studie steht nicht die Frage, inwiefern ein solches
Projekt tatsichlich praktikabel ist. Die Relevanz des Diskurses besteht
in dem EinfluB}, der auf die politische Kultur der Tiirkei ausstrahlt und
somit sowohl die ideellen Grundlagen fiir ganze Generationen junger
muslimischer Intellektuellen abgibt als auch in das Programm politi-
scher Parteien Eingang findet.

Der gemeinsame Kern der oben umschriebenen drei diskursiven
Striange (die sozialistische Linke, die Zweite Republik und der Vertrag
von Medina) 14Bt sich am Ideologem der ,,Anerkennung des Anderen*
bestimmen. Der Diskurs liber den VM konstituiert sich somit als eine
islamistische Antwort auf die Anerkennungsfrage. Er reagiert aller-
dings dabei nicht bloB auf eine jenseits aller politischen Kédmpfe vor-
gingig bestehende Anerkennungsproblematik, sondern erhebt sie zu-
gleich performativ zu einer zentralen Ordnungsproblematik. Es ist, auf
einer allgemeinen theoretischen Ebene gesprochen, dieser performa-
tive Charakter des Diskurses, welcher ihn jenseits des Basis-Uberbau-
Schemas als soziale Praxis erscheinen 1463t.

4. Aspekte der islamistischen Modernitiatskritik

Will man vom Islam keute sprechen, dann muf3 man, so die implizite
Leitidee des vorliegenden Buches, unentwegt von anderen Dingen
sprechen. In Bezug auf den intellektuellen Islam als eine junge Spiel-
art des Islamismus bedeutet dies, die globalen Diskussionen in Be-
tracht zu zichen, die immer stirker zum Bestandteil der lokalen Kul-
turproduktion werden. Kritik der Fortschrittsidee, Vernunftkritik, Mul-
tikulturalismus, Anerkennung der kulturellen Differenz, Anerkennung
der Identitit u.d. sind dabei die Stichworte einer kulturwirksamen
globalen Diskussion. Das Vorhaben eines alternativen, islamischen
Gesellschaftsprojekts, konkretisiert am ,,Vertrag von Medina®, konnte
nur dem Streben einer neuen, sich islamisch definierenden in-
tellektuellen Schicht entspringen, die mit den global operierenden

139

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Diskursen westlicher Provienz mindestens genauso gut vertraut sind
wie mit dem klassischen Kulturbestand des Islam. Die Existenz und
Rezeption solcher Diskurse werden im folgenden an entsprechenden
Stellen dargestellt.

Die intellektuelle Dominanz dieser Themen kann man andererseits
von der praktischen Brisanz ethnischer und religiéser Konflikte nicht
isolieren. Der tiirkische Islamismus reflektiert diesen Umstand und
nimmt die politischen Probleme unserer Zeit in ihre Ideologieproduk-
tion auf. Der Ideengeber, ja wenn man so sagen darf: der Konstrukteur
des Diskurses iiber den VM, Ali Bulag, formuliert die Kontextbedin-
gungen des eigenen Diskurses folgendermalen:

,Folglich bleiben in diesem Zusammenhang zwei Fragen unbeantwortet:
Wie kann man eine Losung fiir die ethnischen und religiosen Konflikte fin-
den, die im Kontext des Nationalstaats stattfinden und voraussichtlich ver-
stiarkt anhalten werden? Wie werden die Minderheiten in kulturellen und
sozialen Bereichen ihre Identitdten ausleben, mit welchen konkreten und
praktischen Mechanismen werden die Demokratien die ,Minderheitenfrage*
iiberwinden?* (1994a: 5)

Es handelt sich dabei nicht blo um eine religids motivierte Einmi-
schung in die 6ffentliche Debatte, die es als solche in der tiirkischen
Politik seit den 50er Jahren schon immer gegeben hat. Was der intel-
lektuelle Islam auf eine eigentiimliche Weise intendiert, driickt sich in
dem Willen aus, die Antworten des Islam auf die globale Krise zu
entwickeln. Rahmans action in this World war noch vorsichtig formu-
liert und er warnte davor, den Islam zum Mittel verkommen zu lassen,
das die Welt vor den Fehlleistungen des Westens retten soll (vgl. Ka-
pitel 11.2). Der Islamismus von Bula¢ will hingegen unerschrocken
und uneingeschrénkt eine zivilisatorische Alternative ausarbeiten, die
sich an der Frage orientiert, wie die Moderne selbst {iberwunden wer-
den kann.™

74 Es gibt unter den Islamisten wenige, die sich mit aller Konsequenz wei-
gern, den Islam als alternative Zivilisation zu verstehen. Ismet Ozel ist
der erste, der grundsitzlichen Widerspruch gegen die Idee einer islami-
schen Zivilisation angemeldet hat. Zwei Bedenken fiihrt Ozel an. Der
erste Bedenken besagt, da die Hohepunkte der islamischen Zivilisa-
tion (Abbasiden, Andalusier, Osmanen) in dem Mafle vom Islam ab-
gewichen seien, als sie sich zivilisiert hitten. Zweitens wiirde die Sorge
um den Islam den menschlichen Konzepten und dem Ideal, eine islami-
sche Zivilisation zu griinden, unterworfen (1998: 140ff). ,,Denkt man
den Islam als Zivilisation, versteht man den islamischen Kampf als ei-
nen um Zivilisation und Kultur, so reduziert man ihn auf eine ge-
schichtliche Kategorie, sperrt man ihn in den Rahmen der Geschichte
ein.” (a.a.0.: 123). Nicht den ,selbst auch noch so alternativen, An-

140

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

,»In dieser Zeit, da in Politik, Verwaltung, gesellschaftlicher Organisation,
unterschiedliche Identititen und in der Frage nach einem Zusammenleben
nach neuen Bestimmungen gesucht wird, sind die Muslime gehalten, sich
an diesem Prozel zu beteiligen. Dies aus zwei Griinden: Zum ersten ist der
Islam ein Gesamitpaket, das sich von Glauben bis Recht, von der inneren
Welt bis hin zu den sozialen Handlungen des Individuums erstreckt. Zwei-
tens befinden sich die Muslime wie alle anderen inmitten der im uni-
versellen Umfang préisenten Probleme. In diesem Zusammenhang haben die
Muslime unmifverstandlich darzutun, warum sie an der Organisationsform
des modernen Staates Kritik iiben, anhand welcher Kriterien, mittels wel-
cher Projekte sie diese entpersonlichte, totalitdre Brutalitdt [Gewaltherr-
schaft] tiberwinden wollen.” (Bulag 1994a: 9, Hervorhebung L.T.)

Der Islam als ,,Gesamtpaket™ kann aber dann in Frage kommen, wenn
der Westen bzw. die Moderne als ein geschlossener Komplex konzi-
piert wird. Daher wird das Zentrum des heutigen islamistischen Theo-
riegebdudes vollauf mit den Elementen einer durchaus bemiihten
Analyse der Moderne bestiickt. Die Betonung eines epistemologischen
Bruches, Entwicklung islamischer Wissenschaften, Herausarbeitung
islamischer Werte und Prinzipien der Gesellschaftsordnung sind Ef-
fekte des westlichen Denkens und setzen gleichzeitig ein analytisches
Wissen von ihm voraus.

Das analytische Interesse der Muslime an der westlichen Moderne
ist an sich ein neues Phédnomen. In der klassischen Periode des Islam
(d.h. bis zur Begegnung mit dem modernen Westen im 18. Jh.) kann
man bspw. kein Interesse am ,,Westen“ auffinden, der ja auch fiir die
Muslime als solcher nicht existierte. Lewis berichtet, da3 die Muslime
die Welt lange Zeit nach geographischen Kriterien einteilten, wobei
die Einteilung in ,,Zonen“, wenn eine religiose Identifikation notig
war, damit noch unterlegt wurde, ob in der jeweiligen ,,Zone* der Is-

schluB} an die Geschichte soll der Muslim anstreben. Der Muslim soll
sich, so formuliert Ozel seine kompromiBlose Position, an Gottes Be-
fehlen orientieren (ebd.). Sofern mit Zivilisation eine Vermittlung in die
Beziehung zu Gott eingefiihrt wird, womit die von Menschen geschaf-
fenen Institutionen deren Leben lenken, sollen die Muslime nach An-
sicht von Ozel davon Abstand nehmen (a.a.0.: 142). Aus diesem Grun-
de war es konsequent, daB Ozel sich von der Debatte um den Vertrag
von Medina ferngehalten hat. Von dem gleichen Bedenken 148t sich
auch Celik leiten (1994b), wobei er damit quasi seinen positiven Bei-
trag zur Konstruktion des VM (1994a) ein Stiick weit korrigiert, oder
zumindest relativiert haben diirfte. Bulacs eigenes Bekunden gegen die
Idee einer alternativen Zivilisation (1994a: 9) ist hingegen, dhnlich wie
teilweise bei Celik, angesichts des von ihm betriebenen Unternehmens
eines alternativen Gesellschaftsmodells irrelevant.

141

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

lam herrschte oder nicht (1995: 645f). Das Wort Europa hilt nach
Lewis recht spét, etwa im 19. Jh., Einzug in den Sprachgebrauch der
Muslime (abgesehen von den frilhen arabischen Werken) (a.a.O.:
647). Auch das Interesse der Muslime im allgemeinen und spiter des
klassischen Islamismus im besonderen an der Genese und der Funk-
tionsweise der modernen Gesellschaft, modernen Philosophie und
Wissenschaften zeichnete sich weniger durch den analytischen Zug als
vielmehr durch einen selektiven Umgang aus.” ,,(N)ur der Westen hat
das Interesse an anderen Kulturen entwickelt, nur der Westen zeigt die
Neigung, andere Sprachen zu lernen, andere Lebenswelten zu studie-
ren und ihre Leistungen zu achten® (a.a.0O.: 650)* hatte Bernard Lewis
einmal konstatiert, ohne jedoch eine Erklarung dafiir anzugeben.

Ahnliches 148t von Grunebaum fiir die aktuelle Phase gelten, in der
die muslimischen Gesellschaften bereits auf einen reichhaltigen Erfah-
rungsschatz in Bezug auf die westliche Moderne zuriickblicken kon-
nen:

,Das Interesse am Westen, als Bemiihung um historisch-analytisches Ver-
stdndnis seines Kulturwillens und in diesem Sinne Selbstzweck, ist in der
arabischen Welt nur gelinde zu verspiiren. Eine &stliche ,Okzidentalistik®
ist als Gegenstiick zur westlichen Orientalistik nicht ins Leben getreten.
Was fesselt, ist nicht das Studium der Fremdkultur, sondern die Selbstkon-
struktion, die Selbstmanipulation im Lichte des westlichen Phidnomens, das
man, sei es durch teilweise Einbeziehung, sei es durch zielbewuflten Riick-
griff auf die Vergangenheit, bewiltigen muB.“ (1969: 255)

Das mangelnde analytische Interesse an den fremden Kulturen trifft
sich bedeutsamerweise mit dem Modus der Selbstschau zusammen,
welche die Muslime ihrer eigenen Kultur gegeniiber pflegten. Auch
hier geht es in der klassischen (ebenso weitgehend modern-islamisti-
schen) Geschichtsschreibung nicht darum, die Vergangenheit und die
gegenwartige eigene Kulturwelt mit begrifflichem Instrumentarium zu
durchdringen, um sie zu beherrschen. Vielmehr orientiert man sich an
der Weitergabe der Lehre, Taten, Erfolge usw. und der Anpassung an
die Zeit (vgl. Grunebaum a.a.0.: 154).

75 Die Frage nach dem analytischen Interesse an den fremden Kulturen
(d.h. auch an der eigenen Kultur) in der islamischen Kulturwelt ist zu
bedeutsam, als dal man dies im Rahmen der vorliegenden Arbeit lei-
sten konnte. Auch wenn sie den Kern der hier entwickelten Uberlegun-
gen betrifft, ist eine eigenstédndige Untersuchung hierzu vonnéten. Un-
ser Beitrag zur Thematik kann hier daher nur darin bestehen, das empi-
rische Material dafiir zu liefern und zudem Reflexionen fiir eine solche
spezifische Analyse in vorbereitender Absicht anzustellen.

76 ,Die groie Geschichte des Islam* (1975), die von einem tiirkischen
Vorlaufer des islamischen Modernismus, Namik Kemal, (Ende des 19.

142

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Inwiefern sind diese durchaus auch auf griindlichen Kenntnissen
der islamischen Kultur beruhenden Uberlegungen im Hinblick auf den
Intellektuellenislam zutreffend? Kann man angesichts des unten dar-
zulegenden empirischen Materials von einer vollstindigen Umkeh-
rung des ,,ethnologischen* Blicks auf den Westen, von einem den von
Edward Said initiierten, umgedrehten Orientalismus vertiefenden In-
teresse als eine Forschungsrichtung sprechen? Ein Blick auf die unten
nach und nach darzustellenden Themen der islamistischen Intellektu-
ellen veranlaflt den Leser zundchst einmal zu der These, dal} das Inter-
esse jedenfalls uniibersehbar festzustellen ist. Wie hétte es denn auch
angesichts der Tatsache anders sein konnen, da3 die besagten Islami-
sten allesamt ihre akademische Sozialisation in sékularen Schulen ge-
nossen und ihre Ideen unter den Bedingungen des sich intensivieren-
den globalen Kulturaustausches entwickelt haben (vgl. Géle 1997: 54;
Meeker 1997: 261-266), welcher auch die Muslime immer mehr in
den Prozel3 wechselseitiger Beobachtungen hineinsaugt. Die auf In-
nerlichkeit beruhenden, ,,subtilen, reversiven Formen der Fremder-
kenntnis“ als Folge der Verbreitung der ,,Universalkultur (Stauth
1993: 10) bestimmen auch die Funktionsweise des islamistischen Dis-
kurses.

,unter Universalkultur verstehe ich dagegen eine zunehmende Verallge-
meinerung kultureller Ziele und institutioneller Macht, sie zu verfolgen.
Dabei wird unterstellt, da} das Ziel der Verallgemeinerung von Kulturzie-
len und der sie tragenden institutionellen Macht selbst erst aus dem subjek-
tiven Kontext der Selbsterfahrung im Kontakt mit anderen Kulturen gebo-
ren wird. Universalkultur wird in der Intensivierung des Interkulturkontakts
geschaffen.” (Stauth 1993: 13)

An einer anderen Stelle geht Stauth ausfiihrlicher auf die Funktions-
weise des interkulturellen Kontaktes ein und macht dabei auch auf die
Folgen der Universalisierung der Kulturziele aufmerksam:

,.Bs ist die perzipierte Vision ,Europas‘, die das Eigenverstandnis der isla-
mischen Welt tiefer geprigt hat als das eigene historische Gedéchtnis oder
deutlicher: Es ist das von Europa appropriierte Geschichtsbild, das alle Re-
konstruktionen der eigenen Geschichte prigt (Laroui). Die appropriierte

Jh.) verfalit worden ist, steht weitgehend im Zeichen der klassischen is-
lamischen Geschichtsschreibung, in der die Ereignisse und die Herr-
schaftsfolge chronologisch Revue passieren. Eine analytische Perspek-
tive wird auf die historischen Ereignisse nicht gerichtet. Die Funktion
dieser genealogischen Geschichtsschreibung ist vollig anders als die
der modernen Historie und wesentlich, wie das mittelalterliche Ge-
schichterzéhlen, an die Reprisentation der Souverdnitit gebunden (zur
genealogischen Historie als ,,Ritual der Macht“ vgl. Foucault 1986).

143

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Geschichte wirkt technisierend und instrumentalisierend zuriick. Entspre-
chend sind ,Orientalismus‘ (Said) und ,Eurozentrismus® (Amin) universelle
Effekte der kulturellen Deprivation. Wenn europdische Identitétspolitik erst
die Kolonisierung der nichteuropdischen Welt moglich machte, so miindete
die provozierte Forderung nach kultureller Anerkennung der Kolonisierten
in einen radikalisierten Zwang zur Selbstbehauptung. Sie trieb die Nichteu-
ropder nicht nur zur Nachahmung, sondern auch in den Sog eines komple-
mentdren Wechselspiels: ,Europa‘ heifit auch, die Suche nach einer ,eige-
nen‘, einer verlorengegangenen, ,grolen‘ Vergangenheit politisch und kul-
turtechnisch zu radikalisieren. Symbole und Inhalte der ,eigenen‘ Kultur-
werden so dauerhaft mit ,fremden‘ Mitteln rekonstruiert. [...] So trdgt der
moderne Kampf um letzte Werte auch dazu bei, den bildlichen und norma-
tiven Zivilisationsbestand zu totalisieren, selektiv einzuholen, zu erneuern
und zu befestigen. Im Riickbezug auf letztendliche Werte werden neue ,Ra-
tionalitdten‘ als Orientierungspunkte fiir politische, wirtschaftliche und ge-
sellschaftliche Entwicklungen gesetzt. Dies ist ein Effekt Europas. Nicht-
westliche Kultur macht ihn sich zu eigen.“ (Stauth 1995: 95f)

Eingedenk einer derart subtil ablaufenden und radikal durchgreifenden
Einbindung der islamistischen Rekonstruktion in die Struktur der mo-
dernen Suche nach dem authentischen Ursprung lassen sich die Erklé-
rungen der Islamwissenschaft (vgl. oben die Passagen von Lewis und
von Grunebaums) nicht mehr umstandlos auf den heutigen Islamismus
anwenden.

Der gemeinsame Nenner, unter dem man die Anzeichen eines hi-
storisch-analytischen Interesses der Islamisten an der westlichen Mo-
derne subsumieren kann, ist eine dem eigenen Anspruch nach radikale
Modernitatskritik, die erst aus dem Strudel des Wechselspiels der Be-
obachtung hervorgeht. Unsere These lautet daher: Eine solche, dem
Anspruch nach komplette Modernitétskritik, die an der Genese der
westlichen Moderne ansetzen und sich mit ihren philosophischen und
sozialen Voraussetzungen befassen will, erfolgt nicht vollig jenseits
der Mechanismen des Kulturaustausches, sie ist bereits in ihrer Anlage
in die Denkweisen derselben Moderne (vor allem respektive der die
Moderne von Anbeginn begleitenden westlichen Modernitétskritik)
verwickelt. Die Diskussion dieser These bedarf zuvor Kldrung der
Frage, wie die westliche Moderne in einem an der Konstitution der
Gesellschaft orientierten islamistischen Diskurs iiberhaupt rekonstru-
iert wird?

4.1 Die Moderne als ,,totale Krise“
Wir finden zuallererst einen im westlichen Denken, ja allgemein in

den westlichen Selbstbeschreibungsweisen weithin bekannten Gedan-
ken wieder: Die Moderne als Bruch mit der Natur, Bruch mit der

144

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

kosmologischen Ordnung. Im westlichen Denken wird die Idee des
Bruches nicht selten mit der Einfilhrung der Geschichtlichkeit in die
menschliche Geschichte verkniipft. Die Affirmation der Geschicht-
lichkeit, die zugleich mit der Idee der Freiheit verbunden wird, wird
nun in der islamistischen Perzeption fallengelassen. Was noch {ibrig-
bleibt, kann nun als Verfallsgeschichte in die klassische Sprache des
Islam, mitunter von eschatologischen Konnotationen durchsetzt, iiber-
setzt werden. Die Moderne ist demnach ein Wegfall aus dem von den
Religionen immer schon gehiiteten Schreiten der Menschheit zu Gott.

Aus der Sicht der Protaganisten des VM wire es allerdings zu kurz
gegriffen, wenn man die Krise in einem bestimmten Bereich, z.B. in
der Politik oder in der Okonomie etc., verorten wiirde.

,»Viele Menschen wollen nicht einmal akzeptieren, dafl das wichtigste Pro-
blem in der Epoche der neuen Krise, in die wir hinein getreten sind, auf der
universellen Ebene entsteht und die genannte Krise nicht primér in der
Wirtschaft, sondern in Recht und Moral, welche den epistemologischen
Bruch begleiten, erlebt wird. Wenn wir unseren Blick neben der Epistemo-
logie und Moral auch auf die Unbestimmtheit, Gleichgiiltigkeit und sogar
zuweilen bis an Frechheit reichende, bohemische Unbekiimmertheit im juri-
stischen Bereich lenken, werden wir sehen, dal3 die Wurzeln der Krise ein-
zig und allein mit einem ganz neuen religidsen Blick kdnnen erfaf3it werden.
Wohl ist es klar, der Tod der Kunst, der Philosophie und Theologie, den wir
nicht mehr blol schwer verstehen, sondern nicht einmal mehr einfach
wahrnehmen konnen, ist ein tragischer Zustand, der mit dem Schwund der
Religion aus unserem BewuBtsein viel zu tun hat.“ (Bulag 1994b: 5)

Im Ursprung des Verfalls liege ,,die Abkoppelung des Seins von der
gottlichen Ordnung®, die durch den Sékularismus vollzogen worden
sei. Die praktischen Folgen, welche sich von dem Konsumismus iiber
den politischen Totalitarismus bis hin zur Vernichtung der Natur fihr-
ten, konnten allerdings nicht mit den Mitteln der modernen Wis-
senschaft aufgefangen werden, da diese selber die Katastrophe mit
verursacht habe (Bulag 1992a: 19). Die moderne Wissenschaft redu-
ziere, so weiter, das aus der gottlichen Ordnung herausgerissene Sein
auf einen Gegenstand, den man im analytischen Weg meB3bar machen
konne. (a.a.0.: 20). Der Rationalismus, der die moderne (entwurzelte)
Vorstellung von der Wirklichkeit beherrscht, schneide immaterielle
und gottliche Dimension des Seins ab; die mechanische Sicht des U-
niversums tote die Idee vom lebendigen System ab; die wissen-
schaftliche Methode ,,ermoglicht nun letztlich, die Natur aggressiv
und erbarmungslos zu zerstéren und in ihr sensibles Gleichgewicht
einzugreifen. (a.a.0. 21)

Die reichhaltige Applikation dieser Kritik auf die einzelnen Ge-
genstandsbereiche trifft sich mit verschiedenen Versionen der westli-

145

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

chen Modernititskritik, in ihren fundierten (vgl. auch die in der Ein-
leitung des vorliegenden Buches vorgestellten Gedanken von Heideg-
ger) wie auch populdren Versionen. Wichtig ist dabei, dafl die bishe-
rige, und weiterhin dominante, nach dem Uberholen der westlichen
o6konomischen und militdrischen Macht strebende Variante des Isla-
mismus selbst als eine islamische Spielart des Modernismus disquali-
fiziert wird. Wenn die Moderne ein technologischer, politischer, wis-
senschaftlicher und 6konomischer Komplex ist, dann mufl man ihn in
allen Bereichen konsequent iiberwinden.

Der philosophische Kern einer solchen Modernititsanalyse liegt
vor allem darin, einen epistemologischen Bruch mit der Moderne vor-
zubereiten. Dadurch soll die aus den géttlichen Fugen geratene Ord-
nung wieder in die richtige Bahn gelenk werden. Die altislamische
Idee von der Siinde als Verwirrung, als Abgehen vom rechten Pfad,
taucht hier unverkennbar wieder auf, indessen eingehiillt in eine wis-
senschaftliche Sprache, die wesentliche Modifikationen an der Struk-
tur der alten Idee herbeifiihren wird.

4.2 Kritik an der Fortschrittszeit

Ein wesentlicher Aspekt der westlichen Moderne, an der die islamisti-
sche Kritik ansetzt, ist die Idee von Fortschritt, welche wesentlich an
eine bestimmte Zeiterfahrung gekoppelt ist.” Die im Ursprung der
westlichen Moderne verwurzelte Idee von Fortschritt,”® die Vorstel-
lung von der Geschichte als aufwirts fortschreitendem Verlauf, wurde

77 Zum Zusammenhang zwischen Zeiterfahrung und Weltdeutung
schreibt Marramao: ,,Jede Kultur beginnt stets zusammen mit einer be-
stimmten Zeiterfahrung, und jede kulturelle Verdnderung schliefit des-
halb zwangsweise eine grundlegende Verdnderung der Zeiterfahrung
ein, die den Rahmen der Werte und damit auch der Politik entscheidend
pragt.“ (1989: 13)

78 Die islamistische Kritik an der Moderne hingt allerdings den geistigen
und sozialen Entwicklungen in der westlichen Moderne hinterher.
Nicht nur im philosophischen Diskurs hat die Idee des Fortschritts ihrer
Beliebtheit ziemlich eingebiiit. Auch in soziologischer Hinsicht wird
heute nicht mehr von der linearen Zeit des Fortschritts gesprochen (vgl.
dazu Marramao 1989, Kapitel V). Die viel rezipierten Theorien heuti-
ger Zeit wie die Systemtheorie oder die poststrukturalistisch beein-
fluite Sozialtheorie haben den Begriff des Fortschritts lingst aufgege-
ben. Man merkt, dal} der tiirkische Islamismus zwar die Moderne als
solche meint, um eine universelle Antwort auf eine universelle Krise
vorzulegen, aber sich dabei vorrangig an der ungebrochenen Fort-
schrittsmoderne der tlirkischen Laizisten orientiert.

146

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

in ihrer islamischen Rezeptionsgeschichte entweder, wie in der klassi-
schen Version des Islamismus, instrumentell und selektiv beansprucht
(Bejahung des technischen Fortschritts) oder gidnzlich bejaht, gar theo-
logisch eingeflochten (wie im islamischen Modernismus von Igbal).
Die dem Fortschritt innewohnende Zeitlichkeit sollte aber erst im
postmodern ermutigten Islamismus ,,systematisch® betrachtet, explizit
problematisiert und in einen Zusammenhang mit der politischen und
sozialen Ausgestaltung moderner Gesellschaften gebracht werden.

Zumindest ein Grundzug der klassischen Moderne wird von den
Islamisten treffend beobachtet. Die ErschlieBung gesellschaftlicher
Bereiche (gar der Gesellschaft als Objekt) fiir systematische Bearbei-
tung durch das aktivistische Subjekt — in der islamistischen Sprache
schlicht mit Totalitarismus identisch — ist ohne den Zusammenhang
der Umstellung der Zeitdkonomie auf eine sékulare Teleologie nicht
zu verstehen. Was in den groen Utopien der Moderne zur Sprache
kam, war eben die urspriinglich religiose VerheiBung von Erlésung,
die ihre Wurzeln durchaus in der christlichen linearen Zeit auf einen
Endpunkt hin fand und in der sékularen Wendung in eine erldste Ge-
sellschaft im Diesseits umschlug. Die prominenteste Version davon ist
sicherlich die kommunistische Gesellschaft des Marxismus. Es ist die-
se Idee vom ,,Paradies auf Erden®, welche die Islamisten ins Zentrum
ihrer Perzeption der Moderne riicken. Sie verdanke ihre Entstehung
auf den durch die wissenschaftliche Sichtweise verursachten Verlust
der Transzendenz, so die islamistische Kritik, wodurch die Zeit ihre
Offnung ins Jenseits verliere und den Menschen auf der Erde einker-
kere.

,Jede Lebensweise, die sich nicht auf das Géttliche und Heilige beruft,
kann man als eine ,Utopie‘, eine ,konstruierte, in sich geschlossene Welt*
bestimmen, die den Menschen ins Verderbnis stiirzt. [...] Folglich konstru-
ierte sich die Moderne, indem sie ihrer neuen Wahrheitsdefinition die Erde
zugrunde legte, eine ,geschlossene Welt* (Utopie). Es setzt dann im christ-
lichen BewuBtsein ein Wandlungsproze8 vom Glauben ins Wissen ein.*
(Arslan 1994: 15f)

Bei den Ausfiithrungen tiber das Weltbild wurde auf die Heideggersche
Idee hingewiesen, dal} ,,das Christentum seine Christlichkeit zu einer
Weltanschauung (der christlichen Weltanschauung) um(deutet)* und
,,sich so neuzeitgemal (macht)“ (vgl. Einleitungskapitel). Der Grund-
zug dieser Denkfigur kommt in dem oben zitierten Passus deutlich
zum Ausdruck. Der sich in der Wissensordnung vollziehende Bruch,
durch den die Weltdeutung nunmehr in Gestalt der Weltanschauungen

147

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

stattfinde, wird von den Islamisten zutreffend bemerkt.”” Die Kritik an
der weltimmanenten Zeitlichkeit, die nicht auf eine jenseitige Offnung
verweist, gehort daher auch zum Grundbestand jedes islamistischen
Intellektuellen. Hier kommen die Einfliisse der sicherlich fundierteren
westlichen Modernitéitsanalyse unverkennbar zur Geltung. Man kénn-
te etliche explizite wie auch implizite Verweise, Verwandtschaften
dokumentieren, ganz zu schweigen von den zeitgendssischen Autoren
wie Lyotard, Feyerabend, Giddens etc.”’

So radikal nun die islamistische Kritik an den Wurzeln des moder-
nen Denkens und der modernen Gesellschaftlichkeit anmuten mag,

79 Das Schwerpunktthema von Bilgi ve Hikmet Heft 6/1994 handelt von
Zukunftsentwurf der Religionen®. In den meisten Beitrdgen dort wie
aber auch in anderen Heften wird der religiose Zukunftsentwurf, der
sich nicht diesseitig erschopfe, dem modernen, weltanschaulichen Zu-
kunftsentwurf gegeniibergestellt.

80 Eine rein inhaltsanalytische, ja schon quantitative Studie konnte helfen,
die geistigen Quellen der Islamisten aufzudecken. Hier moge ein Bei-
spiel geniigen. In einem anderen, mit Peygamber Ummetinden Ulus 'un
Devletine (zu dt.: Von der Umma des Propheten zum Staat der Nation)
betitelten Text von Arslan (1993), von dem oben die Rede war, sind 55
FuBnoten enthalten. Unter anderem kommen dort als Zeugen fiir die
vom Autor vertretenen Thesen Antony Giddens und David Held je 8
mal vor. Sie werden gefolgt von J. K. Galbraith mit 7maliger, R. D.
Sack und E. Shils mit 4maliger, Balibar/Wallerstein mit 3maliger Wiir-
digung. Es wird lediglich zwei muslimischen Autoren (I. R. Faruqgi und
Hayrettin Karaman) die Ehre zuteil, in den Zitationsapparat aufge-
nommen zu werden. Der Text wird, nachdem die analytische Aufgabe
erledigt, namlich die Natur des Nationalstaates gekldrt worden ist,
schlieBlich mit drei Koransuren abgeschlossen. Der letzte Punkt, also
die Anfiihrung der Koransuren, ist eigentlich ein Thema fiir sich, dem
man eigens nachgehen sollte. Eine wichtige Frage, die man zu kléren
hitte, wire dabei die, welchen Status die Koransuren unter den zur Prii-
fung stehenden, im Prinzip widerlegbaren Thesen von den zitierten Au-
toren in einem analytischen Text haben. Werden die Koransuren hier
nicht auf reine Beweisstiicke reduziert? Sie werden in einen Wis-
sensdiskurs eingefiihrt, der auf der prinzipiellen Kritisierbarkeit der
Aussagen basiert, obwohl die Suren ihre Macht nicht aus der kritischen
Uberpriifbarkeit beziehen kénnen. Im klassischen Diskurs, welcher der
Realitdt als Priifungsinstanz der Wahrheit von Aussagen keinen epi-
stemologischen Status zubilligte, durften die angefiihrten Koransuren
und Hadithe (Uberlieferungen vom Propheten) als unumstdBliche
Wabhrheiten lediglich kommentiert werden. Die Urteile hatten sich dann
an deren Kompatibilitdt mit ihnen zu messen. Dies fiihrte in der Wis-
sensordnung des klassischen Diskurses jedoch nicht zu Problemen, da
der Diskurs sich ausschlieBlich innerislamisch abspielte und nicht an
eine allgemeine Offentlichkeit richtete.

148

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

man darf sich nicht allzu leicht tduschen lassen. Was auf der Signifi-
katsebene hier in kritischer Manier vorgetragen wird, mufl auf der
Signifikantenebene noch lange nicht zwangsléufig genauso funktionie-
ren. Konnte es denn nicht sein, da3 entgegen dieser Kritik an der auf
der Basis der Weltanschauungen funktionierenden Fortschrittszeit, die
dem Ziel der modernen Utopien, eine ideale Gesellschaft zu erschaf-
fen, innewohnt, das utopistische Denken gerade in dem Vorhaben, ei-
ne islamische Gesellschaftsalternative aufzustellen, unterschwellig
auch den islamistischen Diskurs trigt? Inwiefern sind denn die islami-
stischen Intellektuellen mit ihrem ,,alternativen Gesellschaftsmodell®
wirklich gefeit vor den Strukturen des ,,Weltbilddenkens* ?

Diese Frage sollte nicht aus den Augen geraten, sie muf} die hier
angestellten Reflexionen begleiten und an den entsprechenden Stellen
immer wieder aufgenommen werden. Die hier betriebene Dekon-
struktion der islamistischen Rekonstruktion der Moderne hat an dieser
Stelle noch einen weiteren wichtigen Punkt zu beleuchten. Das Setting
dieses Kapitels wurde mit der These erdffnet, daf sich der Diskurs des
Intellektuellenislam um die Anerkennungsfrage konstituiert. Man wird
die Kontexteingebundenheit des Diskurses iiber den VM und seine
Funktionsweise erst dann erfassen konnen, wenn die islamistische
Modernitétskritik auf dessen wesentliches Moment, nidmlich auf die
Anerkennungsproblematik bzw. die Frage nach dem Zusammenleben
unterschiedlicher Gruppen hin gelesen wird. Nirgends sonst kann man
die Ubernahme der Kulturinstrumente und ihre Verkniipfung mit is-
lamischen Urvisionen, aber auch die kulturspezifische Ubersetzung,
so liberzeugend veranschaulichen wie am Beispiel der Anerkennungs-
thematik.

4.3 Modus der Anerkennung des Anderen: Benennen oder
Definieren?

DaB in einer islamischen Sprache von dem Anderen gesprochen wird,
daB also der Umgang mit dem Anderen zum Gegenstand theoretischer
Reflexionen gemacht wird, ist, bezogen auf die islamische Geschichte,
eigentlich recht befremdlich. Auch die ordnungspolitische Umsetzung
dieser Frage, ndmlich worin das ,,Formel eines friedlichen Zusam-
menlebens* bestehe, diirfte den gleichen Befremdungseffekt nur noch
verstarken. Das bedeutet nicht, ich wollte dabei etwa der Annahme
fronen, daf3 die vormoderne islamische Gesellschaft auf der Assimila-
tion der Differenzen griindete. Ganz im Gegenteil, sie basierte auf der
relativen ,,Autonomie der Gemeinschaften in der Regulierung inter-
ner Angelegenheiten, was jedoch auf der anderen Seite ausschlieflich
durch die Herrschaftsbeziehungen zwischen den substantialistisch vor-

149

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

geschriebenen sozialen Einheiten geregelt wurde. So hat sich denn
auch im islamischen Denken eine reichhaltige Literatur zur Stellung
der Minderheiten, vor allem der ,,Zimmis* (Schutzbefohlenen, An-
hinger der monotheistischen Religionen) entwickelt.

Allerdings stellte sich die Frage nach Anerkennung als Anspruch
nicht, oder zumindest nicht in dieser Radikalitit und nicht mit dersel-
ben Konsequenz fiir Identitédten. ,In den Gesellschaften fritherer Zei-
ten®, schreibt der Sozialphilosoph Charles Taylor (1997: 21) ,,war das,
was wir heute Identitdt nennen, weitgehend durch die gesellschaftliche
Stellung des Einzelnen festgelegt”. Es handelte sich um ein Nebenein-
ander verschiedener Gemeinschaften, das nicht iiber an die Offent-
lichkeit appellierende politische Diskurse geregelt werden konnte.®'
Dies galt im GroBen und Ganzen auch fiir die muslimischen Gesell-
schaften.™

81 Am Beispiel der indischen Bewegungen dekliniert Martin Fuchs die
These, daBl die ,,modernen Diskurse die Idee der Diskriminierung und
Differenz und den Gleichheitsanspruch nicht erst schaffen, daf sie je-
doch ein Idiom bereitstellen, in dem derartige Erfahrungenskonzepte
prinzipiell an Andere vermittelbar und, da dieses Idiom einen von jenen
akzeptierten Legitimitétsanspruch zu verkérpern scheint, einklagbar
sind“ (1999: 328). So werde z.B., schreibt Fuchs in einem anderen
Text, ,,die Dalit-Bewegung ihre Botschaft in allgemein verstdndliche
Idiome {ibersetzen, die etwa die Universalitit der ,,Erlosung oder die
staats- oder menschenrechtliche Formalisierung der modernen Kon-
zepte vom Subjekt in den Vordergrund stellen* (1998: 124f). In der
»Notwendigkeit und gleichzeitigen Einschrinkung der Selbstauslegung
im Horizont der Fremdauslegung® sieht Fuchs aber auch die Ambiva-
lenz solcher Gruppen, indem er beschreibt, wie diese gleichzeitig den
in den modernen Idiomen enthaltenen universalistischen Geltungsan-
spriichen auszuweichen versuchen (a.a.O.: 125). In die Konzeption der
vorliegenden Arbeit iiberfiihrt, betrifft dies die spiter zu diskutierende
Frage nach der kulturrelevanten Ubersetzung der gleichen Erfahrung,
nidmlich der Erfahrung der Kontingenz. Diese besagt, dafl die Selbst-
verstdndlichkeit einer islamischen Referenzordnung im politischen
Diskurshorizont nicht mehr trdgt. Ob der Islamismus diese Erfahrung
konsequent libernimmt, oder ob diese doch letztlich an die Rénder der
Religionsgemeinschaften verbannt und damit im Grunde abgebunden
wird, diese Frage soll im Laufe der Diskussion nach und nach geklart
werden.

82 Cigdem hat zu Recht auf die Modernitit der Frage nach dem Zusam-
menleben hingewiesen: ,,Da der Wille zum Zusammenleben, die Mo-
dernitét dieses Willens, seine Verwirklichung nur durch Zustimmung
zu einem Grundsatz im Sinne eines moralischen Imperativ wie bei Kant
moglich werden kann, muf Bulag Klarheit dariiber verschaffen, ob die-

150

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Wird eine solche Formelsuche in das Zentrum eines islamischen
Diskurses hinein gepflanzt, dann kann dies nicht mehr als eine akzi-
dentielle Verdnderung an konkreten Diskursen abgehandelt werden.
Stattdessen birgt sie eine Verschiebung in der Ordnung des Diskurses
schlechthin, was besagt, dal man jetzt nicht mehr mit rein innerisla-
misch gehaltenen Diskursen zu tun hat, sondern daf3 es hier um einen
Diskurs mit einem virtuell iiber die islamische Gemeinde hinauswei-
senden Adressat geht, mit dem man auf der Basis der Gleichheit einen
Vertrag schlieBen will, um eine gerechte, allen gleichermaBen Aner-
kennung spendende Gesellschaftsordnung zu griinden. Es geht nicht
mehr um die den Glauben versichernden Beschworungspraktiken,
auch nicht alleine um die besonders fiir das Christentum und etwas
abgeschwicht auch fiir den Islam geltende, missionarische Tatigkeit,
sondern darum, den neuartigen Sachverhalt, den Glauben als politi-
sches Programm, als eine Meinung unter anderen, an eine anonyme
Offentlichkeit zu richten.

Nahezu fiir alle Verfechter des VM gleicht die These, da3 die mo-
derne Form der Anerkennung den Anderen in Wirklichkeit der eige-
nen Herrschaft unterwerfe, indem sie definierend in dessen Wesen
eingreife, mittlerweile einem religiosen Dogma. Die systematische
Begriindung fiir diese durchaus sehr spannende Beobachtung lieferte
dafiir zunichst Bulag in seinem Text (1994b) , Din-disi’min sekiiler
sitesinden ,ed-din’in sahici dinyasina (Vom sdkularen Ghetto des
Nicht-Religiosen zur wahren Welt der Religion). Demnach trenne ei-
ne uniiberbriickbare Kluft das klassische, religiose Benennen des An-
deren von der modernen Definition desselben. Keine Religion hitte
sich in der langen Menschheitsgeschichte angemaft, die anderen Reli-
gionen zu definieren, statt dessen hétten sich die Religionen auf die
Selbstbeschreibung, auf die Kundgabe des eigenen Selbst bezogen.

»Wenn man unbedingt vom Definieren sprechen muf}, dann bedeutet das
Definieren fir die aulerhalb des Modernismus stehenden, legitimen Tradi-
tionen, zu denen auch der Islam gehort, sich kundgeben [kendini beyan et-
me], sich herausstellen, offenkundig werden [aciga vurmal. Es ist besser,
dies als Bekanntmachung [tanitma] zu verstehen denn als Definition [ta-
nimlama].” (Bulag 1994b: 3)

Was das wahre Anerkennen ausmache, bestehe, anders als beim Mo-
dernismus, darin, den Anderen so zu nehmen, wie er sich verkiindigt.
Kritisiert wird im Grunde der analytische Geist der Neuzeit. Dieses im
17. Jh. einsetzende Denken fiihrte Foucault auf einen Bruch mit dem
Denken der Ahnlichkeit zuriick.

ser Grundsatz mit dem Islam identifiziert werden kann oder nicht.“
(1996: 1230)

151

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

»Am Anfang des siebzehnten Jahrhunderts, in jener Periode, die man
zu Recht oder zu Unrecht das Barock genannt hat, hort das Denken
auf, sich in dem Element der Ahnlichkeit zu bewegen. Die Ahnlich-
keit ist nicht mehr die Form des Wissens, sondern eher die Gelegen-
heit des Irrtums, die Gefahr, der man sich aussetzt, wenn man den
schlecht beleuchteten Ort der Konfusionen nicht priift.“ (Foucault
1990: 83)

Indem durch den analytischen Geist das Inkommensurable der Dinge
abgeschnitten wird, kann nun alles ,,in Termini der Identitdt und des
Unterschieds, des Malies und der Ordnung* (Foucault a.a.O.: 84) ana-
lysiert, kann das Seiende als Gegenstand des analytischen Blickes
meBbar, damit auch spiter der technischen Reproduktion zugénglich
gemacht werden. Setzt sich denn nicht erst unter diesen Bedingungen
das reine Vergleichen durch, durch das auch die verschiedenen Kultu-
ren dem analytischen Blick freigegeben werden? Die islamistischen
Intellektuellen konstatieren diese radikale Wendung in der Wahrneh-
mung der Welt nicht nur zutreffend. Sie nehmen auch die praktischen
Konsequenzen dieser Wendung zur Kenntnis, wenn sie wie folgt be-
finden: ,,Vielleicht zum ersten Mal in der Geschichte hat im totalitdren
Universum der Moderne, die ,den Anderen‘ nicht dulden kann, die
Antropologie diese universale Regel iibertreten und sich das Recht
zuerkannt, ,andere Kulturen, Traditionen und Religionen zu definie-
ren.” (Bulag 1994b: 4)

In der Tat entstand das analytische Interesse an anderen Kulturen
erstmals in der westlichen Moderne, und man wiirde mit der Behaup-
tung nicht falsch liegen, daB diese Art des Umgangs mit anderen Kul-
turen weiterhin hauptsidchlich von den westlichen Wissenschaftlern
praktiziert wird. Nichtsdestotrotz 148t sich die eigentiimliche Verwick-
lung in diese Denkweise auch bei den Islamisten feststellen, sofern
sie, von der Dynamik des kulturiibergreifenden Austausches zur
Standortbestimmung getrieben, Aussagen iiber die Funktionsweise der
westlichen Wissenschaften machen, um die eigene Authentizitét da-
von abzusetzen. Sie iibernehmen dabei, entgegen der erklirten Ab-
sicht, letztlich partiell die analytische Technik, durch die erst die In-
strumente und Herangehensweise der modernen Sozialwissenschaften
ins Denken der Islamisten einziehen. Eine Art der Durchsoziologisie-
rung des islamischen Denkens deutet sich somit auch in der Tiirkei in
Ansitzen an. Die islamistische Analyse des modernen Denkens, das
seinerseits die Welt als Untersuchuchungsgegenstand behandelt, will
aber, trotz ihrer unausweichlichen Ubernahme der wohl oder iibel

152

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

praktizierten analytischen Methode, die Welt genau von den Folgen
dieses Blickes kurieren.*

Was nun den Islamismus an dem theoretisch abgelehnten, doch
praktisch in Gebrauch genommenen, analytischen Denken in erster
Linie interessiert (besser gesagt: stort), sind die politischen Implika-
tionen dieses ,,definierenden®, sich iiber die ,,Substanzen™ hinwegset-
zenden Denkens. Die moderne Biirgergesellschaft und im besonderen
die moderne Demokratie (wie auch der moderne Kapitalismus) wéren
ja ohne dieses Absehen von den substantiellen Qualitidten nicht denk-
bar geworden. Die nationalstaatliche Ordnung 16ste bereits die ,,natiir-
lichen* Strukturen der Stindegesellschaft auf. Das tiirkische Gegen-
stiick, der tlirkische Nationalstaat, annulierte schlie8lich die relative
innere ,,Autonomie* der Religionsgemeinschaften,®* unterwarf sie ei-
nem einzigen politischen Ordnungsprinzip, indem er alle Untertanen
in prinzipiell gleichberechtigte Biirger verwandelte und in den Wir-
kungsbereich ein und derselben Rechtsordnung einschlof.

Die nationalstaatliche Ordnung, deren Legitimitit der klassische
Islamismus mit seinen imperialen Visionen im Prinzip nie bestritten
hat, riickt dementsprechend folgerichtig ins Visier der ,,postmoder-
nen“ Islamisten. Nichts verkorpert also den neuzeitlichen ,,Verfall® fiir
den islamistischen Diskurs so anschaulich und folgenreich wie der
Nationalstaat mit seinem die religidsen Grenzen transzendierenden
Biirgerstatus, mit dem gemeinsamen Gffentlichen Raum, in dem sich
Biirger jenseits ihrer ethnischen und religiosen Bindungen dem Prin-
zip nach streiten konnen, und dem positiven Recht, das die Pluralitét
der Rechtsordnung nur bedingt duldet (wie im Falle des Kirchenrechts
in Deutschland).® Auf eine logische Weise scheint die Frage nach

83 Mittlerweile gehort auch die empirische Sozialforschung in den Intru-
mentenbestand der Islamisten. So will bspw. die islamistische Autorin
Cihan Aktas (1992) in ihrer empirischen Untersuchung zum Thema
Verschleierung und Gesellschaft die authentische Sicht der sogenann-
ten Kopftuchfrauen in den Blick bringen. Dabei 148t sie sich wohl auf
die ,,natiirliche Tochter der Heiligen Inquisition ,, ein, wie Alois Hahn
(1982: 407) die empirische Sozialforschung, auch mit Verweis auf
Foucaults Analyse der Selbsttechniken, auf die Tradition der christli-
chen Gestdndnispraktiken zuriickfiihrt.

84 Faktisch vollzog sich jedoch dieser Prozef} in der Weise, da3 der Status
religiéser Minderheiten mit dem Friedensvertrag von Lausanne (1923),
der die Unabhingigkeit des neuen tiirkischen Staates bescheinigt, inter-
national geregelt wurde. Anders als in der osmanischen Ordnung gelten
diese aber als gleichberechtigte Biirger.

85 Abdurrahman Arslan setzt das Biirgersein gleich mit Totalitarismus
identisch, und ihn stort auch die Idee der Gleichheit, der gegeniiber er

153

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

dem Recht den neuralgischen Punkt zu betreffen, um den herum sich
der islamistische Diskurs entfaltet. Denn im formalen Recht materiali-
siert sich das Prinzip des reinen Vergleichs, die Universalisierung des
Vergleichs, der mit der Idee der Gleichheit innerlich verbunden ist. In
Opposition dazu gestellt, ist dann auch das Konzept der Anerkennung,
das zentrale Thema des islamistischen Diskurses, nur noch partikulari-
stisch und auf der Basis gemeinschaftlicher Identitdten einzuholen.

Sosehr auch die Auswahl der Themen, die das Beschaftigungsfeld
der islamistischen Intellektuellen ausmachen, und der analytische und
argumentative Modus der Wissensproduktion auf eine starke Profani-
sierung des religiosen Denkens hinweisen, so wenig darf man aus den
Augen verlieren, daf es sich hier letztlich um einen sich im religidsen
Idiom artikulierenden Diskurs handelt. Er exponiert sich zwar als eine
Meinung in einer anonymen Offentlichkeit, und seine Adressaten sind
auch deswegen nicht alleine diejenigen, die sich ebenfalls durch den
religiosen Duktus angesprochen fiihlen, sondern auch die sdkularen
Intellektuellen, also die Anderen, mit denen man gemeinsam auf der
Basis der Anerkennung zusammenleben will. Gleichwohl muf3 und
will der Diskurs auch die religids orientierten Menschen ansprechen.
Immerhin handeln bzw. schreiben die Protagonisten des Diskurses aus
einem religiosen Hintergrund. Daher muB sich der Diskurs neben den
philosophischen und soziologischen Reflexionen auch in der Doméne
des religiosen Denkens schlechthin, ndmlich in der Theologie, bewe-
gen konnen. Unten werden die onto-theologischen Quellen der Kritik
am modernen ,,Verfall* vorgestellt.

4.4 Eine monotheistische Lektiire der Zeit

So sehr auch die verfallsgeschichtlich angelegte islamische Eschato-
logie von einer vorwértsstrebenden Geschichtstheologie entfernt sein
mag, im Dogma des ,,Siegels der Prophetie* ist letztlich die Moglich-
keit mitgegeben, eine Aufwirtsbewegung in die menschliche Ge-
schichte hinein zu artikulieren. Die zunédchst einmal in geschichtsphi-
losophischer Hinsicht unokonomische Pendelbewegung zwischen dem
Verfall und der prophetischen Wiederherstellung der gottlichen Ord-
nung treibt unter der Zielsetzung der Gesellschafiskonstitution selbst
bei aller entschiedensten Ablehnung der utopistischen Zeitlichkeit der
Moderne zu einer voranschreitenden, ja geradezu dialektisch verlau-
fenden Vervollkommnung der gottlichen Weisheit, die sich in Gestalt
von Muhammad als dem letzten Propheten artikuliert. Bulags Theolo-

die Gerechtigkeit priferiere, weil auch die Gleichheit Totalitarismus
hervorbringe (vgl. 1993: 27).

154

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

gie gliedert in diesem Sinne die Geschichte der Menschheit entlang
der prophetischen Botschaft in drei Epochen auf.

Die Menschheitsgeschichte beginnt entsprechend der jiidisch-
christlichen Tradition auch im Islam mit der Ursiinde, die Adam und
Eva begingen. Thr Vergehen war es in Bula¢s Deutung, ,,die Bestim-
mungen des Vertrags zu ibertreten, den wir [mit Gott, L.T.] ge-
schlossen hatten” (1992c: 54; Hervorhebung im Original). Die Ur-
stinde iibertrdgt sich allerdings, anders als im Christentum, nicht auf
die Nachwelt. Adam und Eva haben demnach ihre Priifung auf der
Erde bestanden, die Pendelbewegung bleibt hingegen fiir die Nach-
welt weiter giiltig und konstitutiv.

Bulags Geschichtskonstruktion, die fiir junge Generationen islami-
stischer Intellektuellen paradigmatische Bedeutung besitzt, bezieht
sich weitgehend auf eine Uberlieferung vom Propheten:

,Die Zeitspanne, die fiir euch bestimmt wurde, verglichen mit jener, die
euch vorangehenden Volkern zugewiesen wurde, ist wie die Zeit zwischen
dem Nachmittagsgebet und dem Sonnenuntergang.

Den Juden wurde die Thora gegeben. Sie beschiftigten sich mit diesem
Buch, bis sie zur Mittagszeit ermiidet waren. Als Lohn wurde ihnen ein Qi-
rat gegeben. Darauf wurde den Christen das Evangelium gegeben. Und sie
studierten es, bis sie zur Zeit des Nachmittagsgebets ermiidet waren. Auch
sie wurden mit einem Qirat belohnt. Im Anschluf} daran wurde uns der Ko-
ran gegeben. Wir lasen ihn bis zum Sonnenuntergang. Und als Lohn wur-
den uns zwei Qirat gegeben. [...]* (al-Buhari 1997, 1X/12: 128f.)

Im islamistischen Diskurs wird daraus eine Art Teleologie entwickelt.
Sie besteht aus drei Epochen.

Zwischen Morgenddimmerung (safak) und spdtem Vormittag (kus-
luk) haben ,,die Kinder von Adam und Eva“ als eine einzige Umma
gelebt (Bulag 1992c¢: 54). Diese Zeit wird auch als das Zeitalter der
,reinen (unentstellten) Weisheit™ konzipiert, die zu der uralten Vor-
stellung vom Goldenen Zeitalter Parallelen aufweist (Bulag 1994c:
60f), was wiederum von der Gleichurspriinglichkeit philosophischer
und religidser Ideen bzw. von der Urspriinglichkeit monotheistischer
Weisheit zeugt.*® Die Menschen haben aber wieder einmal ihren Ver-
trag mit Gott gebrochen und Gott hat darauf hin die Sintflut auf die
Erde hereinbrechen lassen, die uns von den Siinden reingewaschen
hat.

In der Mittagszeit (6gle) erging der gottliche Ruf durch Abraham
noch einmal. Sein Ruf wurde in Folge dann von Moses und Jesus

86 Auch Marx mit seinem Konstrukt vom am Beginn der Menschheitsge-
schichte stehenden Urkommunismus wird als Zeuge in den Verweis-
katalog aufgenommen (Bulag 1992c: 56).

155

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

wiederholt. Dies ist gleichzeitig das Zeitalter der ,.entstellten Weis-
heit“, wobei etwa 124 000 Propheten unterschiedlichen Ranges (dar-
unter gehdren auch Philosophen, prominente Arzte etc.) die Menschen
immer wieder an den vergessenen, verschiittenen Brunnen der einen
gottlichen Wahrheit herangefiihrt hitten (vgl. Bulag 1994c: 63).

,,Besonders im Hinblick auf die orientalische Linie der Weisheit ist es eine
historische Tatsache, dafl allen mesopotamischen Denkrichtungen mehr
oder weniger, mit unterschiedlicher Entfernung, die Weisheit wesentlich
innewohnt. Man darf die Tatsache nicht ignorieren, dafl in dem Ursprung
und der weiteren, historischen Entwicklung orientalischer und griechischer
Weisheit, deren Wissenschaft und Denken, die reine Weisheit der Prophetie
gewirkt hat.” (Ebd.)

All die Religionen, Konfessionen, Glaubensdoktrinen, philosophi-
schen Stromungen etc. sind demnach Erscheinungen der entstellten
Weisheit, mit der Funktion ausgestattet, die Entstellung riickgingig zu
machen.

Am Nachmittag (ikindi), im ,Zeitalter der Wiederbelebung der
Weisheit* wiederholt, bestitigt, vollendet und erneuert Muhammad
,»den Ruf aller ihm vorangegangenen Propheten, Weisen und Richter*
(Bulag 1992¢: 54 und 1994c: 64). Die Erneuerung vollzieht sich an
zweil Punkten: Er ist ,,der letzte Prophet™ und wird herabgesandt ,,an
die gesamte Menschheit*.

»Einerseits wird er mit der Aufgabe betraut, eine neue und universelle
Umma in politischen, 6konomischen, militdrischen und gesellschaftlichen
Bereichen zu griinden. Andererseits lehrt er auf der Basis der Offenbarung
,das Buch, die Wissenschaft und die Weisheit‘. Das bedeutet, das gottliche
Unternehmen, den Menschen mittels Offenbarung und Prophetie Wissen
und Weisheit zu belehren, erhélt ihre Vollendung.“ (Bulag 1994c¢: 65)

Damit erreicht die Geschichte der offenbarten Weisheit — fast mochte
man sagen: in einer dialektischen Bewegung — ,.ihre letzte und hochste
Epoche®, in der das ,,AuBere/die Erscheinung (zahiri) und das In-
nere/das Verborgene (batini) zusammengefiigt werden* (a.a.O.: 65f)."
Diese theologischen Uberlegungen weiten sich fiirderhin auf die Stel-
lung der westlichen Geschichte der Offenbarung aus, die als eine Art
Abklatsch, eine verdiinnte Version der orientalischen Geschichte er-
scheint (ab Descartes dann ein volliger Abfall aus der Quelle der

87 An einem anderen Verweis auf die Uberlieferung sticht die Endzeitvi-
sion besonders hervor: ,,Zwischen mir und dem jiingsten Gericht be-
steht nur so viel Kluft wie zwei Fingerbreite.” (Bulag, Abraham ’in Ev-
latlari [zu dt.: Abrahams Séhne] in der Tageszeitung Zaman vom 11.
April 2000.

156

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Weisheit, daher die endzeitliche Abirrung). Wichtig ist in diesem Zu-
sammenhang, die Funktion dieser Gedanken fiir die Konstruktion des
Vertrages von Medina auszudeuten: Die Einheit der Menschheit er-
fahrt ihre Legitimation mittels der einen Offenbarung, die sich in un-
terschiedlichen historischen Epochen in Gestalt verschiedener Reli-
gionen geduBert hat, was zugleich die Idee von der Einheit der Reli-
gionen noch einmal unterstreicht. Allerdings erscheinen hier Religio-
nen als Gesellschaftsformationen, die sich durch eine jeweilige recht-
liche Grundlage (Scharia) auszeichnen sollen. Entscheidend scheint
also die Vielfalt der Wege und Formen (Scharia), in denen die gottli-
che Botschaft ihre historische Verkorperung erfahren hat. Dement-
sprechend funktioniert jede Lebensweise nach einer eigenen Scharia,
und darin besteht das Formel eines friedlichen, den Anderen anerken-
nenden Zusammenlebens. Die Moderne habe, so zuriick zu der Frage
nach der Institutionalisierung der Onto-Theologie, mit ihrem Zentral-
staat (das sei bereits Totalitarismus) eine einzige Form von Recht
(Scharia) allen anderen Lebensformen aufgezwungen, wihrend das
prophetische Medina mit ihrer auf sozialen Blocken basierenden Ord-
nung die wahre Anerkennung exemplifiziert habe. Die vertragliche
Konstitution der politischen Ordnung avanciert zum zentralen Punkt
der Uberlegungen iiber den aktualisierten ,,Vertrag von Medina®.

5. Das prophetische Medina im Gegensatz zum
Htotalitiren“ Nationalstaat der Moderne

5.1 Die Umma: Von der Gemeinschaft der Muslime zur
Gemeinschaft schlechthin

Bestand nun die ,,Stinde* des modernen Nationalstaates darin, sich
iber bestehenden Differenzen hinwegzusetzen, um alle nach dem Pa-
rameter eines Biirgerstatus zu definieren, so soll der ,,Vertrag von
Medina“, den der indisch-muslimischen Verfassungsrechtler Hami-
dullah (1993 und 1998), unermiidlich als ,,die erste geschriebene Ver-
fassung der Menschheitsgeschichte® feiert, eine den partikularen Iden-
titditen gerechte Ordnung anbieten. Wie wird die Gemeindeord-
nung/Vertrag/Verfassung/Urkunde/Erlaf3 (in den verschiedentlich ge-
brauchten Formulierungen) von Medina in der Tiirkei am Ende des 20.
Jahrhunderts unter den oben beschriebenen Kontextbedingungen re-
konstruiert? Uber welche Schritte wird der Islam als ein Gesamtpaket
fiir weltliche Angelegenheiten, und zwar iiber die Regelung des mora-
lischen Handelns der Einzelnen im Alltag hinaus, konzipiert? Wenn
nun der Islam die Grundlagen einer Gesellschaftstechnologie abgeben
soll, von welcher Art wird die zu konstruierende Gemeinschaft sein?

157

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Oder anders gefragt: Welche Folgen bringt die Rekonstruktionslogik,
mit der die Vision der Urgemeinde ins Werk gesetzt werden soll,
wenn sie an eine Gesellschaftstechnik gekoppelt wird?

5.1.1 Die Prinzipien der Gemeinschaft

Die Umma, welche bisher sowohl aus der Binnenperspektive der Mus-
lime als auch aus der Beobachterperspektive immer schon als die Ge-
meinde der Muslime verstanden wurde, erfdhrt jetzt eine in der is-
lamischen Geschichte einmalige Umdefinition: Im Ursprung der isla-
mischen Geschichte war die Umma, so die Grundidee der Konstruk-
tion, keineswegs rein islamisch. Sie habe die Gemeinschaft schlecht-
hin bezeichnet, an der verschiedene soziale und religiose Gruppen mit
Wahrung ihrer Eigenstdndigkeit teilhaben durften. Unten wird die
Umdeutung der Umma in eine politische Gemeinschaft schlechthin
nachgezeichnet, wobei anschlieBend die aus dem Unterfangen resul-
tierenden Friktionen problematisiert werden.

Bulag erdffnet das Setting mit dem Hinweis, daB der Prophet die
Urkunde keineswegs per Gewalt dem nichtmuslimischen Rest der
Medinensischen Bevolkerung aufgezwungen hat.

»Denn es ist nicht ernsthaft zu glauben, dafl ein Mensch, der sich nachts
heimlich von Mekka nach Medina begab und dessen Anhénger nicht mehr
als 15 % der Stadtbevolkerung ausmachten, einen nach seinen Wiinschen
und kiinftigen Interessen dienenden Vertragstext den zahlenméfBig und mi-
litsarisch Uberlegenen aufdriicken konnte. Plausibel ist das keineswegs.*
(1992b: 108)

Auf die partnerschaftliche SchlieBung des Vertrags aus freien Stiicken
legen die Verfechter des VM besonderen Nachdruck. Das Erfolgser-
gebnis, das der Prophet kurz nach seiner Ankunft in der zerstrittenen
Stadt verbuchen konnte, wird historisch erklirt. Als ,,einer der wich-
tigsten Faktoren* dafiir wird der chaotische Zustand des 120 Jahre
lange von Kriegen und Feindschaften zerriitteten Medina angefiihrt.
Genau ,,in einem solchen kritischen Moment taucht ein Fremder auf
und zeigt allen anwesenden Gruppen die Wege des Zusammenle-
bens®, ruft sie alle auf der Basis des Rechts auf, nach dem Grundsatz:
,»Bleibe so, wie du bist“ zu leben. Das dringlichste Problem jener Zeit
habe darin bestanden, so Bulag, ,,die Formel herauszufinden, geméaf
der ein auf der Gerechtigkeit und Billigkeit aufbauendes Zusammen-
leben* errichtet werden konne (ebd.).

AnschlieBend mdchte Bulag im Lichte des historischen Beispiels
programmatisch unterstreichen, daBl ,,dank dieses Projekts* niemand
dem Joch der Anderen unterworfen werde und man gegenseitig die

158

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Existenz der Anderen als Realitit anerkenne sowie die Lebens- und
Denkweise der Anderen unter Rechtsschutz gestellt werde. Anders als
der moderne Staat mit all seinen diversen politischen Formen ein-
schliefllich der Demokratie, die alle letztlich auf Herrschaft basierten,
zeichne sich das Medinensische Modell durch Partizipation aus. Der
Vertrag von Medina sieht dann ,,fiir alle sozialen Blocke ein gesell-
schaftliches Projekt nicht auf der Basis von ,Herrschaft‘, sondern von
,Partizipation® vor.”“ Innerhalb des vom Vertrag umrissenen Rahmen
werden, so wird das alternative Gesellschaftsmodell weiter beschrie-
ben, ,,Muslime als freie Menschen in der von Gott und Muhammad
(sav) angezeigten Richtung leben und ihre Religion verkiinden. Die
gleichen Rechte gelten auch fiir die Juden und die Anderen.” (1992b:
108)

Von hier aus werden nun die immanenten Prinzipien des histori-
schen Vertrages herausgelesen. Mit der Frage nach immanenten Prin-
zipien wird tibrigens ein Akt vollzogen, den die klassischen Muslime,
auch der Gesamtapparat der Orthodoxie so nicht kannten. Einen ela-
borierten Versuch in dieser Richtung hatte zuvor Fazlur Rahman in
Angriff genommen. Rahman blieb mit seinem Versuch, den modernen
Institutionen islamischen Geist einzuhauchen, allerdings fiir Bulags
Geschmack weiterhin innerhalb des modernen Paradigmas stecken.
Dennoch beschreitet Bulag selber methodologisch den gleichen Weg.
Den Bedarf nach den explizit gemachten, konstitutiven Prinzipien
spiirt man erst, so kann man theoretisch formulieren, wenn sich ein
abstraktes Regelverstdndnis entwickelt hat, das von den konkreten
Beziigen absieht. Schauen wir uns die Grundprinzipien an, die dem
Zweck der planvollen Griindung einer Gesellschaftsordnung dienlich
gemacht werden sollen.

Prinzip 1: Vertragliche Bestimmung der politischen Ordnung
Zunichst einmal wird die vertragliche Basis einer legitimen politi-
schen Ordnung betont. Obgleich der Islam zumindest auf der Ebene
des individuellen Bekenntnisses eine Religion des Vertrags ist, den
der Glaubige mit Gott eingeht und sich durch den Bekenntnisspruch
zur Einhaltung der im Vertrag vorgesehenen Gebote verpflichtet, 143t
sich die Idee auf die politische Ebene nicht sogleich ausweiten. Man
konnte zwar vermuten, dal sich die vertragliche Verpflichtung des
Glaubigen zu Gott auch auf die Ausgestaltung der politischen Herr-
schaft erstreckt. Die geschichtliche Praxis muslimischer Gesellschaf-
ten liefern jedoch kaum Belege fiir diese Behauptung. Es sei denn, daf3
damit die Verpflichtung des Herrschers auf das gottliche Gesetz ge-
meint ist. Nur hier kdnnte man von der Prdsenz der Idee eines ver-
traglichen Verhiltnisses sprechen, wobei man hinzufiigen muf}, daf3
die Idee allerdings kaum praxisrelevant institutionalisiert worden ist.

159

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Die Idee der vertraglichen Vereinbarung, welche sich in der islami-
schen Geschichte vornehmlich auf die Glaubensfragen beschrénkte, so
dafl der Glaubige durch sein Bekenntnis einen Vertrag mit Gott
schlieBt, wird nunmehr auch auf die Regelung sozialer Ordnung er-
weitert. Gesellschaft als ein vertraglicher Zusammenschluf3, diese in
den Selbstbeschreibungen der westlichen Moderne {iberaus promi-
nente Idee, die in den konstitutionellen Demokratien ihre institutio-
nelle Form erfahrt, gibt den Rahmen der intellektuellen Herausforde-
rung ab, auf den sich die Islamisten einlassen, wobei sie sich anschi-
cken, die Idee in das islamische Gewand einzuhiillen. So gehen die
islamistischen Intellektuellen {iber den geschichtlichen Islam hinaus
zum urspriinglichen®, ,unverdorbenen” Anfang zuriick. Die Re-
konstruktion beruft sich vor allem auf die ersten ,,Artikel*“ des Doku-
ments:

,»$1. Urkunde von Muhammad dem Nabi, zwischen den Glaubigen und den
Muslimen von Quraisch und Jathrib, und denen die ihnen folgen und
sich ihnen anschlieen und mit ihnen kdmpfen.

§2. Sie bilden eine einzige Gemeinde, gegeniiber den Menschen.* (Well-
hausen 1889: 67)

Von dem historischen Moment der Urkunde von Medina aus wird nun
das ,erste konstitutive Prinzip*“ der politischen Ordnung bestimmt:
,»Ein richtiges, gerechtes, sich am Recht orientierendes und auf wah-
ren Frieden unter Menschen abzielendes, ideales Projekt muf3 auf-
grund eines Vertrages zwischen (religids, rechtlich, philosophisch,
politisch etc.) unterschiedlichen Gruppen entstehen. (Bulag 1992b:
108; Hervorhebung im Original)*®

Die islamistische Politik des Zusammenlebens, wie es im Diskurs
konstruiert wird, hdngt wesentlich von der Unterscheidung zwischen
den Sphiren der Ubereinstimmung und der Differenz ab. Wihrend der
Vertrag den Bereich der allgemeingiiltigen Regeln abstecke, die in
,,Ubereinstimmung“ erarbeitet werden sollen, gehorten die Bestim-
mungen, die den substantiellen Wertvorstellungen entspriachen, in die
Domine der ,,Autonomie®, in der nicht die Ubereinstimmung, sondern
die Differenz das gemeinschaftliche Leben organisiere. Anders als die
westliche Demokratie, welche uneingeschrinkte Hegemonie der Meh-
rheit bedeute (Bulag 1992c: 60), komme hier der wahre Pluralismus,

88 Der vordergriindig vertraute Anklang der Beschworung des Vertrages
an Vertragstheorien verstummt, wenn man die Tatsache in Betracht
zieht, daB3 diese im Prinzip nicht von einem empirischen Vertrag aus-
gehen, sondern mit Hilfe eines archetypischen Konstruktes die Konsti-
tutionsbedingungen der politischen Ordnung diskutieren.

160

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

die Vielheit in der Einheit, zum Ausdruck; auch anders als die ,,post-
moderne Vielheit ohne Einheit” (ebd.).

Prinzip 2: Partizipation statt Herrschaft

In der Selbstaffirmation der Moderne wird Partizipation als ihr
Grundzug gegeniiber der vormodernen Welt hervorgehoben. Auch die
laizistische Republik der Tiirkei legitimierte sich iiber den Vorzug,
den sie im Unterschied zum Osmanischen Sultanat den Biirgern des
Staates gewihre. Das bis dahin unumstrittene Motto der Republik:
HSouverdnitit geht vom Volke aus®, ihr Herzstiick, das sie im Kampf
gegen die religidsen und revanchistischen Bestrebungen unumstritten
behaupten konnte, wird nun diskursiv umgedreht und soll als Herr-
schaftsstrategie enthiillt werden.

Das Kriterium dafiir, ob eine politische Ordnung auf Partizipation
oder Herrschaft beruht, wird aus dem Differenzdiskurs gewonnen.

,Das zweite konstitutive Prinzip betrifft Partizipation, nicht die Herrschaft.
Denn in einem totalitdren und unitéren politischen Gebilde werden die Dif-
ferenzen nicht zugelassen. Der Vertrag von Medina zéhlt die Muslime und
Juden Geschlecht fiir Geschlecht (einzeln) auf. Auch die Ungléubigen wer-
den in einem Artikel erwéhnt. [...]

DaB die Geschlechter einzeln aufgefiihrt werden, sichert und beglaubigt die
Anerkennung der Identititen ethnischer und religidser Gruppen. Vermutlich
haben es die Stammesfiihrer so verlangt.

Daraus folgt: Jede religiose und ethnische Gruppe besitzt vollstindige Au-
tonomie in Kultur und Recht. Das heifit, in Religion, Legislative, Judika-
tive, Erziehung, Handel, Kultur, Kunst, Alltagsleben usw. wird jeder das
sein, was er ist, und wird sich innerhalb der Standards artikulieren, mit de-
nen er sich definiert. Den Garant fiir die besagte religidse und rechtliche
Autonomie liefert der Artikel 25, der besagt: ,Die Juden behalten ihre Reli-
gion, die Muslime behalten ihre Religion. Sowohl sie selber als ihre Bei-
sassen.“* (Bulag 1992b: 109)

So erfolgt die Partizipation auch in der sich darauf berufenden Rekon-
struktion nicht auf der Grundlage eines Gemeinwesens von Biirgern,
welches republikanisch die bestehenden partikularistischen Gemein-
schaftsidentititen iibersteigt. Es geht auch nicht um eine Polis, in der
die freien Menschen gemeinsam um die 6ffentlichen Angelegenheiten
streiten. Sie wird stattdessen von der Basis der einzelnen Biirger auf
eine Ebene verschoben, auf der sich die ethnischen und religidsen

89 Der Urtext selber ist nicht nach Artikeln aufgegliedert. Die westlichen
Orientalisten, die den Text zum ersten Mal im 19. Jahrhundert wieder
entdeckten, haben ihm die heutige nach (47) Artikelnummern geglie-
derte Struktur verlichen. Hamidullah hat das Dokument auf 52 Artikeln
umorganisiert.

161

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Gemeinschaften begegnen und miteinander als Blocke verhandeln sol-
len. Dies wirft die Frage nach der Bestimmung ihrer Beziehungen un-
tereinander auf, die letztlich auch die Frage nach der Rechtsordnung
betrifft.

Prinzip 3: Der Rechtspluralismus und die Gesellschaft der ,,Scharias

Wurde die politische Ordnung auf vertragliche Vereinbarungen
zwischen autonomen Gemeinschaften gestellt und ihr Mechanismus
als Partizipation statt Herrschaft deklariert, so bedarf die Gestaltung
der Umma, die jedoch zugleich ihre Durchpolitisierung zur Folge hat,
eines weiteren Prinzips, welches die Beziehungen zwischen den ver-
schiedenen, konstituierenden Gruppen regeln soll:

,»In einer pluralistischen Gesellschaft kdnnen gleichzeitig mehrere Rechts-
ordnungen Giiltigkeit beanspruchen. Falls es deswegen zu Rechtsstreitig-
keiten zwischen den Blocken kommen sollte — und das geschieht freilich —,
dann werden solche Prozesse von den mit entsprechenden Befugnissen
betrauten Gerichten abgewickelt oder man wihlt den Weg, einen aus den
Vertretern der Rechtsgemeinschaften zusammengesetzten Obergerichtshof
zu installieren.* (Bulag 1992b: 109)

Nach der Ansicht von Bulag soll in solchen Fillen der Benachteiligte
die Rechtsordnung frei aussuchen diirfen, nach der geurteilt werden
soll. Zurecht weist er dabei auf die osmanische Rechtspraxis hin, die
den ProzeBbeteiligten diese Mdoglichkeit einrdumte — allerdings mit
der Beschriankung, da3 nur die Nichtmuslime sich fiir eine Beurteilung
nach dem islamischen Recht entscheiden durften.”

Der Funktion des islamischen Propheten in dieser Ordnung kommt
dabei eine besondere Rolle zu. Sie ist duBerst ambivalent. Muhammad
habe, so wird seine Position im Diskurs interpretiert, nicht als Hakim
(Richter) fungiert, was nach dem Duktus des Diskurses gleichsam der
Funktionsweise des auf einem einzigen Rechtssystem fulenden Na-
tionalstaates entspreche, sondern als Hakem (Schiedsrichter), der sich
in seiner Tétigkeit auf das von den Betroffenen ausgesuchte Rechts-

90 Man kann natiirlich genauso gut auch die christlich-spanische Praxis
vor dem Fanatismus der Reconquista erwéhnen, wonach den Muslimen
eine solche Wahl zur Verfligung stand (vgl. Lapidius 1988: 388; aus-
fithrlicher dazu vgl. Akyol 1998: 14ff). Daf} eine dem Konstruktions-
zwang geschuldete, dermaBien radikalisierte Wahl der Rechtsordnung
durch die Einzelnen die Grundlagen jeder Rechtsordnung zerstdren
wiirde, sei hier in polemischer Absicht nur angemerkt. Uns interessiert
hier nicht so sehr die Realisierbarkeit solcher Modelle, sondern es in-
teressieren die Mechanismen der Ideologieproduktion, und vor allem
die simulativen Folgen des kulturiibergreifenden Austausches, die noch
aufzuweisen sind.

162

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

system einlasse und dementsprechend die Rechtsprechung betitige.
Wihrend die Institution des Hakim nur innerhalb einer bestimmten
Rechtsordnung Urteile fillen kann, schlichtet Hakem zwischen ver-
schiedenen Gruppen, die unterschiedliche Vorstellungen von Recht
und Gerechtigkeit, jedoch keine gemeinsame, verbindliche Rechtsin-
stanz haben. So iiberlassen sie die Entscheidung auf einen Dritten,
dessen Entscheidung sie sich freiwillig unterwerfen.”'

5.1.2 Die Umdeutung der Umma und ihre Friktionen

Die Suche nach den Prinzipien einer gerechten Gesellschaft, die aus
der gleichwertigen Partizipation von Gemeinschaften entstehen soll,
geht dabei mit einer Umdeutung der Umma einher, die allerdings kei-
neswegs reibungslos funktioniert. Die Umma soll nun urspriinglich
die Gemeinschaft schlechthin bezeichnet haben, die jedoch aufgrund
historischer Vorkommnisse, zunichst bereits zur Zeit des Propheten
und dann durch die fortschreitende Abweichung der spéteren Konig-
reiche vom urspriinglichen Islam, immer mehr auf die Muslime be-
schrankt worden sei. Dafiir wird vor allem auf den Artikel 2 rekurriert:
,»Sie bilden eine einzige Gemeinde, gegeniiber den Menschen.* (Well-
hausen 1889: 67)

91 Die Unterscheidung zwischen diesen Funktionen dient im Diskurs der
Islamisten dazu, den Bereich des ,,internen Rechts® von dem des ,,ex-
ternen Rechts* abzukoppeln (Dilipak 1992: 27). Dal} eine solche Tren-
nung beider Funktionen die Rechtsordnung auflost, hat Ragip Ege
(1993) in seiner Kritik am Konstrukt des VM sehr pragnant dargestellt.
Das Recht institutionalisiert demnach qua Definition das Eingreifen ei-
nes Dritten, des Auflen, in das Innere, das wiederum erst durch diese
EntduBerung der Urteilsinstanz {iberhaupt zu einer Ordnung findet. Da-
her konne es in dem hier gebrauchten Sinne kein internes Recht geben.
Ege qualifiziert denn auch den urspriinglichen Vertrag von Medina le-
diglich als eine frithe Stufe der Rechtsordnung, die den komplexen Be-
dingungen moderner Gesellschaften nicht gerecht werden kann (a.a.O.:
38). Wir schlieen uns hier an seine Kritik an. Unsere Untersuchung
befalit sich jedoch hauptsdchlich mit der Konstruktion und der Funkti-
onsweise des Diskurses. Die Funktion der Rede vom ,,internen Recht
ist daher zundchst einmal zu bestimmen. Sie ist nur zu verstehen, wenn
man den Begriff vom ,,internen Recht” in den Kontext der utopisti-
schen Konstruktion der Umma als die ideale, erloste Gemeinschaft
stellt. Erst in einer Gemeinschaft, die mit sich identisch ist und die Ent-
fremdung durch Politik nicht kennt, kann das Recht als ein rein internes
Moment verhandelt werden. Auf die Umma als die utopische Gemein-
schaft wird unten ausfiihrlicher eingegangen.

163

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Den Bestimmungen des urspriinglichen Dokuments kann man fiir
die Zeit des Propheten tatsdchlich zweierlei Neuigkeiten entnehmen,
die nicht nur die Islamisten zur Umdeutung des Begriffs angeregt ha-
ben, sondern auch von den westlichen Orientalisten gewissermafien
ghnlich interpretiert worden sind. Die arabischen Stimme, die den Is-
lam tibernommen hatten, definierten nunmehr ihr Verhiltnis unterein-
ander nicht mehr alleine {iber das Stammesrecht. Das ideologische
Band des Islam durchkreuzte namlich die auf Blutsband basierenden
Bindungen und lie ein neues, ,,ideologisches” Gemeinschaftsband
hervortreten. In diesem Sinne bedeutet die Umma ,,nicht Verwandt-
schaftsverband, sondern Gemeinde schlechthin® (Wellhausen 1889:
74).

Zweitens fdllt auf, daB unter der Umma, zumindest anfanglich
nicht alleine die Gemeinschaft der Muslime verstanden wurde. Die
muslimischen Immigranten aus Mekka und die muslimischen Araber
von Medina gehdrten zu ihr genauso wie die nichtmuslimischen Ara-
ber. Ebenso darunter zu subsumieren waren diejenigen, die den im
Dokument erwdhnten arabischen Stimmen folgen. Dabei handelte es
sich um eine altarabische Schutz-Beziehung, die kleinere Stimme zu
den stirkeren unterhielten.”” Die Umma war also ,,zundchst eine lose
politische Einheit” (Wellhausen 1889: 76), die sich indes wirkungsge-
schichtlich sehr rasch, ja gleich zu Lebzeiten des Propheten selbst, in
Richtung einer muslimischen Gemeinde entwickelt hat. Hamidullah,
an dem sich tiirkische Islamisten orientieren, hebt im Hinblick auf die
ideologische Dimension der Umma die Freiwilligkeit hervor. Die als
Stamm bezeichnete soziale Organisation wurde, so Hamidullah, an
eine von Grund auf neue Ideologie angekniipft, so dal3 sie auf keiner-
lei Weise qua Geburt, Verwandtschaft und als nach auBlen geschlossen
definiert werden konnte. Nach diesem neuen Verstdndnis von Stamm
mutierte ein sozialer Korper in eine auf freiem Willen des Indivi-
duums basierende dynamische Organisation.* (1993: 192)

Allerdings bezieht sich Hamidullah auf den ersten Aspekt, ndmlich
auf die Gegeniiberstellung von Blutsverwandtschaft und religidsem
Bekenntnis als der konstitutiven Grundlage der Gemeinschaftsbil-
dung. Andererseits mufl man hier anmerken, daf} selbst dieser Punkt
nicht unumstritten ist. Die Orientalisten sind bspw. anderer Meinung.
Was in der islamistischen Rekonstruktion ins Gewand einer prinzipi-
engeleiteten Politik eingehiillt wird, erscheint bei Wellhausen als Zei-
chen einer politischen Klugheit, nach der die Umma als eine Organi-

92 Nach der Ansicht von Montgomery Watt (1980: 97) ,handelt es im
wesentlichen um einen Biindnisvertrag, der den traditionellen arabi-
schen Grundsétzen entspricht®.

93 Dabei beschrinkte sich doch die freie Entscheidung, das soll hier kri-
tisch angemerkt werden, lediglich auf die muslimische Gemeinde.

164

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

sation von Geschlechtern gedacht wird. Wellhausen fragt in diesem
Zusammenhang, warum Muhammad die Gldubigen nicht konsequent
aus ihrer Verwandtschaft genommen und die Atome neu organisiert
hat, zieht dann die folgende Erklarung vor:

,,Das tut er nicht; er sagt ausdriicklich, daf} die Geschlechter — auch die Mu-
hagira [Emigranten] zdhlen als selbstdndiges Geschlecht — bleiben sollen
wie sie sind und als solche in die Umma eintreten sollen. Er nimmt die alte
Organisation ruhig in das neue Ganze heriiber; der Gedanke der Mdglich-
keit einer nicht von Natur gegebenen, sondern gemachten Gemeinschafts-
gliederung ist ihm vielleicht iiberhaupt nicht in den Sinn gekommen.“
(1889: 76)

Muhammad hitte, so Wellhausen, andernfalls Friede und Ordnung in
Medina nicht stiften konnen. ,,Hitte er* also ,,nur die Glaubigen um
sich gesammelt, so wire ein neuer eigenartiger Verband zu den alten
hinzugetreten, und Zank und Fehde hitten kein Ende genommen®
(ebd.). Die These von einem durch den Vertrag in die Vorstellungen
von politischer Ordnung eingefiihrten radikalen Schnitt will auch
Montgomery Watt nicht in dieser Radikalitit gelten lassen. ,,This
document®, so Watt, ,,is no invention of a political theorist, but is
rooted in the mentality and moves of pre-islamic Arabia® (1968: 6;
Watt/Welch 1980: 97).

Selbst wenn man die kritischen Anmerkungen der Orientalisten
gelten 14Bt, bleibt die Tatsache, daB3 der islamische Prophet in die ara-
bische Welt eine neue, die bestehenden Gemeinschaftsformen durch-
kreuzende Ordnungsform eingefiihrt hat. Diese mag die alten Bindun-
gen nicht abgeschafft haben. Sie hat aber den anderen Gemeinschafts-
bindungen einen eigenen Code aufgezwungen, dem sich die her-
kommlichen Stammesbindungen nicht génzlich entziehen konnten.
Viel brisanter und umstrittener sowie fiir den Diskurs selbst proble-
matischer scheint hingegen der zweite Aspekt zu sein, welcher vom
Status der Juden in Medina handelt. Der Status der Juden bleibt nun
auch flir die Rekonstruktion des urspriinglichen Dokuments folgen-
reich. Darauf soll unten ausfiihrlicher eingegangen werden.

5.2 Der Stachel des historischen Ereignisses, die Risse der
Konstruktion

5.2.1 Der umstrittene Status der Juden

Auf welche Weise bildet nun die mit dem Propheten ansetzende, sich

entlang der abrahamitischen Tradition material begriindende und in
der darauf folgenden islamischen Geschichte fast durchweg ange-

165

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

wandte Praxis, den Andersgldubigen (in der Regel den Christen und
Juden, teils auch weitere Gruppen eingeschlossen) in der Regulierung
innerer Angelegenheiten weitgehende Autonomie, zu gewédhren, die
Basis fiir einen Diskurs, welcher im Geiste des Urmodells dessen An-
wendungsbereich aus einem Prinzipiendenken heraus auf alle sozialen
Gruppen ausweiten will?

Ein auf der vollendeten Offenbarung fuBlendes Gesellschaftsmo-
dell, das sich durch die Entsprechung zur gottlichen Harmonie des U-
niversums auszeichnen soll, darf keine Risse aufweisen, die oft dro-
hen, wenn man der Kontingenz des Vergangenen ein komplettes Mo-
dell abringen will. Es mufl gegen die aus der Geschichtlichkeit des
Urbildes entspringenden ,,Unstimmigkeiten* abgedichtet werden, bei
denen sich aber das Urmodell um die Konsistenz eines zukiinftig aus
ihm selbst abzuleitenden Modells nicht beeindrucken 14Bt. Die Biirde
der Konsistenz gilt der Nachwelt, nicht dem historischen Ereignis.
Und zwar miissen sowohl die Einwdnde aus dem sdkularistischen
bzw. linken Milieu (z.B. Insel 1992; Ege 1993;) effektiv zuriickgewie-
sen als auch der islamistischen Kritik, die sich ebenfalls auf die Ur-
gemeinde beruft, plausibel begegnet werden. Mit dem Status der Ju-
den ist bereits ein fiir die Effektivitit des Diskurses essentieller Kon-
fliktpunkt angesprochen. Welche Probleme tauchen denn beim Unter-
nehmen auf, das historische Handeln des Propheten beziiglich der Ju-
den mit seiner dogmengebenden Wirkungsgeschichte in ein Prinzip zu
iibersetzen, mit dem eine gottgefillige, jedoch ebenso fiir Nichtmus-
lime attraktive Gesellschaft in der Gegenwart errichtet werden soll?
Wir haben es also erstens mit einem Vertrag zu tun, dem die Juden
freiwillig beigetreten sein sollen. Zweitens wird der Status der Juden
aufgrund bestimmter Vorkommnisse vom Propheten selbst degradiert,
auf daB drittens die ganze bisherige islamische Praxis nicht nur die
Juden, sondern auch die Christen in Berufung auf diese Tradition als
Zimmi, d.h. als Schutzbefohlene, die allerdings nicht auf dem gleichen
Status mit der muslimischen millet-i hakimiye (herrschender Nation),
behandelt hat.

Fiir die Mainstream-Islamisten, fiir die der Islam kein abstraktes
Prinzip der gesellschaftlichen Konstitution ist, ergibt sich aus diesem
Zusammenhang kein Problem. 1. Siireyya Sirma bringt dies unmif3ver-
standlich zum Ausdruck.

,»Die mit diesem Vertrag den Juden zuerkannten Rechte sind nicht politi-
scher, sondern religioser Natur. So konnten wir denn auch nirgends einem
Beleg dafiir begegnen, daf3 der Prophet in politischen Angelegenheiten die
Juden zu Rate gezogen, oder sie wenigstens in Kenntnis gesetzt hat. So sind
wir auch folglich der Ansicht, daB3 in einem Staat, in dem auch Nichtmus-
lime leben, der Beitrag der Nichtmuslime zu diesem Staat nur soweit gedei-
hen darf wie von dem Koran und der Sunna zugelassen.“ (Sirma 1994: 53)

166

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Auch die Bestimmung der Funktion des Propheten ist nicht unum-
stritten, erfihrt ebenfalls eine nicht einfach von der Hand zu weisende
Kritik von den klassischen Islamisten. I. Siireyya Sirma fiihrt als Ge-
genbeweis einen Fall an, in dem Muhammad sich dafiir entschied, ei-
nen jiidischen Stammesfithrer wegen Kollaboration mit den Mekka-
nern ermorden zu lassen. Dabei habe sich der Prophet nicht gendtigt
gesehen, sich einen Rat bei den Anderen einzuholen. ,,Falls er [der
Prophet, L.T.] im islamischen Staat von Medina kein Hakim [Richter],
sondern Hakem [Schiedsrichter] gewesen sein sollte”, so Sirma, ,,dann
hitte er sich bei der einen jiidischen Anfiihrer betreffenden Angele-
genheit mit jiidischen Stdmmen beratschlagt und nicht eigenstéindig
gehandelt™ (Sirma 1994: 53).

Anders als die tiirkischen Verfechter des VM, die, wie gleich zu
sehen ist, ihr Konstrukt so selbstverstindlich auf die angenommene,
gleichwertige Partizipation der Juden am Vertrag und infolge dessen
am Gemeindeleben aufbauen, verhehlt Hamidullah, der muslimische
Entdecker des Urdokuments, deren uneindeutigen Status nicht.

»Wenn man den Text analysiert, stellt man fest, da3 er die jiidischen Stdm-
me keineswegs offenkundig als eigenstéindige Gruppe bestimmt und klassi-
fiziert. Im Gegenteil, im Verfassungstext werden eine Reihe von in den Is-
lam libergetretenen arabischen Stdmme aufgezahlt und davon berichtet, da3
die und die jiidischen Stdmme als Verbiindete dieser oder jener arabischer
Stimme diese oder jene Rechte haben. Nach der dufleren Form der ange-
sprochenen Artikeln scheinen diese Juden am Korper des Stadtstaates nicht
beteiligt zu sein; deren Status kann man als Zuflucht in der bzw. Anschluf3
an die herrschende(n) muslimisch-arabische(n) Gemeinde charakterisieren.*
(Hamidullah 1993: 194)

Indessen schickt sich Hamidullah anschlie3end an, nachzuweisen, dal3
die Juden, wenn auch nicht zu Beginn, so doch spéter in den Vertrag
aufgenommen worden sind. Die orientalistischen Gelehrten weisen
ghnlich darauf hin, daB sowohl die drei grofen jiidischen Stimme Qu-
rayza, Banu an-Nadir und Banu Qaynuqa, deren Namen bedeutsam-
erweise in der Urkunde nicht vorkommen, als auch kleinere jiidischen
Stdimme Schutzverbiindete der vorherrschenden groBen arabischen
Staimme Aus und Khazradj waren. Somit fallen die jiidischen Stimme
vermittels dieser Beziehung unter die Definition der Umma. Wellhau-
sen bezweifelt zudem, dal} es iiberhaupt einen Vertrag zwischen Mu-
hammad und Juden gegeben hat. Die Juden hétten sich ndmlich nie
auf ein Dokument berufen.

,Die Quraitza behaupten, es bestehe kein Bund zwischen ihnen und Mu-
hammad (BH. 675). Ihr Haupt, Ka’b b. Asad, zerreifit nicht ein Schrift-
stiick, sondern einen Schuhriemen, um seinen Bruch mit den Medinensern

167

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

symbolisch zu bekriftigen (Vaq.197). Indessen bezweifle ich darum doch
nicht die Authentie der von Ibn Ishaq uns mitgeteilten Gemeindeordnung
von Medina. Sie enthilt aber keinen Vertrag mit den Juden, sondern nur
eine weniger ihnen als den Ansar [den Medinensern, L.T.] gegebene Besta-
tigung ihrer alten Verhéltnisse, unter gewissen durch die Lage der Dinge
notwendig bedingten Beschrinkungen. Sie ist iiberhaupt keine wirkliche
und eigentliche Vereinbarung. [...] Es ist ein einfacher Erla3 Muhammads,
worin er die Ordnung des Gemeinwesens, wie sie sich seit seiner Ankunft
in Medina praktisch schon entwickelt hat, kodificirt. Es ist kein Gesetz —
das hitte von den Parteien vereinbart und beschworen werden miissen; son-
dern nur eine dffentliche Darlegung der Hauptartikel des geltenden Staats-
rechtes der Umma. Von seinem historischen Werte verliert es natiirlich da-
durch gar nichts.” (Wellhausen 1889: 82f)

Es gehort zum dogmatischen Bestand des Islam, daf3 sich der Prophet
in die jiidisch-christliche Offenbarungsgeschichte als deren Abschlufl
einreiht. Dal den Juden und Christen in der folgenden islamischen
Geschichte die Freiheit im Kultus gewahrleistet wurde, kann man oh-
ne die fiir den Islam so zentrale Idee von der Zusammengehorigkeit
der Buchreligionen nicht verstehen.”® Die islamwissenschaftlichen
Studien von Sprenger (1865: 29-60) berichten dazu noch biographisch
in Anlehnung an die islamischen Standardquellen (Hadith-Sammlun-
gen und Siras) von Muhammads anfanglicher Hoffnung in Medina,
sich bei den beiden Religionen, vor allem bei den Juden eine Aner-
kennung als Prophet verschaffen zu kénnen. Davon berichtet der Ko-
ran in Sure 5:

»44. Wir haben die Tora hinabgesandt, in der Rechtleitung und Licht ent-
halten sind, damit die Propheten, die gottergeben waren, fiir die, die Juden
sind, (danach) urteilen, und so auch die Rabbiner und die Gelehrten, auf-
grund dessen, was ihnen vom Buche Gottes anvertraut wurde und woriiber
sie Zeugen waren. [...] 45) Und wir haben ihnen darin vorgeschrieben: Le-
ben um Leben, Auge um Auge, Nase um Nase, Ohr um Ohr, Zahn um
Zahn; und auch fiir Verwundungen gilt die Wiedervergeltung. Wer aber
dies als Almosen erldsst, dem ist es eine Siihne. Diejenigen, die nicht nach
dem urteilen, was Gott herabgesandt hat, das sind die, die Unrecht tun. 46)
Und wir lieBen nach ihnen Jesus, den Sohn Marias, folgen, damit er besti-
tige, was von der Tora vor ihm vorhanden war. Und wir lieBen ihm das E-
vangelium zukommen, das Rechtleitung und Licht enthdlt und das bestitigt,
was von der Tora vor ihm vorhanden war, und als Rechtleitung und Ermah-
nung fir die Gottesfiirchtigen. 47) Die Leute des Evangeliums sollen nach
dem urteilen, was Gott darin herabgesandt hat. Und diejenigen, die nicht

94 Allerdings wire es falsch, den Status der Andersgldubigen einfach aus
einem religiosen Dogma abzuleiten. Es handelt sich dabei vielmehr um
ein Zusammenspiel von imperialer Politik, besonderen Steuereinnah-
men und religidsen Ideen.

168

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

nach dem urteilen, was Gott herabgesandt hat, das sind die Frevler. 48) [...]
Fiir jeden von euch haben wir eine Richtung und einen Weg festgelegt. Und
wenn Gott gewollt hitte, hitte ER euch zu einer einzigen Gemeinschaft
gemacht. Doch will ER euch priifen in dem, was ER euch hat zukommen
lassen. So eilt zu den guten Dingen um die Wette. Zu Gott werdet ihr alle-
samt zuriickkehren, dann wird ER euch kundtun, woriiber ihr uneins waret.*
(Der Koran 1987: 85f)

Schon bald mufite aber Muhammad seine Hoffnung aufgeben, von den
Juden als Prophet anerkannt zu werden. Das hoffnungsvolle Bemiihen
schlug rasch in Abgrenzung zu den Juden und dem Judentum um. In
diese Zeit fiel z. B. die Verlegung der Gebetsrichtung von Jerusalem
nach Mekka. Nicht mehr die Traditionsfolge wurde im Handeln des
Propheten betont, sondern die Differenzen wurden markiert. Der Rest
war dann nur noch eine zunechmende Feindschaft zwischen den Mus-
limen und Juden, wobei die letzteren schliefflich aus verschiedenen
Anléssen verfolgt, massakriert und unterworfen wurden.

5.2.2 Der intellektuelle Zwang zur Konsistenz

Wie kann man also in einem islamistischen Diskurs das historische
Ereignis der AusschlieBung der Juden durch den Propheten, die sinn-
bildlich fiir den Anderen schlechthin im Modell fiir das Zusammenle-
ben unterschiedlicher Gruppen einstehen, und die daran anschlieBende
historische Praxis in der muslimischen Geschichte reibungslos mit
dem gesellschaftspolitischen Projekt einer vermeintlich auf Gleichheit
der Blocke griindenden Umma in Einklang bringen? Dies ist keines-
wegs ein von aullen an das Modell herangetragener Einwand, sondern
er entspringt dem Modell selbst und der Diskurs setzt alle Mittel ein,
um den inneren Rif} zuzundhen.

Der islamistische Diskurs als ordnungsgenerierende Bedeutungs-
praxis wird insofern eine Hegemonie innerhalb des diskursiven Feldes
entfalten konnen, als er verschiedene Elemente als die Momente seiner
Einheit artikulieren kann. Die thematische Garantie der diskursiven
Einheit wird hier durch die Konstruktion der Umma gewahrleistet.
Konkret gesprochen, muf3 dabei einerseits der Abstand zur Geschichte
und Tradition, welche vom Makel befallen ist, der gottlichen Weisheit
verlustig zu gehen, kenntlich gemacht werden. Sonst funktioniert die
Wiedererrichtung des unverdorbenen Urmodells nicht. Auflerdem
wiirde der Versuch, als performative Bestétigung der Idee von Einheit
in Vielfalt (die Formel des Zusammenlebens) hier und jetzt mit An-
dersdenkenden und Anderslebenden in Dialog zu treten, kliglich
scheitern. Elemente wie Zivilgesellschaft, Pluralismus, ethische Poli-
tik (wie gleich unter dem Titel offentliches Gliick zu diskutieren ist),

169

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Gesellschaftsvertrag, Anerkennung des Anderen miissen also als Be-
standteile des Diskurses integriert werden, andernfalls bricht der Dis-
kurs zusammen.

Andererseits darf die historische Erfahrung der Umma nicht vollig
verworfen werden, da der islamistische Diskurs nicht alleine durch
einen Dialog mit den ,,Nichtmuslimen® existieren kann.” Tatséichlich
operiert dieser Diskurs in einem historisch bestimmten politischen
Raum, in dem die geschichtliche Mission der Tiirken auf ihre Ver-
dienste bei der kriegerischen Verbreitung des Islam hin gedeutet wird.
Der zivilisatorische Hohepunkt der ,,Anerkennungspolitik gipfelt in
dem Urteil von Mehmet dem Eroberer in seinem Einzug ins damalige
Konstantinopel, da3 die Christen ihre Kirchen behalten, aber keine
neuen bauen diirfen. In diesem politischen Raum wird zudem der Zer-
fall des Reiches auf die konstitutionellen Regelungen von 1876 und
1908 zuriickgefiihrt, da diese den Nichtmuslim dem Muslim gleichge-
stellt hatten. Es handelt sich letztlich um einen politischen Raum, den
man endlich von den laizistischen Usurpatoren befreien will. Ausge-
rechnet die zentrale Affare der Rekonstruktion des VM, der Status der

95 Ohnehin muBten sich die Protaganisten den Vorwurf gefallen lassen,

sich vollig ignorant gegeniiber der historischen Erfahrung der Umma
verhalten zu haben, um denn nur Anerkennung bei den Linken zu er-
heischen. Dazu schreibt z.B. 1. Siireyya Sirma: ,,Falls wir Muslime For-
schungen iiber den Vertrag von Medina oder irgend ein anderes islami-
sches Thema anstellen, kann unser Ziel keineswegs darin bestehen, den
nach dem Zerfall des Bolschewismus orientierungslos gewordenen
Marxisten oder den Demokraten, die seit etwa 70 Jahren ihr Regime
nicht in Ordnung bringen kénnen, oder auch den Laizisten der Tiirkei,
deren Kapital lediglich darin zu sehen ist, bei jeder Gelegenheit die
Muslime zu attackieren, einen Ausweg zu zeigen bzw. sie ins Gliick zu
geleiten. Unser Ziel soll darin bestehen, in Allahs Gnade zu gelangen.
(1994: 46f)
In der Stellungnahme des Radikalislamisten Aksu, der den sociological
turn im islamischen Denken zutreffend konstatiert, hort sich der kriti-
sche Ton hérter an: ,,SchlieBlich wurden die Muslime, besser gesagt: is-
lamistische Intellektuelle, in einem steigenden Malle vertraut mit den
westlichen Sozialwissenschaften. Tag und Nacht verbringen sie mit
Sozialwissenschaften, denken mit den letzten Paradigmen der zeitge-
nossischen Sozialwissenschaften, ergehen sich im Bemiihen, alternative
Gesellschaftsprojekte oder kiinftige Gesellschaftsmodelle zu entwi-
ckeln. An diesem Punkt haben die islamistischen Intellektuellen keine
Anstrengung darum unternommen, die westliche Wissenschaft, welche
mit der eigenen Denktradition nichts gemeinsam hat, ihre Produkte und
ihre Verfahrensweise kritisch zu betrachten, zumindest den historischen
Kontext, in dem diese entstanden sind, zu beleuchten und erklédren.”
(Aksu 1992: 49)

170

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Nichtmuslime, sucht somit den Diskurs selbst heim. Jedem Beitrag
zur Konstruktion des VM dringt sich die Erkldrung der historischen
Ereignisse unabwendbar auf. Immer wieder scheint zwar an einigen
Stellen das Begehren auf, die geschichtlichen Erfahrungen sowohl der
arabischen als auch — und das ist weitaus wichtiger — der tiirkischen
Muslime mit Hilfe der Autoritdt des Urvertrages beiseite zu schieben,
und zuweilen sogar ein anarchistisches Staatsverstindnis (so z.B. bei
Celik 1994a: 22) aus der Rekonstruktion hervorgehen zu lassen. Es
setzt sich aber letztlich doch eine eigentiimliche Konstruktion durch,
die sich irgendwo dazwischen postiert. Wie versuchen die Islamisten
den im Diskurs tiefsitzenden Stachel des historischen Ereignisses her-
auszuziehen, was zu tun sie aufgrund des Begehrens, das Ursprungs-
modell buchstiblich wieder zu beleben, gehalten sind?

Die zweitrangige Stellung der Nichtmuslime in der islamischen
bzw. osmanischen Ordnung wird zunéchst einmal von nahezu allen
Verfechtern des VM freimiitig eingestanden, jedoch ihr Status nicht
selten an das Verhalten gekniipft, das sie gegeniiber dem Islam ange-
nommen haben. Kadir Canatan, ein weiterer Protagonist des VM, 1463t
sich auf das Regime der Behandlung der Nichtmuslime in der islami-
schen Geschichte ein, um die historische Erfahrung in den Diskurs
hinein zu artikulieren:

,@ibt es denn Differenzen zwischen dem unter der Fiithrung seiner Heilig-
keit des Propheten Muhammad gegriindeten islamischen Staat und dem Sta-
tus, den der Eroberer [Sultan Mehmet II] Nichtmuslimen gewahrt hat? Falls
ja, wie kann man das erkldren? [...] Dann sind das Medinensische Modell,
dem Gleichheit, Partizipation und Autonomie zugrunde liegen, und das hie-
rarchische, totalitire, vor Partizipation verschlossene und auf Ungleichheit
basierende osmanische Modell definitiv verschieden.” (1994: 106)

Wie erkldrt nun der Islamist von heute auf seiner Suche nach einem
idealen, doch historisch praktizierten Modell den Unterschied zwi-
schen dem Urmodell und dessen Abwandlungen? Zunéchst fiihrt er
eine bevorzugte Position aus der allgemeinen islamistischen Diskus-
sion an:

»,Wie kann man aber diesen Unterschied erkldren? Nach einer unter den
Muslimen weit verbreiteten Meinung ist fiir uns das osmanische Modell
nicht bindend. Denn die ab der Umayyidenzeit einsetzenden Abweichungen
vom Islam haben bei den Osmanen fortgedauert und der Islam konnte nie
seine reine gesellschaftliche Praxis entfalten. Deswegen sollten wir, wenn
wir beziiglich der Gegenwart Abstraktionen der Geschichte vornehmen,
nicht das osmanische Modell zum Ausgangspunkt nehmen, sondern das
Medinensische Modell.“ (Ebd.)

171

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Doch gibt sich der Islamist mit dieser Antwort nicht ganz zufrieden.
Den ,,osmanischen Totalitarismus®, den die radikaleren Islamisten, fiir
die nur in der Urgemeinde der ,,wahre* Islam praktiziert worden sei,
will er nicht ohne weiteres gelten lassen. Hier setzt eine historisie-
rende Erkldrung an, in der die Realitdt als Priifungsinstanz fiir die
Wahrheit der Aussagen dienen soll. Die Erlduterung der historischen
Bedingungen soll die historische Erfahrung situieren und somit der
Differenz zwischen dem Urmodell und dessen Abwandlungen die
Spannung nehmen:

,»Obwohl diese Meinung in mancherlei Hinsicht richtig ist, befriedigt eine
solche Herangehensweise nicht, da sie die Systemfrage auf den Willen der
Kalifen und Sultane reduziert. Sowohl Taner Akcam™ als auch Bilal Eryil-
maz betonen, da} das osmanische Millet-System auf die willkiirlichen Ver-
fiigungen oder moralischen Tugenden der Sultane nicht zu reduzieren und
daf} es mit Sicherheit eine notwendige Folge des islamischen Rechts ist. Der
christlich-arabische Historiker P. Hitti, berichtet, dall das Zrmmi—Recht
nicht nur in der Anfangsperiode des Islam, sondern auch unter den Umayy-
iden, Abbasiden, Seldschuken und Osmanen praktiziert worden ist.

96 Der Verweis auf Akcam ist, 6ffnet man einen Nebenschauplatz, duflerst
bedeutsam, um den Diskurs, dessen Adressaten und Triger, vor allem
dessen intertextuelles Funktionieren herauszustellen. Akcam ist kein
Historiker, ist auch nicht mit Arbeiten tiber die osmanische Geschichte
hervorgetreten. So kann der Verweis keinen fachlichen Hintergrund
haben. Er gehort zum linken Spektrum und ist darin insbesondere mit
der Betonung der Menschenrechte und den Fragen nach minimalen Be-
dingungen friedlichen Zusammenlebens hervorgetreten. Die Kritik des
Nationalstaates ist eines seiner Hauptthemen; ein anderes, mit dem er
seine eigene politische Vergangenheit kritisch iiberwand — er war unter
den Anfiihrern einer marxistischen, revolutiondren Massenorganisation
vor dem Militérputsch von 1980 — handelte vom Eurozentrismus. Ak-
cam lebte jahrelang im Exil in Deutschland, hat sich hier vornehmlich
in den Kreisen der GAL (Griine Alternative Liste Hamburg) bewegt. Er
war ibrigens die treibende Kraft dafiir, da3 der Multikulturalismus und
die Anerkennung der kulturellen Identitét, die Kritik des Eurozentris-
mus Eingang in das politische Imaginire tiirkischer Organisationen in
Deutschland fand. Der ProzeB3, den er in Gang gesetzt hat, ist keines-
wegs abgeschlossen. Es sind religiose Gruppen der Tiirken (Moschee-
vereine) angetreten, um den Diskurs {iber Multikulturalismus und An-
erkennung kultureller Differenz in der Offentlichkeit zu reprisentieren
(zu den religiésen Gruppen im Konflikt um den muslimischen Gebets-
ruf in Duisburg vgl. Tezcan 2000). Zuriick zum Gegenstand der vorlie-
genden Arbeit, Akcam hat sich an der Debatte um den VM aktiv betei-
ligt, gehort zu den Nichtislamisten ganz vorne, die sich von dem Mo-
dell viel fiir eine demokratische politische Kultur in der Tiirkei verspre-
chen.

172

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Warum stimmen dann aber das Medinensische Modell des Propheten Mu-
hammad und das osmanische Millet-System nicht iiberein? Konfligieren sie
denn etwa? Meiner Ansicht nach gibt es einen Schliissel zur Losung dieses
Problem, und das betrifft die anfingliche Ausgestaltung der Machtverhalt-
nisse. Der berithmte muslimische Gelehrte Ebu Ubeyd (770-839) trifft bei
der Analyse der Eroberungspolitik der Muslime eine wichtige Unterschei-
dung. Demnach unterscheidet sich die Politik gegeniiber den kriegerisch
eroberten Landern bzw. ihren Volkern von der Politik gegeniiber den fried-
lich eroberten Landern bzw. ihren Volkern. In den mit Gewalt erworbenen
Landern kann das Staatsoberhaupt das gesellschaftliche und kulturelle Le-
ben mit bestimmten Restriktionen belegen und sein eigenes Recht aufdrii-
cken. Denn hier haben die Muslime ihre Herrschaft auf eigene Faust durch-
gesetzt. So hatten die Muslime denn auch in den unter diese Kategorie fal-
lenden Gebieten historisch den Bau neuer Tempel, Glockengeldut und
Weinverkauf verboten.

In den Orten, die friedlich in die Herrschaft der Muslime iibergegangen
sind, durften die Nichtmuslime das eigene Rechtssystem praktizieren. Dies-
beziiglich gegen sie zu intervenieren und Verbote zu verhidngen, ist nicht
zuldssig. Omar benahm sich in seinem Einzug in Damaskus verbieterisch,
als die Einheimischen ihn mit Schwertspielen und wohlduftenden Blumen
empfingen. Nachdem ihm aber berichtet worden war, da3 das ein persischer
Brauch sei, Omar gebot: ,Belasset sie bei ihrem Brauch®.

Also bestimmte das Verhalten des einheimischen Volkes oder der Héupt-
linge dessen darauf folgenden gesellschaftlichen Status. Diese Unterschei-
dung erkldrt meines Erachtens die unterschiedlichen Politiken gegeniiber
Zimmmis und deren unterschiedlichen Status. Der Prophet zog in Medina
friedlich ein, nicht infolge eines Krieges. Er hat den Vertrag von Medina
mit Nichtmuslimen unter freien Gegebenheiten und in Partizipation zustan-
degebracht. Die Osmanen hingegen haben, einschlielich Istanbuls, den
Balkan durch Krieg erobert und deswegen als herrschende politische Macht
eigene Autoritdt aufoktroyiert. Mit anderen Worten, sie haben entgegen
dem Willen der nichtmuslimischen Untertanen Verbote und Einschrankun-
gen verhingt. Der Unterschied zwischen den besagten Modellen rithrt da-
her.” (a.a.0.: 106f)

Die den Kontextbedingungen Rechnung tragende Erkldrung soll au-
Berdem dem Muslim von Aeute die Handlungsanweisungen geben:

,Diese Unterscheidung beeinflufit unsere Haltung bei einem Problem, das
uns auch heute begegnen konnte. Wenn die Muslime friedlich, d.h. ohne
Gewaltanwendung, iiber den demokratischen Weg an die Macht kommen,
wird ihre Haltung gegeniiber denen, die nicht zu ihnen gehoren, anders aus-
fallen, als wenn sie mit Gewalt die Macht bekommen. SchlieBlich ist die
Art und Weise, wie die Muslime an die politische Macht gelangen, ein Fak-
tor, der das spdtere Machtverhéltnis zwischen Muslimen und nichtmus-
limischen Gemeinschaften bestimmen wird.” (a.a.0.: 107)

Tatsdchlich findet man hier die in der vorherigen Geschichte des Islam
gar nicht bekannte Unterscheidung zwischen zwei Regimen der Be-

173

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

handlung von Nichtmuslimen, ndmlich einmal die konstruierte, ver-
meintlich gleichwertige Behandlung auf der Basis eines freiwilligen
Vertrags, und zweitens den untergeordneten Zzmmi-Status, auch bei
den anderen Vertretern des VM.

Es ist nicht meine Absicht, das ,,Urmodell und die Rekonstruk-
tion gegeneinander auszuspielen, um den inauthentischen Charakter
der zweiten zu denunzieren. Das Interesse der hier vorgelegten Ana-
lyse besteht darin, die Mechanismen und Strategien der Rekonstruk-
tion und deren Kontext aufzudecken. Das wird hier allerdings nicht
deswegen getan, um sie fiir bare Miinze zu nehmen, nicht um uns vor
der islamistischen Erfolgsstory, dem irdischen Paradies des versohn-
ten Medina — in der Vergangenheit wie im Zukunft — huldigend zu
verbeugen. Es gilt den Bruchstellen der Konstruktion nachzuspiiren;
es geht darum, aufzuzeigen, was der Diskurs verbirgt, verschiittet, zu
verndhen versucht, um {iberhaupt zu funktionieren, und schlieflich
darum, wo die Operationen des Diskurses aufbrechen.

In diesem Sinne duBerst sich das Problem des islamistischen Dis-
kurses darin, die geschichtliche Praxis nicht génzlich zu verteufeln,
dennoch die Reinheit des Urmodells unter den Bedingungen der Ge-
genwart zu bewahren, in der man den Islam nicht mehr mit Gottes
Schwert verbreitet. Die konstruierte Reinheit des Urmodells und die
Reinheit der vorgestellten Utopie zu retten, die man bloB nicht als U-
topie deklarieren will, darin besteht das Unterfangen.

Diese Anstrengung 14t Bulag ebenfalls von den differenten Modi
der islamischen Praxis sprechen.

»In diesem kategorialen Rahmen mufl man das vom Islam vorgesehene
Zimmi-Recht gesondert behandeln. Denn der Zimmi-Status driickt die
rechtliche Regelung fiir diejenigen Nichtmuslime aus, die mit den Musli-
men nicht zusammenleben wollen, Kriege gegen sie fiihren und dabei un-
terliegen. Wovon wir hingegen hier handeln, umschreibt den Umstand, daf3
sich die Nichtmuslime, welche wie in Medina mit den Muslimen zusam-
menleben wollen, nach den Bestimmungen des auch von ihnen unterzeich-
neten Vertrages als freie Menschen, freie Rechtsgemeinschaften an der vol-
lig auf die Exekutive beschridnkten politischen Organisation beteiligen.*
(1994a: 15, Fn. 12)

Bulag greift an einer anderen Stelle diese Idee unter einer verwandten
Frage noch einmal auf: Wann kénnen die Muslime die Teilung der
Macht akzeptieren, wann sind sie berechtigt, iiber die absolute Macht
zu verfiigen? (1995: 286). Solange die Muslime zwei Missionen ver-
folgen konnen, gelte demnach die Teilung der Macht: ,,Dal er den
Geboten seiner Religion leben und er ungehindert seine Religion
kundtun kann“ (ebd.). Nun miifite eigentlich die ganze muslimische
Geschichte darauthin gegengelesen werden, wo sich der Islam fried-

174

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

lich verbreitet und dementsprechend das politische Leben auf vertrag-
licher Basis geregelt hat (so z.B. miifite man vom indischen Subkonti-
nent sprechen konnen, wo der Islam {iber Hindler Einzug hielt). Je-
denfalls bietet die Geschichte fiir ein solches, konsequent durchge-
haltenes Prinzip keinen Anhaltspunkt, es sei denn flir die Zimmi-Pra-
xis. Was uns interessiert, ist hier lediglich dies, die Konstruktions-
zwinge eines Diskurses aufzudecken, der aus einem historischen Er-
eignis eine konsistente Geschichtsidee produziert und die Geschichte
dem intellektuellen Heilsinteresse, ndmlich der Konsistenz — und das
auch nicht gliicklich gelungen —, aufopfert. Der Zwang zur Konsistenz
entspringt also dem Diskurs selbst, weil er sich anschickt, das im ur-
spriinglichen ,,Modell“ enthaltene Heil mit analytischen Mitteln ar-
gumentativ in einem dffentlichen Diskurs plausibel an die Dritten zu
vermitteln.

5.2.3 Wiederkehr der verdrdingten Machtfrage: Die Umma als
muslimische Herrschaft

So kehrt nun die Frage der politischen Macht, die Frage nach der In-
stitutionalisierung einer ,,multikulturellen Gesellschaft™, in welcher
sich der Staat den einzelnen Gemeinschaften unterzuordnen habe, um
so gewaltiger wieder, als sie immer im Namen der Aufbewahrung au-
tonomer Lebensweisen verdrangt worden war. Dies wird besonders
deutlich, wenn man die Kennzeichen eines islamischen Staates, auch
durchaus aus der Sicht der Autoren des VM, wieder in Erinnerung
ruft. Sie lassen Zweifel an dem aufkommen, was iiber die Gleichheit
der Bestandteile der Gesellschaft, liber den auf Verwaltungsaufgaben
reduzierten Staat und schlieBlich iiber die neuartige Umma-Konzep-
tion, die eigentlich dem theoretischen Anspruch nach nicht auf die
Gemeinschaft der Muslime beschrinkt werden sollte: a) Der Imam
steht beim Freitagsgebet der Gemeinde vor. Das Freitagsgebet ist ,,in
diesem Sinne inhaltlich ein Ritus mit politischen Inhalten und Bot-
schaften; b) Zakat (Almosensteuer) eintreiben und zuteilen; c) Stra-
fen ausfiihren; d) Dschihad (heiligen Krieg) erkldren. (Bulag 1995:
279ff). Nicht nachzuvollziehen ist, wie sich eine solche, der histori-
schen Realitdt muslimischer Reiche vollkommen entsprechende Um-
schreibung der politischen Macht noch mit einer ,,neutralen* Teilung
der Macht vertragt. Auch wenn Bula¢ wie die anderen mit aller naiven
Unschuld die Beteiligung der Nichtmuslime an einer solchermalien
eindeutig beschriebenen Macht beteuern, fallt die anvisierte praktische
Institutionalisierung des Projektes in die alten Bahnen der osmani-
schen Millet-Ordnung zuriick. Diese Konfusion, die an vielen anderen
Stellen der Beitrdge der Konstrukteure ins Auge sticht, darf man nicht

175

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

als Schonheitsfehler iibergehen. Sie ist auch nicht blof3 die Folge eines
noch nicht ausgereiften Reflexionsstandes iiber das alternative Gesell-
schaftsmodell — so etwas wiirde jeden Sterblichen treffen. Sie stellt
sich eben zwangslaufig ein, sobald man mit Hilfe von Kategorien und
Ideen moderner Politik unter den Bedingungen des nationalstaatlichen
Apparates die Gesellschaft auf Gemeinschaften, Gemeinschaften auf
Religion (bzw. Weltanschauung), Religion auf Gesetz reduziert und
das religiose Gesetz als positives Recht denkt. Bei Bula¢ und einigen
Anderen wird Scharia durchaus weiter gefalit als ein positives Gesetz,
indem sie in ihrer allgemeinen Bedeutung als der Weg bestimmt wird.
Diese weite Fassung schwindet allerdings in dem politischen Projekt
und die Scharia erscheint doch letztlich als positives Gesetz. Ob die
beiden Konzeptionen der Scharia (ndmlich als der ethische Weg bzw.
gar das symbolische Gesetz einerseits und als positives Gesetz ande-
rerseits) zusammengehdren, bleibt in der Tat ein umstrittener Punkt,
auch im innerislamischen Diskurs.

Das positive Recht, welches mit seinem formalen Verfahren einen
gemeinsamen Rahmen fiir unterschiedliche partikulare Gemeinschat-
ten zur Verfiigung stellt, wird nun als tyrannisch verworfen. Tatsich-
lich muB3 man der islamistischen Kritik an einem Punkt betreff des
modernen Rechts recht geben. Es ist keineswegs ein blofles Verfahren,
das sich zu den partikularen Gemeinschaften vollkommen neutral ver-
hilt. Bereits in der Formalisierung der Behandlung wird bestimmten
Interpretationsweisen partikularer Gemeinschaften Legitimitédt entzo-
gen, da sie gezwungen werden, sich innerhalb eines bestimmten Rah-
mens zu bewegen, in dem sie vielleicht ihre Heilsaufgaben im Sinne
einer bestimmten diskursiven Ausformulierung nicht mehr wahrneh-
men konnen. So verhélt es sich auch tatséchlich mit einer fundamen-
talistischen Interpretation des Islam. Bereits am Beispiel der tiirki-
schen Religionsbehorde (Kapitel 1.4.2.1) wurde gezeigt, da3 die Be-
stimmung der 6ffentlich-politisch zuldssigen Religiositit den Aspekt
der Bestrafung (ukubat) als einen Bestandteil islamischer Religiositét
ausschlieen muB}, damit der sdkulare Staat iiberhaupt funktionieren
kann. In diesem Sinne sehen wir auch in der auch noch so formalen
Bestimmung eine bestimmte Form der ,.Substantialitit“.”” Auf jeden
Fall arbeitet hier die Spannung zwischen Partikularismus und Univer-
salismus, die nicht vollig aufzuheben ist. Der Islamismus will den
,Neutralitdtsschein“ des modernen Rechtsstaates zerreilen und ein
»gerechtes, gleichberechtigtes Zusammensein partikularer Gemein-
schaftsvorstellungen® organisieren, ohne daB sich eine bestimmte par-
tikulare Institution den anderen aufdriicke. Daf3 diese ,,paradiesischen*

97 Fiir Ch. Taylor ist daher der Liberalismus nicht einfach (kultur-)neutral,
er ist zugleich eine ,.kdmpferische Weltdeutung® (1997: 57).

176

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Vorstellungen bereits von ihren Vertretern selbst unbeabsichtigt und
unbemerkt (das ist schon bemerkenswert) im néchsten Zug gebrochen
werden, lenkt allerdings das Interesse weg von der Frage nach dem
Wahrheitsgehalt solcher Konzepte hin zu ihrer Funktionsweise und
ihren Konsequenzen. Anhand solcher Stellen bekommt man Auf-
schliisse liber die Vorstellungswelten islamistischer Intellektueller.

Wie sich das irdische ,,Paradies” von Gemeinschaften funktionell
letztlich doch als eine islamische Herrschaft entpuppt, zeigt sich nicht
allein in der oben zitierten, fast offenkundigen Drohung von Canatan,
die in diesem Zusammenhang noch harmlos bleibt. Es ging ndmlich
bei ihm um die Vorhersage, die besagte, dal der Modus der Behand-
lung von Nichtmuslimen davon abhdngt, wie die Muslime an die
Macht kdmen: ob gewaltsam oder friedlich. Das Problem ist, was das
denn noch fiir eine gemeinsam geteilte Macht ist, wenn sie in der
Hand der Muslime sein soll. An einer anderen Stelle wird es noch
deutlicher, wo Canatan sich anschickt, nachzuweisen, da} unter-
schiedliche Paradigmen [gemeint sind im Grunde wieder einmal die
Religionen] auf einer gemeinsamen Grundlage miteinander kommuni-
zieren konnten:

,,Ein anderer Punkt, der den Islam vom Kontextualismus unterscheidet, be-
steht darin, daf3 der Islam zwischenmenschliche und interkulturelle Kom-
munikation sowie die Ubereinkunft auf gemeinsamen Nenner fiir méglich
hilt. Nach Kontextualisten wie Kuhn und Feyerabend ist ein Paradigma nur
innerhalb seiner eigenen Einheit zu verstehen und dort ein konsistentes
Modell. Dadurch wird unméglich, dal Personen mit unterschiedlichen Pa-
radigmen sich gegenseitig verstehen und auf gemeinsamen Nenner kom-
men. Dagegen hilt es der Koran selbstverstandlich fiir moglich: ,Sprich: O
ihr Leute des Buches, kommt her zu einem zwischen uns und euch gleich
angenommenen Wort: Da3 wir Gott allein dienen und Thm nichts beigesel-
len, und daB wir nicht einander zu Herren nehmen neben Gott* (3/64).” (Ca-
natan 1994: 108)

Die Gemeinsamkeit, von der der Koran spricht und zu der der Prophet
selbst wihrend seines Wirkens unermiidlich aufgerufen hat, ist dabei
eindeutig: Es geht nicht nur um substantialistisch begriindete, genea-
logisch bestimmte Gemeinsamkeit abrahimitischer Buchreligionen,
sondern der absolute Monotheismus soll den Inhalt (Materie) und den
Modus (die verfahrenstechnische Form) der Gemeinsamkeit gleich-
zeitig bilden. Die koranische Sprache kennt denn auch eine solche, fiir
die modernen Institutionen typische Unterscheidung zwischen dem
wertgebundenen, d.h. partikularen Inhalt und dem formalen Verfahren
nicht. Wahrscheinlich fiihren solche Stellen exakt in das Zentrum des
Diskurses, d.h. in das, was der Diskurs zu verndhen, zu verbergen
sucht. Und die Bruchstellen des Diskurses ergeben sich dem Blick

177

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

dort, wo das Verdriangte, das Unheimliche, das den Diskurs heim-
sucht, wiederkehrt; an der Stelle, wo der Verfechter des VM nicht
weiter reflektieren kann, nicht weiter reflektieren darf, wenn er ver-
hindern will, da3 sein Modell birst. Der intellektuelle Versuch, den
Ursprungsmythos auf einer rationalen Basis zu rekonstruieren, d.h.
ihn transparent zu machen, um daraus ein Gesellschaftsmodell zu ge-
winnen, in dem sich auch die Anderen (die Nicht-Muslime) wieder-
finden sollen, geht nicht auf. Das urspriingliche ,,Modell“ und dessen
historische Auspragung holt den Diskurs ein, untergrabt ihn, vereitelt
die Versuche, eine transparente Ordnung aus ihm hervorgehen zu las-
sen.

Von hier aus erscheint nun auch das urspriingliche Dokument in
einem anderen Licht. Zwei Sétze aus dem Urdokument bieten sich
hier zur Zeugenschaft an. Am Ende des ersten Dokuments, das sich an
die arabischen Geschlechter wendet und von den Glaubigen spricht,
steht die Ermahnung: ,,Wenn ihr iiber irgend eine Sache im Streit sei,
so muB sie vor Gott und vor Muhammad gebracht werden* (Artikel
23; Wellhausen 1889: 70; Hervorhebung L.T.). Die hier beteuerte
Gemeinsamkeit wird also eindeutig iiber den islamischen Gott und
seinen Propheten verbiirgt. Ganz zum Schluss des Gesamtdokuments
wird dann das Herrschaftsverhéltnis, wenn auch noch ohne den Wert
materieller Sanktionen zu besitzen, unmissverstiandlich unterstrichen:

8 47. Wer sich etwas zuzieht, zieht es sich selber zu. Gott wacht iiber die
ehrlichste und billigste Ausfithrung dieser Schrift. Diese Urkunde
schiitzt keinen, der offen oder geheim Unrecht begeht. Wer zu Felde
zieht, genief3it Sicherheit, und wer zu Haus bleibt, geniefit Sicherheit
in Medina, ausgenommen wer offen oder geheim Unrecht begeht.
Gott ist der Schutzherr dessen, der redlich und fromm ist, und Mu-
hammad der Bote Gottes.” (Wellhausen a.a.O.: 73)

Es ist dieser unbedingte Wille, der das prophetische Charisma aus-
macht, welches spdter in der islamischen Geschichte in der Zimmi-
Praxis institutionalisiert wurde. Der Diskurs der Intellektuellen will ja
gerade dieses Charisma weiterhin pflegen, will eigene Legitimitét aus
ihm schopfen. Die Mittel, die in ihm zu diesem Zweck eingesetzt wer-
den, und die vordergriindige Akzeptanz der gesellschaftlichen Tatsa-
che, dal die Muslime eine Meinung unter den anderen bildeten, gera-
ten gleichwohl in Konflikt mit der Aufgabe, das Charisma auf diese
Weise zu pflegen. Nicht jedes geschichtliche Ereignis eignet sich wohl
dafiir, mit beliebigen Mitteln fiir beliebige Zwecke artikuliert zu wer-
den. Seine Geschichte gréibt sich auch in die spéteren Konstrukte so
ein, daB man ihre Spuren nicht beliebig iibersetzen kann. Ahnlich ver-
hilt es sich auch mit den westlichen Begriffen, die in den Diskurs der
Islamisten aufgenommen werden. IThre Aufnahme geschieht mitunter

178

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

nicht ohne den Preis, daB die urspriinglichen Konnotationen nicht ein-
fach verschoben werden, was sich bei jeder diskursiven Artikulation
naturgemélB einstellt, sondern u. U. véllig verloren gehen. Unten wird
exemplarisch auf derartige Unternehmen eingegangen. Es werden da-
bei zum einen die kulturspezifischen Ubersetzungen solcher Begriffe
dargelegt. Zum anderen wird gezeigt, wie durch den Einsatz westli-
cher Konzepte die Vorstellung von Gesellschaft dahingehend modifi-
ziert wird, daB sie als die ideale Gemeinschaft konzipiert wird, und
zwar nicht mehr einfach auf den Mythos bezogen, um sich daran zu
orientieren, sondern als dessen buchstdbliche Verwirklichung, als das
Ins-Werk-Setzen des Ideals.

6. Ubersetzungen der westlichen Konzepte

6.1 Der ,,wahre Pluralismus“ des Islam, die ,,Zivilgesellschaft* der
apokalyptischen Reiter

Damit die verwaltete Religion eine islamisch begriindete Kritik erfuhr,
die iiber die Ubernahme der staatlichen Macht hinaus zielt, bedurfte es
anscheinend, dal der postmodern sensibilisierte Islamismus die Aner-
kennungsthematik in ein alternatives Gesellschaftsprojekt umsetzt,
indem er den analytischen Blick reversiv auf die westliche Welt rich-
tet. Die Uberleitung des postmodernen Unbehagens an eurozentristi-
schen Meta-Erzéhlungen in einen islamistischen Diskurs buchstabiert
auf der einen Seite kritisch die Genealogie der modernen Staatsraison
aus, welche die Konstitutionsbedingungen auch des islamistischen
Gesellschaftsmodells bereitstellte. Auf der anderen Seite entfalten sich
hier die kulturell bedingten Eigentiimlichkeiten, die aus der Uber-
nahme moderner Kulturtechniken andere Wege hervorgehen lassen,
welche kontrdr zu der postmodernen Dezentrierung des Subjekts ver-
laufen.

Der Sinn der Geschichte wird im islamischen Denken nicht als
Freiheit gedeutet, er lokalisiert sich in der Pendelbewegung zwischen
dem Verfall und der Wiederherstellung der gottlichen Weisheit, die
dem Menschen ein ,,Schreiten zu Gott* auferlegt. Freiheit bedeutet
hier zweierlei: Die eigene Religion ungehindert praktizieren und die
gottliche Botschaft an die Menschen verkiindigen. Wenn nun der gott-
lichen Weisheit nur durch die jeweilige Scharia entsprochen werden
kann, die weit iiber eine individuelle ethische Haltung hinaus den
rechtlichen Rahmen der Gemeinschaften bestimmen soll, dann kann
die aktuelle Aufgabe des Muslims nach diesem Diskurs nur darin be-
stehen, die Geschichte der modernen politischen Rationalitdt zuriick-
zudrehen, um an die Urformen wieder anzukniipfen. Die Reinigung

179

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

nicht nur des inneren Selbst, sondern die institutionelle Reinigung, die
den staatlichen Eingriff zuriickdrangen und die Macht wieder in die
»Zivilgesellschaft* zuriickgeben soll, bilden die Grundsétze des politi-
schen Handelns und Denkens intellektueller Muslime. Indessen stellt
sich bei diesem Unternehmen die Tradition in den Weg, und in einem
auf gesellschaftliche Konstitution abstellenden Diskurs muf3 nicht nur
sie neu (kritisch) gelesen werden. Es wird auch die gesamte politische
und Sozialgeschichte muslimischer Gesellschaften rekonstruiert. Die
Rekonstruktion wird iibrigens, das ist sehr bedeutsam, mit Konzepten
wie ,,Zivilgesellschaft vs. Staat®, , Totalitarismus®, ,,Gemeinschaft vs.
Gesellschaft® oder ,,gute Politik* bzw. ,,6ffentliches Gliick vs. Staats-
raison durchgefiihrt. Es sind allesamt Begriffe, die zum kategorialen
Bestand der westlichen Sozialwissenschaften und politischen Philoso-
phie gehdren — das sei hier vorweggeschickt.

Was ist der wahre Pluralismus? Die Frage gehort mittlerweile in
das Zentrum islamistischer Uberlegungen zum Vertrag von Medina.
Das ,trojanische Pferd“ der modernen Sozialwissenschaften in der
tiirkischen Gesellschaft, ndmlich die laizistischen Intellektuellen, rich-
ten diese Frage an die Islamisten. Je nach der politischen Orientierung
denunzieren sie entweder, oder sie ermutigen gar das Einklinken der
Islamisten in die Debatte um die Pluralitit. So adressiert der Histo-
riker Tiirkone, der sich mit der These hervorgetan hat, der Islamismus
sei eine moderne Ideologie, seine Frage an die Protagonisten des VM:

»Kann man aus den Grenzmarkierungen der islamischen Religion ein plu-
ralistisches Gesellschaftsprojekt hervorholen? Kann man in einem solchen
Projekt universelle humanitdre Werte und Demokratie zumindest mit mini-
malen Standards aufrechterhalten? Dies ist zweifellos eine Frage, welche
die Muslime beantworten konnen. Allerdings sind der Adressat dieses Un-
ternechmens die Nichtmuslime. Die Anhédnger anderer monotheistischer Re-
ligionen, i.e. die Atheisten, Paganen und Agnostiker (selbst diejenigen, die
ein laizistisches Islamverstindnis pflegen) stellen die Objekte dieses Ge-
sellschaftsprojektes dar.” (Tiirkdne 1992: 22)

Symptomatisch ist diese Aussage aber deswegen, weil sich hier die
Differenz verfestigende Logik der Anerkennungspolitik in unverhiill-
ter Form bereits andeutet: Die Weltanschauungen werden in soziale
Identitdten iibersetzt, welche die Grundelemente einer sozialen Ord-
nung bereitstellen sollen. Zwar geht Tiirkone selbst nicht so weit, den-
noch kniipft er seine Hoffnung auf ein islamisches Modell des Plura-
lismus an das Unternehmen des VM. Eine zivilgesellschaftliche Ent-
wicklung, in der die Muslime wie die anderen sich wiederfinden und
zusammenleben konnten, kdme, so will sein Vorschlag nahe legen,
ohne die religiosen Gemeinschaften nicht aus. Denn das ,,Gegenstiick
zivilgesellschaftlicher Strukturen des Westens in den muslimischen

180

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Gesellschaften®, behauptet Tiirkone weiter, ,,sind die religiosen Ge-
meinden® (1992: 24). Man diirfe die Tatsache nicht ignorieren, daf,
wenn sich die unteren Schichten in einer religiésen Sprache artikulie-
ren, es dabei immer um mehr gehe als blol um Religion. Die Religion
diene den unteren Schichten, ihre sozialen Forderungen gegeniiber der
laizistischen Elite auszuformulieren, womit man folglich bereits bei
der Zivilgesellschaft angelangt sei (ebd.).”®

Ahnlich dieser soziologischen Umtaufe der Zivilgesellschaft in
Religionsgemeinschaften, jedoch mit umgekehrten Vorzeichen, macht
Saribay auf den politischen Kontext aufmerksam, aus dem die islami-
stische Antwort auf die Frage nach Pluralismus und Zivilgesellschaft
ihre Motivation schopft. Die ,.intellektuellen Debatten iiber die Festi-
gung der Demokratie und den Aufbau der Zivilgesellschaft®, konsta-
tiert Saribay (1993: 14), ,.treiben letztlich jede politische Stromung
dazu an, ein Gesellschaftsprojekt vorzulegen“. Anders als Tiirkdne
duBert er jedoch grundséitzliche Bedenken, vor allem in Bezug auf den
islamischen Einheitsglauben (tevhid), den monotheistischen An-
spruch, mit dem sich eine Zivilgesellschaft, zu welcher der zivile Un-
gehorsam konstitutiv gehdre, nicht vertrage (a.a.O.: 19). Worliiber bei-
de Autoren bei der Bewertung des Diskurses iliber den VM trotz aller
Differenzen einig sind, ist das Insistieren der Islamisten darauf, nicht
vornehmlich auf die Ergreifung der staatlichen Macht abzustellen.
Tatséchlich wollen die Islamisten ihren Zugang in den politischen
Diskurs genau mit der Kritik des Staates legitimieren. Im propheti-
schen Medina, das ist die Quintessenz des rekonstruierten Vertrags,
habe ein Gesellschaftsmodell die Biithne der Geschichte betreten, das
nicht auf den Staat setze, sondern die politische Macht an die Gesell-
schaft delegiere. Mit dieser Entscheidung nehmen aber die Verfechter
des VM die Biirde auf sich, die ganze islamische Tradition im Lichte
neuer Fragestellungen, neuer Herausforderungen und neuer Begriffe
durchsehen zu miissen.

98 Selbst Mardin scheint sich von den neuerdings in der tiirkischen wis-
senschaftlichen Literatur sehr beliebten Riickprojektionen aktueller
Begriffe in die Vergangenheit gelegentlich mitreilen zu lassen: ,,Insge-
samt ist also anzunehmen, daf3 der osmanische Islam die Féhigkeit be-
saB}, das religiose Recht und rituelle und praxis-orientierte Institutionen
wie die Sufi-Orden mit den staatlichen Mechanismen in Gleichgewicht
zu halten. Der osmanische Islam kann daher als die Quelle der ,Zivil-
gesellschaft’ aufBerhalb des osmanischen Staates gesehen werden.*
(1997: 365). Indessen mogen die Anfiihrungszeichen davon zeugen,
dal Mardin den Begriff jedenfalls nicht ohne Vorbehalte verwenden
will.

99 Das Durchkdmmen der Geschichte auf ihre ,,zivilen* und ,totalitdren*
Momente hin wird aber jenseits der Konstruktionsbestrebungen vor al-

181

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Die Frage nach Islam und Pluralismus wird von den Islamisten of-
fensiv aufgegriffen. Unter einem philosophisch aufpolierten Titel
(Medine Vesikasi. Islam’in cogulculuk referansi. Cogulcu epistemo-
lojik diizlem; zu dt.: Vertrag von Medina. Pluralismus des Islam. Die
pluralistische epistemologische Ebene) konstatiert Koktas, ein weite-
rer Protagonist des VM, nachdem er rhetorisch fragt, ob ,,der Islam
zum Aufbau einer pluralistischen Ebene beitrdgt oder diesen verhin-
dert*: ,.Die historische Erfahrung der Umma enthdlt Pluralismus®
(1994a: 55). Habe man den Pluralismus in den islamischen Diskurs
eingefiihrt, so tauche fiir den Muslim die Mdglichkeit (und zugleich
die Aufgabe) auf, ,,in die Begriffe wie Zivilgesellschaft semantisch zu
intervenieren” (Koktas 1994b: 166). Fiir den einflussreichen Journali-
sten Dilipak besaB8 der Islam vor 1400 Jahren, was der Westen heute
mit Multikulturalismus sucht.

,,Heute versucht vielleicht der Westen in seiner Suche nach Demokratie, mit
der Multikulturalismusthese die gottliche Wahrheit des Islam vor 1400 Jah-
ren. Auch in der arabischen Gesellschaft, in die der Islam hinabgesandt
wurde, herrschte ein monistisches Denken und innerhalb eines Stammes
waren andere Glaubensrichtungen nicht gestattet und folglich nahmen die
Kriege zwischen den Stimmen kein Ende. [...]. Zum ersten Mal hat der Is-
lam in Medina ein Rechtsdokument vorgelegt, das sicherte, dal Menschen
unterschiedlichen Glaubens multikulturell, friedlich zusammen, frei und
gliicklich leben konnten.“ (1991: 170)

Das Thema der aktuellen Multikulturalismusdebatte wird in die Ver-
gangenheit zuriickprojiziert und die vorangegangene Geschichte auf
die Bediirfnisse der Gegenwart dermafBlen angepasst, dal jene Ge-
schichte ihre Besonderheit in unseren Wiinschen vollig verliert. Ein
heute aus dem Zusammenhang westlicher Gesellschaften und deren
sozialwissenschaftlicher Reflexionen entstandenes Kulturkonzept und
die aktuellere Debatte darum werden unbekiimmert in die Vergangen-
heit muslimischer Gesellschaften verlegt. Dieses Unterfangen durch-
zieht den ganzen Diskurs.

Das systematische Interesse des vorliegenden Buches an dieser
Geschichtslektiire besteht daher darin, aufzuzeigen, wie im islamisti-

lem von einer aktuellen Sorge motiviert. Die in den nichtislamistischen
Kreisen verbreitete Befiirchtung, dafl ein zum politischen Konstituti-
onsprinzip erhobener Islam, d.h. der Islamismus (in der authentischen
Formulierung: religidser Fanatismus) die Anderen vernichten werde,
soll mit der Umkehrung des Totalitarismusvorwurfs beantwortet wer-
den. Es geht also um eine in der tiirkischen Gesellschaft weitverbreitete
Furcht, die durch die iranische Revolution und die afghanische Tali-
banherrschaft, aber auch durch das damals noch sehr aktuelle Massaker
an Aleviten in Sivas (1993) nicht gerade entkréftet wurde.

182

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

schen Ursprungsdenken bestimmte kategoriale Mittel um einer Iden-
titdtspolitik willen umdefiniert und die liber den Kulturaustausch glo-
balisierten Diskurse kulturspezifisch iibersetzt werden.

Der Anachronismus, auf dem die Rekonstruktion der Urgemeinde
beruht, kulminiert an einer Dichotomie, die ebenfalls in die friitheren
Gesellschaften und im Spezifischen in die islamische Tradition verlegt
wird: Die offizielle Gesellschaft (resmi toplum, d.h. der Staat)'™ vs.
Zivilgesellschaft. Die Abwirtsbewegung islamischer Eschatologie
(Verfall) im Hintergrund behaltend, wird man zurecht erwarten, dafl
die anféngliche Harmonie unter der zersetzenden Wirkung zeitlicher
Entfernung vom Ursprung immer briichiger wird, bis sie, angelangt in
der Moderne, vollstindig dem Totalitarismus weicht. In diesem Zu-
sammenhang erhilt das typisch neuzeitliche Gefiihl der Nostalgie qua-
si zwangsldufig ein islamisches Gewand. Die Bezeichnung Tota-
litarismus, die zweifellos erst im 20. Jahrhundert datiert werden muf,
erstreckt sich freiziigig gar auf das vorislamische Mekka (so z.B. bei
Koktag 1994a: 58). Auf die Stammesordnung mit ihren Gottern in
Mekka, gegen die sich der Islam durchzusetzen hatte, wird nun ein
Staat zuriickprojiziert, um davon dann eine Gesellschaft abzukoppeln,
die von jenem unterdriickt und durch den Islam gerettet werden soll.
Man kann dann, wie es der Autor reflexiv einwirft, ,,mit heutiger Be-
grifflichkeit formuliert, von einer unter der Tyrannei einer unglaubi-
gen Oligarchie stehenden zentralistischen und totalitdren Ordnung in
Mekka“ sprechen. Die Herrschenden ,hingen demnach der Gotzen-
dienerei als ,offizieller Ideologie’ und zwangen sie der Gesellschaft
auf.“ (Koktas 1994b: 164) '*!

Unverkennbar ist selbstverstandlich, da3 die Mekkanische Oligar-
chie dem tiirkischen Staat gleichkommt, dessen Laizitit und ,,verwal-
tete Religion™ als Synonyme fiir die ,,offizielle Ideologie* fungieren.

100 Den Begriff der offiziellen Gesellschaft hat der postmodern beeinflufite
Islamismus in das islamische Vokabular eingefiihrt. Die Orthodoxie
und der klassische Islamismus haben ihn entweder gar nicht, oder nicht
konzeptionell und systematisch gebraucht.

101 ,,Offizielle Ideologie ist ein stehender Begriff im politischen Diskurs
der Regimekritiker in der Tiirkei. Sie bezeichnet im Prinzip den Kema-
lismus. Im ,.Zentralismus* drickt sich das Wesensmerkmal des tiirki-
schen Staates aus. Die Zentralismus-These vertrigt sich indes nicht mit
der Information, daf die 6ffentlichen Aufgaben in Mekka auf verschie-
dene Geschlechter aufgeteilt waren und daB3 dort keine staatlichen
Strukturen und stédtischen Behorden (vgl. Wellhausen 1889: 21) im
heutigen Sinne existierten. Die Anflihrungszeichen, mit denen der Aus-
druck offizielle Ideologie versehen ist, und der Verweis auf die zeitge-
nossische Genese der Begrifflichkeit heben jedoch, da sie keine theore-
tischen Konsequenzen entfalten, keineswegs den Anachronismus auf.

183

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Bulag liefert gar eine nichtmaterialistische Version des HISTO-

MAT'®, die von der Verfallsgeschichte der Zivilgesellschaft erzihlt:

,,1.Die Epoche, in der die offizielle'” und die Zivilgesellschaft durch und

2

durch pluralistisch waren. Diese ist das kurz anhaltende Asr-r Saadet.

. Die erste Sultanatsepoche, in der sich die offizielle Gesellschaft von der

Zivilgesellschaft abgekoppelt, tofalitire und unterdriickerische Ziige
angenommen hat, dennoch die Zivilgesellschaft ihren Pluralismus
ginzlich bewahren konnte. Diese geht bis in die mittlere Phase der
Abbasidenherrschaft hinein.

. Ab diesem Datum gewinnt die offizielle Gesellschaft die Oberhand iiber

die Zivilgesellschaft, die Sphiren Recht und Erziehung fallen in die
Hinde des Staates. Der erste Bruch vollzog sich im Rechtsbereich, in-
dem Ebu Yusuf das Justizministerium bei den Abbasiden iibernahm, und
im Erziehungsbereich mit der Griindung der ersten Medrese durch Ni-
zamilmiilk.

. Bei den Seldschuken und Osmanen hebt die offizielle Gesellschaft ihre

Abgrenzung von der Zivilgesellschaft deutlich hervor, um sich voll-
kommen abzusichern. In dieser Epoche wird der zivile Bereich der
Scharia, der offizielle Bereich dem traditionellen Recht (6rf-i Hukuk)
zugeteilt.

. Die vollstindige Okkupation des zivilen Bereichs durch den offiziellen

setzt mit der zweiten Konstitution [im Jahre 1908, L.T.] an und wird mit
dem Ausrufen der Republik abgeschlossen.” (Bulag 1993: 44; Hervorhe-
bungen L.T.)

In der Schematik des sozialgeschichtlichen Verfalls erfahrt somit der
Verfall der gottlichen Weisheit seine Materialisierung. Solange die
Intention der Islamisten darin besteht, eine totalistische Losung der
Probleme heutiger Gesellschaft vorzulegen, wird die Rekonstruktion
der Geschichte sklavisch dazu dienen, die ganze Geschichte als eine
fortlaufende Entfremdung von den wahren Urformen zu deuten. Im

102 HISTOMAT: Historischer Materialismus, der schematische Ablauf der

Menschheitsgeschichte nach dem Marxismus. Zuerst war die primitive
Kommune, die dann durch die Sklavengesellschaft abgelost wurde.
Dann betrat der Feudalismus die Bithne der Geschichte, mufite aber
durch den Widerspruch zwischen der Entwicklung der Produktivkréfte
und der der Produktionsverhéltnisse dem Kapitalismus weichen. Dieser
wird entsprechend dem Motor der Geschichte ebenfalls unausweichlich
Platz machen. Bei Bulag findet sich, das ist bemerkenswert, eine expli-
zite Bezugnahme auf den Urkommunismus der primitiven Gesellschaft
zur Bekriftigung der These der “unentstellten Weisheit”(Goldenes
Zeitalter).

103 Unter diesem Kunstwort (resmi toplum) ist der Staat zu verstehen. Ich

iibersetze ihn nach dem originalen Wortlaut, um nicht zuletzt einen
Eindruck von der Begriffsbildung zu vermitteln.

184

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Hinblick auf die in die Vergangenheit zuriick verlagerte Dichotomie
erscheint der VM in einem ,,zivilgesellschaftlichen® Licht, indem er
eine politische Einheit begriinden soll, welche der Gesellschaft die
Prioritdt einrdume und nicht dem Staat (so z.B. bei Koktag 1994a: 59).
Verschligt man den sich verselbstindigenden Staat auf die Seite des
Ubels, so bleibt am Pol des Heils die reine Gemeinschaft, oder das
reine Volk, dessen Vertretung, ja dessen Verteidigung gegeniiber dem
Staat in der Geschichte immer schon von der Ulema wahrgenommen
worden sei (Koktas 1994a: 60).'"* Die Umma als unverzerrte ideale
Gemeinschaft in realhistorischer Verkdrperung werde demnach in ih-
rem historischen Gang stets durch den Staat korrumpiert, der seinen
Machtbereich illegitim iiber die vom Propheten selbst mit Hilfe von
VM praktizierte, anfangliche Aufgabenbestimmung hinaus erweitert
habe.

Die legitime Form des Staates wurde von Bula¢ mit einem aus
dem Urdokument herausgelesenen konstitutiven Prinzip auf die Judi-
kative und Verteidigung bzw. Kriegfiihrung begrenzt (Bulag 1992:
110). Bisweilen wird auch ein Hadith des Propheten hinzugezogen,
nach dem sich die Aufgaben der Verwaltung in Steuereintreiben,
Rechtsprechung und Verteidigung erschopften, wihrend die alle ande-
ren Bereiche in die Hand der Zivilgesellschaft gehorten (ebd.; vgl.
auch Koktag 1994b: 167). In der Tat wird hier, das mufl man zugeben,
die vormoderne politische Macht relativ zutreffend beschrieben. Das
was aber ihre soziologische Bedeutsamkeit ausmacht, ndmlich ihre
Historizitét, wird jedoch dem Streben danach aufgeopfert, die kiinftige
Gesellschaft nach einem (religiosen) Modell herzustellen. Somit wird
zugleich der Buchstabe des Urmodells idealisiert und das Ereignis
selbst seiner Geschichtlichkeit beraubt. Dies hat Konsequenzen fiir
das politische Denken im Islam.

104 Die Gegeniiberstellung Staat vs. Zivilgesellschaft der Umma wird fol-
gerichtig auch auf die aktuelle Geschichte des islamischen Regimes im
Iran appliziert. So wird die von Khomeini installierte Instanz der Ve-
layet-i Fakih [zu dt.: Herrschaft der Rechtsgelehrten] als eine Garantie
der Zivilgesellschaft interpretiert: ,,[...] Obendrein hat er [Khomeini]
mittels Velayet-i Fakih den Ulema die Befugnis iibertragen, die politi-
sche Macht im Namen der Umma aus der Distanz zu kontrollieren und
zu befehligen. Dies war eine Entscheidung, selbst in einem islamischen
Regime die Zivilgesellschaft vor der offiziellen Gesellschaft zu schiit-
zen und ihr den Vorrang zu geben. Ist denn nicht dieses Projekt, das
iibrigens weiterhin in Kraft ist, ein Projekt der Zivilgesellschaft? Macht
dies nicht Khomeini, selbst wenn man es nicht ,zivil° nennen sollte —
und das mufl man nicht —, zu jemandem, der fiir die Zivilgesellschaft
ist?* (Bulag 1995: 284)

185

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Das historische Miftrauen der Ulema gegeniiber dem Herrscher,
um die Verwaltung des Heilserbes nicht in der Politik aufgehen zu
lassen, wird aus der rekonstruktiven Perspektive des Diskurses iiber
den VM als das Zeichen einer reinen Einheit von muslimischem Volk
(Umma) und Ulema interpretiert. Der Staat war im klassischen islami-
schen Denken ein notwendiges Ubel. Das Notwendige resultierte aber
aus der Erkenntnis, daf3 die menschliche Gemeinschaft unvollkommen
ist, und diese Vorstellung hatte mit einer Unterscheidung zwischen
Staat und Gesellschaft nichts zu schaffen, welche im heutigen Sinne
ohnehin nicht bekannt war. Die Grenze verlief stattdessen zwischen
dem Herrscher und dem gottlichen Gesetz, das allerdings keineswegs
mitlocslem Volk in einen konstitutiven Zusammenhang gebracht wur-
de.

Der islamistische Diskurs hingegen, trotz der wiederholten Beto-
nung der schwachen Natur des Menschen, konstruiert ein fiir die isla-
mische Kultur ungewohntes Menschenbild. Der Mensch wird, so z.B.
nach der Konzeption von Celik — ebenfalls einem der fithrenden Kop-
fe des Intellektuellenislam —, in seinem Bemiihen, sich in der In-
teraktion Sinn zu verschaffen, systematisch von der politischen Macht
schikaniert. ,,Das Begehren der politischen Macht, die Interaktion zu
bestimmen,* behauptet Celik, ,,verhindert das Funktionieren der ,un-
verzerrten Sprache‘ (1994b: 23). Also steht dem Menschen in seiner
vom unmittelbaren Wort ermdglichten, unverzerrten Interaktion die
Politik mit Tyrannei und Schranken gegeniiber (ebd.). Auch hier
dréngt sich der in ideologischer Hinsicht verteufelte, trotzdem den is-
lamistischen Diskurs unterschwellig durchziehende, utopistische Zug
uniiberhorbar auf: ,,Die Uberwindung der Polarisierung zwischen der
Sinnsuche des Menschen und der Autoritit wird”, — so schligt die is-
lamische Heilszusage in eine soziologisch ausgeriistete politische
Diesseitsutopie um —, ,,an und fiir sich schon die Eckpfeiler des Zu-
sammenlebens bereitstellen.” (Celik 1994b: 24) Fiir Celik kann dann
selbst ,,das gegenseitige Miftrauen ziviler Gruppen® (immer als Reli-
gionsgemeinschaften zu verstehen) ,,auch jenseits des offiziellen
[staatlichen, L.T.] Bereichs* nur noch als ,,die Widerspiegelung der
gegebenen Autoritdt, eine Reflexion der politischen Macht“ (ebd.) ge-
deutet werden. Die versohnte Gesellschaft ist folglich dann nicht nur
denkbar. Es werden auch kategoriale Mittel dafiir vorgelegt, daB sie
machbar ist."” Mehr noch, im Grunde existiert sie schon immer. Sie

105 Seufert (1997b) hat auch auf die durch den Islamismus vorgenommene,
funktionelle Gleichsetzung von Volk und A/lah hingewiesen.

106 Selbstverstindlich bedeutet die von uns hier gebrauchte Formulierung
der verséhnten Gesellschaft nicht, daf3 fiir Celik dadurch alle Probleme
einer Gesellschaft auch empirisch 16sen lieBen (vgl. Celik 1994b: 24).

186

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

vermag blof nicht zum Vorschein zu gelangen, befindet sie sich doch
in den Klauen der Macht eingefangen. Die wortgewaltig vorgetragene
Utopiekritik entpuppt sich alsbald selber ungebrochen utopistisch. Die
ideologische Verdiesseitigung der Religion als Gesellschaftsmodell
sucht aus der genuin historischen Erfahrung, in vollkommener Negie-
rung derselben, eine makellose Idealitit herauszulesen. Es gibt dann
kaum Mittel mehr dafiir, — um die der Neomodernismus von Rahman
noch besorgt war —, die Geschichte vor der Willkiir des Konstrukti-
onszwangs zu verhiiten. Wie konnte man sonst erkléren, wenn nicht
mit dem identitétspolitisch sich selbst auferlegten Konsistenzzwang
der intellektuellen Modellsuche aus dem gegenwirtigen Kontext her-
aus, daf} die interreligidsen Relationen in den fritheren Gesellschaften
plotzlich im Modus der wechselseitigen Anerkennung, interpretiert
werden? Hat man die Unterscheidung zivil-staatlich einmal in die Ge-
schichte zuriick verlagert; fliet alles soziale Leben aus der einen
Gottlichen Weisheit aus, die sich in Religionsgemeinschaften verkor-
pert, welche wiederum auf eigenen Scharias fuBlen; ist nun konsistent
mit dieser Onto-Theologie der Staat als entfremdet und die Gemein-
schaft (Umma) als authentisch gesetzt, dann kann die tatséchlich vor-
kommende Zwietracht zwischen den und innerhalb der Gemeinschaf-
ten ihrerseits auf das Konto der Politik zuriickgefiihrt werden. Der
,Ummatismus® (Stauth 1996) verlegt hiermit die reine Gemeinschaft
in die Vergangenheit, welche sich vollig kontrar zu der politischen
Geschichte und der sozialen Realitdt verhdlt und statt dessen eine is-
lamische Ubersetzung der Jakobinischen'”’ Kulturtechniken durch-
fiihrt. Im folgenden wird dieser Ubersetzung, Brechung des Uber-
nommenen, anhand eines Beispiels vertiefend nachgegangen.

6.2 Die islamistische Konzeption des ,,6ffentlichen Gliicks*

Die Analyse des Diskurses iiber den VM, wie sie in der vorliegenden
Untersuchung betrieben wurde, hat sich auf zwei Ebenen bewegt. Auf
der einen Seite wurde der inhaltliche Aspekt der Ideologiebildung be-
leuchtet. Dabei wurden klassisch islamische Ideen und Visionen re-
konstruiert und ihre Verkniipfung mit den in das Vokabular muslimi-
scher Gesellschaften hereingebrochenen Konzepten dargestellt. Auf
einer anderen Ebene operierte die Analyse, indem die durch den Ge-
brauch westlicher Kulturinstrumente ausgeldsten Transformationen in

Mit der Formulierung wird hier die Idee umschrieben, die von der
grundsétzlichen Aufhebbarkeit der Entfremdung ausgeht.

107 Das ,,jakobinische Moment* der Moderne spiirt Eisenstadt scharfsinnig
in den fundamentalistischen Utopien als dessen religiose Wendung auf
(vgl. 1998, insb. Kapitel 3).

187

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Konzeptualisierungsweisen der islamischen Religion in Richtung von
modellhaft gedachter Gesellschaftskonstitution nachgezeichnet wur-
den. Das ambivalente Verhéltnis zwischen der ideologischen Kritik an
der westlichen Moderne und der strukturellen Verwicklung in die mo-
derne Kultur wurde allerdings auch immer auf die Ubersetzungen wis-
senschaftlicher und politischer Konzepte hin befragt. Ich war dabei
bemiiht darum, mich vor einer bekenntnisartigen Letztentscheidung
hinsichtlich der Frage zu bewahren, ob denn nun der Islamismus den
Islam modernisiert oder einen antimodernen Schutzwall aufbaut. Der
Darstellungsmodus der Analyse diirfte bereits die Art und Weise isla-
mistischer Ubersetzung verdeutlicht haben. Dieses Unternehmen soll
jetzt am Beispiel eines weiteren spezifischen Falls noch einmal ge-
priift und somit auch zugespitzt werden. Es handelt sich um eine
hochst symptomatische Indienstnahme der politischen Philosophie,
genauer gesagt einiger in der westlichen Philosophie weitgehend be-
kannter Kategorien. Dabei tritt auch die Natur der willentlich herzu-
stellenden Gesellschaft der Islamisten besonders klar zu Tage.

Die Kategorien des oOffentlichen Raums und des offentlichen
Gliicks werden nun dhnlich zu den anderen kulturellen Instrumenten
des westlichen Denkens (Vertrag bzw. Vertragstheorie, Zivilgesell-
schaft, Verfassung, Pluralismus und Anerkennung der Differenz), in
den Dienst eines islamischen Gesellschaftsmodells genommen. Man
kann sich nun, aufgrund der bisherigen Darstellung iiber geniigend
Fille verfligend, relativ leicht ausmalen, in welche politisch inten-
dierten Ubersetzungsprozesse die beiden eben angefiihrten Begriffe
hineingezogen werden. Vergewissern wir uns jedoch zuvor der Um-
wandlungen, die einige zentrale Begriffe im Diskurs iiber den VM er-
fahren hatten. Vertrag bzw. Vertragstheorie werden nicht als archety-
pische Konstrukte genommen, mit Hilfe derer die Frage beantwortet
wird: ,,Wie ist die soziale Ordnung mdoglich?*, sondern als realhistori-
sches Ereignis. Der fiktive Charakter der Theorie des Gesellschafts-
vertrags wird iiberdies dieser auch noch angelastet, da sie nicht auf
einen realen Fall zuriickgehe, sondern Kopfgeburt von Theoretikern
sei; also ganz anders als der Vertrag von Medina, der etwa zehn Jahre
lang in Kraft geblieben sei. Sodann wird Zivilgesellschaft mit Religi-
onsgemeinschaften identisch gesetzt. Gleichzeitig verwandeln sich die
Religionsgemeinschaften umstandlos (und restlos) in Rechtsgemein-
schaften. Die Anerkennungsproblematik, die in ihren westlichen Kon-
zeptionsweisen — selbst bei den radikal kommunitaristischen — nie ihre
Verkniipfung mit der individuellen Anerkennung verliert und sich
stets in dem Spannungsverhéltnis von Gruppe und Individuum bewegt
(vgl. Taylor 1997; kritisch dazu und nur fiir eine individuelle Authen-
tizitdtssuche vgl. Benhabib 1999: 42), entkompliziert sich im islami-
stischen Denken in die Anerkennung geschlossen nebeneinander be-

188

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

stehender Gruppen.'™ So ist dann auch nachvollziehbar, da gemif
der islamistischen Logik nur eine in kollektive Identitéten aufgeteilte
Gesellschaft den wahren Pluralismus beanspruchen kann — Pluralis-
mus nicht ,,blof3* verschiedener Meinungen und Lebensstilen, sondern
der Pluralismus der Scharias, sprich: Rechtspluralismus, womit ver-
hindert werden solle, daf3 der 6ffentliche Raum von einem Guten do-
miniert werde. Ahnlich verhilt es sich von hier aus gesehen mit dem
Offentlichen, d.h. dem offentlichen Raum und dem 6ffentlichen
Gliick.

Bei der Konstruktion des islamischen Gesellschaftsprojekts taucht
die iiber den Kommunitarismus populdr gewordene Kritik am libera-
len Politikverstindnis nur knapp zeitversetzt auf.'”” Bulag wirft, indem
er das Verhiltnis zwischen Regierung''’, Politik und Macht problema-
tisiert, die Frage auf, ,,was eine gute Regierung/Verwaltung ist und
wie in einer guten Regierung das Verhéltnis von Politik und Macht

108 Stauth bemerkte zu Taylors Authentizitdtskonzept im Hinblick auf sei-
ne im Kontext der kulturiibergreifenden Interaktion auftauchenden Fol-
gen, auf den Islam angewandt: ,,Insbesondere etwa aus der Sicht des Is-
lams, wo sich das handelnde Individuum auf eine Immanenz und
Transzendenz unmittelbar verbindende HeilsgewiBBheit verlassen kann,
kann Authentizitdt nicht als individuelle, sondern nur als kollektive
,Differenz‘ gedacht werden. Die Ethik der Authentizitdt steht also nicht
im Dienst des Selbst, sondern im Dienst der von Obligationen geleite-
ten Offentlichkeit des Kollektivs. Hier heift Authentizitit Aufforde-
rung zur dufleren Reprisentation der religiosen Bedingung des Selbst.*
(1999: 17)

109 Die intellektuelle Welt wurde in den 90er Jahren durch eine kommuni-
taristische Welle erfafit, die erst in den USA als eine politische Angele-
genheit einsetzte und von dort aus nach Europa, aber auch in die mus-
limische Welt {iberschwappte. Was mit dem Kommunitarismus ver-
bunden wird, 145t sich selbstverstidndlich nicht einheitlich beschreiben.
Indes kann mehr oder weniger der ,,Gemeinsinn® als die ethische Di-
mension des Handelns als gemeinsamer Nenner unterstellt werden
(bspw. die Studie von Bellah u.a. 1987). In diesem Kontext ging es also
um die Vorstellungen vom guten Leben, um die sich die Politik drehen
soll, und dasselbe Interesse diirfte auch zur zunehmenden Aktualitét
von Hannah Arendt in der Welt beigetragen haben.

110 Das hier verwendete tiirkische Wort yonetim bedeutet im gewdhnlichen
Gebrauch Verwaltung. Aus dem Sprachgebrauch des Autors geht das
nicht deutlich hervor. Nach seiner Konstruktion von politischem Appa-
rat im VM wird darunter eher Verwaltung verstanden, die mit der
Durchfiihrung offentlicher Aufgaben betraut wird. Hier hingegen
scheint der Begriff, wie gleich zu sehen ist, allgemeiner gefalt zu sein.
Daher entscheide ich mich dafiir, beide Begriffe, Regierung und Ver-
waltung, gleichzeitig anzugeben.

189

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

geregelt werden soll“. Es gebe zwei Antwortmoglichkeiten dazu. Die
erste verwirft er sogleich:

»Wenn wir unter Regierung (Verwaltung) die breiteste politische Organisa-
tion der Gesellschaft verstehen, dann sind wir gezwungen, zu akzeptieren,
dal zwischen dem Staat/Apparat, der das Regieren/die Regierung (Ver-
waltung) unter seinem Dach ermdglicht, und den Regierten eine gewisse
Kluft besteht. In dieser Definition ist die Macht in den moglichen Mitteln
der Regierung (Verwaltung), damit im Staatsapparat, versammelt.” (Bulag
1994a: 10, Hervorhebung im Original)

Eine solche Entfremdung kennzeichne die modernen Demokratien,
welche die Macht an den Staatsapparat und dessen zahlreichen Insti-
tutionen delegierten.''' Die zweite Definition der Regie-
rung/Verwaltung verlagert die Macht vom Staatsapparat auf die Re-
gierten zuriick: ,,Definiert man die Regierung/Verwaltung als die brei-
teste politische Organisation von Menschen und Gemeinschaften, die
zusammenzuleben haben, dann bedeutet das, da3 die Macht in den
Regierten verinnerlicht ist.“ (Bulag 1994a: 10.)

Die ummatistische Utopie von einer befreiten Gesellschaft (oder
der Ansammlung, Konfoderation von Gemeinschaften), in der die Ent-
fremdung zwischen Herrscher und Beherrschten aufgehoben wird,
kehrt an dieser Stelle wieder. Die Macht kann durch die Regierten nur
dann verinnerlicht werden, wenn sie diesen nicht in der vermeintlich
neutralen Gestalt des modernen Zentralstaates mit der Herrschaft einer
Rechtsordnung entgegentritt, welche eine ethische Bindung nicht her-
vorzubringen vermdge. In der Scharia (jeder Gemeinschaft), als ethi-
scher Wegweisung und rechtlichem Rahmen in einem, wird folglich,
so 1aBt sich die Denklogik verldngern, die gute Politik moglich wer-
den, die erneut von der in der Moderne verschwundenen Weisheit ge-
tragen werden wird.

111 Auf die Hervorhebung des Wortes Gesellschaft sei achtgegeben. Denn
die ganze Konstruktion des VM operiert sehr wohl auf der Basis der
zentralen Begrifflichkeit der Soziologie, ndmlich der Unterscheidung
zwischen Gesellschaft und Gemeinschaft. Wéhrend die Gesellschaft ein
kiinstliches Konstrukt sei, meint Gemeinschaft auch in islamistischer
Version eine gewachsene, quasi-natiirliche Einheit. Man bleibt im Wir-
kungsbereich des soziologischen Denkens, kehrt dabei die Deutung der
geschichtlichen Entwicklung entsprechend der islamischen Verfalls-
eschatologie derart um, da8 nunmehr die Gegenwart, nimlich die Epo-
che der ,,Riickkehr der Religionen®, einen Riickgang von Gesellschaft
zu Gemeinschaften erlebe; das Zurechtriicken des aus der Bahn ge-
brachten Gangs der Menschheit, das sei schon immer die Mission von
Religionen gewesen.

190

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Die Anlage des Diskurses, wie sie im bisherigen Verlauf des Tex-
tes dargelegt worden ist, bezeugt durchweg das Begehren, Ethik und
Recht bzw. Individuum und Gemeinschaft mit einem inneren Band
restlos zu vereinigen. Gesellschaftstheoretisch gewendet, bedeutet das
Unterfangen nichts geringeres, als daf3 eine ,,nicht entfremdete* Poli-
tik darauf abzielen muf3, die Vorstellungen vom guten Leben, die
durch das ,freiwillige Bekenntnis zu einer Scharia“ (Religion oder
auch Weltanschauung) zum Ausdruck kommen, in den Institutionen
zu verkorpern. War im westlichen Denken allerdings die Frage nach
dem gemeinsamen Guten, bzw. guter Politik, in der Regel auch mit
dem gemeinsamen, 6ffentlichen Raum verbunden, der die bestehenden
partikularen Differenzen transzendiert, so verwandelt sie sich hier in
ein Instrument dafiir, den 6ffentlichen Raum in ein Biindnis von ge-
schlossenen partikularen Machtblocken zu libersetzen (vgl. dazu auch
Seufert 1997b: 454). Was bleibt dann aber angesichts der festgezurr-
ten Identititen vom offentlichen Raum noch iibrig? Aus der Sicht der
politischen Philosophie wiirde die Antwort eindeutig ausfallen: Er hort
auf, zu existieren. Nun, halten wir uns als Soziologe doch zuriick und
stellen die Frage in abgewandelter Form: Wie wird der o6ffentliche
Raum in einer solchen islamis(tisch)en Wendung konzeptualisiert?

Man kann andere Verfechter des VM heranziehen, die das Kon-
zept des offentlichen Raums expliziter in den Vordergrund geriickt
haben, wobei die theoretischen Folgen im Hinblick auf die In-
stitutionalisierungsfrage gleich lauten. Zur Ergidnzung der obigen Dar-
stellung wird unten auf Celiks Gebrauch des 6ffentlichen Raums ein-
gegangen. Die Analyse seiner Konzeption empfiehlt sich nicht zuletzt
deswegen, weil hier die Einflisse des kulturiibergreifenden Aus-
tauschs offenkundig am Werke sind und deren Transformationen um
so deutlicher nachvollzogen werden kdnnen.

Die Kenntnisse der Geschichte des westlichen Denkens, die virtu-
elle Auseinandersetzung mit dem westlichen Denken, aber auch die
des ofteren erfolgende Affirmation westlicher Autoren gehoéren zu den
konstitutiven Elementen des Denkens islamistischer Intellektueller,
das sei hier in deskriptiver Absicht wiederholt. Affirmativ Bezug ge-
nommen wird freilich vor allem auf die vormoderne ,,gute Politik*,
die aus dem Wahrheitsbestand positivistischer Wissenschaften ausge-
schlossen wurde.

»Infolge dieser Trennung stiitzte sich die positivistische Politik auf die ein-
deutige Unterscheidung zwischen ,Tatsache® und ,Wert‘. So wurde die Po-
litikwissenschaft zu einer Wissenschaft, die nicht das, ,was sein soll‘, son-
dern das, ,was ist‘, erkldaren will. Wie bei David Easton klar zu sehen ist,
wird die Suche danach, ,wie soll eine gute politische Regierung/Verwaltung
aussehen‘ oder ,wie soll ein gutes politisches Gemeinwesen aussehen?‘, die
als ,vorwissenschaftlich aus der positivistischen Politikwissenschaft ausge-

191

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

schlossen wird, als belanglos fiir die Bildung einer modernen politischen
Theorie erachtet.” (Celik 1994a: 26)

Der Vertrag von Medina, der sich auf der Institutionalisierung jeweili-
ger Suche nach guter Gemeinschaft erhebt, konne nun den Weg dafiir
freilegen, Politik und Ethik miteinander zu verbinden. Die mit Ma-
chiavelli einsetzende Trennung zwischen politischer Wissenschaft und
politischer Philosophie kdnne dadurch behoben werden.

»Die im Projekt vorgesehene Verbindung zwischen ,Politik® und ,Ethik*
wird durch die Suche unterschiedlicher Rechtssysteme nach einem jeweils
gemeinsamen Guten und Gerechten (sic.) gewihrleistet, um den Regie-
rungs-/Verwaltungsapparat iiber Partizipation und nicht iiber Herrschaft
aufzubauen.” (Celik 1994a: 27)

So erweise sich der rekonstruierte Vertrag von Medina, indem er die
jeweilige Suche nach Gutem nicht im Namen eines durch den Staat
aufoktroyierten offiziellen Guten vernichte, als liberlegen gegeniiber
der modernen Demokratie (ebd.). Diese Uberlegenheit dringe sich
besonders im Hinblick auf Freiheit auf. Die ,,negative Freiheit” werde
zwar im Projekt vorgesehen, aber das Projekt gehe dariiber hinaus,
indem noch weitere Freiheiten, die es im gewissen Sinne auch in der
Praxis des historischen Islam gegeben habe, vorgesehen wiirden. Ge-
meint sind z.B. die Freiheit, zwischen differenten Rechtsformen wih-
len zu diirfen, die Freiheit, die eigene Sprache zu sprechen, oder die
Autonomie im Erziehungswesen (ebd.). An dieser Stelle gewahrt man
iibrigens auch zur Geschichte des historischen Islam eine klare Di-
stanzierung. Es gehe um ,,das Mitspracherecht nicht nur der Mehrheit,
sondern auch der Minderheit im 6ffentlichen Raum®. Im politischen
Denken des historischen Islam habe die dominante Linie die Macht
vor der Kritik der Umma bewahrt. Infolge dessen sei die Partizipation
der Muslime am offentlichen Leben eingeschrankt worden, wahrend
die Teilnahme der Nichtmuslime am 6ffentlichen Leben, obwohl ihre
rechtliche Autonomie unangetastet blieb, nicht zugelassen worden sei.
Zu dieser Geschichtsdeutung soll nun auch Hannah Arendt Dienste
erweisen:

»Was Hannah Arendt ,6ffentliches Gliick® meint, wird so ausgeweitet, daf3
der Begriff alle einschlieit. Der liberale Freiheitsbegriff versteht die politi-
sche Macht im Widerstreit mit Freiheit und schrénkt das Gliick génzlich auf
die Privatsphdre des Hauslebens ein. Indem die Grenzen der Macht eindeu-
tig gezogen werden, werden Menschen frei, nach den Mitteln des Gliicks,
das sie sich ausgesucht haben, zu jagen. Arendt hingegen setzt die Freiheit
identisch mit der gesunden Teilung der Macht und zeichnet den Rahmen
des Begriffs vom offentlichen Gliick im Sinne von Begeisterung, den 6f-
fentlichen Raum mit anderen zu teilen.” (Celik 1994a: 28)

192

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Eine solche offensichtliche Verdrehung eines Konzeptes genau ins
Gegenteil dessen, was damit urspriinglich gemeint wurde, miifite al-
lerdings Verwunderung ausldsen.''> Da wir hinsichtlich der groBziigi-
gen Umdeutungen etablierter Konzepte nicht mit Einzelfdllen zu tun
haben, ja, da der ganze Diskurs (d.h. auch die Produktion der intel-
lektuellen Kultur) auf diese Art und Weise funktioniert, kommt es hier
eher wenig auf eine inhaltliche Kritik an. Viel wichtiger ist der syste-
matische Stellenwert der vordergriindigen Begriffsverflachungen.
Denn inhaltlich gesehen, kann es keinen Zweifel dariiber geben, dafl
sich der offentliche Raum, um bei der zur Zeugenschaft geladenen
Hannah Arendt zu bleiben, erst dann {iberhaupt konstituiert, wenn er
nicht von vornherein unter bestimmten Gemeinschaften feudal oder
parititisch, wie man es nehmen mochte, aufgeteilt wird.

Hannah Arendt strebte tatsdchlich in ihrer politischen Philosophie
an, an die antike Tradition von d&ffentlichem Gliick als Leitmaxime der
Politik anzukniipfen. Der ,, Tatigkeit der Arbeit“, die den biologischen
Stoffwechselprozess des Menschen reguliert, und der Tatigkeit des
,Herstellens® in der ,,Objektwelt” steht demnach das ,,Handeln* ,als
die einzige Tétigkeit der Vita activa, die sich ohne die Vermittlung
von Materie, Material und Dingen direkt zwischen Menschen ab-
spielt™, gegeniiber (1981 [1967]: 14). Fiir Arendt beginnt, so wire es
auf eine Formel zu bringen, Menschsein durchs Handeln im &ffentli-
chen Raum.

Der o6ffentliche Raum kann demnach nur insofern existieren, als
sich die Menschen bei der Regelung ihrer Angelegenheiten iiber die
vorgegebenen partikularen Grenzen hinaus ansprechen und angespro-
chen fithlen kénnen. Diese Idee wurde spéter u.a. von Lefort aufge-
griffen und in dem Sinne gedeutet, dafl die Stelle der Macht in der
Demokratie ,,symbolisch leer” zu bleiben hat (1990: 293). Damit ist
nichts anderes gemeint als die Unmdglichkeit einer Letztbestimmung
(bzw. -Begriindung) von Macht und von Identitédten; das ist genau das
Gegenteil von der Aufteilung des oOffentlichen Raums nach festge-
zurrten Gemeinschaftsidentitéiten, welche jeden Hauch eines gemein-
samen politischen Raums iiberwindet. Erstaunlich ist der Vorgang
dieser Uminterpretation der Arendtschen Ideen vor allem in Bezug
darauf, dal der gemeinsame Raum auf der Basis von partikularen
Glaubensbekenntnissen und deren Institutionalisierung griinden konn-
te. Dabei 14Bt Arendt, die eigentlich eine kritische Haltung zur Moder-
ne an den Tag legt, keinen Zweifel dariiber aufkommen, wenn es um

112 Mindestens ebenso verwunderlich ist aber auch der Umstand, daf} sol-
che mitunter vergrobernde Umdeutungen von den Beobachtern der is-
lamistischen Bewegung kaum systematisch beriicksichtigt werden, ge-
schweige denn sie zum kritischen MiBtrauen anzuregen.

193

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

das Verhiltnis von Religionsgemeinschaften und Politik geht. An
zwei Stellen macht es Arendt unmissversténdlich deutlich.

Fiir ein MiBverstdndnis hilt Arendt z.B. die in der ,,Auseinander-
setzung der freien Welt mit dem Totalitarismus® aufgeworfene These,
dall der Begriff der Freiheit urspriinglich christlich-religiosen Ur-
sprunges sei. Es diirfte, so Arendt, dulerst schwierig sein, zu zeigen,
»daB ein auf Freiheit gegriindetes System ein religidses ist™ (1994:
310). Die christliche Freiheit war, so Arendt, eine Freiheit vor der Po-
litik (ebd.), — und das kann man auch im gewissen Sinne auf den Islam
beziehen. Die Verfechter des VM (Celik vor allem, aber auch Bulag)
betrachten die Politik tatsdchlich als unwesentlich, akzidentiell. A-
rendt flihrt in diesem Zusammenhang das historische Beispiel an, daf3
,,die christlichen Kirchen, indem sie an der Lehre der Gleichheit aller
Menschen vor Gott festhielten, gegeniiber der Frage der Sklaverei in-
different bleiben konnten.” Genau ,,deshalb hétten®, fahrt Arendt fort,
,»weder die christliche Gleichheit noch die christliche Freiheit jemals
aus sich heraus zu der Vorstellung eines ,,Government of the people,
by the people, for the people* oder irgendeiner anderen modernen De-
finition der politischen Freiheit fiihren konnen.“ (Arendt 1994: 310)

DaB sich das Beispiel Arendt im Gegenteil gerade fiir den Zweck,
die islamistischen Umdeutungen zu konterkarieren, besonders gut eig-
net, kann man an der Bestimmung von Politik und Religion, also an
der Sékularititsfrage, weiter verfolgen. Fiir Arendt bedeutet die sdku-
lare Trennung nicht, daB sich ,,die Politik von der Religion im Allge-
meinen losgeldst hat, sondern speziell vom christlichen Glaubensbe-
kenntnis® (a.a.0.: 318). Die These 146t sich nicht minder auf den Is-
lam hinsichtlich des tiirkischen Laizismus beziehen. Auch hier konnte
sich ein 6ffentlicher Raum iiberhaupt, und dies ganz ungeachtet all der
empirischen Probleme, welche die tiirkische Laizitit belasten, erst
herausbilden, indem die Verbindung zwischen der Politik und dem
islamischen Glaubensbekenntnis abgekappt wurde. Nun will der Isla-
mismus diese historische ,,Abirrung™ von der Geschichte, den moder-
nen Abfall aus der Geschichte, zuriickdrehen, indem die Politik wie-
der an Glaubensbekenntnis(se) gekoppelt wird. Eine Wiederherstel-
lung der alten Kooperation zwischen Politik (Herrschaft) und Reli-
gion(en), da diese jedoch unter ganz anderen Kontextbedingungen
stattfindet, wird dennoch nicht bloB die alte Ordnung aus den ver-
schiitteten Schichten der Geschichte wieder zu Tage fordern. So wie
die Rekonstruktion des VM nicht den urspriinglichen Zustand exakt
(oder auch nicht einfach mit einigen nebensichlichen Anpassungen an
die neuen Umstdnde) reaktiviert (auch nicht reaktivieren kann), so
wird ebenfalls bei der erneuten Koppelung der Religion mit der Politik
die alte Beziehungsdokonomie zwischen Religion und Politik aus den
Angeln gehoben. Es ist sehr bedeutsam, da3 wir hier u.a. Hannah A-

194

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

rendt, die ausgerechnet fiir die islamistische Regierung des politischen
Raums herhalten muf3 (was sie zweifellos ungemein beunruhigen
wiirde), auf eine entscheidende Weise die Sensibilitit dafiir ver-
danken, die in diesem Unternehmen lauernden totalitiren Ziige wahr-
zunehmen.

,Die moderne Geschichte hat immer wieder gezeigt, dal Allianzen zwi-
schen ,Thron und Altar’ nur beide in Misskredit bringen konnen. Doch
wihrend die Gefahr in der Vergangenheit hauptséchlich darin bestand, die
Religion als reinen Vorwand zu benutzen und damit das politische Handeln
wie den religiosen Glauben mit dem Verdacht der Heuchelei zu belasten,
ist sie heute unendlich groBer. Fiir uns, die wir mit einer voll ausgebildeten
Ideologie konfrontiert sind, besteht die grofite Gefahr darin, dieser eine ei-
gene Ideologie entgegenzuhalten. Wenn wir ein weiteres Mal ,religiose
Leidenschaft® in das 6ffentlich-politische Leben hineinzutragen oder Reli-
gion als ein Mittel politischer Unterscheidungen zu gebrauchen versuchen,
dann konnte dies die Transformation und Perversion der Religion in eine
Ideologie sowie die Korrumpierung unseres Kampfes gegen den Totalita-
rismus durch einen dem eigentlichen Wesen der Freiheit duflerst fremden
Fanatismus zum Ergebnis haben.” (Arendt 1994: 324)

Die Kennzeichen des besagten Fanatismus lassen sich unmittelbar
dem gleichen Text von Arendt entnehmen. In Bezug auf den Totalita-
rismus spricht Arendt zundchst einmal vom ,,inneren Zwang, den die
totalitdren Ideologien auf die Seele des Menschen ausiiben” (a.a.O.:
323). Der innere Zwang ist jedoch nicht schon auch Totalitarismus.
Dazu kann er erst in der Verbindung zur ,,Vergesellschaftung der
Menschen* werden, welche Arendt auch im Marxschen Begriff der
»gesellschaftlichen Menschheit” aufspiirt (a.a.0.: 318). In diesem Zu-
sammenhang bestdtigt sich eine Grundidee meines Konzeptes. Die
frithere Allianz zwischen ,,Thron und Altar”, die in der verwalteten
Religion in der tlirkischen Gegenwart mit neuen problematischen Fol-
gen fortbesteht, kannte diesen ,,inneren Zwang® nicht. Der Islam als
Ideologie der Vergesellschaftung (oder als offentliche Norm) baut ge-
nau auf diesen Zwang als Bekenntnis zu einer ,selbstgewéhlten
Rechtsordnung auf. Die Existenz und Geltung der Rechtsordnung
wird abhingig von ideologischer Uberzeugung. Der springende Punkt
dabei ist nicht in der Frage zu sehen, ob auf diese Weise eine funkti-
onsfahige Rechtsordnung iiberhaupt eingerichtet werden kann. Min-
destens genauso wichtig scheint die Frage danach zu sein, welche
(wenn auch zundchst nur theoretischen) Folgen die unmittelbare Ver-
kniipfung des Rechts mit Uberzeugung fiir die soziale Organisation
hervorrufen wird. Die islamis(tis)che Ubersetzung des Anerkennungs-
denkens setzt eine Maschinerie in Gang, in der virtuell jede Uberzeu-
gung, jeder Lebensstil dazu getrieben wird, sich durch Bekenntnis 6f-
fentlich kenntlich zu machen und die gemeinschaftlichen Grenzen

195

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

festzusetzen. Jeder Einzelne ist dann gezwungen, sich einer gemein-
schaftlichen Identitdt mit rechtlichen Konsequenzen zu unterwerfen,
welche die Existenz eines gemeinsamen politischen Raums von vorn-
herein zerstort. Man kann nun nicht mehr einfach ein Atheist sein, oh-
ne sich dadurch in einem mit diesem Label gekennzeichneten sozialen
Club mit interner Rechtsregelung zu platzieren. Selbst Atheisten
miissten sich dann in einer ,,Religionsgemeinschaft™ organisieren, da-
von ganz zu schweigen, daf3 die Muslime qua Zugehorigkeit zum is-
lamischen Glauben einer religidsen Ordnung unterworfen werden.
Bewirbt sich bspw. ein Atheist oder ein Alevit oder ein Christ oder ein
Jude um eine 6ffentliche Stelle, so tritt er dann nicht als Individuum,
sondern als Mitglied eines auf Uberzeugung basierenden sozialen Blo-
ckes in Erscheinung. In den Worten eines Theoretikers der islamisti-
schen Refah-Partei, Siileyman Akdemir, wird die Institutionalisierung
des VM wie folgt formuliert:

,Jeder, der eine neue Arbeitsstelle antritt, muf} sich vorher ein Leumunds-
zeugnis seiner Religionsgemeinschaft (din cemaati) besorgen. Wir nennen
diese Urkunde Biirgschaft iiber die Vertrauenswiirdigkeit (teminatli giiven
belgesi). Angenommen, ein Religionsloser bewirbt sich um eine Stelle. Der
geht dann eben zur Atheistengemeinschaft (ateistlerin cemaati) und besorgt
sich die Urkunde. [...] Der Soundso ist ein aufrechter, integrer (namusiu)
Religionsloser. Wir biirgen fiir ihn, Wenn er sich nun als schlechter Mensch
herausstellt und Betriigereien begeht, wird der Staat sich an seine Gemein-
schaft halten, die den von ihm angerichteten Schaden ersetzen muB3.” (Zit.
n. Seufert 1997b: 451, Hervorhebung L.T.)

In einer auf Bekenntnisgemeinschaften basierenden Gesellschaft, in
der die Ethik und Recht unmittelbar miteinander verkniipft werden
sollen, wiirde die Zugehorigkeit durch Bekenntnis bezeugt werden
miissen. Andernfalls wiirde es ndmlich Muslime geben, die nicht in
einer der islamischen Scharia unterstellten Gemeinschaft leben woll-
ten. Diese wiirden nunmehr dazu gezwungen, ,,Farbe zu bekennen®,
da sie ja einer Gemeinschaft angehdren miissen. Uberhaupt wiirde sich
allen Gesellschaftsmitgliedern ein Zwang zum offentlichen Bekennt-
nis auferlegen, da sie sich unausweichlich gemeinschaftlich positio-
nieren miissten. Die Ideologisierung des sozialen Lebens und Politi-
sierung des Ritus wiren die Folgen einer solchen Wiederherstellung
der altosmanischen Millet-Ordnung unter den Bedingungen von Be-
kenntnisgemeinschaften, die sich auf dem der politischen Rationalitét
der Staatsraison bearbeiteten Boden institutionalisieren. Eine weitere
Folge deutet sich auch bereits in dem oben zitierten Passus an. Wenn
die jeweilige Gemeinschaft fiir jedes Mitglied gegeniiber der Gesell-
schaft mit entsprechenden Sanktionen biirgen miifite, wie die Islami-
sten es vorsehen, dann wiirde die soziale Kontrolle einen enormen

196

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Auftrieb bekommen. Sie wiirde dann nicht mehr nur faktisch in der
Alltagswelt funktionieren, sondern auch rechtlich flankiert werden.'"
Sicher kann man angesichts dieses Umstandes nicht unbedingt von
einem die Gesamtgesellschaft tibergreifenden, ,horizontalen Totalita-
rismus® sprechen, den Bulag der modernen Gesellschaft attestieren
mochte. Ob es sich dafiir in einem auf diese Weise konzeptualisierten
Islam allerdings lediglich um eine auf Gemeinschaft begrenzte ,,verti-
kale Totalitdt (Bulag 1994b: 5) handelt, ohne totalitir zu sein, ist al-
lerdings mehr als strittig.

Die Brisanz solcher theoretischer Uberlegungen wird iibrigens be-
sonders deutlich, wenn man bedenkt, daf} sich die durch den Diskurs
zusitzlich verstérkten und zudem intellektuell untermauerten Gemein-
schaftsvorstellungen in den politischen Diskurs einflieBen. Immerhin
war der Architekt des ,,Gesellschaftsprojektes®, Ali Bulag, eine Zeit
lang Berater des inzwischen abgesetzten Oberbiirgermeisters von Is-
tanbul. Diese Ideen schlugen sich iibrigens auch im Programm der Re-
fah-Partei nieder, ganz zu schweigen von dem Einfluss, den der Dis-
kurs in seiner intellektuellen und theoretischen Manier, gepaart mit
der Idee vom Islam als Gesamtpaket, auf jiingere Generationen von
muslimischen Intellektuellen ausgeiibt hat.'"*

Die Reflexionen iiber die islamistische Transformation islamischer
Urvisionen sollen hier abgeschlossen werden. Die theoretischen Er-
gebnisse werden unten im Resiimee 2 komprimiert. Dabei bewege ich
mich nicht konsequent entlang des formalen Aufbaus des Abschnitts,
sondern gliedern den Ertrag in zwei Aspekten auf: (a) Aktivismus
(Gesellschaftskonstitution), (b) Umdeutung westlicher Begriffe.

113 DaB dies ,,vorziiglich* im Militdrapparat (z.B. in der tiirkischen Armee)
exakt so funktioniert, ist sehr symptomatisch fiir das Modell. Dort wird
niamlich beim Fehlgehen eines Soldates im Drill gleich die ganze Ein-
heit, zu der er gehort, mit bestraft. Durch diesen Sanktionsmechanis-
mus wird trefflich dafiir gesorgt, dal die ganze Gruppe einen Druck auf
den Einzelnen ausiibt. Man stelle sich eine nach dem Prinzip der Armee
funktionierende Gesellschaft vor.

114 In einer unter den islamistischen Studenten in Istanbul durchgefiihrten
empirischen Untersuchung nannten 26 % aller Befragten (N=500) auf
die Frage, von welchem Autor sie am meisten beeinfluit worden sind,
Ali Bulag. Damit stand er ganz oben auf einer Liste mit bekannten na-
tionalen und internationalen Namen aus der muslimischen Welt (Narl
1993, hier in: Nokta vom 22-28. August 1993).

197

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

7. Resiimee 2

Der Verlauf des vorliegenden Kapitels hat sich methodisch an der Dis-
kursanalyse und materiell an den Uberlegungen von Eisenstadt zu mo-
dernen fundamentalistischen Bewegungen orientiert. Eisenstadt hatte
zwei Grundkomponenten der Moderne hervorgehoben, die man in
Betracht ziehen muf}, will man moderne fundamentalistische Be-
wegungen verstehen: Die Transposition der immer wiederkehrenden
Protestthemen — Gerechtigkeit, Freiheit und dergleichen — in die zent-
rale politische Arena (a) tritt gepaart mit der Vorstellung von der Ge-
sellschaft als einem Objekt auf, das gemiR einer solchen Vision rund-
um erneuert werden kann. Dabei erweist sich die antimoderne Ideolo-
gie des Islamismus als ,,grundlegend in eine hochmoderne Struktur
eingebunden (Eisenstadt 1998: 84). Das ,,Hauptkennzeichen ihrer
,Reaktion‘ auf die Moderne®, so fahrt Eisenstadt fort, ,,ist ihre totalis-
tische Konstruktion einer geschlossenen utopisch-konfessionellen Vi-
sion und deren Legitimation in Begriffen einer ideologisierten Traditi-
on‘“ (a.a.0.: 85). Im gleichen Zusammenhang hatte Stauth die Aufgabe
unterstrichen, ,,wie nun aber in die Analyse der diskursiven und dialo-
gisch-interaktiven Dimension der Rekonstruktion ,innerer Werte* der
verschiedenen Zivilisationen die modernen reflexiven Techniken ein-
zubeziehen sind“ (1995: 95). ,.Die historisch-geistigen Tiefenstruktu-
ren etwa des Islam konnen®, so Stauth, ,,doch nur als Objekte solcher
Techniken und Vermittlungsprozesse verstanden werden, nicht als
Prinzipien, aus denen heraus sich die eigentlich mobilisierenden Kraf-
te kultureller Rekonstruktionsbewegungen wie z.B. der Fundamenta-
lismus entwickeln* (ebd.).

Damit ist jedoch die Frage nicht sogleich beantwortet, sondern um
eine zusitzliche Dimension erweitert: Wie ist das Verhéltnis zwischen
den Objekten und den Prinzipien der Techniken theoretisch zu
bestimmen? Ist mit dem Objekt, d.h. der Materie, eine bloBe Masse
gemeint, die mithilfe der Techniken beliebig geformt werden kann?
Stimmt man diesem Vorgehen zu, dann ist daraus folgerichtig zu
schlieBen, daf} es sich bei dem Islamismus um eine Art Modernisie-
rung des Islam nach dem westlichen Modell handelte. Meines Erach-
tens wird die Studie von Seufert (1997b) von dieser Idee getragen.
Oder geht vom Objekt, d.h. dem Gegenstand, ein gewisser Widerstand
aus, der dafiir sorgt, daB3 dieselben Techniken, appliziert an verschie-
dener Materie, unterschiedliche Folgen hervorbringen. Dann wire a-
ber das hier gemeinte Objekt mehr als bloBe Materie. Sie wire in eine
Ordnung eingelassen, die aus verschiedenen miteinander verwobenen
Mustern, aus aufeinander gelagerten Spuren besteht, die den iiber-
nommenen Konzepten und Techniken nicht duBerlich bleibt.

198

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Die vorliegende Studie ist dieser zweiten Deutung gefolgt und war
stets bestrebt, die Spannung durchzuhalten, die sich zwischen der U-
bernahme der universalisierten Techniken und der kulturspezifischen
Brechung bzw. deren Funktionsweise im Hinblick auf die Folgen auf-
tut.

Bereits im utopistischen Charakter des Islamismus, welcher die
Zeitokonomie des bisherigen islamischen Imagindren vollig umwirft,
deutet sich dessen Verwicklung in die Strukturen der Moderne an. Um
die Funktionsweise des Diskurses in der bezeichneten Spannung em-
pirisch darzustellen, wurde der Diskurs vom Vertrag von Medina ins
Zentrum der Analyse geriickt. Im Diskurs wird eine islamische Urvi-
sion aufgegriffen — ndmlich ein Ausschnitt aus dem politischen Leben
im prophetischen Medina. Die Analyse bestitigte die These von Ei-
senstadt, daf} ,,das wesentlichste Moment dieser Auswahl [der traditi-
onellen Themen, die ideologisiert werden, L.T.] die Betonung einer
Urvision“ und ,,die Totalisierung dieser Vision, die Unterordnung der
verschiedenen Aspekte der Tradition unter die vorweggenommenen
Implikationen dieses einen Prinzips und deren damit einhergehende
Hierarchisierung® (ebd.) sind.'"* Dabei wurde der Hinweis auf die He-
gemonie dieses einen Prinzips unsererseits dahingehend vertieft, dafl
die mehrschichtige historische Erfahrung und deren Reflexion im
klassischen politischen Denken bzw. durch die Sachwalter des Heils-
erbes nunmehr der Herrschaft eines nach Prinzipien ausschauenden,
mit analytischem Anspruch geriisteten und dem Konsistenzzwang ver-
pflichteten Denkens zu weichen hat. Die Suche nach Prinzipien steht
in einem unmittelbaren Zusammenhang mit der Frage nach den letzten
islamischen Werten, die nunmehr als Grundlagen im Dienste einer
alternativen Gesellschaftskonstitution konstruiert werden miissen.
Wird nun der Islam als einheitliches System gedacht, dem ein eigenes
Gesellschaftsprojekt eigne, das durch willentliches Handeln kiinftig
ins Werk gesetzt werden soll, so nimmt das Wirken religioser Ideen in
der Welt einen utopistischen Charakter an. Zudem weichen dabei die
eschatologischen Visionen in einem ideologischen Wettlauf vollig ei-
nem weltimmanenten Wirken, oder, sofern sie beibehalten werden,
werden sie chiliastisch aufgeladen. Allein dieser Chiliasmus 148t sich
weniger aus der sunnitischen Tradition heraus begriinden als vielmehr
durch die Auswirkungen des kulturiibergreifenden Austausches. Die-
ser baut die Instrumente der an gesellschaftliche Ziele gekoppelten
Rekonstruktion der eigenen Geschichte auch in das Imaginére der is-
lamischen Welt ein.

115 Die Totalisierung der einen Vision wird derart radikal konzipiert, da3
der Vertrag selbst iiber ,,den Koran, die Thora und das Gewohnheits-
recht* gestellt wird (so jedenfalls bei Bulag 1992b: 109).

199

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Die Ordnung von Medina firmiert zwar weiterhin unter der Be-
zeichnung ,,Wunder” (Bulag 1994a: 12). Indem es aber dem politi-
schen Subjekt verfligbar gemacht wird, welches mit dem entsprechen-
den Engagement in Anleitung eines Projektes das Wunder ins Werk
setzen'"® konnen soll, droht es seine transzendente Dimension einzu-
biiBen. Die Rede von Wunder 146t dann nur noch das simulative Licht
von Etwas aufblinken, das es als solches im islamischen Denken im-
mer weniger gibt. Bedeutsam ist daher auch, wie in einem solchen
diskursiven Rahmen selbst der Prophet seiner Wunderdimension, sei-
ner AuBerordentlichkeit, verlustig zu gehen droht. Mevliit Ozcan, ein
Kolumnist der islamistischen Zeitung Milli Gazete (vom 20.05.2000),
spricht vom Propheten als ,,unserem Fiihrer, und vergleicht ihn mit
anderen weltlichen Fithrern, um zu unterstreichen, da3 der Prophet der
beste unter ihnen ist. Der Prophet bekommt zwar die beste Note, wird
aber dadurch nunmehr in einen aufrechnenden Vergleich mit anderen
gestellt. GewiB ist, daB3 der islamische Prophet nicht den gleichen Sta-
tus geniefit wie Jesus Christus im Christentum. Es wird auch im isla-
mischen Denken immer wieder unterstrichen, dal Muhammad letzt-
lich ein Mensch bleibt und nicht Gottes Sohn ist wie Jesus im christli-
chen Glauben. Hierzu war er tatsdchlich auch ein militdrischer und
politischer, jedoch immer schon mit dem Nimbus des AuBeror-
dentlichen umwobener, Anfiihrer. Gleichwohl ist er nicht irgendein
Mensch, auch nicht einfach besser als die Anderen, es geht um eine
grundsitzliche Differenz. Er ist letztlich als Siegel der Prophetie, als
der letzte Verkiinder der gottlichen Botschaft auserwihlt. Wie schon
in der oben zitierten Kolumne an einer weiteren Stelle bemerkt wird,
wird er von Gott vollauf unterstiitzt und auch stets vor Fehltritten be-
wahrt. Thn auf eine Vergleichsebene mit politischen Fiihrern zu stel-
len, reduziert ihn auf seine innerweltliche Funktion als Anfiihrer.'"’

116 Der Gedanke von Ins-Werk-Setzen der Gemeinschaft, das deren Undar-
stellbarkeit aufhebt und dadurch die Gemeinschaft in eine vollige Im-
manenz auflost, wurde vom franzdsischen Philosophen Jean-Luc Nan-
cy (1988) entwickelt. Das Ins-Werk-Setzen, das dem kommmuni-
stischen Gesellschaftsideal zugrundelag, miindet fiir Nancy in Totalita-
rismus.

117 Hier sei, wenn auch in assoziativer Absicht, auf eine durch den Calvi-
nismus herbeigefiihrte parallele Entwicklung im Christentum hin-
gewiesen. Louis Dumont schreibt in Bezug auf Calvin: ,,Anstatt in ei-
ner anderen Welt die Zuflucht zu finden, mit deren Hilfe wir uns
schlecht und recht durch die Unvollkommenheiten dieser Welt hin-
durchbeilen, haben wir allem Anschein nach beschlossen, jene andere
Welt in unserem Handeln, das wir auf die Welt hier richten, selbst zu
verkorpern. Hier sto3en wir — was von ungeheurer Bedeutung ist — auf
das Modell des modernen Artifizialismus iiberhaupt [Fn.: verstanden

200

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Ein dhnliches Beispiel fithrt Karin Werner (2000) aus ihrer Feld-
forschung in Agypten an. Die purifizierenden Selbsttechniken, denen
sich junge Frauen konsequent unterziehen, verwandeln den Islam in
eine Technologie des Selbst im Sinne von Foucault. Wie Werner ein-
driicklich beschreibt, streben die islamistischen Frauen dabei an, so
perfekt zu sein, wie der Prophet selbst; dabei ist das eine ,,An-
mafBung”, die im sogenannten Volksislam so niemals vorkommen
konnte, obwohl die Orientierung an der Sunna des Propheten gleich-
sam ein Dogma ist. Man soll es freilich anstreben, kann es aber als
Nichtauserwéhlter niemals erreichen. Der Prophet ist eben Prophet
und nicht ich oder du. Droht dann nicht ausgerechnet der Islamismus,
der die Transzendenz wieder in die Welt einfithren will, sie zu zersto-
ren?

Der durch den Islamismus eingefiihrte Aktivismus, die willentliche
Entschliefsung dazu, die Gesellschaft durch einen innerweltlichen Akt
auf konstruierte Grundlagen zu stellen, macht den fiir die Neuzeit ty-
pischen utopischen Zug aus, der die islamistische Transformation is-
lamischer Urvisionen auszeichnet, auch wenn er stets in der Theorie
durch die islamistischen Autoren explizit verworfen wird. Im Lichte
der Transformation der Vision in eine politische Utopie erscheint die
Umma als reine Gemeinschaft. Zwar gelingt es den Islamisten nicht,
die Unklarheit wettzumachen, obwohl sie stets betonen, dafl die Um-
ma nicht alleine die Muslime umfasse. Ganz gleich aber ob die Umma
rein islamisch ist oder, wie in dem Diskurs {iber den VM konstruiert,
auch Nichtmuslime auf der Basis der Autonomie einbegreifen soll, sie
wird auf jeden Fall von Entfremdung bereinigt und erscheint somit als
eine verséhnte Gesellschaft.

als Allmachtsphantasie, die Gesellschaft qua Willensakt auf génzlich
neue Fundamente stellen zu kénnen, A. d. U.], die systematische Uber-
tragung eines von auflen herbeizitierten Wertes auf die Dinge dieser
Welt. Nicht eines Wertes, der aus unserer Zugehdorigkeit zur Welt her-
geleitet wird, aus ihrer Harmonie oder unserer Harmonie mit ihr, son-
dern eines Wertes, der in unserer Ungleichartigkeit in Bezug auf sie
verwurzelt ist: die Gleichsetzung unseres Willens mit Willen Gottes
(Descartes: der Mensch wird sich zum ,Herrn und Besitzer der Natur*
machen). Der derart auf die Welt angewandte Wille, das angestrebte
Ziel, das zugrundeliegende Motiv oder die Triebfeder des Willens
kommen von auflen — sind auBlerweltlich. Die AuBlerweltlichkeit kon-
zentriert sich nun im individuellen Willen. Das entspricht genau Ton-
nies‘ Unterscheidung zwischen ,Naturwillen® und ,Kiirwillen‘, und wir
sehen, wo die ,Willkiir® ihren Ausgangspunkt nimmt. Meines Erachtens
liegt diese Struktur auch dem zugrunde, was Weber die Rationalitdt der
Moderne genannt hat.” (Dumont 1991: 68f)

201

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Indessen sind wir trotz des starken Anscheins, den die Analyse des
islamistischen Diskurses vermittelt haben mag, weit entfernt davon,
eine eindeutige Antwort beziiglich der Frage zu favorisieren, ob sich
denn der Islam dadurch nicht modernisiert habe. Darauf kommt es
vielleicht auch gar nicht mehr an. Von entscheidender Bedeutung ist
vielmehr nachzufragen, welche spezifischen Ubersetzungen der Ein-
satz der Instrumente des modernen Denkens erfahrt. Dieser Punkt
wurde anhand einiger zentralen Kategorien ausfiihrlich dargelegt. Will
man aber unbedingt von einer Modernisierung des Islam durch den
Islamismus sprechen, dann mufl man hinzufiigen, daB es dabei um un-
terschiedliche, kulturell gebrochene Formen der Moderne und um dif-
ferente, institutionelle Ausgestaltungen gehen kann und nicht um eine
noch nicht soweit gediehene, aber durchaus auf dem gleichen Weg
befindliche Modernisierung. Von dort aus kann man dann vielleicht
sinnvoll mit Eisenstadt von multiple modernities (2000) sprechen. Die
Soziologie des Islam, die moderne Spuren im Islam aufspiiren will,
darf daher die spezifische Wirkung der islamischen Muster und Ideen
und deren Transformationen unter den modernen Kontextbedingungen
nicht dem Konzept einer gleichmacherischen Modernisierung aufop-
fern.

In diesem Sinne wurde weiterhin die Bedeutung westlicher Dis-
kurse unterstrichen, vor allem wurde die postmoderne Kritik an den
Meta-Erzédhlungen der Moderne als Erméglichungsgrund fiir die Ent-
stehung des islamistischen Diskurses iiber den VM verfolgt. Man
konnte iibrigens unschwer beobachten, wie sich die paradigmatischen
Verschiebungen in der westlichen Geisteswelt in der globalen Welt
fast unverziiglich auch in der islamischen Welt niederschlagen. Weder
den Neomodernismus von Rahman in den 60er Jahren noch den post-
modern gelduterten, tiirkischen Intellektuellenislamismus in den 90er
Jahren kann man allein aus einer innerislamischen Entwicklung heraus
verstehen. Wir haben nicht nur die modernen Spuren in den Struktu-
ren des Denkens und der Wahrnehmung aufgespiirt, sondern konnten
auch den tippigen Gebrauch von Kategorien aus dem westlichen Kul-
turbestand aufzeigen. Dabei waren wir stets darum bemiiht, bei der
Beschreibung zugleich einen kritischen Blick beizubehalten, um die
im islamistischen Diskurs vorgenommenen Umdeutungen wahrzu-
nehmen, und nicht um uns in der vordergriindigen Ubernahme der Ka-
tegorien zu erquicken.'®

118 Angesichts der offensichtlichen Verschiebungen, die bis zu krasser
Aushohlung der urspriinglichen Konzepte ausarten, ist es duferst be-
fremdlich, daf3 die Beobachter des Islamismus ihren kritischen Sinn
vollig ausschalten. Unbekiimmert spricht z.B. Rainer Hermann von ei-
ner ,,neuen Generation liberaler muslimischer Intellektueller. Herr-
mann befindet, daB ,,auch sie die Begriffe wie Zivilgesellschaft, Kon-

202

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Es stellte sich in der kritischen Betrachtung iibernommener Be-
griffe zudem heraus, dal die begrifflichen Umdeutungen, die man als
die strategischen Mittel der Identitdtsvergewisserung bezeichnen
kann, kaum Anzeichen dafiir bieten, eine liberale politische Kultur
hervorzubringen. Im Gegenteil werden die Kontingenzerfahrungen,
die sich weitgehend aus dem Schwund sozialmoralischer Milieus im
stadtischen Kontext einstellen, in Gestalt der festgezurrten Gemein-
schaftsidentititen abgebunden (vgl. Seufert 1997b: 452ff.). Nach die-
sem Modell werden die Grenzen der religids definierten Gemein-
schaften nicht nur sittlich, sondern auch rechtlich bewacht. Die Kon-
tingenz des eigenen Selbst soll nur noch an den Réndern der eigen-
rechtlichen Bekenntnisgemeinschaften wandeln diirfen, wéhrend
,,drinnen die Gemeinschaftswirme das heimische Gefiihl in einer un-
heimlichen Welt ausstrahlen (oder vortduschen ?) wird. Und fiir ein
solches versdhntes Leben muf3 der Gliubige nicht einmal aufs Jenseits
warten.

Was hat nun die gefeierte Gemeinschaft, die seit dem Ausgang aus
dem Goldenen Zeitalter der prophetischen Urgemeinde stets im Ver-
schwinden begriffen sein soll, fiir eine Bewandtnis? Ist sie tatsdchlich
der Name dessen, was sich mit dem Auftauchen der Gesellschaft auf-
gelost, von dieser deplaziert worden ist? Hat es sie als eine ver-
schmolzene Einheit, als eine Bezeichnung fiir ein keine Entfremdung
kennendes soziales Band, jemals gegeben? Oder taucht diese Idee der
Gemeinschaft selbst, wie Nancy vorziiglich in Bezug auf die westliche

sens und Pluralismus verteidigen® (1996: 46). Er problematisiert jedoch
keineswegs die Umdeutungen, die solche Begriffe im islamistischen
Diskurs erfahren.

Seufert hingegen geht ausdriicklich auf die inhaltliche Ausfiillung der
besagten Kategorien kritisch ein, weist wohl auch auf die hier stattfin-
denden Verschiebungen hin. Wissenssoziologisch erklért er dabei den
von den urspriinglichen Bedeutungen abweichenden Gebrauch damit,
daf die Islamisten ,,Begriffe wie Demokratie, Pluralismus und Parla-
mentarismus als das rezipieren, ,,was der tilirkische Staat aus ihnen
gemacht hat (und mit Unterstiitzung seiner westlichen Verbiindeten
machen konnte)“. Fiir Seufert fiihrt das dazu, ,,daB3 nicht die Wertorien-
tierungen, die diese Konzepte implizieren, diskutiert werden, sondern
daf ihr Charakter als Waffe in der ideologischen Auseinandersetzung
zwischen Laizisten und Muslimen in den Vordergrund tritt (1997b:
447). Sosehr auch der tiirkische Staat dazu beigetragen haben mag, den
Bedeutungsgehalt dieses oder jenes Begriffes zu verflachen, eine weit-
reichende Erkldrung ist damit keineswegs gegeben. Seufert (wie Her-
mann 1996) scheint die Entwertungmechanismen, welche die von der
Authentizititsuche getriebene Identittspolitik in einer auf die Repré-
sentation des kollektiven Selbst gerichteten Kultur ausldst, nicht kon-
sequent zu bedenken.

203

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Gemeinschaftssuche darauf insistiert, nicht eher erst in der Erfahrung
der Gesellschaft ,,als das, was uns zustoB8t™ (1988: 31) auf?

,Nichts ging also verloren und daher ist auch noch nichts verloren. Verlo-
ren sind nur wir selbst, auf die unsere eigene Erfindung, das ,gesellschaftli-
che Band‘ ndmlich (die Verhiltnisse, die Kommunikation), wie das Netz
einer 6konomischen, technischen, politischen und kulturellen Falle erdrii-
ckend herabfillt. Da wir uns in seinen Maschen verfangen haben, haben wir
uns das Phantasiegebilde von der verlorenen Gemeinschaft ersonnen.*

(Ebd.)

Greift denn in dem islamistischen Nachgesang an die verlorene, und
nun erneut herzustellende Gemeinschaft nicht bereits ein dem moder-
nen Menschen wohlbekanntes Gefiihl, ndmlich die Nostalgie, um
sich? Bryan Turner beschrieb einmal die Komponenten des nostalgi-
schen Paradigmas wie folgt:

,First there is the notion of history as decline and fall, involving a signifi-
cant departure from a golden epoch of homefulness. There is an intellectual
linkage here with the postmodern view of posthistorie. Second, there is the
idea that modern social systems and their cultures are inherently pluralistic,
secularised and diverse; this pluralization of life-worlds brings about an
intense fragmentation of belief and practice. Third, there is the nostalgic
view of the loss of individuality and individual autonomy, since the
autonomous self is trapped within the world of bureaucratic regulation un-
der the dominance of a modern state. Finally, there is the sense of the loss
of simplicity, authenticity and spontaneity. The regulation of the individual
within a bureaucratic and administered world prohibits genuine feeling and
emotion. The process of civilisation thereby involves the taming of savage
feeling.” (1994: 120f)

Es ist im Riickblick festzustellen, dafl diese Komponenten im islamis-
tischen Diskurs mehr oder weniger vorkommen. Bei einigen kann man
natlirlich, wie z.B. departure from a golden epoch of homefulness, da-
von ausgehen, daf} sie im Islam bereits dogmatisch begiinstigt sind.
Jedoch gehorte diese Vision zu einer ginzlich anderen Wissensord-
nung, in der die Urgemeinde als ein Wunder verstanden wurde, dem
man sich annéhern kann, und nicht als Gegenstand eines aktivistischen
Programms (vgl. Al-Azmeh 1996: 74). Die nostalgische Modernitéts-
kritik, auf der sich der islamistische Diskurs erhebt, und die aktuali-
sierte reine Gemeinschaft als Losungsalternative, also die ,,Riickkehr*
zur Gemeinschaft, verdanken sich daher mindestens genauso sehr der
schicksalhaften Verstrickung in die Wahrnehmungswelten der Mo-
derne.

In den Wahrnehmungswelten der Moderne ist es aber um die
Transzendenz schlecht bestellt. Hier droht das Wunder von Medina

204

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

(wie das Wunder Muhammads) seine Aura einzubiissen, von der es
dereinst umwoben war. Die Transzendenz steht somit als Gegenstand
des Begehrens, das sie zwingt, sich dem Subjekt zu ergeben — zum
Greifen nahe. Es stellt sich daher die Frage, ob die Verfligbarkeit der
Welt (wie im Diskurs iiber den Vertrag von Medina) nicht gerade
durch den Islamismus in die muslimische Vorstellungswelt eingefiihrt
wird, und dadurch die Transzendenz zu verschwinden droht, wo der
Islamismus ideologisch vorgibt, die westliche Verweltlichung der
Welt durch das Gedenken der géttlichen Transzendenz riickgéngig zu
machen. Ist das denn nicht die List der Geschichte, da} sich das von
den Islamisten theoretisch denunzierte Weltbilddenken gerade derjeni-
gen bedient, um sich in den Kopfen und Herzen des letzten Muslims
niederzulassen, die entgegen ihrer vorlauten Bekdmpfung desselben
selber im eigenen verbissenen Unternehmen hoffnungslos der Welt
verfallen, weil sie diese zu ernst nehmen?

205

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21

7. https:/www.inlibra.com/de/agb - Open Access - (<) ey


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. SCHLUSSFOLGERUNGEN UND AUSBLICK

1. Zusammenfassung der Ergebnisse

Die hier vorgelegten Untersuchungen lielen sich von der Idee leiten,
daB sich die Analyse des Islam nicht auf die Suche nach einem jen-
seits aller historischen Erscheinungsformen in der Tiefe schlummern-
den Wesen begeben soll. Beim Studium des Islam muf3 unabdingbar
die konstitutive Bedeutung der Geschichtlichkeit gewiirdigt, d.h. der
Gegenstand in den je spezifischen geschichtlichen Kontext eingeord-
net werden. Die Rechtspraktiken im islamischen Kulturkreis, die ,,fak-
tische Laizitit”, zeugen mit ihrer gewissermaflen institutionalisierten
doppelten Lagerung zwischen dem (z.B. altarabischen bzw. tiirki-
schen) Gewohnheitsrecht und dem religiosen Gesetz (Scharia) von der
Geschichtlichkeit, von der der Islam unmittelbar erfaf3t ist.

Der Geschichtlichkeit wurde gemdll dieser Pramisse auch in der
Analyse des neuzeitlichen tiirkischen Islam konstitutive Bedeutung
zugemessen. Das Verstindnis des Islam mit seinen unterschiedlichen
Ausformungen in der Tiirkei erforderte folglich die Einbeziehung der
Einfliisse, die aus der Begegnung mit der westlichen Moderne hervor-
gegangen sind. Dies hatte in verschiedener Hinsicht Konsequenzen.

In methodischer Hinsicht mufite sich die vorliegende Studie weit-
gehend auf die historische Materie einlassen und sich mit konkreten
gesellschaftlichen Diskursen und ihrer institutionellen Umsetzung be-
schéftigen.

In methodologischer Hinsicht wurde vermieden, zwischen unter-
schiedlichen Artikulationsweisen des Islam nach dem Mafstab der
Authentizitit zu entscheiden. Selbstverstdndlich kommen die jeweili-
gen Konzeptualisierungen des Islam wie z. B. die laizistische oder die
islamistische nicht ohne den Wahrheitsanspruch aus. Fiir die Akteure
ist es immer der ,,wahre* Islam, den sie jeweils formulieren und insti-
tutionell umzusetzen anstreben. Fiir eine soziologische Studie gebot es
sich allerdings, den Islam immer schon als diskursiv umkampft zu
verstehen und die verschiedenen Konzeptionen desselben als Artiku-
lationen gleichermafen ernst zu nehmen. In diesem Sinne ist die laizi-
stische Konzeption des verwalteten Islam, fiir die Religion letztlich
eine Gewissensangelegenheit bleiben soll, genauso ,,authentisch wie
die Version der Orthodoxie. Im gleichen Sinne wurde die im islamisti-

207

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

schen Diskurs artikulierte Version des Islam ebenfalls nicht am MaB-
stab seiner vermeintlichen Authentizitit oder Nichtauthentizitdt be-
messen. Jenseits dieser diskursiven Ausgestaltungen existiert kein rei-
ner, auBerdiskursiver Islam, an dem man die konkreten Artikulationen
nach ihrer Ferne oder Néhe bewerten konnte. Fiir eine diskursanaly-
tisch verfahrende Untersuchung ist die Bedeutung des Islam immer
schon in dem Sinne umkémpft, dal die Bedeutung dessen, was der
,wahre Islam sei, aus konkurrierenden Antworten hervorgeht. Dabei
beziehen sich die jeweiligen Positionen auf spezifische Aspekte des
Islam, intensivieren sie, wiahrend andere Aspekte bzw. historische Er-
fahrungen unterbelichtet werden. In diesem Prozel3 der Artikulationen,
in denen die Bedeutungen von dem, was Islam sein soll, fixiert wer-
den, wird jedoch nicht einfach ein vorgingig abgeschlossener Islam
mehr oder weniger wiedergegeben. Es ereignen sich unvermeidlich
Transformationen des Islam in den unterschiedlichen Rekonstruktio-
nen jenseits der subjektiven Intentionen der Beteiligten.

In theoretischer Hinsicht galt es die jeweiligen Artikulationen, die
nicht im Hinblick auf ihre vermeintliche Authentizitit gegeneinander
ausgespielt werden diirfen, auf den geschichtlichen Kontext zu bezie-
hen. Die Instrumente, Modi und spezifischen Inhalte jeweiliger dis-
kursiver Artikulationen waren daher erst aus dem Kontext des kultur-
iibergreifenden Austausches heraus zu verstehen. Die Aneignung der
islamischen Kulturbestinde erfolgt demnach nicht jenseits der gravie-
renden Folgen, welche die Verwestlichung der Welt (in der ,,Zeit des
Weltbildes®), auch in den nichtwestlichen Kulturen ausgeldst hat. Die
Machbarkeit der Gesellschaft ist die allgemeine Bezeichnung fiir die
Vision, ohne die politische Entwicklungen auch in den muslimischen
Gesellschaften der Neuzeit nicht angemessen erfait werden konnen.
Es sei denn, man will die lange Geschichte der Modernisierung in der
muslimischen Welt gemédll dem Duktus des spezifischen islamisti-
schen Diskurses als einen ,Irrweg® in der gesamtislamischen Ge-
schichte diffamieren.

Diese gesellschaftstechnische Vision ist auch in der Tiirkei sowohl
iiber theoretische Diskurse als auch in Gestalt praktischer Politik in-
folge der Ubernahme moderner politischer Rationalitit (hier vorrangig
als Staatsraison praktiziert) wirksam geworden. Die diskursiven Arti-
kulationen des Islam stehen mit mehr oder weniger Intensitit und auf
je eigentiimliche Weise im Zeichen dieser Vision bzw. ihrer prakti-
schen Umsetzung mit Hilfe von Staatsraison. Damit sind auch die drei
Elemente der Analyse wiedergegeben:

a) Im modernistischen Diskurs flihrte Staatsraison als die dominante
politische Technik dazu, die Religion aus dem o6ffentlich-politischen

Bereich als explizite politische Ideologie vorweg auszuschlieen, um

208

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSFOLGERUNGEN

sie gleichzeitig in den Staatsapparat einzubinden, wobei die Verwal-
tung der Religion infolge der Machtverhédltnisse mehr und mehr in-
haltliche Ziige annahm. Die Staatsraison trug dabei zur Formierung
einer Gesellschaft bei, in der sich die Religion aus einer Vielzahl von
lokalen Praktiken und Ideen zu einer zentral verbreiteten und verwal-
teten Angelegenheit entwickelte. Religion sollte hiernach zunéchst
den moralischen ,,Kitt* fiir den gesellschaftlichen Zusammenhalt be-
reitstellen. Nach und nach iibernahm sie jedoch die Funktion eines
ideologischen Ferments. Somit hat die laizistische Verwaltung der Re-
ligion bei gleichzeitiger Beschrinkung derselben auf spezifische ge-
sellschaftliche Funktionen und auf eine private Gewissensangele-
genheit zugleich die infrastrukturellen Bedingungen fiir eine zentral
geschaltete, religiose Durchdringung der Gesellschaft vorbereitet. Die
Religion entwickelte sich aber durch ihren strategischen Einsatz zu
einem Instrument in Machtspielen, die sich nicht mehr auf das alte
Herrschaftsverhdltnis zwischen dem Souverdn und den Untertanen
beschrinken lassen. Dies ist eine Ambivalenz, die wesentlich in den
strategischen Einsatz der Religion eingebaut ist. In ihr sind ndmlich
gleichzeitig die Bedingungen der Moglichkeit dafiir gegeben, dal3 die
in die Gesellschaft hineingespielte strategische Handhabe der Religion
in der Gesellschaft selbst als Gegenmacht aufgegriffen und gegen die
staatliche Macht eingesetzt wird.

b) Das institutionelle Mittel der Verwaltung der Religion ist die in der
Diyanet organisierte Orthodoxie, deren Verhiltnis zu den gesell-
schaftstechnischen Zielen der politischen Macht sich durch ein eigen-
tiimliches In-der-Schwebe-Lassen auszeichnet. Sie bekennt sich zu der
bzw. akzeptiert die Laizitdt, ohne daB sich dadurch fiir die Orthodoxie
grundsitzliche Widerspriiche ergidben, welche die innere Rationalitét
der Lehre betridfen und deshalb zum Gegenstand diskursiver Ausein-
andersetzungen erhoben werden miifiten. Dabei kann sie ihre Haltung
weitgehend aus ihrer erfolgreich praktizierten historischen Praxis her-
aus begriinden, die immer schon eine gewisse Allianz mit dem Herr-
scher enthielt.

Die Ambivalenz stellt sich allerdings auch fiir die Orthodoxie, da
sie sich mit der ,,bescheidenen* Religionspolitik der Staatsraison,
selbst in ihrer spéter immer stirker werdenden inhaltlichen Wendung,
nicht ganz zufrieden geben kann. Letztlich ist doch das formelle Be-
kenntnis des Staates zum religiosen Gesetz nicht unerheblich, und von
diesem Ziel wiirde die Orthodoxie nicht endgiiltig absehen. Ein sol-
ches Bekenntnis wiirde nimlich der Orthodoxie die aus der Laizitét
entspringenden Unwegsamkeiten ersparen, wie sie z.B. in Konflikt-
féllen zwischen dem profanen und dem theokratischen Gesetz oder in
der grundsitzlichen Kritik an der Religionspolitik eines sdkularen

209

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Staates vorkommen. Vor allem wiirde eine solche explizite Ver-
pflichtung des Staates zur religidsen Rechtleitung die institutionelle
Vormachtstellung der sunnitischen Orthodoxie gegeniiber den identi-
titspolitischen Forderungen konfessioneller Minderheiten (wie z. B.
von Aleviten) aufrechterhalten. Nichtsdestotrotz nimmt der Dissens
zwischen der Orthodoxie und der laizistisch verpflichteten Politik
nicht den Charakter eines prinzipiellen Konfliktes an. Entscheidend
bleibt, daf3 der Staat unterhalb des offiziellen Bekenntnisses zur Lai-
zitat durch die Orthodoxie die ,,rechte Lehre* betreibt und die Gesell-
schaft ,religiose Aufkldrung®, tatsdchlich jedoch ,,Rechtleitung®, er-
hélt.

c) Das Gesellschafismodell islamistischer Intellektuelle wendet sich
gegen die ,,uneindeutige* Haltung der beiden zuvor Genannten in Be-
zug auf den Platz der Religion in der Gesellschaft und konzipiert den
Islam im Modus einer alternativen Gesellschaft. Die Islamisten re-
flektieren den gesellschaftstechnischen Zug der Staatsraison, bauen
ihre ideologische Produktion, weitgehend beeinflufit von den diskursi-
ven Entwicklungen aus der westlichen Welt, genau auf seine Identifi-
zierung und Kritik auf. Nicht nur wird dabei die staatliche Funktiona-
lisierung der Religion durch deren Verwaltung angeprangert. Der Is-
lamismus enthélt auch gewisse bedrohliche Ziige fiir die Orthodoxie,
sofern er mit der zwischen der politischen Macht und der Orthodoxie
bestehenden historischen Allianz schlechthin brechen will. Dabei wird
auch das Monopol der Orthodoxie bei der Verwaltung des Heilserbes
in Frage gestellt, indem die Islamisten, nahezu allesamt sékular gebil-
deten Laien, das Deutungsrecht fiir den ,, Text™ flir sich in Anspruch
nehmen. Die Auflésung der ,,Uneindeutigkeit”, ja der Ambivalenz, die
sowohl in der laizistischen Religionspolitik als auch im Verhalten der
Orthodoxie festgestellt werden kann, verwandelt sich jedoch im isla-
mistischen Diskurs in eine Paradoxie. Ausgerechnet die Suche nach
einem von den westlichen Einfliissen nicht kontaminierten, ,,authenti-
schen® islamischen Gesellschaftsprojekt treibt den Islamismus in die
Vorstellungswelt der Moderne, in der die Ursprungsvisionen, der
,,mythische RegreB*, utopische Ziige entwickeln. Aus der Vision der
,machbaren Gesellschaft, die auch die Religion als einen spezifi-
schen Bereich der Macht behandelte und ihr dabei eine bestimmte
Funktion zuwies, wird die Idee einer islamischen Gesellschaft gebo-
ren. Die ,, Authentizitdt™ der islamistischen Rekonstruktion der Urvi-
sionen verrdit nur zu deutlich ihre genealogische Herkunft aus der
modernen Gesellschafisidee.

Das islamistische Gesellschaftsmodell greift ohne Zweifel auf die
materialen Kulturbestinde des Islam zuriick. Diese werden jedoch in
einem spezifischen Diskurs rekonstruiert, dessen Instrumente, Wis-

210

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSFOLGERUNGEN

sensmodi und teilweise auch Inhalte nicht alleine aus dem klassischen
Bestand des Islam stammen. Uber diese einzelnen Formen der unbe-
absichtigten Ubernahme aus der modernen westlichen Kultur hinaus
und sich auf deren Basis erhebend driickt sich die durch den Islamis-
mus ausgeldste Transformation des Islam vor allem in der Konzeption
von Gesellschaft aus. Es wird eine Gesellschaftsvorstellung in das is-
lamische Denken eingefiihrt, die in ihrem Wesen bereinigt von Macht
bzw. versohnt erscheint und durch willentliches Handeln ins Werk
gesetzt werden kann.

Die Behandlung der Frage, welche spezifischen Pragungen aus der
Wirkung moderner Kulturinstrumente und deren institutionellen Ver-
korperungen in den islamisch geprigten Gesellschaften hervorgehen,
greift allerdings solange nicht radikal genug aus, als deren Zusam-
menhang mit den kulturell wirksamen Formen der Selbstkonstitution
aus der Analyse ausgeschlossen bleibt. Dieser ,,Mangel“ hat offenge-
standen auch unsere Reflexionen von Anfang an begleitet, obgleich
das diesbeziiglich erforderliche ProblembewuBtsein stets offen an den
Tag gelegt wurde. Die Problematik mufite jedenfalls zunéchst heraus-
gestellt werden: Dafiir wurden die laizistische Verwaltung der Reli-
gion und die reflexive Wendung der Ordnungsprinzipien durch den
Islamismus analysiert. Die Bezugnahme auf Foucaults Analyse politi-
scher Rationalitét signalisierte tatsdchlich bereits eine Sensibilitit fiir
die Aufgabe, sich mit der Genealogie der modernen Macht in einem
Rahmen zu befassen, in dem die Formen und Funktionsweise der po-
litischen Technologien und der Selbstkonstitution miteinander ver-
kniipft werden sollen. Man miifite davon ausgehen, daf} die realen
Ausformungen der Machtpraktiken und Wissensformen nicht nur un-
tereinander, sondern auch in Beziehung zu den Formen stehen, wie die
Individuen ihr Selbst gestalten. Es gilt diese Beziehungen zwischen
den iibernommenen Machttechniken (Staatsraison) und Wissensfor-
men (Einfliisse moderner Wissenschaften) noch um diejenigen zu den
Selbstverhiltnissen zu erweitern (oder zu erkldren, falls dies nicht
pafit). Die Dominanz der Staatsraison in der politischen Kultur gegen-
iiber den liberalen Regierungstechnologien und das historische Arran-
gement der Orthodoxie mit der Staatsraison diirften wohl auch mit den
Formen der Selbstkonstitution zu tun haben. Die Frage, warum die
moderne politische Rationalitit in Gestalt der Staatsraison am tiirki-
schen Beispiel so rasch in ,,Rechtleitung® umschlug und sich nicht
einfach auf die Sorge um die moralische Qualitét der Bevolkerung be-
schriankte, wie Foucault es fiir die Staatsraison herausgearbeitet hatte,
kann ebenfalls von hier aus im Hinblick auf die kulturspezifischen
Brechungen globaler Diskurse, Praktiken und Institutionen behandelt
werden. Das gleiche gilt auch fiir die Frage, wie sich die iiber-
nommenen Wissensformen hier tatsichlich etablierten und ob es dabei

211

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

auf eine dhnliche Weise zu spezifischen Brechungen kam; vor allem
in Bezug auf deren innere Verkniipfung mit Machttechniken.

Im folgenden wird die Thematik der Selbstkonstitution vornehm-
lich in fiir die kiinftige Forschung vorbereitender Absicht angerissen.
Die vorldufigen Ausfiihrungen sollen hier lediglich das Problembe-
wulBtsein schérfen.

2. Ausblick: Kultur des Gestidndnisses, Kultur
des Konventionalismus

Foucault war {iberzeugt davon, dal} sich die moderne Macht in einem
Zusammenhang mit Praktiken entfalten konnte, die das individuelle
Selbst iiber Jahrhunderte hinweg durch besondere Enthiillungsprakti-
ken gepragt haben. Die Durchsetzung der Biomacht, die ,dullere®
Fiihrung, war also in der westlichen Geschichte ohne die Vorbereitung
der ,,inneren” Fiihrung durch die Selbsttechniken nicht zu denken.

Mit dem Hinweis auf die Selbsttechniken ist bereits ein flir die
kiinftige kulturiibergreifende Forschung wesentlicher Punkt angespro-
chen. Die Bedeutung des Gesténdnisses als einer im Abendland ange-
wandten Selbsttechnik erldutert Foucault durch eine kulturverglei-
chende Gegeniiberstellung, auf die er aber nicht mehr zuriickkommt.
Er macht im Hinblick auf seinen Untersuchungsgegenstand Sexualitdt
»Zwel gro3e Verfahren aus, die Wahrheit des Sexes zu produzieren®,
deren systematische Bedeutung jedoch zweifellos iiber den spezifi-
schen Gegenstand hinausweist. Der grundlegende Unterschied zwi-
schen der in orientalischen Gesellschaften noch vorherrschenden ars
erotica (1983: 74) auf der einen Seite und der modernen scientia se-
xualis besteht darin, dal3 diese ,,im Laufe von Jahrhunderten um die
Wahrheit des Sexes zu sagen Prozeduren entwickelt hat, die sich im
wesentlichen einer Form von Macht-Wissen unterordnen, die der
Kunst der Initiationen und dem Geheimnis des Meisters streng entge-
gengesetzt ist* (a.a.0.: 75). Es ,handelt sich um das Gestdndnis*
(ebd.), das wirkungsgeschichtlich zu einer unendlichen Vermehrung
der Diskurse gefiihrt hat.

Die Uberlegungen zu den Technologien des Selbst, die sich mit der
Frage befassen, ,,wie wir auf direkte Weise unsere Identitéit geschaffen
haben mit ethischen Selbsttechniken® (Foucault 1993b: 169), miinden
bei Foucault in dem Urteil: ,,Im Abendland ist der Mensch ein Ge-
standnistier geworden* (Foucault 1983.: 77). Wenn auch mit bedeut-
samen Verdnderungen in ihrer Funktion, bildet die Selbstenthiillung,
das ist die Quintessenz seiner Studien fiir unsere Uberlegungen in pro-
spektiver Sicht, eine lange Tradition in der abendldndischen Ge-
schichte. Foucault interessiert sich vor allem fiir verbalisierende Prak-

212

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSFOLGERUNGEN

tiken der Selbstenthiillung respektive die eigentiimliche, ethisch rele-
vante Verkniipfung von Macht und Wissen, die ein besonderes Wahr-
heitsverhéltnis konstituiert und in sikularisierter Form spéter die Mat-
rix fiir die politische Rationalitit und die Humanwissenschaften abge-
geben hat. Eine solche Praktik erblickt Foucault in der Pastoral-
technik. Hier wird der Glaubige dazu angehalten, dem ,,Hirten* die
Wahrheit iiber sich selbst liickenlos zu erzdhlen. Dies perpetuiert nicht
nur die bereits in der Antike entwickelte Technik der Selbstbeobach-
tung und daran anschlieBende genaue Aufzeichnung der Ergebnisse in
Briefen und Tagebiichern, sondern stellt auch den Selbstbeobachter
ins Machtverhéltnis zu einer &uleren Instanz.

Die Gestandnispflicht, die zunichst innerhalb der Praktiken der
BuBle lokalisiert war, weitet sich spiter in andere Bereiche aus. Sie
steht dann, mit erheblichen Modifikationen, als Modell einer politi-
schen Rationalitit zur Verfiigung, die sich ebenfalls, doch auf ihre ei-
gene Art und Weise, um das Wohl der Einzelnen kiimmern wird, in-
dem diese zum Gegenstand von miteinander verkniipften Machtprak-
tiken und Wissensformen gemacht werden. Protestantismus (vgl. dazu
auch Hahn 1982: 416ff), piadagogische und medizinische Disziplinen
haben zudem erheblich dazu beigetragen, dafl die Beichte ihre rituelle
und exklusive Lokalisierung verloren hat. Seit dem 18. Jahrhundert
bis in die Gegenwart ,,sind die Techniken der Verbalisierung von den
sogenannten Sozialwissenschaften in einen anderen Kontext transfor-
miert worden® (Foucault 1993a: 62; vgl. auch Hahn 1982: 407). So
wurde auch die Gestindnistechnik in unterschiedliche Beziehungen
wie zwischen ,,Schiiler und Pddagogen, Kranken und Psychiater, De-
linquenten und Experten® (Foucault 1983: 82) eingeflochten. Die Kul-
tur des Gesténdnisses arbeitet somit in unterschiedlichsten Bereichen
durch eine unendliche ,,Anreizung zu Diskursen®. In der ,,Vorliebe*
zu Gestdndnispraktiken und im Hinblick auf deren zivilisatorischen
Folgen liegt ein grundlegender Unterschied zwischen der ori-
entalischen und der okzidentalischen Kulturentwicklung.

Was sind die Konsequenzen der These, dall die Institutionen, Ideen
und Instrumente einen spezifischen kulturellen Hintergrund aufwei-
sen, fiir ihre Ubernahme in andere Kulturen? Die Freilegung dieses
Hintergrundes darf selbstverstdndlich nicht der Intention folgen, die
Unméglichkeit der Ubernahmeprozesse nachzuweisen. Sie kann aber
dazu dienen, sich fiir die unterschiedlichen Folgen des Einsatzes der
ibernommenen Instrumente, Konzepte und Techniken zu sensibilisie-
ren. Die Relevanz der Fragestellung besteht darin, dafl die besagten
politischen Techniken und Wissensformen in einer Gesellschaft zum
Wirken kommen, deren historisch-kultureller Hintergrund sich nicht
mit Gesténdnistechniken in eine Verbindung bringen 146t, ja, sogar

213

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

auf einer Kultur beruht, die ihren Mitgliedern gerade von den Prakti-
ken der Selbstenthiillung abrit.

Die Schwierigkeiten, die trotz der hohen Relevanz einer solchen
Perspektive der Umsetzung der Foucaultschen Analyse von Selbst-
techniken im Wege stehen, liegen schon im ersten Blick auf der Hand.
Bereits die geschichtliche Konstitution des Begriffs von Technik im
allgemeinen und Selbsttechniken im besonderen bzw. ihrer Transfor-
mationen gemahnt zur Vorsicht bei dessen umstandlosen Ubertragung
auf die Praktiken der Selbstkonstitution in der islamischen Kulturent-
wicklung. Ob nicht schon der Umstand, da3 das Selbst zum Gegen-
stand von Techniken gemacht wird, eine kulturspezifische Entwick-
lung ist, miifite noch im Vorfeld gepriift werden. Daher sollte sich eine
solche Untersuchung nicht von vornherein auf die Identifizierung von
Selbsttechniken beschridnken, statt dessen allgemeiner ansetzen und
nach den (geschichtlichen) Formen der Selbstkonstitution fragen.

Wie bereits oben eingestanden, kann ich hier lediglich auf die Be-
deutung dieses Aspektes hinweisen; eine eingehende Analyse kann
hier nicht geleistet werden. Gleichwohl kann man einige Anhalts-
punkte fiir die spitere Beschéftigung mit dem Thema anzeigen, auch
ohne die eben angezeigte Schwierigkeit zuvor vollstdndig gekléart zu
haben.

Wenn nicht direkt iiber mogliche Selbsttechniken, so kénnte man
sich wenigstens doch iiber eine spezifische Dimension des in den is-
lamisch gepriagten Gesellschaften wirksamen Wahrheitsverstindnisses
und der damit zusammenhéngenden Selbstkonstitution an die Thema-
tik heranndhern. Es handelt sich um den rituellen Konventionalismus,
der fiir den Modus der alltdglichen Kommunikation von paradigmati-
scher Bedeutung ist. Seine Relevanz miifite ebenfalls fiir die politi-
schen Praktiken und Wissensformen noch herausgearbeitet werden.

Mit dem Begriff wird hier der Umstand beschrieben, dall das mog-
liche Verhiltnis zwischen dem rituellen Akt und der inneren Haltung
unterbrochen ist. Die Einhaltung des (nicht nur religidsen) Ritus ge-
schieht konventionell und ohne einen kulturell bedeutsamen Zwang
zur inneren Wertvertiefung. Das Thema ist bisher kaum behandelt
worden, es lassen sich aber einige verstreute Hinweise in der Literatur
finden. So besteht fiir Stauth das orientalische Wahrheitsverstdandnis in
der ,,Akzeptanz des Ritus und nicht in seiner Essentialisierung™ (1993:
196). Der Islamwissenschaftler Tilman Nagel merkt in Bezug auf die
»geldufige Form der islamischen Religiositit® an, dal} sie sich weitge-
hend auf den duferen Vollzug des religidsen Ritus verlasse. Und er
bringt sie in ein Oppositionsverhiltnis zu der individual-ethischen
Haltung, die demgegeniiber entsprechend schwach ausfalle: ,,An die
Stelle der Herausbildung eines gemeinschaftsdienlichen Ichs tritt so-
mit der eher dufserliche Vollzug der gemeinschaftlichen Rituale und

214

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSFOLGERUNGEN

Bekenntnisse. Sie werden, losgelost von ihrer individual-ethischen
Deutung und Bedeutung, fir die groe Masse zur eigentlichen Le-
bensmitte des islamischen Gemeinwesens.* (Nagel 1981b: 347; Her-
vorhebung L.T.) Bezogen auf den spezifischen Umgang mit dem reli-
gidsen Gesetz zeigte Rahman ein Gespiir davon, wenn er sich an-
schickte, die verschiedenen Methoden des muslimischen Umgangs mit
der Moderne auseinanderzuhalten. Auch der islamische Modernismus
war nach Rahmans Meinung im Konventionalismus eingefangen, so-
fern sein Unternehmen hauptséchlich darin bestand, die Tradition und
die Koransuren selektiv zu gebrauchen, um sie an die modernen Be-
diirfnisse anzupassen (1966: 119ff). Die Formen des Konven-
tionalismus wurden auch hier nicht aufgebrochen. Erst eine historisch-
kritische Lektiire, wie sie von Rahman entwickelt wurde, konne die
innere Verbindung zwischen dem moralischen Geist und dem legalen
Level herstellen (a.a.0.: 120).

Vom Islam, der sowohl von dieser Kultur des Konventionalismus
mitgeprégt ist als auch auf sie selbst pragend gewirkt hat, sind, um auf
die Thematik der Selbstkonstitution zuriickzukommen, folglich keine
Impulse ausgegangen, die eine auf Selbstenthiillung aufbauende Kul-
tur vorbereitet hétten. Ganz im Gegenteil, haben die islamischen An-
forderungen an das Selbst eine mifitrauische Haltung gegeniiber der
Selbstanalyse und der Introspektion kultiviert, die dem individuellen
Subjekt ein inneres Wahrheitsverhéltnis zu einer dufleren Instanz ab-
verlangen. So hat sich auch folglich ein solches Verhéltnis nicht zu
einem gesellschaftsrelevanten Phdnomen in der muslimischen Kul-
turwelt entwickelt. Es gibt kaum einen kulturrelevanten Bereich, in
dem &hnliche Techniken dafiir eingesetzt wiirden, das Selbst in seinen
innersten Regungen zum Sprechen zu bringen, die Ergebnisse der
Selbstbeobachtung, die intimsten Regungen seines Selbst als ,.heils-
relevant® (Hahn 1982: 409) genauestens in Tagebiichern oder anderen
Medien festzuhalten, und dies letztlich auch einer ,,duBleren* Instanz
zur Verfiigung zu stellen. Es gibt zwar Hinweise darauf, dal die Hir-
tenmetapher, der Foucault eine paradigmatische Bedeutung zu-
schreibt, auch in der islamischen Kulturgeschichte vorkommt. Sie ist
aber vollig anders angelegt, und steht in keinerlei Zusammenhang mit
irgend einer wie auch immer gearteten ,,Pastoraltechnik®. Sie treibt die
Herde nicht zu einer stindigen Selbsterforschung an, sondern regelt
hauptsichlich die Pflichten zwischen dem Herrscher und den Be-
herrschten. ,,.Der Herrscher gewahrt der Herde, was ihr zukommt®,
berichtet Tilman Nagel als das Ziel der wechselseitigen Beziehung
(1981a: 164) aus dem Friihislam, ,,und die Herde erfiillt ihre Pflicht
gegeniiber dem Herrscher.” Von einer inneren Wahrheitsbeziehung ist
nirgends die Rede. Diese ist weitgehend in der Einhaltung der Obliga-
tionen bereits abgedeckt.

215

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Man kann an dieser Stelle ansetzen und nach Praktiken bzw.
,,Techniken suchen, die sich in einem verwandtschaftlichen Zusam-
menhang mit diesem Wahrheitsverstindnis befinden. Einen Anhalts-
punkt, dem anderorts systematisch nachgegangen werden miifite, kann
man bereits der Literatur entnehmen (vgl. dazu G. E. von Grunebaum
1963, insb. Teil II). Von der frithen Zeit bis in die Glanzepoche der
islamischen Zivilisation hinein entwickelte sich, so von Grunebaum,
neben ilm (Wissenschaft) eine weitere ,,Technik®, adab, zur Gestal-
tung des islamischen Selbst. Adab 148t sich, grob gesprochen, als Dis-
ziplinierung und Ubung des Geistes, Beherrschung der formellen
Vollkommenheit, Besitz der Eleganz iibersetzen und bezeichnet im
Alltagstiirkischen die Gesamtheit des sich geziemenden Verhaltens.'"”
Die praktische Ausgestaltung der Adab ihre kulturellen Wirkungen
und geschichtlichen Transformationen miissen noch herausgearbeitet
und in den theologischen Bestand des Islam in Beziehung gesetzt
werden. Von Grunebaum hat dies seinerseits im Hinblick auf die spe-
zifische Frage, inwiefern sie eine individualisierte Personlichkeit for-
derlich ist, unternommen. Er legte dar, dal ein Gutteil arabischer au-
tobiographischer Schriften sich auf bestimmte Tatsachen wie Geburt,
Studium, Positionen beschranken, so daB3 die Personlichkeit gar nicht
in den Vorschein treten konne (a.a.O.: 344). Die Formzwénge in der

119 Beispiele fiir die Verankerung dieser ,,Technik® im alltdglichen Leben
gibt es viele. Man denke z. B. nur an das symbolische Spiel, das sich
nahezu in jedem tiirkischen Haushalt zwischen Vater und Sohn (neuer-
dings auch Tochter) abspielt. In Anwesenheit des Vaters darf der Sohn,
selbst wenn er seinerseits hoheres Alter erreicht hat, nicht rauchen.
Nun, fast jeder tiirkische Vater weill davon, wenn sein Sohn raucht, und
es kommt jedesmal ein wunderbares Spiel zwischen den beiden in
Gange. Viter und Soéhne (bzw. Tochter, wenn auch seltener) befolgen
dabei verschiedene Strategien der Vermeidung, des Nichtwissens, ob-
wohl man es weif}, dal der andere es weill. Es widerspricht nicht der
Adab, wenn der Sohn in der Wohnung raucht, wihrend sich der Vater
dort, aber auf jeden Fall in einem anderen Raum, aufhilt. Wichtig ist,
daB er im Falle einer unvermeidlichen Begegnung die Zigarette in der
Hand nicht sichtlich hilt, damit dem Vater noch die Mdglichkeit bleibt,
das Spiel des ,,Als-ob“ weiter zu betreiben. Der Sohn darf in der Regel
nicht durch seine Handlung, schon gar nicht durch verbale AuBerungen
gestehen, dal} er nun einmal dieser Last front. Mit der nichtverbalisier-
ten, und offiziell im Modus des Verbots verbleibenden Tatsache kann
der Vater leben, der Sohn auch. Darauf kommt es ja auch schlieBlich
an. Der Respekt ist an die Form gebunden, und sie bleibt gewahrt. Der
symbolische ,,Vatermord“ besitzt, sollte man diese alltagskulturelle
Praktik tiber die empirische familidre Beziehung hinaus in einen allge-
meinen Zusammenhang fiihren, keine kulturrelevante Bedeutung.

216

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSFOLGERUNGEN

literarischen Verfeinerung des islamischen Selbst weisen daher eine
unmittelbare Parallelitdt zur Pflege der Frommigkeit auf, die sich un-
schwer auf die sich von der Orthopraxie ausstrahlende HeilsgewiBheit
verlassen kann.

Es diirfte nun nicht mehr verwunderlich sein, daf} eine solche lite-
rarische und religidse Bearbeitung des Selbst eine mitrauische Hal-
tung gegeniiber der Selbstanalyse und Introspektion priferiert. Eine
solche Haltung pflegte noch 1934 der dgyptische Reformer Taha Hus-
sein: ,,Selbstanalyse und Introspektion sollen®, so faflt von Grune-
baum dessen Gedanken zusammen, ,,nicht zu eindringlich werden,
denn der zivilisierte Mensch sollte sich nicht einmal vor sich selbst
entbloBen (1963: 566, Fn. 45). Nicht die Selbstenthiillung soll der
Gebildete anstreben, sondern die Schambhaftigkeit ist die geeignete
Form. Fiir von Grunebaum wird im islamischen Menschenideal das
Individuum durch seine an Regeln geiibte Wandlung entpersonlicht,
bis es ,,typengerecht” (a.a.0.: 298) wird. Wenn die Anpassung des in-
dividuellen Ich an den vorgepridgten Typus das muslimische Men-
schenideal ausmacht, dann wird das Ziel der sittlichen Bildung weder
in der ,,Entfaltung des Selbst liegen, noch wird sie nach einer ,,fort-
schreitende(n) Heilung auf dem Wege der Selbstverwirklichung®
(a.a.0.: 284) streben. Man konnte folglich von hier aus eine Erklidrung
dafiir herausarbeiten, warum die ,,unsichtbare Religion®, die von
Luckmann als die moderne Form der Religion beschriebene Kultur
der Selbstverwirklichung, in der tiirkischen Gesellschaft noch kaum
nennenswerte kulturelle Verwurzelung erfahren hat.

Das islamische Selbst artikuliert sich, so konnte man diese vorldu-
figen Bemerkungen zusammenfassen, indem es seine Besonderheit
zuriicknimmt. Es ist bestrebt, sich seiner Einzigartigkeit durch die
Angleichung an die Sunna (Tradition: Taten und Worte des Propheten
und seiner ersten Gemeinschaft) zu vergewissern und in den aner-
kannten Formen auszudriicken. Die vielgepriesene islamische Tole-
ranz diirfte wohl nur zusammen mit dieser Kehrseite ihrer selbst, mit
dem Konventionalismus, moglich sein. Solange der Geédchtete den
Konventionen 6ffentlich Folge leistet, solange sich also seine Spezifi-
zitdt nicht mit einer Wertforderung zur 6ffentlichen Anerkennung ver-
bindet, d.h.: solange die Abweichung nicht o6ffentlich eingestanden
(bzw. der Abweichler zum Eingestindnis aufgefordert) wird und mit
Partizipationsforderung verbunden wird, wird der Abweichler aus der
Kommunikation nicht ausgeschlossen. Man miifite die Einfliisse dieser
Kultur der bewuBlten Vermeidung oder des In-Grenzen-Haltens der
Diskursivierung (hier: des Selbst), welche die Zuriickhaltung gegen-
iiber diversen Formen von ,,coming out™ als die oberste Maxime vor-

217

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

schr?zi(?t, auch bei der Analyse der politischen Kultur beriicksichti-
gen.

Die tiirkische Staatsraison kam in einem solchen kulturellen Um-
feld zum Einsatz. Sie hat verschiedene Techniken aus dem Repertoire
der modernen, von Foucault eindringlich beschriebenen Biomacht zur
Geltung gebracht, vor allem die Disziplinartechniken. Dies alles ge-
schah allerdings, ohne daB die tiirkischen Menschen gleichzeitig eine
breite Palette von den subjektivierenden Selbsttechniken anwendeten,
die von Foucault in einem historisch-kulturellen Wirkungszusammen-
hang mit den Disziplinartechniken, auf deren Genealogie in den
christlichen Gestidndnistechniken hin, brillant analysiert worden sind.
Die ,,Fiihrung™ der Individuen durch die Staatsraison operierte also
ohne die Begleitung einer ,,Fiihrung der Seelen®, verstanden in dem
ganz spezifischen Sinne, da3 die Individuen iiber die Praktiken der
Selbstenthiillung in ein Wahrheitsverhdltnis nicht nur zu sich selbst
(das innere Moment), sondern auch zu einer duferen Instanz (Beicht-
vater, Padagoge, Psychologe etc.) treten.'”’ Symptomatisch ist auch
daher der Tatbestand, daB3 die Gestédndnistechnik sich im tiirkischen
Kontext fast ausschlieBlich im polizeilichen Verhér etabliert hat; also
in jenem Bereich, welcher unverkennbar der Maxime der Staatsraison
unterliegt.

Eine kiinftige Studie kann an dieser Stelle ansetzen. Sie miifite
selbstverstidndlich die hier in vorbereitender Absicht angestreiften
Formen und Praktiken griindlich und systematisch freilegen, mit de-
nen das islamische Selbst (individuell wie kollektiv) konstituiert wird

120 Die alevitische Forderung nach der Anerkennung religio-kultureller
Identitét, die erst in den letzten Dekaden der tiirkischen politischen Ge-
schichte denkbar werden konnte, wurde denn auch eher im Modus der
Anerkennung alevitischer Gemeinschaft unter dem inhaltlichen Ge-
sichtspunkt verhandelt, da3 man iiber Aleviten bisher nur falsch infor-
miert gewesen sei und es im Grunde keine substantielle Differenz zwi-
schen ihnen und Sunniten bestehe (vgl. Kapitel 1.4.4).

121 Man konnte die Frage, warum sich in der eigentlich so autoritétshori-
gen tiirkischen Gesellschaft die totalitiren Tendenzen lange Zeit nur
sehr schwer entwickeln konnten, in einem Zusammenhang mit dem
,Fehlen“ der Verkniipfung von &duflerem und innerem Moment der Fiih-
rung zu beantworten suchen. Insofern blieb der tiirkische Staat trotz
seiner repressiven Praktiken ein Obrigkeitsstaat. Selbst der tiirkische
Faschismus als eine gesellschaftliche Kraft hat es iibrigens nicht fertig
gebracht, eine totale Kontrolle iiber die eigenen Anhénger selbst zu ha-
ben, geschweige denn iiber die Mehrheit der Bevolkerung, die sich
zwar der Autoritét in der Regel beugt, aber nicht unbedingt dafiir auch
noch eifrig mobilisieren 1dBt. Erst der islamische Fundamentalismus
scheint imstande zu sein, eine solche stindige innere wie duflere Mobi-
lisierung der Individuen bewirken zu kdnnen.

218

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSFOLGERUNGEN

(vgl. Mihgiyazgan 1994a, 1994b). Ein solches Unternehmen miifite
auch die Dynamik der Transformationen im Blick behalten, die sich
gesellschaftlich, und zwar in einem rasanten Tempo, einstellen. Dabei
ist sowohl an die islamistischen (vgl. Nokel 2002, allerdings die is-
lamspezifische Ausgestaltung nicht beriicksichtigt) als auch die sdku-
laristischen Ausgestaltungen der Selbstkonzepte zu denken. Die isla-
mistische Herausforderung des verwalteten Islam miifite dann auch in
den Formen der Selbstkonstitution aufgespiirt werden konnen. Man
konnte hier fragen, was aus dem Formalismus und der ,,Laxheit” des
rituellen Konventionalismus wird, und ob denn nicht im politischen
Essentialismus der Islamisten die Einheit von Ritus und Lebensform
bzw. der inneren Haltung tendenziell hergestellt wird.

Es miiite dann daran die Frage nach den Auswirkungen der Ver-
anderungen an der Selbstkonstitution auf die politische Ordnung re-
spektive die Staatsraison anschlieBen. Um es allgemeiner zu formulie-
ren: In welchem dynamischen Zusammenhang stehen die spezifischen
Ausgestaltungen der politischen Kultur mit Blick auf die Verschie-
bungen an ihr und den ethischen Selbstkonzeptionen?

219

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21

7. https:/www.inlibra.com/de/agb - Open Access - (<) ey


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Adams, Charles J. (1983): ,,Mawdudi and the Islamic State”. In: John
L. Esposito (Hg), Voices of resurgent Islam, New York/Oxford:
Oxford University Press, S. 99-133.

Ahmed, Akbar S. (1995): Postmodernizm ve Islam, Istanbul: Cep
Kitaplari.

Akgura, Yusuf (1987 [1904]): Ug Tarz-1 Siyaset, Ankara: Tiirk Tarih
Kurumu Basimevi.

Akgura, Yusuf (1990 [1928]): Tiirkgiiliik, Istanbul: Toker.

Aksu, Ismail (1992): ,Cagdas Israiliyat ve Miisliimanlar. Sosyal
Bilimler, Bilim Feslsefesi, Sivil Toplum ve Cogulculuk Tartigsma-
lar1*. In: Diinya ve Islam 12, S. 47-58.

Aktay, Yasin (1997): Body, Text, Identity. The Islamist Discourse of
Authenticity, Diss. Ankara.

Akyol, Taha (1998): Medine’den Lozan’a. Istanbul: AD Kitapgilik.

Aktas, Cihan (1992): Tesettiir ve Toplum. Basortiilii Ogrencilerin To-
plumsal Kokeni Uzerine Bir Inceleme. Istanbul: Nehir.

Al-Buhari (1997): Sahih al-Buhari. Nachrichten von Taten und Aus-
spriichen des Propheten Muhammad, Stuttgart: Reclam.

Algiil, Hiiseyin (1994): ,,Asr-1 saadette idari hayat®. In: Bilgi ve
Hikmet 5, S. 61-67.

Al-Azim, Sadik J. (1996): ,.Das Wahrheitsregime der Verbrecher.
Postmoderner Relativismus und die Frage der Menschenrechte®.
In: Frankfurter Rundschau vom 26. November 1996.

Al-Azmeh, Aziz (1996): Die Islamisierung des Islam. Imagindre Wel-
ten einer politischen Theologie, Frankfurt/New York: Campus
Verlag.

Ali, Kemal (1987): ,,Cevabimiz®. In: Yusuf Akcura, Ug tarz-1 Siyaset,
Ankara: Tiirk Tarih Kurumu Basimevi, S. 37-44.

Arendt, Hannah (1981 [1967]): Vita Activa oder Vom tdtigen Leben,
Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah (1994): Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubun-
gen im politischen Denken I, Miinchen: Piper.

Arkoun, Muhammed (1995a): ,,Islami Diisiincede Otorite Kavrami*.
In: Islam’da Siyaset Diisiincesi (0. Hg.). Istanbul: Insan.

Arkoun, Muhammed (1995b): ,Islam’1 ve Laikligi Bugiin Yeniden
Diistinmek®. In: Oliver Abel/Muhammed Arkoun/ Serif Mardin
(Hg.), Avrupa’da Etik, Din ve Laiklik, Istanbul: Metis , S. 15-26.

221

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Arslan, Abdurrahman (1993): ,,Peygamber Ummetinden Ulus’un Dev-
letine®. In: Bilgi ve Hikmet 3, S. 16-36.

Arslan, Abdurrahman (1994): ,,Gelecegin Kurgulanimi veya Bir Kur-
gunun Gelecegi®. In: Bilgi ve Hikmet 6, S. 14-20.

Aydin, Suavi (1998): ,Tiirkiye’de Devlet Gelenegi Soylemi®. In:
Birikim 105/106, S. 63-82.

Bauman, Zygmunt (1995): Ansichten der Postmoderne, Ham-
burg/Berlin: Argument Sonderband, AS 239.

Robert Bellah u.a.(Hg.) (1987): Gewohnheiten des Herzens. Individu-
alismus und Gemeinsinn in der amerikanischen Gesellschaft,
Ko6lIn: Bund.

Benhabib, Seyla (1999): Kulturelle Vielfalt und demokratische
Gleichheit. Politische Partizipation im Zeitalter der Globalisierung,
Frankfurt/M.: Fischer.

Bernand, M. (1987): ,,Muamelat“. In: Encyclopaedia of Islam. Bd.
VII, Leiden: Brill, S. 256-257.

Becker, C. H. (1967): Islamstudien Bd. I. Vom Werden und Wesen
der islamischen Welt, Hildesheim: Georg Olms Verlagsbuchhand-
lung.

Bielefeldt, Heiner (2001): Kants Symbolik. Ein Schliissel zur kriti-
schen Freiheitsphilosophie, Freiburg/Miinchen: Verlag Karl Alber.

Bilgi ve Hikmet (1994): Dinlerin Gelecek Tasarimi. (Monatszeit-
schrift, mehrere Beitrdge) 6.

Birikim (1998): Bir Heyula. Resmi ideoloji (Monatszeitschrift, mehre-
re Beitrdge) 105/106 und 107.

Bora, Tanil (1996): ,,Tasralasan ve Tasrasim kaybeden Tiirkiye®. In:
Birikim 86/87, S. 101-106.

Biittner, Friedemann (1996): ,,Der fundamentalistische Impuls und die
Herausforderung der Moderne®. In: Leviathan. Zeitschrift fiir So-
zialwissenschaft 24, S. 469-492.

Bulag, Ali (1992a): Din ve Modernizm, Istanbul: Beyan.

Bulag, Ali (1992b): ,,Medine Vesikas1i Hakkinda Genel Bilgiler*. In:
Birikim 38/39, S. 102-110.

Bulag, Ali (1992c): ,,Sozlesme Temelinde Toplumsal Proje. In:
Birikim 40, S. 53-62.

Bulag, Ali (1994a): ,.Bir Arada Yasamanin Miimkiin Projesi: Medina
Vesikasi“. In: Bilgi ve Hikmet 5, S. 3-15.

Bulag, Ali (1994b): ,.Din-Disi’nin Sekiiler Sitesinden ,ed-Din’in
Sahici Diinyasina. In: Bilgi ve Hikmet 6, S. 3-13.

Bulag, Ali (1994c): Islam Diisiincesinde Din-Felsefe/Vahiy-Akil
Iligkisi, Istanbul: Beyan.

Bulag, Ali (1995): Modern Ulus Devlet, Istanbul: Iz Yayincilik.

Bulag, Ali (2000): ,Ibrahim’in Evlatlari“. In: Tageszeitung Zaman
vom 11. April.

222

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Bulut, Faik (1995): Tarikat Sermayesinin Yiikseligi, Ankara: Oteki.

Can, Kemal (1997): ,,Yesil Sermaye Laik Sisteme Ne Yapt1?“. In:
Birikim 99, S. 59-65.

Canatan, Kadir (1994): ,,Toplum Tasarimlari ve ,Birlikte Yasama‘
Felsefesi®. In: Bilgi ve Hikmet 5, 98-108.

Cebeci, Dilaver (1995): ,Medine“. In: Anadolu 5, http://www.
wakeup.org/anadolu/05/1/siir4.html

Ceylan, Hasan H. (1989): Cumhuriyet donemi din-devlet iligkileri,
Istanbul: Risale.

Celik, Omer (1994a): ,,Beraber yagsama sorunu, insanin anlam arayisi
ve siyasal otorite* In: Bilgi ve Hikmet 5, S. 16-32.

Celik, Omer (1994b): ,Kadim hayat cagrisinin rasyonel tehdide ek-
lemlenmesi. Dinler ve gelecek tasarimi®. In: Bilgi ve Hikmet 6, S.
21-32.

Cimar, Menderes / Kadioglu, Ayse (1999): ,,An islamic critique of
modernity in Turkey: politics of difference backwards®. In: Orient
40, S. 53-69.

Cigdem, Ahmet (1996): ,,Islamcilik®. In: Cumhuriyet Donemi Tiirkiye
Ansiklopedisi, Bd. 15, Istanbul: Hetigim, S. 1225-1231.

De Bellefonds, Y. Linant (1997): Kanun. In: The Encyclopaedia of
Islam, Bd. IV, Leiden: Brill, S. 556-557.

Diyanet Isleri Baskanlig1 (1987): Teskilat Tarihgesi (1924-1987). An-
kara: (0. V.).

Diyanet Isleri Bagkanlig1 (1997): (Broschiire), Ankara: (0. V.).

Dilipak, Abdurrahman (1991): Laisizm. Istanbul: Beyan.

Dilipak, Abdurrahman (1992): Medine Vesikas1 Uzerine Aykir1 Diis-
tinceler. In: Birikim 27, S. 26-28.

Dreyfus, Hubert L/Paul Rabinow (1994): Michel Foucault. Jenseits
von Strukturalismus und Hermeneutik, Weinheim: Athendum.

Dumont, Louis (1991): Individualismus. Zur Ideologie der Moderne,
Frankfurt/M.: Campus.

Duran, Khalid (1983): ,,The ,Golden Age* Syndrome. Islamist Medina
and Other Historical Models of Contemporary Muslim Thought®.
In: Schweizerische Zeitschrift fiir Soziologie 9, S. 703-716.

Dursun, Davut (1992): Din biirokrasisi. Yapisi, Konumu, Geligimi,
Istanbul: Isaret.

Ege, Ragip (1993): ,Medine Vesikas1 mi, hukuk devleti mi? “. In:
Birikim 47, S. 21-39.

Eisenstadt, Shmuel N. (1987): Kulturen der Achsenzeit, Teil 1, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Eisenstadt, Shmuel N. (1992): Kulturen der Achsenzeit, Teil 3, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

223

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Eisenstadt, Shmuel N. (1998): Antinomien der Moderne. Die jakobini-
schen Grundziige der Moderne und des Fundamentalismus, Frank-
furt/M: Suhrkamp.

Eisenstadt, Shmuel N. (2000).: Multiple Modernities, (last draft), in-
zwischen erschienen in: Dadealus, Nr. 129, 2000, S. 1-30.

Esposito, John L. (1984): Islam and Politics, Syracuse, New York:
Syracuse University Press.

Faruqi, Suraiya (1989): ,,.Die Legitimation des Osmanensultans: Zur
Beziehung von Religion, Kunst und Politik im 16. und 17. Jahr-
hundert®. In: Zeitschrift fiir Tiirkeistudien 2, S. 49-67.

Foucault, Michel (1976a): ,,Macht und Kdorper®. In: Mikrophysik der
Macht. Uber Strafjustiz, Psychiatrie und Medizin, Berlin: Merve,
105-113.

Foucault, Michel (1976b): ,,.Die Macht und die Norm®. In: Mikrophy-
sik der Macht. Uber Strafjustiz, Psychiatrie und Medizin, Berlin:
Merve, S. 114-123.

Foucault, Michel (1977): Uberwachen und Strafen, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Foucault, Michel (1983): Sexualitdt und Wahrheit 1: Der Wille zum
Wissen, Frankfurt/M: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1986): Vom Licht des Krieges zur Geburt der Ge-
schichte, Berlin: Merve.

Foucault, Michel (1990): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/M: Suhr-
kamp.

Foucault, Michel (1991): ,,Governmentality*. In: Graham Burchhell
(Hg.), The Foucault Effect: Studies in Governmentality, London
[u.a.]: Harvester Whetsheaf.

Foucault, Michel (1993a): ,,Technologien des Selbst*. In: Luther H.
Martin/Huck Gutmann/Fatrich H. Hutton (Hg.),Technologien des
Selbst, Frankfurt/M: Fischer, S. 24-62.

Foucault, Michel (1993b): ,,Die politische Technologie der Individu-
en”. In: Luther H. Martin/Huck Gutmann/Fatrich H. Hutton (Hg.),

Technologien des Selbst, Frankfurt/M.: Fischer, S. 168-187.

Fuchs, Martin (1998): , Erkenntnispraxis und die Repridsentation von
Differenz. In: Aledia Assmann/Heidrun Friese (Hg.), Identitéten.
Erinnerung, Geschichte, Identitit 3, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S.
105-137.

Fuchs, Martin (1999): Kampf um Differenz. Reprisentation, Subjekti-
vitdt und soziale Bewegungen. Das Beispiel Indien. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Gellner, Ernest (1985): Leben im Islam, Stuttgart: Clett-Kotta.

Glassen, Erika (1979): , Krisenbewultsein und Heilserwartung®. In:
Ulrich Haarmann/Peter Bachmann (Hg.), Die islamische Welt zwi-

224

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

schen Mittelalter und Neuzeit, Beirut/Wiesbaden: Franz Steiner
Verlag, S. 167-179.

Gokalp, Ziya (1975 [1923]): Tiirkgiiliigiin Esaslar1, Istanbul: Inkilap
Kitabevi.

Gole, Niliifer (1997): ,,Secularism in Turkey: the Making of Elites and
Counter-Elites*. In: Middle East Journal 51, S. 46-58.

Goldziher, Ignas (1965): Fikh, in: The Encyclopaedia of Islam, Vol.
II, Leiden/London: E. J. Brill/Luzac & Co., S. 886-887.

Goldziher, Ignas (1967 [1871]): ,,Zur Charakteristik Gelal ud-din us-
Sujutis und seiner literarischen Thitigkeit“. In: Gesammelte
Schriften Bd. 1, Hildesheim: Georg Olms Verlagsbuchhandlung.

Goldziher, Ignas (1968 [1889]): ,,Muhammedanisches Recht in Theo-
rie und Wirklichkeit”. In: Gesammelte Schriften, Bd. 2, Hildes-
heim: Georg Olms Verlagsbuchhandlung, S. 353-370.

Goldziher, Ignas (1970 [1914]): ,,Katholische Tendenz und Partikula-
rismus im Islam®. In: Gesammelte Schriften, Bd. 5, Hildesheim:
Georg Olms Verlagsbuchhandlung, S. 285-312.

Gordon, Colin (1987): ,,The Soul of the Citizen: Max Weber and Mi-
chel Foucault on Rationality and Government®“. In: Scott Whim-
ster/Scott Lash (Hg.), Max Weber, Rationality and Modernity.
London-Boston-Sydney: Allen & Unwin, S. 293-316.

Gordon, Colin (1991): ,,Governmental rationality: an introduction®.
In: Graham Burchhell (Hg.), The Foucault Effect: Studies in gov-
ernmentality, London [u.a.]: Harvester Whetsheaf, S. 1-51.

Gramlich, Richard (1974): ,,Vom islamischen Glauben an die ,gute
alte Zeit*“. In: ders. (Hg.), Islamwissenschaftliche Abhandlungen,
Fritz Meier zum sechzigsten Geburtstag. Wiesbaden: Franz Stei-
nert, S. 110-117.

Gilalp, Haldun (1999): ,,Political Islam in Turkey: The rise and fall of
the Refah Party*. In: The Muslim World 89, S. 22-41.

Haarmann, Ulrich (1994): ,,Ein Mif3griff der Geschichte. Muslimische
und westliche Standpunkte zur Geschichte der islamischen Welt
im achtzehnten Jh.“. In: Hilmar Kallweit/Wolfgang Kiittler (Hg.),
Geschichtsdenken. Anfinge des modernen historischen Denkens,
Frankfurt/M: Fischer

Hahn, Alois (1982): ,,Zur Soziologie der Beichte und anderer Formen
institutionalisierter Bekenntnisse: Selbstthematisierung und Zivili-
sationsprozef3*. In: Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozial-
psychologie 34, S. 408-434.

Halm, Heinz (1967): Die Tradition iiber den Aufstand Ali ibn Mu-
hammad des ,Herrn der Zang®“. Eine quellenkritische Untersu-
chung. Bonn: Univ. Diss. an der Rheinischen Friedrich-Willhelm-
Universitit Bonn.

225

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Hamidullah, Muhamed (1993): Islam Peygamberi, Bd. 1, Istanbul:
Irfan.

Hamidullah, Muhamed (1998): Islam anayasa hukuku, Istanbul: Bey-
an.

Heidegger, Martin (1950): ,,Die Zeit des Weltbildes®. In: ders., Holz-
wege. Frankfurt/M: Vittorio Klostermann, S. 69-104.

Heitmeyer, Wilhelm/Anhut, Reimund (2000): Bedrohte Stadtgesell-
schaft. Soziale Desintegrationsprozesse und ethnisch-kulturelle
Konfliktkonstellationen. Weinheim/Miinchen: Juventa Verlag.

Hermann, Rainer (1996): ,,Die drei Versionen des politischen Islam in
der Tiirkei“. In: Orient 37, S. 35-57.

Hiilagii, Metin (1994): Pan-Islamist Faaliyetler, Istanbul: Bogazigi.

Inalcik, Halil (1978): ,,Suleiman the Lawgiwer and Ottoman Law*. In:
ders., The Ottoman Empire. Conquest, Organization and Econ-
omy. Collected Studies, London: Variorum Reprints.

Insel, Ahmet (1992): ,,Totalitarizm, Medine Vesikas1 ve ozgiirlik®. In:
Birikim 37, S. 29-32.

Insel,Ahmet (1996): , RP ve Kemalizm*®. In: Birikim 91, S. 29-31.

Insel, Ahmet (1998): ,,Cumhuriyet ve Demokrasi®. In: Birikim 115, S.
30-39.

Jaggi, Christian J./Krieger, David J. (1991): Fundamentalismus. Ein
Phianomen der Gegenwart, Ziirich/Wiesbaden: Orell Fiissli.

Jaspers, Karl (1955): Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Frank-
furt/M. u. Hamburg: Fischer.

Kara, Ismail (1987): Tiirkiye’de Islamcilik Diisiincesi, Bd. 1, Istanbul:
Risale.

Kehl-Bodrogi, Krisztina (1996): ,,Tarih Mitosu ve Kollektif Kimlik*.
In: Birikim 88, S. 52-61.

Keskin, Ferda (1997): ,Foucault’da Oznellik ve Ozgiirliik®. In: To-
plum ve Bilim 73, S. 30-46.

Kemal, Namik (1975): Biiyiik Islam Tarihi [das Original aus Ende des
19. Jh., o. J.]: Istanbul: Hiirriyet

Kivang, Umit (1997): ,Islamcilar & Para-pul: Bir Déoniisiim Hikay-
esi“. In: Birikim 99, S. 39-58.

Koker, Levent (1993): ,Kimlik krizi, mesruluk krizi, Kemalizm ve
sonrasi“. In: Toplum ve Bilim 71, S. 150-167.

Koktas, Eyiip (1994a): ,,Medine Vesikasi: Islamin cogulculuk refe-
ransi/cogulcu epistemolojik diizlem®. In: Bilgi ve Hikmet 5, S. 55-
60.

Koktas, Eyiip (1994b): ,,islam, sivil toplum ve iktidarin mesruiyeti*.
In: Tezkire 7/8, S. 163-169.

Der Koran (1987), (Ubersetzung von A. Th. Khoury, unter Mitwir-
kung von M. S. Abdullah) Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus
Gerd Mohn.

226

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Laclau, Ernesto/Chantal Mouffe (1991): Hegemonie und die radikale
Demokratie, Wien: Passagen.

Laciner, Omer (1995a): ,,Postmodern bir dini hareket: Fethullah Hoca
Cemaati®. In: Birikim 76, S. 3-11.

Laciner, Omer (1995b): ,,Fethullah Hoca Cemaati. In: Birikim 77, S.
3-10.

Lapidus, Ira M. (1988): A History of Islamic Societies. Cam-
bridge/New York: Camridge University Press.

Lefort, Claude (1990): ,,.Die Frage der Demokratie®. In: Ulrich Rddel
(Hg.), Autonome Gesellschaft und libertire Demokratie, Frank-
furt/M: Suhrkamp, S. 281-297.

Lemke, Thomas (1997): Eine Kritik der politischen Vernunft. Fou-
caults Analyse der modernen Governementalitit, Berlin/Hamburg:
Argument.

Lewis, Bernhard (1995): ,,Eurozentrismus®. In: Merkur 49, S. 644-
651.

Luhmann, Niklas (1996): ,,Religion als Kultur®. In: Otto Kallscheuer,
Das Europa der Religionen, Frankfurt/M: S. Fischer, S. 291-316.
Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt/M:

Suhrkamp.

Maier, Hans (1966): Die iltere deutsche Staats- und Verwaltungslehre
(Polizeiwissenschaft). Neuwied am Rhein und Berlin: Luchter-
hand.

Mardin, Serif (1983 [1969]): Din ve Ideoloji. Istanbul: Tletigim.

Mardin, Serif (1991): Tiirkiye’de Din ve Siyaset. Istanbul: iletigim.

Mardin, Serif (1992): Bediiizzaman Said Nursi Olay1. Istanbul: ilet-
isim.

Mardin, Serif (1997): ,,Anmerkungen zu normativen Konflikten in der
Tiirkei“. In: Peter L. Berger (Hg.), Die Grenzen der Gemeinschaft:
Konflikt und Vermittlung in pluralistischen Gesellschaften, Gii-
tersloh: Verlag Bertelsmann-Stiftung, S. 355-397.

Marramao, Giacomo (1989): Macht und Sékularisierung. Die Katego-
rie der Zeit, Frankfurt/M: Verlag Neue Kritik.

Martin E. Marty/R. Scott Appleby (1996): Herausforderung Funda-
mentalismus. Radikale Christen, Moslems und Juden im Kampf
gegen die Moderne, Frankfurt/M u. New York: Campus.

Maududi, Abul Ala (1971): Weltanschauung und Leben im Islam,
Freiburg: Herder.

Meddeb, Abdelwahab (1994): ,,Europa als Extrem. Vom Tode Gottes
im christlichen Europa und im Islam®. In: Lettre International 25,
S. 32-37.

Meier, Fritz (1969): ,,Sufik und Kulturzerfall“. In: Gustav E. Grune-
baum/Willy Hartner (Hg.), Klassizismus und Kulturverfall, Frank-
furt a.M.: Vittorio Klostermann, S. 148-180.

227

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Meinecke, Friedrich (1963): Die Idee der Staatsrdson, Miinchen: R.
Oldenburg Verlag.

Meeker, Michael (1993): ,,Tiirkiye Cumhuriyetinde Yeni Miisliiman
Aydinlar®. In: Richard Tapper (Hg.), Cagdas Tiirkiye’de Islam, Is-
tanbul: Sarmal, S. 261-299.

Mihciyazgan, Ursula (1994a): ,,Die religidse Praxis muslimischer Mi-
granten. Ergebnisse einer empirischen Untersuchung in Hamburg®.
In: Ingrid Lohmann / Wolfram Weifle (Hg.), Dialog zwischen den
Kulturen. Erziehungshistorische und religionspddagogische Ge-
sichtspunkte interkultureller Bildung, Miinster/New York: Wax-
mann, S. 195-206.

Mihciyazgan, U., 1994b: ,Identitdtsbildung zwischen Selbst- und
Fremdreferenz. Uberlegungen zur Beschreibung der Identitit mus-
limischer Migranten®. In: Peter Schreiner (Hg.), Identititsbildung
in multikultureller Gesellschaft. Miinster: Comenius Institut, S. 31-
48.

Nagel, Tilman (1975): Rechtleitung und Kalifat. Versuch {iiber eine
Grundfrage der islamischen Geschichte. Bonn: Selbstverlag des
Orientalischen Seminars der Universitdt Bonn.

Nagel, Tilman (1981a): Staat und Glaubensgemeinschaft im Islam,
Bd. 1. Ziirich/Miinchen: Artemis.

Nagel, Tilman (1981b): Staat und Glaubensgemeinschaft im Islam,
Bd. 2. Ziirich/Miinchen: Artemis.

Nagel, Tilman (1981c¢): ,,Gab es in der islamischen Geschichte Ansét-
ze einer Sdkularisierung®. In: Hans R. Roemer/Albrecht Noth
(Hg.), Studien zur Geschichte und Kultur des vorderen Orients :
Festschrift fiir Bertold Spuler zum siebzigsten Geburtstag. Leiden:
E.J. Brill, S. 275-288.

Nagel, Tilman (1990): ,,Theologie und Ideologie im modernen Islam®.
In: Munir D. Ahmed u.a., Islamische Kultur — Zeitgendssische
Stromungen — Volksfrommigkeit. Der Islam Bd. III. Stuttgart
[u.a.]: Verlag W. Kohlhammer, S. 1-59.

Nancy, Jean-Luc (1988): Die undarstellbare Gemeinschaft. Stuttgart:
Edition Patricia Schwarz.

Narli, Niliifer (1993): Islamci Genglik, Ergebnisse teilweise abge-
druckt in: Nokta vom 22-28. August, 35, S. 14-22.

Nokel, Sigrid, 2002: Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam. Zur
Soziologie alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Fallstu-
die. Bielefeld: Transcript.

Ortayl, flber (1979): Tiirkiye Idare Tarihi, Ankara: TODAIE.

Ortayli, ilber (1983): Osmanli Imparatorlugun’da Alman Niifuzu, Is-
tanbul: Iletigim.

Ortayli, Tlber (1994): Hukuk ve idare Adami Olarak Osmanl Dev-
letinde Kadi, Ankara: Turhan Kitabevi.

228

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Ogiin, Siileyman Seyfi (1995): Modernlesme, Milliyetcilik ve Tiirk-
iye. Istanbul: Baglam.

Oz, Baki (1996): Alevilik Nedir?, Istanbul: Der.

Ozel, Ismet (1998 [1978]): U¢ Mesele. Teknik, Medeniyet, Yabancila-
sma, Istanbul: Sule.

Oztiirk, Yasar Nuri u.a. (1995) (Hg.): Islam Gergegi, Ankara: Ankara
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi.

Oztiirk, Yasar Nuri (1997): Yeniden yapilanmak, Istanbul: Yeni
Boyut.

Parla, Taha (1989): Ziya Gokalp, Kemalizm ve Tiirkiye’de Korpo-
ratizm, Istanbul: iletisim. [zuerst erschienen: The Social and Po-
litical Thought of Ziya Gokalp, Leiden 1985: E. J. Brill.]

Parsons, Talcott (1969): Gesellschaften. Evolutionire und komparati-
ve Perspektiven, Frankfurt/M: Suhrkamp.

Pasa, Said Halim (1991[1913-1919]): Buhranlarimiz ve son eserleri,
Istanbul: iz.

Rahman, Fazlur (1966): ,,The Impact of Modernity on Islam®. In: Is-
lamic Studies V, 113-128.

Rahman, Fazlur (1967): ,,Some Reflections on the Reconstruction of
the Muslim Society in Pakistan®. In: Islamic Studies VI, S. 103-
120.

Rahman, Fazlur (1970): ,,Islamic Modernism: Its Scope, Method and
Alternatives®. In: International Journal of Middle East Studies 1,
S.317-333.

Rahman, Fazlur (1979): Islam, Chicago: The University of Chicago
Press.

Rahman, Fazlur (1982): Islam & Modernity. Transformation of an In-
tellectual Tradition, Chicago: The University of Chicago Press.
Riesebrodt, Martin (1990): Fundamentalismus als patriarchalische
Protestbewegung. Amerikanische Protestanten (1910-1928) und

iranische Schiiten (1961-1979) im Vergleich, Tiibingen: Mohr.

Salvatore, Armando (1998): ,,Staging Virtue: The Disembodiment of
Self-Correctness and the Making of Islam as Public Norm®. In:
Georg Stauth (Hg.), Islam — Motor or Challenge of Modernity,
Yearbook of Sociology 1. Miinster: Lit, S. 87-120.

Sancar, Mithat (1997): ,Devlet Akli, Hukuk Devleti ve,Devlet Ce-
tesi*. In: Birikim 93/93, S. 80-90.

Saribay, Ali Yasar (1993): ,Islami popiilizm ve sivil toplum arayig1.
In: Birikim 47, S. 14-20.

Sayyid, Boby (1994): ,,Sign O’ Times: Kaffirs and Infidels Fighting
the Ninth Crusade®. In: Ernesto Laclau (Hg.), The Making of Po-
litical Identities, London/New York: Verso, S. 264-286.

229

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Schacht, Joseph (1935): ,,Zur soziologischen Betrachtung des islami-
schen Rechts®. In: Der Islam, Zeitschrift fiir Geschichte und Kultur
des islamischen Orients 22, S. 207-238.

Schacht, Joseph (1965): ,,Fikh®, in: The Encyclopaedia of Islam, Vol.
II, Leiden/London: E. J. Brill/Luzac & Co, S. 887-891.

Scharia’ti, Ali (1979): On the Sociology of Islam. Berkeley: Mizan
Press.

Schluchter, Wolfgang (1976): ,,Die Paradoxie der Rationalisierung.
Zum Verhiltnis von ,Ethik‘ und ,Welt* bei Max Weber®. In: Zeit-
schrift fiir Soziologie 5, S. 256-284.

Seufert, Giinter (1997a): Café Istanbul. Alltag, Religion und Politik in
der modernen Tiirkei, Miinchen: Beck.

Seufert, Giinter (1997b): Islamismus als symbolische Reprisentation
einer sich modernisierenden muslimischen Gesellschaft, Istanbul:
In Kommission bei Franz Steiner Verlag Stuttgart.

Seufert, Giinter (1999): ,,Die tiirkisch-islamische Union (DITIB). Zwi-
schen Integration und Isolation®. In: Giinter Seufert/Jacques Waar-
denburg, Istanbul: In Kommission bei Franz Steiner Verlag Stutt-
gart, S. 261-293.

Sever, Metin/Cem Dizdar (1993): 2. Cumhuriyet Tartigmalari, An-
kara: Basak.

Sirma, 1. Siireyya (1994): ,Medine Vesikasinin Mevsukiyeti ile ilgili
Baz1 Veriler”. In: Bilgi ve Hikmet 5, S. 46-54.

Sloterdijk, Peter (1989): Der Eurotaoismus, Frankfurt/M: Suhrkamp.

Sprenger, Aloys (1865): Das Leben und die Lehre des Mohammad,
Bd. 3, Berlin: Nicolaische Verlagsbuchhandlung.

Stauth, Georg (1993): Islam und westlicher Rationalismus, Frank-
furt/New York: Campus.

Stauth, Georg (1995): ,,Globalisierung, Modernitét, nicht-westliche
Zivilisationen®. In: Joseph Langer (Hg.), Kleine Staaten in grofer
Gesellschaft, Eisenstadt: Verlag fiir Soziologie u. Humanethologie,
S. 89-107.

Stauth, Georg (1996): ,.Islam als Selbstbegriff nichtwestlicher Ratio-
nalitit”. In: Helmut Bucholt/Erhard U. Heidt/Georg Stauth (Hg.),
Modernitit zwischen Differenzierung und Globalisierung: Kultu-
relle, wirtschaftliche und politische Transformationsprozesse in
der sich globalisierenden Moderne, Miinster: Lit Verlag, S. 17-42.

Stauth, Georg (1999): Authentizitit, Bielefeld: transcript.

Stauth, Georg (2000): ,,Religioser Fundamentalismus zwischen Orient
und Okzident: Religidse Identitétspolitik und ihr Verhéltnis zur
Demokratie”. In: Dietmar Loch/Wilhelm Heitmeyer (Hg.), Die
Schattenseiten der Globalisierung, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S.
140-164.

230

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Stauth, Georg (2001): ,,Skizzen zur materiellen Kultur des religiésen
Ortes (Islam) — Kulturelle Immanenz®. In: Heiko Schrader/Markus
Kaiser/Riidiger Korff (Hg.), Markt, Kultur und Gesellschaft. Zur
Aktualitdt von 25 Jahren Entwicklungsforschung, Miinster [u.a.]:
Lit, S. 149-165.

Tapper, Richard (1993): Cagdas Tiirkiye’de Islam, Istanbul 1993: Sar-
mal Yayinevi.

Tarhanli, 1§tar B. (1993): Miisliman Toplum, ,,Laik Devlet*, Istanbul:
Afa.

Taubes, Jacob (1947): Abendléndische Eschatologie, Bern : Francke.

TBMM Tutanak Dergisi (Bulleten des tilirkischen Parlaments): 31. Sit-
zung, 19.12.1997.

Tekeli, Tlhan/ilkin, Selim (1990): ,,Mustafa Celaleddin Bey’in Miika-
leme Adli Risalesi‘. In: Toplum ve Bilim 51/52, S. 171-178.

Tezcan, Levent (1997): , Kemalizmi Diistinmenin Sorunlari. In: To-
plum ve Bilim 74, S. 194-208.

Tezcan, Levent (2000): ,,Kulturelle Identitat und Konflikt. Zur Rolle
politischer und religidser Gruppen der tiirkischen Minderheit“. In:
Wilhelm Heitmeyer/Raimund Anhut, Bedrohte Stadtgesellschaft.
Soziale Desintegrationsprozesse und ethnisch-kulturelle Konflikt-
konstellationen, Weinheim/Miinchen: Juventa Verlag, S. 401-448.

Tibi, Bassam (1993) Islamischer Fundamentalismus, moderne Wis-
senschaft und Technologie, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Taylor, Charles (1997): ,,Die Politik der Anerkennung®. In: Amy Gut-
mann, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Frank-
furt/M: Fischer, S. 13-78.

Tiirkone, Miimtazer (1991): Siyasi Ideoloji Olarak Islamciligin Dogu-
su, Istanbul: Tletigim.

Tiirkone, Miimtazer (1992): ,Miisliimanlar ve Cogulcu Bir Toplum
Tasarimi“. In: Birikim 43, S. 22-25.

Turner, Bryan S. (1994): Orientalism, Postmodernism and Globalism,
London [u.a.]: Routledge.

Ulucgay, Omer (1998): Diyanet. Tartismali kurum, Adana: Gozde Yay-
nevi.

Ulken, Hilmi Ziya (1998 [1966]): Tiirkiye’de Cagdas Diisiince Tarihi.
Istanbul: Ulken .

Van Bruinessen, Martin (1996): ,,Aslin1 inkar eden haramzadedir!*.
In: Birikim 88, S. 38-51.

Von Grunebaum, Gustave E. (1960): ,,Von Begriff und Bedeutung
eines Kulturklassizismus®. In: Gustav E. v. Grunebaum/Willy
Hartner (Hg.), Klassizismus und Kulturverfall, Frankfurt a.M.:
Vittorio Klostermann, S. 5-38.

Von Grunebaum, Gustave E. (1963): Der Islam im Mittelalter, Ziirich:
Artemis Verlag.

231

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Von Grunebaum, Gustave E. (1969): Studien zum Kulturbild und
Selbstverstidndnis des Islam, Ziirich/Stuttgart: Artemis Verlag.

Wagner, Peter (1995): Soziologie der Moderne, Frankfurt/M. u. New
York 1995: Campus.

Watt, Montgomery (1968): Islamic Political Thought. The Basic Con-
cepts, Edinburg: University Press.

Watt, Montgomery/Alford T. Welch (1980): Mohammed und die
Friihzeit. Der Islam Bd. 1., Berlin: Kohlhammer.

Weber, Max (1967 [1917/1919]): Wissenschaft als Beruf, Berlin:
Duncker & Humblodt.

Weber, Max (1972 [1922]): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrif3 der
verstehenden Soziologie, hrsg. von Johannes Winckelmann, Tii-
bingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Max (1975 [1920]): Die protestantische Ethik I, hrsg. von Jo-
hannes Winckelmann. Hamburg: Siebenstern.

Wellhausen, Julius (1889): Skizzen und Vorarbeiten, Bd. 4, Berlin:
Verlag von Georg Reimer (Photomech. Nachdruck: Walter de
Gruyter, Berlin/New York 1985).

Werner, Karin (1999): ,,Vom wilden Teenager zur Biirgerin. Der Is-
lamismus als neue Form der Vergesellschaftung junger Frauen in
Agypten®. In: ders. u.a. (Hg.), Der neue Islam der Frauen, Biele-
feld: Transcript, S. 249-276.

Wielandt, Rotraud (1971): Offenbarung und Geschichte im Islam,
Wiesbaden: Steiner.

Wimmer, Andreas (1995): ,.Interethnische Konflikte. Ein Beitrag zur
Integration aktueller Forschungsansétze®. In: Kolner Zeitschrift fiir
Soziologie und Sozialpsychologie 47, S. 464-493.

232

https://dol.org/10.14361/8783839401064 - am 13.02.2026, 21:49:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [(<) ETmTy


https://doi.org/10.14361/9783839401064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Religiöse Strategien der »machbaren« Gesellschaft
	INHALT
	Vorwort
	Einleitung
	I. Die verwaltete Religion des laizistischen Staates
	1. Die „säkularen“ Quellen der Moderne in der muslimischen Welt
	2. Der makropolitische Kontext: Politische Rationalität und die moderne Staatlichkeit
	2.1 Neue Akteure der Geschichte: Staat und Gesellschaft
	2.2 Die Staatsraison

	3. Transformationen an der Staatlichkeit
	3.1 Ideen: Vom Mülk des Sultans zum Staat
	3.2 Praktiken
	3.3 Kontinuität und Bruch an der türkischen Staatlichkeit

	4. Türkische Laizität und das Amt für religiöse Angelegenheiten
	4.1 Über die Geschichte des Amtes
	4.2 Formen der Kooptation der Religion in den Staatsapparat
	4.2.1 Bestimmung der öffentlich zulässigen Religiosität
	4.2.2 Gesellschaftspolitischer Auftrag des Amtes
	4.2.3 Verwaltung der Gebetsanstalten

	4.3 Der Streit zwischen göttlichem und profanem Recht
	4.4 Religionspolitik und die Aleviten
	4.4.1 Alevitische Selbstbeschreibungen
	4.4.2 Tücken der partikularistischen Anerkennung


	5. Resümee 1

	II. Islam als Weltanschauung der ummatistischen Utopie
	1. Ursprungsvisionen im Islam
	1.1 Eschatologie ohne Roß und Reiter
	1.2 Islamische Visionen von Rückkehr

	2. Der Neomodernismus von Fazlur Rahman: Die Suche nach islamischen Werten
	2.1 Die Einheit des Korans und die islamische Weltanschauung
	2.2 Realität als kritische Prüfungsinstanz
	2.3 Werte, Diesseitigkeit und die Gesellschaftstechnik

	3. Der Diskurs und sein zeitgeschichtlicher Kontext
	3.1 Verschiebungen in der Trägerschaft des Islamismus
	3.2 Verschiebungen im globalen Feld
	3.3 Die Konfliktlinien

	4. Aspekte der islamistischen Modernitätskritik
	4.1 Die Moderne als „totale Krise“
	4.2 Kritik an der Fortschrittszeit
	4.3 Modus der Anerkennung des Anderen: Benennen oder Definieren?
	4.4 Eine monotheistische Lektüre der Zeit

	5. Das prophetische Medina im Gegensatz zum „totalitären“ Nationalstaat der Moderne
	5.1 Die Umma: Von der Gemeinschaft der Muslime zur Gemeinschaft schlechthin
	5.1.1 Die Prinzipien der Gemeinschaft
	5.1.2 Die Umdeutung der Umma und ihre Friktionen

	5.2 Der Stachel des historischen Ereignisses, die Risse der Konstruktion
	5.2.1 Der umstrittene Status der Juden
	5.2.2 Der intellektuelle Zwang zur Konsistenz
	5.2.3 Wiederkehr der verdrängten Machtfrage: Die Umma als muslimische Herrschaft


	6. Übersetzungen der westlichen Konzepte
	6.1 Der „wahre Pluralismus“ des Islam, die „Zivilgesellschaft“ der apokalyptischen Reiter
	6.2 Die islamistische Konzeption des „öffentlichen Glücks“

	7. Resümee 2

	III. Schlußfolgerungen und Ausblick
	1. Zusammenfassung der Ergebnisse
	2. Ausblick: Kultur des Geständnisses, Kultur des Konventionalismus

	Literatur

