»BIOPOLITIK ALS ANTHROPOPOLITIK«!.
THEOLOGISCHE ETHIK VOR DER HERAUSFORDERUNG
DES TRANSHUMANISMUS

Anna Maria Ried!

1. Einfiihrung

Algorithmen, die uns bestimmen, Terror und Spionagesoftware, Speiche-
rung von Daten und Datenhandel, Verinderung der Arbeitswelt, Alexa,
Pflege-Roboter, Smart Home, autonome Waffensysteme, selbstfahrende
Autos, Enhancement, Nanotechnologien, die den Kérper durchwandern,
Bewusstseinsupload und Cyborgisierung — der technologische Fortschritt
birgt eine grofle Bandbreite an Themen und ethischen Herausforderun-
gen. Momentan ist es vor allem die Kinstliche Intelligenz (KI), die die
aktuellen Debatten bestimmt. Viele der damit verbundenen Fragen und
Entwicklungen l8sen gleichzeitig Angste und Faszination aus. Wihrend die
einen den menschlichen (Sonder-)Status bedroht sehen und befiirchten,
dass Menschen zu Sklaven von Maschinen werden, triumen andere von
der transhumanistischen Vision einer Fusion von Mensch und Maschine.
Abwehr der technischen und technologischen Entwicklung und Verteidigung
eines Status quo auf der einen Seite stehen Begeisterung und unkritischem
technologischem Fortschrittsoptimismus auf der anderen gegeniiber.

Im Folgenden wird insofern die Position beider Seiten geteilt, als davon
ausgegangen wird, dass die technologischen Entwicklungen eine Verinde-
rung markieren, die das Potenzial hat, unser Zusammenleben fundamental
zu verdndern. An diesem Punkt enden jedoch bereits die Gemeinsamkeiten.
Denn weder wird hier fiir ein optimistisches Einlassen auf alles Neue pladiert
noch fiir eine pessimistische Abwehr jeder Entwicklung. Stattdessen steht die

1 T. Lemke, Biopolitik zur Einfiihrung, Hamburg 2017, 123.

14.02.2026, 19:23:58.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Anna Maria Ried|

Annahme, dass die sich abzeichnenden Verinderungen nicht einfach igno-
riert werden kénnen, sondern nach Gestaltung verlangen, im Mittelpunkt der
Uberlegungen. Sie stellen fundamentale Anfragen an die uns orientierenden
Normen und Koordinaten, die Trennung von Mensch, Technik, Natur, Kultur
sowie an die Art und Weise, wie wir Zusammenleben wollen. Eine Disziplin
wie die Theologische Ethik, die Antworten auf die Frage sucht, was wir tun
sollen, ist herausgefordert, wenn die eng damit verbundene Frage, wer wir
eigentlich sind, sich — wie in den technologischen und transhumanistischen
Entwicklungen und Visionen — mit neuem Gewicht stellt.

Nach einer kurzen Einfithrung in zentrale Herausforderungen, die sich
fiir eine ethisch-wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Transhuma-
nismus stellen (2), wird skizziert, wie die Theologische Ethik bisher auf diese
Herausforderung reagiert, und fiir die Integration einer biopolitischen Per-
spektive in den ethischen Diskurs plidiert (3). Die Weiterentwicklung des bio-
politischen Ansatzes durch Bruno Latour und seine Betonung des Materiellen
werden als eine Moglichkeit des Perspektivwechsels fiir den ethischen Dis-
kurs vorgestellt (4). Aus dem weiten Feld der Akteur-Netzwerk-Theorie und
den spiteren Arbeiten Latours werden vor allem zwei Aspekte herausgegrif-
fen: die Kritik an der klassischen Soziologie und ihrem Blick auf Gesellschaft
(4.1) und die Kritik an der Moderne sowie die damit verbundene Thematik der
Hybridisierung (4.2). Diese werden zum Abschluss im Hinblick auf die daraus
resultierenden Perspektivverschiebungen und ihr Potenzial fir den ethischen
Diskurs ausgelotet (5).

2. Herausforderungen: Technologie und Transhumanismus

Die technologischen Entwicklungen und transhumanistischen Bestrebungen
fordern den ethischen Diskurs heraus. Um darzustellen, warum das so ist
und worin die Schwierigkeiten einer ethischen Reflexion in diesem grofien
Thementfeld liegen, werden im Folgenden drei Aspekte aufgegriffen und ein-
gefithrt: a) der spekulative Charakter des Themas, b) das Fragwiirdigwerden
von bisher orientierenden Koordinaten und c) die Schnelligkeit der Verin-
derungen, nicht zuletzt durch 6konomische Interessen. Diese Problematisie-
rung ist keine umfassende Bestandsaufnahme, sondern dient — neben dem
Aufzeigen von Schwierigkeiten — auch dazu, abzutasten, wo Ethik in diesem
Feld moglicherweise gefordert ist, neue Wege einzuschlagen.

14.02.2026, 19:23:58.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»BIOPOLITIK ALS ANTHROPOPOLITIK«

a. Der spekulative Charakter des Themas macht es schwer festzustellen, woriiber
eine Auseinandersetzung erfolgen muss: »Transhumanism today is a slogan for
a variety of cultural, political, philosophical or digital movements, promo-
tion techno-futuristic visions about transgression of human biology.«* Was
alle transhumanistischen Positionen eint, ist das Bestreben, den Menschen zu
verbessern und dabei bisherige, scheinbar natiirlich gesetzte Grenzen mithil-
fe von Technologie zu iiberwinden. Im weiteren Verlauf des Textes wird von
der folgenden Definition von Transhumanismus ausgegangen:

»Das Programm des Transhumanismus setzt auf die Ubersteigung bisher als
natiirlich empfundener Barrieren (z.B. Tod nach etwa 75 Jahren) und Pro-
zesse (z.B. Alterung) durch technische Applikation. Den Transhumanismus
gibt es dabei nicht, verschiedene Denker und Forscher aus dem Bereich der
Philosophie und den Biowissenschaften betonen, emotionale, kognitive und
somatische Kapazitidten des Menschen blieben in weiten Teilen ungenutzt.
Durch biomedizinische und technologische Fortschritte kénnten diese Po-
tentiale aber aktiviert werden, weswegen eine Akzelerierung der Forschung,

etwa liber Alterung und Degeneration, erheblich voranzutreiben sei.<

Schon an dieser vereinfachten Definition zeigt sich, wie schwer eine klare
Abgrenzung zum bereits praktizierten Human Enhancement ist:

»Gegenwadrtige technische Anwendungen, die unter dem Stichwort>Human
Enhancement«diskutiert werden, sind etwa dsthetische Eingriffe, leistungs-
steigernde Pharmaka, die mentale Fihigkeiten (wie Konzentrationskraft
und Erinnerungsvermdogen) verbessern, oder Implantate (wie Magneten),
die neue Sinneseindriicke beherrschen sollen. Bereits die letzten beiden
Beispiele fithren uns zu den transhumanistischen Zukunftsideen, die mit
Enhancement verknlpft werden—niamlich den Visionen einer Steige-
rung menschlicher Fihigkeiten ber das gegenwartig Menschenmagliche

hinaus.«*

2 R. Ranisch/S. L. Sorgner, Introducing Post- and Transhumanism, in: dies. (Hg.), Post- and
Transhumanism. An Introduction, Frankfurt a.M. 2014, 7-27,12.

3 M. Wirth, Trans-Kérper. Theologie im Gespréach mit Transhumanismus und Transsexua-
litit, in: Zeitschrift fir Evangelische Ethik 62 (2018), 1, 10-30, 18.

4 S. Dickel, Der neue Mensch —ein (technik)utopisches Upgrade, in: APuZ 66 (2016), 27,
16-21,17.

14.02.2026, 19:23:58.

221


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Anna Maria Ried|

Was den Transhumanismus vom bisherigen Enhancement unterscheidet, ist
ein utopisches Moment: Etwas, das (noch) nicht moglich ist, wird angestrebt.
Wobei die Grenzen durchaus fliefend sind. Transhumanistische Visionen be-
stimmen und prigen die Diskurse zum Enhancement nachdriicklich, »denn
bereits inkrementelle technische Anwendungen lassen sich als Vorstufen zu
und Wegbereiter zu einer transhumanen Zukunft deuten — so der Zeithori-
zont nur hinreichend verlingert wird.«> Deutlich wird in all diesen Diskur-
sen, seien sie auf die Gegenwart bezogen oder noch Zukunftsvisionen: »Die
Natur des Menschen wird heute im Rahmen bio- oder gentechnischer Eingrif-
fe selbst zum Gegenstand der Verinderung und kann schon von daher nicht
zur Orientierung dienen. Unter den Leitbildern der Optimierung oder Ver-
besserung werden vermeintlich natiirlich vorgegebene Grenzen iiberschrit-
ten, so dass die Natur als Gegeniiber, als ethische Orientierungsbasis und als
Ausweis eines menschlichen Sonderstatus entgleitet.«®

b. Der Rahmen der ethischen Orientierung selbst wird fragwiirdig: Die in dem
Zitat von Zimmermann ausgedriickte Erkenntnis, dass die Grenzziehungen
zwischen Mensch und Technik, Natur und Kultur selber fragwiirdig werden,
kann einerseits helfen, dem ethischen Diskurs eine Richtung zu geben, mar-
kiert aber andererseits auch eine zweite Herausforderung: Technologische
Moglichkeiten und Entwicklungen stellen oft als sicher geglaubte Gren-
zen und Orientierungen in Frage und verlangen eine Auseinandersetzung
bzw. Uberpriifung der ethischen Koordinaten und Grenzziehungen. Selbst
wenn die transhumanistische Mensch-Maschine eine Science-Fiction-Vision
ist — und vermutlich auch noch eine ganze Weile bleiben wird —, sind star-
re Grenzziehungen zwischen den scheinbar alleinig autonom handelnden
menschlichen Subjekten und den Maschinen, als Objekten unserer Hand-
lungen, schwieriger geworden. Neue technologische Méglichkeiten bewegen
sich durch die Verbindung von Nano-, Bio- und Informationstechnologien
sowie der kognitiven Wissenschaft itber die Grenzen des bisherigen Rahmens
hinaus.

c. Die technologische Entwicklung droht die ethische und politische Reflexion zu
iiberholen: Biotechnische und technologische Fortschritte laufen so schnell ab,

5 S. Dickel, Der neue Mensch, 17f.
M. Zimmermann, Grenzverschiebungen —Zur Natur des Menschen in bioethischen Dis-
kursen, in: D. Bogner/C. Miigge (Hg.), Natur des Menschen. Brauchen die Menschen-
rechte ein Menschenbild?, Fribourg, 175-195, 177f.

14.02.2026, 19:23:58.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»BIOPOLITIK ALS ANTHROPOPOLITIK«

dass der Eindruck entsteht, ethische Reflexionen sowie politische und rechtli-
che Regelungen hinken hinterher. Zudem zeigen sich im wissenschaftlichen,
zumal im geisteswissenschaftlichen Mainstream typischerweise eher Skep-
sis und Ablehnung gegeniiber transhumanistischen Visionen. Aber diese sind
tief »im naturwissenschaftlich-technischen Denken verwurzelt. Selbst die Vi-
sion des digital migrierten neuen Menschen ist das Produkt eines bestimmten
wissenschaftlichen Weltbildes — nimlich des informationstechnischen Para-
digmas. Es verwundert daher nicht, dass selbst diese radikale Idee durchaus
anschlussfihig an gegenwirtige Digitalisierungsdiskurse ist, die von der Leit-
idee der Dematerialisierung des Materiellen bestimmt sind.«’

Um die transhumanistischen Visionen hat sich lingst ein Markt entwi-
ckelt und es haben sich »Institute, Vereine und Think Tanks etabliert, die of-
fensiv fiir transhumanistische Zukunftsvisionen werben. Diese werden teil-
weise von renommierten, wenn auch umstrittenen Vordenkern getragen: Zu
ihnen gehéren unternehmerische Visionire der Technologieszene des Silicon
Valley wie Kurzweil [Director of Engineering bei Google, A. M. R.] ebenso wie
eine Reihe von Philosophen - allen voran Nick Bostrom, der Direktor des an
der Universitit Oxford angesiedelten Future of Humanity Institute.<® Google hat
zudem mit Bill Maris einen Befiirworter des Transhumanismus zum CEO des
Investmentfonds Google Ventures ernannt. Dieser sagte 2015 in einem Inter-
view: »Wenn Sie mich heute fragen, ob es maglich ist, 500 Jahre alt zu wer-
den, so lautet meine Antwort >Jal<. Maris untermauert seine mutigen Worte
mit jeder Menge Geld. Google Ventures investiert 36 Prozent seiner zwei Milli-
arden Dollar in Startup-Unternehmen aus dem Bereich Biowissenschaft/Life
Science.«’ Gegeniiber den damit wirtschaftlich massiv vorangetriebenen In-
teressen und Entwicklungen scheinen Politik, Gesellschaft und Ethik nicht
nur macht-, sondern auch seltsam visionslos. Die Gefahr, auf transhumanis-
tische Spekulationen einfach mit Abweisung zu reagieren, besteht im Verlust
von Handlungs- und Gestaltungsspielriumen.

7 S. Dickel, Der neue Mensch, 19. Vgl. auch N. K. Hayles, How we became posthuman,
Chicago 1999.

8 S. Dickel, Der neue Mensch, 19f. Nick Bostrom rief zusammen mit David Perace 1998
auch die World Transhumanist Association (WTA) ins Leben und griindet 2004 mitJames
Hughes das Institute for Ethics and Emerging Technologies (IEET). »Today the IEET is one
of the most important transhumanist platforms, promoting a liberal democratic form
of transhumanism, which they call technoprogressivism« (R. Ranisch/S. L. Sorgner, Intro-
ducing, 12).

9 Y. N. Harari, Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen, Miinchen 2017.

14.02.2026, 19:23:58.

223


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Anna Maria Ried|

3. Theologische Ethik wohin - eine biopolitische Perspektive

Transhumanismus und die mit ihm einhergehenden Herausforderungen stel-
len in der klassischen Einteilung ethischer Aufgaben eine bioethische Thema-
tik dar. Schaut man sich bioethische Forschung an, wird deutlich, dass ein
solcher Zugang einen ganz bestimmten Fokus impliziert: »Im Mittelpunkt
der Bioethik steht die Frage: Was sollen wir tun?«!® Damit setzt eine bio-
ethische Fragestellung vor allem auf die Diskussion von Werten, auf die Ent-
wicklung von Verhaltenskodizes und darauf, Entscheidungsalternativen zu
bestehenden medizinischen und technischen Losungen zu prisentieren. Die
Genese und der soziale Kontext biotechnologischer Innovationen wird hin-
gegen in der Regel ausgeblendet.™ Es ist die Biopolitik, die fiir sich in An-
spruch nimmt, diesen Part zu bearbeiten. Dabei zeichnet sich bereits hier
ab, dass bioethische und biopolitische Fragestellungen eventuell nicht trenn-
scharf sind, aber doch deutlich anders gelagerte Interessen verfolgen. Mog-
lich ist das, weil sich das »Paradigma der >Biopolitik« [...] nicht im Zusammen-
spiel und in Auseinandersetzung mit der >Bioethik< entwickelt«'* hat.

Nicht iiberraschend kommt dann auch aus dem Feld der Biopolitik Kritik
am bisherigen auch institutionell dominanten bioethischen Diskurs.

Der biopolitische Ansatz verfolgt die Irritation scheinbar natiirlicher oder
selbstverstindlicher Denk- und Handlungsmuster u.a. in dem ansonsten
klar getrennte Sphiren wie Politik und Biologie relational betrachtet werden.
Biologie, also Leben und die Verinderungen durch (Bio-)Technologien, ist
demnach kein weiterer Gegenstandsbereich der Politik, sondern affiziert den
Kern des Politischen. Schaut man die oben benannten Herausforderungen
der technologischen Entwicklungen und transhumanistischen Visionen an,
scheint damit ein entscheidender Punkt getroffen, der allein iiber einen
bioethischen Zugang zu wenig in den Blick riickt: Ging es bislang um die
Verwendung von Technik (etwa Brillen, Horgeriten, Bohrmaschinen), zeich-
net sich nun eine Mensch-Maschine-Beziehung ab, die sich nicht linger
einfach als »Benutzung« bezeichnen lisst, sondern eher als umfassende

10 T Lemke, Eine Analytik der Biopolitik. Uberlegungen zu Geschichte und Gegenwart ei-
nes umstrittenen Begriffs, in: Behemoth 1 (2008), 72-89, 86.

1 Vgl ebd.

12 M. Albers, Bioethik, Biopolitik, Biorecht. Grundlagen und Schliisselprobleme, in: dies.
(Hg.), Bioethik, Biorecht, Biopolitik. Eine Kontextualisierung, Baden-Baden 2016,
9-40,14.

14.02.2026, 19:23:58.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»BIOPOLITIK ALS ANTHROPOPOLITIK«

Vernetzung beschrieben werden kann.”® Doch wihrend die Rede von der
Vernetzung bereits allgegenwirtig ist, schaffen es ethische Analysen und
politische Ansitze offenbar nur schwer, Technik und Technologien, Benutzer
und gesellschaftlich-politische Folgen in einem Analyse- und Losungsansatz
zusammenzufithren. Immer noch wird nach Losungen gesucht, die nur
eine Sphire beriicksichtigen, also etwa technische Entwicklungen oder
eine Verinderung des Nutzer(innen)verhaltens. Methodisch ergibt sich so
das Problem, dass die verschiedenen Bereiche nicht zusammen betrachtet
werden und das Soziale erklirt wird, ohne der Technik und den neuen
Technologien einen aktiven Part zuzugestehen.

Die vorliegende Untersuchung legt daher den Fokus auf eine biopolitische
Perspektive und kniipft an das foucaultsche Konzept der Biopolitik als Biomacht an.
Sie grenzt sich damit von einem auch in bioethischen Diskursen benutzten
Biopolitikbegriff ab, der darunter die Regulierung biotechnologischer oder
biomedizinischer Entwicklungen versteht.'

Mit der Akteur-Netzwerk-Theorie wird aus dem Feld der aktuellen Wei-
terentwicklung des foucaultschen Konzepts der Biopolitik eine herausgegrif-
fen, die vor allem jener Kritik Rechnung trigt, die die »anthropozentrische
Verkiirzung der biopolitischen Problematik«*® bearbeiten mochte. Bruno La-
tour weist nicht nur darauf hin, dass die zunehmend wissenschaftliche und
technologische Durchdringung der Natur eine Konzeption von dieser als in-
terventionsfrei und schicksalhaft geférdert hat, sondern fordert auch eine
symmetrische Anthropologie, »die menschliche und nicht-menschliche Ak-
teure gleichermaflen als handlungsfihige Entititen begreift. Diese und an-
dere theoretische Bemithungen er6ffnen ein neues Forschungsfeld, das es er-
moglicht zu untersuchen, wie in sozialen Prozessen entschieden wird, welche
Entititen unter welchen Voraussetzungen Gesellschaftsmitglieder sein kon-
nen und welche nicht: Biopolitik als Anthropopolitik.«!®

Die These hinter dieser Theorieauswahl ist, dass der von Latour vorge-
schlagene Weg »gerade dann bedeutsam werden [kann], sobald es darum
geht, komplexe und an den Fichergrenzen nicht haltmachende Phinomene

13 Vgl. P P Verbeek, Subject to technology. On automatic computing and human auton-
omy, in: M. Hildebrandt/A. Rouvroy (Hg.), Law, human agency, and autonomic com-
puting. Milton Park, Abingdon 2011, 27-45, 28.

14 Vgl. M. Albers, Bioethik, 16.

15 T. Lemke, Biopolitik, 122f.

16 Ebd., 125.

14.02.2026, 19:23:58.

225


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Anna Maria Riedl

in den Blick zu nehmen.«'7 Und mit genau solchen Phinomenen haben wir
es beim Transhumanismus zu tun. Bevor nach dem Potenzial dieses Ansatzes
gefragt wird, gilt es ihn zunichst in einigen zentralen Aspekten tberblicks-
artig einzufiihren.

4. Die Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) und Bruno Latour

Die ANT wurde in den 8oer Jahren von einem Denkerkollektiv entwickelt,
deren berithmtester Vertreter der franzésische Soziologe Bruno Latour ist. Sie
»zielt [...] darauf, eine in ihrem Untersuchungsfeld geldufige Unterscheidung
mit Hilfe des Netzwerk-Begriffs aufzubrechen: [nimlich] die Unterscheidung
zwischen Gesellschaft und Natur bzw. zwischen Gesellschaft und Technik.«!8

Sehr vereinfacht wird in der ANT davon ausgegangen, dass die Welt bzw.
die Gesellschaft wie ein Netzwerk verfasst ist, das sich aus verschiedenen Ele-
menten (auch Entititen, Akteure oder Aktanten bezeichnet) zusammensetzt.
Aufgabe der Soziologie ist es, diese Zusammenschliisse (Verkniipfungen, As-
soziationen) zu untersuchen. Denn in dem Moment — und zwar nur in dem
Moment -, in dem neue Verkniipfungen im Netzwerk entstehen, zeigt sich
das Soziale. Im Deutschen ist der Begriff der Assoziation irrefithrend, weil
damit meist eine gedankliche Verkniipfung gemeint ist. Im Vokabular der
ANT steht Assoziation jedoch einfach fiir Verkniipfung.

»Die ANT geht davon aus, dass sich die Technik, die Natur und das
Soziale gegenseitig beeinflussen, sie verwirft den Ansatz sogenannter re-
duktionistischer Theorien, dass letztlich alles — Politik, Kunst, Religion,
Wissenschaft — sozial konstruiert oder vorwiegend auf einen einzigen (so-
ziologischen, naturwissenschaftlichen, kognitiven) Faktor zuriickzufithren
sei.«*® Sie sucht damit so etwas wie einen Mittelweg zwischen Konstrukti-
vismus und Realismus.

Stattdessen wird in der ANT das Handlungspotenzial von Dingen hervor-
gehoben. Auch Dinge kénnen im Netzwerk als Akteure in Erscheinung treten

17 L. Gertenbach/H. Laux (Hg.), Zur Aktualitdt von Bruno Latour. Einfithrung in sein Werk,
Wiesbaden 2019, 256.

18 | Schulz-Schaeffer, Akteur-Netzwerk-Theorie, in: J. Weyer/). Abel (Hg.), Soziale Netz-
werke. Konzepte und Methoden der sozialwissenschaftlichen Netzwerkforschung,
Miinchen 2000, 187-210, 187f.

19 R. Ruffing, Bruno Latour, Paderborn 2009, 29.

14.02.2026, 19:23:58.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»BIOPOLITIK ALS ANTHROPOPOLITIK«

(Latour benutzt dafiir manchmal auch den Begriff der Aktanten) und die kon-
kreten Ereignisse beeinflussen. »Ein Aktant ist eine Entitit, die Einfluss auf
den Zustand einer Situation hat. Er ist etwas, das einen Unterschied macht.
Diese Kategorie erlaubt es Latour, die essentialistische Unterscheidung zwi-
schen Mensch und Nicht-Mensch [...] zu iiberwinden.«*°

Latour geht sogar noch weiter und behauptet, dass erst die Dinge Men-
schen zu Menschen werden lassen?' und es daher sinnvoll ist, »die Frage des
sozialen Zusammenbhalts nicht allein auf das Bewusstsein zuriickzufithren,
sondern die entscheidende Rolle der Dingwelt mit zu beriicksichtigen. Ohne
die Mitwirkung der Dinge an den gesellschaftlichen Zusammenhingen wiir-
den wir (dhnlich wie Paviane) unser Gruppenverhalten jederzeit neu >aushan-
deln< miissen.«**

Gegen die kiinstliche Trennung von Subjekten und Objekten fordert die
ANT eine »generalisierte Symmetrie«*® Dieses Symmetrieprinzip hat zu viel
Verwirrung gefithrt, weswegen sich Latour bemiuigt sah, zu prizisieren:
»ANT ist nicht, ich wiederhole: ist nicht die Behauptung irgendeiner absurden
»Symmetrie zwischen Menschen und nicht-menschlichen Wesen«. Symme-
trisch zu sein, bedeutet fir uns einfach, nicht a priori irgendeine falsche
Asymmetrie zwischen menschlichem intentionalen Handeln und einer mate-
riellen Welt kausaler Beziehungen anzunehmen.«** Das Symmetrieprinzip
ist also eher als ein Nicht-Asymmetrieprinzip zu deuten, es soll helfen, die
in den Augen der ANT-Vertreter(innen) falsche dualistische Ontologie von
intentionalem Handeln und kausalen Mechanismen zu iiberwinden.

Latour, der sich selbst als empirischer Philosoph versteht, entwickelt mit
der ANT einen Weg, die Operationsketten — in denen Dinge, Personen, Ar-
tefakte usw. aufeinander einwirken — zunichst zu beschreiben (und nicht zu
erkliren). Nicht zufillig ist die Abkiirzung ANT, was englisch »Ameise« be-
deutet, fir die Akteur-Netzwerk-Theorie gewihlt worden, denn wie Ameisen
sollen die ANT-Forscher(innen) den Verkniipfungen der Welt folgen.

20 I Janicka, Nichtmenschen und Politik. Was bedeutet das?, in: fiph Journal 29 (2017),
21-26, 25.

21 Vgl. B. Latour, Das Parlament der Dinge, Frankfurt a.M. 2018.

22 R.Ruffing, Bruno Latour, 8.

23 U. Felt/H. Nowotny/K. Taschwer, Wissenschaftsforschung. Eine Einfihrung, Frankfurt
a.M. 1995, 143.

24  B.Latour, Eine neue Soziologie fiir eine neue Cesellschaft, Frankfurt a.M. 2017, 131.

14.02.2026, 19:23:58.

221


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Anna Maria Ried|

Wiahrend die frithen Arbeiten zur ANT vor allem die Produktion und
Funktionsweise von Wissenschaften und Technologien untersuchten, ar-
beitete sich Latour zunehmend an der klassischen Soziologie und den
Grundbegriffen der modernen Philosophie ab. Es sind vor allem zwei Kri-
tiken, die dabei herausstechen und die im Folgenden genauer betrachtet
werden: (1) Die Kritik der klassischen Soziologie. Gegen diese traditionelle
Soziologie, die er als Soziologie des Sozialen charakterisiert, pladiert Latour
fir eine Soziologie der Assoziationen. (2) Die Kritik an der Moderne, die mit
der Trennung von eigentlich gemischten Sphiren wie Kultur, Technik, Natur
permanent die bestehenden und sich entwickelnden Hybride unsichtbar
macht.

4.1 Eine neue Soziologie - Soziologie der Assoziationen

Die traditionelle Soziologie — so der Vorwurf Latours — sehe das Soziale als
eine eigene Sphire an. Bei der ANT ist hingegen das Soziale nichts Zusitzli-
ches, es bildet keine eigene Sphire, die durch irgendwelche geheimen Krifte
zusammengehalten wird, sondern das Soziale wird durch die Verkniipfung
von Elementen (Assoziationen) hervorgebracht bzw. in Bewegung gehalten
oder auch zerstort. Mit der Betonung der kulturellen oder sozialstrukturellen
Sphire hat die klassische Soziologie vor allem die Eigenlogik von Gesellschaft
und Kultur betont, sich damit aber auch auf einen Pfad begeben, auf dem sie
die Bedeutung von Technik, Dingen, Artefakten und Medien heruntergespielt
oder aus dem Blick verloren hat.

Nach der ANT wird das Soziale hingegen nur sichtbar in den Spuren
(traces), die es hinterlisst; nimlich immer dann, wenn neue Verbindungen
(Assoziationen) entstehen. Statt das Vorgefundene mit sozialen Kriften und
Gesetzmifigkeiten zu erkliren, geht es darum, den dynamischen Prozess
des Versammelns, der Bildung sozialer Verkniipfungen nachzuzeichnen. For-
scher(innen) sollen nicht das Soziale als Erklirung anfiithren, sondern be-
schreiben, wie es entsteht. Latour halt fest: »Kein Forscher sollte die Aufgabe
erniedrigend finden, beim Beschreiben zu bleiben. Sie ist, im Gegenteil, die
hochste und seltenste Leistung.«*>

Latour verweist immer wieder darauf, dass wir, um die Welt und ihre ra-
santen technologischen Verinderungen besser verstehen zu koénnen, damit
anfangen miissen, sie besser zu beschreiben. Die Beschreibungen, die die

25  Ebd., 237.

14.02.2026, 19:23:58.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»BIOPOLITIK ALS ANTHROPOPOLITIK«

ANT bietet, mogen zunichst verwirren, weil sie — indem sie den Gegenstin-
den bis in die hinterste Veristelung folgen — die Situation komplexer werden
lassen, statt sie zu ordnen. Aber die Komplexitit, auf die hier abgezielt wird,
ist keine umfassende Erklirung, sondern eine Suche nach den Feinheiten und
Unterschieden in der zu erfassenden Vielheit. Deswegen gilt es die Dinge und
vor allem die Assoziationen auch nicht aus der Totalen, sondern indem ihnen
gefolgt wird, in den Blick zu nehmen. Latour selbst schreibt: »Ist es nicht
selbstverstindlich, dass nur ein Gewirr von schwachen Bindungen, von kon-
struierten, artifiziellen, zuschreibbaren, beschreibbaren und iiberraschenden
Verkniipfungen die einzige Moglichkeit bietet, um mit irgendeiner Art von
Kampf zu beginnen? [...] Nur in einer Welt, die aus Unterschieden besteht, machen
die eigenen Handlungen >einen Unterschied«.«?®

Diese erste und wichtigste Aufgabe, das Beriicksichtigen und Einbeziehen
aller Akteure, wird in den Augen der ANT-Vertreter(innen) in der traditionel-
len Soziologie tibersprungen. Stattdessen wiirde mit dem direkten Ordnen,
Sortieren und Erkliren der zweite Schritt vor dem ersten gemacht. Genau
dagegen bietet die ANT einen Vorteil, weil sie nimlich davon ausgeht, »dass
die beiden Aufgaben des Einbeziehens und des Ordnens getrennt bleiben miis-
sen.«*’

Die ANT verweist darauf, dass der Frage nach den Verinderungen un-
serer Lebensweise und wie wir zusammen uns auf diesem Planeten steuern
wollen, nicht nachgegangen werden kann bzw. es nicht gelingen wird, die
Aufgabe, die gemeinsame Welt zu versammeln, ins Auge zu fassen, wenn wir
das Soziale vorzeitig als geschlossen erkliren.?® Vor der Frage, wie wir zu-
sammenleben kénnen, gilt es der Frage nachzugehen, wie viele wir eigentlich
sind und wer sich hier versammelt. Reassembling the Social, der Titel der eng-
lischen Einfithrung in die ANT, driickt genau das aus.

4.2 Kritik an der Moderne und Hybridisierung

Als Wissenschafts- und Technikforschung stellt die ANT die vorherrschende
Trennung zwischen Natur, Technik und Gesellschaft infrage. Diese kiinstli-
che Trennung wird von Vertreter(innen) der ANT als Verfassung der Moderne

26  Ebd, 433.
27  Ebd, 440.
28 Vgl ebd,, 445.

14.02.2026, 19:23:58.

229


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Anna Maria Ried|

(Latour 1998) beschrieben. Der Titel eines der bekanntesten Biicher von La-
tour — Wir sind nie modern gewesen — spielt darauf an: »Sobald wir unsere Auf-
merksambkeit [...] gleichzeitig auf die Arbeit der Reinigung und der Hybridie-
rung richten, héren wir sofort auf, ginzlich modern zu sein, unsere Zukunft
beginnt sich zu verindern. Im selben Moment héren wir auf, modern ge-
wesen zu sein — im Perfekt —, weil uns riickblickend bewusst wird, dass die
beides Ensembles von Praktiken in der zu Ende gehenden historischen Peri-
ode schon immer am Werk gewesen sind. Unsere Vergangenheit beginnt sich
zu verindern.«*®

Der Name Latour steht dafiir, einen dritten Weg zwischen dieser Moder-
ne und der Postmoderne zu suchen.>® Dabei geht es ihm nicht darum, sich
fiir eine Seite zu entscheiden. »Latour ist weder fiir noch gegen die Moderne,
er will sie auch nicht iiberwinden und schon gar nicht hinter sich lassen. Viel-
mehr behauptet er, dass die Selbstinterpretation der Moderne in wesentlichen
Punkten nie gestimmt hat. [..] Vertreter der Moderne von Kant bis Haber-
mas sind der Auffassung, man kénne scharf zwischen Subjekt und Objekt,
Natur und Gesellschaft, Fakten und Werten, Demokratie und Wissenschaft
unterscheiden. Im Gegensatz dazu betont Latour, dass es diese Trennungen
in Wirklichkeit nicht gibt, sondern Natur, Dinge und Menschen in vielerlei
Beziehungen netzwerkartig immer schon miteinander verbunden waren und
weiterhin sind. Zwischen Natur, Dingwelt und Gesellschaft bestiinden hybri-
de Netzwerke, in denen zahlreiche Akteure [...] stets neue Verbindungen ein-
gehen. Latour nennt diese neuen Verbindungen Hybride oder auch Quasi-
Objekte.

Den Versuch, eine saubere Trennung einzuziehen — Latour spricht auch
von der Reinigungsarbeit der Moderne -, fithrt hingegen nur dazu, dass die
unablissig produzierten Hybriden nicht erkannt werden kénnen und unsicht-
bar bleiben. Die Moderne fordert so einerseits die Vermehrung dieser Misch-
wesen und macht es doch gleichzeitig moglich, ihre Existenz zu leugnen.?*
Gerade das aber ermdglicht die ungestorte Ausbreitung der Hybride.

29 B Latour, Wir sind nie modern gewesen, Frankfurt a.M. 2008, 20.

30 Latours Verhaltnis zur Postmoderne scheint mir jedoch von einem sehr einseitigen
und verkurzten Blick auf diesen schillernden Begriff gepriagt und vielen postmodernen
Ansatzen durchaus nahezustehen.

31 R. Ruffing, Bruno Latour, 9.

32 Vgl. G. Gamm, Menschliche und Nichtmenschliche Wesen. Zur Wissenschafts-
und Technikforschung von Bruno Latour, in: Journal for History of Law20 (2001),
136-161,139.

14.02.2026, 19:23:58.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»BIOPOLITIK ALS ANTHROPOPOLITIK«

Es werden — so Latour — stindig Gegenstinde produziert, »die nicht mehr
nur als willenlose Objekte einzuordnen sind, sondern ihr Eigenleben entfal-
ten: Atomkraftwerke, Computer, im Labor isolierte Bakterien, das Ozonloch,
das alles seien Mischwesen bzw. Zwischenwesen, [...] die nicht mehr der Na-
tur oder der Gesellschaft zugeordnet werden kénnen. Erst einmal entstan-
den, beeinflussen sie ihre gesamte Umgebung und breiten sich netzwerkartig
aus.«*> Die technische und technologische Entwicklung wirkt dabei wie ein
Beschleuniger.

Das Ziel ist es deshalb, die von der Moderne hervorgebrachten begriffli-
chen Unterscheidungen und zentralen orientierenden Koordinaten, mit de-
nen wir unsere modernen Institutionen beschreiben, in Frage zu stellen. Dies
betrifft zum Beispiel die Trennungen von Gesellschaft vs. Natur, Fakten vs.
Bedeutungen. Diese trennenden Unterscheidungen bedeuten fiir Latour kei-
ne Hilfe, sondern sind im Gegenteil ein Hindernis, wenn es darum geht, un-
sere Welt besser zu beschreiben und zu verstehen.?* Latour erteilt der gro-
Ben Rahmenerzihlung der Moderne - »durch (funktionale) Ausdifferenzie-
rung oder die Strategien eindeutiger Grenzziehungen Realitits- und Ratio-
nalititsgewinne zu erzielen<®® — eine Absage.

Eng verbunden mit seiner Kritik an der Moderne und den unzureichen-
den Erklirungsansitzen der klassischen Soziologie ist auch seine Kritik an
der Trennung zwischen den Naturwissenschaften als zustindig fiir Fakten
und den Geisteswissenschaften als zustindig fiir Interpretationen. Latour be-
hauptet hingegen, dass auch das, was als naturwissenschaftlicher Fake gilt,
immer schon gesellschaftlich betrachtet wird, und verweist auf die zahlrei-
chen Verbindungen und Verstrickungen zwischen beiden Welten. Die Aus-
schlieRlichkeit rein naturwissenschaftlicher Erklirungen wird dabei ebenso
zuriickgewiesen wie die rein sozialer. Zugleich ermutigt er die Geisteswis-
senschaften, mutiger zu sein und nicht einem naturwissenschaftlichen Pa-
radigma aufzusitzen, sondern ihre eigene Sprache zu finden. Eine wichti-
ge Verbiindete, um einem einseitigen Szientismus entgegenzuwirken, ist fiir
Latour die Metaphysik. Sie eréffnet die Moglichkeit, den allmichtigen natur-
wissenschaftlichen Faktenerzihlungen grofie Erzahlungen entgegenzuhalten
bzw. sie hinzuzufiigen und dann in eine Verhandlung dariiber einzutreten,

33 R.Ruffing, Bruno Latour, 9.
34  Vgl. . Janicka, Nichtmenschen, 25.
35  G.Gamm, Menschliche, 139.

14.02.2026, 19:23:58.

231


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Anna Maria Ried|

mit welcher dieser Erzihlungen wir leben wollen: »Nichts ist unentbehrli-
cher als die Vervielfachung der grofien Erzahlungen. [..] Die grofRen wissen-
schaftlichen Erzihlungen iiber den Ursprung der Welt vom Big Bang bis zum
Wirmetod der Sonne, iiber die Evolution des Lebens von der Amébe bis zu
Einstein, tiber die Universalgeschichte >von Plato bis zur Nato< und die alltig-
lichen Morgensitzungen mit Gott iiber die >Theorie des Ganzen« — jedes dieser
wahnsinnigen Fresken schligt eine mogliche Einigung vor.«*®

Das Anliegen, die Welt besser beschreiben zu kénnen, und die Betonung
des Werts der Metaphysik leiten bereits iiber in die Frage, warum eine solche

Theorie von Interesse fiir die Ethik sein kann.

5. Verantwortung und Politik - Theologische Ethik
im Dialog mit Bruno Latour

Deutlich wird, die ANT und die weiteren Arbeiten Latours sind keine Ethik,
aber es handelt sich auch um mebhr als reine soziologische Studien und auch
um mehr als nur Beschreibungen. Latour selber nennt sein Vorgehen empi-
rische Metaphysik, fiir die er eine experimentelle Anthropologie vorschligt,
die mit den ausgeschlossenen Anderen (wieder) Kontakt aufnimmt.

Eine solche Kontaktaufnahme scheint nétig, weil das Problem nicht nur
darin liegt, dass die technologischen Entwicklungen sich beschleunigen, die
Produktion von Hybriden immer schneller abliuft und wir diese Prozesse im-
mer schwerer erfassen kénnen, sondern weil »wir nicht linger so handeln
konnen, wie wir es tun.«3?

Es geht um eine »den neuen soziotechnisch vernetzten Verhiltnissen
angemessene Verantwortungsverteilung«®®. Das wirft natiirlich die Frage
auf, warum wir eine solche brauchen bzw. warum Latour sie fir notig hilt.
Weil - so liefde sich hier anfithren — die Techniken, mit denen wir es zu tun
haben und noch weiter zu tun bekommen werden, »sich im grofen Stil
einer vermittels »Handlung« und >Intention« konzeptualisierten Praxis ebenso
entziehen wie einer, die mit der Unausweichlichkeit der ihr immanenten

36  B.Llatour, Das Parlament, 185

37 I Janicka, Nichtmenschen, 25.

38 G. Gamm, Menschliche, 148. Gamm bezieht sich hier auf B. Latour, Die Hoffnung der
Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissenschaft, Frankfurt a.M. 2000,
239f.

14.02.2026, 19:23:58.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»BIOPOLITIK ALS ANTHROPOPOLITIK«

Logik argumentiert. Nicht nur Grf8e und Menge der Artefakte, Institutionen
und Personen, vor allem die Vernetztheit und die grof3e Zahl der beteiligten
Institutionen bringen schier in Verlegenheit, eindeutig nach subjektiven und
objektiven Wirkungen zu unterscheiden. Ob Technikfolgen oder Technikge-
nese — nirgends scheinen die traditionellen Kategorien des Entweder-Oder
hilfreich zu sein.«<>°

Latour eignet sich dabei keineswegs fiir eine pauschale Technikkritik, im
Gegenteil, »[d]as Menschliche ldsst sich ja nicht erfassen und retten, wenn
man ihm nicht jene andere Hilfte seiner selbst zuriickgibt: den Anteil der Din-
ge.«* Aber er lisst sich auch nicht einfach zur Befiirwortung jeder techno-
logischen Entwicklung und transhumanistischen Position nutzen. Auch hier
also kein Entweder-Oder, sondern ein dritter Weg: »festzustellen und zu kri-
tisieren sei heutzutage nicht die Technik an sich, sondern die riicksichtslo-
se, unkontrollierte Expansion von Dingen und wissenschaftlich-technischen
Netzwerken.«*' Die Idee ist, dass die Ausbreitung von Netzwerken in den
ANT-Studien wahrnehmbar wird, damit sie demokratisiert erfolgen kann.
Denn Dinge stabilisieren zwar Kollektive, aber die Betonung ihres Akteurssta-
tus zeigt auch auf, dass sie nicht einfach nur harmlose Objekte unter unserer
Kontrolle sind. Dinge kénnen ein Eigenleben entfalten, sich anders verhalten
als geplant. Das gilt es zuallererst anzuerkennen und dann in einen demokra-
tischen Prozess dariiber einzutreten, wie wir mit den Dingen leben wollen.
Latours »Pointe ist, dass wir immer schon in Praktiken involviert waren, die
eine gemeinsame Welt mit Nichtmenschen gebildet haben. Allerdings haben
wir diese Tatsache nie als solche anerkannt, was wiederum zu einer Reihe von
Problemen gefiihrt hat, in denen wir uns nun wiederfinden. Sein Vorschlag
ist, dass wir in der Lage sein werden, auf die Probleme, die sich uns heute
stellen, angemessen zu reagieren, wenn wir die Horizontalitit der Beziehung
zwischen Menschen und Nichtmenschen anerkennen.«**

Latour zielt nicht darauf ab, das politische System einfach so zu verin-
dern, sodass nun auch die Dinge darin reprisentiert werden, sondern er
mochte zu einem anderen Verstindnis von Politik aufrufen. Im Zentrum
steht die Notwendigkeit, die sich bisher oft blind und unbemerkt vollziehende
Hybridisierung der Sichtbarkeit und damit der Méglichkeit der politischen

39  Ebd.

40  Umschlagtext von B. Latour, Nie modern gewesen.
41 R. Ruffing, Bruno Latour, 10.

42 | Janicka, Nichtmenschen, 25f.

14.02.2026, 19:23:58.

233


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Anna Maria Ried|

Verhandlung zuzufithren.** »Latour méchte Politik, Wissenschaft, Recht
und Religion auf neue Art und Weise artikulieren, um uns einen anderen
Schliissel anzubieten, mit dem wir unsere gegenwirtigen Bedingungen
besser verstehen kénnen.«*

Die beiden Latour-Kenner Lars Gerntenbach und Henning Laux machen
darauf aufmerksam, wie sehr Latours Arbeiten von Anfang an ein solches
politisches Interesse eingeschrieben ist,** das seinen Ausgang in den Arbei-
ten zur ANT nimmt: »Die Prisenz politischer Motive in diesen und anderen
Schriften macht deutlich, dass Latours Auseinandersetzung mit Politik nicht
auf eine bestimmte Werkphase beschrinkt werden kann und ebenso wenig
auf diejenigen Schriften limitiert ist, die sich unmittelbar hiermit beschifti-
gen [...]. Eine solche Einengung verlore gerade aus dem Blick, wie sehr sich die
Aufgabe der Neubestimmung des Politischen fiir Latour bereits aus der Er-
forschung der Wissenschaften und den Grundannahmen der ANT ergibt.«*¢

Der Weg, den Latour weist, besteht darin, »zunichst die Hindernisse zu
rekonstruieren, die dem [..] amodernen Verstindnis des Politischen entge-
genstehen.«*” Erst auf dieser Grundlage kann dann eine Politik entworfen
werden, die die unkontrollierte Bildung von Hybriden einer politischen Ver-
handlung zuginglich macht. Den Dingen darin ihre Bedeutung geben heif3t
dann auch, dass in dieser Verhandlung die Sichtweise der Akteure nicht blof3
ein Hinweis sein darf, der als Entfremdung, Fetisch-Charakter und falsches
Bewusstsein (weg-)interpretiert werden kann. Die Art und Weise, wie Ver-
bindungen hergestellt, stabilisiert, aber auch zerstort werden, ist von Belang
(matters of concern instead of matters of fact).

43 Vgl. L. Gertenbach/H. Laux, Zur Aktualitat, 212.

44  Ebd.

45  Dieses zeigt sich in allen Phasen, nimmt dabei aber unterschiedliche Formen an: »So
geht es in Laboratory Life darum, die Verkehrung im Prozess der Konstruktion wissen-
schaftlicher Fakten aufzudecken und die Blackboxes wieder zu 6ffnen; Wir sind nie mo-
dern gewesen pladiert dafir, die Hybridproduktion gesellschaftlich zur Disposition zu
stellen und die sich bislang blind vollziehenden Praxis demokratisch zu kontrollieren;
und Das Parlament der Dinge zielt schliefilich in Ganze auf eine >Neudefinition des Po-
litischen<[...]. Darliber hinaus finden sich auch Texte von Latour oder der ANT, die sich
mit klassischen Problemen und Begriffen der politischen Theorie beschiftigen, wie
etwa dem Begriff der Macht [..], der Artikulation und Reprisentation von Interessen
[..] oder dem Problem der Moral [...].« (L. Gertenbach/H. Laux, Zur Aktualitit, 197)

46 L. Gertenbach/H. Laux, Zur Aktualitit, 197.

47 Ebd., 212.

14.02.2026, 19:23:58.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»BIOPOLITIK ALS ANTHROPOPOLITIK«

Dabei handelt es sich nicht nur um ein politisches, sondern letztlich um
ein aufklirerisches und sozialkritisches Interesse par excellence. »Diese Pro-
zessualitit [...] der materiellen Gefiige ernst zu nehmen, heifst gerade die Fra-
ge nach dem Sozialen offen zu lassen: eine fiir die Soziologie und einen Grof3-
teil der kritischen Theorie haufig schwer zu ertragende Position. Die Unab-
schliefSbarkeit des Materiellen zu betonen, das Materielle als Zone intensiven
Werdens zu verstehen, ist keine a-soziale Position, sondern eine, die fiir eine
soffene Gesellschaft« eintritt.«*

Darin deutet sich bereits an, was der Dialog mit Latour fir den Umgang
Theologischer Ethik mit technologischen Verinderungen und transhumanis-
tischen Zukunftsvisionen austragen kann und warum es gleichzeitig weniger
und mehr ist, als man vielleicht erwarten wird. Um den tatsichlichen Ertrag
der hochkomplexen Theorie Latours zu erheben, die hier nur in einigen As-
pekten ausschnittartig vorgestellt werden konnte, bedarf es sicher einer um-
fassenderen Auseinandersetzung. Entlang der zu Beginn aufgeworfenen drei
Problemkomplexe (der spekulative Charakter der Thematik, das Fragwiirdig-
Werden des Rahmens der ethischen Orientierung und die rasante techno-
logische Entwicklung, die die ethische und politische Reflexion zu itberholen
droht) wird zum Abschluss dennoch ausblickartig angedeutet, wohin der Weg
weisen kann.

Latour legt kein fertiges politisches Programm vor, mit dem sich den skiz-
zierten Herausforderungen begegnen lisst und der spekulative Charakter der
Thematik einfach beiseitegeschoben werden kénnte. Wer eine einfache Lo-
sung erwartet, wie nun die Reprisentation von Dingen innerhalb unserer be-
stehenden politischen Systeme eingefiithrt werden kann und die Verunsiche-
rungen im Umgang mit Technologien so einhegen wird, wird nicht nur Mithe
haben, diese in den Texten zu finden, sondern hat auch das Anliegen Latours
missverstanden. »Latour will uns voranbringen, indem er uns davon abhilt,
so weiterzumachen wie bisher«*. Neu ist das Anliegen Latours nicht, weil er
einen politischen Plan oder »eine neue Vision der Gesellschaft hat, sondern
darin, dass er auf das Neue, das Ankommende gefasst ist. In dieser spekulati-
ven Haltung liegt das politisch wichtige Moment [...]. Dadurch, dass die Frage
nach dem Sozialen offen gehalten wird, wird auch eine AbschliefSung der poli-
tischen Agenda verhindert. [..] Welche Dinge zukiinftig politisch ins Gewicht

48  A. Folkers, Was ist neu am neuen Materialismus?, in: T. Goll/D. Keil/T. Telios (Hg.), Cri-
tical Matter. Diskussionen eines neuen Materialismus, Minster 2013, 16-33, 30.
49  H.Schmidgen, Bruno Latour zur Einfiihrung, Hamburg 2011, 199.

14.02.2026, 19:23:58.

235


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Anna Maria Ried|

fallen werden und sich zum Teil des Sozialen machen, steht nicht fest. [...]
Materie oder Dinge sind [...] nicht mehr nur Vorstellungen, sprachliche Re-
priasentationen oder Artefakte, sondern Affekte, quasi-kausale Operatoren,
korperlos-materielle Ereignisse und sthermische Erreger« (Serres 1987: 292).
Jede Kritik, auch jede Sozialkritik braucht solche konstruktiven Irritationen
und Erreger, damit ihr nicht tatsichlich der Dampf ausgeht [...].«<>°

Diese Tendenz zur Irritation zeigt sich auch darin, dass es Latour selbst
ist, der die Trennungen und Ordnungssysteme und damit auch die Koordi-
naten des ethischen Diskurses in Frage stellt. Genau das allerdings hilft den
relationalen Charakter von Mensch und Technik zuallererst in den Blick zu be-
kommen. Nun ist eine Beschreibung dieser Verbindung, das Sicht- und Wahr-
nehmbarmachen der Hybride noch keine Ethik, aber sie bildet eine wichtige
Grundlage fiir eine solche, ebenso wie fiir die von Latour angestrebte politi-
sche Verhandlung. Dass die durch Latour inszenierten Fragestellungen dabei
nicht in den Relativismus fithren und durchaus auch fiir ethische Wertungen
fruchtbargemacht werden kénnen, zeichnet sich mit der Wissenschaftskritik
Latours ab. Zeigen sich doch gerade transhumanistische Visionen tief ver-
wurzelt im naturwissenschaftlichen Denken. Bereits zu Beginn wurde dar-
auf verwiesen, dass die Idee des digitalen neuen Menschen das Produkt eines
ganz bestimmten Wissenschaftszugangs und Weltbildes ist.

Zudem konnte aufgezeigt werden, dass Latour auch weiter nach so etwas
wie politischer Verhandlung und Verantwortung fragt. Inwieweit es moglich
ist, Verantwortung und agency nicht in den Subjekten, aber auch nicht in den
Dingen, sondern in den Operationsketten, den Assoziationen zu verorten und
was das bedeutet, wire einer der Punkte, die fiir eine weitere Auseinander-
setzung spannend erscheinen.

Dass es Latour gelingt, die Relationalitit von Mensch und Technik in den
Blick zu nehmen und damit auch ernst zu nehmen, ohne einfach dem Trans-
humanismus das Wort zu reden, deutet an, wie es ethischen Diskursen ge-
lingen kann, an die rasanten technologischen Entwicklungen anzuschlief}en
und die sich abzeichnenden Verinderungen einzuholen. Die Art, wie Latour
dabei die Religion auffordert, ihre eigene Sprache zu finden und anstatt ei-
ne naturwissenschaftliche Fakteniibermittlung nachzuahmen, wieder zu ler-
nen, Botschaften zu itbermitteln, die eine Beziehung kommunizieren,** kann

50  A. Folkers, Was ist neu, 30.
51 Latourvergleicht dies auch mit der Sprache von Liebenden, in der es darum geht, Néhe
oder Distanz zu kommunizieren; vgl. B. Latour, Jubilieren, Frankfurt a.M. 2011, 39-45.

14.02.2026, 19:23:58.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»BIOPOLITIK ALS ANTHROPOPOLITIK«

in theologischer Lesart zum Hinweis werden. Die theologische Tradition und
ihren Beitrag durch die Brille Latours noch einmal neu zu entdecken, ver-
spricht ein spannendes Projekt zu werden. Dass er gerade fiir die Theologi-
sche Ethik ein hochinteressanter Gesprachspartner ist, liegt dabei nicht nur
in den neuen Perspektiven begriindet, die er uns zwischen den Positionen des
Entweder-Oder anbietet, sondern explizit in der Vehemenz, mit der er auf die
Notwendigkeit des eigenen theologischen Sprechens verweist. Wie das kon-
kret aussehen kann, behandelt Latour ausfiihrlich in seinem Buch Jubilieren
und nicht zuletzt in Kampfum Gaia. Viel sprechender noch aber ist ein Hin-
weis, mit dem er seine Spinoza Lectures eroffnet. Schon die Wahl einer poe-
tischen Ausdrucksform ist hier kein Zufall; sie ist es aber noch viel weniger,
wenn man dem Dichter Czestaw Milosz folgend anfingt zu fragen, wie es ge-
lingen kann, in der (theologischen) Sprache — jenseits des Aufrufs von natur-
wissenschaftlichen und scheinbar objektiven Fakten — Wahrheit und Realitit
zu iibermitteln:

»Why theology? Because the first must be first,

And first is the notion of truth

It’s poetry precisely

With its behavior of a bird thrashing against the transparency
Of a windowpane that testifies to the fact

That we don’t know how to live in a phantasmagoria.

Let reality return to our speech.«<>*

Literatur

Albers, M., Bioethik, Biopolitik, Biorecht. Grundlagen und Schliisselproble-
me, in: dies. (Hg.), Bioethik, Biorecht, Biopolitik. Eine Kontextualisie-
rung, Baden-Baden 2016, 9-40.

Dickel, S., Der neue Mensch — ein (technik)utopisches Upgrade, in: APuZ
66/2.7 (2016), 16-2.1.

52 Gedichtvon C. Mitosz, Theological Treatise, in: Spiritus: AJournal of Christian Spiritual-
ity, 2 (2002), 2,123-204. Latour zitiert dieses Gedicht in den Spinoza Lectures: B. Latour,
Nature at the Cross-Roads: The bifurcation of nature and its end. Spinoza Lecture |, in:
What is the style of matters of concern? Two lectures in empirical philosophy, Assen
2008, 9-26, 9.

14.02.2026, 19:23:58.

237


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Anna Maria Riedl

Felt, U./Nowotny, H./Taschwer, K., Wissenschaftsforschung. Eine Einfiih-
rung, Frankfurt a.M. 1995.

Folkers, A., Was ist neu am neuen Materialismus?, in: Goll, T./Keil, D./Telios,
T. (Hg.), Critical Matter. Diskussionen eines neuen Materialismus, Miins-
ter 2013, 16-33.

Gamm, G., Menschliche und Nichtmenschliche Wesen. Zur Wissenschafts-
und Technikforschung von Bruno Latour, in: Journal for History of Law
20 (2001), 136-161.

Gertenbach, L./Laux, H. (Hg.), Zur Aktualitit von Bruno Latour. Einfithrung
in sein Werk, Wiesbaden 2019.

Harari, Y. N., Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen, Miinchen 2017.

Hayles, N. K., How we became posthuman, Chicago 1999.

Janicka, I., Nichtmenschen und Politik. Was bedeutet das?, in: fiph Journal 29
(2017), 21-26.

Latour, B., Das Parlament der Dinge, Frankfurt a.M. 2018.

—, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissen-
schaft, Frankfurt a.M. 2000.

—, Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2017, 131.

—, Jubilieren, Frankfurt a.M. 2011.

—, Nature at the Cross-Roads: The bifurcation of nature and its end. Spinoza
Lecture I, in: What is the style of matters of concern? Two lectures in em-
pirical philosophy, Assen 2008, 9-26.

—, Wir sind nie modern gewesen, Frankfurt a.M. 2008.

Lembke, T., Biopolitik zur Einfithrung, Hamburg 2017.

—, Eine Analytik der Biopolitik. Uberlegungen zu Geschichte und Gegenwart
eines umstrittenen Begriffs, in: Behemoth 1 (2008), 72-89.

Milosz, C., Theological Treatise, in: Spiritus: A Journal of Christian Spiritual-
ity 2/2 (2002), 123-204.

Ranisch, R./Sorgner, S. L., Introducing Post- and Transhumanism, in: dies.
(Hg.), Post- and Transhumanism. An Introduction, Frankfurt a.M. 2014,
7-27.

Ruffing, R., Bruno Latour, Paderborn 2009.

Schulz-Schaeffer, 1., Akteur-Netzwerk-Theorie, in: Weyer, ]./Abel, J. (Hg.), So-
ziale Netzwerke. Konzepte und Methoden der sozialwissenschaftlichen
Netzwerkforschung, Miinchen 2000, 187-210.

Verbeek, P. P., Subject to technology. On automatic computing and human
autonomy, in: Hildebrandt, M./Rouvroy, A. (Hg.), Law, human agency, and
autonomic computing. Milton Park, Abingdon 2011, 27-45.

14.02.2026, 19:23:58.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»BIOPOLITIK ALS ANTHROPOPOLITIK«

Wirth, M., Trans-Koérper. Theologie im Gesprich mit Transhumanismus und
Transsexualitit, in: Zeitschrift fir Evangelische Ethik 62/1 (2018), 10-30.

Zimmermann, M., Grenzverschiebungen — Zur Natur des Menschen in bio-
ethischen Diskursen, in: Bogner, D./Miigge, C. (Hg.), Natur des Men-
schen. Brauchen die Menschenrechte ein Menschenbild?, Freiburg i.Ue.,
175-195.

14.02.2026, 19:23:58.

239


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 19:23:58.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

