
»Biopolitik als Anthropopolitik«1.

Theologische Ethik vor der Herausforderung

des Transhumanismus

Anna Maria Riedl

1. Einführung

Algorithmen, die uns bestimmen, Terror und Spionagesoftware, Speiche-

rung von Daten und Datenhandel, Veränderung der Arbeitswelt, Alexa,

Pflege-Roboter, Smart Home, autonome Waffensysteme, selbstfahrende

Autos, Enhancement, Nanotechnologien, die den Körper durchwandern,

Bewusstseinsupload und Cyborgisierung – der technologische Fortschritt

birgt eine große Bandbreite an Themen und ethischen Herausforderun-

gen. Momentan ist es vor allem die Künstliche Intelligenz (KI), die die

aktuellen Debatten bestimmt. Viele der damit verbundenen Fragen und

Entwicklungen lösen gleichzeitig Ängste und Faszination aus. Während die

einen den menschlichen (Sonder-)Status bedroht sehen und befürchten,

dass Menschen zu Sklaven von Maschinen werden, träumen andere von

der transhumanistischen Vision einer Fusion von Mensch und Maschine.

Abwehr der technischen und technologischen Entwicklung und Verteidigung

eines Status quo auf der einen Seite stehen Begeisterung und unkritischem

technologischem Fortschrittsoptimismus auf der anderen gegenüber.

Im Folgenden wird insofern die Position beider Seiten geteilt, als davon

ausgegangen wird, dass die technologischen Entwicklungen eine Verände-

rung markieren, die das Potenzial hat, unser Zusammenleben fundamental

zu verändern. An diesem Punkt enden jedoch bereits die Gemeinsamkeiten.

Denn weder wird hier für ein optimistisches Einlassen auf alles Neue plädiert

noch für eine pessimistische Abwehr jeder Entwicklung. Stattdessen steht die

1 T. Lemke, Biopolitik zur Einführung, Hamburg 2017, 123.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Anna Maria Riedl

Annahme, dass die sich abzeichnenden Veränderungen nicht einfach igno-

riert werden können, sondern nach Gestaltung verlangen, imMittelpunkt der

Überlegungen. Sie stellen fundamentale Anfragen an die uns orientierenden

Normen und Koordinaten, die Trennung von Mensch, Technik, Natur, Kultur

sowie an die Art und Weise, wie wir Zusammenleben wollen. Eine Disziplin

wie die Theologische Ethik, die Antworten auf die Frage sucht, was wir tun

sollen, ist herausgefordert, wenn die eng damit verbundene Frage, wer wir

eigentlich sind, sich – wie in den technologischen und transhumanistischen

Entwicklungen und Visionen – mit neuem Gewicht stellt.

Nach einer kurzen Einführung in zentrale Herausforderungen, die sich

für eine ethisch-wissenschaftliche Auseinandersetzungmit dem Transhuma-

nismus stellen (2), wird skizziert, wie die Theologische Ethik bisher auf diese

Herausforderung reagiert, und für die Integration einer biopolitischen Per-

spektive in den ethischenDiskurs plädiert (3). DieWeiterentwicklung des bio-

politischen Ansatzes durch Bruno Latour und seine Betonung des Materiellen

werden als eine Möglichkeit des Perspektivwechsels für den ethischen Dis-

kurs vorgestellt (4). Aus dem weiten Feld der Akteur-Netzwerk-Theorie und

den späteren Arbeiten Latours werden vor allem zwei Aspekte herausgegrif-

fen: die Kritik an der klassischen Soziologie und ihrem Blick auf Gesellschaft

(4.1) und die Kritik an der Moderne sowie die damit verbundeneThematik der

Hybridisierung (4.2). Diese werden zumAbschluss imHinblick auf die daraus

resultierenden Perspektivverschiebungen und ihr Potenzial für den ethischen

Diskurs ausgelotet (5).

2. Herausforderungen: Technologie und Transhumanismus

Die technologischen Entwicklungen und transhumanistischen Bestrebungen

fordern den ethischen Diskurs heraus. Um darzustellen, warum das so ist

und worin die Schwierigkeiten einer ethischen Reflexion in diesem großen

Themenfeld liegen, werden im Folgenden drei Aspekte aufgegriffen und ein-

geführt: a) der spekulative Charakter des Themas, b) das Fragwürdigwerden

von bisher orientierenden Koordinaten und c) die Schnelligkeit der Verän-

derungen, nicht zuletzt durch ökonomische Interessen. Diese Problematisie-

rung ist keine umfassende Bestandsaufnahme, sondern dient – neben dem

Aufzeigen von Schwierigkeiten – auch dazu, abzutasten, wo Ethik in diesem

Feld möglicherweise gefordert ist, neue Wege einzuschlagen.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Biopolitik als Anthropopolitik« 221

a. Der spekulative Charakter des Themas macht es schwer festzustellen, worüber

eine Auseinandersetzung erfolgen muss: »Transhumanism today is a slogan for

a variety of cultural, political, philosophical or digital movements, promo-

tion techno-futuristic visions about transgression of human biology.«2 Was

alle transhumanistischen Positionen eint, ist das Bestreben, denMenschen zu

verbessern und dabei bisherige, scheinbar natürlich gesetzte Grenzen mithil-

fe von Technologie zu überwinden. Im weiteren Verlauf des Textes wird von

der folgenden Definition von Transhumanismus ausgegangen:

»Das Programmdes Transhumanismus setzt auf die Übersteigung bisher als

natürlich empfundener Barrieren (z.B. Tod nach etwa 75 Jahren) und Pro-

zesse (z.B. Alterung) durch technische Applikation. Den Transhumanismus

gibt es dabei nicht, verschiedene Denker und Forscher aus dem Bereich der

Philosophie unddenBiowissenschaften betonen, emotionale, kognitive und

somatische Kapazitäten des Menschen blieben in weiten Teilen ungenutzt.

Durch biomedizinische und technologische Fortschritte könnten diese Po-

tentiale aber aktiviert werden, weswegen eine Akzelerierung der Forschung,

etwa über Alterung und Degeneration, erheblich voranzutreiben sei.«3

Schon an dieser vereinfachten Definition zeigt sich, wie schwer eine klare

Abgrenzung zum bereits praktizierten Human Enhancement ist:

»Gegenwärtige technische Anwendungen, die unter dem Stichwort ›Human

Enhancement‹ diskutiert werden, sind etwa ästhetische Eingriffe, leistungs-

steigernde Pharmaka, die mentale Fähigkeiten (wie Konzentrationskraft

und Erinnerungsvermögen) verbessern, oder Implantate (wie Magneten),

die neue Sinneseindrücke beherrschen sollen. Bereits die letzten beiden

Beispiele führen uns zu den transhumanistischen Zukunftsideen, die mit

Enhancement verknüpft werden – nämlich den Visionen einer Steige-

rung menschlicher Fähigkeiten über das gegenwärtig Menschenmögliche

hinaus.«4

2 R. Ranisch/S. L. Sorgner, Introducing Post- and Transhumanism, in: dies. (Hg.), Post- and

Transhumanism. An Introduction, Frankfurt a.M. 2014, 7-27, 12.

3 M.Wirth, Trans-Körper. Theologie imGesprächmit Transhumanismus und Transsexua-

lität, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 62 (2018), 1, 10-30, 18.

4 S. Dickel, Der neue Mensch – ein (technik)utopisches Upgrade, in: APuZ 66 (2016), 27,

16-21, 17.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Anna Maria Riedl

Was den Transhumanismus vom bisherigen Enhancement unterscheidet, ist

ein utopisches Moment: Etwas, das (noch) nicht möglich ist, wird angestrebt.

Wobei die Grenzen durchaus fließend sind. Transhumanistische Visionen be-

stimmen und prägen die Diskurse zum Enhancement nachdrücklich, »denn

bereits inkrementelle technische Anwendungen lassen sich als Vorstufen zu

und Wegbereiter zu einer transhumanen Zukunft deuten – so der Zeithori-

zont nur hinreichend verlängert wird.«5 Deutlich wird in all diesen Diskur-

sen, seien sie auf die Gegenwart bezogen oder noch Zukunftsvisionen: »Die

Natur desMenschenwird heute imRahmen bio- oder gentechnischer Eingrif-

fe selbst zum Gegenstand der Veränderung und kann schon von daher nicht

zur Orientierung dienen. Unter den Leitbildern der Optimierung oder Ver-

besserung werden vermeintlich natürlich vorgegebene Grenzen überschrit-

ten, so dass die Natur als Gegenüber, als ethische Orientierungsbasis und als

Ausweis eines menschlichen Sonderstatus entgleitet.«6

b. Der Rahmen der ethischen Orientierung selbst wird fragwürdig: Die in dem

Zitat von Zimmermann ausgedrückte Erkenntnis, dass die Grenzziehungen

zwischen Mensch und Technik, Natur und Kultur selber fragwürdig werden,

kann einerseits helfen, dem ethischen Diskurs eine Richtung zu geben, mar-

kiert aber andererseits auch eine zweite Herausforderung: Technologische

Möglichkeiten und Entwicklungen stellen oft als sicher geglaubte Gren-

zen und Orientierungen in Frage und verlangen eine Auseinandersetzung

bzw. Überprüfung der ethischen Koordinaten und Grenzziehungen. Selbst

wenn die transhumanistische Mensch-Maschine eine Science-Fiction-Vision

ist – und vermutlich auch noch eine ganze Weile bleiben wird –, sind star-

re Grenzziehungen zwischen den scheinbar alleinig autonom handelnden

menschlichen Subjekten und den Maschinen, als Objekten unserer Hand-

lungen, schwieriger geworden. Neue technologische Möglichkeiten bewegen

sich durch die Verbindung von Nano-, Bio- und Informationstechnologien

sowie der kognitivenWissenschaft über die Grenzen des bisherigen Rahmens

hinaus.

c. Die technologische Entwicklung droht die ethische und politische Reflexion zu

überholen: Biotechnische und technologische Fortschritte laufen so schnell ab,

5 S. Dickel, Der neue Mensch, 17f.

6 M.Zimmermann,Grenzverschiebungen – Zur Natur desMenschen in bioethischen Dis-

kursen, in: D. Bogner/C. Mügge (Hg.), Natur des Menschen. Brauchen die Menschen-

rechte ein Menschenbild?, Fribourg, 175-195, 177f.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Biopolitik als Anthropopolitik« 223

dass der Eindruck entsteht, ethische Reflexionen sowie politische und rechtli-

che Regelungen hinken hinterher. Zudem zeigen sich im wissenschaftlichen,

zumal im geisteswissenschaftlichen Mainstream typischerweise eher Skep-

sis und Ablehnung gegenüber transhumanistischen Visionen. Aber diese sind

tief »im naturwissenschaftlich-technischen Denken verwurzelt. Selbst die Vi-

sion des digitalmigrierten neuenMenschen ist das Produkt eines bestimmten

wissenschaftlichen Weltbildes – nämlich des informationstechnischen Para-

digmas. Es verwundert daher nicht, dass selbst diese radikale Idee durchaus

anschlussfähig an gegenwärtige Digitalisierungsdiskurse ist, die von der Leit-

idee der Dematerialisierung des Materiellen bestimmt sind.«7

Um die transhumanistischen Visionen hat sich längst ein Markt entwi-

ckelt und es haben sich »Institute, Vereine und Think Tanks etabliert, die of-

fensiv für transhumanistische Zukunftsvisionen werben. Diese werden teil-

weise von renommierten, wenn auch umstrittenen Vordenkern getragen: Zu

ihnen gehören unternehmerische Visionäre der Technologieszene des Silicon

Valley wie Kurzweil [Director of Engineering bei Google, A. M. R.] ebenso wie

eine Reihe von Philosophen – allen voran Nick Bostrom, der Direktor des an

der Universität Oxford angesiedelten Future ofHumanity Institute.«8 Google hat

zudemmit Bill Maris einen Befürworter des Transhumanismus zumCEO des

Investmentfonds Google Ventures ernannt. Dieser sagte 2015 in einem Inter-

view: »Wenn Sie mich heute fragen, ob es möglich ist, 500 Jahre alt zu wer-

den, so lautet meine Antwort ›Ja!‹. Maris untermauert seine mutigen Worte

mit jeder Menge Geld. Google Ventures investiert 36 Prozent seiner zwei Milli-

arden Dollar in Startup-Unternehmen aus dem Bereich Biowissenschaft/Life

Science.«9 Gegenüber den damit wirtschaftlich massiv vorangetriebenen In-

teressen und Entwicklungen scheinen Politik, Gesellschaft und Ethik nicht

nur macht-, sondern auch seltsam visionslos. Die Gefahr, auf transhumanis-

tische Spekulationen einfach mit Abweisung zu reagieren, besteht im Verlust

von Handlungs- und Gestaltungsspielräumen.

7 S. Dickel, Der neue Mensch, 19. Vgl. auch N. K. Hayles, How we became posthuman,

Chicago 1999.

8 S. Dickel, Der neue Mensch, 19f. Nick Bostrom rief zusammen mit David Perace 1998

auch dieWorld Transhumanist Association (WTA) ins Leben und gründet 2004mit James

Hughes das Institute for Ethics and Emerging Technologies (IEET). »Today the IEET is one

of the most important transhumanist platforms, promoting a liberal democratic form

of transhumanism, which they call technoprogressivism« (R. Ranisch/S. L. Sorgner, Intro-

ducing, 12).

9 Y. N. Harari, Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen, München 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Anna Maria Riedl

3. Theologische Ethik wohin – eine biopolitische Perspektive

Transhumanismus und diemit ihm einhergehendenHerausforderungen stel-

len in der klassischen Einteilung ethischer Aufgaben eine bioethischeThema-

tik dar. Schaut man sich bioethische Forschung an, wird deutlich, dass ein

solcher Zugang einen ganz bestimmten Fokus impliziert: »Im Mittelpunkt

der Bioethik steht die Frage: Was sollen wir tun?«10 Damit setzt eine bio-

ethische Fragestellung vor allem auf die Diskussion von Werten, auf die Ent-

wicklung von Verhaltenskodizes und darauf, Entscheidungsalternativen zu

bestehenden medizinischen und technischen Lösungen zu präsentieren. Die

Genese und der soziale Kontext biotechnologischer Innovationen wird hin-

gegen in der Regel ausgeblendet.11 Es ist die Biopolitik, die für sich in An-

spruch nimmt, diesen Part zu bearbeiten. Dabei zeichnet sich bereits hier

ab, dass bioethische und biopolitische Fragestellungen eventuell nicht trenn-

scharf sind, aber doch deutlich anders gelagerte Interessen verfolgen. Mög-

lich ist das, weil sich das »Paradigma der ›Biopolitik‹ […] nicht im Zusammen-

spiel und in Auseinandersetzung mit der ›Bioethik‹ entwickelt«12 hat.

Nicht überraschend kommt dann auch aus dem Feld der Biopolitik Kritik

am bisherigen auch institutionell dominanten bioethischen Diskurs.

Der biopolitische Ansatz verfolgt die Irritation scheinbar natürlicher oder

selbstverständlicher Denk- und Handlungsmuster u.a. in dem ansonsten

klar getrennte Sphären wie Politik und Biologie relational betrachtet werden.

Biologie, also Leben und die Veränderungen durch (Bio-)Technologien, ist

demnach kein weiterer Gegenstandsbereich der Politik, sondern affiziert den

Kern des Politischen. Schaut man die oben benannten Herausforderungen

der technologischen Entwicklungen und transhumanistischen Visionen an,

scheint damit ein entscheidender Punkt getroffen, der allein über einen

bioethischen Zugang zu wenig in den Blick rückt: Ging es bislang um die

Verwendung von Technik (etwa Brillen, Hörgeräten, Bohrmaschinen), zeich-

net sich nun eine Mensch-Maschine-Beziehung ab, die sich nicht länger

einfach als »Benutzung« bezeichnen lässt, sondern eher als umfassende

10 T. Lemke, Eine Analytik der Biopolitik. Überlegungen zu Geschichte und Gegenwart ei-

nes umstrittenen Begriffs, in: Behemoth 1 (2008), 72-89, 86.

11 Vgl. ebd.

12 M. Albers, Bioethik, Biopolitik, Biorecht. Grundlagen und Schlüsselprobleme, in: dies.

(Hg.), Bioethik, Biorecht, Biopolitik. Eine Kontextualisierung, Baden-Baden 2016,

9-40, 14.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Biopolitik als Anthropopolitik« 225

Vernetzung beschrieben werden kann.13 Doch während die Rede von der

Vernetzung bereits allgegenwärtig ist, schaffen es ethische Analysen und

politische Ansätze offenbar nur schwer, Technik und Technologien, Benutzer

und gesellschaftlich-politische Folgen in einem Analyse- und Lösungsansatz

zusammenzuführen. Immer noch wird nach Lösungen gesucht, die nur

eine Sphäre berücksichtigen, also etwa technische Entwicklungen oder

eine Veränderung des Nutzer(innen)verhaltens. Methodisch ergibt sich so

das Problem, dass die verschiedenen Bereiche nicht zusammen betrachtet

werden und das Soziale erklärt wird, ohne der Technik und den neuen

Technologien einen aktiven Part zuzugestehen.

Die vorliegende Untersuchung legt daher den Fokus auf eine biopolitische

Perspektive und knüpft an das foucaultscheKonzept der Biopolitik als Biomacht an.

Sie grenzt sich damit von einem auch in bioethischen Diskursen benutzten

Biopolitikbegriff ab, der darunter die Regulierung biotechnologischer oder

biomedizinischer Entwicklungen versteht.14

Mit der Akteur-Netzwerk-Theorie wird aus dem Feld der aktuellen Wei-

terentwicklung des foucaultschen Konzepts der Biopolitik eine herausgegrif-

fen, die vor allem jener Kritik Rechnung trägt, die die »anthropozentrische

Verkürzung der biopolitischen Problematik«15 bearbeiten möchte. Bruno La-

tour weist nicht nur darauf hin, dass die zunehmend wissenschaftliche und

technologische Durchdringung der Natur eine Konzeption von dieser als in-

terventionsfrei und schicksalhaft gefördert hat, sondern fordert auch eine

symmetrische Anthropologie, »die menschliche und nicht-menschliche Ak-

teure gleichermaßen als handlungsfähige Entitäten begreift. Diese und an-

dere theoretische Bemühungen eröffnen ein neues Forschungsfeld, das es er-

möglicht zu untersuchen, wie in sozialen Prozessen entschieden wird, welche

Entitäten unter welchen Voraussetzungen Gesellschaftsmitglieder sein kön-

nen und welche nicht: Biopolitik als Anthropopolitik.«16

Die These hinter dieser Theorieauswahl ist, dass der von Latour vorge-

schlagene Weg »gerade dann bedeutsam werden [kann], sobald es darum

geht, komplexe und an den Fächergrenzen nicht haltmachende Phänomene

13 Vgl. P. P. Verbeek, Subject to technology. On automatic computing and human auton-

omy, in: M. Hildebrandt/A. Rouvroy (Hg.), Law, human agency, and autonomic com-

puting. Milton Park, Abingdon 2011, 27-45, 28.

14 Vgl.M. Albers, Bioethik, 16.

15 T. Lemke, Biopolitik, 122f.

16 Ebd., 125.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Anna Maria Riedl

in den Blick zu nehmen.«17 Und mit genau solchen Phänomenen haben wir

es beim Transhumanismus zu tun. Bevor nach dem Potenzial dieses Ansatzes

gefragt wird, gilt es ihn zunächst in einigen zentralen Aspekten überblicks-

artig einzuführen.

4. Die Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) und Bruno Latour

Die ANT wurde in den 80er Jahren von einem Denkerkollektiv entwickelt,

deren berühmtester Vertreter der französische Soziologe Bruno Latour ist. Sie

»zielt […] darauf, eine in ihrem Untersuchungsfeld geläufige Unterscheidung

mit Hilfe des Netzwerk-Begriffs aufzubrechen: [nämlich] die Unterscheidung

zwischen Gesellschaft und Natur bzw. zwischen Gesellschaft und Technik.«18

Sehr vereinfacht wird in der ANT davon ausgegangen, dass die Welt bzw.

die Gesellschaft wie ein Netzwerk verfasst ist, das sich aus verschiedenen Ele-

menten (auch Entitäten, Akteure oder Aktanten bezeichnet) zusammensetzt.

Aufgabe der Soziologie ist es, diese Zusammenschlüsse (Verknüpfungen, As-

soziationen) zu untersuchen. Denn in dem Moment – und zwar nur in dem

Moment –, in dem neue Verknüpfungen im Netzwerk entstehen, zeigt sich

das Soziale. Im Deutschen ist der Begriff der Assoziation irreführend, weil

damit meist eine gedankliche Verknüpfung gemeint ist. Im Vokabular der

ANT steht Assoziation jedoch einfach für Verknüpfung.

»Die ANT geht davon aus, dass sich die Technik, die Natur und das

Soziale gegenseitig beeinflussen, sie verwirft den Ansatz sogenannter re-

duktionistischer Theorien, dass letztlich alles – Politik, Kunst, Religion,

Wissenschaft – sozial konstruiert oder vorwiegend auf einen einzigen (so-

ziologischen, naturwissenschaftlichen, kognitiven) Faktor zurückzuführen

sei.«19 Sie sucht damit so etwas wie einen Mittelweg zwischen Konstrukti-

vismus und Realismus.

Stattdessen wird in der ANT das Handlungspotenzial von Dingen hervor-

gehoben. Auch Dinge können im Netzwerk als Akteure in Erscheinung treten

17 L. Gertenbach/H. Laux (Hg.), Zur Aktualität von Bruno Latour. Einführung in sein Werk,

Wiesbaden 2019, 256.

18 I. Schulz-Schaeffer, Akteur-Netzwerk-Theorie, in: J. Weyer/J. Abel (Hg.), Soziale Netz-

werke. Konzepte und Methoden der sozialwissenschaftlichen Netzwerkforschung,

München 2000, 187-210, 187f.

19 R. Ruffing, Bruno Latour, Paderborn 2009, 29.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Biopolitik als Anthropopolitik« 227

(Latour benutzt dafür manchmal auch den Begriff der Aktanten) und die kon-

kreten Ereignisse beeinflussen. »Ein Aktant ist eine Entität, die Einfluss auf

den Zustand einer Situation hat. Er ist etwas, das einen Unterschied macht.

Diese Kategorie erlaubt es Latour, die essentialistische Unterscheidung zwi-

schen Mensch und Nicht-Mensch […] zu überwinden.«20

Latour geht sogar noch weiter und behauptet, dass erst die Dinge Men-

schen zu Menschen werden lassen21 und es daher sinnvoll ist, »die Frage des

sozialen Zusammenhalts nicht allein auf das Bewusstsein zurückzuführen,

sondern die entscheidende Rolle der Dingwelt mit zu berücksichtigen. Ohne

die Mitwirkung der Dinge an den gesellschaftlichen Zusammenhängen wür-

den wir (ähnlich wie Paviane) unser Gruppenverhalten jederzeit neu ›aushan-

deln‹ müssen.«22

Gegen die künstliche Trennung von Subjekten und Objekten fordert die

ANT eine »generalisierte Symmetrie«23 Dieses Symmetrieprinzip hat zu viel

Verwirrung geführt, weswegen sich Latour bemüßigt sah, zu präzisieren:

»ANT ist nicht, ichwiederhole: ist nicht die Behauptung irgendeiner absurden

›Symmetrie zwischen Menschen und nicht-menschlichen Wesen‹. Symme-

trisch zu sein, bedeutet für uns einfach, nicht a priori irgendeine falsche

Asymmetrie zwischen menschlichem intentionalen Handeln und einer mate-

riellen Welt kausaler Beziehungen anzunehmen.«24 Das Symmetrieprinzip

ist also eher als ein Nicht-Asymmetrieprinzip zu deuten, es soll helfen, die

in den Augen der ANT-Vertreter(innen) falsche dualistische Ontologie von

intentionalem Handeln und kausalen Mechanismen zu überwinden.

Latour, der sich selbst als empirischer Philosoph versteht, entwickelt mit

der ANT einen Weg, die Operationsketten – in denen Dinge, Personen, Ar-

tefakte usw. aufeinander einwirken – zunächst zu beschreiben (und nicht zu

erklären). Nicht zufällig ist die Abkürzung ANT, was englisch »Ameise« be-

deutet, für die Akteur-Netzwerk-Theorie gewählt worden, denn wie Ameisen

sollen die ANT-Forscher(innen) den Verknüpfungen der Welt folgen.

20 I. Janicka, Nichtmenschen und Politik. Was bedeutet das?, in: fiph Journal 29 (2017),

21-26, 25.

21 Vgl. B. Latour,Das Parlament der Dinge, Frankfurt a.M. 2018.

22 R. Ruffing, Bruno Latour, 8.

23 U. Felt/H. Nowotny/K. Taschwer, Wissenschaftsforschung. Eine Einführung, Frankfurt

a.M. 1995, 143.

24 B. Latour, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2017, 131.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Anna Maria Riedl

Während die frühen Arbeiten zur ANT vor allem die Produktion und

Funktionsweise von Wissenschaften und Technologien untersuchten, ar-

beitete sich Latour zunehmend an der klassischen Soziologie und den

Grundbegriffen der modernen Philosophie ab. Es sind vor allem zwei Kri-

tiken, die dabei herausstechen und die im Folgenden genauer betrachtet

werden: (1) Die Kritik der klassischen Soziologie. Gegen diese traditionelle

Soziologie, die er als Soziologie des Sozialen charakterisiert, plädiert Latour

für eine Soziologie der Assoziationen. (2) Die Kritik an der Moderne, die mit

der Trennung von eigentlich gemischten Sphären wie Kultur, Technik, Natur

permanent die bestehenden und sich entwickelnden Hybride unsichtbar

macht.

4.1 Eine neue Soziologie – Soziologie der Assoziationen

Die traditionelle Soziologie – so der Vorwurf Latours – sehe das Soziale als

eine eigene Sphäre an. Bei der ANT ist hingegen das Soziale nichts Zusätzli-

ches, es bildet keine eigene Sphäre, die durch irgendwelche geheimen Kräfte

zusammengehalten wird, sondern das Soziale wird durch die Verknüpfung

von Elementen (Assoziationen) hervorgebracht bzw. in Bewegung gehalten

oder auch zerstört. Mit der Betonung der kulturellen oder sozialstrukturellen

Sphäre hat die klassische Soziologie vor allem die Eigenlogik von Gesellschaft

und Kultur betont, sich damit aber auch auf einen Pfad begeben, auf dem sie

die Bedeutung von Technik, Dingen, Artefakten undMedien heruntergespielt

oder aus dem Blick verloren hat.

Nach der ANT wird das Soziale hingegen nur sichtbar in den Spuren

(traces), die es hinterlässt; nämlich immer dann, wenn neue Verbindungen

(Assoziationen) entstehen. Statt das Vorgefundene mit sozialen Kräften und

Gesetzmäßigkeiten zu erklären, geht es darum, den dynamischen Prozess

des Versammelns, der Bildung sozialer Verknüpfungen nachzuzeichnen. For-

scher(innen) sollen nicht das Soziale als Erklärung anführen, sondern be-

schreiben, wie es entsteht. Latour hält fest: »Kein Forscher sollte die Aufgabe

erniedrigend finden, beim Beschreiben zu bleiben. Sie ist, im Gegenteil, die

höchste und seltenste Leistung.«25

Latour verweist immer wieder darauf, dass wir, um die Welt und ihre ra-

santen technologischen Veränderungen besser verstehen zu können, damit

anfangen müssen, sie besser zu beschreiben. Die Beschreibungen, die die

25 Ebd., 237.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Biopolitik als Anthropopolitik« 229

ANT bietet, mögen zunächst verwirren, weil sie – indem sie den Gegenstän-

den bis in die hinterste Verästelung folgen – die Situation komplexer werden

lassen, statt sie zu ordnen. Aber die Komplexität, auf die hier abgezielt wird,

ist keine umfassende Erklärung, sondern eine Suche nach den Feinheiten und

Unterschieden in der zu erfassenden Vielheit. Deswegen gilt es die Dinge und

vor allem die Assoziationen auch nicht aus der Totalen, sondern indem ihnen

gefolgt wird, in den Blick zu nehmen. Latour selbst schreibt: »Ist es nicht

selbstverständlich, dass nur ein Gewirr von schwachen Bindungen, von kon-

struierten, artifiziellen, zuschreibbaren, beschreibbaren und überraschenden

Verknüpfungen die einzige Möglichkeit bietet, um mit irgendeiner Art von

Kampf zu beginnen? […] Nur in einer Welt, die aus Unterschieden besteht, machen

die eigenen Handlungen ›einen Unterschied‹.«26

Diese erste undwichtigste Aufgabe, das Berücksichtigen und Einbeziehen

aller Akteure, wird in den Augen der ANT-Vertreter(innen) in der traditionel-

len Soziologie übersprungen. Stattdessen würde mit dem direkten Ordnen,

Sortieren und Erklären der zweite Schritt vor dem ersten gemacht. Genau

dagegen bietet die ANT einen Vorteil, weil sie nämlich davon ausgeht, »dass

die beiden Aufgaben des Einbeziehens und des Ordnens getrennt bleiben müs-

sen.«27

Die ANT verweist darauf, dass der Frage nach den Veränderungen un-

serer Lebensweise und wie wir zusammen uns auf diesem Planeten steuern

wollen, nicht nachgegangen werden kann bzw. es nicht gelingen wird, die

Aufgabe, die gemeinsame Welt zu versammeln, ins Auge zu fassen, wenn wir

das Soziale vorzeitig als geschlossen erklären.28 Vor der Frage, wie wir zu-

sammenleben können, gilt es der Frage nachzugehen, wie viele wir eigentlich

sind und wer sich hier versammelt. Reassembling the Social, der Titel der eng-

lischen Einführung in die ANT, drückt genau das aus.

4.2 Kritik an der Moderne und Hybridisierung

Als Wissenschafts- und Technikforschung stellt die ANT die vorherrschende

Trennung zwischen Natur, Technik und Gesellschaft infrage. Diese künstli-

che Trennung wird von Vertreter(innen) der ANT als Verfassung der Moderne

26 Ebd., 433.

27 Ebd., 440.

28 Vgl. ebd., 445.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Anna Maria Riedl

(Latour 1998) beschrieben. Der Titel eines der bekanntesten Bücher von La-

tour – Wir sind nie modern gewesen – spielt darauf an: »Sobald wir unsere Auf-

merksamkeit […] gleichzeitig auf die Arbeit der Reinigung und der Hybridie-

rung richten, hören wir sofort auf, gänzlich modern zu sein, unsere Zukunft

beginnt sich zu verändern. Im selben Moment hören wir auf, modern ge-

wesen zu sein – im Perfekt –, weil uns rückblickend bewusst wird, dass die

beides Ensembles von Praktiken in der zu Ende gehenden historischen Peri-

ode schon immer amWerk gewesen sind. Unsere Vergangenheit beginnt sich

zu verändern.«29

Der Name Latour steht dafür, einen dritten Weg zwischen dieser Moder-

ne und der Postmoderne zu suchen.30 Dabei geht es ihm nicht darum, sich

für eine Seite zu entscheiden. »Latour ist weder für noch gegen die Moderne,

er will sie auch nicht überwinden und schon gar nicht hinter sich lassen. Viel-

mehr behauptet er, dass die Selbstinterpretation derModerne inwesentlichen

Punkten nie gestimmt hat. […] Vertreter der Moderne von Kant bis Haber-

mas sind der Auffassung, man könne scharf zwischen Subjekt und Objekt,

Natur und Gesellschaft, Fakten und Werten, Demokratie und Wissenschaft

unterscheiden. Im Gegensatz dazu betont Latour, dass es diese Trennungen

in Wirklichkeit nicht gibt, sondern Natur, Dinge und Menschen in vielerlei

Beziehungen netzwerkartig immer schon miteinander verbunden waren und

weiterhin sind. Zwischen Natur, Dingwelt und Gesellschaft bestünden hybri-

de Netzwerke, in denen zahlreiche Akteure […] stets neue Verbindungen ein-

gehen«31. Latour nennt diese neuen Verbindungen Hybride oder auch Quasi-

Objekte.

Den Versuch, eine saubere Trennung einzuziehen – Latour spricht auch

von der Reinigungsarbeit der Moderne –, führt hingegen nur dazu, dass die

unablässig produziertenHybriden nicht erkanntwerden können und unsicht-

bar bleiben. Die Moderne fördert so einerseits die Vermehrung dieser Misch-

wesen und macht es doch gleichzeitig möglich, ihre Existenz zu leugnen.32

Gerade das aber ermöglicht die ungestörte Ausbreitung der Hybride.

29 B. Latour,Wir sind nie modern gewesen, Frankfurt a.M. 2008, 20.

30 Latours Verhältnis zur Postmoderne scheint mir jedoch von einem sehr einseitigen

und verkürzten Blick auf diesen schillernden Begriff geprägt und vielen postmodernen

Ansätzen durchaus nahezustehen.

31 R. Ruffing, Bruno Latour, 9.

32 Vgl. G. Gamm, Menschliche und Nichtmenschliche Wesen. Zur Wissenschafts-

und Technikforschung von Bruno Latour, in: Journal for History of Law 20 (2001),

136-161, 139.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Biopolitik als Anthropopolitik« 231

Es werden – so Latour – ständig Gegenstände produziert, »die nichtmehr

nur als willenlose Objekte einzuordnen sind, sondern ihr Eigenleben entfal-

ten: Atomkraftwerke, Computer, im Labor isolierte Bakterien, das Ozonloch,

das alles seien Mischwesen bzw. Zwischenwesen, […] die nicht mehr der Na-

tur oder der Gesellschaft zugeordnet werden können. Erst einmal entstan-

den, beeinflussen sie ihre gesamte Umgebung und breiten sich netzwerkartig

aus.«33 Die technische und technologische Entwicklung wirkt dabei wie ein

Beschleuniger.

Das Ziel ist es deshalb, die von der Moderne hervorgebrachten begriffli-

chen Unterscheidungen und zentralen orientierenden Koordinaten, mit de-

nen wir unsere modernen Institutionen beschreiben, in Frage zu stellen. Dies

betrifft zum Beispiel die Trennungen von Gesellschaft vs. Natur, Fakten vs.

Bedeutungen. Diese trennenden Unterscheidungen bedeuten für Latour kei-

ne Hilfe, sondern sind im Gegenteil ein Hindernis, wenn es darum geht, un-

sere Welt besser zu beschreiben und zu verstehen.34 Latour erteilt der gro-

ßen Rahmenerzählung der Moderne – »durch (funktionale) Ausdifferenzie-

rung oder die Strategien eindeutiger Grenzziehungen Realitäts- und Ratio-

nalitätsgewinne zu erzielen«35 – eine Absage.

Eng verbunden mit seiner Kritik an der Moderne und den unzureichen-

den Erklärungsansätzen der klassischen Soziologie ist auch seine Kritik an

der Trennung zwischen den Naturwissenschaften als zuständig für Fakten

und denGeisteswissenschaften als zuständig für Interpretationen. Latour be-

hauptet hingegen, dass auch das, was als naturwissenschaftlicher Fakt gilt,

immer schon gesellschaftlich betrachtet wird, und verweist auf die zahlrei-

chen Verbindungen und Verstrickungen zwischen beiden Welten. Die Aus-

schließlichkeit rein naturwissenschaftlicher Erklärungen wird dabei ebenso

zurückgewiesen wie die rein sozialer. Zugleich ermutigt er die Geisteswis-

senschaften, mutiger zu sein und nicht einem naturwissenschaftlichen Pa-

radigma aufzusitzen, sondern ihre eigene Sprache zu finden. Eine wichti-

ge Verbündete, um einem einseitigen Szientismus entgegenzuwirken, ist für

Latour die Metaphysik. Sie eröffnet die Möglichkeit, den allmächtigen natur-

wissenschaftlichen Faktenerzählungen große Erzählungen entgegenzuhalten

bzw. sie hinzuzufügen und dann in eine Verhandlung darüber einzutreten,

33 R. Ruffing, Bruno Latour, 9.

34 Vgl. I. Janicka, Nichtmenschen, 25.

35 G. Gamm,Menschliche, 139.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Anna Maria Riedl

mit welcher dieser Erzählungen wir leben wollen: »Nichts ist unentbehrli-

cher als die Vervielfachung der großen Erzählungen. […] Die großen wissen-

schaftlichen Erzählungen über den Ursprung der Welt vom Big Bang bis zum

Wärmetod der Sonne, über die Evolution des Lebens von der Amöbe bis zu

Einstein, über die Universalgeschichte ›von Plato bis zur Nato‹ und die alltäg-

lichenMorgensitzungenmit Gott über die ›Theorie des Ganzen‹ – jedes dieser

wahnsinnigen Fresken schlägt eine mögliche Einigung vor.«36

Das Anliegen, die Welt besser beschreiben zu können, und die Betonung

des Werts der Metaphysik leiten bereits über in die Frage, warum eine solche

Theorie von Interesse für die Ethik sein kann.

5. Verantwortung und Politik – Theologische Ethik
im Dialog mit Bruno Latour

Deutlich wird, die ANT und die weiteren Arbeiten Latours sind keine Ethik,

aber es handelt sich auch um mehr als reine soziologische Studien und auch

um mehr als nur Beschreibungen. Latour selber nennt sein Vorgehen empi-

rische Metaphysik, für die er eine experimentelle Anthropologie vorschlägt,

die mit den ausgeschlossenen Anderen (wieder) Kontakt aufnimmt.

Eine solche Kontaktaufnahme scheint nötig, weil das Problem nicht nur

darin liegt, dass die technologischen Entwicklungen sich beschleunigen, die

Produktion von Hybriden immer schneller abläuft und wir diese Prozesse im-

mer schwerer erfassen können, sondern weil »wir nicht länger so handeln

können, wie wir es tun.«37

Es geht um eine »den neuen soziotechnisch vernetzten Verhältnissen

angemessene Verantwortungsverteilung«38. Das wirft natürlich die Frage

auf, warum wir eine solche brauchen bzw. warum Latour sie für nötig hält.

Weil – so ließe sich hier anführen – die Techniken, mit denen wir es zu tun

haben und noch weiter zu tun bekommen werden, »sich im großen Stil

einer vermittels ›Handlung‹ und ›Intention‹ konzeptualisierten Praxis ebenso

entziehen wie einer, die mit der Unausweichlichkeit der ihr immanenten

36 B. Latour, Das Parlament, 185

37 I. Janicka, Nichtmenschen, 25.

38 G. Gamm, Menschliche, 148. Gamm bezieht sich hier auf B. Latour, Die Hoffnung der

Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissenschaft, Frankfurt a.M. 2000,

239f.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Biopolitik als Anthropopolitik« 233

Logik argumentiert. Nicht nur Größe undMenge der Artefakte, Institutionen

und Personen, vor allem die Vernetztheit und die große Zahl der beteiligten

Institutionen bringen schier in Verlegenheit, eindeutig nach subjektiven und

objektiven Wirkungen zu unterscheiden. Ob Technikfolgen oder Technikge-

nese – nirgends scheinen die traditionellen Kategorien des Entweder-Oder

hilfreich zu sein.«39

Latour eignet sich dabei keineswegs für eine pauschale Technikkritik, im

Gegenteil, »[d]as Menschliche lässt sich ja nicht erfassen und retten, wenn

man ihmnicht jene andereHälfte seiner selbst zurückgibt: den Anteil derDin-

ge.«40 Aber er lässt sich auch nicht einfach zur Befürwortung jeder techno-

logischen Entwicklung und transhumanistischen Position nutzen. Auch hier

also kein Entweder-Oder, sondern ein dritter Weg: »festzustellen und zu kri-

tisieren sei heutzutage nicht die Technik an sich, sondern die rücksichtslo-

se, unkontrollierte Expansion von Dingen und wissenschaftlich-technischen

Netzwerken.«41 Die Idee ist, dass die Ausbreitung von Netzwerken in den

ANT-Studien wahrnehmbar wird, damit sie demokratisiert erfolgen kann.

DennDinge stabilisieren zwar Kollektive, aber die Betonung ihres Akteurssta-

tus zeigt auch auf, dass sie nicht einfach nur harmlose Objekte unter unserer

Kontrolle sind. Dinge können ein Eigenleben entfalten, sich anders verhalten

als geplant. Das gilt es zuallererst anzuerkennen und dann in einen demokra-

tischen Prozess darüber einzutreten, wie wir mit den Dingen leben wollen.

Latours »Pointe ist, dass wir immer schon in Praktiken involviert waren, die

eine gemeinsame Welt mit Nichtmenschen gebildet haben. Allerdings haben

wir diese Tatsache nie als solche anerkannt, was wiederum zu einer Reihe von

Problemen geführt hat, in denen wir uns nun wiederfinden. Sein Vorschlag

ist, dass wir in der Lage sein werden, auf die Probleme, die sich uns heute

stellen, angemessen zu reagieren, wenn wir die Horizontalität der Beziehung

zwischen Menschen und Nichtmenschen anerkennen.«42

Latour zielt nicht darauf ab, das politische System einfach so zu verän-

dern, sodass nun auch die Dinge darin repräsentiert werden, sondern er

möchte zu einem anderen Verständnis von Politik aufrufen. Im Zentrum

steht die Notwendigkeit, die sich bisher oft blind und unbemerkt vollziehende

Hybridisierung der Sichtbarkeit und damit der Möglichkeit der politischen

39 Ebd.

40 Umschlagtext von B. Latour, Nie modern gewesen.

41 R. Ruffing, Bruno Latour, 10.

42 I. Janicka, Nichtmenschen, 25f.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Anna Maria Riedl

Verhandlung zuzuführen.43 »Latour möchte Politik, Wissenschaft, Recht

und Religion auf neue Art und Weise artikulieren, um uns einen anderen

Schlüssel anzubieten, mit dem wir unsere gegenwärtigen Bedingungen

besser verstehen können.«44

Die beiden Latour-Kenner Lars Gerntenbach und Henning Laux machen

darauf aufmerksam, wie sehr Latours Arbeiten von Anfang an ein solches

politisches Interesse eingeschrieben ist,45 das seinen Ausgang in den Arbei-

ten zur ANT nimmt: »Die Präsenz politischer Motive in diesen und anderen

Schriften macht deutlich, dass Latours Auseinandersetzung mit Politik nicht

auf eine bestimmte Werkphase beschränkt werden kann und ebenso wenig

auf diejenigen Schriften limitiert ist, die sich unmittelbar hiermit beschäfti-

gen […]. Eine solche Einengung verlöre gerade aus demBlick,wie sehr sich die

Aufgabe der Neubestimmung des Politischen für Latour bereits aus der Er-

forschung der Wissenschaften und den Grundannahmen der ANT ergibt.«46

Der Weg, den Latour weist, besteht darin, »zunächst die Hindernisse zu

rekonstruieren, die dem […] amodernen Verständnis des Politischen entge-

genstehen.«47 Erst auf dieser Grundlage kann dann eine Politik entworfen

werden, die die unkontrollierte Bildung von Hybriden einer politischen Ver-

handlung zugänglich macht. Den Dingen darin ihre Bedeutung geben heißt

dann auch, dass in dieser Verhandlung die Sichtweise der Akteure nicht bloß

ein Hinweis sein darf, der als Entfremdung, Fetisch-Charakter und falsches

Bewusstsein (weg-)interpretiert werden kann. Die Art und Weise, wie Ver-

bindungen hergestellt, stabilisiert, aber auch zerstört werden, ist von Belang

(matters of concern instead of matters of fact).

43 Vgl. L. Gertenbach/H. Laux, Zur Aktualität, 212.

44 Ebd.

45 Dieses zeigt sich in allen Phasen, nimmt dabei aber unterschiedliche Formen an: »So

geht es in Laboratory Life darum, die Verkehrung im Prozess der Konstruktion wissen-

schaftlicher Fakten aufzudecken und die Blackboxes wieder zu öffnen;Wir sind nie mo-

dern gewesen plädiert dafür, die Hybridproduktion gesellschaftlich zur Disposition zu

stellen und die sich bislang blind vollziehenden Praxis demokratisch zu kontrollieren;

und Das Parlament der Dinge zielt schließlich in Gänze auf eine ›Neudefinition des Po-

litischen‹ […]. Darüber hinaus finden sich auch Texte von Latour oder der ANT, die sich

mit klassischen Problemen und Begriffen der politischen Theorie beschäftigen, wie

etwa dem Begriff der Macht […], der Artikulation und Repräsentation von Interessen

[…] oder dem Problem der Moral […].« (L. Gertenbach/H. Laux, Zur Aktualität, 197)

46 L. Gertenbach/H. Laux, Zur Aktualität, 197.

47 Ebd., 212.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Biopolitik als Anthropopolitik« 235

Dabei handelt es sich nicht nur um ein politisches, sondern letztlich um

ein aufklärerisches und sozialkritisches Interesse par excellence. »Diese Pro-

zessualität […] der materiellen Gefüge ernst zu nehmen, heißt gerade die Fra-

ge nach dem Sozialen offen zu lassen: eine für die Soziologie und einen Groß-

teil der kritischen Theorie häufig schwer zu ertragende Position. Die Unab-

schließbarkeit des Materiellen zu betonen, das Materielle als Zone intensiven

Werdens zu verstehen, ist keine a-soziale Position, sondern eine, die für eine

›offene Gesellschaft‹ eintritt.«48

Darin deutet sich bereits an, was der Dialog mit Latour für den Umgang

Theologischer Ethik mit technologischen Veränderungen und transhumanis-

tischen Zukunftsvisionen austragen kann und warum es gleichzeitig weniger

und mehr ist, als man vielleicht erwarten wird. Um den tatsächlichen Ertrag

der hochkomplexen Theorie Latours zu erheben, die hier nur in einigen As-

pekten ausschnittartig vorgestellt werden konnte, bedarf es sicher einer um-

fassenderen Auseinandersetzung. Entlang der zu Beginn aufgeworfenen drei

Problemkomplexe (der spekulative Charakter der Thematik, das Fragwürdig-

Werden des Rahmens der ethischen Orientierung und die rasante techno-

logische Entwicklung, die die ethische und politische Reflexion zu überholen

droht) wird zum Abschluss dennoch ausblickartig angedeutet, wohin derWeg

weisen kann.

Latour legt kein fertiges politisches Programm vor,mit dem sich den skiz-

zierten Herausforderungen begegnen lässt und der spekulative Charakter der

Thematik einfach beiseitegeschoben werden könnte. Wer eine einfache Lö-

sung erwartet, wie nun die Repräsentation von Dingen innerhalb unserer be-

stehenden politischen Systeme eingeführt werden kann und die Verunsiche-

rungen im Umgang mit Technologien so einhegen wird, wird nicht nur Mühe

haben, diese in den Texten zu finden, sondern hat auch das Anliegen Latours

missverstanden. »Latour will uns voranbringen, indem er uns davon abhält,

so weiterzumachen wie bisher«49. Neu ist das Anliegen Latours nicht, weil er

einen politischen Plan oder »eine neue Vision der Gesellschaft hat, sondern

darin, dass er auf das Neue, das Ankommende gefasst ist. In dieser spekulati-

ven Haltung liegt das politisch wichtige Moment […]. Dadurch, dass die Frage

nach demSozialen offen gehaltenwird,wird auch eine Abschließung der poli-

tischen Agenda verhindert. […] Welche Dinge zukünftig politisch ins Gewicht

48 A. Folkers, Was ist neu am neuen Materialismus?, in: T. Goll/D. Keil/T. Telios (Hg.), Cri-

tical Matter. Diskussionen eines neuen Materialismus, Münster 2013, 16-33, 30.

49 H. Schmidgen, Bruno Latour zur Einführung, Hamburg 2011, 199.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Anna Maria Riedl

fallen werden und sich zum Teil des Sozialen machen, steht nicht fest. […]

Materie oder Dinge sind […] nicht mehr nur Vorstellungen, sprachliche Re-

präsentationen oder Artefakte, sondern Affekte, quasi-kausale Operatoren,

körperlos-materielle Ereignisse und ›thermische Erreger‹ (Serres 1987: 292).

Jede Kritik, auch jede Sozialkritik braucht solche konstruktiven Irritationen

und Erreger, damit ihr nicht tatsächlich der Dampf ausgeht […].«50

Diese Tendenz zur Irritation zeigt sich auch darin, dass es Latour selbst

ist, der die Trennungen und Ordnungssysteme und damit auch die Koordi-

naten des ethischen Diskurses in Frage stellt. Genau das allerdings hilft den

relationalenCharakter vonMensch und Technik zuallererst in den Blick zu be-

kommen.Nun ist eine Beschreibung dieser Verbindung, das Sicht- undWahr-

nehmbarmachen der Hybride noch keine Ethik, aber sie bildet eine wichtige

Grundlage für eine solche, ebenso wie für die von Latour angestrebte politi-

sche Verhandlung. Dass die durch Latour inszenierten Fragestellungen dabei

nicht in den Relativismus führen und durchaus auch für ethische Wertungen

fruchtbargemacht werden können, zeichnet sich mit der Wissenschaftskritik

Latours ab. Zeigen sich doch gerade transhumanistische Visionen tief ver-

wurzelt im naturwissenschaftlichen Denken. Bereits zu Beginn wurde dar-

auf verwiesen, dass die Idee des digitalen neuen Menschen das Produkt eines

ganz bestimmten Wissenschaftszugangs und Weltbildes ist.

Zudem konnte aufgezeigt werden, dass Latour auch weiter nach so etwas

wie politischer Verhandlung und Verantwortung fragt. Inwieweit es möglich

ist, Verantwortung und agency nicht in den Subjekten, aber auch nicht in den

Dingen, sondern in denOperationsketten, den Assoziationen zu verorten und

was das bedeutet, wäre einer der Punkte, die für eine weitere Auseinander-

setzung spannend erscheinen.

Dass es Latour gelingt, die Relationalität von Mensch und Technik in den

Blick zu nehmen und damit auch ernst zu nehmen, ohne einfach dem Trans-

humanismus das Wort zu reden, deutet an, wie es ethischen Diskursen ge-

lingen kann, an die rasanten technologischen Entwicklungen anzuschließen

und die sich abzeichnenden Veränderungen einzuholen. Die Art, wie Latour

dabei die Religion auffordert, ihre eigene Sprache zu finden und anstatt ei-

ne naturwissenschaftliche Faktenübermittlung nachzuahmen, wieder zu ler-

nen, Botschaften zu übermitteln, die eine Beziehung kommunizieren,51 kann

50 A. Folkers, Was ist neu, 30.

51 Latour vergleicht dies auchmit der Sprache von Liebenden, in der es darumgeht, Nähe

oder Distanz zu kommunizieren; vgl. B. Latour, Jubilieren, Frankfurt a.M. 2011, 39-45.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Biopolitik als Anthropopolitik« 237

in theologischer Lesart zum Hinweis werden. Die theologische Tradition und

ihren Beitrag durch die Brille Latours noch einmal neu zu entdecken, ver-

spricht ein spannendes Projekt zu werden. Dass er gerade für die Theologi-

sche Ethik ein hochinteressanter Gesprächspartner ist, liegt dabei nicht nur

in den neuen Perspektiven begründet, die er uns zwischen den Positionen des

Entweder-Oder anbietet, sondern explizit in der Vehemenz,mit der er auf die

Notwendigkeit des eigenen theologischen Sprechens verweist. Wie das kon-

kret aussehen kann, behandelt Latour ausführlich in seinem Buch Jubilieren

und nicht zuletzt in Kampf um Gaia. Viel sprechender noch aber ist ein Hin-

weis, mit dem er seine Spinoza Lectures eröffnet. Schon die Wahl einer poe-

tischen Ausdrucksform ist hier kein Zufall; sie ist es aber noch viel weniger,

wenn man dem Dichter CzesławMiłosz folgend anfängt zu fragen, wie es ge-

lingen kann, in der (theologischen) Sprache – jenseits des Aufrufs von natur-

wissenschaftlichen und scheinbar objektiven Fakten – Wahrheit und Realität

zu übermitteln:

»Why theology? Because the first must be first,

And first is the notion of truth

It’s poetry precisely

With its behavior of a bird thrashing against the transparency

Of a windowpane that testifies to the fact

That we don’t know how to live in a phantasmagoria.

Let reality return to our speech.«52

Literatur

Albers, M., Bioethik, Biopolitik, Biorecht. Grundlagen und Schlüsselproble-

me, in: dies. (Hg.), Bioethik, Biorecht, Biopolitik. Eine Kontextualisie-

rung, Baden-Baden 2016, 9-40.

Dickel, S., Der neue Mensch – ein (technik)utopisches Upgrade, in: APuZ

66/27 (2016), 16-21.

52 Gedicht von C.Miłosz, Theological Treatise, in: Spiritus: A Journal of Christian Spiritual-

ity, 2 (2002), 2, 123-204. Latour zitiert dieses Gedicht in den Spinoza Lectures: B. Latour,

Nature at the Cross-Roads: The bifurcation of nature and its end. Spinoza Lecture I, in:

What is the style of matters of concern? Two lectures in empirical philosophy, Assen

2008, 9-26, 9.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Anna Maria Riedl

Felt, U./Nowotny, H./Taschwer, K., Wissenschaftsforschung. Eine Einfüh-

rung, Frankfurt a.M. 1995.

Folkers, A., Was ist neu am neuen Materialismus?, in: Goll, T./Keil, D./Telios,

T. (Hg.), Critical Matter. Diskussionen eines neuen Materialismus, Müns-

ter 2013, 16-33.

Gamm, G., Menschliche und Nichtmenschliche Wesen. Zur Wissenschafts-

und Technikforschung von Bruno Latour, in: Journal for History of Law

20 (2001), 136-161.

Gertenbach, L./Laux, H. (Hg.), Zur Aktualität von Bruno Latour. Einführung

in sein Werk, Wiesbaden 2019.

Harari, Y. N., Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen, München 2017.

Hayles, N. K., How we became posthuman, Chicago 1999.

Janicka, I., Nichtmenschen und Politik.Was bedeutet das?, in: fiph Journal 29

(2017), 21-26.

Latour, B., Das Parlament der Dinge, Frankfurt a.M. 2018.

―, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zurWirklichkeit derWissen-

schaft, Frankfurt a.M. 2000.

―, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2017, 131.

―, Jubilieren, Frankfurt a.M. 2011.

―, Nature at the Cross-Roads: The bifurcation of nature and its end. Spinoza

Lecture I, in: What is the style of matters of concern? Two lectures in em-

pirical philosophy, Assen 2008, 9-26.

―, Wir sind nie modern gewesen, Frankfurt a.M. 2008.

Lemke, T., Biopolitik zur Einführung, Hamburg 2017.

―, Eine Analytik der Biopolitik. Überlegungen zu Geschichte und Gegenwart

eines umstrittenen Begriffs, in: Behemoth 1 (2008), 72-89.

Miłosz, C., Theological Treatise, in: Spiritus: A Journal of Christian Spiritual-

ity 2/2 (2002), 123-204.

Ranisch, R./Sorgner, S. L., Introducing Post- and Transhumanism, in: dies.

(Hg.), Post- and Transhumanism. An Introduction, Frankfurt a.M. 2014,

7-27.

Ruffing, R., Bruno Latour, Paderborn 2009.

Schulz-Schaeffer, I., Akteur-Netzwerk-Theorie, in: Weyer, J./Abel, J. (Hg.), So-

ziale Netzwerke. Konzepte und Methoden der sozialwissenschaftlichen

Netzwerkforschung, München 2000, 187-210.

Verbeek, P. P., Subject to technology. On automatic computing and human

autonomy, in: Hildebrandt,M./Rouvroy, A. (Hg.), Law, human agency, and

autonomic computing. Milton Park, Abingdon 2011, 27-45.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Biopolitik als Anthropopolitik« 239

Wirth, M., Trans-Körper. Theologie im Gespräch mit Transhumanismus und

Transsexualität, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 62/1 (2018), 10-30.

Zimmermann, M., Grenzverschiebungen – Zur Natur des Menschen in bio-

ethischen Diskursen, in: Bogner, D./Mügge, C. (Hg.), Natur des Men-

schen. Brauchen die Menschenrechte ein Menschenbild?, Freiburg i.Ue.,

175-195.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458693-009 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

