Iranistik zwischen brennender Aktualitat
und exotischer Abseitigkeit —

Gedanken zur Positionierung eines
,kleinen‘ orientalistischen Faches'

BERT G. FRAGNER (WIEN)

,Es ist schon schrecklich, wenn einer so hungrig ist, dass er
vor lauter Durst nicht weil}, wo er heute nacht schlafen wird*
(Nestroy)

Erlauben sie mir bitte, eingangs — und spiter, im weiteren Verlaufe meines Vor-
trags, immer wieder — in personlichen Erinnerungen herum zu kramen! Wenn
sich Thnen der Eindruck aufdringen sollte, ich hitte den Faden meines Narrativs
(ein Ausdruck, der im Moment unumginglich sein diirfte, weshalb ich ihn gleich
am Anfang gezielt platziert habe) — wenn Sie also meinen, ich hitte diesen Faden
verloren, troste ich Sie schon jetzt prophylaktisch: Er taucht sicherlich wieder
auf, Sie miissen nur aufpassen, wann und wo.

Nun also zu meinen Erinnerungen: In der akademischen Saison 1976/77 habe
ich mich mehrere Monate unter anderem zum Behufe des Biichererwerbs in Te-
heran aufgehalten, um diese Biicher anschlieend an das Orient-Institut der Deut-
schen Morgenlidndischen Gesellschaft in Beirut, im Libanon, weiter zu transpor-
tieren. Das war knappe zwei Jahre vor dem Ausbruch der Islamischen Revolution
in Iran und circa anderthalb Jahre nach dem Ausbruch der allerersten Runde des
libanesischen Biirgerkriegs. An unseren libanesischen Aufenthalt (meine Frau
und unsere damals gerade gut vierjdhrige Tochter waren mit von der Partie)
kniipfen wir viele angenehme und nicht wenige aufregende Erinnerungen. Zu den
angenehmen zihlt sicherlich der Umstand, dass wir dort die Gelegenheit hatten,
Rotraud Wielandt kennen zu lernen, deren Kollege ich zw6lf Jahre spiter (da-
mals noch ungeahnter Weise) in Bamberg werden sollte. Ganz Beirut war von
den Griueln des Biirgerkriegs gebrandmarkt und durchsetzt. Damals bis vor Kur-
zem im Libanon, der angeblichen Schweiz des Vorderen Orients, noch bestanden
habende Lebensformen, spiter von Vielen als einzigartig und nahezu paradie-

1 Text der Abschiedsvorlesung von Bert Fragner an der Universitidt Bamberg am 16.
Januar 2006.

-007 - am 21:57:22, G



https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | BERT G. FRAGNER

sisch verkldrt, waren genau so zusammen gebrochen wie das Ambiente, das sie
umgab — die libanesische Kulturlandschaft, vor allem auch die Hauptstadt Beirut
mit ihrem einzigartigen levantinischen Flair. Gerade aus Teheran gekommen, ei-
ner Stadt, in der ich mich schon wihrend der sechziger Jahre fiinf Jahre lang auf-
gehalten hatte, die mir vertraut war und die gut zu kennen ich {iberzeugt war, gab
ich irgendwann einmal meinen Beiruter Kolleginnen und Kollegen gegeniiber
den StoBseufzer von mir: ,Also in Iran — in Iran konnte eine solche Verriicktheit
wie dieser Biirgerkrieg hier sicherlich nicht passieren, dort sind die Leute im
Schnitt so entspannt und tiberlegt, die wiirden sich bestimmt nicht auf solcherlei
einlassen!*

Zwei Jahre spéter wusste ich: Ich bin nicht gut in Prognostik, und ich gestehe
das auch ein. Ich gehe noch einen Schritt weiter und erlaube mir aus metawissen-
schaftlichen Erwédgungen, auch die prognostische Kompetenz vieler anderer wis-
senschaftlichen Disziplinen anzuzweifeln, selbstverstindlich ausgehend von
meinem eigenen Defekt: In Beirut 1977 mit dem Brustton der Uberzeugung zu
verkiinden, in Iran werde es keine derartigen Umstiirze geben, weil dort die Vor-
aussetzungen dafiir nicht gegeben seien, war — jedenfalls retrospektiv — ein stol-
zes Wort: Etwa zwei Jahre spiter sollte Khomeini aus der durch alle visuellen
Medien beriihmt gewordenen Maschine der Fluggesellschaft ,Iranair‘, aus Paris
kommend, in Teheran die Gangway hinuntersteigen, begleitet von einer Reihe
von revolutiondren Mitstreitern, von denen wiederum heute auf dem inzwischen
ikonisierten Bild des aussteigenden Ayatollahs nur mehr zwei iibrig geblieben
sind — die anderen fielen im Laufe der Zeit in politische Ungnade und den Retou-
cheuren zum Opfer.

Da sal3 ich also mit meinen naseweisen Ausspriichen — gewissermallen in gu-
ter Gesellschaft mit dem letzten Gsterreichischen Staatssekretir des AuBeren vor
dem Ende des Ersten Weltkriegs, der auf ein Exemplar der Neuen Freien Presse
vom 8. November 1917 neben die Schlagzeile ,Revolution in Russland!‘ mit
Bleistift die Bemerkung kritzelte: Wer soll denn in Russland Revolution ma-
chen? Vielleicht der Herr Bronstein, der im Café Zentral immer Schach spielt?
Ja, mein lieber Herr, genau der war's! Der Herr Bronstein, in der Welt eher als
Lev Trockij bekannt, der hat in Russland Revolution gemacht, und der Experte
fiir die AuBlenpolitik hat es nicht ahnen konnen!

Wir waren aber beide in relativ guter Gesellschaft, wenn ich an all die hoch-
seriosen Sozial- und Politikwissenschaftler denke, die nicht in der Lage waren,
die Implosion des Sowjetimperiums und den ihr vorangegangenen Sturz von
Mauer und Eisernem Vorhang vorher zu sagen, oder auch an all die prognostisch
titigen Okonomen, die in der Vorhersage der wirtschaftlichen Entwicklung von
Jahr zu Jahr oder sogar in noch kiirzeren Abstinden genauso versagten wie wei-
land Zeno in dem Gleichnis mit der Schildkrote.

Nun sei aber auch etwas zu meiner Entschuldigung gesagt: Streng genommen
war ich gar nicht fiir derlei Spekulationen ausgebildet worden — mein orientalisti-
sches Studium in Wien und selbst die Fortsetzung meines wissenschaftlichen

-007 - am 21:57:22, G



https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRANISTIK ZWISCHEN BRENNENDER AKTUALITAT UND EXOTISCHER ABSEITIGKEIT | 107

Werdens am Orientalischen Seminar an der Universitéit Freiburg basierten eher
auf der Annahme, unsereins habe mit den Untiefen der Gegenwart iiberhaupt
nichts zu schaffen oder aber seien gegenwirtige Phanomene allenfalls ableitbar
von festen historistischen Glaubenssitzen, denen unsereins sich zu verpflichten
hatte. Einer meiner Wiener Lehrer sagte uns Studierenden einmal aus tiefer
Uberzeugung: ,,Wissen Sie — fiir mich hort islamische Geschichte mit dem Jahr
1258 auf!* Aus heutiger Sicht: kein weiterer Kommentar! Was die Sprachaneig-
nung betraf, musste ich mir Sédtze anhoren wie: ,,Wir Orientalisten sind Philolo-
gen und keine Papageien! Studieren Sie erst einmal Arabisch, Persisch und Tiir-
kisch von Grund auf (das heif3it also, im Wege des Trockenschwimmens), dann
konnen Sie ja irgendwann — etwa nach Ihrer Promotion, auf Urlaub gewisserma-
Ben — dort hinfahren und iiben, wie man sich einen Kaffee bestellt!*

Ich konnte personlich mit solchen Rezepten nichts anfangen: Ich will nicht
ausschliefen, dass es mir an einer Tugend mangelte, die mir in jungen Jahren als
Grundvoraussetzung fiir eine erfolgreiche orientalistische Karriere gepredigt
wurde: an disziplinierter Ausdauer, bar jeglicher nach auflen gerichteter sinnli-
cher Interessen, und an Vermeidung jeglicher Begegnung mit dem real existie-
renden ,Orient‘, bevor nicht durch lang andauernde Indoktrination und Selbst-
vorbereitung ein so fest gezimmertes Orientbild im eigenen Kopf geschaffen war,
dass die Wahrnehmung irgendwelcher Realititen diesem Bild keinen Schaden
mehr antun konnte. Ich hatte mich daher schon in jungen Jahren sozusagen nach
Iran ,abgesetzt* um mir dort mein eigenes, sicherlich subjektives Bild zu machen,
das aber immerhin den Vorzug haben sollte, nicht ausschlieflich an triiben
Nachmittagen mitteleuropdischer Wintersemester hinter Schreib- und Lesepulten
entstanden zu sein ...

Als ich Ende 1970 nach Freiburg kam, wehte mir dort ein anderer Wind ent-
gegen: Die frithe Neuzeit war hier immerhin erklirtes Forschungsthema, und so-
gar kokette Blicke in die Kulturgeschichte des 20. Jahrhunderts waren erlaubt!
Vor allem aber hatten damals die islamwissenschaftlich und arabistisch ausge-
richteten jungen Gelehrten Deutschlands seit den sechziger Jahren eine aus der
Sicht von AuBenstehenden einzigartige Gelegenheit angeboten bekommen, den
wissenschaftlichen Umgang mit dem islamischen Orient einem antiquarischen,
um nicht zu sagen, den Methoden der Ur- und Friihgeschichte niher stehenden
Stil zu entziehen und sozusagen an Ort und Stelle zu iiben, zu formen und zu
schirfen: das schon genannte Orient-Institut der Deutschen Morgenlindischen
Gesellschaft, in den frithen sechziger Jahren von Hans Robert Roemer gegriindet,
das Jahrzehnte hindurch inzwischen schon in der Dreistelligkeit zu zdhlenden
jungen deutschen Gelehrten die Chance geboten hatte, an den dortigen Referen-
tenstellen wissenschaftlich titig zu werden (,jung* ist hier ein differenzialer Beg-
riff: Die Referentlnnen vor vierzig Jahren waren jung, und die heutigen sind es
noch immer!). Es ist heute nur noch schwer zu vermitteln, in welch hohem Maf3e
diese Institution noch bis heute als Katalysator fiir die Aktualisierung der Ori-
entwissenschaft in Deutschland gedient hatte — eine der groBartigsten Investitio-

-007 - am 21:57:22, G



https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | BERT G. FRAGNER

nen der deutschen Offentlichkeit, wenn man Aufwand und Ertrag einander ge-
geniiberstellt. Offenbar bildete der durchschlagende Erfolg dieses Instituts, dem
heute auch eine blithende Zweigstelle in Istanbul zur Seite steht, den Anlass da-
fiir, dass die seinerzeit fiir Wissenschaftliches zustindige Bundesministerin Bul-
mahn letztlich durchsetzte, die beiden Institute aus der wissenschaftlichen Eigen-
bestimmung durch den zustidndigen Griindungs-Fachverband in den direkten Zu-
griff einer ministeriell gesteuerten Stiftung zu iiberfithren. Als ich in meiner da-
maligen Funktion als Erster Vorsitzender der Deutschen Morgenléndischen Ge-
sellschaft, also der Fachvertretung deutscher Orientalistinnen, darauf beharrte,
dass es den beiden Instituten sicherlich nicht iibel téte, unter wissenschaftlicher,
orientalistischer Fithrung zu bleiben, sagte mir der mit uns verhandelnde Ministe-
rialbeamte pikiert: ,,Herr Professor Fragner, Sie werden doch nicht behaupten
wollen, Thre Kollegenschaft konne derartige Forschungsinstitute besser fithren als
wir vom Ministerium?*“ Bravo; wieder kein weiterer Kommentar.

Inzwischen ist das akute Interesse des Ministeriums allerdings wieder abge-
klungen, so wie Schnupfen. Das ist durchaus angenehm, wenn der Schnupfen
abklingt, aber vergessen wir nicht: Der kommt irgendwann einmal wieder! Vor
dem Hintergrund dieser Entwicklungen der Orientalistik in Deutschland fiihrte
die Iranistik ein seltsames Randschicksal, vor allem deshalb, weil sie ihrer Her-
kunft und disziplindren Definition wegen nicht so ohne weiteres in den orientalis-
tischen ,Mainstream*‘ hineinpasste.

Folgen Sie mir bitte ein paar Minuten durch die Geschichte dieses Faches:
Im 19. Jahrhundert war die Iranistik als ,jiingere Schwester der Indologie® ent-
standen, in enger Umarmung mit der Indogermanistik. Ihr Thema waren die zahl-
reichen Sprachen, die der iranischen Sprachfamilie angehoren, und die textlichen
Uberreste. Ausloser der Konstituierung dieser Disziplin war die Erkenntnis, dass
das Altpersische der antiken achdmenidischen Konigsinschriften und das soge-
nannte ,Awestische‘ — die Ritualsprache der Zoroastrier (,Feueranbeter, in In-
dien auch ,Parsen‘ genannt) gemeinsam mit dem Altindischen entwicklungsge-
schichtliche Vorginger des Altgriechischen und mithin sehr frithe Zeugen der in-
dogermanischen Sprachfamilie waren. Einige Zeit lang hielt man das Altpersi-
sche sogar fiir die élteste indogermanische Sprache und ihre Sprecher, fiir die die
Selbstbezeichnung ,Arya‘ belegt ist, fiir die dltesten Indogermanen. Vor circa
hundert Jahren hatte eine sehr intensive Ariomanie eine Vielzahl mitteleuropii-
scher Hirne erfasst, verbramt mit allerlei esoterischem Klimbim und — was viel
schlimmer war — wie vom Schimmelpilz durchsetzt von aggressiven Formen von
rassistischem Antisemitismus. Aus diesen verquasten Vorstellungen ging
schlieBlich eine Reihe unmittelbarer Vorldufer des Nationalsozialismus hervor.

Bleiben wir aber bei den im engeren Sinne ,wissenschaftlichen‘ Betreibungen
der Iranistik, soweit sich diese davon trennen lassen! Die Befassung mit den
Sprachen der iranischen Verwandtschaft bildete schlieBlich seit der zweiten Half-
te des 19. Jahrhunderts gemeinsam mit dem Studium ihrer Texte die Substanz
des Faches, das als ,Iranistik* bekannt geworden ist. Dabei erwies sich alsbald ein

-007 - am 21:57:22, G


https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRANISTIK ZWISCHEN BRENNENDER AKTUALITAT UND EXOTISCHER ABSEITIGKEIT | 109

eigenartiger Widerspruch: Die in Literatur- und Kulturgeschichte zweifellos be-
deutendste aller iranischen Sprachen ist das sogenannte Neupersische, oft einfach
auch Persisch genannt, eine Sprache, die im Wesentlichen im 9. Jahrhundert kon-
stituiert worden ist. Aber eben dieses Neupersische ist wiederum von allen irani-
schen Sprachen diejenige, die aus der Sicht der Erforscher historischer Sprach-
verwandtschaften iiber die geringste Attraktivitit verfiigt. Verschmitzte Dialekte
und Restsprachen aus afghanischen Bergdorfern oder von den Hochplateaus des
Pamir-Gebirges sind aus historisch-vergleichender Perspektive um ein Vielfaches
spannender als das Neupersische, die Sprache mit einem der groten vormoder-
nen Aufkommen an schriftlichen Uberresten in der ganzen Welt! Als Kompro-
miss biirgerte es sich ein, das frithe Neupersische rund um das auf vorislamischen
Traditionen fuende, grandiose Epos von Ferdousi, das ,Schahnameh‘ (Konigs-
buch) gerade noch als seriosen Gegenstand der Iranistik zu betrachten; natiirlich
waren auch die beriihmten Dichtungen der groBen persischen Lyriker und Mysti-
ker wie Hafez, Sa‘di, Jalal ad-Din Rumi etc. nicht zu ignorieren. SchlieBlich ent-
wickelte sich die Iranistik zweigleisig — einerseits im Gravitationsbereich der In-
dogermanistik, andererseits (insbesondere in Deutschland) in enger Verschrin-
kung mit der Islamwissenschaft. Wissenschaftler wie Roemer in Freiburg oder
Spuler in Hamburg waren der Ansicht, dass die auf das Neupersische konzent-
rierte Iranistik eigentlich Teil der Islamwissenschaft sei, wogegen aber Person-
lichkeiten wie etwa Roemers und zum Teil auch Spulers Lehrer Walther Hinz
stets die Meinung vertreten hatten, dass wesentliches Iranspezifisches in der is-
lamwissenschaftlichen Umzingelung verloren gehen oder zumindest marginali-
siert werde, weshalb die Aufrechterhaltung dieses Zweiges der Iranistik wichtiger
sei denn je. Dazu kommt, dass auBerhalb Deutschlands die islamwissenschaftli-
che Vereinnahmung der ,Neuiranistik‘ ohnehin viel weniger drohte als hierzulan-
de.

Dem einstigen langjidhrigen Vertreter der Iranistik in Hamburg, Wolfgang
Lentz, kommt der Ruhm zu, sich in Westeuropa erstmals uneingeschrénkt dafiir
eingesetzt zu haben, die Befassung auch mit dem modernen und modernsten Per-
sischen als eine der Hauptaufgaben der Iranistik zu betrachten. Ahnliche Positio-
nen hatte seit den spiten fiinfziger Jahren auch der amerikanische Iranist Richard
N. Frye offensiv vertreten. Damals hatten solche Positionen den Beigeschmack,
Strategien der sowjetischen Iranistik zu dhneln, die iibrigens bis in die spiten
achtziger Jahre hinein im Westen einen sehr hohen Ruf genoss, der seit 1991 al-
lerdings riickldufig ist. Wie auch immer: In diesen heute eher entschérften Streit
bin ich vor mehr als dreieinhalb Jahrzehnten mit voller Energie hineingewachsen.

Hatte es sich dabei um einen Streit um des Kaisers Bart gehandelt? Eigentlich
nicht, insbesondere, wenn wir das Nestroy'sche Motto recht bedenken, das ich
dem Titel meiner heutigen Vorlesung beigesellt habe — aber dazu kommen wir
noch!

Lassen Sie mich das bitte nédher erldutern: Es gibt heute insgesamt fiinf uni-
versitire Institutionen in Deutschland, die das Wort ,Iranistik‘ in ihren offiziellen

-007 - am 21:57:22, G



https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | BERT G. FRAGNER

Bezeichnungen fithren. An der FU Berlin (die Iranistik der DDR-Humboldt-
Universitit ist inzwischen in ,Zentralasienwissenschaften‘ umgewandelt worden,
ein Fach, das von der einst in Bamberg habilitierten Turkologin Ingeborg Bal-
dauf représentiert wird), in Hamburg, in Gottingen, in Miinchen und in Bamberg.
Berlin stammte aus einer alt- und mitteliranistischen Schule (die Mitteliranistik
befasst sich mit Sprachen aus der Zeit zwischen Alexander dem Groflen und der
islamischen Expansion im 8. Jahrhundert), Géttingen war in den siebziger Jahren
gleichfalls von Alt- und Mitteliranisten ,erobert‘ worden, und fiir Hamburg galt
das Namliche. In Miinchen hie8 der indologische Lehrstuhl bis in jiingste Zeit
aus historistischer Sentimentalitit ,Indologie und Iranistik‘, ohne dass Iranistik
dort auf irgend eine Weise behandelt worden wire, und nur Bamberg hatte von
Anfang an eine klare neuiranistische Ausrichtung!

Wollten wir mithin diese Art der Iranistik in Deutschland mit der den meisten
hier Anwesenden sicherlich eher geldufigen Romanistik vergleichen, entstiinde
folgendes Bild: An einer dieser fiinf namentragenden Einrichtungen wiirde tat-
sdchlich Franzosisch respektive Italienisch oder Spanisch betrieben. An zwei
weiteren wire die Romanistik durch klassisches Latein und frithe vulgirlateini-
sche Studien bestimmt, ab und zu mit Ausfliigen in die groen rezenten Sprachen
der Romania. Das Beispiel FU Berlin wire ein eigenartiger Ausnahmefall aus
dem Zwischenreich, der eines eigenen Essays bediirfte und deshalb hier ausge-
spart wird. Auffillig wire der Umstand, dass von den gegenwirtig existierenden
Sprachen das fiir das Fach typische spracharchidologische Interesse eher durch
versteckte ritoromanische oder auch aromunische und entlegene walachische Di-
alekte angesprochen wire als etwa durch Diderot, Dante oder Cervantes. Schlief3-
lich wiirden vor allem Studierende immer wieder gegen den Widerstand der Alt-
vorderen darauf pochen, dann und wann auch verwegen moderne Autoren wie
Lorca, Sartre oder Italo Svevo zu lesen. Im Falle Miinchens — immer noch unter
der Vorgabe, wir wiirden den Begriff Iranistik durch Romanistik ersetzen — wiir-
de sich die Sache so darstellen, als hieBe das dortige Seminar (in natura ,Indolo-
gie und Iranistik‘) ,Grézistik und Romanistik‘, ohne dass dort irgendetwas Ro-
manistisches betrieben wiirde!

Einen derartigen Vergleich hatte in den frithen achtziger Jahren der damalige
Vorsitzende der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft und spétere Ehren-
doktor der Universitidt Bamberg Hans Robert Roemer angestellt — er wurde ihm,
nicht zuletzt ob seiner Plausibilitit, weithin iibel genommen.

Inzwischen hat es sich an den Festungen der Tradition eingebiirgert, bei Be-
rufungen stets auch darauf zu achten, dass sich die (in Anfithrungszeichen) ,klas-
sisch® ausgebildeten Kandidaten auch in irgendeinem Sektor mit Neuerem be-
schiftigen sollten — wenn wir noch einmal unseren Vergleich mit der Romanistik
strapazieren wollen, so hiefe das, man erwarte, dass die Spezialisten fiir Vergil,
Horaz und Ovid in ihrem Oeuvre auch einen Beitrag zu Victor Hugo nachzuwei-
sen hitten, vielleicht sogar auch in ihrer Probevorlesung ihre Kompetenz auf die-

-007 - am 21:57:22, G



https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRANISTIK ZWISCHEN BRENNENDER AKTUALITAT UND EXOTISCHER ABSEITIGKEIT | 111

sem schon nahezu ,Heullebecque-haft‘ verwegenen, ,modernen‘ Seitengleis ihres
eigentlichen Faches gefillig vorfiihren sollten!

Diese Vergleiche mogen Thnen abstrus vorkommen, sie treffen aber im Prin-
zip recht gut die lange Zeit giiltigen inhaltlichen Standards des Faches Iranistik!

Dabei waren — und sind zum Teil noch heute — diese antiquarischen Konzepte
nur eine der beiden schroffen Klippen, zwischen denen die Iranistik zu navigie-
ren hat. Das zweite Problem besteht in dem Umstand, dass gerade in Deutschland
das Fach ,Islamwissenschaft‘ — in deutlichem Kontrast zur ,Islamkunde‘ Bam-
berger Typs! — herkommlich und oft bis heute nicht eigentlich als eine eher reli-
gionswissenschaftliche Disziplin verstanden wird, wie es die Bezeichnung sugge-
rieren wiirde, sondern als ein Fach, in dem ein gro3es Areal von Marokko bis —
wenigstens theoretisch — weit iiber das Indische hinaus, eben das Verbreitungs-
gebiet des Islams, auf der Basis der ,philologisch-historischen Methode* geistes-
wissenschaftlich erfasst werden sollte. So sehr dieses Konzept pragmatisch iiber-
zeugend sein mag, enthilt es doch auch ernste Probleme, vor allem dieses: Die
verbindende Substanz dieser Betreibungen steckt in dem semantischen Element
Jslam*: Seit dem 19. Jahrhundert wird dieser — der Islam — als der kulturelle Kitt
dieses Kontinente iibergreifenden Areals verstanden, und seine Kenntnis sollte
auch bei der Erfassung aller nur erdenklichen sozialen oder kulturellen Phéno-
mene das methodische Riistzeug liefern, auf das man sich zu stiitzen hatte — eine
essentialistische Auffassung, die erstaunlicherweise islamischen Fundamentalis-
ten gar nicht so unvertraut sein mag, und der vor etwa einem Jahr der damalige
iranische Staatsprisident eine Absage erteilt hat, indem er hervorhob, dass der
Begriff ,Kultur* keineswegs auf den der ,Religion‘ beschrinkt werden diirfe und
sich von Letzterem substantiell unterscheide. Davon abgesehen: de facto war,
wie nicht anders zu erwarten, niemand in der Lage, die Gesamtheit dieses Ge-
biets in Raum, Zeit und in Methodenvielfalt zu erfassen, weshalb sich Reprisen-
tantInnen dieser Islamwissenschaften ihre Schwerpunkte nach Neigung, Kompe-
tenz und Fahigkeit setzten: Sprachwissenschaft, Literatur, Geschichte, Religion,
Volkskunde, selbst Sozial- und/oder Politikwissenschaftliches bildeten die The-
men, die von den Fichervertretern jeweils nach eigenem Gutdiinken eingebracht
wurden. Diese nicht anzuzweifelnde theoretische Unschirfe hatte iiber Generati-
onen hinweg auch ihre ebenfalls nicht anzuzweifelnde pragmatische Zweckmai-
Bigkeit, weil dieses nominelle Fach de facto zur nicht mehr steuerbaren Heim-
stétte fiir eine ganze Fiille von tatséichlichen Fichern werden konnte! Der lange
Zeit verbreitete lissige Umgang mit der Fachertaxonomie konnte zum Beispiel
meinen eigenen Ausbildungsgang zur Folge haben: Mein Wiener Promotionsfach
(Hauptfach) lautete offiziell ,Turkologie und Islamwissenschaft‘, mein Habilita-
tionsfach in Freiburg hiefl (damals noch) ,Islamkunde‘, nach Berlin wurde ich auf
eine Professur fiir ,Iranistik® und nach Bamberg auf eine fiir ,Neuiranistik* beru-
fen. Letztere war aber die ganze Zeit hindurch der eigentliche Gegenstand meines
wissenschaftlichen Tuns.

-007 - am 21:57:22, G



https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | BERT G. FRAGNER

Hieraus ergibt sich, dass es unter den ,Islamwissenschaftlerinnen‘ und ,Is-
lamwissenschaftlern‘ eine erkleckliche Reihe von in der Wolle gefirbten iranisti-
schen Gelehrten gibt, die an den vorhin genannten, nominellen iranistischen Stel-
len kaum Unterkunft gefunden hitten! Das wére nicht weiter schlimm, wenn
nicht derartige islamwissenschaftliche Stellen grundsétzlich nicht zwingend ira-
nistischen Inhalten zugeschrieben werden konnen! Das heifit, die Vertretung ira-
nistischer Inhalte auf islamwissenschaftlichen Stellen ist ausschlieflich an die
jeweiligen Individuen gebunden. Als Beispiel diene wieder die einschlédgige Pro-
fessur fiir (heute) Islamwissenschaft an der Universitit Freiburg: Der vor allem
iranistisch und hier historisch interessierte, schon mehrmals genannte Hans Ro-
bert Roemer musste im Sinne der Denomination seines Faches auch Anderes be-
treiben: Er entschied sich fiir das spitmittelalterliche Agypten, sozusagen sein
zweites inhaltliches Standbein. Unter der Agide seines Nachfolgers Werner Ende
verschwanden die iranistischen Aspekte zusehends zugunsten von Forschungen
eher religionssoziologischen, gegenwartsbezogenen Inhalts. Dessen Nachfolger
wiederum wurde der in Bamberg habilitierte Turkologe Maurus Reinkowski. Et-
wa gleichzeitig wurde am dortigen Orientalischen Seminar eine islamwissen-
schaftliche Junior-Professur etabliert, die geméal ihrer Ausschreibung einen ira-
nistischen Schwerpunkt bedienen sollte — sie ist nunmehr befristet mit dem in
Bamberg promovierten Iranisten Christoph Werner besetzt.

Wir erkennen also, dass die — nennen wir sie einmal so — ,Neuiranistik‘ sich
an deutschen Universititen unter dem Gesichtspunkt inhaltlicher Affinitit immer
wieder erfolgreich und ganz gut im Rahmen der Islamwissenschaft da und dort
und vor allem immer wieder einnisten konnte und immer noch kann. Auch hier-
fiir haben wir ein ganz groBartiges Bamberger Beispiel: Die nunmehrige Inhabe-
rin des Bamberger Lehrstuhls fiir Iranistik, Birgitt Hoffmann, in Bamberg habili-
tiert, vertrat danach den Lehrstuhl fiir Islamwissenschaft in Wiirzburg und wurde
dann auf eine gleichfalls islamwissenschaftliche Professur nach Bonn berufen.
Ich glaube, dass ich meine Freude dariiber nicht verhehlen muss, dass sie jetzt
den Bamberger iranistischen Lehrstuhl tibernommen hat! Dennoch: Bleiben wir
noch ein Moment bei den iranistischen Inhabern islamwissenschaftlicher Profes-
suren: Gelehrte auf solchen Stellen haben nur wenig Aussicht auf dauerhafte
Etablierung iranistischer curricularer Nachhaltigkeit auch iiber ihre personliche
Prisenz hinaus — im Gegenteil: Iranistische Professorinnen und Professoren auf
islamwissenschaftlichen Stellen unterliegen oft genug implizit der Nachweis-
pflicht, dass sie auch mit Anderem befasst seien als ausschlieBlich mit iranisti-
schen Themen und Diskursen. Vor allem aber: Es gibt in allen diesen Fillen kei-
nen inhaltlichen Scheck auf die Zukunft, im Gegenteil: Es ist sogar ziemlich
wahrscheinlich, dass die jeweils nachfolgenden Gelehrten die Ausrichtung ihrer
Vorginger nicht weiterfiithren wiirden!

Hierin sehen wir die Besonderheit des Bamberger Lehrstuhls fiir Neuiranistik
mit den Feldern ,Sprache, Geschichte, Kultur bzw. Literatur‘, mit erwiinschtem
Gegenwarts- und Anwendungsbezug. De facto gibt es an keiner anderen Univer-

-007 - am 21:57:22, G



https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRANISTIK ZWISCHEN BRENNENDER AKTUALITAT UND EXOTISCHER ABSEITIGKEIT | 113

sitdt in Deutschland eine vergleichbare Einrichtung! Die Frage stellt sich also
durchaus legitim — lohnt es sich denn eigentlich, einen solchen Ausnahmefall
weiter zu erhalten?

Noch ein weiteres Mal muss ich Sie in die Wissenschaftsgeschichte entfiih-
ren. Iranistische und persische Studien (letzterer Ausdruck, Persian Studies, ist in
Grofbritannien heute noch durchaus verbreitet) waren in diversen europdischen
Liandern zumindest bis zum Ersten Weltkrieg durchaus populidr, zum Teil auch
dariiber hinaus. Von dem osterreichischen Orientalisten Joseph Freiherr von
Hammer-Purgstall, dessen Todestag sich heuer zum hundertfiinfzigsten Male
jihrt, stammen nicht nur all die Ubersetzungen vor allem aus persischer Lyrik,
die Goethe zu seinem West-Ostlichen Divan anregten. Mit seiner Rezeption eines
bestimmten traditionellen Typus persischer Dichteranthologien — der ,Geschichte
der schonen Redekiinste Persiens® — schuf er auch einen heute immer noch ver-
bindlichen Prototyp der Abfassung persischer Literaturgeschichte, der ldngst
auch eine Art ,Reflux‘ zuriick nach Iran gefunden hat. Ein anderer Meister der
Ubersetzung, der Franke Friedrich Riickert, hat dariiber hinaus zur Popularisie-
rung orientalischer und darunter wiederum sehr viel persischer Lyrik beigetragen.
In England waren die ,,Persian Studies* Teil der Kolonialwissenschaft — den
Englidndern galt das Persische mindestens bis zum Beginn des Zwanzigsten Jahr-
hunderts als die wichtigste ,einheimische* Kommunikationssprache Indiens. In
der britisch-indischen Kolonialarmee konnten Offiziere den Rang eines ,Colo-
nels‘ nur durch Nachweis einer erfolgreich abgelegten Persisch-Priifung iiber-
schreiten. Das ,,India Office* war das eigentliche Zentrum der Pflege der persi-
schen Sprache in England, gleichermaBen Stitte orientalistischer Gelehrsamkeit
und der Kundschafter- und Agentenausbildung. Die allgemeine Begeisterung, die
in der anglophonen Welt der Dichter und Orientalist Fitzgerald mit seinen Uber-
tragungen der Vierzeiler Omar Chayyams in den gepflegten Salons bei Jung und
Alt ausgelost hat, ist heute kaum mehr nachvollziehbar. Schlieflich wurden die
Fitzgerald'schen Verse in eine Fiille weiterer Sprachen {ibersetzt, darunter auch
Arabisch, was dazu fiihrte, dass vor allem in dem britisch stark beeinflussten
Agypten sich die allgemeine Uberzeugung einwurzelte, der Genannte sei ein ara-
bischer Dichter von Schrot und Korn gewesen. In Frankreich entfaltete sich seit
den zwanziger Jahren ein philosophisch-religionswissenschaftlich angehauchter
intellektueller Kult um iranische Geisteskultur islamischer wie auch vorislami-
scher Provenienz, die auf den iranophilen Kulturphilosophen Henry Corbin zu-
riickgeht und heute noch spite, aber durchaus reichliche Friichte trigt. In
Deutschland war die Begeisterung fiir Iranisches-Arisches nach 1945 in verstind-
licherweise riickldufig, aber es konnte schon noch geschehen, dass Anfang der
fiinfziger Jahre der vielseitige Orientalist und (unter anderem auch) Iranist Hans
Heinrich Schaeder in einer philologischen Lehrveranstaltung iiber Ferdousis Ko-
nigsbuch darauf beharrte, auf dem Grammophon gleichzeitig heroische Wagner-
klidnge als Begleitmusik abzuspielen, was von einer Reihe von Adepten durchaus
goutiert worden sein soll! Eine fabelhafte Vision: Wort fiir Wort miithsam {iiber-

-007 - am 21:57:22, G



https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | BERT G. FRAGNER

setzende Studierende werden von Schaeders Stentorstimme heroisch ermuntert,
und dazu erschallt der Walkiirenritt von einer nicht kratzfreien 78er-Schellack!

In den sechziger Jahren erkannte die damalige Regierungsriege Irans, das so-
genannte ,Schah-Regime‘, die Imagepflege, die von der internationalen Iranfor-
schung fiir die Vermittlung des Bildes von Iran als einem uralten Kulturland
weltweit ausging. Als Ergebnis dieser Entwicklung lie3 sich alsbald der iranische
Staat die groBziigige Forderung und Pflege der internationalen Iranistik einiges
Geld kosten. Das betraf vor allem ausgewdhlte thematische Felder wie verglei-
chend-historische Sprachwissenschaft, Archidologie, Kunstgeschichte, Erfor-
schung der Geisteskultur des alten Persiens, Geschichte von Philosophie und Na-
turwissenschaften und Literaturgeschichte. Geschichte im engeren Sinn war we-
niger gefragt, dieses Fach war auch im Lande selbst seit der Mitte der fiinfziger
Jahre zunehmend zuriickgedringt, da dort selbst Historiker leicht in den Verdacht
der Marxismusanfilligkeit geraten konnten. Dennoch: Ende der siebziger Jahre
bestand ein weltweites iranistisches Netzwerk, das sicherlich nicht durch das ira-
nische Schah-Regime kontrolliert, aber doch von ihm vielféltig unterstiitzt und
gepflegt worden war.

Und dann kam die Islamische Revolution, und innerhalb kurzer Zeit wurde
alles radikal anders.

Es gab keine Einreisevisa mehr fiir Iranisten. Fiir das revolutiondre Regime
standen sie eine Zeitlang unter dem Generalverdacht der Spionage, der Verfil-
schung und der Betreibung von Kolonialwissenschaft. Im Westen tendierte der
offentliche Bedarf an Iranisten gegen Null: Fortan wollte tiber ein so unattraktiv
gewordenes Land ohnehin niemand mehr etwas wissen, und iiber das wenige ver-
meintlich Wissenswerte, namlich dariiber, was jetzt gerade politisch in Iran los
war, konnten die Iranisten am wenigsten Auskunft geben. Journalisten schienen
viel besser informiert. Die meisten Islamwissenschaftler waren auch nicht in der
Lage, die spezifisch schiitischen Aspekte der Revolution zu kommentieren, weil
sich viele von ihnen in ihrer Forschung nicht eben darauf konzentriert hatten. Als
besonders schlimm wurde die plotzliche Trennung vom iranischen Biichermarkt
empfunden! In der Folge blieb europaweit und auch in den USA das Interesse der
Studenten fiir Iranisches weithin aus, ganze Studienginge, die sich noch vor we-
nigen Jahren erheblicher Beliebtheit erfreut hatten, drohten zu kollabieren oder
kollabierten.

Diese Entwicklung hatte wiederum zur Folge, dass sich 1983 zum ersten Mal
Iranforscher aus diversen (west-)europdischen Lindern in Rom zusammentaten
und eine gemeinsame iranistische wissenschaftliche Gesellschaft ins Leben riefen
— die ,,Societas Iranologica Europaea“ (S.I.E.). Nicht nur, dass sich seither die
Iranistik, inzwischen um Osteuropa erweitert, ein neues, europdisches Gesicht
gab und sich von nun an im Sinne des Subsidiarititsprinzips auf eigene Ressour-
cen stellte. Im Rahmen der Societas wurde auch das inhaltliche Tableau dessen,
was sich Iranistik nannte, zu definieren versucht.

-007 - am 21:57:22, G



https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRANISTIK ZWISCHEN BRENNENDER AKTUALITAT UND EXOTISCHER ABSEITIGKEIT | 115

Dabei wurde auch zum ersten Mal ausfiihrlich reflektiert, welche unter-
schiedlichen Felder innerhalb der Iranistik einzurichten seien und wie vor allem
die Neuiranistik zu gestalten sei. Und es gab nicht wenige Stimmen, die zwar die
Notwendigkeit der Stiarkung des ,neuen‘ Sektors unterstrichen, dennoch davon
ausgingen, dass dieses ,Neue‘ als eine Extension des klassischen ,Alten‘ zu ver-
stehen sei. Beliebte Themen, die aus diesem Diskurs hervorgingen, zielten auf
nachgerade iiberzeitliche Kontinuitit iranischer Grundmerkmale ab, in denen
sich gewissermafen noch bei Chomeini Aspekte uriranischen Dualismusdenkens
etc. ablesen lieBen. So hieBen auch die ersten thematischen Tagungen, die durch
die S.I.LE. organisiert wurden: ,, Transition Periods in Iranian Cultures®, ,,Recur-
rant Patterns of Religious Life*.

Zum Zeitpunkt der Griindung der S.I.E. war ich 41 Jahre alt — nicht eigentlich
das, was man spontan als einen ,Nachwuchswissenschaftler® bezeichnen konnte —
dennoch entwickelte sich alsbald — ausgehend von einer Gruppe von ,,founding
members” der S.LLE. — ein intensives Netzwerk von dhnlich Halbjungen, wie ich
einer war, aus so gut wie allen européischen Regionen stammend und alsbald so-
gar noch von amerikanischen WissenschaftlerInnen (hier ist die feminine Form
tatséchlich sachlich mehr als berechtigt, weil damals nur sehr wenige Minner da-
bei waren). Noch vor der ,Wende‘ von 1989 wurden zunehmend auch osteuropi-
ische Fachleute angesprochen, so gut das moglich war. Ein Entwurf fiir die Be-
schaffenheit eines Faches ,Neuiranistik‘ nahm schnell konkrete Gestalt an, in der
der philologische Umgang mit der Gegenwartssprache mit kultur-, literatur- und
sprachwissenschaftlichen, historischen und gesellschaftswissenschaftlichen An-
sdtzen vereint werden sollte. Islamwissenschaftliche Aspekte durften nicht fehlen
—im Gegenteil: Die Kenntnisse aktueller religionsbezogener Sachverhalte sollten
nicht mehr linger durch reflexartige Ubertragung antiquarischer Gemeinplitze
etwa zoroastrischen oder manichédischen Ursprungs ins Islamische hinein die
sachliche Kenntnisse des Letzteren ersetzen, wie es bei so vielen Iranisten ver-
gangener Zeit der Fall gewesen war!

Mir personlich — alsbald sollte sich herausstellen, keineswegs nur mir allein —
lag noch ein Aspekt am Herzen: Wir Iranisten neuen Schlages sollten uns auch
mehr als bisher davon fernhalten, sozusagen iranische Staats- und Nationalge-
schichte bzw. -kultur von auflen her zu betreiben. Was wir als Wissenschaftler
von auflen her als ,iranisch® bezeichneten, sollte nicht gezwungenermaflen dem
entsprechen, was aus inneriranischer, vor allem aus nationalistischer Sicht die
gleiche Bezeichnung fiihrte. Diese nationalistische Perspektive hat dort, in Iran,
unweigerlich zur Konsequenz, dass alle als ,iranisch® erkannten Phinomene der
modernen iranischen Staatsnation zuzuschreiben seien, woraus wiederum histo-
ristische Bilder und Imaginationen von fritherer Groe Irans abgeleitet wiirden,
die dann mit der tiberwiegend als von auflen her verschuldet gedachten, gegen-
wirtigen Misere zu kontrastieren wiren. Bei dieser ideologisch motivierten
Sichtweise spielte es keine Rolle, ob es sich bei den jeweiligen Nationalisten um
einstige Anhinger der Pahlavi-Monarchie, um solche der Islamischen Republik

-007 - am 21:57:22, G



https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | BERT G. FRAGNER

oder gar um emigrierte iranische Nationalisten handelte: Endzeitlich trdumten
und trdumen alle davon, durch einen politischen Kraftakt diese einstige Grofie
wieder herzustellen — was sich iibrigens an der derzeit aktuellen Verfolgung der
iranischen Atomforschungspline trefflich illustrieren ldsst, die unter Regimean-
hingern und Gegnern inner- und auflerhalb des Landes erheblichen Zuspruch
finden.

Bei dem von mir vertretenen Modell verhélt es sich gerade umgekehrt: Die
gemeinsame Zugehorigkeit zu einem groBeren, historisch zu fassenden Kultur-
verband und zeitweilig auch zu einer viel weiteren Sprachgemeinschaft sollte
Iran einen geschichtlich gewachsenen Platz im Kreise anderer Vélker und Kultu-
ren zuweisen — aber ohne irgendwelche Dominanzanspriiche. Ein Beispiel zur
Veranschaulichung: In den Kulturleistungen Indiens zur Mogulzeit (Stichwort:
Taj Mahall) wollen meinesgleichen keinen kulturellen Ableger iranischer Einzig-
artigkeit auf indischem Boden sehen, sondern die Leistungen einer komplexen
Zivilisation, die auf vielfiltige Weise nicht zuletzt durch die gemeinsame lingua
franca, das Persische, mit Vorderasien und Zentralasien kommunikativ verbun-
den war, ein Zustand der sich gerade im Prozess der Modernisierung (im Gefolge
der Kolonialherrschaft etc.) aufgelost und verfliichtigt hat. Aus einem viele Jahr-
hunderte bestandenen Kreis eng miteinander verbundener Kulturen sind heute
meines Erachtens vereinzelte Nationalkulturen geworden, die mit den anderen
eher durch weltweit gemeinsame Globalisierungsprozesse einander wieder nahe
riicken als durch die Wiederankniipfung von inzwischen gekappten, einstigen
kulturellen Kompatibilitéten.

Diskussionen iiber derartige Themen iiber viele Lindergrenzen hinweg mit
Gleichgesinnten zu fiihren, habe ich stets genossen, und ich geniefle die daraus
erwachsene internationale Verbundenheit mit so vielen Kolleginnen und Kolle-
gen, von denen nicht wenige Freunde wurden, bis heute. Diese Diskussionen tru-
gen aber auch dazu bei, dass derartige Themen zunehmend zu Fachinhalten wur-
den, beziehungsweise als solche anerkannt wurden.

Vier Jahre lang habe ich mich mit begrenztem Erfolg um die Etablierung ei-
nes solchen Modells an der Freien Universitit Berlin bemiiht, wohin ich 1985 be-
rufen worden war. Immer noch erschien mir das der Einladung zu diesem Vor-
trag beigesellte Nestroy-Zitat die hauptsdchliche Bedrohung unserer wissen-
schaftlichen Programmatik zu beschreiben: Wie kénnen wir denn eine zum Teil
neue Ausrichtung eines Faches, die international von wachsendem Konsens ge-
tragen wird, auch serios absichern, wenn wir nur von der Hand in den Mund le-
ben, wenn wir auf keine Budget-Sicherheit zuriickgreifen konnen und uns nicht
in einer angemessenen disziplindren Einbettung durch die entsprechenden Nach-
barfiacher aufgehoben fiithlen kénnen — wenn wir also, um mit Nestroy zu spre-
chen: ,,s0 hungrig sind, dass wir vor lauter Durst nicht wissen, wo wir heute
nacht schlafen werden?* Dazu bedarf es nicht nur finanzieller Moglichkeiten,
sondern auch der organisatorischen Bereitschaft durch eine Universitit, fiir aus-

-007 - am 21:57:22, G



https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRANISTIK ZWISCHEN BRENNENDER AKTUALITAT UND EXOTISCHER ABSEITIGKEIT | 117

reichende Nachhaltigkeit zu sorgen, damit ein derartiges Programm implantiert
werden konne.

Wihrend der letzten anderthalb Jahrzehnte hat die Universitit Bamberg ge-
nau das ermoglicht. Die hier bestehenden organisatorischen und planerischen
Rahmenbedingungen erlaubten mir, ,mein‘ Iranistik-Programm Zug um Zug um-
zusetzen. Das wire selbst unter den giinstigsten Verhéltnissen nie moglich gewe-
sen, wenn ich nicht zweierlei Gliick gehabt hitte: Zum einen das Gliick, wihrend
meiner Bamberger Jahre mit einer gar nicht so kleinen Anzahl von vor allem
Mitarbeiterinnen, aber selbstverstindlich auch von Kollegen von der maskulinen
Seite zusammen arbeiten zu diirfen, wodurch die nachgerade modellhafte Entfal-
tung der Bamberger Iranistik erst machbar geworden ist.

Das ,zweite Gliick® ist sowohl struktureller als auch personeller Natur: Die
disziplindre Zusammensetzung der Bamberger Orientalistik ist optimal konzi-
piert: drei philologisch determinierte Ficher mit kulturwissenschaftlicher Dimen-
sion stehen den Féchern Islamkunde und Islamische Kunstgeschichte und Ar-
chiologie zur Seite — ich hitte mir manchmal noch einschligige Ethnologen, So-
ziologen und/oder Politikwissenschaftler in diesen Verbund hinein gewiinscht,
aber das ist eine andere Geschichte. Der personelle Aspekt dieses zweiten Gliicks
besteht in der hervorragenden zwischenmenschlichen Atmosphire, die in der Zu-
sammenarbeit mit den Fachvertreterinnen und -vertretern dieser Schwesterficher
geherrscht hat. Vielen Dank!

Das alles wire nicht moglich gewesen ohne eine Universitit und innerhalb
ihrer einer Fakultit, die dazu bereit waren, sich ein solches uniibliches Konglo-
merat zu wiinschen, es planen und implantieren zu lassen und ungeachtet zeitwei-
lig turbulenter Dynamik uns Orientalisten und innerhalb derer wiederum den Ira-
nisten eine verlédssliche Heimstatt zu bieten und sich — so hoffe ich — von Zeit zu
Zeit sogar dariiber zu freuen, dass wir hier sind! Hier ist es so weit, den einlei-
tenden Nestroy einer Antithese zu unterwerfen: Bamberg ist in den letzten zwei
Jahrzehnten einer der raren Plitze geworden, wo ein derartiges orientalistisches
Konzept ohne permanenten Hunger und Durst gedeihen kann und auch weif3, wo
es nachts seinen Kopf zu betten hat.

-007 - am 21:57:22, G



https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

-007 - am 21:57:22,



https://doi.org/10.14361/9783839407158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

