BURKHARDT WOLF

Der Nichtsnutz als Noch-Nichtsnutz
Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus

Worauf der Realismus programmatisch setzt, ist Niitzlichkeit. Jene >wirk-
liche< Sache, jene res, nach der sich diese Literatur benennt, ist ein Ding
des Nutzens oder, besser noch, »das gemeine Niitzliche«.! Damit entspricht
sie einer Zeit, die sich als »allem Unniitzen abholde« Epoche versteht und
sich zugleich ihren demokratischen »Ruf nach méglichster Erweiterung und
Ausbreitung der Bildung« zugute halt. Unzeitgemifle wie Friedrich Nietz-
sche jedoch vermuten dahinter nur die »nationalékonomischen Dogmen
der Gegenwart.« Demokratisierte Bildung meint namlich nur jene moglichst
allen eingeschirfte »Einsicht, mit der man sich »auf der Hohe seiner Zeit«
halt, mit der man alle Wege kennt, auf denen am leichtesten Geld gemacht
wird«. Bildung hat also nur mehr wenig mit dem Besonderen, mit Abson-
derung und Sonderlingen zu schaffen. Die »eigentliche Bildungsaufgabe« ist
nun vielmehr, »moglichst >courante« Menschen zu bilden, in der Art dessen,
was man an einer Miinze >courant< nennt.«?

Bereits zur Mitte des 19. Jahrhunderts demonstriert Gustav Freytags Soll
und Haben den Idealfall des Realismus: den Deutschen da zu zeigen, wo er
»am grofiten und schonsten« ist — nimlich bei der niitzlichen Titigkeit.®
Und lange, che Anton Tschechow die innere Zweckmafiigkeit enes Dra-
mas daran erweisen wird, dass die Flinte, deren Schuss die Katastrophe des
letzten Akts besiegelt, bereits an den Kulissenwanden des ersten Aktes hing,
lange vorher entdeckt Freytags Rezensent Theodor Fontane einen noch
niitzlicheren Erweis innerer Motivierung: Wird im ersten Band von Soll und
Haben ein Nagel eingeschlagen, dann nicht, ohne dass an eben diesem Nagel
spdtestens im dritten Band »irgendwas, sei es ein Rock, sei es ein Mensch,

1 Allgemeine Realenzyklopidie (1848), abgedruckt in: Gerhard Plumpe (Hg.), Theorie des

biirgerlichen Realismus. Eine Textsammlung, Stuttgart 1985, S. 41.

Friedrich Nietzsche, Ueber die Zukunft unserer Bildungsanstalten. Sechs 6ffentliche Vor-

trage (1872), in: Ders., Kritische Studienausgabe, hg. von Giorgio Colli/Mazzino Monti-

nari, Bd. 1, Minchen/Berlin/New York 1988, S. 664, 667.

3 Gustav Freytag, Neue deutsche Romane, in: Die Grenzboten 12/2 (1853), S. 121-128,
hier S. 128.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 Burkhardt Wolf

aufgehingt wiirde.«! Die realistische Erzihlkunst ist eine Kunst des ordent-
lich vertauten Imagindren, eine museale Technik der Bilderhdngung. Selbst
augenscheinlich funktionslose Details werden zu guter Letzt als >Aufhénger«
und somit dazu dienen, Ausschnitte von Wirklichkeit zu einer représentati-
ven Ordnung zusammenzufiihren.

Welches schiefe Bild muss aber dann eine Literatur abgeben, in der die
Dinge nicht mehr als dramatisch brauchbare Flinten oder narrativ zweck-
dienliche Nebensachen, sondern allein noch als nutzloses und vernutztes
Zeug auftauchen? Definitiv unniitz gewordene Dinge, blofler Plunder und
Trodel dringen mit Auflenseitern wie Adalbert Stifter, Friedrich Theodor
Vischer oder Wilhelm Raabe zusehends in den Realismus ein, um hier
nur mehr als Zeuge entzogener Dinghaftigkeit und als Zeichen verlorener
Sinnbeziige zu erscheinen.” Doch gerade dieser Entzug und Verlust gibt
Anlass zu einer eigentiimlichen Poetik: Weil es nicht mehr das tberfliissige
oder funktionslose Detail einer eigentlich intakten Ordnung niitzlicher oder
sinnhafter Dinge, sondern die gleichsam leere Mitte des Erzahlens darstellt,
zeitigt derart unniitzes Zeug immer weniger jene »referentielle Illusion«, die
Roland Barthes als >Realitétseffekt« des klassischen Realismus beschrieben
hat. Hier dienten die kontingenten Inhalte des Wirklichen noch als des-
sen Platzhalter, kompensierte mithin der nebenséchliche Referent noch das
Fehlen des Signifikats >Wirklichkeit<.® Nunmehr scheinen die funktionslosen
Sachen indes diesen semiotischen Nutzen eingebiifit zu haben: Sie zeitigen
den Effekt einer eigentiimlichen Derealisierung und referentiellen Desillusi-
onierung, dem allenfalls noch ein zeitlicher oder, wie man glauben kénnte,
eschatologischer Index entgegen steht.

In Raabes quasihistorischem Kriegsroman Das Odfeld (1888) etwa zeigt der
Magister Noah Buchius eine gewisse »Vorliebe fiir das, was Abziechende
als ginzlich unbrauchbar und im Handel der Erde nimmer mehr verwend-

* Theodor Fontane/Gustav Freytag: »Soll und Habenc, in: Theorie des biirgerlichen Rea-
lismus, S. 226-232, hier S. 230.

Vgl. hierzu etwa Julia Bertschik, Gesammeltes Wissen. Wissenschafts-Dilettanten und
ihre Sammlungen bei Stifter, Raabe und Vischer, in: Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft
(2006), S. 78-96; Barbara Hunfeld, Zeichen als Dinge bei Stifter, Keller und Raabe. Iro-
nisierung von Reprisentation als Selbstkritik des Realismus, in: Dies./Sabine Schneider
(Hg.), Die Dinge und die Zeichen. Dimensionen des Realistischen in der Erzahlliteratur
des 19. Jahrhunderts, Wiirzburg 2008, S. 123-141; Sabine Schneider, Vergessene Dinge.
Plunder und Tir6del in der Erzihlliteratur des Realismus, in: Barbara Hunfeld/Sabine
Schneider (Hg.), Die Dinge und die Zeichen, S. 157-174.

6 Roland Barthes, Der Wirklichkeitseffekt, in: Das Rauschen der Sprache. Kritische Essays

IV, Frankfurt a.M. 2006, hier S. 164-172, S. 171.

5

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 175

bar hinter sich zuriickzulassen pflegen.«’ (17; 17) Seine Sammlung des
Unniitzen umfasst eben entsorgte T6pfe, romische Rittersporne oder auch
einen versteinerten homo diluvii ftestis, einen Zeugen »der Stndflut« (129).
Er inventarisiert also Sachen, von denen nur klar ist, dass sie aus vorzeiti-
ger >Siindhaftigkeit¢, aus dem Krieg, der die Geschichte ist, oder aus einem
konsequenten Grundverlust herriihren - nicht aber, ob sie iiberhaupt noch
ordentliche Dinge sind und sich mit den verba des Katalogs nicht nur rein zu-
fallig kontaminiert haben. Die Erwartung, die solche Sachen inmitten seiner
Klosterzelle, jenes von Wirklichkeit verschonten Riickzugsraums, zunachst
noch wecken, ist die einer dereinst wiederhergestellten Ordnung der Din-
ge. Doch mit der Entropie der Sammlungsbestinde wird selbst die fromme
Hoffnung auf eine Musealisierung von Wirklichkeit zunichte. Denn eines
von Buchius’ Bestandsstiicken, ein vom Schlachtfeld geborgener Rabe, zer-
stort die Sammlung von innen, von ihrer materiellen Seite wie von ihrer
inventarisierten Ordnung her.

Zur Hochzeit des Trodelhandels und des buchhindlerischen Geschifts
mit Historienstoffen entstanden, koénnte man Raabes Odfeld auch einfach
als eine Zeitsatire verstehen. Doch ist des Magisters Noah Unfihigkeit zur
zweckdienlichen Ordnung ein Symptom zahlreicher Helden Raabes. Bereits
sein Erstling Die Chronik der Sperlingsgasse (1856) prasentiert sich als Bestands-
aufnahme des gealterten Johannes Wacholder, fiir den die Erinnerung an
die Stelle der Hoffnung getreten, die sinnhafte und chronologische Riick-
schau aber ihrerseits zur Unméglichkeit geworden ist. Deshalb verfasst er
eine Chronik, »diese bunten Blitter ohne Zusammenhange, die das Vort-
bergegangene wie ein »Kinderbaukasten« zusammenstellen (1; 140, 142).
Hefteten die alten Chronisten, nachdem sie ithre Aufzeichnungen beendet
hatten, »noch einige weifle Bogen hinten an, damit der kiinftige Besitzer die
wenigen« Ereignisse, welche vor dem Untergang der Welt noch gesche-
hen wiirden, darauf nachtragen kénne«, so verzichtet Wacholder auf diese
Praxis (170). Fur seine Chronik, statt eines Metatexts ihrerseits ein Doku-
ment dinglicher und geistiger Disparitit, erwartet er keine restitutio in integrum
mehr. Und sich selbst sicht er als einen Sonderling, der die Worter und die
Dinge nicht mehr zu synthetisieren vermag - der wie Trédel von der Ge-
schichte ausgemustert wurde.

Mit unniitzen Dingen, unniitzen Ordnungen oder tiberhaupt unniitzem
Wissen sind bei Raabe etliche Figuren befasst. Erscheinen sie nicht, wie der

7 Wilhelm Raabes Simtliche Werke, Braunschweiger Ausgabe, Gottingen 1951ff., werden

im fortlaufenden Text unter Angabe von Band und Seitenzahl zitiert.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 Burkhardt Wolf

Magister Noah Buchius, selbst »als das unniitzeste, verbrauchteste, tiberfliis-
sigste Sttick des Hausrats« (17; 19), so werden sie zumindest >Nichtsnutze«
geschimpft. Lexika geben zu Raabes Zeit fur das zugrunde liegende Adjek-
tiv nuchtsniitze eine dreifache, lateinisch aufgefacherte Bedeutung an: infructuo-
sus, also »fruchtlos, erfolglos<; tnutile, mithin >unbrauchbar<; oder wmcommodus,
namlich >ungelegens, >listigc oder >unbequem«. Ein typischer Nichtsnutz ist
Leonhard Hagebucher aus 4bu Telfan (1867), wie so oft bei Raabe ein ge-
scheiterter »Studiosus der Gottesgelahrtheit« (7; 28). Als Taugenichts hat es
ithn aus dem Provinznest Nippendorf zum Suez-Kanal und zum Kolonial-
handel getrieben, ehe er im inneren Afrika in elfjahrige Sklaverei geriet, er
von einem Sklavenhdndler freigekauft wurde und sich auf den Heimweg
machte. Da er nicht, wie etliche deutsche Afrikareisende der Epoche, als
Martyrer der Wissenschaft verschollen geblieben, sondern nur als Leon-
hard Hagebucher, ohne besondere Reichtiimer oder verwertbare Kennt-
nisse, heimgekehrt ist, wirft man diesem »unniitzen Menschen« nun seine
»Unreellitit« und »Phantasterei« vor (39, 41). Im Wirtshaus bezweifelt man
seine Erzdhlungen, die Existenz des Konigreichs >Abu Telfan¢, wenn nicht
gar die von Afrika iiberhaupt, und aus dem viterlichen Haus wird er ver-
stoflen.

Vom Vetter Wassertreter aufgenommen, einem vormaligen Revolutionir,
studiert Leonhard nun die politischen und literarischen Tagesnachrichten
rickwirtig bis zum Jahre 1845 — mit »unermesslichem Nutzen«, wie es heifit,
denn ohne dieses tagtagliche Studium obsoleten Tageswissens safle er langst
in der Landesirrenanstalt (125). Doch nicht im Zuge dieses eigentiimlich
verkehrten Bildungsgangs wird er zuletzt rehabilitiert und zu einer niitzli-
chen Stiitze der Gesellschaft, sondern weil sein Vater stirbt und ithm mit des-
sen Erbe ein ansehnliches Vermégen zufillt. Ein Nichtsnutz, weil erfolglos
beim Aufbruch und unbrauchbar bei der Heimkehr, war er von Anbeginn
gewesen. Lastig, unbequem und somit immer noch ein Nichtsnutz war er,
als er in einem Vortrag iiber Abu Telfan dessen Sitten und Einrichtungen
mit denen Nippendorfs verglich und skandaloserweise beide zu seiner Hei-
mat oder vielmehr beide zur Fremde erklarte. Erst schlussendlich findet er
Gefallen daran, »in der Wirklichkeit« zu leben (293). Doch bezeichnet das
derart {iberwundene »wahre innere Afrika<® ein zugleich geographisches
und psychisches Inkognito; es bezeichnet Leonhards unniitzes, weil weder
wissenschaftliches noch erbauliches Wissen vom dunklen Kontinent; und

8 Jean Paul, Samtliche Werke, hg. von Norbert Miller, 4. Aufl., Minchen 1987, Abt. I, Bd.
6,S.1182.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 177

es bezeichnet zuletzt das Reale, weil kollektiv Verdrangte des Poetischen

und Politischen Realismus: die gescheiterte, von Hagebucher in der Sklave-
rei verschlafene Revolution des Jahres 1848.°

Die gestorte Ordnung der Dinge; das eigentiimlich unnitze, weil erfolglo-
se, unbrauchbare oder unbequeme Wissen; und der krumme Werdegang
des Nichtsnutzes — dies scheinen von Anbeginn die >Aufhidnger« fiir Raabes
Poetischen Realismus. Es liegt nahe, diese Themen besonders in Raabes
spateren Publikationen auf seine unzeitgemifle Poetik, auf seinen allmahlich
sinkenden Marktwert und seine immer offensichtlichere Randstindigkeit
im Literaturbetrieb zu bezichen. Vom existenzbedrohenden Tiefpunkt sei-
ner Geltung hat er 1884, im Erscheinungsjahr von Ffisters Miihle, gesprochen
- vielleicht dasjenige unter Raabes Biichern, das die Bezichung zwischen
Kunst und Niitzlichkeit am konsequentesten ausleuchtet.'’ Im Untertitel als
»Sommerferienheft« bezeichnet, dokumentiert der Text die Erinnerungs-,
Erzihl- und Schreibbemiithungen des Berliner Gymnasiallehrers Eberhard
Pfister, wahrend dieser mit seiner jungen Frau Emmy noch einmal vier
Wochen auf der alten viterlichen Miihle verbringt. Diese Miihle war Jahr-
hunderte lang in Familienbesitz, muss nun aber einem Fabrikbau weichen.
In Eberhards Jugend wurde hier tatsdchlich noch Korn gemahlen, und im
Schatten der Miihle hatte man bis vor kurzem noch ein Ausflugslokal be-
trieben. Doch mit dem Naherrticken des griinderzeitlichen Berlins zeichne-
te sich ihr Schicksal unverkennbar ab. Der alte Pfister lie} deshalb seinen
Sohn, statt thm den Familienbetrieb zu tibertragen, lieber vom Studiosus
Asche klassisch unterrichten, damit er studieren und etwas Nutzliches wer-
den kénne.

Die Miuhle und die Pfisters wollte die Welt zuletzt nicht mehr »zu ihrem
Nutzen und Vergniigen« (16; 20), denn eines Tages war das Miihlwasser
verdreckt, zahllose tote Fische trieben im nunmehr stinkenden Bach vorbei,

¥ Vgl. hierzu Daniela Gretz, Das »innere Afrika« des Realismus. Wilhelm Raabes 4bu Telfan
(1867) und der zeitgendssische Afrikadiskurs, in: Michael Neumann/Kerstin Stiissel
(Hg.), Magie der Geschichten. Weltverkehr, Literatur und Anthropologie in der zweiten
Halfte des 19. Jahrhunderts, Konstanz 2011, S. 197-216, hier S. 214-216.

10 Vgl. hierzu Wilhelm Raabe, Briefe, in: Karl Hoppe/Hans-Werner Peter (Hg.), Ergén-
zungs-Band 2, Gottingen 1975, S. 253, und Ergianzungs-Band 3, S. 374. Vgl. zudem
allgemein: Markus Winkler, Die Asthetik des Niitzlichen in »Pfisters Miihle«. Problem-
geschichtliche Uberlegungen zu Wilhelm Raabes Erzihlung, in: Jahrbuch der Raabe-
Gesellschaft (1997), S. 19-39.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 Burkhardt Wolf

und nach und nach blieben so auch die Ausflugsgiste fern. Adam Asche,
vormals noch ein Student der Philosophie, zuletzt aber in der Chemie pro-
moviert, konnte mittels mikroskopischer Gewasseruntersuchungen bewei-
sen, dass der >Unflat« aus der in nichster Nihe errichteten Zuckerriiben-
fabrik Krickerode stammt. Zwar zog der alte Pfister darauthin vor Gericht
und bekam dort auch Recht. Doch schloss er die Miihle nun endgiiltig,
schliefilich hatte sein Weltvertrauen einen unwiderruflichen »Knacks« (143)
erlitten: Das Experiment des Herrgotts mit der Schépfung und ihren Ubeln
mochte in seiner Unerforschlichkeit ja noch zu etwas gut gewesen sein.!!
Dass es aber nun »in nichtsnutziger Halunkenhaftigkeit« (53) den neuen
Industrien erlaubt sein sollte, brach des alten Pfisters Glauben an die Vor-
sehung so sehr wie an einen Ausgleich zwischen Arbeitsokonomie und Na-
turschénem. Und nur auf diesem griindete ja die Verquickung von Nutzen
und Vergniigen mittels seiner Miihle: als Mahlwerk, das durch seine Funk-
tionstiichtigkeit oder innere Zweckmafiigkeit erfreut, und als idyllischer, da-
mit kommerziell nutzbarer Einklang zwischen Natur und Mensch.

Raabes Erzihlung hat man ein Jahrhundert nach ihrer Entstehung als ein
frithes literarisches Zeugnis >6kologischen Bewusstseins< wiederentdeckt.
Doch betrifft dieses Bewusstsein von einer gestdrten Ordnung der Dinge
auch und gerade das Kunstsystem und seinen Funktionswechsel im Spit-
realismus. Jene Systemgrenzen namlich, die zu Zeiten romantischer Autono-
miedsthetik die Welt des objektiven Nutzens und der dufleren Zwecke noch
als blofle "Umwelt< von Kunst, Literatur und deren innerer Zweckméfligkeit
oder Vollkommenheit abzuddmmen wussten, werden hier durchlissig fiir
Belange der Wirtschaft und der Produktion, des Wissens und der Politik.
Damit aber wird die romantische Trennung von prodesse und delectare nicht
nur aufgehoben, sondern auch als blofle Episode kenntlich: Einerseits wa-
ren bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts Nutzen und Wohlgefallen immer
wieder Hand in Hand gegangen, sei es bei den antiken Rhetorikern oder in
der Ars poetica des Horaz, sei es — zugunsten Gottes oder der Erzichung zum
Menschengeschlecht — in der barocken oder aufgeklarten Dichtung. Ande-
rerseits bahnte sich in der Spitzeit des Realismus, am prominentesten mit
dem Arts and Crafis Movement, von der Seite dullerer Zweckdienlichkeit her
eine erneute Anniherung von Schénheit und Niitzlichkeit an.

I Bis hin zu Leibniz’ Theodizee dient das Ubel in der Welt dem héchsten und als solchem
unverrechenbaren Nutzen, ndmlich dem Erweis und der Ausiibung gottlicher Providenz:
utilitatem vero divinam providentiam, schreibt deshalb bereits Augustinus. — Summa Theologi-
ca, L. 3, 3.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 179

Dieses neue Verhiltnis zwischen wéilitas und pulchritudo musste gerade die
eklektische Poetik des Biirgerlichen Realismus irritieren, was sich bei Raa-
be schon am Geltungsverlust klassischer Gattungsbestimmungen erweist,
etwa an der Zersetzung des Bildungsromans. Nicht eines (wie in Wilheln
Meister) zunichst noch verborgenen Ratschlusses oder seines freien, weil
bildungsbeflissenen Gehorsams wegen verldsst Eberhard Pfister die viter-
liche Miihle. In die Miihlen des reichsdeutschen Erziehungssystems wird
er geschickt, damit es thn und seine unzeitgemifie »Phantasie« gegen die
unverkennbare Misere der Epoche »abhirten« kann (28). Zwar gewihrt
die reichsdeutsche Universitit noch eine gewisse Eigenzeit der Bildung,'?
die der Beschiftigung mit schlechtweg unniitzem Wissen gewidmet werden
kann, doch nur, damit sich das tiberkommene Bildungssubjekt in ein umso
nachhaltiger niitzliches verwandelt.

Dies verdeutlicht schon die gewandelte Funktion des Lateinischen: Fiir den
jungen Eberhard erfiillt es noch den Zweck, Denken und Gedichtnis zu
schulen, etwa indem man auch mit »nichtsnutzigen Ausnahmen« zu ope-
rieren lernt (25). Fiir Naturwissenschaften, die wie die Biologie und Che-
mie weniger mit dem schénen Schein als dem unflitigen Realen der Natur
befasst sind, mag die klassische Bildungssprache als Grundlage ithrer No-
menklaturen noch eine gewissen Rolle spielen. Doch enthiillt bereits die
wuchernde Terminologie, mit welcher Asche die Algen im Miihlwasser
identifiziert, dass die Briicke zwischen klassischem und pragmatischem Wis-
sen abgebrochen ist. Die Mikroorganismen, deren Namen Asche lateinisch
apostrophiert, sind, wie der Vater resigniert erkennt, zu Zeiten seiner Bil-
dung einfach »noch nicht erfunden« worden (93). Das pragmatische Wissen
der Naturwissenschaften generiert jedenfalls eine neue Ordnung der Dinge:
neue Objekte und Begriffe, neue Themen und Wissenstrager. Vor der re-
alen Misere kapituliert das klassische Bildungssubjekt, und der alte Pfister
gesteht Asche seinen nachtraglichen Wunsch, er hitte den Sohn »weniger
auf das Griechische und Lateinische dressieren lassen und mehr auf Thr
Vergrofierungsglas.« (92)

Weil, im >chronotopischen< Rahmen von PFfisters Miihle, die reichsdeut-
sche Wirklichkeit ihrerseits wie unter einem Vergréfierungsglas erscheint,
prasentiert Raabes Text eine kleine Typologie ihrer Bildungstrager: den
nutzbringend gewordenen Wissenschaftler und Unternehmer Asche, den
nutzlicherweise mit Unniitzem befassten Eberhard Pfister und, vollends

12 Vgl. zur Eigenzeit der Bildung als Ideal der Universitit den Beitrag von Johannes
Lehmann im vorliegenden Band.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 Burkhardt Wolf

randstindig, den vormals gefeierten Poeten und nunmehr renitenten
Nichtsnutz Felix Lippoldes. Dieser hiangt noch der klassisch-romantischen
Zweckfreiheit der Kunst und deren freischaffender Wirklichkeit an, »aller
Pragmatik in der Welt zum Trotz« (81), weshalb er den Anschluss an die
Welt mehr und mehr verliert. Das »grofie, phantastische Worte, die idyl-
lische oder, in Holderlins Sinne, hymnische Stromdichtung war ithm nur
moglich, solange ithm die Miihle noch als Chronotopos des Poetischen vor
Augen stand (106). Nunmehr aber ist ihm der »Lebensquell« vergiftet (97).
Der vormals bedeutende Dichter wird zum verarmten poetischen Tauge-
nichts, der in der Prosa der Verhiltnisse kein »nutzbare[s] Ergebnis [s]eines
Menschendaseins« vorzuweisen hat (96). Statt Hélderlins heiliger Niichtern-
heit ergibt er sich der Trunksucht, ergeht er sich in apokalyptischen Visi-
onen und ertrinkt zuletzt im verschmutzten Miihlbach. Sein Tod besiegelt
die Schliefung der Miihle, und bestattet wird er anonym — damit ihn kein
»Literaturgeschichtenschreiber« so leicht finden und zum Gegenstand niitz-
licher Kenntnisse machen kénnen wird (159).

Zu einem solchen Literaturhistoriker ist allerdings zuletzt Eberhard Pfister
geworden. Als staatlich bestellter Experte des Unniitzen, als Philologe und
Lehrer soll er die Poesie in die Literaturgeschichte >authebens, mithin als
Bildung verkldren und damit aus der prosaischen Wirklichkeit beseitigen
— oder sie einfach, als Privatsache, in seinem Familienalbum bewahren.
Spatromantische Muhlengedichte wie das von August Ferdinand Alexan-
der Schnezler kennt er nicht nur auswendig, sondern weif} sie auch fach-
mannisch zu terpretieren und in seinem Sommerferienheft als »Allegorie«
seines eigenen Aufenthalts zu deuten (133). Schliefllich vermitteln thm die
Wochen, in denen er verabredungsgemifl ein letztes Mal auf der Miihle
weilen darf, »als ob« es diesen Chronotopos noch wirklich gibe, »ein kon-
zentriertestes Dasein all dessen, was an Bekanntschaft und Gewohnheit ge-
wesen war, von Kindheit an« (10, 18). Das Wissen um den bereits erlittenen
Referenzverlust macht die allerletzten Tage in der Mithle »immer schoner«
(110). Sie werden zur Essenz gelebter Wirklichkeit und damit zum Parade-
fall asthetischer >Verkldarungs, durch die das Erzdhlen, nach dem Vorbild
von »Scheherezade«, noch einmal einen Aufschub zu erméglichen scheint
(50). Doch vollzieht sich diese imagindre Bestandssicherung eben nur in
einem urlaubsgemafl »nichtsnutzigen< Kopfe« (50). Unweigerlich und
wiederholt stellt sich Eberhard deshalb die Frage: »Wozu?« Wozu sollte
er »auf literarischem Wege« (38) bandelang iiber seine gliickliche Kindheit
schreiben? Sein Sommerferienheft versenkt er zuletzt »n den tiefsten Tiefen
meines Hausarchivs« (150), denn nur als derart unniitzes Schreiben kann

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 181

es Eberhard zur zwischenzeitlichen und rein privaten Versenkung in die
Vergangenheit, Raabe selbst aber noch als Roman dienen.

Diese Schreibszene, die ja den gesamten Text in der Schwebe hilt, kann man
im Sinne Roland Barthes’ als >intransitives¢, »absolutes< oder »diathetisches«
Schreiben verstehen, das das Subjekt in der Mitte zwischen Passivitdt und
Aktivitit platziert oder vielmehr in der Ubereinkunft von Affekt und Hand-
lung allererst auftauchen lisst.'* Zugleich aber fithrt sie die Depotenzierung
poetischen Schreibens vor: Die »Verklarung, seit Anbeginn ein Leittheorem
realistischer Programmschriften, wird zur Privatsache. Unniitze Phantaste-
reien lassen sich so nochmals in personlichen Nutzen konvertieren. Doch
das poetisch >konzentrierteste Dasein« ist nicht mehr als imaginédrer Durch-
griff auf die Wirklichkeit, sondern blof3 noch als zwischenzeitliche Selbst-
vergewisserung derer zu verstehen, die normalerweise in einer Wirklichkeit
des Nutzens zu leben wissen. >Verkldarung« organisiert also weniger den poe-
tologischen Kanon der Zeit, als dass sie innerhalb der Literatur selbst ein
Kritertum dafiir liefert, zwischen realititsbewussten >Normalen< einerseits
und - zwischenzeitlichen oder vollends renitenten — >Sonderlingen< anderer-
seits zu unterscheiden.'* Der >Nutzen und Nachteil< solcherart verklirender
Privathistorie entspricht demjenigen antiquarischer Historie generell: Dem
»Bewahrenden und Verehrenden, dem, der mit Treue und Liebe dorthin
zuriickblickt, woher er kommt«, ermdglicht sie nach Nietzsche, die »Bedin-
gungen« seines Gewordenseins der Nachwelt zu iiberliefern und derart dem
»Leben« zu dienen. Doch wenn die Betrachtung von »Urviter-Hausrath«
zum Selbstzweck wird, wenn sich das »Wittern auf fast verloschten Spurenc«
verliert, der »Gesichtskreis« auf »alles Alte und Vergangene« zusammen-
schrumpft und man somit »allein Leben zu bewakren, nicht zu zeugen« ver-
mag, leidet der »Instinct« fiir »das Werdende«.!®

Diesen Instinkt hat sich indes Adam Asche so sehr bewahrt wie zunutze
gemacht: Als die Miihle dem »Wirbel des Ubergangs der deutschen Nation
aus einem Bauernvolk in einen Industriestaat« nicht standhilt und als der
Miihlbach »wahrhaftig niemand mehr als Bild des Lebens und des Reinen
dienen« kann, erkennt Asche die Zeichen der Zeit — und betreibt zuletzt

13 Vgl. Roland Barthes, Die Vorbereitung des Romans. Vorlesung am Collége de France,
Frankfurt a.M. 2008, S. 232f.

14 Vgl. hierzu Moritz Bafller, Figurationen der Entsagung. Zur Verfahrenslogik des Spitre-
alismus bei Wilhelm Raabe, in: Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft (2010), S. 63-80, hier
S. 73.

15 Friedrich Nietzsche, Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben, in: Ders.,
Kritische Studienausgabe, Bd. 1, S. 243-334, hier S. 265, S. 267f.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 Burkhardt Wolf

selbst »das wasserverderbende Geschift am Ufer der Spree« (126). Kein
Nichtsnutz mehr, beherzigt er die »Pflicht der anstandigen Menschen, die
Strome dieser Welt«, nunmehr vor allem Geld- und Warenstréome, »nicht
blof} den andern zu tberlassen« (109). Denn »der beste Mann wird immer
derjenige sein, welcher sich auch mit dem schofelsten Material [...] zurecht-
zufinden weil.« (101) Und kann »das niitzliche Element« nicht mehr die
Daseinsquellen der Miiller und Poeten speisen, so mag es doch wenigstens
zum Abwasser dienen (99). Als man allerorten und jederzeit »Soll und Ha-
ben« zu iiberschlagen beginnt, gelangt Asche rasch vom Latein und von
der Philosophie zur Buchhaltung, unterwirft er sich bald der »Tagesherrin,
der realen Wissenschaft«, experimentiert er mit chemischen Verfahren der
Wischereinigung und wird zuletzt an solchen reich (42, 75). Was er sich
von der Romantik seiner Jugend noch bewahrt hat, ist das ironische Pathos
des naturphilosophischen Experimentators — so als ringe er bei seinen Wi-
schereinigungsversuchen mit dem »Weltgeheimnis« und eréffne sich hier
»das Mysterium« schlechtweg: das »Unbedingtes, »Reale< oder »Ding an siche
(58£.).16

Wie die Architekten des historistischen Neubaus, der an die Stelle der Miihle
ricken wird, fordert Asche das »Schone, das Grofiartige im innigen Verein
mit dem Nitzlichen« und rit folglich dem jungen Erben Pfister, sein nach
Verkauf der Miihle »nutzlos gewordenes Kapital in seinem Unternehmen
anzulegen.« (125) Als Sohn eines gewerbsmafligen Schonfarbers hat Asche
von Hause aus die »Fahigkeit, den Beschwerden dieser Erde eine angeneh-
me Farbung zu gebens, die Misere des groflartig Niitzlichen etwa durch den
ornatus der klassischen Redekunst zu verklaren (24). Und als Bildungsphilis-
ter weild er auch, »wozu doch am Ende das Griechische niitzt«: zur Homer-
lektiire, die thm neben der tagtiglichen Wischereinigung und Einkehr zu
seiner »besten Frau« erquickt und damit den Alten nochmals pragmatischen
Nutzen verschafft (163, 178). Dass ausgerechnet Asche, dieser vormalige
»Nichtsnutz« und »Phantastikus«, sich der Welt des Niitzlichen verschreibt,
ja zu threm Nutzniefler wird, gilt dem Vater als definitiver Beweis dafiir,
dass der Zeitenwandel unwiderruflich ist (84, 175).

16 Romantische Dichtung und Wissenschaft hatten noch konzertiert versucht, durch Nach-
und Neuvollzug von Naturprozessen und ihrer inneren Zweckmifligkeit das >Unbeding-
te¢, "Reale« oder >Ding an sich« einzuholen, statt es nur zu reprasentieren, zu manipulieren
und zu nutzen. Beim Realisten Asche bleibt hiervon lediglich ein handfester Kalauer: »er
gelangte, wie immer der Mensch, auch diesmal nur bis zu den Grenzen der Menschheit,
und er nahm das Ding, nachdem er es zum drittenmal auseinandergebreitet und wieder
zusammengewickelt hatte, an sich, das heifit, er nahm es jetzt unter den Arme« (59).

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 183

Raabes Text hat die Neuaufteilung zwischen Nutzlichem und Unniitzem
zundchst tiber das Thema der Bildung skizziert. Die Inversionen zwischen
dem Niitzlichen der Asthetik und der Asthetik des Niitzlichen buchstabiert
er zuletzt aber iiber die metapoetische Figur der Bilder und Einbildungen
aus: Als sie mit threm Mann eine der neuen Kunstausstellungen besucht,
durch die sich der Kunstmarkt auch im Deutschen Reich zu etablieren
beginnt, stellt die junge, von keiner tibermafligen Bildung angekrinkelte
Emmy unvermittelt die Leitfrage von Pfisters kiinftigem Sommerferienheft:
»Wo bleiben all die Bilder?« Eberhard antwortet, »es wiirde uns, die wir sel-
ber vortibergehen, den Raum arg beschrinken im Leben, wenn alle Bilder
blieben!« (30, 32) Fiir uns, die wir immer schon an der Schwelle unserer
eigenen Vergangenheit stehen, wire deren Uberlast und deren bestindige
imaginire Vergegenwartigung unniitz, schidlich oder gar, wie im Falle von
Lippoldes, todlich. Anders als in den frithen Programmschriften des Realis-
mus gefordert, miissen die Bilder und Erinnerungsbilder deshalb ins Private
oder ins Archiv verschwinden. Somit lehrt die Erzihlung zuletzt, »dafl es
eine TAuschung des Menschen ist, wenn er glaubt, dafl die Bilder der Welt
um ihn her stehenbleiben« (42). Entstanden ist der Text schliefilich, als der
Kunst- und auch Literaturmarkt vor Augen fithrte, wie sehr die autonome
Preisbildung die dsthetische Autonomie dominiert.

Zur >Umwelt« des Textes gehort aber auch die Diskussion um den Begriff
des Grenznutzens und dessen Reichweite, die seit den 1870er-Jahren in vol-
lem Gange war. Hatte man zundchst noch versucht, die Grenznutzenlehre
aus dem Fechner-Weber’schen Gesetz abzuleiten, also jenem psychophy-
sischen Prinzip, auf dessen Grundlage auch die ersten >empirischen< und
sexperimentellen< Asthetiken entstanden, wurden diesem Unternehmen spi-
testens nach der Jahrhundertwende die Grenzen aufgewiesen. In seinem Re-
stimee der Diskussion unterstrich Max Weber 1908, dass die Nationaloko-
nomie autonom zu Werke geht: Mogen >Empfindungen< auch quantitativ
messbar sein, das Gliicksempfinden ist es nicht, zumal es in der Okonomie
weniger auf Geschmacksurteile denn auf Bediirfnislagen bezogen wird. In
der >Wertelehre« stehe also die Nationalokonomie »durchaus auf eigenen
Fiflen«; und die Grenznutzenlehre sei nicht psychologisch oder dsthetisch,
sondern »pragmatisch« fundamentiert, d.h. unter Verwendung der Katego-
rien: >Zweck« und >Mittel.«!” Zwischen der Sphire des Nutzens und Sché-
nen, der Okonomie und Asthetik gibt es keine Vermittlung. Oder anders

17" Max Weber, Die Grenznutzlehre und das »psychophysische Grundgesetz«, in: Gesammel-
te Aufsitze zur Wissenschaftslehre, Tibingen 1922, S. 360-375, hier S. 369, S. 372.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 Burkhardt Wolf

gesagt: Vermittlung gibt es alleine tiber die vermittelnde Sphire schlechthin:
tiber den Markt.

kK

Solange allein in seinen Horizont gestellt, definiert sich Unniitzes Wissen
und die Poetik des Unniitzen unweigerlich als das Andere des Okonomi-
schen. Raabes Stopfkuchen (1890) tiberschreitet diesen Horizont >national-
6konomischer Dogmens jedoch, indem er >Wissen< und >Nutzenc« strukturell
vollig neu fasst. Der Roman handelt von Eduard, einem nach Afrika ausge-
wanderten, dort zum wohlhabenden Familienvater avancierten Deutschen
und seinem Besuch in der heimatlichen Provinzstadt. In einem der dortigen
Gasthauser erfihrt er, dass sein alter Mentor, der Brieftrager Storzer, wel-
cher thm frither durch seine geographischen Kenntnisse die Welt allererst
erschlossen hat und selbst, im kleinen Kreis der Heimatstadt, die Entfer-
nung des fiinffachen Erdradius abgelaufen sein soll, eben verstorben ist.
Eduard erinnert sich an seinen alten Kameraden Heinrich Schaumann und
besucht ihn sogleich. Seiner Leibesfiille und Fresssucht wegen >Stopfkuchenc
genannt, war dieser zu Schulzeiten als Faulpelz und Nichtsnutz verschrien.
Deshalb hat er sich bald auf die "Rote Schanzes, eine alte Wallaufschiittung
aus dem Siebenjahrigen Krieg, gefliichtet, die ithn ihr Besitzer, der Bauer
Quakatz, samt seiner Tochter Tinchen versprach, sollte Stopfkuchen nur
den — damals Aufsehen erregenden — Mord an dem Bauern Kienbaum auf-
klaren helfen.

Weil man ihm nachsagte, er habe Kienbaum eines Viehhandels wegen er-
schlagen, war Quakatz unter den Philistern des Orts verfemt. Bis zu seinem
eigenen Tod ist die Tat nicht aufgeklart worden, vorher aber hat Quakatz
noch den gescheiterten Theologiestudenten Stopfkuchen zu seinem Schwie-
gersohn und Erben bestimmt. Als vormaliger Nichtsnutz, der nunmehr
seinen Grund und Boden gewinnbringend an »die nichste Zuckerfabrik«
verpachtet und mit Tinchen das »behaglichste« Dasein fithrt, empfingt
Schaumann, dieser Daheimgebliebene, den Weltreisenden Eduard (18; 75,
168). Er rollt beider schwierige Jugendfreundschaft, vor allem aber seine
»Eroberung« der Roten Schanze, zudem deren historische und préhistori-
sche Vergangenheit und schliefllich den Mordfall Kienbaum auf (94). Ne-
benbei fithrt er Eduard seine Sammlung paldontologischer Fundstiicke aus
dem Hiigel vor und gibt - nach endlosen und umstandlichen, von etlichen
Details und Exkursen aufgebldhten Erzahlungen — schliefllich kund, Stérzer
habe thm gestanden, Kienbaum im Affekt getotet zu haben. Diese Auflosung

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 185

prasentiert er im noch leeren Gasthaus >Zum Goldenen Arms, ehe die dor-
tige Wirtin Meta die Fama unter die eintrudelnden Giste bringt. Bestiirzt
reist Eduard am néchsten Morgen nach Hamburg ab, um rasch wieder nach
Siidafrika zu gelangen. Das Erlebte bringt er wihrend seiner Uberfahrt zum
Kap der Guten Hoffnung als, wie es im Untertitel heifit, »See- und Mordge-
schichte« zu Papier — im Unterdeck des Schiffs >Hagebucher«.

Nicht nur anhand dieser Verkniipfung mit 4bu Telfan, die Eduard und
Schaumann als Gegen- und auch Parallelfiguren Hagebuchers bestimmit,
schliefit Raabe an das Thema des Nichtsnutzes an. Stopfkuchen ist ein
Nichtsnutz eigenen Rechts, ein >Noch-Nichtsnutz¢, wie man sagen konnte,
dessen Potential man immer schon verkannt hat. Schaumann, den »Dicks-
ten, Faulsten und Gefrafligsten« (22), zeichnete namlich von jeher eine be-
sondere »Veranlagung zum Idiotentum« (65) im emphatischen Sinne aus:
zu einer Art heiligen Einfalt, einer Art tiberempirischen Dummbheit jenseits
des gesunden Menschenverstands, aber auch jenseits blofler Buchgelehr-
samkeit, die allererst die htheren oder tieferen Bedingungen der Erkenntnis
offenlegt.'® Thren Mann adressiert Tinchen als eine Mischung aus Erloser
und Récher, denn »sie wuflten nicht ganz vollkommen, was du alles in dir
hattest, Heinrich, und was du alles tun und sagen konntest« (110). Indem er
auf der Schanze ein rauschendes, nutzlos verschwenderisches Hochzeitsfest
veranstaltete, hat Stopfkuchen den alten Quakatz wieder gesellschaftsfahig
gemacht, und so ist dieser »hiniibergegangen in der vollen Uberzeugung,
unter der Menschheit in integrum restituiert worden zu sein.« (149) Von der
Stadt und ihren Philistern, seinen vormaligen Peinigern, hilt sich Stopfku-
chen selbst, auch und gerade als >gemachter Manns, jedoch fern — und sinnt
oben auf seiner Schanze insgeheim auf Rache.

Zu Stopfkuchens eigentiimlicher >Natur« rechnet nicht nur seine Verfres-
senheit, sondern, als geborener Schaumann, auch seine Neigung zur — von
Arthur Schopenhauer, dem »Weisen von Frankfurts bester Table d’hote,
beschriebenen - intuitiven und vom Begriff gel6sten »Anschauung« (117).
Diese ermdglicht nicht nur eine »schéne Aussicht«, wie die von der Ro-
ten Schanze in die Landschaft oder wie die kontemplative auf die Ideen
selbst (61). Sie fithrt auch zu einer >Evidenz« im verwaltungstechnischen und
juristischen Sinne: zur Sichtung jener Bestainde und Beweismittel, die der

18 Vgl. hierzu Stopfkuchen selbst: »die Klugen haben wahrhaftig lange nicht so viel Behag-
lichkeit in die Welt gebracht und so viele Glickliche drin gemacht wie die Einfaltigen.«
(109) - Zur theologischen und philosophischen Figur des Idioten vgl. Henning Teschke,
Spriinge der Differenz. Literatur und Philosophie bei Deleuze, Berlin 2008, besonders
S. 483-500.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 Burkhardt Wolf

gestorten Ordnung der Dinge auf den Grund gehen lassen. Als »Kriminal-
geschichte« (60) untersteht Stopfkuchen dem Indizienparadigma, das seit dem
18. Jahrhundert an die Stelle von Zeugenaussagen und Gestdndnissen das
Aufdecken, Anschauen und Deuten von Spuren und Zeichen aller Art ge-
setzt hat, das also nicht von vornherein Essentielles von Zufilligem oder, im
Sinne der realistischen Verkldrungsprogramme, poesiefihige von gemeiner
Realitit zu unterscheiden versucht, sondern sich vielmehr dem >Realenc als
dem Abhub der Erscheinungen, den vermeintlich insignifikanten Sympto-
men und Details zuwendet."

Dass dieses Wissen nur ein schlechtweg unsicheres und daher blof} poten-
tiell nitzliches sein kann, war bereits bei der Geburt dieses neuen krimina-
listischen Blicks unbestritten. Auch im Falle der vermeintlichen »Indizienc
in Sachen Kienbaum« (33), die wiederholt gegen den Bauern von der Roten
Schanze aufgeboten wurden, hat es versagt und somit weniger zur Aufde-
ckung von Wahrheit und Wirklichkeit gefiihrt, als dass es Quakatz einem
dauernden Verdacht und bésen Blick aussetzte. »Was blieb ihm tibrig, um
nicht ganz verriickt zu werden, als seinen Sinn und seine Gedanken auf
allerlei Dinge zu richten, auf die vor ihm noch kein Bauer auf der Roten
Schanze gekommen war?«, fragt Stopfkuchen.

Und an einem der nichsten Tage schon steckten wir statt tiber dem Corpus juris die
Képfe tiber meiner Abschrift aus der Sammlung des alten Schwartner zusammen,
und der Bauer auf der Roten Schanze suchte herauszubringen, welche Leute heute
die Rechtsnachfolger der Totgeschlagenen von Siebenzehnhunderteinundsechzig
waren und moglicherweise die Rechtsnachfolger des Grafen von der Lausitz darob
verklagen konnten. (98f.)

Uber das Recht und seine Frage nach der rezenten Wirklichkeit dringen
sie in die Geschichte mit ihren endlosen Bedingungsketten und zur Frage
nach der historischen Gerechtigkeit vor, ehe Stopfkuchen zu guter Letzt
die Frage nach dem Ursprung von Schuld, Recht und Gerechtigkeit in den
dunklen Horizont des Vor- oder Uberhistorischen riicken wird. Damit er-
gibt sich, wie es Ernst Bloch zum Kriminalroman allgemein formuliert hat,
zunichst der »Verdacht eines verdammten Geheimnisses ante rem, ante
lucem, ante historiam«; und damit wird zugleich der Versuch gewagt, jen-
seits des »Kausalnexus« auf ein »Unvordenkliches« oder »an den Kern zu

19 Vgl. zur juridischen und literarischen Diskussion von Indizien um 1800 bspw. Antonia
Eder, Doing Truth. Indizien und verdichtige Schliisse bei Heinrich von Kleist, in: Yvonne
Nilges (Hg.), Dichterjuristen. Studien zur Poesie des Rechts vom 16. bis 21. Jahrhundert,
Wiirzburg 2014, S. 67-89.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 187

kommen« (119).2° Als Bild eines Siindenfalls, der sich nicht verscharren
und verdecken lésst, erscheint gerade fiir Schaumann die Szene von Storzers
Uberfithrung. Denn bei Quakatz’ Beerdigung sicht er, was nicht geschieht,
und entdeckt darin ein Zeichen, das anderen entgehen muss: »dafl emner die
drei Schaufeln fiir den Toten mit dem Zeichen Kains auf der Stirne verwei-
gert habe.« (174)

Die Verquickung von Anschauung und Ausgrabung liegt schon durch die
Namensihnlichkeit zwischen Heinrich Schaumann und Heinrich Schlie-
mann nahe, und tatsidchlich hat Raabe selbst Edmund Straters briefliche
Vermutung bestatigt, mit Schaumanns dilettierender Grabungstitigkeit und
romantischer Philisterfeindschaft sei eine Analogie zum weltbekannten Ar-
chiologen gegeben.?! Diese Analogie mag zunichst aktuelle kulturpolitische
Griinde gehabt haben, sah sich doch Schliemann, wihrend Raabe am Stopf-
kuchen saf}, scharfen Angriffen nicht nur von Deutschnationalen wie Ernst
Botticher, sondern auch von der Zunft der Archidologen mit ihrem Kul-
tur- und Wissenschaftsanspruch ausgesetzt.?> Ohne deren philistrése Selbst-
gewissheit iiber den wissenschaftlichen - oder patriotischen — Wert und
Nutzen der institutionalisierten Archiologie versuchen Schlie- und Schau-
mann, dem »Kulturpferch« deutscher Bildung durch den romantischen »Di-
lettantenwahnsinn« von »Einbildungskraft und Phantasien und Lektiire« zu
entkommen (21, 77, 116) 23 Man kann, was die archéologische Ausrichtung
von Stopfkuchens Willen zum Wissen angeht, von einem zugleich personli-
chen und tberpersonlichen Nutzen sprechen. Stopfkuchen sind seine (hand-
festen wie intellektuellen) Grabungen zunichst héchst niitzlich, da sie thn
allererst zum >Herr im eigenen Haus< werden und damit — wie Schliemann
- seinen Kindheitswunsch erfiillen lassen. (Die Wissenschaft im Dienst der
Phantasien, die Archiologie als Belebung des Verschiitteten — nichts ande-

20 Ernst Bloch, Philosophische Ansicht des Detektivromans, in: Ders., Verfremdungen I,

Frankfurt a.M. 1976, S. 37-63, hier S. 55.

Vgl. hierzu - samt der einschldgigen Briefstellen — Kathrin Maurer, Das Ausgraben der

Vergangenheit. Heinrich Schaumanns und Heinrich Schliemanns historischer Sinn, in:

Seren R. Fauth/Rolf Parr/Eberhard Rohse (Hg.), »Die Besten Bissen vom Kuchen«.

Wilhelm Raabes Erzdhlwerk: Kontexte, Subtexte, Anschlusse, Gottingen 2009, S. 283-

294, hier S. 283-285.

Vgl. hierzu Mark Lehrer, Der ausgegrabene Heinrich Schliemann und der begrabene

Theodor Storm. Anspielungen auf Zeitgenossen in Raabes »Stopfkuchens, in: Jahrbuch

der Raabe-Gesellschaft (1989), S. 63-90, hier S. 70.

% Vgl. hierzu Michael Schmidt, Der Dilettant, ein Detektiv. Wilhelm Raabes Stopfkuchen und
die »Moglichkeit« des Kriminalromans, in: Guri Ellen Barstad/Marie-Theres Federhofer
(Hg.), Dilettant, Dandy und Décadent, Hannover 2004, S. 49-78, hier S. 53, S. 71.

21

22

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 Burkhardt Wolf

res werden spiter Raabes Freund Wilhelm Jensen in Gradiva (1903) und
dessen Kommentator Sigmund Freund beschreiben.)

Zum Herr im eigenen Haus zu werden, bedeutet fiir Stopfkuchen jedoch
auch, die Rote Schanze und damit jenen erhabenen Standpunkt zu erobern,
der ihm gegeniiber der Vergangenheit ein gewisses >Pathos der Distanz< und
zudem die Moglichkeit gestattet, den Ort seiner ungliicklichen Kindheit
— wie emst der Graf von der Lausitz — aufs Korn zu nehmen: »Bombardie-
ren werde ich noch mal von ithm aus das Philistertum da unten« (38). Im
Vergleich zum »Weltwanderer« Eduard ist Stopfkuchen ein »Hinhocker,
der sich nicht fiir ferne Erdteile oder die globale Weltgeschichte, wohl aber
fir das Lokale und dessen Tiefendimensionen interessiert (61). Dass Stopf-
kuchens Stand- oder vielmehr Sitzpunkt vielleicht wenig Geschichte, wohl
aber zahllose Schichtungen birgt, dass seine begrenzte Gegenwart ganz
und gar mit Vergangenheit durchdrungen ist — mit dieser archiologischen,
seit Einfithrung der Stratigraphie wortwortlich begriindeten »dig where you
stand-Mentalitit<* lsst er zuletzt das Historische hinter sich. »Dafl ich mich
mit ihm, immer dem historischen Sinn, einzig und allein auf die Rote Schan-
ze zu beschrinken wuflte, spricht«, wie Stopfkuchen restimiert, »zuletzt denn
doch dafiir, daff noch etwas in mir lag, was selbst tiber den historischen Sinn
hinausging.« (71)

»An diesem Punkte« des tiberhistorischen Sinns muss allerdings, wie es Ru-
dolf Virchow 1865 formulierte, »der Geschichtsschreiber seine Rechte an
den Naturforscher abtreten, oder, wenn er das nicht will, so muf} er selbst
Naturforscher werden und aus dem Buche der Natur lesen lernen.«*> Kon-
kret hief§ dies fur die Archiologen, von der oberflachlichen Geographie zur
Geologie und ihrer Tiefenperspektive tiberzugehen — und von der Petre-
faktenkunde, wie sie lange Zeit als historische Hilfswissenschaft betrieben
wurde, zur Paldontologie. Was ihn zu dieser Wissenschaft dringt, ist fiir
Schaumann die tiberhistorische Sicht auf sich selbst, die Selbstanschauung
sub specie aeternitatis: »die Vorstellung, in einer spatern Schicht auch mal unter
den merkwiirdigen Versteinerungen gefunden zu werden« (100). Dabei be-
treibt Stopfkuchen, »Mitglied von einem halben Dutzend paldontologischer
Gesellschaften«, das Petrefaktensammeln nur in seinen Mufiestunden froh-
lichen Dilettierens (111). Und was er — zum Nutzen allein seiner Selbstfin-
dung - auszugraben vermag, ist weniger ein wissenschaftliches Zeugnis vor-

2 Christiane Zintzen, Von Pompeji nach Troja. Archiologie, Literatur und Offentlichkeit im
19. Jahrhundert, Wien 1998, S. 37. - Zum Folgenden vgl. auch ebd., S. 26.

25 Rudolf Virchow, Uber Hunengriber und Pfahlbauten. Nach zwei Vortragen im Saale des
Berliner Handwerkervereins, gehalten am 14. und 18. December 1865, Berlin 1866, S. 6.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 189

maliger Lebensformen als vielmehr sein fossiles Double: ein Megatherium,
ein urzeitliches Riesenfaultier.

Im Gegensatz zum fleiffigen und karrierebewussten Heinrich Schliemann
grabt Schaumann keinen heroischen Doppelganger wie Agamemnon aus.
Und anders als fiir Noah Buchius ist in seinen fossilen Fundstiicken nicht
der Gewihrsmann der eigenen unvordenklichen Stindhaftigkeit verewigt:
der »arme Stinder und diluvii testis, der Siindflut Zeuge« (17; 151). Viel-
mehr bezeugen fiir Stoptkuchen die Knochen des Megatheriums (und die
im Kiichenschrank aufbewahrten Koprolithen) die tiberhistorische Geltung
seiner eigenen >behaglichen< Natur — nicht die untilgbare ewige Schuld und
Verschuldung des Lebens, sondern eine frohliche »Vision der ewigen >Fref3-
barkeit« der Dinge«.? Mit Stopfkuchens »Studium des Miifliggangs«*’
(im doppelten Sinne) wird also sein Dasein als Nichtsnutz und Vielfraf3 auf
gleichsam tiberzeitliche Weise gerechtfertigt: durch Verweis auf den >Ar-
chetypus< jenes rezenten Faultiers, jenes Bradypus, als welcher Schaumann
selbst seinen Mitschiilern »wissenschaftlich zum abschreckenden Beispiel«
vorgefithrt worden war (18; 82). Stopfkuchen, so ist daraus zu folgern, wire
inmitten seiner arbeitsamen Zeitgenossen als ein >lebendes Fossil« zu respek-
tieren, das vom Fluch Adams immer schon ausgenommen war. Fur ihn ist
das Behagen an der eigenen unzeitgemiflen Natur dem Unbehagen in der
Kultur allemal vorzuziehen.

Unzeitgemiflen, gleichsam tiberhistorischen Wesen wie dem Megatherium
vermochte die paldontologische Forschung allerdings erst allméhlich auf die
Spur zu kommen. Und die mafigeblichen Etappen dieser Forschung werden
durch gerade jene Fossilien markiert, die bei Raabe auftauchen: Hatte der
Schweizer Naturforscher Johann Jakob Scheuchzer 1726 ein Fossil vom Bo-
densee als komo diluvii tristis testis identifiziert, so erkannte Georges Cuvier in
dem Skelett fast ein Jahrhundert spiter das eines Riesensalamanders.?® Al-
lerdings bezeugt die theologisch unterlegte — auch von Quakatz vertretene
(vgl. 18; 99) - Sintfluttheorie nicht nur das Nichtwissen des 18. Jahrhunderts
in urgeschichtlichen Belangen. Sie hatte immerhin dazu gefiihrt, Fossilien
nicht nur als schimérische Gesteinsbildungen, die rein zufillig an Lebewe-
sen erinnern, sondern als erkenntnisfihige Gegenstinde zu begreifen. Seit-

26 Mark Lehrer, Der ausgegrabene Heinrich Schliemann, S. 89.

%7 Friedrich Schlegel, zit. nach: Gerhard v. Graevenitz, Der Dicke im schlafenden Krieg.
Zu einer Figur der europiischen Moderne bei Wilhelm Raabe, in: Jahrbuch der Raabe-
Gesellschaft (1990), S. 1-21, hier S. 10.

28 Vgl. etwa Erich Thenius, Versteinerte Urkunden. Die Paldontologie als Wissenschaft
vom Leben in der Vorzeit, 3. Aufl., Berlin/Heidelberg/New York 1981, S. 5.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 Burkhardt Wolf

her belegten maritime, aber in erhohten Lagen aufgefundene Petrefakte den
Untergang vormaliger Lebensformen und eine ehedem vollig andersartige
Erdgestalt. Cuvier tibernahm die Pramissen dieser diluvianischen >Mord-
und Seegeschichte« und buchstabierte sie zu seiner Kataklysmentheorie aus.
In dieser Theorie setzte er eine Ordnung konstanter Arten voraus, die aller-
dings durch erdgeschichtliche Katastrophen (wie die Sintflut) immer wieder
revolutioniert worden sei. Fossilien waren in diesem Sinne Schliisselzeug-
nisse der Erdgeschichte, und die Geologie war von der Paldontologie nicht
mehr zu trennen. Seine funktionalistische Konzeption der Anatomie, auf de-
ren Basis man von einem Knochen mit seinen charakteristischen Gelenkfla-
chen, Kriimmungen und Vorspriingen auf das gesamte Skelett, von diesem
auf Muskeln, Fleisch und Haut, ja sogar auf die Lebens- und Verhaltens-
weise schlielen kénne, demonstrierte Cuvier am (von ithm so benannten)
Megatherium.

Dessen »Wiederauferstehung en miniature«, wie es Guvier nannte,” be-
sorgt Stopfkuchen allerdings nicht durch die anschauliche und museums-
taugliche Rekonstruktion seiner vermeintlichen Gestalt, sondern indem
er es, auf gleichsam eucharistische Weise, selbst verkorpert. Als Dilettant
zwischen den Dominen von Theologie, Recht und »Osteologie« (132) sagt
Stoptkuchen, auf seine paldontologische Sammlung zeigend: »dieses sind
meine Knochen!« (76) Nur durch sich selbst und seine innere Evidenz ver-
mag er fiir die "Wiederauferstehung« zu biirgen, denn als solches muss das
siberhistorischec Wissen unsicher bleiben. Diese Epistemologie des unsi-
cheren und unabschlieffbaren Wissens teilt die Paldontologie aber mit der
Archidologie und der Kriminalistik, weshalb Stopfkuchen auch seine natur-
kundlichen Interessen mit denen in der Geschichte, Altertumskunde und
Verbrechensforschung unbekiimmert vermengen kann. Zu einer narrativ
zwingenden Verknupfung zwischen Lokalhistorie, urzeitlichem Faultier
und Kriminalfall gelangt er zwar nicht; zur Schau tragt Stopfkuchen aber
einen eigentiimlich »archivarischen« statt nur »antiquarischen< Willen zum
Wissen: Die »Geschichte seiner Stadt« wird ihm tatséchlich »zur Geschichte
seiner selbst«, und die Rote Schanze erscheint »wie ein ausgemaltes Tage-
buch seiner Jugend«; nur fithrt ithn sein »Wittern auf fast verléschten Spu-

% Vgl. hierzu Martin J. S. Rudwick, Bursting the Limits of Time. The Reconstruction of
Geohistory in the Age of Revolution, Chicago 2005, S. 413. - Vgl. auch ebd., S. 356-360,
und mit Bezug auf Raabe, Peter Schnyder, »Dieses sind meine Knochen.« Geologie und
Anthropologie in Wilhelm Raabes Stopfkuchen, in: Michael Neumann/Kerstin Stiissel
(Hg.), Magie der Geschichten, S. 305-319, hier S. 315-317.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 191

ren« nicht dazu, wie Eberhard Pfister und Noah Buchius »allein Leben zu
bewahren< und »das Werdende« zu unterschitzen.>’

Stopfkuchen nennt sich einen Noah, dem Gott aufgetragen habe: »Gehe aus
dem Kasten.« (75) Noahs >Kastens, die Arche, in der die tiberlebenswiirdi-
gen Arten fiir die Zukunft gerettet werden, hat man als Urbild eines Archivs
aufgefasst, obschon dem eine falsche etymologische Ableitung (vom lat. arca
statt vom griech. archeia) zugrunde liegt. Aus dem Kasten zu gehen - dieses
Lebensmotto des Noah Stopfkuchen bedeutet, er solle sich nicht (wie der
Noah Buchius) auf die Hegung des Gewesenen beschrianken. Doch auch
die bildungsphilistrése Nutzbarmachung der (ohnehin unsicheren oder gar
toten<) Kenntnisse ist nicht seine Sache, sondern die Freisetzung ihres poten-
tialis. Das Gewesene will er als allererst Werdendes bergen und hegt deshalb
ein Wissen darum, dass und wie die Dinge auch anders oder auch nicht
sein konnten. Eduards Schopenhauer-Motto: »Nichts ist ohne Grund, warum
es sey«, und die daran gekntipfte »irdische Gerechtigkeit« (197) tberschreitet
dieser potentialis, indem er neben das >rationale< und in diesem Sinne gerech-
te Sein, neben die Urspriinge und Teleologien auch die Moglichkeit des
Bruchs, eines unbegriindeten Auftauchens oder ungerechten Ausbleibens,
des zufilligen und singuldren Ereignisses oder des unvorhersehbaren Wer-
dens setzt.

Das Paradigma des Ausgrabens, das man in der Kriminalistik, Archdologie
und Paldontologie gleichermafien verfolgt, kennzeichnet eine >Potentiali-
sierung<« des Wissens nicht nur in dieser >genealogisch¢ zuriickblickenden
Perspektive, sondern bereits bei der Erkenntnisproduktion: Fundstellen zu
bearbeiten, bedeutet, sie unwiderruflich zu verandern und somit letztlich zu
zerstoren; deshalb geht das Ausgraben mit systematischer Registratur und
Archivierung einher, mit der Produktion von Dokumenten, die an die Stelle
der Monumente, d.h. des Fundstiicks und der Fundstelle, treten.?! Schon
weil das Geborgene an Ort und Stelle nicht vollstandig zu durchdringen ist,
wird es dem Papier anvertraut: nicht bereits als festes "Wissens, sondern als
noch unendlich interpretierungsbediirftiger >Datensatz«. Die — unerschopfli-
che — Anschauung soll nicht in begriffliche Kenntnisse umgemiinzt, sondern
vielmehr als potentielles Wissen zu jenen Akten genommen werden, auf
die man kiinftig, unter dieser und jener Perspektive, auf diesem oder jenem
Wissensstand, zuriickgreifen kann. Der archivarische Wille zum Wissen

30 Friedrich Nietzsche, Vom Nutzen und Nachthell, S. 265.

31 Vgl. etwa Irina Podgorny, Medien der Archéologie, in: Lorenz Engel/Bernhard Siegert/
Joseph Vogl (Hg.), Archiv fir Mediengeschichte: Medien der Antike, Weimar 2003,
S. 167-179, hier S. 174-179.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 Burkhardt Wolf

bejaht also das imperfekte Noch-Nichtwissen. Erkenntnisse halt er latent,
um sie zwischenzeitlich von der Notwendigkeit tatsichlicher Referenz zu
befreien. Die entsprechend >potentialisierten< Dingkorrelate sind damit aber
fur den >Poetischen Realismus« vollends prekir geworden: Sie kénnen nicht
mehr als »Priifungsstein« und »Widerhalt« einer sonst taumelnden »Phan-
tasie« dienen.?? Sie taugen nicht mehr als Platzhalter des Signifikats >Wirk-
lichkeit« oder als semiotischer Triager eines >Realititseffekts¢, denn statt der
Beliebigkeit eines Wirklichkeitsausschnitts meint ihre >Kontingenz< nun:
Maoglichkeit, Nichtsein-Kénnen und Derealisierung.

Ist solches Wissen >potentiells, dann nicht notwendig und ein fiir alle Mal
unniitz, sondern vielmehr >noch-unntitz«. Gerade diese seine Potentialitit,
seine virtuelle Geltung und Tauglichkeit kann hie und da aktualisiert und
als potentia eingelost werden: als Macht, die ihrem Begriff nach ja nichts ande-
res als suspendierte und potentialisierte Gewalt ist. Und nennt man solches
Disponieren tiber Wissen, das Macht generieren kann, >Diskurs, dann iibt
bei Raabe niemand so gezielt diskursive Macht aus wie Stopfkuchen. Die
Wahrheiten, die er — auf der Schanze oder auf dem Friedhof - den >Eingewei-
den der Erde« abgetrotzt hat, verleibt er sich zunachst noch privat ein. Dann
zieht er »nicht ganz ohne Nutzen« auch »das Kochbuch« zu Rate, ehe er eine
bestimmte Wahrheit dem Widerkauen der »Nebenmenschen« iiberldsst und
sie folgerichtig im Gasthaus auftischt (56). Hierbei dient das Wirtshaus zum
»Goldenen Arm« mit seiner Wirtin >Meta« dieser Manipulation der Fama, die
als rasches >Hin- und Herlaufen< von Reden 6ffentliche Wahrheit produziert.
Das Gasthaus ist also »ein diskursiver Ort im Wortsinne«.>* Dass aber das
Wissen, das von der philistrésen Sensationsgier umgehend als Gewissheit
verschlungen und so dem nichsten Nebenmenschen aufgetischt wird, nur
ein potentielles ist, fiir das Stopfkuchen selbst nicht zur Rechenschaft gezogen
werden kann — das zeigt bereits die diskursive Konstruktion der vermeintli-
chen Wahrheit: Eduard, der einzig und allein den Wortlaut des Manuskripts
verbiirgen kann, berichtet, dass Stopfkuchen (der einzig lebende Zeuge des
Gestandnisses) von Storzers (dem damals einzig lebenden Zeugen der >Tat()
Bericht berichtet, er habe, von diesem wieder einmal misshandelt, auf Kien-
baum einen Stein geworfen, der thn getdtet haben onnte.

32 Friedrich Theodor Vischer, Notwendigkeit und Grenzen der Naturnachahmung (1851),
abgedruckt in: Christian Begemann, Realismus. Das grofie Lesebuch, Frankfurt a.M.
2011, S. 33f.

3 Harald Neumeyer, Rederaum Gasthaus. Zur Konstruktion von Wirklichkeit in Theodor
Storms »Der Schimmelreiter« und Wilhelm Raabes »Stopfkuchen«, in: Jahrbuch der
Raabe-Gesellschaft (2011), S. 87-103, hier S. 94.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 193

Man hat tiber den Nutzen geritselt, der iberhaupt daraus zu ziehen ist,
Storzer nachtriglich und punktgenau zu seiner Beerdigung als Téter zu ent-
larven. Quakatz ist zu diesem Zeitpunkt bereits rehabilitiert, Tinchen am
Wiederaufrollen des Falls nicht weiter interessiert, und Stopfkuchen selbst,
dieser »eingefleischte« Sonderling, ist langst tiber den bosen Blick seiner Ne-
benmenschen erhaben. Da er aber als Junge selbst oft Steine nach seinen
Peinigern geworfen hat, und da auch dem dlteren Stopfkuchen nichts tibrig
blieb, als nach dem »Erdboden« zu greifen, um dort an etwas Festem Halt
zu finden, kdénnte er in Stérzer auch einfach seinen Doppelgdnger imaginiert
und mit dessen Totschlag eine Rachephantasie ausbuchstabiert haben; diese
hitte ithn, vermittelst eines Landpostboten, zum »Jiingsten-Gerichts-Boten
in Person« gemacht, der die Herstellung tiberhistorischer Gerechtigkeit fiir
sich reklamieren kann (183, 192).

Zu guter Letzt war Raabe selbst an einer Aufwertung des unniitzen Wis-
sens, an der Revision der realistischen Poetologie und auch an seiner eige-
nen Anerkennung im Betrieb gelegen. Und dem sollte Stopfkuchen als Aufien-
seiterfigur und unzeitgemafler Roman durch die poetische Nutzbarmachung
potentiellen Wissens dienen. Die Frage diskursiver Macht durchzieht den
Text deshalb auf unterschiedlichen Ebenen: auf dem Niveau der Handlung,
wenn Stopfkuchen sein Wissen bis zur rechten occasio zurtickhilt, um dann
durch gezielte Enthiillung und Veréffentlichung, durch die >metapoetisches
Nutzbarmachung potentiellen Wissens stiberirdische Gerechtigkeit (oder
auch behagliche Selbstgerechtigkeit) herzustellen; auf der Ebene des Erzih-
lens, wo Stopfkuchen seine Zuhorer (und Leser) durch endloses Retardieren
und seine Schwatzhaftigkeit regelrecht auf die >Folter« spannt (vgl. 177, 181);
smetapoetisch¢, ndmlich im Verhiltnis von Reden und Schreiben, wenn sich
Eduard dazu gezwungen sieht, statt seiner eigenen Geschichte — oder eines
schulmifig >realistischen Romans«< — Stopfkuchens Erzdhlung zu Papier zu
bringen;** und auf dem Kampfplatz des Literaturbetriebs, wo Raabe den
kommerziell erfolgreichen >Poetischen Realismus«< mitsamt seinen historis-
tisch-philistrosen Tendenzen torpediert.®®

3% Tnsofern handelt es sich hier auch nicht, wie in Eiseles bahnbrechender Studie nahe-
gelegt wird, einfach um den »Ubergang von der Natur zur Kultur, vom Sprechen zum
Schreiben, von der Realitdt zum Realismus«. — Ulf Eisele, Der Dichter und sein Detektiv.
Raabes »Stopfkuchen« und die Frage des Realismus, Tubingen 1979, S. 34.

35 Zu Stopfluchen als verschliisselte Polemik Raabes gegen Storms todesseliges Erzihlwerk
und zudem den Storm-Getreuen Jensen vgl. Mark Lehrer, Der ausgegrabene Heinrich
Schliemann, S. 24-27.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 Burkhardt Wolf

seksk

Doch steht zuletzt dahin, ob sich die Poetik des Potentiellen bereits in dis-
kursiver potentia erschopft. Schaumanns >Pathos der Distanz« erfullt sich
schliefllich nicht im blofien >Geist der Rache«. Sein >fréhliches< Wissen vom
Unniitzen ermdéglicht ihm einfach Gelassenheit und dadurch, inmitten al-
ler Ohnmacht, Selbstbehauptung. Stopfkuchen lasst sich als >humoristische
beschreiben, insofern der Roman — nach Jean Pauls Bestimmung — immer
wieder das Erhabene (der Feldherrenblick von der Schanze) in das Niedri-
ge (die Grabungen) verkehrt, die beschrankte Welt durch »sinnlichen Stil«
bis ins Geringste »individualisiert« und mit ihr doch »die unendliche aus-
misset«. Stopfkuchens humoristischer Wille zum Wissen delegitimiert als
»lex inversa« das herrschende Gesetz, denn »seine Hollenfahrt bahnet ihm
die Himmelfahrt«, sein Aufstieg zur tberirdischen Gerechtigkeit verlduft
durch den Abstieg in die >Eingeweide< der Erde (und des Menschen), in
den »Untersinn« oder »Unsinn der Tiefen«.?® Wie von Freud nahegelegt,
vermag der Humorist Stopfkuchen die Welt und sein Leiden an ihr da-
durch zu bagatellisieren, dass er als Erwachsener auf sich selbst als Kind
blickt wie ein giitiges Uber-Ich auf das bedringte Ich.*” Und wie in den
jungeren Theorien der Komik beschrieben, unterschreitet er die »Ordnung
der Verstindigkeit« derart, dass das aus thr Ausgeschlossene sichtbar wird.
Besonders das »Spiel von Moglichkeiten, die unbedacht und unbeachtet in
dieser Welt selbst verborgen liegenc, ist Sache von Stopfkuchens Humor.?
Beschreiben kann man ihn als das, »was im offiziell Geltenden das Nichtige
und im offiziell Nichtigen das Geltende sichtbar werden lifit«.® Letztlich
projiziert er den schénen Schein, dass das Unniitze immer (noch) zur Ord-
nung der Dinge gehort — und das niitzliche Wissen nur ein potentielles ist.

36 Jean Paul, Vorschule der Asthetik, Hamburg 1990, S. 129, S. 140, und Gilles Deleuze,
Logik des Sinns, Frankfurt a.M. 1993, S. 171.

37 Vgl. Sigmund Freud, Der Humor, in: Ders., Gesammelte Werke, hg. von Anna Freud
w.a., Bd. 14, Frankfurt a.M. 1999, S. 383-389.

38 Joachim Ritter, Subjektivitit. Sechs Aufsitze, Frankfurt a.M. 1989, S. 74, 81, 92.

39 0Odo Marquard, Exile der Heiterkeit, in: Wolfgang Preisendanz/Rainer Warning (Hg.),
Das Komische, Miinchen 1976, S. 133-151, hier S. 141.

- am 16.01.2026, 22:29:27.


https://doi.org/10.5771/9783968216706-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

