Vom Verschwinden des Menschen

Glnther Anders’ negative Anthropologie

Riidiger Zill

KRITIK DER TRADITIONELLEN PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE

Das Vorwort des zweiten Bands seiner Antiquiertheit des Menschen beginnt
Gunther Anders 1980 mit der programmatischen Erklirung, er sei: »ebenso
wie der erste, eine Philosophie der Technik. Genauer: eine philosophische Anth-
ropologie im Zeitalter der Technokratie.«! Wie kann es dann sein, dass eines der
darin enthaltenen Essays den Titel »Die Antiquiertheit der philosophischen
Anthropologie« trigt? Ironisiert Anders sein eigenes Unternehmen, oder geht
es hier um zwei verschiedene Arten der Anthropologie?

In dem vom Autor auf1979 datierten Essay wendet Anders sich gleicherma-
Ren gegen die Philosophie Martin Heideggers und die philosophische Anthro-
pologie. Was Heidegger, obwohl er die philosophische Anthropologie eigent-
lich modisch verspottet habe, mit ihr teile, sei die Frage »Was ist der Mensch?«
oder auch »Wer ist der Mensch?«, also die Frage nach dessen Wesen.? Hier nun

1 | GiintherAnders, Die Antiquiertheitdes Menschen 1. Uber die Zerstérung des Lebens
im Zeitalter der dritten industriellen Revolution, Miinchen 1980, 9 (im Folgenden zitiert
als AM II).

2 | Dass Anders die Gemeinsamkeiten zwischen Heidegger und der philosophischen
Anthropologie schon seit ldangerem im Blick hat, kommt auch in einem ausfihrlicheren,
von ihm nie publizierten Manuskript zum Ausdruck. Es trdgt den Titel »Trotz-Philoso-
phie: »Sein und Zeit.. Heidegger und die Geschichte des Nihilismus. Zu Heidegger und
Philosophische Anthropologie« und ist zwischen 1936 und 1950 im Exil geschrieben
worden (jetzt postum publiziert in: Giinther Anders, Uber Heidegger, hg. v. Gerhard
Oberschlick, in Verbindung mit Werner Reimann als Ubersetzer, mit einem Nachwort von
Dieter Thomé&, Miinchen 2001, 116-277, im Folgenden zitiert als UH). In einem ande-
ren Manuskript, komponiert aus Notizen, die Ende der zwanziger Jahre entstanden und
Mitte der fiinfziger Jahre iiberarbeitet worden sind, heifit es deutlicher noch, dass in die
Philosophische Anthropologie »auch Heidegger hineingehdort.« Giinther Anders, Die Kir-

- am14,02.2028, 05:42:10.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Ridiger Zill

setzt auch gleich Anders’ zentrale Kritik an der traditionellen Anthropologie
an. Denn, so wendet er ein, diese Frage mit der Benennung einer einfachen
differentia specifica zu beantworten, durch das, was den Menschen von anderen
Wesen, »deren Vorkommen ganz kontingent ist«, unterscheide, sei »philoso-
phisch infantil«. Es gehe denen, die so fragen, wohl eher um die »spezifische
Mission im Universum«. Diese Frage unterstelle immer auch einen Schopfer-
gott, der den Menschen auf diese Mission geschickt habe, der Atheist kénne sie
nicht stellen. (AM II, 128)

Dariiber hinaus sei die Frage danach, was oder wer der Mensch sei, von un-
uberbietbarer Selbstgefilligkeit, denn keine andere Spezies konfrontiere man
mit solch einem Ansinnen: »Wiirde man fragen: >was ist das Pferd?, also >philo-
sophische Hippologie« treiben? Oder gar’ kierkegaardisch: >Wer bist du, Pferd?«
Hitte Scheler, der bekanntlich ein Buch >Die Stellung des Menschen im Kos-
mos«< geschrieben hat, auch eines unter dem Titel >Die Stellung des Pferdes im
Kosmos« geschrieben?« (AM I1 129, vgl. in diesem Sinne auch AM I 33)

Im Grunde, so meint Anders schon in einigen frithen Notizen aus den
zwanziger Jahren, sei das ein Riickfall in vorkopernikanisches Denken, denn
es setze immer noch voraus, dass dem Menschen im Universum eine Son-
derstellung zukomme, eine Position, die lingst nicht nur durch Kopernikus,
sondern in seiner Nachfolge auch durch Darwin, Marx und Freud widerlegt
worden sei. Eine solche Philosophie sei natiirlich verfithrerisch, nicht zuletzt
weil auch diejenigen, denen diese Dezentrierungen durchaus bewusst sind,
sie dennoch in gewisser Hinsicht nicht verinnerlicht haben: Wir wissen von
ihnen, fithlen sie aber nicht. Damit sind die Theoreme der Philosophischen
Anthropologie und der Heidegger'schen Daseinsanalytik letztlich Symptome
einer allgemeineren Insuffizienz. »Und zwar«, so behauptet Anders mit einer
selbst wieder anthropologisch klingenden Sentenz, »ganz deutliche und ganz
iible Symptome dafiir, dafl wir der Tatsache unserer eigenen kosmischen Irrele-
vanz nicht gewachsen sind; dafl wir, die im Infiniten ganz Unauffindbaren, zu feige
sind, zu wenig Zivilcourage besitzen, um die, seit Kopernikus eigentlich gebotene
Bescheidenheit zu erlernen.« (KS 37)

Was Anders dagegen setzt, ist »negative Anthropologie«. Bereits 1929 habe
er den Menschen in einem Vortrag als das »nichtfestgelegte, das indefinite Wesen
gesehen« (AM 11 129).* Dieser Gedanke war sicher nicht neu, in nuce steckt er

schenschlacht. Dialoge mit Hannah Arendt und ein akademisches Nachwort. Mit einem
Essay von Christian Dries, hg. v. Gerhard Oberschlick, Miinchen 2011, 35 (zit. als KS).
3 | »Die Weltfremdheit des Menschen«: Das Manuskript zu Lebzeiten wie verdffent-
licht worden, eine franzésische Ubersetzung erschien aber - damals noch unter Anders’
urspriinglichem Namen »Glnther Stern« - in zwei Teilen in der Zeitschrift Recherches
Philosophiques, vgl. Giinther Stern, »Une Interprétation de I’Aposteriori« (1934), ders.,
»Pathologie de la liberté« (1936).

- am14,02.2028, 05:42:10.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

schon in dem Mythos, den Protagoras bei Platon von der Entstehung der Kultur
erzihlt (Prot. 320cft.). Und Sartre hat sich wohl nicht zuletzt durch Anders zu
einem vergleichbaren Grundgedanken anregen lassen.* Zum Markenzeichen
ist die Definition des Menschen als nicht festgelegten Wesens aber ausgerech-
net durch die Philosophische Anthropologie Arnold Gehlens geworden. An-
ders hat das mit einiger Verirgerung bemerkt und fiir sich das Prioritdtsrecht
proklamiert.®

Dass die menschliche Natur im Gegensatz zu der von Tieren indefinit, also
nicht instinktgeleitet sei, ist nun zwar eine Definition, die der junge Stern ver-
tritt — fiir den ilteren Anders ist sie zwar nicht falsch, aber auch nicht mehr
hinreichend, denn gerade eine Definition des Menschen in Abgrenzung zum
Tier scheint ihm verfehlt (AM I 327). Denn sie ist nicht nur Hybris; »negative
Anthropologie« meint auch gerade etwas, das iiber die Opposition zum Ani-
malischen hinausgeht und das spezifisch fiir seine geschichtlich gewordene
Situation ist. Heute muss der Mensch namlich in Abgrenzung nicht zu ande-
rem Organischen, sondern zu seinen Produkten definiert werden, jenen Din-
gen und Maschinen, die ihn nicht nur be-, sondern am Ende auch verdringen
— zum Verschwinden bringen. Philosophische Anthropologie ist damit voll-
ends unzeitgemif3, eben »antiquiert«:

»Die Frage der philosophischen Anthropologie nach dem »Wesen des Menschen¢, mit
der wir heute Achtzigjahrigen aufgewachsen waren (Scheler), und die auch ich noch
aufgenommen hatte, freilich bereits, um sie radikal mit der Antwort: »Das Wesen des
Menschen besteht darin, daB er kein Wesen hat« zu verwerfen, diese Frage kdnnte ein-
mal, wenn der Mensch als Rohstoff ad libitum benutzt werden wiirde, vollends sinnlos
werden.« (AM 1l, 24f1.)

Und folgerichtig ist die Anders’sche negative Anthropologie nur zusammen
mit einer Technikphilosophie denkbar. Auch in dieser engen Verkniipfung von

4 | Vgl. Christophe David, »Falsche Zwillingsbriider. Glinther Anders und Jean Paul
Sartre«, in: Dirk Ropke, Raimund Bahr (Hgg.), Geheimagent des Masseneremiten: Giin-
ther Anders, St. Wolfgang 2002, 89-111.

5 | Implizitschon in Giinther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen I. Uber die Seele
im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution (1956), Miinchen 1980, 327, Anm. zu
S. 33, explizit in der Einleitung zu Giinther Anders, Mensch ohne Welt. Schriften zur
Kunst und Literatur, Miinchen 1984, XV (im Weiteren: MW). Anders hat es nach seiner
Remigration aus den USA explizit abgelehnt mit Gehlen in Kontakt zu kommen und wirft
sogar Adorno vor, er habe mit ihm, der »als Erwachsene(r) den Nazismus lauthals mit-
gemacht« habe, einen »Burgfrieden« geschlossen. Glinther Anders, Brief an Theodor W.
Adorno vom 27.8.1963, in: Adorno. Eine Bildmonographie, hg. v. Theodor W. Adorno
Archiv, Frankfurt a.M. 2003, 276-280, hier 278.

- am14,02.2028, 05:42:10.

161


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Ridiger Zill

Technik und Anthropologie scheint eine Parallele zu Gehlen zu bestehen, doch
ist die Konstellation eine ganz andere. Bei Anders besteht die Technikphiloso-
phie im Kern aus einer Verdinglichungskritik, das heifit: Die Anthropologie
wird nicht durch die Technikphilosophie ergidnzt, sondern genau genommen
von ihr ersetzt. Aus einer Philosophie der Freiheit wird eine der Unfreiheit.

AUF DEM WEG ZUR NEGATIVEN ANTHROPOLOGIE

Den ersten Band seines Hauptwerks, der Antiquiertheit des Menschen, hat Giin-
ther Anders seinem Vater, dem Psychologen William Stern, gewidmet. Dort
heifdt es zur Begriindung:

»Vor genau einem halben Jahrhundert, im Jahre Neunzehnhundertsechs, verdffentlichte
mein Vater William Stern, damals um zwanzig Jahre jinger und um Generationen zuver-
sichtlicher als heute sein Sohn, den ersten Band seines Werkes »Person und Sache-.
Seine Hoffnung, durch den Kampf gegen eine impersonalistische Psychologie die »Per-
son« rehabilitieren zu kdnnen, hat er sich nur schwer rauben lassen. Seine persdnliche
Gite und der Optimismus der Zeit, der er angehdrte, verhinderten ihn lange Jahre, ein-
zusehen, daf, was die »Person« zur »Sache« mache, nicht deren wissenschaftliche Be-
handlung ist; sondern die faktische Behandlung des Menschen durch den Menschen.«
(AM 1, V)

Dieser Verweis auf den Vater bedeutet mehr, als auf den ersten Blick erscheint.
Auch wenn der biographische Hintergrund nichts tiber die Erklirungskraft
einer Theorie verrit, so macht er doch auf Sensibilititen des Autors aufmerk-
sam, die helfen, die Theorie zu verstehen.® Giinter Stern, so der eigentliche
Name von Anders — das Pseudonym, unter dem er bertthmt geworden ist, be-
ginnt er erst seit den dreifliger Jahren zu benutzen —, hatte einen lang zurtick-
reichenden bildungsbiirgerlich-humanistischen Familienhintergrund. Schon
sein Urgrofivater Sigismund Stern war ein zu seiner Zeit durchaus beachteter
Autor. Er studierte bei Schleiermacher und wurde tiber die Vorldufige Grund-
legung zu einer Sprachphilosophie (1835) promoviert. 1840 folgte ein Lehrbuch
der allgemeinen Grammatik. Spiter verfasste er vor allem Biicher tiber deutsche
Geschichte und zur Situation des Judentums. Anders’ Eltern waren die Psy-
chologen William und Clara Stern. Eine ihrer ersten gemeinsamen Arbeiten
war eine Studie zur Kindersprache, deren empirisches Material vor allem aus

6 | Zum Biographischen vgl. Elke Schubert, Giinther Anders in Selbstzeugnissen und
Bilddokumenten, Reinbek bei Hamburg 1992, Konrad Paul Liessmann, Glinther Anders.
Philosophieren im Zeitalter der technologischen Revolutionen, Miinchen 2002, 14-29,
Christian Dries, Giinther Anders, Miinchen 2009.

- am14,02.2028, 05:42:10.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

privaten Langzeitbeobachtungen bestand, aus tiglichen Protokollen, die das
Ehepaar von den Fortschritten ihrer drei Kinder Hilde, Eva und Guinther mach-
te.” Gilinther Anders selbst hat dann neben Ernst Cassirer auch seinen Vater
unter seine ersten Lehrer gezdhlt, spater kamen Martin Heidegger und Max
Scheler hinzu, vor allem aber Edmund Husserl, der ihn schliefilich 1923 pro-
moviert hat.

Guinther Stern begann durchaus als traditioneller Philosoph, als ein Den-
ker, der auf eine grofRe, in sich zusammenhingende Theorie zielte. So bemerkt
er noch Jahrzehnte spiter, dass er in den dreifliger Jahren, als er an seinen ers-
ten lingeren Texten wie der Pathologie de la liberté schrieb, eine »systematische
philosophische Anthropologie«, die ihrerseits wieder in eine Naturphilosophie
eingebettet war, im Auge hatte.®

SYSTEMISCHE PHILOSOPHIE UND PHILOSOPHIE ALS AKTION

Noch in seinen spiteren Biichern betont Giinther Anders immer wieder gern
»den strengen systematischen Zusammenhang«’® seiner Arbeiten. Dieser
Anspruch schligt sich jedoch nicht im Stil seiner Texte nieder. Alle Biicher,
die nach seiner Remigration aus den USA in den frithen fiinfziger Jahren (er
lieR sich allerdings nicht in einem der beiden Deutschland, sondern in Wien
nieder) entstanden sind, haben einen deutlich essayistischen, zuweilen sogar
aphoristischen Charakter. Sie entfalten bei allem ernsten politischen und zeit-
diagnostischen Anspruch immer auch etwas Spielerisches. Sprache war fiir
Anders nicht nur ein Informationsmittel, sondern mindestens ebenso sehr das
Material, mit dem er arbeitete, aus dem gedankliche Pointen zu entwickeln
waren.!’ So sind seine Texte gegen den ersten Anschein oft experimentell, ein
Systemaufbau scheint ihnen fremd.

7 | Vgl. Clara und William Stern, Die Kindersprache. Eine psychologische und sprach-
theoretische Untersuchung, Leipzig 1908, 1928, vgl. dazu auch Heike Behrens, Werner
Deutsch, »Die Tagebiichervon Clara und William Stern«, in: Werner Deutsch (Hg.), Uber die
verborgene Aktualitat von William Stern, Frankfurt a.M. u.a. 1991, 19-37. Besonders der
sich durch die Familiengeschichte ziehende Fokus auf Sprachtheorie ist fiir Anders, der
immer auch aus der Sprache heraus philosophiert hat, bedeutsam und wenig beachtet.
8 | Giinther Anders antwortet. Interviews und Erklarungen, hg. v. Elke Schubert; mit
einem einleitenden Essay von Hans-Martin Lohmann, Berlin 1987, 27.

9 | Giinther Anders, Der Blick vom Mond. Reflexionen liber Weltraumfliige, Miinchen
1970, 15 (im Folgenden zitiert als BM), vgl. a. AM Il

10 | Vgl. dazu RidigerZill, »Ein Laboratorium der Sprache. Philosophie zwischen Alltag
und Jargone, in: ders. (Hg.), Ganz Anders? Philosophie zwischen akademischem Jargon
und Alltagssprache, Berlin 2007, 169-193, hier 185-191.

- am14,02.2028, 05:42:10.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ridiger Zill

Und auch dafiir finden sich bei Anders durchaus gute Griinde. Zunichst
einmal praktische: Die politischen Ereignisse hitten ihn, so bemerkt er riick-
blickend in einem spiten Interview, davon abgebracht, und »die Forderung
des Tages, die zu einer >Forderung der Jahre< wurde, nahm mich von mor-
gens bis abends in Anspruch.«'' Anders fiihlt sich als Autor in gefihrlicher
Zeit, bedringt von den Schrecken einer Gegenwart, die Auschwitz und Hi-
roshima hervorgebracht hat. Wer dagegen anarbeiten will, dem bleibt keine
Mufle, seine Gedanken der fast dsthetischen Disziplin eines Systembaus zu
unterziehen. Mehr noch: Es ist iiberfliissig sich tiberlegen zu wollen, ob die
Welt ein Ganzes darstellt, etwas das die Voraussetzung wire fiir eine syste-
mische Theorie der Welt. Es geht heute

»namlich im Vulgarsinne der Redensart, »ums Ganze« [...]: ndmlich um das Sein oder
Nichtsein, um den Weiterbestand der Welt, gleich ob diese nun ein Ganzes ist oder ein
»Unganzes«. Wenn es heute einen Sinn hat, die Welt eine ganze«zu nennen, so nicht aus
dem positiven Grunde, weil alle ihre Teile zusammen einen erfreulich geordneten und
schmucken »Kosmos« darstellten, sondern allein aus dem negativen, ndmlich deshalb,
weil sie von uns im ganzen zerstort werden kann und weil sie als ganze durch den Unter-
gang jeder ihrer Teile untergehen kann.« (BM 16)

Dieses Zitat verweist nicht zuletzt auf die klassische Systemvorstellung, nach
der eine Theorie vor allem deshalb systematisch sein kann und muss, weil
sie eine Wirklichkeit abbildet, die ihrerseits als Einheit — und zwar eine in
sich geordnete Einheit, einen Kosmos — konstituiert ist. Diesem traditionel-
len Systembegriff misstraut Anders aber ebenfalls, denn ob die Welt je solch
ein Kosmos war, hilt er keinesfalls fiir ausgemacht. Damit gibt es neben dem
pragmatischen auch einen theoretisch-ontologischen Grund fiir sein essay-
istisch-fragmentarisches Schreiben. Wenn es namlich vollig offen ist, ob der
detailreiche Schatz des Empirischen in ein System passt, dann ist solch ein
Theoriebau eigentlich »eine Art von Vergewaltigung der Fiille des Wirklichen;
da es sein[e] Kraft grundsitzlich aus einem Minimum von Prinzipien zieht,
sperrt es systemfremde Inhalte ab« (BM 15).

Glaubt man den frithen Dialogen mit seiner damaligen Ehefrau Hannah
Arendt, Gespriche, die Anders in den achtziger Jahren aus alten Notizen re-
komponiert hat, dann hat er diese radikale Vorstellung von der Zerfallenheit
der Welt schon als junger Autor verfochten. Arendt gegentiber bezeichnet er
sich nicht nur als Atheisten, sondern auch als Akosmisten, als einen nomina-
listischen Denker, fiir den »Welt« nur ein Dachwort sei, unter dem monaden-
hafte Dinge gefasst werden, die nichts voneinander wissen, fiir die es aber auch
keine pristabilierte Harmonie gebe (KS 13-19, vgl a. UH 126f)).

11 | Giinther Anders antwortet, a.a.0., S. 27.

- am14,02.2028, 05:42:10.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

Anders ist im Herzen ein Verdinglichungs- und Entfremdungstheoretiker;
und dazu passt seine grundsitzliche Abneigung gegen das System. Er unter-
schreibt, dass die Form hier durchaus die Botschaft sei, die Verwendung der
Kategorie »System« also eine ebenso ungedeckte wie problematische Vorent-
scheidung treffe:

»Letztlich ist System«vermutlich eine Kategorie der praktischen Vernunft, die heimlich
in die theoretische Vernunftc heriibergeschmuggelt worden ist; nein, noch nicht einmal
eine der»praktischen Vernunft,, sondern eine der Praxis. Denn diese ist insofern »syste-
matischs, als sie versucht, sich die jeweilige Umwelt untertan zu machen und tber diese
so total zu verfiigen, daf sie sich von jeder Stelle mitjeder anderen in Verbindung setzen
kann, kurz: diese so zu beherrschen, als wére sie, was das griechische Wort systema
bedeutet, etwas Hergestelltes, bzw. Zusammengestelltes.« (BM 15)

Diese Skepsis gegeniiber dem System eint Anders tibrigens mit Zeitgenossen
wie Theodor W. Adorno.

Wenn Anders nun doch von einem systematischen Zusammenhang seiner
Arbeiten spricht, dann nicht in dem Sinne, dass das System einen vorgingigen
Rahmen bilde, in den die empirischen Tatsachen hineingepresst wiirden. Viel-
mehr betont er, dass er immer von den konkreten Erscheinungen ausgehe, »sei
es von der Erfahrung der Arbeit am laufenden Band, sei es von der in Auto-
mationsbetrieben, sei es von denen auf Sportplitzen«; seine Texte zeichneten
sich durch einen »aller Konstruktion abholde[n] >plein air«-Charakter« seines
Theoretisierens aus, sie seien »Gelegenheitsphilosophie« (AM I, 10).

Der Systemzusammenhang dieser »Funde« ergebe sich aber hinter dem
Riicken des Autors, sie bilden eine »Systematik aprés coup«, die dem Autor
selbst erst nachtriglich bewusst geworden sei. Diese erscheinende Systema-
tik beruht nun aber nicht auf der kosmosartigen Struktur der Welt, tiber die
er schreibt, sondern darauf, dass die von ihm untersuchten Phinomene alles
»Teile und Varianten eines einzigen Zusammenbruchs sind, sie sind, wie er
es auch nennt, negativ systematisch (BM 16).!?

Dennoch wire es sicher iibertrieben, hier nun doch einen Systemwillen am
Werk zu sehen. Selbst das von Anders so betonte negativ Systematische — oder
sagen wir vielleicht treffender: dies Systematische in der Negativitit — ist in
gewisser Hinsicht noch ein Selbstmissverstindnis. Eher schon trifft auf ihn
selbst zu, was er Heidegger zugeschrieben hat, dass fiir diesen »Philosophie
kein Lehrgebiude darstellt, sondern eine Aktion«.” Und in der Tat bezeichnet

12 | Diese Formulierung erinnert nicht nur stark an Adorno, Anders macht hier auch
ausdricklich eine Referenz an seinen Rivalen, der sich seinerseits in seinem Jargon der
Eigentlichkeit positiv auf Anders Heidegger-Kritik bezogen hat.

13 | Giinther Anders, »Nihilismus und Existenz« (1946), in: UH 39-71, hier 43.

- am 14.02.2028, 05:43:10. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Ridiger Zill

Anders auch selbst seine eigene Arbeitsweise gelegentlich als »Aktion des Phi-
losophierens« (BM 1, 11).

Die Einheitlichkeit, die ex post darin erscheint, ist dann eine, die aus dem
Stil dieser Aktion, der Art und Weise zu denken und mit Sprache umzugehen,
entsteht. In dieser Philosophie als Aktion erweist sich Anders bisweilen sogar
als ausgesprochen idiosynkratischer Denker, der selbst seine Minimalanforde-
rung fur das System — »Nichtwiderspriichlichkeit geniigt durchaus« (AM 1II,
1) —, bewusst oder unbewusst, ignoriert. Und das meint nicht nur die »Uber-
treibung als Methode« (AM 1, 15), von der er selbst spricht.

Das Widerspriichliche an Anders’ Thesen ist dabei keineswegs Resultat
einer Denkentwicklung. Sicher finden wir in seinen Schriften auch Verschie-
bungen, die auf einer Entwicklung seiner Gedanken beruhen. Das Idiosynkra-
tische des Stils ist aber ein wesentlicher Zug seines Schreibens, und das auch
innerhalb einzelner Phasen.

ENTWICKLUNGSZUSAMMENHANG:
Vom MENSCHEN OHNE WELT ZuUR WELT OHNE MENSCHEN

Dennoch ist es sinnvoll, die Anders’schen Texte nicht als einheitliches Werk
zu lesen, sondern ein Stiick weit auch in ihrer Entwicklung zu betrachten. An-
ders hat sein eigenes Denken selbst historisiert, indem er riickschauend einen
Bruch diagnostiziert: Der Bruch sei durch ein historisches Ereignis markiert —
den Abwurf der Atombomben tiber Hiroshima und Nagasaki — und zeige sich
in seinen Schriften zum ersten Mal deutlich in den fiinfziger Jahren mit der
Antiquiertheit des Menschen. Gehe es darin und in allen Biichern, die darauf
folgen, vor allem um die Bedrohung der Welt, die in einer Welt ohne Men-
schen resultieren wiirde, restimiert Anders alle seine vorhergehenden Schrif-
ten unter dem Stichwort »Mensch ohne Welt«.!

Diese Formel eines »Menschen ohne Welt« wird im Weiteren spielerisch
entwickelt, um ihre verschiedenen Bedeutungsmoglichkeiten auszuloten und
in ihrer Vernetzung ex post einen (systematischen) Bezug zwischen seinen
fritheren Schriften herzustellen. Anders identifiziert dabei vier verschiedene
Bedeutungsvarianten dieses Menschen ohne Welt. Das Modell fiir die erste
ist der Arbeiter. Hier benutzt er die klassische Marx’sche Formulierung, dass
der Arbeiter im kapitalistischen Produktionsprozess von seinen Arbeitsmitteln
und vor allem den Arbeitsprodukten getrennt sei. Der Arbeiter verkaufe seine
Arbeitskraft; alles, was durch sie entstehe, entfremde sich von ihm, weil es

14 | Ginther Anders, Mensch ohne Welt. Schriften zur Kunst und Literatur, Miinchen
1984, XI (im Weiteren MW), an diese Selbstbeschreibung kniipftauch Ludger Liitkehaus,
Schwarze Ontologie. Uber Giinther Anders, Liineburg 2002, an.

- am14,02.2028, 05:42:10.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

nicht ihm gehére, sondern von dem Kapitalisten in den Warenkreislauf einge-
bracht werde. Arbeiter sind Menschen, die in einer Welt leben miissen, »fiir die
sie zwar gemeint, verwendet und »da« sind, deren Standards, Abzweckungen,
Sprache und Geschmack aber nicht die ihrigen, ihnen nicht vergénnt sind.«
(MW XI)

Dieser Weltverlust steigert sich noch einmal, wenn der Arbeiter nun auch
noch die Moglichkeit verliert, seine Arbeitskraft zu betitigen. Modell fiir den
Menschen ohne Welt in der zweiten Variante ist somit der Arbeitslose. Nat{ir-
lich ist in beiden Varianten nicht der Mensch schlechthin weltlos, sondern es
sind bestimmte Menschen. Anders misstraut ohnehin jenen Pauschalurteilen,
die meinen, sie kénnten von dem Menschen Aussagen treffen. In der Regel sind
es haltlose Verallgemeinerungen, die sich selbst zum Vorbild nehmen. Und da
solche Aussagen meist von Philosophen kommen, sind es deren deformations
professionelles, die hier zu Charakteristika der Menschheit schlechthin werden:

»Zahnérzte oder Matrosen oder Gewerkschaftsangestellte brauchen wahrhaftig nicht
zucogitare, um sich der Realitdt ihrer selbst und der Welt zu vergewissern; und keine
Wéscherin oder Soubrette, von Mittern zu schweigen. Sie hat es ja nicht notig gehabt,
nach Fichteschem Rezept ihr»lch«< oderNicht- ich« zu setzen. In der Tat sind wir, wenn
wir>philosophische Anthropologie«treiben, nicht weniger komisch, als es Wascherinnen
wéren, wenn sie den Menschen als »animal lavans« definieren wiirden.«!®

In dieser Selbstvergessenheit der Philosophen zeigt sich aber nicht nur dum-
me Egomanie, sondern auch eine Naivitit, die missbraucht wird. Was die pro-
fessionellen Denker im Zeichen des Singulars »der Mensch« behaupten, ist
»praktisch fiir die Inhaber der Macht, fiir die klassenmdfig Uberlegenen« (KS 38),
denn damit wird den Entrechteten und Erniedrigten vorgegaukelt, »dafl sich
irgendwie doch alles >um sie drehe« (KS 39). Es ist dieser »platonische Singular,
den die Herrschenden benutzen, um die Unterdriickten zu betriigen. Denn:
»Der Mensch« ist, seinem Wesen nach, nicht arbeitslos, im Gegenteil: per defini-
tionem ist er ja ein shomo faber<, der unfihig wire, den ihm durch den Macht-
anspruch der Definition in die Faust gedriickten Hammer aus der Hand zu
legen.« (KS 40). Platonismus sei schon im Moment seiner Entstehung konser-
vativ gewesen, er sei es heute immer noch — oder wieder.

Eine dritte Variante der Formel »Mensch ohne Welt«, fiir Anders sogar
seine heutige Hauptbedeutung, bezeichnet den Menschen, der nicht nur von
seinen Produkten, nicht nur von seinen Arbeitsmoglichkeiten, sondern von
seiner ganzen urspriinglichen Umgebung entfremdet ist: den Heimatlosen.'

15 | Ginther Anders, Ketzereien, Minchen 1996, 93 (im Weiteren: K).
16 | Hier lieBen sich starke Parallelen zum Denken anderer jidischer Emigranten her-
ausarbeiten, die durchaus eine Art Philosophie der Emigration ergeben, siehe dazu Zill:

- am14,02.2028, 05:42:10.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Ridiger Zill

Exilant zu sein, ist ein Schicksal, das Anders nicht nur zwischen 1933 und
1950 intensiv selbst erfahren musste — zunichst in Frankreich, dann aber vor
allem in den USA —, sondern das er in seinen Tagebiichern und in den daraus
extrahierten Aufsidtzen und Monographien immer wieder auch thematisiert
hat."”

Was das Leben des Emigranten auszeichne, seien nicht nur eine Reihe von
Briichen, die das Leben nicht mehr als ganzes erfahrbar und damit partiell
auch nicht mehr erinnerbar sein lassen, sondern sei vor allem ein Mangel an
Anerkennung, dem ein Mangel an Dasein folge: »Als unbezweifelbar da er-
fahrt sich jeder von uns allein dann, wenn er von anderen als daseiend in An-
spruch genommen wird. Im Unterschiede zum Cartesischen Cogito ergo sum
miflte der im Leben faktisch geltende Seinsbeweis lauten: Cogitor ergo sum
—>man denkt an mich, also bin ich«« (TG 70)

Wenn die Exilanten diesem Status nicht durch vorschnelle Uberidentifika-
tion mit dem neuen Heimatland zu entgehen suchten, dann fiithre die existen-
tielle Bindungslosigkeit zu einer »posthumen Pubertit«, einem nachtriglichen
Verlust des Erwachsenseins, der sich durch eine Weigerung, in seinem neuen
Umfeld Verantwortung zu iibernehmen, auszeichne. Auch sprachlich regredie-
re der Emigrant, denn in der neuen Sprache kénne man vorerst nur stammeln,
wihrend aber gleichzeitig die Muttersprache abzubréckeln beginne.

SchlieRlich spielt Anders mit der Formel Mensch ohne Welt viertens auf den
Menschen in seiner ontologischen Bedeutung an, das biologisch nicht fest-
gelegte Wesen.

Vom InDIVIDUUM ZuM Divisum

Der Paradigmawechsel vom Menschen ohne Welt zur Welt ohne Menschen
wird zum ersten Mal in seinen Studien zur Antiquiertheit des Menschen deut-
lich sichtbar. Das 1956 publizierte Buch fillt in eine Zeit, in der die Philosophie
der Technik zu einem zentralen Thema der Gegenwartsdiagnose wird. Im glei-
chen Jahr erscheinen Friedrich Dessauers Der Streit um die Technik (iibrigens
eine der wenigen noch ungebrochen technikoptimistischen Schriften) und
Arnold Gehlens Urmensch und Spitkultur, dem er ein Jahr darauf als Uber-

»Ein Laboratorium der Sprache«, 172-185; und ders., »Nomadentum als konkrete Utopie.
Unterwegs zu einer Philosophie der Migration«, in: Susanne Klengel, Holger Sievers (Hg.),
A terceira margem. Vilém Flusser und Brasilien, Wiirzburg 2008, 231-243.

17 | Vgl. das »Post festum« betitelte Kapitel der Tagebiicher und Gedichte, das ur-
spriinglich im Juli 1962 im Merkur erschienen ist und dort die Uberschrift »Der Emigrant«
trug (Merkur XVI 7, 601-622). Vgl. auch Gilinther Anders, Lieben gestern. Notizen zur Ge-
schichte des Fiihlens, Miinchen 1986 (im Weiteren LG).

- am14,02.2028, 05:42:10.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

arbeitung eines 1949 erstmals publizierten Buchs sein Die Seele im technischen
Zeitalter folgen lisst. Zuvor schon waren Martin Heideggers immens einfluss-
reicher Aufsatz »Die Frage nach der Technik« (1954) und Hans Freyers Theo-
rie des gegenwirtigen Zeitalters (1956) verdffentlicht worden.® Auch Hannah
Arendts The Human Condition von 1958 (deutsch 1960 als Vita activa) kann
man in gewisser Hinsicht dazu rechnen.

Obwohl die meisten dieser Texte von einer der Technik gegeniiber abweh-
renden Haltung durchzogen sind, war doch kaum einer in seiner Kritik so
radikal wie Anders. Von der Ausbeutung des Menschen durch den Menschen
wandert nun der Fokus der Aufmerksambkeit zur Dehumanisierung durch die
Technik. Dadurch wird es aber zum ersten Mal doch sinnvoll von dem Men-
schen zu sprechen. Nachdem Anders diesen Singular fiinfzig Jahre lang ab-
gelehnt hat, weil er die Klassenunterschiede einebne, so beginnt er ihn nun
doch zu verwenden,

»weil wir selbst - nostra culpa - uns in Wesen verwandelt haben, die, gleich aus welcher
Vergangenheit sie stammen oder welchen gesellschaftlichen Status sie einnehmen,
durchweg Kreaturen der Technik sind, Wesen, die unter ein und demselben Verhéngnis,
als prospektive Opfer der Technik leben, die also noch leben. Nicht auf Grund einer
gemeinsamen natirlichen Herkunft sind wir nun eine Menschheit, sondern auf Grund
einer gemeinsamen, in Zukunftslosigkeit bestehenden Zukunft, auf Grund des uns ge-
meinsam bevorstehenden unnatirlichen Endes.« (K 146)

Dieses Ende droht natiirlich vor allem von einer speziellen Technologie: von der
Atombombe, die zum ersten Mal nicht mehr nur einzelne Individuen téten,
sondern die Menschheit als Ganze ausléschen kann (AM I 242f) und es auch
eines Tages tun wird, weil eine Erfindung, die einmal in die Welt gekommen
ist, nicht wieder riickgingig zu machen ist und weil alles, was man anwenden
kann, auch irgendwann einmal angewendet werden wird: » Das Gekonnte ist das
Gesollte« (AM 1I 17). Dennoch ist die Atombombe kein einmaliger Siindenfall.
Sie ist nur die duflerste Konsequenz einer Technologie, die insgesamt dahin
tendiert, den Menschen zum Verschwinden zu bringen.

Vor allem zerstort sie die tiberkommene Form humaner Individualitit,
die man sich als eine je einmalige, um ein Zentrum organisierte Vielheit vor-
stellen kann. Auch vor Anders schon hat die Kulturkritik die Zerstérung des
Menschen beklagt, dabei aber vor allem seine Vermassung, seine Reduzierung
auf ein bloles Serienwesen im Blick gehabt. Anders fiigt dem nun aber hinzu,

18 | Vgl. dazu Rudiger Zill, »Im Wendekreis des Sputnik. Technikdiskurse in der Bun-
desrepublik Deutschland der 50er Jahre«, in: Irmela Schneider, Peter M. Spangenberg
(Hg.), Medienkultur der 50er Jahre. Diskursgeschichte der Medien nach 1945, Bd. 1,
Wiesbaden 2002, 25-49.

- am14,02.2028, 05:42:10.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Ridiger Zill

dass selbst dieser humane Rest inzwischen zerstért wird: »Selbst diese nume-
rische Individualitat ist nun also verspielt; der numerische Rest ist selbst noch
einmal >dividiert<, das Individuum in ein >Divisum< verwandelt, in eine Mehrzahl
von Funktionen zerlegt.« (AM I 141) Was mit der Arbeit des Industriearbeiters
und des Angestellten beginnt, hort bei deren Freizeit nicht auf: Sie werden
durch das Fernsehen und die Vergniigungsindustrie in eine Vielzahl von Welt-
stellen und eine Pluralitit von unverbundenen Einzelfunktionen zerstreut. Es
gibt kein Selbst mehr, kein organisierendes Zentrum, das Abstraktions- und
Konzentrationsfihigkeit besifle. Die verbleibenden Einzelfunktionen sind da-
ran gewohnt, beschiftigt zu werden, wobei jedes Organ separat nach seiner
Beschiftigung verlangt, nach einem Genussmittel eigenen Rechts hungert.
Anders nennt das die »Figur des passiven Simultanspielers und vieltitigen Nichts-
tuers« (AM 1138).

THEORIE DER SCHAM

Einer der zentralen Begriffe in Anders’ negativer Anthropologie ist der der
»prometheischen Scham«, dem der erste Teil der Antiquiertheit des Menschen
gewidmet ist. Diese neue Variante des alten Gefiihls entsteht durch die von
uns geschaffene Apparatewelt, die inzwischen so perfekt geworden ist, dass
wir uns ihr gegeniiber als unterlegen empfinden. Man schimt sich seiner eige-
nen Unvollkommenheit, betrachtet die Maschinen als Vertreter einer héheren
Seinsklasse, die man verehrt wie frither die Ahnen. Wir schimen uns aber
nicht nur unserer Unvollkommenheit als einer graduellen Differenz, sondern
vor allem als einer ontologischen: dass wir nicht wie die Maschinen gemachte
Wesen sind, sondern gewordene, d.h. geborene. Man schimt sich nicht dessen,
was man tut, sondern dessen, was man ist.

Den Einwand, dass die Technik doch unser eigenes Produkt sei, lisst
Anders nicht gelten. Denn die allermeisten Menschen haben die moderne
Technologie weder erfunden noch beherrschen sie sie. Sie begegnen ihr nur
als partikulare Wesen, vor allem im Arbeitsprozess, in dem sie zu Teilen
einer ihnen fremden Maschinerie werden, einer Macht, deren Wirkungswei-
se sie selbst nicht durchschauen. In dieser Hinsicht verbindet Anders die
Diagnose eines Menschen ohne Welt mit der einer Welt ohne Menschen: Der
Arbeiter wird zu einer verschwindenden Grofle, gerade weil er nur noch ein
enteignetes Anhingsel der Maschinerie ist, ein »Werkstiick innerhalb be-
reits gebauter Maschinerien oder innerhalb bereits festgelegter technischer
Entwiirfe.« (AM I 32).

Paradigmatisch fiir das Schicksal des Menschen als Maschinenteil ist das
Schicksal der Astronauten, die als ehemalige Militirpiloten glaubten, die Ra-
keten wiren eine leistungsfihigere Fortsetzung ihrer Diisenjets, in denen sie

- am 14.02.2028, 05:43:10. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

ihren menschlichen Wagemut beweisen kénnten. Sie fanden sich aber nur als
passive Passagiere in hochkomplexen, entweder vollautomatischen oder von
der Bodenstation gesteuerten Raumkapseln wieder, die sie zu weitestgehender
Untitigkeit verdammten.” Die ersten Astronauten versuchten noch — im We-
sentlichen vergeblich — dagegen zu protestieren, den meisten anderen Nutzern
heutiger Technik bleibt gar keine Moglichkeit zum Widerstand.

Als Reaktion auf die Vereinnahmung durch die Technik versuchen die
Menschen des Maschinenzeitalters sich ihrer Scham zu entledigen, indem sie
sich der sie beschimenden Instanz anihneln, sich selbst zu einem glatt polier-
ten Ding machen, sei es durch Make up, sei es durch Human engineering. Der
Mensch »desertiert« ins Lager der Gerite.

Damit wird die traditionelle Verdinglichungstheorie noch einmal tiberbo-
ten, denn der Mensch ist nicht nur Opfer der Verdinglichung, er wehrt sich
nicht einmal mehr gegen sie, bejaht sie vielmehr — oder noch schlimmer: Sie
ist ihm so sehr zur zweiten Natur geworden, dass ihm diese Verdinglichung
nicht einmal mehr auffillt (AM I 30).

Die Mingel des Menschen sind so zahlreich wie seine Maschinen, die ihm
zeigen, in welcher Hinsicht er fehlen kann. Am schwersten wiegt vielleicht sei-
ne »Malaise der Einzigkeit«, denn anders als die Dinge, die inzwischen indus-
triell in identischer Form und Funktion seriell hergestellt werden kénnen und
daher in ihren einzelnen Exemplaren jeder Zeit durch ein je anderes ersetzt
werden konnen, ist der Mensch in seiner Einzigkeit unersetzbar. Statt als Vor-
zug empfindet der gegenwirtige Mensch das aber als Makel. Wihrend Dinge
in gewisser Hinsicht unsterblich, weil re-inkarnierbar sind, ist jeder einzelne
Mensch ein leicht verderbliches, kurzlebiges, mortales Wesen, das sich nicht
in einem neuen Exemplar selbst zu tiberleben vermag (AM I soff., vgl. »Die
Antiquiertheit der Produkte« in AM II 38-57).

Um dieser Scham wenigstens ein Stiick weit zu entgehen, stellen wir Ab-
bilder von uns her. In unseren Photographien kénnen wir immerhin in effigie
tiberleben, und nur im Bild kann der Mensch auch in Serienproduktion gehen:
»Und lebt er selbst auch >nur«als das Modell, irgendwie existiert >er< eben doch
auch in seinen Kopien.« (AM I 57) Die Sucht, sich zu vervielfiltigen, nimmt
heute eine historisch einmalige Dimension an. »In der Tat ist sie ein Schliissel-
phinomen, ohne dessen Verwendung keine Theorie unseres Zeitalters mog-
lich wiire. Und da allein ein neuer Ausdruck sichtbar machen kann, daf es sich
um einen Begriff von philosophischer Tragweite handelt, prigen wir eben den
Terminus >Ikonomanie«« (AM I 56)

19 | Das untersucht Anders ausfiihrlich in BM 21ff. Siehe dazu auch Ridiger Zill, »Der
Untergang des Ubermenschen. Technikphilosophische Wahrnehmungen der ersten Astro-
nautens, in: Martin Sabrow (Hg.), ZeitRdume. Potsdamer Almanach des Zentrums fiir
Zeithistorische Forschung 2007, Géttingen 2008, 201-211.

- am14,02.2028, 05:42:10.

171


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Ridiger Zill

Gestalt und Auswirkungen dieser Ikonomanie analysiert Anders ausfiihr-
lich in einem seiner berithmtesten Texte, dem zweiten Kapitel der Antiquiert-
heit des Menschen, der den Titel »Die Welt als Phantom und Matrize. Philo-
sophische Betrachtungen tiber Rundfunk und Fernsehen« trigt. Ist Anders
dem Bild gegeniiber insgesamt skeptisch eingestellt, so geht es ihm hier um
dessen Status im Zeitalter der Reproduzierbarkeit und damit um eine frithe
medienphilosophische Diagnose, wie es mit einer Welt beschaffen sei, in der
der Mensch von Bildern, die ihm durch das Fernsehen pausenlos ins Haus
geliefert werden, geradezu iiberflutet wird: »Die Hauptkategorie, das Haupt-
verhingnis, unseres heutigen Daseins heifdt: Bild. Unter >Bild« verstehe ich
jede Darstellung von Welt und Weltstiicken, gleich, ob diese aus Photos, Plaka-
ten, Fernsehbildern oder Filmen besteht. >Bild« ist Hauptkategorie deshalb, weil
heute Bilder nicht mehr als Ausnahmen auch in unserer Welt vorkommen,
weil wir von Bildern vielmehr umstellt, weil wir einem Dauerregen von Bildern
ausgesetzt sind.« (AM II 250) Am Ende wird das Wirkliche mehr und mehr
zum Abbild seiner Abbildungen (AM I 204ff.). Auch das ist eine Reaktion auf
die prometheische Scham, die den Menschen angesichts seiner Bilder ebenso
uiberfillt wie vis-a-vis seiner anderen Produkte.

Seine Konzeption von der prometheischen Scham entwickelt Anders nun
(AM 1 65-76) vor dem Hintergrund einer allgemeineren Schamtheorie, deren
Anklinge bereits in den dreifliger Jahren bei ihm zu finden sind.?®

Scham ist danach der Ausdruck einer Identifikationsstérung, und zwar
angesichts dessen, was man ist, nicht, was man getan hat. Sie ist ein nicht
nur temporir, sondern grundsitzlich gescheiterter Selbstbezug eines Indi-
viduums, das sich gleichzeitig mit sich identisch wie auch nicht identisch
empfindet. Sie resultiert in einem oszillierenden Zustand der Irritation, der
Desorientiertheit, der Verstérung. Scham ist ein Bezug mit Doppelintentio-
nalitit: Sie ist bezogen auf etwas an einem selbst und auf ein Publikum, eine
Instanz, von der man sich beurteilt fiithlt. Diese Publikumsbezogenheit ist
etwas, das alle sozialen Akte auszeichnet, nur hat sich Husserls Phinomeno-
logie, die hiufig fiir Anders die Folie seiner Uberlegungen ist, in der Regel
auf solche bezogen, die gerade diese Sozialitit nicht hatten. »Diese Instanz ist
eine unerwiinschte Instanz, oft sogar eine verwiinschte; also nicht eigentlich
eine »intendierte¢, sondern eine geflohene. Die intentionale Zuwendung ist
Abwendung; der intentionale Hinweis Abweisung: also >negativ intentional<.«
(AM 1 66) Scham ist »ein in einem Zustand der Verstortheit ausartender reflexi-
ver Akt, der dadurch scheitert, daf$ der Mensch sich in ihm, vor einer Instanz, von
der er sich abwendet, als etwas erfihrt, was er >nicht ist<, aber auf unentrinnbare
Weise >doch ist«.« (AM 1 68)

20 | Vgl. Pathologie de laliberté, Abschnitt 5 »La honte comme réalité de la conscience
du contingent, et comme forme classique de la dissimulation de celle-ci«, 31-33.

- am14,02.2028, 05:42:10.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

Entscheidend ist dabei, dass die Person sich der Ungerechtigkeit dieses
Urteils durchaus bewusst ist: Sie weif3, dass sie nichts fiir ihren Makel kann,
und schimt sich dennoch — sie schimt sich gerade auch dessen, dass sie nichts
daftir kann. Denn der Freiheitsanspruch eines Individuums ist grenzenlos;
Scham entsteht, wenn es merkt, dass es durch etwas bedingt, d.h. durch Vor-
gegebenes unfrei gemacht ist. Es ist diese »ontischen Mitgift«, derer es sich
schimt, seines Es. »Unter >Es< verstehe ich dabei nicht allein, was Freud damit
bezeichnet hat, sondern, sehr viel allgemeiner, alles Nicht-Ichhafte iiberhaupt,
alles Vor-Individuelle, welcher Art auch immer, an dem das Ich, ohne etwas
dafiir zu konnen, ohne etwas dagegen tun zu konnen, teilhat; dasjenige, was
es, sofern es ist, auch-sein, was ihm >mitgegeben< sein mufl. Darum nennen
wir es auch die >ontische Mitgift«« (AM I 69)

Anders unterscheidet nun zwei Fille scheiternder Selbstidentifizierung
einer Person. In dem einen schimt sich das Ich seines Es (wie im Fall einer
Behinderung, einer Deformation, aber auch bei der Geschlechtsscham). Fast
noch wichtiger aber ist der andere Fall, bei dem sich das Es dafiir schimt,
dass ihm ein Ich zugemutet wird, wie etwa bei dem Kleinkind, das sich, nach
seinem Namen gefragt, verschiamt in den Rockfalten der Mutter zu verstecken
sucht. Diese Art der Scham befillt aber alle, die gezwungen sind, ungewollt
von der Norm abzuweichen: ein Redner, der sich den Blicken der Menge preis-
geben muss, ein ungewodhnlich Gekleideter und auch — hier kommt wieder
eine der fiir Anders zentralen Figuren der Weltlosigkeit ins Spiel — »der Frem-
de in der Fremde« (AM I 75). »Laufen sie nicht deshalb Spiefiruten, weil sie
es sich sherausnehmens, >Ausnahmenc« zu sein, weil sie als sie selbst auffallen,
also herausfallen und abstechen? Und spricht nicht sogar alles dafiir, daf} diese
Scham, die Norm zu durchbrechen, sogar der Prototyp der moralischen Scham
istP« (AM 1 75)

In beiden Fillen gilt also, dass die, die sich schimen, sich deshalb schi-
men, weil sie ihr Selbstsein als Makel empfinden — und dies trifft nun in ho-
hem Mafe auch fiir die prometheische Scham zu.

HisTORIZITAT DER GEFUHLE

Was sich im Fall der Scham schon zeigt, gilt fiir die Emotionalitit des Men-
schen generell. Dass er ein nicht festgelegtes Wesen ist, bedeutet auch, dass
seine Gefiihle nicht rein biologisch priformiert sind. Die Gefithle der Men-
schen sind wandelbar, gestaltbar, haben ihre eigene Geschichtlichkeit. Des-
halb forderte Anders schon friih, was sich heute erst zu institutionalisieren
beginnt: eine Geschichtsschreibung der Gefiihle (AM II 311). Er selbst hat erste
Versuche dazu in seinem schmalen Band Lieben gestern zusammengestellt. Sie
erscheinen allerdings stets als eine Art Verlustgeschichte. Das mag paradox

- am14,02.2028, 05:42:10.

173


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Ridiger Zill

erscheinen, denn wenn es keine Norm gibt, worin bestiinde dann die Abwei-
chung? Die Erfahrung des Verlusts lisst sich offensichtlich nur immanent auf-
zeigen.

Emotionen sind Teil eines tibergreifenden Gesellschafts- und Weltsche-
mas, das sich die Menschen als soziale in jeder Phase ihrer Entwicklung im-
mer selbst herstellen miissen. Das jeweilige Resultat bleibt kontingent: Es gibt
keins, das »natiirlich« oder »unnatiirlich« wire oder besser: Jedes ist auf seine
Weise unnatiirlich.

»Da [...] dieses Kontingente aber, wenn es auch nur einigermafien haltbar werden soll,
verbindlich gemacht werden muf, hat bis heute jede Stiftung und Durchsetzung eines
Gesellschaftsschemas Rigorositdt und Gewaltsamkeit erfordert. Vor allem natiirlich
Gewaltsamkeit gegen diejenigen, die bei dieser Stiftung als Klasse iiberwéltigt, den
Kiirzeren ziehen mufiten; aber in gewissem Sinne Gewaltsamkeit auch gegen die Natur
des Menschen liberhaupt, da diese eben immer nur auf »Sozialitat als solche« zuge-
schnitten ist; niemals auf gerade dieses« Gesellschaftsschema.« (AM | 310)

Diese Gewaltsamkeit merkt der Mensch nur dann nicht mehr, wenn er als gan-
zer gestaltet ist, das heift: wenn sich auch seine Gefiihle an die neue Situation
gewohnt haben. Gefiihle aber verindern sich langsamer als die sie umgebende
Welt. Der Mensch bleibt als fithlender hinter sich zurtick. Das trifft auch auf
seine anderen Vermdgen zu, vor allem auf seine Vorstellungskraft: Eine der
derzeit wichtigsten Verzoégerungen ist die der Wahrnehmung, denn unsere
technischen Gerite sind heute mehr, als sie scheinen. Wir kénnen inzwischen
mehr herstellen, als wir uns vorstellen konnen (AM 1 16f.,, II 18f.). Wir unter-
schitzen unsere Produkte pausenlos und wissen nicht, was wir getan haben,
als wir sie erfunden haben: welche Folgen sie haben — am deutlichsten natir-
lich im Fall der Kernspaltung. Nur mit einer neuen Form der Wahr-Nehmung
ist dieser Mangel an Vorstellungskraft zu beheben — und das ist die Phantasie.
Um wieder auf die Hohe unserer Produkte zu kommen, miissen wir ein neues
Sensorium entwickeln, die Anstrengung der Imagination sei damit an die Stel-
le der Hegel’schen »Anstrengung des Begriffs« getreten (AM II 35).

AM ENDE: Tob UND UNSTERBLICHKEIT

Angesichts der historisch véllig neuen Situation, dass wir heute nicht nur ein-
zelne Menschen téten kénnen, sondern die Menschheit als ganze auszurotten
imstande sind, stellt sich die Frage des Todes umso dringender. Zwar war uns
auch frither bewusst, dass wir sterben miissen, aber selbst wenn wir nicht re-
ligios waren, so haben wir doch an eine Form der Unsterblichkeit innerhalb
der menschlichen Welt denken kénnen: in der Form des Nachruhms, so be-

- am14,02.2028, 05:42:10.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

schrinkt der auch immer sein mag (AM I 244), oder in Gestalt von Mahnma-
len (vgl. den Abschnitt »Ruinen heute« in TG 214-260). Selbst das ist uns nun
genommen.

Den Wunsch nach Unsterblichkeit thematisiert Anders indes eher in einer
Nebenbemerkung. Dass jeder Einzelne nicht sterben will, scheint gewiss, aber
will er deshalb auf ewig weiter leben? Will man in einem ewigen Und-so-weiter
existieren? Auch das kénnen wir uns nicht vorstellen. Dem negativen Gedan-
ken, nicht tot sein zu wollen, entspricht keine positive Vorstellung von Unsterb-
lichkeit. »Warum das so ist, warum unserem fundamentalsten Abwehrwunsch
keine positive Vorstellung korrespondiert, diese vielmehr blind bleibt; ob wir
gewissermaflen >zu sterblich« sind, um das Nichtsterben auch nur >meinen<
zu kénnen, dem kénnen wir hier nicht nachgehen. Aber es ist so.« (AM I 59)

- am 14.02.2028, 05:43:10. - Open A

175


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am14,02.2028, 05:42:10.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

