
359

12. Fazit und Ausblick

Dieses Schlusskapitel der Arbeit ist in drei Teile gegliedert. Zunächst 
fasse ich den Argumentationsgang der Arbeit zusammen. Anschließend 
schlage ich einige institutionelle Milderungsmöglichkeiten für die Be-
herrschungspotentiale von ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ der 
kritisch-prozeduralen Gerechtigkeitstheorie vor. Da diese lediglich Mil-
derungen, aber keine Lösungen darstellen, möchte ich schließlich eine 
meta-theoretische Überlegung darüber anstellen, von welchem Stand-
punkt aus entschieden werden könnte, ob es sinnvoll ist, die Perspekti-
ve kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit – trotz ihrer Beherrschungspoten
tiale – beizubehalten oder nicht. 

12.1 Zusammenfassung 

Ausgehend von der Fragestellung, ob eine kritische Theorie der Gerech-
tigkeit möglich ist, habe ich in der Einleitung (1) spezifiziert, welcher Ge-
rechtigkeitsbegriff dabei infrage steht, nämlich ein politisch-sozialer und 
moderner, d.h. ein auf substanzielle Gleichheit bezogener (1.1). Zudem 
habe ich betont, dass bei der Analyse der Gerechtigkeitsnormativität 
nicht nur ihre Begründung (dazu Kapitel 7), sondern auch ihre Konse-
quenzen (dazu insb. Kapitel 8 und 10) in den Blick kommen sollten (1.2). 

Im ersten Kapitel des ersten Teils der Arbeit (I. Das Projekt einer kri-
tischen Theorie der Gerechtigkeit) habe ich den infrage stehenden all-
gemeinen Gerechtigkeitsbegriff (das Gerechtigkeitskonzept) weiter 
ausbuchstabiert (2). Dabei habe ich zwischen drei Merkmalen unter-
schieden, die in jeder Gerechtigkeitskonzeption unterschiedlich spezi-
fiziert werden können. Das erste Merkmal ist der reduzierte Charakter 
der Gerechtigkeit (2.1). Das zweite Merkmal ist, dass sich die normati-
ve Grundorientierung einer Gerechtigkeitskonzeption in Form eines in-
dividuellen Meta-Rechts (auf Rechte) ausdrücken lässt (2.2). Dass sich 
Gerechtigkeit in modernem positivem Recht (moderne Rechtsform) ma-
terialisieren muss, stellt das dritte Merkmal dar. Dabei gibt es, je nach 
Konzeption, verschiedene Spezifizierungen der modernen Rechtsform 
(spezifische Rechtsform). Zudem geht mit der Vorstellung der Regulie-
rung von Gesellschaft durch eine spezifische Rechtsform implizit oder 
explizit ein bestimmtes Gesellschaftsbild einher (2.3). 

Im dritten Kapitel habe ich anhand der drei allgemeinen Merkma-
le des Gerechtigkeitsbegriffs zwei Konzeptionen der Gerechtigkeit be-
stimmt: eine libertäre (3.1.1) und eine egalitäre (3.2.1). Im Anschluss 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360

an Menke habe ich dann jeweils die Beherrschungsformen der zwei Ge-
rechtigkeitskonzeptionen dargestellt: Ausbeutung als Machtstabilisie-
rung und Normalisierung. 

Für drei zeitgenössische Ansätze der deutschen Kritischen Theorie 
(Honneth, Jaeggi, Rosa) habe ich im vierten Kapitel aufgezeigt, dass sie 
keine Gerechtigkeitstheorien darstellen (4). Begründet habe ich dies mit 
dem Nachweis, dass sie die drei Merkmale des allgemeinen Begriffs der 
Gerechtigkeit (Kapitel 2) gerade nicht spezifizieren.  

Im Zwischenfazit des ersten Teils der Arbeit (Kapitel 5) habe ich zwi-
schen internen und externen Herausforderungen für die Gerechtigkeits-
perspektive unterschieden. Der Hauptgrund dafür, dass Honneth, Jaeggi 
und Rosa die Gerechtigkeitsperspektive als verkürzt ansehen und sie 
deshalb nicht verfolgen, liegt meiner Ansicht nach in ihrer Einschät-
zung, dass sie Entfremdungsphänomene (im Sinne einer ›Entfremdung 
von Sinn‹1) nicht einfangen und problematisieren kann. Diese Kritik der 
Gerechtigkeitsperspektive habe ich als extern gekennzeichnet, weil sie 
aus einer normativen Perspektive heraus geübt wird, die über die Ge-
rechtigkeitsperspektive hinausgeht. Als interne Herausforderungen der 
Gerechtigkeitsperspektive habe ich indessen ›Ausbeutung‹ und ›Norma-
lisierung‹ bezeichnet, die aus Perspektive der jeweiligen Gerechtigkeits-
konzeption (libertär und egalitär) selbst als problematisch erscheinen. 
Zudem habe ich die Zuordnung von Gerechtigkeitsdenken zur Diszip-
lin der Politischen Philosophie und der Theorieentwürfe Honneths, Jaeg-
gis und Rosas zur Sozialphilosophie als vorschnell zurückgewiesen und 
die Diskussion um Disziplinzugehörigkeit als unerheblich zurückgestellt.

Für den weiteren Verlauf der Arbeit war das wichtigste Ergebnis von 
Teil I, dass das Projekt einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit dann 
als realisiert angesehen werden kann, wenn die Ausdeutung der Gerech-
tigkeitsnormativität nicht die Beherrschungsformen der Ausbeutung und 
Normalisierung produziert. ›Entfremdung von Sinn‹ einfangen und pro-
blematisieren zu können, konnte nicht als notwendiges Anliegen einer 
kritischen Gerechtigkeitstheorie ausgewiesen werden. 

Ausgehend von der in Teil I konkretisierten Fragestellung habe ich 
im zweiten Teil Rainer Forsts Vorschlag für eine kritische Theorie der 
Gerechtigkeit unter der Bezeichnung ›kritisch-prozedurale Konzeption 
der Gerechtigkeit‹ in den Blick genommen. Im sechsten Kapitel stand 
die Rekonstruktion der Systematik von Forsts Gerechtigkeitstheorie im 
Zentrum. Zunächst habe ich einen Vorschlag dafür gemacht, wie man 
die Frage, auf die Forsts Gerechtigkeitstheorie eine Antwort gibt, ver-
stehen kann, welche lautet: ›Ist diese soziale Relation gerecht?‹ (6.1). 
Dabei wurde insbesondere deutlich, wie die Spezifizierung des ersten 

1	 	 In Kapitel 5 habe ich zwischen ›Entfremdung von Sinn‹ und ›Entfremdung 
von Macht‹ unterschieden. 

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


361

Merkmals des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs (der reduzierte Cha-
rakter der Gerechtigkeit) bei Forst zu verstehen ist. Die Perspektive der 
Gerechtigkeit ist, so mein Verständnis, bei Forst nur dann angemessen, 
wenn eine soziale Relation (d.h. bei Forst eine Rechtfertigungsrelation, 
vgl. 6.3.2) infrage steht, deren Bewertung durch die Kriterien von Rezi-
prozität und Allgemeinheit adäquat ist. Gleichzeitig ist Forsts Perspek-
tive der Gerechtigkeit u.a. dadurch gekennzeichnet, dass sie diese Krite-
rien anlegt. Zudem muss eine gerechtigkeitsrelevante soziale Relation, 
so hatte ich argumentiert, wenn sie durch die Gerechtigkeitsperspekti-
ve beurteilt werden soll, begrenzt sein (innere und äußere Grenze der 
Gerechtigkeit). Anschließend habe ich die normative sowie deskriptive 
Seite von Forsts Rechtfertigungsbegriff, der im Zentrum seiner Gerech-
tigkeitstheorie steht, beschrieben (6.2 und 6.32) und sieben von dem Ge-
rechtigkeitsbegriff abhängige Begriffe dargestellt (6.4); dabei habe ich 
auch Forsts Verständnis abhängiger Begriffe diskutiert. In Kapitel 6.5 
habe ich unterschiedliche Grenzen der Rechtfertigung aufgezeigt und 
damit auch die Grenzen von Forsts Gerechtigkeitstheorie angedeutet. 
Wichtig dabei war insbesondere die Ablehnung der Position Forsts, dass 
seine Toleranzkonzeption das Paradox der Grenzziehung (der Toleranz, 
vgl. 6.4.7), das sich auf die innere Grenze der Gerechtigkeit bezieht, lö-
sen kann. Die kritisch-prozedurale Gerechtigkeitsperspektive muss, so 
ein wichtiges Ergebnis von Kapitel 6, also notwendigerweise Grenzen 
der zu bewertenden sozialen Relation (voraus)setzen (innere und äußere 
Grenze der Gerechtigkeit). Diese Grenzen können allerdings nicht mit-
hilfe der Normativität der Gerechtigkeit oder von ihr abhängiger Begrif-
fe, wie dem hier infrage kommenden Begriff der Toleranz (Paradox der 
Grenzziehung der Toleranz), gezogen werden. Im folgenden Kapitel 7 
habe ich dann einerseits bestärkt, dass die kritisch-prozedurale Gerech-
tigkeit dies nicht leisten kann, und andererseits, dass dies aus ihrer Per-
spektive selbst ein Problem darstellt. 

Im siebten Kapitel (7. Das »Recht auf Rechtfertigung« als ›Recht auf 
Politik auf Rechte‹ – eine Deutung auf Grundlage von Fichtes Anerken-
nungsbegriff) habe ich mich mit der Spezifizierung des zweiten Merk-
mals des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs (2.2) durch Forsts Gerech-
tigkeitskonzeption auseinandergesetzt. Ich habe zu zeigen versucht, dass 
das Meta-Recht, das als normative Grundlage von Forsts Gerechtig-
keitstheorie zu sehen ist, als ›Meta-Recht auf Politik auf Rechte‹ ver-
standen werden sollte und nicht als ›Recht auf Rechtfertigung‹, mit dem 
notwendigerweise eine Pflicht zur Rechtfertigung einhergeht (Recht 
auf und Pflicht zur Rechtfertigung ergeben zusammen genommen das 

2	 	 In 6.3.2 wird das Gesellschaftsbild von Forsts Gerechtigkeitstheorie deut-
lich, d.h. der zweite Teil der Spezifizierung des dritten Merkmals der Ge-
rechtigkeit (2.3). Vgl. (die Zusammenfassung von) Kapitel 8. 

ZUSAMMENFASSUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362

Rechtfertigungsprinzip). Dazu habe ich mir eine Deutung von Fichtes An-
erkennungsbegriff zunutze gemacht und sie an die Stelle der Begründung 
des Meta-Rechts gesetzt. Mein durch Fichte inspiriertes Verständnis der 
Anerkennung des Meta-Rechts eines anderen gründet in dem Erkennen 
der (radikalen) Unbestimmtheit des anderen Menschen. Forsts Begrün-
dung hingegen basiert auf der (An)Erkennung, dass der andere Mensch 
ein Rechtfertigungswesen ist, dem ich deshalb ein Recht auf Rechtferti-
gung zugestehe und mich verpflichtet fühle, mich ihm gegenüber zu recht-
fertigen. Diese Begründung schien mir nicht vollends mit den Anforde-
rungen, die sie nach Forst selbst erfüllen soll, übereinzustimmen, weshalb 
ich es für legitim erachtet habe, von ihr abzuweichen (7.2). Die wich-
tigsten zwei Merkmale des Meta-Rechts auf Politik im Gegensatz zum 
Rechtfertigungsprinzip sind: Das Meta-Recht auf Politik ist kein mora-
lisches Recht (7.5) und der Modus, mit dem bestimmt werden soll, wel-
che positiven Rechte aus dem Meta-Recht auf Politik abgeleitet werden 
können, ist beim Meta-Recht ›Politik‹ (beim Rechtfertigungsprinzip ist 
es ein ›Prozess der Rechtfertigung‹, vgl. 7.6). ›Politik‹ kann bestehende 
Rechtsgemeinschaften oder Rechtfertigungsrelationen unterbrechen und 
ist durch den Grund der Gerechtigkeit (die Unbestimmtheit des anderen) 
prinzipiell auch dazu berechtigt. Problematisch daran ist, dass die Kriteri-
en von Reziprozität und Allgemeinheit auf Begrenzungen (innere und äu-
ßere Grenze der Gerechtigkeit) angewiesen sind, um anwendbar zu sein. 
Der ursprüngliche Grund der Gerechtigkeit (und damit der Kriterien von 
Reziprozität und Allgemeinheit) ist aber gerade gegen solche Grenzen ge-
richtet. Nur wenn man das versteht, kann man eine nicht-instrumentelle 
Begründung subjektiver Rechte (als in Grenzen bewahrter Unbestimmt-
heit in verfassten Rechtsgemeinschaften), die Forst anstrebt (siehe 8.1), 
formulieren. Mit der Bestimmung des Grundes der Gerechtigkeit in der 
Unbestimmtheit des anderen Menschen, dessen (Meta-)Recht auf Politik 
wir anerkennen, ist also zweierlei gegeben: Die Gerechtigkeit muss sich, 
erstens, in einer Rechtsordnung, die subjektive Rechte gewährleistet, re-
alisieren; diese Ordnung kann, zweitens, wegen des Grundes der Gerech-
tigkeit stets radikal hinterfragt werden. Die Gerechtigkeit muss sich also 
in einer verfassten Ordnung und über sie hinaus realisieren.

Die Frage, wie diese doppelte Einsicht zu der Bestimmung einer aus 
Gerechtigkeitsperspektive angemessenen spezifischen Rechtsform füh-
ren kann, habe ich mir im anschließenden Kapitel 8 (Das Recht kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit: reflexives Recht?) gestellt. Dass ich mir 
diese Frage gestellt habe, ging aus der Unzufriedenheit hervor, bei dieser 
doppelten Einsicht schlicht stehenzubleiben. In Kapitel 8 habe ich zu-
nächst deutlich gemacht, dass sich Gerechtigkeit, für Forst, in positivem 
Recht materialisieren muss (8.1). Da Forst selbst nicht über die spezifi-
sche Rechtsform schreibt, in der sich kritisch-prozedurale Gerechtigkeit 
materialisieren sollte, diskutierte ich die Frage, welches Recht aus seiner 

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


363

Perspektive als angemessen angesehen werden könnte. Diese Diskussion 
habe ich mithilfe einer Auseinandersetzung mit Habermas’ prozedura-
listischem Rechtsparadigma (das jedoch auch keine spezifische Rechts-
form vorschlägt, sondern nur einen Prozess der Wahl der je spezifischen 
Rechtsform) aufgenommen. Entscheidend ist für Habermas, dass ein an-
gemessenes Verständnis modernen Rechts mit der Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit produktiv umgehen kann (8.2). Haber-
mas’ Verortung dieser Dialektik (8.3) sowie sein Vorschlag, wie mit ihr 
umzugehen sei (8.4), ist meiner dortigen These entsprechend aus Forsts 
theoretischer Perspektive jedoch weder wünschenswert noch überhaupt 
zugänglich. Deshalb war aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerech-
tigkeit ein anderer als Habermas’ Umgang mit der Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit gefragt. Für meine Variante kritisch-pro-
zeduraler Gerechtigkeit (in Abgrenzung zu Forsts, vgl. Ende von 8.5.1) 
erschien, so der weitere Argumentationsgang des Kapitels, der Umgang 
der spezifischen Rechtsform reflexiven Rechts (Teubner, Willke) mit der 
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit beachtenswert und 
auf den ersten Blick attraktiv (8.5). Reflexives Recht hat sich jedoch als 
ein an die Gesellschaft angepasstes Recht entpuppt. Die relevante Form 
der Anpassung an die gegebene Gesellschaft habe ich als Anpassung 
zweiter Ordnung bezeichnet: Reflexives Recht produziert beschleunig-
te gesellschaftliche Wandlungsprozesse und passt sich an diese an (8.5).3 

Im ersten Kapitel (10. Soziale Beschleunigung und Subjektivierung zu 
flexiblen Identitäten. Das Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler 
Gerechtigkeit) des dritten Teils der Arbeit (III. Das Beherrschungspoten-
tial und die Zeitstrukturen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit) erläute-
re ich in Hinblick auf Hartmut Rosas Verständnis von Beschleunigung 
genauer, was unter der Anpassung zweiter Ordnung reflexiven Rechts 
zu verstehen ist (10.1). Anschließend lege ich dar, dass die Anpassung 
zweiter Ordnung reflexiven Rechts als eine Form sozialer Beschleuni-
gung, die mit anderen Formen sozialer und nicht-sozialer Formen der 
Beschleunigung (etwa technischer) einhergeht, auch Subjektivierungs-
effekte hat: Sie produziert flexible Identitäten (10.2). ›Beschleunigung‹ 
und ›Flexibilisierung‹ sind, so die Argumentation, aus Perspektive kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit selbst nicht wünschenswert und somit 
als Beherrschungsformen ausweisbar (10.3). Die Beherrschungsformen 
von ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ sind demnach als interne He-
rausforderungen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit zu verstehen – ana-
log zur Beherrschungsform der Ausbeutung libertärer und der Normali-
sierung egalitärer Gerechtigkeit (10.4).

3	 	 Das Zwischenfazit von Teil II (9.) fasse ich an dieser Stelle nicht zusammen, 
weil es selbst bereits eine Zusammenfassung darstellt und eine erneute Re-
kapitulation deshalb redundant wäre. 

ZUSAMMENFASSUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364

Im 11. Kapitel habe ich einen Faden vom Ende des 7. Kapitels wie-
der aufgenommen. Zuvor hatte ich bereits die doppelte Einsicht, die das 
Aufzeigen des Grundes der Gerechtigkeit in der Unbestimmtheit des an-
deren mit sich gebracht hatte, erwähnt: (i) Die Gerechtigkeit muss sich 
in einer Rechtsordnung, in der es subjektive Rechte gibt, realisieren und 
(ii) diese Ordnung kann stets radikal hinterfragt werden. Kapitel 8 be-
zog sich auf die erste Dimension der Einsicht: Wie sollte die Rechtsord-
nung aussehen, die von der Gerechtigkeit gefordert ist? Zum Ende von 
Kapitel 8 und in Kapitel 10 hatte ich dann aufgezeigt, dass die Realisie-
rung dieser Rechtsordnung (reflexives Recht) allerdings wiederum der 
Normativität der Gerechtigkeit selbst entgegensteht. In Kapitel 11 habe 
ich mich der zweiten Dimension (ii) zugewandt: dem historischen Wech-
sel von einer zu einer anderen Rechtsordnung. Da historische Zeit al-
lerdings als Gegenbegriff zu sozialer Beschleunigung fungiert, bleibt der 
Bezug zur Realisierung der Gerechtigkeit in einer Rechtsordnung gewis-
sermaßen auch bei dieser Auseinandersetzung bestehen (siehe 11.1). Al-
len hat Honneth und Habermas vorgeworfen, dass sie ein Verständnis 
historischer Entwicklung voraussetzen, das keine grundlegenden (nor-
mativen) Neuerungen in der Zukunft erlaube und somit eine zu große 
Stabilität annehme (11.2). Wenn für die kritisch-prozedurale Gerechtig-
keitskonzeption reflexives Recht eine wünschenswerte Institutionalisie-
rung darstellt und reflexives Recht Beschleunigung produziert, hat sie 
genau das entgegengesetzte Problem: Ihr (implizites) Verständnis ›his-
torischer‹ Entwicklung ist, dass sie schnell vonstattengehen muss. Zu 
schnelle soziale Entwicklung verunmöglicht allerdings ein bestimmtes 
Zeitbewusstsein, dasjenige historischer Zeit, welches für die Realisierung 
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit eigentlich notwendig ist. Das Zeit-
bewusstsein historischer Zeit erlaubt es, einen diachronen Erfahrungs-
zusammenhang zwischen Vergangenheit und Zukunft herzustellen. Ein 
Mangel an dem Zeitbewusstsein historischer Zeit hängt mit der Verun-
möglichung eines Rechtfertigungsverhältnisses und der Subjektivierung 
zu flexiblen Identitäten zusammen. Wünschenswert wäre demnach aus 
Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit ein historisches Zeitbe-
wusstsein, welches einerseits einen Erfahrungszusammenhang erkenn-
bar machen könnte und andererseits in Abhebung von diesem Zusam-
menhang auch (emphatisch) verstandene historische Ereignisse sichtbar 
machen könnte (11.3).  

Schlusspunkt der Arbeit war also: Reflexives Recht bietet eine Mög-
lichkeit der Realisierung kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit. Reflexives 
Recht produziert jedoch Beschleunigung (und damit Flexibilisierung) 
und verhindert dadurch ein Bewusstsein historischer Zeit. Die Herstel-
lung eines Bewusstseins historischer Zeit, sowohl auf kollektiver als auch 
individueller Ebene, könnte also als Gegenprogramm zu den Beherr-
schungspotentialen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit gesehen werden. 

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


365

Im nächsten Teilkapitel möchte ich einige Möglichkeiten nennen, wie die 
Herstellung oder Erhaltung eines solchen historischen Bewusstseins wo-
möglich auf institutionellem Wege begünstigt werden könnte. 

12.2 Institutionelle Milderungen für  
›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹

An dieser Stelle möchte ich einige Möglichkeiten vorschlagen, wie man 
den Problemen der Beschleunigung und Flexibilisierung entgegentreten 
könnte. Dabei unterscheide ich zwischen im engeren Sinne rechtlichen 
Mitteln und auf Bildungspolitik bezogene Mittel. Bei den rechtlichen 
Mitteln unterscheide ich zwischen drei Arten von Mitteln, wobei die ers-
ten beiden im Sinne einer ›Ursachenbekämpfung‹ (a, b) und das letzte als 
›Symptombehandlung‹ (c) zu verstehen sind. 

12.2.1 Rechtliche Mittel 

(a) Weniger auf subjektive Rechte fokussiertes Recht
Sowohl die Beherrschungsformen der Ausbeutung und Normalisierung 
als auch die der Beschleunigung und Flexibilisierung gründen letztlich in 
der Form des modernen Rechts als eines Rechts, das über die Garantie 
von subjektiven Rechten funktioniert. Der Bezug zur Gerechtigkeit be-
steht darin, dass sie anstrebt, sich in so einem Recht zu realisieren (2.3). 
Nun kann man sich fragen, ob es ein modernes Recht geben könnte, das 
weniger um die Bereitstellung subjektiver Rechte zentriert ist. Es wäre 
dann eine weitergehende Frage, ob die normative Perspektive der Ge-
rechtigkeit insgesamt und die Normativität kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit im Speziellen ein solch anderes modernes Recht befürworten 
würde oder könnte. Möglich wäre es sogar, dass die ›Realität der Theo-
rie voraus ist‹ und es bereits ein weniger auf subjektive Rechte zentrier-
tes Recht gibt. Damit würde die Kritik an einem auf subjektive Rechte 
fokussierten Recht anachronistisch. In diese Richtung geht Scheuermans 
Vorwurf an die Adresse der zeitgenössischen Rechtskritik (vgl. erneut 
Scheuerman 2017 und 2.2).4

(b) Andere subjektive Rechte
Vorstellbar wäre auch ein Recht, das zwar weiterhin auf (subjektive) 
Rechte bezogen operiert, wobei diese Rechte aber anders funktionie-
ren würden. Teubner skizziert in Verfassungsfragmente (2012) ein sol-
ches nicht-liberales Verständnis von Rechten (vgl. Teubner 2012: 35–41, 

4	 	 Vgl. auch Menkes Idee eines »neuen Rechts« (Menke 2015: Kapitel 15).

INSTITUTIONELLE MILDERUNGEN FÜR ›BESCHLEUNIGUNG‹ UND ›FLEXIBILISIERUNG‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366

insb. 39).5 Er schlägt vor, dass das durch Rechte zu schützende parti-
kulare Individuum »nicht mehr einfach [als] das kompakte Individu-
um« (Teubner 2012: 218) begriffen werden sollte (wie im Liberalismus). 
Stattdessen sollten die schützenswerten Aspekte der Person und die ge-
sellschaftlichen Bereiche, in denen diesen Geltung verschafft wird, diffe-
renziert werden. Menke scheint sich diesem Vorschlag im Prinzip anzu-
schließen, wenn er mit Bezug auf Luhmann schreibt, dass es notwendig 
sei, den Schutz des Individuums durch Grundrechte hinsichtlich »ver-
schiedener[r] soziale[r] Bereiche«, denen das Individuum zugehörig ist, 
zu verstehen (Menke 2015: 235).6 

Diese beiden Milderungsmöglichkeiten habe ich nur sehr kurz skiz-
ziert, weil sie als ›Ursachenbekämpfungen‹ zu verstehen sind und damit 
die für die Zwecke dieser Arbeit eingenommene Perspektive der Gerech-
tigkeit (wie in Kapitel 2 ausgeführt) gewissermaßen übersteigen. 

(c) Steuerung der Dynamik des Rechts: Zweistufige Legislative und 
›Ewigkeitsklausel‹
Etwas ausführlicher möchte ich nun eine Möglichkeit der Bekämpfung 
der ›Symptome‹ einer Realisierung kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit 
im Recht, nämlich ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹, in den Blick 
nehmen. 

Der Ausgangspunkt für die Beherrschungsformen der Beschleuni-
gung und Flexibilisierung war ein sich (zu) schnell wandelndes Ge-
setz. Nun gibt es rechtliche Regelungen, die direkt auf die Steuerung 
der Geschwindigkeit (und inhaltlichen Radikalität) der Veränderung 
von Gesetzen zielen. Das geschieht im Grundgesetz der Bundesrepublik 
Deutschland insbesondere dadurch, dass es unterschiedliche Hürden 
für die Veränderung von Gesetzen gibt. Im Gegensatz zur Änderung 
(bzw. Gebung oder Abschaffung) einer Norm auf einfachgesetzlicher 
Ebene bedarf es für die Veränderung einer Verfassungsnorm einer qua-
lifizierten Mehrheit, die bestimmt ist als »Zustimmung von zwei Drit-
teln der Mitglieder des Bundestages und zwei Dritteln der Stimmen 
des Bundesrates« (Artikel 79, Absatz 2, GG).7 Darüber hinaus wird 
im dritten Absatz von Artikel 79 des Grundgesetzes – der sogenannten 

5	 	 Diese Milderungsmöglichkeit erwähne ich bereits in Kapitel 8, Fn. 55. 
6	 	 In Bezug auf Menke wäre hierbei das Verhältnis zu den »Gegenrechten« zu 

untersuchen: Menke 2015: 381. Zu Menkes Verständnis von Gegenrechten, 
vgl. die Beiträge in: Fischer-Lescano, Franzki und Horst 2018.

7	 	 Auf einfachgesetzlicher Ebene können Gesetze freilich auch nicht ohne Wei-
teres geändert werden. Vgl. dazu auch den Wert der Rechtssicherheit, der 
u.a. garantiert, dass Gesetze zum Zeitpunkt der Rechtsanwendung nicht ge-
ändert werden dürfen (Kapitel 8). Interessant wäre an dieser Stelle zudem 
die Untersuchung des Wertes der Schriftform des Gesetzes für eine angemes-
sene Auslegung desselben, vgl. dazu Loick 2017a: 316–323, insb. 321.

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


367

›Ewigkeitsklausel‹– festgelegt, dass bestimmte Inhalte des Grundgeset-
zes (»die Gliederung des Bundes in Länder, die grundsätzliche Mitwir-
kung der Länder bei der Gesetzgebung oder die in den Artikeln 1 und 
20 niedergelegten Grundsätze«) gar nicht – d.h. auch nicht über eine 
Zweidrittelmehrheit verändert werden dürfen. Ich möchte nun vor-
schlagen, sowohl die Unterscheidung zwischen der einfachen Gesetzge-
bung und der Änderung von Verfassungsnormen (zweistufige Legisla-
tive) als auch die ›Ewigkeitsklausel‹ als rechtliche Mechanismen dafür 
zu verstehen, ein Bewusstsein historischer Zeit zu begünstigen. In Be-
zug auf die zweistufige Legislative kann man das so verstehen, dass 
sie begünstigt, dass es innerhalb einer verfassten Gemeinschaft hinrei-
chend Kontinuität8 gibt, um einen diachronen Erfahrungszusammen-
hang zu ermöglichen. Die Funktion der ›Ewigkeitsklausel‹ hingegen 
kann man so deuten, dass sie radikale Veränderungen der Verfassung 
(etwa eine Revolution) in ihrer nicht-kontinuierlichen Ereignishaftig-
keit überhaupt erst sichtbar machen würde. Der Sinn der ›Ewigkeits-
klausel‹ ist nicht (und kann nicht sein) die genannten Inhalte tatsäch-
lich auf ewig zu schützen (vgl. Vismann 2002: 32). Vielmehr vermag 
sie bloß zu signalisieren, dass ein radikaler Wandel stattfindet, wenn 
die durch sie geschützten Verfassungsinhalte sich verändern. Dem in 
Artikel 20 (Absatz 4, GG) verankerten Widerstandsrecht (»Gegen je-
den, der es unternimmt, diese [verfassungsmäßige, E.N.] Ordnung zu 
beseitigen, haben alle Deutschen das Recht zum Widerstand, wenn an-
dere Abhilfe nicht möglich ist.«) kann man u.a. ebenfalls eine solche 
Signalfunktion zuschreiben: Wenn Widerstand erlaubt ist, dann han-
delt es sich um eine außergewöhnliche Situation, in der die Verfassung 
bedroht ist.9 Ob sich in Zukunft radikaler Wandel ereignet, kann aber 
freilich nicht durch die ›Ewigkeitsklausel‹ bestimmt werden.10 Das wird 
auch unter Berücksichtigung des Artikel 146 GG deutlich, in dem es 
heißt: »Dieses Grundgesetz […] verliert seine Gültigkeit an dem Tage, 
an dem eine Verfassung in Kraft tritt, die von dem deutschen Volk in 

8	 	 Vgl. Leisner 2002.
9	 	 Das Widerstandsrecht wurde 1968 nachträglich in das Grundgesetz als vier-

ter Absatz zu dem Artikel 20 hinzugefügt. Obwohl der Artikel 20 durch die 
›Ewigkeitsklausel‹ geschützt ist, fällt das Widerstandsrecht, laut Dreier, we-
gen der nachträglichen Einfügung nach »fast einhelliger und zutreffender 
Ansicht nicht in den Garantiebereich des Art. 79 III GG […].« (Dreier 1998: 
1523)

10		 Vgl. »Die Ewigkeitsklausel kann und will nicht für sich in Anspruch nehmen, 
taugliches Abwehrmittel gegen revolutionäre Umbrüche oder grundstürzen-
de Machtwechsel zu sein. Sie unterbindet aber die Möglichkeit, dem Verfas-
sungsumsturz den Mantel der Legalität umzulegen […]. Die Norm macht 
legale Revolution unmöglich. Damit verbunden ist eine gewisse Warn- und 
Signalfunktion.« (Dreier 1998: 1509f.) Vgl. auch: Vismann 2002: 33.

INSTITUTIONELLE MILDERUNGEN FÜR ›BESCHLEUNIGUNG‹ UND ›FLEXIBILISIERUNG‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368

freier Entscheidung beschlossen worden ist.«11 Im Zusammenspiel von 
Artikel 79, Absatz 3 und Artikel 146 GG ist somit das doppelte Ver-
hältnis des Volkes zur Verfassung bestimmt: 

»Das Volk steht sowohl unter als auch über der Verfassung. Es ist den 
pouvoir constitués unterworfen und bleibt doch pouvoir constituant.12 
Dem Volk kann daher auch unter den Bedingungen seiner eigenen Ver-
faßtheit die Entscheidung über das Außerkraftsetzen der alten und der 
Errichtung einer neuen Verfassung nicht genommen werden.« 
(Vismann 2002: 51)

Gleichwohl kann das Volk aber dabei (durch die ›Ewigkeitsklausel‹) un-
terstützt werden, radikale Entscheidungen als solche zu erkennen. In 
meiner Terminologie sind das Entscheidungen, die einen Erfahrungs-
zusammenhang nicht weiter fortsetzen, sondern abbrechen. Die Mög-
lichkeit solcher Abbrüche (oder Ereignisse) ist aus Perspektive der Ge-
rechtigkeit notwendig. Eine Bewertung oder Herbeiführung solcher 
Ereignisse ist aus Gerechtigkeitsperspektive jedoch nicht möglich. Auf 
den Erhalt ihrer Möglichkeit kann aber – beispielsweise mit dem Mittel 
einer Ewigkeitsklausel – eingewirkt werden. Womöglich unerwartet be-
steht diese Einwirkung gerade nicht in der Senkung der Hürden für tief-
greifende (Rechts)Veränderungen, sondern in der Existenz solcher Hür-
den. Durch diese Hürden werden radikale Ereignisse nämlich überhaupt 
erst als solche sichtbar und tragen daher womöglich zu einem histori-
schen Bewusstsein bei.13

Wenn man wie ich die Zweistufigkeit der Legislative und die ›Ewig-
keitsgarantie‹ (wie sie in Deutschland institutionalisiert sind14) als be-
günstigend für ein historisches Bewusstsein und somit als ›Beschleu-
nigung‹ und ›Flexibilisierung‹ entgegenwirkend ansieht, stellt sich die 
Anschlussfrage, ob mit der Befürwortung dieser mildernden Mittel die 

11		 Der historische Hintergrund dieser Norm ist die Antizipation der Wieder-
vereinigung (Vismann 2002: 51).

12		 Die reguläre Veränderung von Verfassungsnormen über eine Zweidrittel-
mehrheit ist deshalb nicht als Ausübung verfassungsgebender, sondern »ver-
fassungsändernder […] Gewalt« zu verstehen (Vismann 2002: 54).  

13	 	 In seiner kritischen Auseinandersetzung mit Forst erwähnt Fischer-Lesca-
no genau an der Stelle, an der er Forst eine »Paradoxievergesssenheit« (vgl. 
insbesondere das Paradox der Toleranz der Grenzziehung, 6.4.7 und 6.5) 
attestiert, dass »Ewigkeitsgarantien« als alternatives und nicht-Parado-
xie-vergessenes Mittel, um »Möglichkeiten und Grenzen der Recht-Ferti-
gung fest[zulegen]« taugten. Forst setze stattdessen eine »Supernorm der 
Supernormen« ein – das Recht auf Rechtfertigung (oder genauer das Recht-
fertigungsprinzip), vgl. Fischer-Lescano 2018: 165.

14		 Vgl. zu einem Überblick von anderen Formen der rechtlichen Regelung der 
Veränderbarkeit der Verfassung: Dreier 1998: 1507–1509 und Vismann 
2002: 8–10.

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


369

normative Perspektive der (kritisch-prozeduralen) Gerechtigkeit über-
schritten wäre oder nicht. 

Lieber meint, dass aus Habermas’ diskursethischer Perspektive auf 
das Recht die Einsicht nicht zugänglich sei, dass eine gewisse »Behar-
rungskraft der institutionellen Ordnung« (Lieber 2007: 116) notwen-
dig für einen gelingenden politischen Diskurs bzw. eine intakte Öffent-
lichkeit und Zivilgesellschaft sei. Er meint, dass – für Habermas – »das 
[über die Zeit stabile, E.N.] Recht [letztlich, E.N.] dem Diskurs [...] nur 
als kontingente faktische Beschränkung gegenübertreten« (Lieber 2007: 
117) kann. Weil Lieber aber meint, dass »der institutionelle Rahmen ei-
ner argumentativen Praxis seiner Funktion gerade nur dadurch nach-
kommen kann, dass er sich zumindest vorübergehend auch einmal gegen 
die Kraft der guten Gründe durchsetzt […] [und, E.N.] zugleich das Er-
gebnis dieses institutionalisierten Verfahrens […] den Anspruch der Le-
gitimität erheben können soll« (Lieber 2007: 117), vertritt er die The-
se, dass Habermas’ Rechtstheorie ein normativer Baustein fehle. Lieber 
schlägt deshalb eine Ergänzung von Habermas’ Legitimitätsbegriff um 
den normativen Eigenwert der formellen Gleichheit vor, der den Eigen-
wert – oder die »Eigenlegitimität« (Möllers 2020) – von rechtlicher In-
stitutionalisierung begründen können soll. 

Ich vertrete dagegen die Ansicht, dass die Einsicht in die Notwendig-
keit einer gewissen Stabilität von rechtlicher Ordnung als Reflexion kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit auf ihr »internal other« (vgl. 1.2) ver-
standen werden kann.15 Stabilität lässt sich dabei im Gegensatz zu ›gut 
gerechtfertigt‹ gewissermaßen als ›quantitative‹ anstatt einer ›qualitati-
ven‹ Größe verstehen. Damit ist die Einsicht nicht als Ergänzung der nor-
mativen Perspektive zu verstehen, sondern als Reflexion auf ihre Gren-
zen oder Relativierung derselben (vgl. 1.2).16 Wenn sich die Stabilität von 
rechtlichen Ordnungen als für die Gerechtigkeit (in ihrer Selbstreflexi-
on) wertvoll erweist, dann lässt sich damit auch die (nicht-redundante) 
systematische Relevanz des Friedensbegriffs für die Gerechtigkeit unter-
streichen (vgl. 6.4.5 und 6.4.9).

15		 Ohne dies hier ausführen zu können, denke ich, dass die Einsicht in die Not-
wendigkeit einer gewissen Stabilität rechtlicher Ordnungen auch mit der 
Wertschätzung der Leiblichkeit von handelnden Personen zusammenhängt 
und mit der damit verbundenen Einsicht, dass individuelle Freiheit als be-
grenzte Freiheit verstanden werden muss.

16		 Rosas Vorschlag, das moderne Streben nach individueller und kollektiver 
Autonomie mit einem neuen normativen Grundbegriff zu ersetzen (»Re-
sonanz«, vgl. 4.3), ist damit demselben Typ von Lösung des Problems der 
Beschleunigung zuzuordnen wie Liebers Ergänzung von Habermas’ Legi-
timitätsbegriff. Beide wollen die Normativität verändern (und nicht bloß 
relativieren), die ein bestimmtes Problem verursacht. Gleichwohl ist Rosas 
Vorschlag viel weitgehender als Liebers.

INSTITUTIONELLE MILDERUNGEN FÜR ›BESCHLEUNIGUNG‹ UND ›FLEXIBILISIERUNG‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370

12.2.2 Bildungspolitische Mittel

Die Subjektivierung zu flexiblen Identitäten habe ich als eine Folge ei-
nes sich beschleunigenden Rechts beschrieben (vgl. 10.2). Bestimmte bil-
dungspolitische Maßnahmen, die ich unten skizzieren werde, könnten 
der Subjektivierung zu flexiblen Identitäten entgegenwirken. Dement-
sprechende bildungspolitische Maßnahmen wären gewissermaßen noch 
stärker als Symptombehandlungen zu verstehen als auf die Steuerung der 
Dynamik des Rechts einzuwirken (12.2.1), denn sich schnell wandeln-
des Recht produziert ja erst flexible Identitäten. Zudem sei, um Missver-
ständnissen vorzubeugen, deutlich gemacht, dass bildungspolitische Mit-
tel, um Flexibilisierung entgegenzuwirken (und ggf. mittelbar damit auch 
Beschleunigung), auch rechtliche Mittel sind. Verbindliche Lehrpläne 
deutscher Bundesländer etwa sind ja auch Gesetze.17 Ich habe aber zwi-
schen rechtlichen und bildungspolitischen Mitteln unterschieden, weil 
bei den bildungspolitischen Mitteln lediglich der Rechtsinhalt und nicht 
die Rechtsform relevant ist. Unter Bildungspolitik verstehe ich in die-
sem Kontext insbesondere die Auseinandersetzung mit der Organisati-
on von Bildungsinstitutionen der Schule. In Deutschland sind damit alle 
Bildungsinstitutionen nach Kindertagesstätte und Kindergarten, aber vor 
der Berufsschule oder Universität, zu deren Besuch deutsche Staatsbür-
ger/innen (jedenfalls für 9 oder 10 Jahre – je nach Bundesland) durch 
die »Schulpflicht« verpflichtet sind, gemeint, d.h. insbesondere Grund-, 
Gesamt-, Haupt- und Realschulen sowie Gymnasien. 

In der Einleitung des Oxford Handbook of Philosophy of Education 
nennt der Herausgeber Harvey Siegel einige Grundfragen der Bildungs-
philosophie. Eine davon möchte ich hier als Ausgangspunkt verwenden: 
»Should education aim at the transmission of existing knowledge or, 
rather, at fostering the abilities and dispositions conducive to inquiry and 
the achievement of autonomy?« (Siegel 2009: 5) Sollte (Schul)Bildung auf 
die Vermittlung von bestehendem Wissen oder die Förderung von Fähig-
keiten und Dispositionen, die wiederum für das Erreichen von Autono-
mie förderlich sind, zielen? Anders gesagt: Geht es bei der Schulbildung 
vor allem um den Erwerb von Wissen oder vielmehr um das Einüben von 
Schlüsselkompetenzen, um in gegebenen Situationen autonome Entschei-
dungen treffen zu können? Sicherlich spielen beide Seiten bei einer an-
gemessenen Grundidee von Bildung eine  Rolle.18 Ich möchte an dieser 

17		 Das passt zu dem dritten Merkmal des in dieser Arbeit zugrunde gelegten 
Gerechtigkeitsbegriffs, dass sich Gerechtigkeit in Bezug auf positives Recht 
materialisieren muss (2.3). Es wäre noch zu untersuchen, wie sich diese bil-
dungspolitischen Maßnahmen zu Fragen der Familienpolitik verhalten. Vgl. 
Honneth 2011: 313–317. 

18		 Vgl. Neuhousers Versuch, eine Spannung zwischen zwei Zielen der Erzie-
hung, die in Rousseaus Philosophie auftauchen, dem Ziel zum Menschen, 

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


371

Stelle allerdings vor allem betonen, dass ausgehend von der Auseinander-
setzung mit einer kritisch-prozeduralen Theorie der Gerechtigkeit und 
dem Aufzeigen ihrer Beherrschungspotentiale die Wichtigkeit des Erwerbs 
von Wissen deutlich wird (und zwar auch als Bedingung für Autonomie). 

Flexible Identitäten passen sich an wechselnde Umstände an, ohne den 
Wechsel der Umstände zu bewerten oder bewerten zu können. Wissen 
über die vergangenen und gegenwärtigen Umstände, die relevant sind 
für das lernende Individuum, kann der Tendenz entgegenwirken, sich an 
wechselnde Umstände schlicht anzupassen – weil eine angemessene Be-
urteilung der Vor- und Nachteile insbesondere gegenwärtiger (durch die 
Vergangenheit geprägter) Umstände dadurch begünstigt wird. Das ›Wis-
sen über relevante Umstände‹ muss dabei in gewissem Sinne als gesell-
schaftsrelevantes Wissen – im Gegensatz zu einem Wissen eines objek-
tiven Wissensbestands – verstanden werden. Dazu gehört zweifelsohne 
auch ein Grundwissen über das relevante geltende Recht. Das heißt aber 
nicht, dass darüber hinaus unter diesem Wissen nur ein solches der Schul-
fächer Geschichte oder Sozialwissenschaften zu verstehen wäre, sondern 
auch etwa anerkannte naturwissenschaftliche Wissensbestände, auf deren 
Basis Industrie und Medizin operieren. Gleichwohl heißt es aber, dass sich 
Lerninhalte an gesellschaftlich relevantes Wissen anpassen müssen und so-
mit – wie es ja politisch auch häufig gefordert wird – die Vermittlung von 
Grundkenntnissen der Informatik, etwa Techniken des Datenschutzes, Teil 
des Kernkurrikulums sein sollten. Wie soll jemand autonom an der digi-
talen Gesellschaft teilhaben, wenn sie oder er gar nicht weiß, wie die Pro-
zesse ›hinter dem Interface‹ funktionieren? Meine Vermutung wäre, dass 
ein Mangel an Wissen zu der Tendenz führt, sich – in diesem Fall digitalen 
– Infrastrukturen einfach anzupassen (oder sie komplett abzulehnen), an-
statt gestalterisch an ihnen mitzuwirken. Es kann auch heißen, dass Lern-
inhalte stärker auf transnationale Zusammenhänge eingehen sollen, eben 
weil diese transnationalen Zusammenhänge relevant sind, um den gesell-
schaftlichen – meist weiterhin nationalstaatlich geprägten – Kontext, in 
dem eine lernende Person steht, angemessen verstehen zu können. Zuletzt 
scheint mir auch die Idee der Diversifizierung (und einer gewissen Entpro-
fessionalisierung19) von Lehrkräften sinnvoll zu sein – wieso sollten Kinder 

einerseits, und dem Ziel zum Bürger, andererseits, erzogen zu werden. Die 
Erziehung zum Menschen bezieht sich dabei vor allem auf das Erlernen 
der Fähigkeit, ein eigenes Urteil zu bilden (Schlüsselkompetenz der Auto-
nomie), und die Erziehung zum Bürger auf die Fähigkeit, auch die Meinun-
gen (und damit verknüpften Wissensbestände) anderer ernst zu nehmen. Ein 
»Staatsbürger-Mensch« (Neuhouser 2012 [2008]: 234) wäre demnach so-
wohl in einem Zustand des »Für-sich-selbst-Sein[s]« als auch des »Für-an-
dere-Sein[s]« (Neuhouser 2012 [2008]: 129).

19		 Darunter ließe sich etwa die Idee fassen, dass unterschiedliche Personen, die 
im Berufsleben stehen (egal ob Ingenieur/innen oder Frisör/innen), gewisse 

INSTITUTIONELLE MILDERUNGEN FÜR ›BESCHLEUNIGUNG‹ UND ›FLEXIBILISIERUNG‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372

nur den Blick auf die Gesellschaft einer sozialen Gruppe (der Lehrer/in-
nen) kennenlernen? Wenn Kinder zu einem angemessenen Wissen und Ver-
ständnis ihrer gesellschaftlichen Umstände kommen sollen, um an ihnen 
gestalterisch mitwirken zu können, sollten sie neben der sozialen Grup-
pe, an der ihre Erziehungsberechtigten teilhaben, und der sozialen Grup-
pe der Lehrer/innen auch andere Sichtweisen (und damit Wissensbestän-
de) kennenlernen. 

Diese Ideen hinreichend auszuarbeiten übersteigt die Möglichkeiten 
der vorliegenden Arbeit. Nichtsdestotrotz möchte ich an dieser Stelle 
aber für eine kritische Theorie der (Schul)Bildung als wichtigem Kom-
plement für eine kritisch-prozedurale Gerechtigkeitstheorie plädieren. 
Schulen sind besondere Institutionen, da sie einerseits alle sozialen Grup-
pen adressieren und andererseits eine Sphäre vor der Teilhabe an der ge-
sellschaftlichen Arbeitsteilung darstellen. Gewissermaßen können sie da-
her als allgemeine Reflexionsinstanz der Gesellschaft gesehen werden. 
Die Gesellschaft bezieht sich über die Institution der Schule gewisser-
maßen auf sich selbst und fragt: Was muss man mindestens wissen und 
können, um an dieser Gesellschaft teilzuhaben und zwar als private und 
öffentliche Person? Und das erlernt man nicht während, sondern bevor 
man im vollen Sinne teilhat.

Eine Berücksichtigung von Problemen der Schulbildung als Bildungs-
ungerechtigkeiten könnte zudem dazu beitragen, bestimmte Leistungen 
zu übernehmen, die eine Gerechtigkeitsperspektive, wie ich sie bisher 
dargestellt habe, nicht erbringen kann. Erinnern wir uns an Honneths 
Vorschlag, neben Ungerechtigkeiten auch soziale Pathologien als 
kritikwürdige soziale Phänomene zu sehen (vgl. 4.1 und 5). Pathologien 
sind für Honneth dadurch bestimmt, dass gesellschaftlich relevante 
Praktiken und Normen von Gesellschaftsmitgliedern in ihrer Bedeutung 
nicht (mehr) verstanden werden (vgl. Honneth 2011: 157). Es geht dabei 
also nicht primär um die Praktiken und Normen selbst, sondern um das 
Verständnis derselben. An dieser Stelle könnte man – jedenfalls wenn der 
Mangel des Verständnisses von sozialen Praktiken durch eine schlechte 
Schulbildung verursacht würde – von Bildungsungerechtigkeiten spre-
chen und somit zumindest in Teilen das, was Honneth über den Patho-
logiebegriff einfangen will, in anderer Weise erfassen. 

Selbst wenn es keine Bildungsungerechtigkeiten gibt, ist das keine Ga-
rantie dafür, dass die (Schul)Bildung tatsächlich erfolgreich ist in dem 
Sinne, dass die Schulabgänger/innen wirklich eine angemessene Urteils-
kraft über ihren sozialen Kontext erlangt haben. Das liegt an dreier-
lei: Erstens kann selbst eine perfekte Bildungspolitik und eine perfekte 

Perioden an Schulen unterrichten. Diese Idee beruht auch auf dem Ansin-
nen, in Schulen keine so strikte Trennung zwischen ›geistiger‹ und ›materi-
eller‹ Arbeit zu vermitteln.  

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


373

Lehrer/innenausbildung keinen individuellen Lernerfolg garantieren. 
Zweitens kann nie ein vollständiges Abbild der Gesellschaft, in die die 
Schulabgängerin entlassen wird, in der Schule erlernt werden. Und drit-
tens ändert sich die Gesellschaft nach Eintritt der Schülerin in die ›wirk-
liche Welt‹ natürlich weiterhin.20

***

Eine Einwirkung auf die Dynamik des Rechts sowie die genannten 
bildungspolitischen Ideen verstehe ich als Möglichkeiten, die Beherr-
schungspotentiale der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeit zu mildern, 
ohne dabei aber die normative Perspektive der Gerechtigkeit zu spren-
gen. Das Aufzeigen dieser Milderungsmöglichkeiten beruht allerdings 
auf der Reflexion der Gerechtigkeit auf ihre Grenze: der Einsicht, dass 
die Gerechtigkeit nicht selbst garantieren kann, dass es eine Gesellschaft 
und Gesellschaftsmitglieder gibt, in Bezug auf die sich (kritisch-prozedu-
rale) Gerechtigkeit realisieren lässt.21 Diese Grenze kann die Gerechtig-
keit auch nicht überschreiten, aber sie kann zumindest versuchen, eine 
Einflussnahme auf die Gesellschaft und Individuen zu vermeiden, die 
eine Realisierung von Gerechtigkeit verunmöglicht – wie es die Beherr-
schungsformen der Ausbeutung, Normalisierung, Beschleunigung und 
Flexibilisierung tun. 

An dieser Stelle bietet sich auch ein Rückbezug zur methodischen Idee 
Kritischer Theorie an, dass Philosophie mit sozialwissenschaftlicher For-
schung einhergehen sollte. Ließe sich empirisch zeigen, dass die oben an-
gedeuteten bildungspolitischen Ideen eigentlich andere Effekte als die er-
hofften haben, wäre dies ein hinreichender Grund dafür zu versuchen, 
auf anderem Wege die Beherrschungseffekte der Grenze der Gerechtig-
keit abzumildern. 

12.3 Kosten-Nutzen-Abwägung  
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit 

Wenn die Beherrschungseffekte der Grenze der Gerechtigkeit nur ab-
gemildert, aber nicht verhindert, und die Wahl der besten Milderungs-
mittel wiederum auf (fehlbare) empirische Forschung angewiesen ist, 
läge es dann nicht näher, die Perspektive der Gerechtigkeit zugunsten 

20		 Hier werden dann Stichworte wie ›Weiterbildung‹, ›Umschulung‹ oder ›Le-
benlanges Lernen‹ relevant, die aber auch problematisch Schlagseiten haben 
können. 

21		 Vgl. »Böckenförde-Theorem«. Schon Kapitel 8, Fn. 45 und Kapitel 11, Fn. 
32.

KOSTEN-NUTZEN-ABWÄGUNG KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374

einer anderen normativen Perspektive auf politisch-soziale Verhältnis-
se zu verlassen? 

Um diese Frage zu beantworten, könnte man eine ›Kosten-Nut-
zen-Rechnung‹ der Gerechtigkeitsperspektive aufstellen.22 Dabei müss-
te sowohl untersucht werden, welche Beherrschungsformen der Gerech-
tigkeit am wenigsten schädlich sind – also ob etwa Beschleunigung und 
Flexibilisierung, Ausbeutung und/oder Normalisierung vorzuziehen sind 
– und wie hoch die Kosten der besten Gerechtigkeitskonzeption im Ver-
gleich zu den Kosten grundsätzlich anderer normativer Theorien der po-
litisch-sozialen Welt sind. In Bezug auf Jaeggis Vorschlag einer kritischen 
Theorie der Kritik von Lebensformen habe ich als Kosten ihres Ansatzes 
angedeutet, dass sie die Spezifizität – und damit auch den Wert – recht-
licher im Gegensatz zu anderen sozialen Normen nicht einfangen kann 
(vgl. 4.2 und 5). Nach der Aufstellung einer umfassenden ›Kosten-Nut-
zen-Berechnung‹ könnte man sich im Bewusstsein der jeweiligen Vor- 
und Nachteile einer Perspektive für eine solche entscheiden.

Ausgehend von dieser Idee einer Kosten-Nutzen-Abwägung zwischen 
verschiedenen normativen Theorien auf politisch-soziale Verhältnisse er-
geben sich zwei Fragen: (1) Aus welcher Perspektive würde diese Kos-
ten-Nutzen-Abwägung vorgenommen? (2) Und gibt es womöglich auch 
eine ›kostenneutrale‹ normative Theorie der politisch-sozialen Welt? Zu 
der ersten Frage ließe sich weiter rückfragen, wie sich die Perspektive, 
aus der die Kosten-Nutzen-Rechnung erfolgt, zum Gerechtigkeitsdenken 
verhält: Transzendiert sie dieses notwendigerweise? 

Ich kann diese grundlegenden Fragen an dieser Stelle nicht weiter-
bearbeiten, aber zumindest bezüglich der zweiten Frage ein Glaubens-
bekenntnis ablegen: Ich denke nicht, dass es eine solche kostenneutrale 
Theorie gibt. Letztlich stimme ich daher mit diesem Ausspruch Fichtes, 
den ich allerdings aus dem Kontext gerissen verwende, überein: »Was 
für eine Philosophie man wähle, hängt […] davon ab, was man für ein 
Mensch ist.« (Fichte 1971 [1797]: 434) Und gibt es sicherlich bessere 
und schlechtere Philosophien, gibt es, zumindest bezüglich normativer 
Philosophien über die politisch-soziale Welt, meinem Dafürhalten nach 
keine ohne vollends einholbare Schlagseiten. Wichtig ist es, sich diesen 
gewahr zu sein. Ziel dieser Arbeit war es, sich den Schlagseiten der best-
möglichen Ausdeutung der modernen Idee der Gerechtigkeit gewahr zu 
werden. 

22		 Forst verwendet in Bezug auf seine theoretische Ausgangsposition auch eine 
›Kostensprache‹; so schreibt er von dem »Preis«, den »[e]ine auf dem Begriff 
der Gerechtigkeit basierende Theorie« zahlen muss (Forst 2011: 154). Wor-
in genau dieser Preis besteht, stimmen wir allerdings nicht überein. 

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319-359 - am 23.01.2026, 20:52:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	12.1  Zusammenfassung
	12.2  Institutionelle Milderungen für ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹
	12.2.1  Rechtliche Mittel
	12.2.2  Bildungspolitische Mittel

	12.3  Kosten-Nutzen-Abwägung kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

