MODELLE UND WEGE

Sechs Versuche zum gesellschaftlichen Selbstverstindnis im neuen Afrika

Kwame Nkrumah, Léopold Sédar Senghor, Boubou Hama, Julius Nyerere, Kofi
Busia und Chinua Achebe, sechs Namen: Staatsminner und Schriftsteller, die ihr
Bild vom neuen Afrika entwerfen! Wie sechen diese Bilder aus; wird in ihnen jene
neue Haut geschaffen, jenes neue Denken entwickelt und jener neue Mensch auf
die Beine gestellt, den Fanon fordert!? Oder zeigen diese Bilder im Grunde nicht
mehr als eine schlechte Ubersetzung unserer eigenen verbrauchten und fadenscheini-
gen Argumentationen, wie Enzensberger fragt?? Nkrumah bringt das afrikanische
Emanzipationsstreben in einer eigenwilligen Interpretation unter Kategorien der
abendlindischen Philosophied, Senghor, der franzdsisch geprigte Dichter schwarzer
Lieder, singt vom schwarzen Menschen und seiner Welt4, Hama entwirft unter
kithnem Einbezug von Prihistorie, Archiologie, Ethnologie und Zeitgeschichte die
Einheit Afrikas’, Nyerere erweist sich als der kraftvoll-pragmatische Politiker®,
Busia schreibt aus der Distanz des Emigranten? und Achebe zeichnet, seinen Leuten
»aufs Maul schauend®, mit gekonnter Ironie die Aporie des afrikanischen Alltags®.
Die Erfahrungen der Kolonialzeit haben diese Minner geschlagen, der Kampf um
die Unabhingigkeit hat sie geeint, die europiische Erziehung geformt und die
Tradition lifit sie nicht los.

Fiir Nkrumah sind Kolonialismus und Unabhingigkeit, Imperialismus und Neo-
kolonialismus unaufhérlich wiederholte, magische Schliisselformeln, die Denken
und Handeln, Analyse und Therapie bestimmen?: ,,Der Consciencismus wird als die
theoretische Basis fiir die neue Ideologie Afrikas bestimmt, sein Ziel ist es, ,die
afrikanische historische Erfahrung des Islams und des Christentums genauso zu
umfassen, wie die Erfahrung der traditionellen afrikanischen Gesellschaft, um sie
fruchtbar zu machen fiir das harmonische Wachsen und die Entwicklung dieser
Gesellschaft® (S. 74). An anderer Stelle bezeichnet Nkrumah den Consciencismus
als den ,geistigen Wegbereiter fiir den Einsatz unserer Krifte“ (S. 82). Der
Consciencismus beruht auf einem materialistischen Weltverhiltnis. Der Materialis-
mus ist fiir Nkrumah die objektive Grundlage des sozialpolitisch umzusetzenden
Egalitarismus (,die soziale Reflektion des Materialismus® — S. 98). Dieser
wiederum enthilt zwei fiir die Gestaltung der Gesellschaft wichtige Implikationen:
Da alle Menschen aus dem gleichen Stoff gemacht sind, sind sie grundsitzlich
gleich (S. 98 f.). Und: da jeder Mensch in die gleiche Entwicklung eingespannt ist,
trigt jeder seinen Zweck in sich und darf nicht als Mittel behandelt werden (S. 100).
Ins Praktische gewandt folgt aus diesen Thesen, dafl in der Gesellschaft (unter dem

1 Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt/Main 1966, S. 242; vgl. aber auch: H. Marcuse, Der eindimensio-
nale Mensch, 2. Aufl., Neuwied—Berlin 1967, S. 65 ff.

Europiische Peripherie, in: Kursbuch 2 (Frankfurt/Main 1965), S. 163 f.

Consciencismus. Philosophie und Ideologie zur Entkolonialisierung und Entwicklung mit besonderer

Beriicksichtigung der afrikanischen Revolution, aus dem Englischen von Rudolf Martens, Westdeutscher

Verlag, Kéln—Opladen 1965.

Enquéte sur les fondements et la gen¢se de I’unité Africaine, Présence Africaine, Paris 1966.

Négritude und Humanismus, herausgegeben und iibersetzt von Janheinz Jahn, Eugen Diedrichs Verlag,

Diisseldorf—Kdln 1967.

Freedom and Unity. Uhuru na Umoja, A Selection from Writings and Speeches 1952-1965, Oxford

University Press, London u. a. 1967.

Africa in Search of Democracy, Routledge and Kegan Paul, London 1967.

A Man of the People, William Heinemann Ltd., London u. a. 1966 (repr. 1967).

Nicht nur die hier zu betrachtende Schrift Nkrumahs ist dafiir Beweis; Gleiches zeigen auch seine anderen

Arbeiten: Africa Must Unite, New York—London 1963; Ghana, The Autobiography of Kwame Nkrumah

London—New York 1957 (deutsch: Schwarze Fanfare. Meine Lebensgeschichte, Miinchen 1958); I Speak o

Freedom. A Statement of African Ideology, New York—London 1961 (deutsch: Sprung iiber zwei Jahr-

tausende. Unser Weg in die Freiheit, Diisseldorf—Wien 1963); Neocolonialism. The Last Stage of

Imperialism, London 1965; Towards Colonial Freedom, London 1962. In ihnlicher Weise sind die Topoi

Kolonialismus und Neokolonialismus im politischen Denken Sékou Tourés beherrschend geworden, vgl.

hierzu meinen Beitrag: Guinea. Zur rechtlich-politischen Gestalt eines westafrikanischen Staates (unter

V, 3), der im Jahrbuch des 6ffentlichen Rechts 1969 erscheinen wird.

wN

VN o U

446

17.01.2026, 13:08:59. /des Access - [ Em—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Titel Geplante Entwicklung) sozialistische Institutionen zu schaffen sind, die dem
ethischen Grundprinzip des urspriinglichen Wertes des Individuums gerecht
werden. Es muf verhindert werden, dafl sich die in der afrikanischen Wirklichkeit
bereits feststellbaren Ansitze zu einer Klassenstruktur verfestigen oder sich weitere
Ansitze dazu bilden. Vor allem aber sind die besonderen Formen der Unter-
werfung und Ausbeutung, ,Kolonialismus® und ,Imperialismus®, mit allen Mitteln
zu bekimpfen (S. 101 ff.). Nkrumah beschreibt in einer ,Mathematik der Ent-
kolonialisierung® (S. 109 ff.) die Regeln, nach denen die positiven Krifte einer
Gesellschaft, die auf soziale Gerechtigkeit durch Zerstorung der oligarchischen
Ausbeutung und Unterdriickung zielen (S. 102), die negativen, die auf Aufrecht-
erhaltung und Verlingerung der kolonialen Situation ausgerichtet sind (ebd.), iiber-
winden kdnnen. Die positiven Aktionen werden die negativen endgiiltig aber erst
dann iiberwunden haben, wenn echte Unabhingigkeit erreicht ist, die freilich
nicht mit einer scheinbaren, neokolonial bestimmten (,Neokolonialismus ist die
negative Aktion, die sich krank stellt — ebd.) verwechselt werden darf. Die
positive Aktion verlangt, um maximal effektiv sein zu kdnnen, eine Massenpartei,
die durch Erziehung das Bewufitsein erweitert und dadurch die Fihigkeit des
Volkes zur positiven Aktion erhSht. ,Eine parlamentarische Volksdemokratie mit
einem Einparteiensystem ist besser in der Lage, die allgemeinen Wiinsche einer
gesamten Nation auszudriicken und zu befriedigen, als ein Vielparteiensystem,
das doch nur ein Kniff ist, den inhirenten Kampf zwischen, den Besitzenden und
Besitzlosen zu verewigen und zu beminteln® (S. 103).

Nkrumahs Philosophie erweist sich bis hierher als eine auf beliebige koloniale
Situationen iibertragbare Revolutionstheorie. Seine spezifisch afrikanische Bedeu-
tung erhilt der Consciencismus dadurch, daf mit ihm im Grunde nicht mehr
ausgesagt werden soll als das, was bereits im afrikanischen Unterbewufitsein
angelegt ist. Durch den Consciencismus werde dieses Substrat lediglich, philoso-
phisch gefaflt, ins Bewufitsein gehoben (S. 81 ff.): Nkrumah glaubt, in der traditio-
nellen Weltanschauung der Afrikaner die dem Consciencismus ihnliche Vorstellung
einer von Kriften durchspannten und sich selbst bewegenden Materie vorzufinden.
In der traditionellen Gesellschaftsordnung Afrikas sieht er einen kommunalistischen
Sozialismus vorgeprigt, der evolutionir in den modernen wissenschaftlichen
Sozialismus (die Vorstellung eines eigenstindigen afrikanischen Sozialismus lehnt
Nkrumah ab) iiberfiihrt werden konnet®,

®

Was Nkrumah mit den diffizilen Instrumenten der abendlindischen Philosophie,
als gleichsam von ,oben“ zu erreichen sucht, versucht Hama von ,unten® aus
Afrika zu gewinnen, indem er nach der Gestalt dieses Kontinents in seinem
geschichtlichen Werden fragt. Hama, Prisident der Nationalversammlung Nigers,
gehdrt zu jenen selbstbewufiten Westafrikanern, die, durchdrungen vom Wert der
afrikanischen Kultur, diese aus ihrer Unterschitzung als primitiv herauslésen und
sie den anderen Kulturen als gleichwertig, wenn nicht gar iiberlegen erweisen
wollen!t, Er steht in einer Reihe mit Cheikh Anta Diop, dessen ,,Nation Négre et
Culture“12 viel diskutiert wurde!® und der seine These vom schwarzafrikanischen
Ursprung des alten Agyptens in seinem neuesten Werk ,, Antériorité des Civilisations
Négres — Mythe ou Verité Historique?“!4 weiter ausbaut und gegen kritische
Stellungnahmen abgesichert hat. Hamas Untersuchung iiber die Grundlagen und
den Ursprung der afrikanischen Einheit ist im Vergleich zu Diop auf mehr gerichtet

10 Vgl. hierzu: J. Ziegler, Politische Soziologie des Neuen Afrika, Ghana, Kongo-Leopoldville, Agypten,
Miinchen 1966, S. 61 ff. (66); und: C. Legum, Pan-Africanism. A Short Political Guide (rev. ed.), New
}i’oak—Washington—London 1965, bei dem sich viele Hinweise auf die politische Konzeption Nkrumahs

nden.

11 Vgl. das Vorwort von A. Seydou zu Hamas Budh, S. 5 ff.

12 Paris 1954.

13 Vgl. etwa: C. Wauthier, L’Afrique des Africains, Paris 1964, S. 85 ff.

14 Paris 1967. An weiteren Arbeiten Diops seien erwihnt: L’Unité culturelle de I’Afrique, Paris 1959, und:
L’Afrique noire pré-coloniale, Paris 1960.

447

17.01.2026, 13:08:59. /des Access - [ Em—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als auf die Rehabilitierung Afrikas und seiner Tradition: Hama versucht, die
historisch gewachsene kulturelle Einheit Afrikas empirisch nachzuweisen und damit
der panafrikanischen Idee ein Fundament zu schaffen (S. 11 ff., 557 ff.).

Die Hoffnung auf Panafrika ist bei Hama konkret bestimmt von der Sorge um ein
Problem, das fiir die meisten der im Bereich des Bilad es-Sudan entstandenen
modernen Staaten typisch ist, das Problem eines latenten, oder wie im Krieg
Nigerias gegen Biafra und in den Kimpfen im Sudan schrecklich virulent gewor-
denen, Konflikts zwischen dem islamischen Norden und dem christlich oder
traditionell gebundenen Siiden!s, Die Sehnsucht nach einem einigen Afrika hat
Hama die Feder in die Hand gezwungen und zum Wissenschaftler werden lassen:
»Afrika erinnert sich, es erinnert sich an das, was uns unsere Vorviter hinterlassen
haben: die Sahara, ihre Wege, heute durch die Hirte eines unerbittlichen Klimas
unwegsam geworden; seine Vorgeschichte, die schonste, die es gab; die erste mensch-
liche Zivilisation, ohne die Agypten nicht geworden wire ...“ (S. 257). Die groflen
Reiche des Mittelalters entstehen: das historische Ghana, Mali und Songhai (S. 259
ff.). Die Herrlichkeit des Sudans (Leo Frobenius) entfaltet sich und mit ihr wichst
die kulturelle Form Afrikas, seine Religion, seine Gesellschaftsordnung, seine
Philosophie (S. 397 ff.). Hama definiert das ,univers social® des afrikanischen
Menschen als ein ,tout collectif“, eine Gemeinschaft wechselseitiger Verantwortlich-
keit, die den einzelnen seiner Personalitit nicht beraubt, in der er aber dennoch
sein kollektives Bewufltsein bewahrt. Der einzelne steht in der Familie, die Familien
fiigen sich zum Klan, die Klans zum Stamm, die Stimme zur Ethnie, die Ethnien
zu einem Volk (S. 508 ff.). Mit diesem Stufenmodell entwickelt Hama eine Vor-
stellung, wie sie bei vielen Theoretikern der Dritten Welt — von abendlindischen
Varianten abgesehen — zu finden sind. Erinnert sei an Gandhis Lehre von der
»Herrschaft des Dorfrats“18, die ,basic democracies® Ayub Khans!’, um nur zwei
nichtafrikanische Beispiele zu nennen. Das Ergebnis der Analyse transponiert
Hama ins Politische. Das solidarisch-sozialistische Gesellschaftsmodell trigt die
Absage an Kapitalismus und Kommunismus (S. 512). Die (historisch gewordene)
kulturelle Einheit ermdglicht das Postulat einer ,variante nouvelle de la civilisation®
und mit ihr nach einem Afrikaner, der fihig ist, den Rhythmus des Fortschritts zu
begreifen, ohne ihm zu erliegen (S. 559).

®

Auf der Suche nach dem afrikanischen Afrika treffen sich Hama und Senghor. Die
hier vorzustellende Sammlung von Aufsitzen, Vortrigen und Ansprachen aus den
Jahren 1939—1963 bietet einen eindrucksvollen Querschnitt durch das Denken des
senegalesischen Staatsprisidenten. Er kreist um die eine und immer wieder gestellte
Frage nach der Négritude. Wie lautet Senghors Antwort? Geht man zuriick in jene
Zeit, als Aimé Césaire und Senghor zum erstenmal von Négritude sprachen —
1930—1940 die Sturm- und Studienjahre der heutigen schwarzen Elite!®* —, so
wird man zunichst den negativen Akzent der Négritude betont sehen. In Senghors
Worten war die Négritude das wirksame Werkzeug der Befreiung von kolonialer
Vorherrschaft und vor allem von kultureller Entmiindigung. Die Négritude wurde
aber gleichzeitig zu einem cartesianischen Satz neuer Prigung: ,Ich bin schwarz,
also bin ich“ und blieb damit keineswegs in einem zum Leerlauf verurteilten
Antigeist verhaftet. Die Abweisung des anderen provoziert die eigene Bestitigung,
die Suche nach sich selbst. Diesem Selbst des Afrikaners spiirt Senghor nach und
versucht seinen Ausdruck zu deuten!®., Der Europier assimiliert den anderen, der

15 Vgl. Seydous Vorwort, S. 5 ff., und dle dem gleichen Problemkrexs gewidmete Schrift L. S. Senghors: Les
fondements de P'africanité ou négritude et araixte, Paris 1

16 Hierzu: W. Martin, Panchayati Raj, die Entwicklung der modernen lindlichen Selbstverwaltung in Indien
unter besonderer Beriicksichtigung des Staates Uttar Pradesh (Diss. Mainz), Miinchen 1967, S. 46 ff.

17 Hierzu: K. H. Pfeffer, Exstans Basic Democracies — ein Versuch zur Enthcklung eigenstindiger
pohnscher Formen, in: ZVRW 1965, S. 180 ff.

Vgl. J. Jahn, Geséudlte der neoafnkamsdlen Literatur, Diisseldorf - Kéln 1966, S. 218 ff.; L. Kesteloot,
Les écrivains noirs de langue frangaise: naissance d’une littérature, Bruxelles 1965 S. 110 ff.; ; zu Aimé
Césaire: L. Kesteloot, Aimé Césaire, o. O., 1962, S. 20 ff.

19 Siche vor allem folgende Abschnitte bei Senghor: ,Der Beitrag des Schwarzen®, S. 9 ff.: ,Die negro-

448

17.01.2026, 13:08:59. /des Access - [ Em—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afrikaner assimiliert sich an den anderen (S. 198). Die europidische Vernunft ist
eine Augenvernunft, sie ist ,um der Nutzbarmachung willen analytisch, die Neger-
vernunft ist aus Anteilnahme intuitiv . ..% sie ist eine sympathetische, eine Beriih-
rungsvernunft (S. 199). Uber diese Fihigkeit des Afrikaners, sich an etwas hinzu-
geben, 6ffnet Senghor das Verstindnis fiir den Ausdruck des Afrikaners in Musik,
Tanz, Kunst und Literatur?? und begreift die Stellung des einzelnen in der Gesell-
schaft?l, Die afrikanische Gesellschaft baut auf die Verflochtenheit der Menschen
untereinander und der Menschen mit den Gottern (S. 208). Hier ist Raum fiir das
bunte Reich der afrikanischen Kosmogonie und der kosmomorphen Irdischkeit. Der
einzelne und die Gesellschaft sind untrennbar aufeinander bezogen: der einzelne
lebt in der Gesellschaft und nur in ihr, und durch sie kann er sich verwirklichen.
Gesellschaftliche Grundeinheit ist die Familie. Sie ,ist ... Zentrum und Quelle, sie
ist der Herd, der die Lebensflamme nihrt, die Lebenskraft, die sich vergroflert und
steigert in dem Mafle, in dem sie sich in lebendigen Leibern, in immer zahlreicheren
und wohlhabenderen Lebendigen verkorpert (ebd.). Sie ist eine demokratische
Gemeinschaft, sie ist Kirche, Verwaltungseinheit, Produktions- und Konsumgenos-
senschaft, ,bei der das Familienoberhaupt in seiner Person die Funktionen des
Priesters, des Richters und des Genossenschaftsleiters vereinigt® (S. 210). Uber der
Familie steht das Dorf (,Das Dorf hat seine eigene Personlichkeit wie die Familie®),
dariiber der Stamm, dann das Kénigtum und schliefllich das Reich (empire) (S. 210
f.)22. Die Bindung des einzelnen in der Gesellschaft und die Gesellschaft selbst, die
organisch gegliedert Ahnen und Gétter mitumfaflt, das alles fiigt sich bei Senghor
zu einer wohlklingenden Einheit zusammen, wohlklingend wie ein afrikanisches
Gedicht, das unter Balafong- und Trommelbegleitung auf dem Dorfplatz getanzt
wird. Das ist die Négritude23!
&

Weit weniger anspruchsvoll als Hama und Senghor gibt sich Nyerere. Die 70 zum
Teil auf einen knappen Raum gekiirzten Aufsitze und Reden des Prisidenten von
Tanzania geben einen treffenden Einblick in die tidglichen Probleme, die sich einem
afrikanischen Staatsmann stellen. Die allgemeinen Titel, unter denen die Beitrige
zusammengefafit sind (S. 351 ff.), wie ,Afrikanische Einheit®, ,Internationale
Angelegenheiten®, ,Sozialismus®, , Wirtschaftliche Entwicklung® usw. geben iiber
die Vielfalt der von Nyerere behandelten Gegenstinde nur beschrinkte Auskunft.
Nyerere spricht iiber den Tod Lumumbas, er erdffnet einen Universititskampus,
plidiert fiir eine nationale Ethik und legt dar, warum er fiir ein Einparteiensystem
eintritt. Er erdrtert die Zukunft Afrikas und die Grundlagen des Eigentums an
Wasser und Boden, er beschiftigt sich mit der Sisalindustrie, und er diskutiert den
Wert privater Investitionen.

Im Entwurf seines Gesellschaftsmodells greift Nyerere wie Nkrumah, Hama und
Senghor auf die traditionelle Struktur Afrikas zuriick: ,In unserer traditionellen
afrikanischen Gesellschaft waren wir Individuen in einer Gesellschaft. Wir sorgten
fiir die Gesellschaft und die Gesellschaft sorgte fiir uns. Unsere Mitmenschen auszu-
beuten, hatten wir weder nétig, noch wiinschten wir es“ (S. 166). Es gab kein
Individualeigentum am Boden, alles Land gehdrte der Gemeinschaft. Reichtum und
Armut waren keine Eigenschaften des einzelnen oder der Familie, sondern Eigen-
schaften des Stammes (ebd.). Im Stamm, in der Grofffamilie verwirklichte sich die
afrikanische Form des Sozialismus. Wie der Sozialismus ist auch die Demokratie

afrikanische Sprache und Dichtung®, S. 116 ff.; ,Die negro-afrikanische Asthetik®, S. 156 ff.; ,Grund-
elemente einer Zivilisation negro-afrikanischen Geistes“, S. 191 ff.

20 Vgl. S. 22 ff., 116 ff., 156 ff., 220 ff.

21 Vgl. S. 16 ff 208 ff

22 Vgl. auch S. 53

23 Die Darstellung der Uberlegungen Senghors wurde bewuflt auf seinen Ansatz in der Négritude beschrinkt.
Aufler Betracht blieben dabei seine die Gestaltung der Gesellschaft unmittelbar betreffenden Thesen, wie
sie etwa in seinem Sozialismuskonzept zum Ausdruck kommen. Vgl. hierzu seine eigens diesem Problem
gewidmete Schrift: Nation et voi africaine du socialisme, Paris 1961, und: P. Doll, Der senegalesische
Weg zum afrikanischen Sozialismus. Konzeption und Verwirklichung der senegalesischen Entwicklungs-
politik, Hamburg 1966.

449

17.01.2026, 13:08:59. /des Access - [ Em—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in ihrem Grundbefund traditionell vorgebildet: ,Die traditionell afrikanische
Gesellschaft ... war eine Gesellschaft von Gleichen, und sie fiihrte ihre Geschifte
durch Diskussion ... ,Man sprach, bis man Ubereinstimmung erzielte.* Hier zeigte
sich der Grundzug der traditionell afrikanischen Demokratie“ (S. 103 f.). Der
iiberkommene Befund ist Vorbild fiir die Gestaltung des modernen Staates. Der
autochthone Sozialismus ist aus seiner Beschrinkung auf die ,Ujamaa“?4, die
»Family-hood®, zu 16sen und auf die neue Gesellschaft auszuweiten (S. 170). Die
Freiheit der Person und die Moglichkeit, die Regierung abzuwihlen oder durch
Wahl zu bestitigen, sind entscheidende Merkmale der Demokratie, der traditionel-
len wie der modernen (S. 103, 195 ff.). Abgeleitet aus der Notwendigkeit des
allgemeinen Konsenses, gehdrt das Mehrparteiensystem dagegen nicht zu den
Bedingungen der Demokratie. Im Gegenteil! Dort, wo es nur eine Partei gebe,
und diese Partei mit der Nation als ganzer identisch sei, sei die Demokratie fester
gegriindet, als dort, wo man zwei oder mehrere Parteien habe, von denen eine jede
nur ein Teil der Gesellschaft reprisentiere (S. 196). Nur dann sind nach Nyerere
zwei oder mehrere Parteien gerechtfertigt, wenn die Standpunkte so verschieden
sind, dafl eine Einigung nicht erzielt werden konne oder wenn eine Partei allein
den Kampf gegen ein der Gesamtheit drohendes Unheil aufnehme. Dann aber
konne man nicht mehr von einer nationalen Einheit sprechen, dann liege der Tat-
bestand des Biirgerkrieges vor. Solange aber kein Biirgerkrieg ausgebrochen sei,
solange sei die Spaltung der Gesellschaft in Parteien fruchtloses Spiel. Die Regeln,
nach denen sich Regierungspartei und Opposition begegneten, seien einem Fufi-
ballspiel angemessen, aber auch auf dieses beschrinkt, weil es Spiel sei und nicht
mehr (S. 196 f.)25.

g
o

In der unkomplizierten, pragmatischen Art, wie Nyerere die Probleme seines
Landes anpackt, steht Busia dem ostafrikanischen Politiker nahe. Busia, unter
Nkrumah Fiithrer der parlamentarischen Opposition Ghanas und spiter zur
Emigration nach England gezwungen, hat die eigene Erfahrung gelehrt, die als
afrikanisch oder als Afrika angemessen verkiindeten politischen Ideen kritisch zu
betrachten. So findet man bei ihm eine ganz andere Einschitzung des Einparteien-
systems. ,,Selbst die besten Beispiele eines Einparteienregimes ersticken wesentliche
demokratische Rechte ..., andere sind offensichtliche Diktaturen ...“ (S. 143).
Busia warnt iiberhaupt vor der voreiligen Rezeption westlicher und insbesondere
Ostlicher Modelle: ,,Die kommunistische Methode und die kommunistische Ideologie
haben den Lindern, die Entwicklung in Freiheit suchen, wenig zu bieten“ (S. 74).
In seiner Analyse des religiosen und politischen Erbes, das auf das Afrika unserer
Tage iiberkommen ist, in den Kapiteln iiber Kolonialismus,Kommunismus,afrikani-
schen Sozialismus, {iber die Voraussetzungen der Demokratie, den Tribalismus und
das Einparteiensystem versucht Busia den Stand der afrikanischen Diskussion
kritisch zu bestimmen. Hieraus zwei Uberlegungen! Busia reduziert die Versuche,
einen afrikanischen Sozialismus zu formulieren, auf das Streben nach rationalen
Methoden fiir die soziale Entwicklung. Das Bemiithen um den afrikanischen Aus-
druck des Sozialismus stehe aber noch ganz im Zeichen des Ringens um die
nationale Souverinitit und die Wiirde des Afrikaners. Die unterschiedlichen Kon-
zeptionen des Sozialismus spiegelten die unterschiedlichen Reaktionen auf den
Kolonialismus und die europiischen Ideologien (S. 89). Im Tribalismus sieht Busia
nicht das Grundiibel Afrikas, das einen modernen Staat verunmogliche. Die Auf-
spaltung in Stimme biete vielmehr die Chance einer Einheit in Vielheit und
damit die Méglichkeit einer Dezentralisation in Demokratie (S. 119 ff.).

24 Ein aus dem Arabischen ins Swahili iibernommenes Wort: Sippe, Grofifamilie.
25 Vgl. in diesem Zusammenhang: K. Rabl, Constitutional development and law of the United Republic of
Tanzania, in: J6R 1967, S. 567 ff.

450

17.01.2026, 13:08:59. /des Access - [ Em—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Busia glaubt an die Gestaltungskraft Afrikas und hofft fiir die Zukunft. Von
diesem zukunftsfrohen Glauben spiirt man bei Achebe wenig. Sage man dem Mann
im Dorf, daf} ein Minister seine Stellung miflbraucht habe, um sich zu bereichern,
so konne man die ignorante und zugleich zynische Antwort héren, ,ob man
geglaubt habe, ein verstindiger Mann wiirde den saftigen Bissen ausspucken, den
ihm ein gutes Schicksal in den Mund gelegt hat“ (S. 2). Oder: ,Lafl sie essen ...,
haben wir Selbstmord begangen, als der weifle Mann uns alles wegnahm? Nein!
Und wo ist die Macht des Weiflen heute? Er kam, afl und ging. Wir sind immer
noch hier. Das wichtigste ist also zu iiberleben ...“ (S. 161 f.).

»A Man of the People“ ist der vierte Roman des 1931 in Ogidi, Ostnigeria,
geborenen Schriftstellers Chinua Achebe. Angefangen vom ersten ,Things fall
apart“?® iiber ,No longer at Ease“2” und ,Arrow of God“2® bis zu dem jiingsten
Werk ist ,Afrika im Umbruch®, der Einbruch der Moderne in die iiberkommene
Struktur des Kontinents, das zentrale Thema Achebes??.

Der Inhalt von ,A Man of the People® ist folgender: Die Anata Grammar School,
irgendwo im Hinterland eines afrikanischen Staates, erwartet hohen Besuch, den
Kultusminister Chief The Honourable M. A. Nanga. Als Nanga die Lehrer der
Schule begriifit, sieht er unter ihnen Odili, einen seiner fritheren Schiiler, und lidt
thn zu sich in die Stadt ein. Odili folgt Nangas Einladung nicht zuletzt deshalb,
weil er hofft, so eine giinstige Gelegenheit zu haben, Elsie, eine Freundin aus seiner
Studienzeit, wiederzusehen. Odili, bei Nanga zu Gast, ist zwiespiltig betroffen.
Er ist fasziniert vom Luxus in Nangas Haus, und er sieht die Gefahren, die dieser
Luxus fiir den Afrikaner bedeutet: ,Ein Mann, der gerade vom Regen herein-
kommt, seinen Koérper trocknet und trockene Kleider angezogen hat, wird weniger
gern bereit sein, wieder hinauszugehen als einer, der immer im Trockenen war.
Das Grundiibel unserer Nation besteht darin ..., daff keiner lange genug im
Trockenen war, um fihig zu sein zu sagen: zur Hoélle damit!“ (S. 42). Odili
gewinnt einen Eindruck in die Korruptionstechniken der Politiker seines Landes,
und er erfihrt, daff ein Kultusminister nicht unbedingt etwas von Kultur zu
verstehen braucht. Elsies Besuch im Hause Nangas endet anders als es sich Odili
gewiinscht hatte, im Bett Nangas. In der Mannesehre verletzt, verlifit Odili Nanga
und zieht zu Freunden. Dort gerit er in einen Kreis junger, sozialistisch orientierter
Intellektueller, die in den bevorstehenden Wahlen die Vorrangstellung der Regie-
rungspartei brechen wollen. Odili wird Nangas Gegenkandidat; politische Uber-
zeugung und die Hoffnung, sich richen zu kénnen, mischen sich in diese Entschei-
dung. Odili will Nanga nicht nur dessen Parlamentssitz streitig machen, sondern
ihm auflerdem die hiibsche Edna ausspannen. Edna sollte Nangas zweite Frau
werden, sein ,parlour wife“, weil die erste fiir ihn als Minister nicht mehr gesell-
schaftsfihig, weil sie fiir ihn ,too bush® ist. Nangas Partei gewinnt. Aber, da die
fiir den Wahlkampf angeworbenen Schligertruppen, nach dem Wahlkampf ent-
lassen, raubend und pliindernd durch das Land ziehen, ohne dafl die Regierung
ihrer Herr werden kann, stiirzt die Armee die Regierung und iibernimmt die
Macht. Alle Parteien werden aufgeldst. Odili bezahlt aus der Kasse der nunmehr
iiberfliissigen Oppositionspartei das Brautgeld fiir Edna. — So endet die Geschichte:
QOdili ist ein Mann wie jeder andere, er iiberlebt®, er liffit Politik Politik sein und
heiratet. Ein bitterer Geschmack bleibt nach der Lektiire dieses Buches zuriick; hitte
es ein Weifler geschrieben, wire allein Resignation die angebrachte Reaktion.
Achebe ist aber Afrikaner: er lebt in Afrika, er schreibt in Afrika und fiir Afrikaner.

26 London 1958; deutsch: Okonkwo oder das Alte stiirzt, Stuttgart 1959.

27 London 1960; deutsch: Obi. Ein afrikanischer Roman, Wiesbaden 1963.

28 London 1964; deutsch: Der Pfeil Gottes. Ein afrikanischer Roman, Wiesbaden 1965.

29 Vgl. zur Einschitzung des Werkes: von Achebe: A. Irele, The Tragic Conflict in Achebe’s Novels, in:
U. Beier (Hrsg.), Introduction to African Literature, London 1967, S. 167 ff.; O. Bischofsberger,
Tradition und Wandel aus der Sicht der Romanschriftsteller Kameruns und Nigerias, Schoneck-Beckenried
1968, der (S. 81 ff.) immer wieder im Vergleich zu den Schriften anderer nigerianischer Autoren auf
Achebe zu sprechen kommt; und speziell zu The Man of the People: B. Lindfords, Achebe’s African
Parable, in Présence Africaine (Heft 66), 1968, S. 130 ff.

451

17.01.2026, 13:08:59. /des Access - [ Em—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In Odili, in Nanga, in Elsie und Edna, in Odilis Vater und Nangas Frau und
schliefllich in den jungen Sozialisten, die im Wahlkampf erliegen, sind Afrikaner
von heute lebendig geworden. Auf Achebes Bithne kénnen sie sich selbst erleben.
Sie kénnen sich sehen und sich bewufit machen, wie sie sind. So besteht die Chance,
daf sie zu einer Distanz von sich selbst gelangen.
Modelle und Wege, sechs Versuche zum gesellschaftlichen Selbstverstindnis im
neuen Afrika! Wer mit dem scharfen Schwert des Ideologiekritikers an das
Referierte, Achebes negativ verdunkelte Hoffnung beseitelassend, herangeht, wird
mit wenigen Hieben vieles als Tand und Schein entlarven kénnen3®. Mit welcher
Unbekiimmertheit miinzt Nkrumah seinen Materialismus zu Sollenssitzen, mit
welcher Sicherheit entsteht bei Hama aus dem begrenzten ethnischen Erfahrungs-
horizont die kulturelle Einheit Afrikas. Sind Négritude und afrikanischer Sozialis-
mus mehr als Lehrformeln, aus denen das gefolgert werden kann, was die Inter-
preten zuvor hineingesteckt haben? Redet die Négritude nicht einem Irrationalis-
mus das Wort, der sozialphilosophisch auf den modernen Staat gar nicht umsetzbar
ist? Und den Versuchen, wie sie bei Nyerere und Busia begegnen, die Demokratie
aus dem traditionell politischen Erbe Afrikas zu begreifen, steht sofort der Einwand
entgegen, dafl Demokratie mit dem modernen Staat unl8sbar verkniipft und
deshalb nur von der Entstehung dieses Staates her verstanden werden kénnte. Die
Ansitze zu einer Theorie des afrikanischen Bewufitseins setzen sich dem herben
Vorwurf aus, hier werde primitive Weltanschauung philosophisch hochstilisiert, hier
werde ein Einzelbefund zu einer Globalaussage ideologisiert, hier werde romanti-
sierend retour 2 la nature betrieben: erinnert sei an die Auseinandersetzung um die
europiischen (in Afrika bereitwillig rezipierten3!') Entwiirfe wie die Bantuphiloso-
phie Placide Tempels32 oder ,Muntu — Umrisse der neoafrikanischen Kultur®
Janheinz Jahns33 aber auch Leo Frobenius’ ,Kulturgeschichte Afrikas“34,
Die Kritik hat recht und unrecht. Recht hat sie, als alle Konzeption den Weg zur
Verschmelzung zwischen afrikanischem Gestern und abendlindisch bestimmtem
Heute theoretisch keineswegs gefunden haben und damit fiir die Praxis nicht
operationalisierbar sind. Unrecht hat die Kritik, als sie, ohne um ein Gesamtver-
hiltnis bemiiht zu sein, die Versuche jener Theoretiker von Unstimmigkeiten im
Detail her als unwissenschaftlich abqualifiziert. Wer noch bereit ist, den Menschen
ernst zu nehmen, sollte vor aller eilfertigen Kritik, auch die Versuche der Dritten
Welt, ihren Ort zu bestimmen, ernst nehmen.

Manrrep O. Hinz

30 Vgl. hierzu etwa: P. Trappe, Afrikanischer Sozialismus, in: ARSP 1966, S. 415 ff.

31 Siehe hierzu: Wauthier, S. 180 ff., 291 ff.; Kesteloot (1965), S. 101 ff.

32 Heidelberg 1956. Zur Kritik an Tempels vgl. F. Hoh, Bantu-Philosophie — Philosophie?, in: Inter-
nationales Afrika Forum 1966, S. 358 ff.

33 Diisseldorf - K&ln 1958. Zur Kritik an Jahn sei verwiesen auf: D. Misipo, Muntu — Bemerkungen zu
einer verfehlten Konstruktion, in: Afrika (Monatsschrift fiir Politik, Wirtschaft und Kultur im Neuen
Afrika) 1959, S. 52 f.; vgl. hierzu die Gegendarstellung Jahns: Dr. Misipo contra Muntu — Bemerkungen
zu verfehlten Bemerkungen, in Afrika 1959, S. 115 ff., und die Antwort Misipos, ebd., S. 118 f.; siehe
aber auch: Christoffels, in: Anthropos 1961, S. 326 ff. (Bespr. von Muntu).

34 Zirich 1933.

452

17.01.2026, 13:08:59. /des Access - [ Em—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

