
M O D E LLE U N D  W E G E  
Sechs Versuche zum gesellschaftlichen Selbstverständnis im neuen Afrika 

Kwame Nkrumah, Leopold Sedar Senghor, Boubou Hama, Julius Nyerere, Kofi 
Busia und Chinua Achebe, sechs Namen : Staatsmänner und Schriftsteller, die ihr 
Bild vom neuen Afrika entwerfen ! Wie sehen diese Bilder aus ; wird in ihnen jene 
neue Haut geschaffen, jenes neue Denken entwickelt und jener neue Mensch auf 
die Beine gestellt, den Fanon fordert1 ? Oder zeigen diese Bilder im Grunde nicht 
mehr als eine schlechte übersetzung unserer eigenen verbrauchten und fadenscheini­
gen Argumentationen, wie Enzensberger fragt2 ? Nkrumah bringt das afrikanische 
Emanzipationsstreben in einer eigenwilligen Interpretation unter Kategorien der 
abendländischen Philosophie3, Senghor, der französisch geprägte Dichter schwarzer 
Lieder, singt vom schwarzen Menschen und seiner Welt4, Hama entwirft unter 
kühnem Einbezug von Prähistorie, Archäologie, Ethnologie und Zeitgeschichte die 
Einheit Afrikas5, Nyerere erweist sich als der kraftvoll-pragmatische Politiker6, 
Busia schreibt aus der Distanz des Emigranten7 und Achebe zeichnet, seinen Leuten 
" aufs Maul schauend" ,  mit gekonnter Ironie die Aporie des afrikanischen Alltags8• 
Die Erfahrungen der Kolonialzeit haben diese Männer geschlagen, der Kampf um 
die Unabhängigkeit hat sie geeint, die europäische Erziehung geformt und die 
Tradition läßt sie nicht los. 

Für Nkrumah sind Kolonialismus und Unabhängigkeit, Imperialismus und Neo­
kolonialismus unaufhörlich wiederholte, magische Schlüsselformeln, die Denken 
und Handeln, Analyse und Therapie bestimmen9 : "Der Consciencismus wird als die 
theoretische Basis für die neue Ideologie Afrikas bestimmt, sein Ziel ist es, "die 
afrikanische historische Erfahrung des Islams und des Christentums genauso zu 
umfassen, wie die Erfahrung der traditionellen afrikanischen Gesellschaft, um sie 
fruchtbar zu machen für das harmonische Wachsen und die Entwicklung dieser 
Gesellschaft" (5. 74) . An anderer Stelle bezeichnet Nkrumah den Consciencismus 
als den "geistigen Wegbereiter für den Einsatz unserer Kräfte" (5. 82) .  Der 
Consciencismus beruht auf einem materialistischen Weltverhältnis. Der Materialis­
mus ist für Nkrumah die objektive Grundlage des sozialpolitisch umzusetzenden 
Egalitarismus ("die soziale Reflektion des Materialismus" - S. 98) .  Dieser 
wiederum enthält zwei für die Gestaltung der Gesellschaft wichtige Implikationen : 
Da alle Menschen aus dem gleichen Stoff gemacht sind, sind sie grundsätzlich 
gleich (5. 98 f.). Und : da jeder Mensch in die gleiche Entwicklung eingespannt ist, 
trägt jeder seinen Zweck in sidl und darf nicht als Mittel behandelt werden (S. 1 00). 
Ins Praktische gewandt folgt aus diesen Thesen, daß in der Gesellschaft (unter dem 

1 Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt/Main 1966, S .  242 ; vgl .  aber  auch : H. Mareuse, Der eindimensio ­
nale Mensch, 2. Aufl . ,  Neuwied-Berlin 1967, S. 65 H. 

2 Europäische Peripherie, in : Kursbuch 2 (Frankfurt/Main 1965) , S. 163 f. 
3 Conseieneismus. Philosophie und Ideologie zur Entkolonial isi erung und Entwiddung mit besonderer 

Berücksichtigung der afrikanischen Revolution, aus dem Englischen von Rudolf Martens, Westdeutscher 
Verlag, Köln-Opladen 1965. 

4 Enquete sur les fondements et la genese de l'unite Africaine, Presence Africaine, Paris 1966. 
5 Negritude und Humanismus, herausgegeben und übersetzt von Janheinz Jahn, Eugen Diedrich. Verlag, 

Düsseldorf-Köln 1967. 
6 Freedom and Unity. Uhuru na Umoja, A Seleedon from Writings and Speeches 1952·1965, Oxford 

University Press, London u .  a. 1967. 
7 Africa in Search of Democracy, Routledge and Kegan Paul, London 1967 .  
8 A Man of the People, William Heinemann Ltd . ,  London u .  a .  1966 (repr. 1967) . 
9 Nicht nur die hier zu betrachtende Schrift Nkrumahs ist dafür Beweis j Gleiches zeigen auch seine anderen 

Arbeiten : Africa Must Unite, New York-London 1963 ; Ghana, The Autobiography of Kwame Nkrumah, 
London-New York 1957 (deutsch : Schwarze Fanfare. Meine Lebensgeschichte, München 1958) ; I Speak of 
Freedom. A Statement of African Ideology, New York-London 1961 (deutsch : Sprung über zwei Jahr· 
tausende. Unser Weg in die Freiheit, Düsseldorf-Wien 1963) ; Neoeolonialism. The Last Stage of 
Imperialism, London 1965 ; Towards Colonial Freedom, London 1962. In ähnlicher Weise sind die Topoi 
Kolonialismus und Neokolonialismus im politischen Denken Sekou Toures beherrschend geworden, vgl. 
hierzu meinen Beitrag : Guinea. Zur rechtlich-politischen Gestalt eines west afrikanischen Staates (unter 
V, 3) ,  der im Jahrbuch des öffentlichen Rechts 1969 erscheinen wird. 

446 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446 - am 17.01.2026, 13:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Titel Geplante Entwicklung) sozialistische Institutionen zu schaffen sind, die dem 
ethischen Grundprinzip des ursprünglichen Wertes des Individuums gerecht 
werden. Es muß verhindert werden, daß sich die in der afrikanischen Wirklichkeit 
bereits feststellbaren Ansätze zu einer Klassenstruktur verfestigen oder sich weitere 
Ansätze dazu bilden. Vor allem aber sind die besonderen Formen der Unter­
werfung und Ausbeutung, "Kolonialismus" und "Imperialismus", mit allen Mitteln 
zu bekämpfen (S. 1 0 1  ff.) .  Nkrumah beschreibt in einer "Mathematik der Ent­
kolonialisierung" (S. 1 09 ff.) die Regeln, nach denen die positiven Kräfte einer 
Gesellschaft, die auf soziale Gerechtigkeit durch Zerstörung der oligarchischen 
Ausbeutung und Unterdrückung zielen (S. 1 02), die negativen, die auf Aufrecht­
erhaltung und Verlängerung der kolonialen Situation ausgerichtet sind (ebd.), über­
winden können. Die positiven Aktionen werden die negativen endgültig aber erst 
dann überwunden haben, wenn echte Unabhängigkeit erreicht ist, die freilich 
nicht mit einer scheinbaren, neokolonial bestimmten ("Neokolonialismus ist die 
negative Aktion, die sich krank stellt" - ebd.) verwechselt werden darf. Die 
positive Aktion verlangt, um maximal effektiv sein zu können, eine Massenpartei, 
die durch Erziehung das Bewußtsein erweitert und dadurch die Fähigkeit des 
Volkes zur positiven Aktion erhöht. "Eine parlamentarische Volksdemokratie mit 
einem Einparteiensystem ist besser in der Lage, die allgemeinen Wünsche einer 
gesamten Nation auszudrücken und zu befriedigen, als ein Vielparteiensystem, 
das doch nur ein Kniff ist, den inhärenten Kampf zwischen. den Besitzenden und 
Besitzlosen zu verewigen und zu bemänteln" (S. 1 03) .  
Nkrumahs Philosophie erweist sich bis hierher als eine auf beliebige koloniale 
Situationen übertragbare Revolutionstheorie. Seine spezifisch afrikanische Bedeu­
tung erhält der Consciencismus dadurch, daß mit ihm im Grunde nicht mehr 
ausgesagt werden soll als das, was bereits im afrikanischen Unterbewußtsein 
angelegt ist. Durch den Consciencismus werde dieses Substrat lediglich, philoso­
phisch gefaßt, ins Bewußtsein gehoben (S. 8 1  ff.) : Nkrumah glaubt, in der traditio­
nellen Weltanschauung der Afrikaner die dem Consciencismus ähnliche Vorstellung 
einer von Kräften durchspannten und sich selbst bewegenden Materie vorzufinden. 
In der traditionellen Gesellschaftsordnung Afrikas sieht er einen kommunalistischen 
Sozialismus vorgeprägt, der evolutionär in den modernen wissenschaftlichen 
Sozialismus (die Vorstellung eines eigenständigen afrikanischen Sozialismus lehnt 
Nkrumah ab) überführt werden könne10. 

* 

Was Nkrumah mit den diffizilen Instrumenten der abendländischen Philosophie, 
als gleichsam von "oben" zu erreichen sucht, versucht Hama von "unten" aus 
Afrika zu gewinnen, indem er nach der Gestalt dieses Kontinents in seinem 
geschichtlichen Werden fragt. Hama, Präsident der Nationalversammlung Nigers, 
gehört zu jenen selbstbewußten Westafrikanern, die, durchdrungen vom Wert der 
afrikanischen Kultur, diese aus ihrer Unterschätzung als primitiv herauslösen und 
sie den anderen Kulturen als gleichwertig, wenn nicht gar überlegen erweisen 
wollenll . Er steht in einer Reihe mit Cheikh Anta Diop, dessen "Nation Negre et 
Culture" 12 viel diskutiert wurde13 und der seine These vom schwarz afrikanischen 
Ursprung des alten Ägyptens in seinem neuesten Werk "Anteriorite des Civilisations 
Negres - Mythe ou Verite Historique? " 14 weiter ausbaut und gegen kritische 
Stellungnahmen abgesichert hat. Hamas Untersuchung über die Grundlagen und 
den Ursprung der afrikanischen Einheit ist im Vergleich zu Diop auf mehr gerichtet 

10 VgL hierzu : J.  Ziegler, Politische Soziologie des Neuen Afrika, Ghana, Kongo-Leopoldville, 1!.gypten, 
München 1966, S .  61 H. (66) ; und : C. Legum, Pan-Africanism. A Short Political Guide (rev. ed.), New 
York-Washington-London 1965, bei dem sich viele Hinweise auf die politische Konzeption Nkrumahs 
finden. 

11 VgL das Vorwort von A. Seydou zu Harnas Buch, S .  5 H. 
12 Paris 1954. 
13  VgL etwa : C.  Wauthier, L' Afrique des Africains, Paris 1964, S.  85 H. 
14 Paris 1967. An weiteren Arbeiten Diops seien erwähnt:  L'Unit� culturelle de l'Afrique, Paris 1959, und : 

L' Afrique noire pr�-coloniale, Paris 1 960. 

447 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446 - am 17.01.2026, 13:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als auf die Rehabilitierung Afrikas und seiner Tradition : Hama versucht, die 
historisch gewachsene kulturelle Einheit Afrikas empirisch nachzuweisen und damit 
der panafrikanischen Idee ein Fundament zu schaffen (S. 1 1  ff., 557 ff.) .  
Die Hoffnung auf Pan afrika ist bei Hama konkret bestimmt von der Sorge um ein 
Problem, das für die meisten der im Bereich des Bilad es-Sudan entstandenen 
modernen Staaten typisch ist, das Problem eines latenten, oder wie im Krieg 
Nigerias gegen Biafra und in den Kämpfen im Sudan schrecklich virulent gewor­
denen, Konflikts zwischen dem islamischen Norden und dem christlich oder 
traditionell gebundenen Süden15. Die Sehnsucht nach einem einigen Afrika hat 
Hama die Feder in die Hand gezwungen und zum Wissenschaftler werden lassen : 
"Afrika erinnert sich, es erinnert sich an das, was uns unsere Vorväter hinterlassen 
haben : die Sahara, ihre Wege, heute durch die Härte eines unerbittlichen Klimas 
unwegsam geworden ; seine Vorgeschichte, die schönste, die es gab ; die erste mensch­
liche Zivilisation, ohne die Ägypten nicht geworden wäre . . .  " (S. 257). Die großen 
Reiche des Mittelalters entstehen : das historische Ghana, Mali und Songhai (S. 259 
H.) . Die Herrlichkeit des Sudans (Leo Frobenius) entfaltet sich und mit ihr wächst 
die kulturelle Form Afrikas, seine Religion, seine Gesellschaftsordnung, seine 
Philosophie (S . 397 ff. ) .  Hama definiert das "univers social " des afrikanischen 
Menschen als ein " tout collectif" ,  eine Gemeinschaft wechselseitiger Verantwortlich­
keit, die den einzelnen seiner Personalität nicht beraubt, in der er aber dennoch 
sein kollektives Bewußtsein bewahrt. Der einzelne steht in der Familie, die Familien 
fügen sich zum Klan, die Klans zum Stamm, die Stämme zur Ethnie, die Ethnien 
zu einem Volk (S. 508 H.). Mit diesem Stufenmodell entwickelt Hama eine Vor­
stellung, wie sie bei vielen Theoretikern der Dritten Welt - von abendländischen 
Varianten abgesehen - zu finden sind. Erinnert sei an Gandhis Lehre von der 
"Herrschaft des Dorfrats" 16, die "basic democracies" Ayub Khans17, um nur zwei 
nichtafrikanische Beispiele zu nennen. Das Ergebnis der Analyse transponiert 
Hama ins Politische. Das solidarisch-sozialistische Gesellschaftsmodell trägt die 
Absage an Kapitalismus und Kommunismus (S. 5 1 2) .  Die (historisch gewordene) 
kulturelle Einheit ermöglicht das Postulat einer " variante nouvelle de la civilisation" 
und mit ihr nach einem Afrikaner, der fähig ist, den Rhythmus des Fortschritts zu 
begreifen, ohne ihm zu erliegen (S. 559) .  

* 

Auf der Suche nach dem afrikanischen Afrika treffen sich Hama und Senghor. Die 
hier vorzustellende Sammlung von Aufsätzen, Vorträgen und Ansprachen aus den 
Jahren 1939-1963 bietet einen eindrucksvollen Querschnitt durch das Denken des 
senegalesischen Staatspräsidenten. Er kreist um die eine und immer wieder gestellte 
Frage nach der Negritude. Wie lautet Senghors Antwort? Geht man zurück in jene 
Zeit, als Aime Ces ai re und Senghor zum erstenmal von Negritude sprachen -

1 930-1 940 die Sturm- und Studienjahre der heutigen schwarzen Elite18 -, so 
wird man zunächst den negativen Akzent der Negritude betont sehen. In Senghors 
Worten war die Negritude das wirksame Werkzeug der Befreiung von kolonialer 
Vorherrschaft und vor allem von kultureller Entmündigung. Die Negritude wurde 
aber gleichzeitig zu einem cartesianischen Satz neuer Prägung : "Ich bin schwarz, 
also bin ich" und blieb damit keineswegs in einem zum Leerlauf verurteilten 
Antigeist verhaftet. Die Abweisung des anderen provoziert die eigene Bestätigung, 
die Suche nach sich selbst. Diesem Selbst des Afrikaners spürt Senghor nach und 
versucht seinen Ausdruck zu deuten19• Der Europäer assimiliert den anderen, der 

15 Vgl. Seydous Vorwort, S .  5 H., und die dem gleimen Problemkreis gewidmete Smrift L.  S. Senghors : Les 
fondements de l'africanit(� ou negritude et  arabite, Paris 1967. 

16  Hierzu : W. Martin, Panchayati Raj, die Entwicklung der modernen ländlimen Selbstverwaltung in Indien 
unter besonderer Berücksimtigung des Staates Uttar Pradesh (Diss. Mainz), Münmen 1967, S .  46 H. 

17 Hierzu : K.  H. Pfeffer, Pakistans Basic Democracies - ein Versuch zur Entwicklung eigenständiger 
politismer Formen, in: ZVRW 1965, S .  1 80 H. 

1 8  Vgl .  J .  Jahn, Geschimte der neo afrikanischen Literatur, Düsseldorf - Köln 1966, S.  218 H. ; L .  Kesteloot, 
Les ecrivains noirs de langue fran�aise : naissance d'une litterature, Bruxelles 1965, S .  110 H. ; zu Aime 
Cesaire : L. Kesteloot, Aime Cesaire, o .  0., 1962, S .  20 H. 

19 Siehe vor allem folgende Absmnitte bei Senghor : .Der Beitrag des Smwarzen", S .  9 H. : "Die negro-

448 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446 - am 17.01.2026, 13:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Afrikaner assimiliert sich an den anderen (S. 198) .  Die europäische Vernunft ist 
eine Augenvernunft, sie ist "um der Nutzbarmachung willen analytisch, die Neger­
vernunft ist aus Anteilnahme intuitiv . . .  ", sie ist eine sympathetische, eine Berüh­
rungsvernunft (S. 199). über diese Fähigkeit des Afrikaners, sich an etwas hinzu­
geben, öffnet Senghor das Verständnis für den Ausdruck des Afrikaners in Musik, 
Tanz, Kunst und Literatur20 und begreift die Stellung des einzelnen in der Gesell­
schaft21 •  Die afrikanische Gesellschaft baut auf die Verflochtenheit der Menschen 
untereinander und der Menschen mit den Göttern (S. 208) .  Hier ist Raum für das 
bunte Reich der afrikanischen Kosmogonie und der kosmomorphen Irdischkeit. Der 
einzelne und die Gesellschaft sind untrennbar aufeinander bezogen : der einzelne 
lebt in der Gesellschaft und nur in ihr, und durch sie kann er sich verwirklichen. 
Gesellschaftliche Grundeinheit ist die Familie. Sie "ist . . .  Zentrum und Quelle, sie 
ist der Herd, der die Lebensflamme nährt, die Lebenskraft, die sich vergrößert und 
steigert in dem Maße, in dem sie sich in lebendigen Leibern, in immer zahlreicheren 
und wohlhabenderen Lebendigen verkörpert" (ebd.) .  Sie ist eine demokratische 
Gemeinschaft, sie ist Kirche, Verwaltungseinheit, Produktions- und Konsumgenos­
senschaft, "bei der das Familienoberhaupt in seiner Person die Funktionen des 
Priesters, des Richters und des Genossenschaftsleiters vereinigt" (S. 2 1 0) .  über der 
Familie steht das Dorf ("Das Dorf hat seine eigene Persönlichkeit wie die Familie"), 
darüber der Stamm, dann das Königtum und schließlich das Reich (empire) (S. 2 1 0  
f.)22. Die Bindung des einzelnen i n  der Gesellschaft und die Gesellschaft selbst, die 
organisch gegliedert Ahnen und Götter mitumfaßt, das alles fügt sich bei Senghor 
zu einer wohlklingenden Einheit zusammen, wohlklingend wie ein afrikanisches 
Gedicht, das unter Balafong- und Trommelbegleitung auf dem Dorfplatz getanzt 
wird. Das ist die Negritude23 ! 

* 

Weit weniger anspruchsvoll als Hama und Senghor gibt sich Nyerere. Die 70 zum 
Teil auf einen knappen Raum gekürzten Aufsätze und Reden des Präsidenten von 
Tanzania geben einen treffenden Einblick in die täglichen Probleme, die sich einem 
afrikanischen Staatsmann stellen. Die allgemeinen Titel, unter denen die Beiträge 
zusammengefaßt sind (S. 3 5 1  ff.), wie "Afrikanische Einheit" ,  "Internationale 
Angelegenheiten", "Sozialismus" ,  "Wirtschaftliche Entwicklung" usw. geben über 
die Vielfalt der von Nyerere behandelten Gegenstände nur beschränkte Auskunft. 
Nyerere spricht über den Tod Lumumbas, er eröffnet einen Universitätskampus, 
plädiert für eine nationale Ethik und legt dar, warum er für ein Einparteiensystem 
eintritt. Er erörtert die Zukunft Afrikas und die Grundlagen des Eigentums an 
Wasser und Boden, er beschäftigt sich mit der Sisalindustrie, und er diskutiert den 
Wert privater Investitionen. 
Im Entwurf seines Gesellschaftsmodells greift Nyerere wie Nkrumah, Hama und 
Senghor auf die traditionelle Struktur Afrikas zurück : "In unserer traditionellen 
afrikanischen Gesellschaft waren wir Individuen in einer Gesellschaft. Wir sorgten 
für die Gesellschaft und die Gesellschaft sorgte für uns. Unsere Mitmenschen auszu­
beuten, hatten wir weder nötig, noch wünschten wir es" (S. 1 66). Es gab kein 
Individualeigentum am Boden, alles Land gehörte der Gemeinschaft. Reichtum und 
Armut waren keine Eigenschaften des einzelnen oder der Familie, sondern Eigen­
schaften des Stammes (ebd.) .  Im Stamm, in der Großfamilie verwirklichte sich die 
afrikanische Form des Sozialismus. Wie der Sozialismus ist auch die Demokratie 

afrikanische Sprache und Dichtung", S .  116 H. ; .Die negro-afrikanische Ästhetik", S .  156 H. ; .Grund­
elemente einer Zivilisation negro- afrikanischen Geistes" ,  S .  191 H. 

20 Vgl. S .  22 H. ,  116 H. ,  156 H., 220 H. 
21 Vgl. S .  16 H. ,  208 H. 
22 Vgl. auch S .  53 f. 
23 Die Darstellung der überlegungen Senghors wurde bewußt auf seinen Ansatz in der Negritude beschränkt. 

Außer Betracht blieben dabei seine die Gestaltung der Gesellschaft unmittelbar betreffenden Thesen, wie 
sie etwa in seinem Sozialismuskonzept zum Ausdruck kommen. Vgl. hierzu seine eigens diesem Problem 
gewidmete Schrift : Nation et voi africaine du socialisme, Paris 1961. und : P .  Doll, Der senegalesische 
Weg zum afrikanischen Sozialismus. Konzeption und Verwirklichung der senegalesischen Entwicklungs� 
politik, Hamburg 1966. 

449 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446 - am 17.01.2026, 13:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in ihrem Grundbefund traditionell vorgebildet : "Die traditionell afrikanische 
Gesellschaft . . .  war eine Gesellschaft von Gleichen, und sie führte ihre Geschäfte 
durch Diskussion . . .  ,Man sprach, bis man übereinstimmung erzielte.' Hier zeigte 
sich der Grundzug der traditionell afrikanischen Demokratie" (S. 103 f.). Der 
überkommene Befund ist Vorbild für die Gestaltung des modernen Staates. Der 
autochthone Sozialismus ist aus seiner Beschränkung auf die "Ujamaa"24, die 
"Family-hood", zu lösen und auf die neue Gesellschaft auszuweiten (S. 1 70) .  Die 
Freiheit der Person und die Möglichkeit, die Regierung abzuwählen oder durch 
Wahl zu bestätigen, sind entscheidende Merkmale der Demokratie, der traditionel­
len wie der modernen (S. 1 03, 195 H.). Abgeleitet aus der Notwendigkeit des 
allgemeinen Konsenses, gehört das Mehrparteiensystem dagegen nicht zu den 
Bedingungen der Demokratie. Im Gegenteil ! Dort, wo es nur eine Partei gebe, 
und diese Partei mit der Nation als ganzer identisch sei, sei die Demokratie fester 
gegründet, als dort, wo man zwei oder mehrere Parteien habe, von denen eine jede 
nur ein Teil der Gesellschaft repräsentiere (S. 1 96). Nur dann sind nach Nyerere 
zwei oder mehrere Parteien gerechtfertigt, wenn die Standpunkte so verschieden 
sind, daß eine Einigung nicht erzielt werden könne oder wenn eine Partei allein 
den Kampf gegen ein der Gesamtheit drohendes Unheil aufnehme. Dann aber 
könne man nicht mehr von einer nationalen Einheit sprechen, dann liege der Tat­
bestand des Bürgerkrieges vor. Solange aber kein Bürgerkrieg ausgebrochen sei, 
solange sei die Spaltung der Gesellschaft in Parteien fruchtloses Spiel. Die Regeln, 
nach denen sich Regierungspartei und Opposition begegneten, seien einem Fuß­
ballspiel angemessen, aber auch auf dieses beschränkt, weil es Spiel sei und nicht 
mehr (S. 1 96 f.)25. 

* 

In der unkomplizierten, pragmatischen Art, wie Nyerere die Probleme seines 
Landes anpackt, steht Busia dem ostafrikanischen Politiker nahe. Busia, unter 
Nkrumah Führer der parlamentarischen Opposition Ghanas und später zur 
Emigration nach England gezwungen, hat die eigene Erfahrung gelehrt, die als 
afrikanisch oder als Afrika angemessen verkündeten politischen Ideen kritisch zu 
betrachten. So findet man bei ihm eine ganz andere Einschätzung des Einparteien­
systems. "Selbst die besten Beispiele eines Einparteienregimes ersticken wesentliche 
demokratische Rechte . . .  , andere sind offensichtliche Diktaturen . . .  " (S. 1 43) .  
Busia warnt überhaupt vor der voreiligen Rezeption westlicher und insbesondere 
östlicher Modelle : "Die kommunistische Methode und die kommunistische Ideologie 
haben den Ländern, die Entwicklung in Freiheit suchen, wenig zu bieten" (S. 74). 
In seiner Analyse des religiösen und politischen Erbes, das auf das Afrika unserer 
Tage überkommen ist, in den Kapiteln über Kolonialismus, Kommunismus, afrikani­
schen Sozialismus, über die Voraussetzungen der Demokratie, den Tribalismus und 
das Einparteiensystem versucht Busia den Stand der afrikanischen Diskussion 
kritisch zu bestimmen. Hieraus zwei überlegungen ! Busia reduziert die Versuche, 
einen afrikanischen Sozialismus zu formulieren, auf das Streben nach rationalen 
Methoden für die soziale Entwicklung. Das Bemühen um den afrikanischen Aus­
druck des Sozialismus stehe aber noch ganz im Zeichen des Ringens um die 
nationale Souveränität und die Würde des Afrikaners. Die unterschiedlichen Kon­
zeptionen des Sozialismus spiegelten die unterschiedlichen Reaktionen auf den 
Kolonialismus und die europäischen Ideologien (S. 89) .  Im Tribalismus sieht Busia 
nicht das Grundübel Afrikas, das einen modernen Staat verunmögliche. Die Auf­
spaltung in Stämme biete vielmehr die Chance einer Einheit in Vielheit und 
damit die Möglichkeit einer Dezentralisation in Demokratie (S. 1 19 H.). 

24 Ein aus dem Arabischen ins Swahil i  übernommenes Wort : Sippe, Großfamilie. 
25 Vgl. in diesem Zusammenhang : K.  Rabl, Constitutional development and law of the Uni ted Republic of 

Tanzania, in : ]öR 1967, S .  567 ff. 

450 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446 - am 17.01.2026, 13:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Busia glaubt an die Gestaltungskraft Afrikas und hofft für die Zukunft. Von 
diesem zukunftsfrohen Glauben spürt man bei Achebe wenig. Sage man dem Mann 
im Dorf, daß ein Minister seine Stellung mißbraucht habe, um sich zu bereichern, 
so könne man die ignorante und zugleich zynische Antwort hören, "ob man 
geglaubt habe, ein verständiger Mann würde den saftigen Bissen ausspucken, den 
ihm ein gutes Schicksal in den Mund gelegt hat" (S. 2). Oder : "Laß sie essen . . .  , 
haben wir Selbstmord begangen, als der weiße Mann uns alles wegnahm? Nein ! 
Und wo ist die Macht des Weißen heute? Er kam, aß und ging. Wir sind immer 
noch hier. Das wichtigste ist also zu überleben . . .  " (S. 1 6 1  f.). 
"A Man of the People" ist der vierte Roman des 193 1  in Ogidi, Ostnigeria, 
geborenen Schriftstellers Chinua Achebe. Angefangen vom ersten "Things fall 
apart"26 über "No longer at Ease"27 und "Arrow of God"28 bis zu dem jüngsten 
Werk ist "Afrika im Umbruch", der Einbruch der Moderne in die überkommene 
Struktur des Kontinents, das zentrale Thema Achebes29• 
Der Inhalt von "A Man of the People" ist folgender : Die Anata Grammar School, 
irgendwo im Hinterland eines afrikanischen Staates, erwartet hohen Besuch, den 
Kultusminister Chief The Honourable M. A. Nanga. Als Nanga die Lehrer der 
Schule begrüßt, sieht er unter ihnen Odili, einen seiner früheren Schüler, und lädt 
ihn zu sich in die Stadt ein. Odili folgt Nangas Einladung nicht zuletzt deshalb, 
weil er hofft, so eine günstige Gelegenheit zu haben, Elsie, eine Freundin aus seiner 
Studienzeit, wiederzusehen. Odili, bei Nanga zu Gast, ist zwiespältig betroffen. 
Er ist fasziniert vom Luxus in Nangas Haus, und er sieht die Gefahren, die dieser 
Luxus für den Afrikaner bedeutet : "Ein Mann, der gerade vom Regen herein­
kommt, seinen Körper trocknet und trockene Kleider angezogen hat, wird weniger 
gern bereit sein, wieder hinauszugehen als einer, der immer im Trockenen war. 
Das Grundübel unserer Nation besteht darin . . .  , daß keiner lange genug im 
Trockenen war, um fähig zu sein zu sagen : zur Hölle damit ! "  (S. 42). Odili 
gewinnt einen Eindruck in die Korruptionstechniken der Politiker seines Landes, 
und er erfährt, daß ein Kultusminister nicht unbedingt etwas von Kultur zu 
verstehen braucht. Elsies Besuch im Hause Nangas endet anders als es sich Odili 
gewünscht hatte, im Bett Nangas. In der Mannesehre verletzt, verläßt Odili Nanga 
und zieht zu Freunden. Dort gerät er in einen Kreis junger, sozialistisch orientierter 
Intellektueller, die in den bevorstehenden Wahlen die Vorrangstellung der Regie­
rungspartei brechen wollen. Odili wird Nangas Gegenkandidat ; politische über­
zeugung und die Hoffnung, sich rächen zu können, mischen sich in diese Entschei­
dung. Odili will Nanga nicht nur dessen Parlamentssitz streitig machen, sondern 
ihm außerdem die hübsche Edna ausspannen. Edna sollte Nangas zweite Frau 
werden, sein "parlour wife", weil die erste für ihn als Minister nicht mehr gesell­
schaftsfähig, weil sie für ihn "too bush" ist. Nangas Partei gewinnt. Aber, da die 
für den Wahlkampf angeworbenen Schlägertruppen, nach dem Wahlkampf ent­
lassen, raubend und plündernd durch das Land ziehen, ohne daß die Regierung 
ihrer Herr werden kann, stürzt die Armee die Regierung und übernimmt die 
Macht. Alle Parteien werden aufgelöst. Odili bezahlt aus der Kasse der nunmehr 
überflüssigen Oppositionspartei das Brautgeld für Edna. - So endet die Geschichte : 
Odili ist ein Mann wie jeder andere, er "überlebt", er läßt Politik Politik sein und 
heiratet. Ein bitterer Geschmack bleibt nach der Lektüre dieses Buches zurück ; hätte 
es ein Weißer geschrieben, wäre allein Resignation die angebrachte Reaktion. 
Achebe ist aber Afrikaner : er lebt in Afrika, er schreibt in Afrika und für Afrikaner. 

26 London 1958 ; deutsch : Okonkwo oder das Alte stürzt, Stuttgart 1959. 
27 London 1960 ; deutsch : Obi. Ein afrikanischer Roman, Wiesbaden 1963. 
28 London 1964 ; deutsch : Der Pfeil Gottes. Ein afrikanischer Roman, Wiesbaden 1965. 
29 Vgl. zur Einschätzung des Werkes : von Achebe :  A.  Irele, The Tragic Conflict in Achebe's NovelsJ in : 

U. Beier (Hrsg . ) ,  Introduetion to Afriean Literature, London 1967, S. 167 H. ; O. Bischofsberger, 
Tradition und Wandel aus der Sicht der Romanschriftsteller Kameruns und Nigerias, Schöneck-Beckenried 
1968, der (S. 8 1  H.) immer wieder im Vergleich zu den Schriften anderer nigerianischer Autoren auf 
Achebe zu sprechen kommt ; und speziell zu The Man of the People : B. Lindfords, Aehebe's Afriean 
Parable, in Pro sen ce Afrieaine (Heft 66) , 1968, S .  130 H. 

45 1  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446 - am 17.01.2026, 13:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Odili, in Nanga, in Elsie und Edna, in Odilis Vater und Nangas Frau und 
schließlich in den jungen Sozialisten, die im Wahlkampf erliegen, sind Afrikaner 
von heute lebendig geworden. Auf Achebes Bühne können sie sich selbst erleben. 
Sie können sich sehen und sich bewußt machen, wie sie sind. So besteht die Chance, 
daß sie zu einer Distanz von sich selbst gelangen. 
Modelle und Wege, sechs Versuche zum gesellschaftlichen Selbstverständnis im 
neuen Afrika ! Wer mit dem scharfen Schwert des Ideologiekritikers an das 
Referierte, Achebes negativ verdunkelte Hoffnung beseitelassend, herangeht, wird 
mit wenigen Hieben vieles als Tand und Schein entlarven können3o• Mit welcher 
Unbekümmertheit münzt Nkrumah seinen Materialismus zu Sollenssätzen, mit 
welcher Sicherheit entsteht bei Hama aus dem begrenzten ethnischen Erfahrungs­
horizont die kulturelle Einheit Afrikas. Sind Negritude und afrikanischer Sozialis­
mus mehr als Lehrformeln, aus denen das gefolgert werden kann, was die Inter­
preten zuvor hineingesteckt haben? Redet die Negritude nicht einem Irrationalis­
mus das Wort, der sozialphilosophisch auf den modernen Staat gar nicht umsetzbar 
ist? Und den Versuchen, wie sie bei Nyerere und Busia begegnen, die Demokratie 
aus dem traditionell politischen Erbe Afrikas zu begreifen, steht sofort der Einwand 
entgegen, daß Demokratie mit dem modernen Staat unlösbar verknüpft und 
deshalb nur von der Entstehung dieses Staates her verstanden werden könnte. Die 
Ansätze zu einer Theorie des afrikanischen Bewußtseins setzen sich dem herben 
Vorwurf aus, hier werde primitive Weltanschauung philosophisch hochstilisiert, hier 
werde ein Einzelbefund zu einer Globalaussage ideologisiert, hier werde romanti­
sierend retour � ra nature betrieben : erinnert sei an die Auseinandersetzung um die 
europäischen (in Afrika bereitwillig rezipierten31) Entwürfe wie die Bantuphiloso­
phie Placide Tempels32 oder "Muntu - Umrisse der neoafrikanischen Kultur" 
Janheinz Jahns33 aber auch Leo Frobenius' "Kulturgeschichte Afrikas"34. 
Die Kritik hat recht und unrecht. Recht hat sie, als alle Konzeption den Weg zur 
Verschmelzung zwischen afrikanischem Gestern und abendländisch bestimmtem 
Heute theoretisch keineswegs gefunden haben und damit für die Praxis nicht 
operationalisierbar sind. Unrecht hat die Kritik, als sie, ohne um ein Gesamtver­
hältnis bemüht zu sein, die Versuche jener Theoretiker von Unstimmigkeiten im 
Detail her als unwissenschaftlich abqualifiziert. Wer noch bereit ist, den Menschen 
ernst zu nehmen, sollte vor aller eilfertigen Kritik, auch die Versuche der Dritten 
Welt, ihren Ort zu bestimmen, ernst nehmen. 

MANFRED O. HINZ 

30 Vgl . hierzu etwa : P .  Trappe, Afrikanischer Sozialismus, in : ARSP 1966, S .  415 H. 
3 1  Siehe hierzu : Wauthier, S .  180 H. , 291 H. ; Kesteloot (1965) , S .  101 H. 
32 Heidelberg 1956. Zur Kritik an Tempels vgl. F .  Hoh, Bantu-Philosophie - Philosophie?, i n :  Inter­

nationales Afrika Forum 1966, S .  358 H. 
33 Düsseldorf - Köln 1958. Zur Kritik an lahn sei verwiesen auf: D .  Misipo, Muntu - Bemerkungen zu 

einer verfehlten Konstruktion, in : Afrika (Monatsschrift für Politik, Wirtsmaft und Kultur im Neuen 
Afrika) 1959, S.  52 f . ; vgl. hierzu die Gegendarstellung lahns : Dr. Misipo contra Muntu - Bemerkungen 
zu verfehlten Bemerkungen, in Afrika 1959, S .  115 H., und die Antwort Misipos, ebd., S .  1 1 8  f. ; siehe 
aber auch : ChristoffeIs ,  in: Anthropos 1961 , S .  326 H. (Bespr. von Muntu) . 

34 Zürich 1933. 

452 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446 - am 17.01.2026, 13:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

