Verbreiten, verfemen, verfiihren in Polis und
Theatrokratie: Politische Begriffsgeschichte vor

dem Hintergrund platonischer Inszenierungen'’

Fiir eine begriffsgeschichtliche Auseinandersetzung mit dem Phénomen Propa-
ganda erscheint es mir entscheidend, philosophische Reflexionen vor dem Hin-
tergrund institutionengeschichtlicher Aspekte anzustellen. Anhand der Darstel-
lung zentraler ,,propagener” Topoi in den philosophischen wie auch bildungspoli-
tischen Inszenierungen Platons lassen sich Widerspriiche und Spannungsverhélt-
nisse aufzeigen, welche die Geschichte der Propaganda bis heute mitstrukturie-
ren. Zu den wichtigsten zdhlen die Dialektik von Einheit und Vielheit bzw.
Buntheit; von weiblich und miénnlich; von Vereinigung/Versammlung und
Verbreitung/Zerstreuung; das Spannungsverhiltnis zwischen Uberzeugung und
Uberredung bzw. Verfiihrung sowie zwischen Liige und Wahrheit. Es geht dabei
immer auch um die Dialektik von Spaltung bzw. Ein/teilung und Integration,
wobei dies keineswegs nur rhetorische und sprachphilosophische Tropen sind,
wie es eine kommunikationszentristische Zugangsweise zu postulieren scheint.
Vielmehr tiberkreuzen sich in diesen Spannungsfeldern individuell- wie auch
kollektivpsychische, politische, 6konomische, sprachstrukturelle, epistemologi-
sche und ontologische Bereiche und Perspektiven.”

Die Dialektik von Vereinigung durch Verbreitung/Verstreuung, wie ich sie
fur die phémé bei Platon aufzeigen werde, ist hier im ebenso materiellen wie
ideell-imagindren Sinn am Werk, oder eben in einem Chiasma (y), das diesen
Dualismus weitgehend zu vermeiden oder zu reintegrieren trachtet. Das Medium
vereinigt durch die Verstreuung im Akt der Zahlung und Geldanhdufung — eine

1 Die erste Version dieses Kapitels erschien zuerst, in: Rainer Gries und Wolfgang
Schmale (Hg.): Kultur der Propaganda, Bochum: Winkler 2005, S. 37-58.

2 Ein préagnantes Beispiel fiir die Darstellung einer Schnittstelle zwischen diesen Fel-
dern ist die frithe Form der Reichspropaganda durch das Zahlungsmittel Miinze.
Das Auftauchen des Geldes wird gemeinhin im Zeichen einer irgendwie als staat-
lich zu verstehenden Okonomie interpretiert, die zentralen propagandistischen
Funktionen werden dabei bestenfalls als Epiphdnomene behandelt. Der Kaiserkopf
oder das vereinigende Insignum miissen in einer 6konomistischen Sichtweise als
dekoratives Beiwerk fehlinterpretiert werden.

14.02.2028, 09:55:11. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

140 | PoLis

Zerstreuung, die zugleich durch die Einheit der Pragung, also des Eidos, aufge-
hoben wird. Der Fetischcharakter der Miinze verbirgt, analog zum Fetischcharak-
ter des Gerlichts, das meist schméhend iiber die Auszugrenzenden ,,berichtet,
was sie am offenkundigsten verwirklicht, wenn wir den kruden Okonomismus
beiseiteschieben: die Trostung von der Entdullerung der Ware durch die Illusion
der ,,schonen Priagung®, in der sich alle wiederzuerkennen und zu versammeln
vermogen.

Doch ich mochte mich hier weder der Numismatik noch der politischen ITko-
nographie und Psychologie widmen, sondern einigen begriffsanalytischen Be-
trachtungen, bevor ich den platonischen Schreib- und Sprechakten nachgehe.
Dabei wird es um deren relativ immaterielle Formen gehen wie sie das Gerticht,
die Liige oder die Uberredung um des platonischen Guten-Schonen-Wahren oder
— wie angeblich bei den Sophisten — um des Geldes willen darstellen. Dazu ist
sowohl der ideologischere der beiden grossen platonischen Polis-Entwiirfe, die
Politeia, heranzuziehen, als auch der moderatere, die Nomoi (Gesetze) sowie der
Sophistes. In dem letztgenannten Dialog kritisiert Platon nicht nur die Sophisten,
sondern er gibt uns darin auch die bis heute wichtigsten skeptischen Denkwerk-
zeuge fiir die Kritik jeglichen Dogmatismus in die Hand. Wir haben bereits ver-
standen, dass Dogmatismus, wie Platon ihn verschmiht, etwas fiir grobschléchti-
ge oder ungestiime (= junge) Geister ist. Da aber auch diese in die Polis zu integ-
rieren sind, wird Platon in der Politeia nicht miide, mit Verblendungstaktiken zu
dieser Integration anzustiften, nicht ohne gleichzeitig seine Verblendungskarten
offenzulegen. Zumindest die Leserlnnen werden nicht fiir dumm verkauft. Mit
dem Demos, dem Volk bzw. der Bevolkerung, sieht es schon anders aus; doch
hierzu spiter.

Das Verhéltnis zwischen Propagem, Topos, Idee und imaginidrer Bedeutung
verweist einmal mehr auf die Frage nach Ort und Art des Verbindlichwerdens
individueller Vorstellungen fiir die Gemeinschaft bzw. die Allgemeinheit. Vor-
auszuschicken ist, dass diese das gesellschaftliche Imagindre zentral konstituie-
renden Begriffe nicht von ihrem Umfeld und vor allem nicht von den darin zirku-
lar wirkenden Instanzen zu trennen sind: Sender, Adressat, Medium machen das
Umfeld ebenso wie das Propagem der jeweils konkreten Propaganda tiberhaupt
erst zu dem, was sie als solche erscheinen und wirken 14sst.

Eine fiir die ErschlieBung des semantischen Feldes der Propaganda zentrale
Perspektivenverschiebung ist jene von der ,,Propaganda‘“ als Einwegkommunika-
tion zwischen Menge und Fiihrer/(inne)n bzw. Erfindern und Verbreitenden
(Sacra Congregatio de propaganda fide, 17. Jhd.) zu jener der ,,Propaganda‘ als
etwas, das sich erst iiber das Medium des eigentlichen Adressaten, die Menge,
verwirklicht, ja bereits in diesem seinen Ursprung hat. Diese Zirkularitit ist nicht
nur begrifflicher Art, sie steht auch im Mittelpunkt der historisch-institutionellen
Wirkungsweisen der Propaganda, von der das Propagem nur sehr bedingt zu un-
terscheiden ist. Das soll nicht heien, dass die Differenzierung zwischen Propa-
gem und Propaganda obsolet wire, im Gegenteil, es verweist nur auf den per-

14.02.2028, 09:55:11. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

VERBREITEN, VERFEMEN, VERFUHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 141

spektivischen und bedingten Charakter dieser Differenzierung. In vielen Féllen
ist das Propagem als ,,Werk* der Propaganda bzw. als zu verbreitendes Ideolo-
gem in Form bzw. Inhalt nicht leicht von der Art und Wirkung seiner Inszenie-
rung und Verbreitung zu unterscheiden. Und wenn wir davon ausgehen, dass
Propageme nur spezifisch aufgegriffene aber in der Gesellschaft bereits vorhan-
dene Ideen, Vorstellungen etc. sind, dann wird die erwéihnte Zirkularitit von Er-
finder (die schopferische Menge und die sich die Idee etc. als Propagem aneig-
nenden Instanzen), Medium (die verbreitende Menge oder Technik aus der Sicht
der produktions- und rezeptionsdsthetischen Dialektik) und Adressat (die ,,glau-
bende* Menge) vollends deutlich.

Es geht mir also zuerst um die begriffliche sowie phantasmatische Verfasst-
heit der Menge und um die Verbreitung bzw. Verstreuung in ihr/durch sie als
Medium und Adressat, aber auch als — zumeist negierte — Quelle. Diese Negation
oder besser Verdeckung der schopferischen Beteiligung der Menge an dem, was
sich die staatlichen Manipulatoren oder Statthalter’ als ihr zu verbreitendes Pro-
pagem zurechtschleifen, aneignen und zunutze machen, ist der politischen Pro-
paganda inhédrent. Denn als solche ist sie Teil einer Struktur der Entfremdung —
ein Begriff, der seit Hegel dadurch definiert ist, dass den Menschen ihr Werk
(Vorstellungen, Bildung, Bedeutungen, ja das Schaffen von Kosmos, also von
Welt als Ordnung) als das einer transzendenten Instanz ,,verkauft* bzw. propa-
giert wird. Sie konnen ihr Werk, und damit auch sich selbst darin nicht wiederer-
kennen; stattdessen sollen sie umso platter zu einer simplifizierten Version davon
tiberredet und damit auf den kleinsten gemeinsamen Nenner versammelt und
vergattert werden. Platon kritisiert und usurpiert diese Praxis bereits, auch wenn
der Begriff der Entfremdung erst viel spdter philosophisch hervorgebracht wird.
Fur ihn ist die Menge stets hybrisverddchtig (er unterstellt ihr prinzipiell die
Seinsweise der Masse bzw. dessen, was wir vor allem seit Hannah Arendt als
Mob bezeichnen), weshalb sie einer iberwachenden Fithrung und einer geschick-
ten Uberredung durch diese Wiichterkaste bediirfe.*

Phémé und fama - Gerilicht und Ruf

Der platonische Begriff phémé macht deutlich, wie prekédr die Existenz eines
Begriffs sein kann. Nicht jedes Wort, das in einem philosophischen oder theoreti-
schen Text mehrmals vorkommt, ist deshalb schon ein Begriff. Gleichzeitig wire
aber die philosophisch-systematische Hervorbringung und explizite Gliederung

3 Propagator war derjenige, der Césars Statthalterschaft tiber eine Provinz verlanger-
te.

4 Die in der Politeia vorherrschende Metapher von Hirte und Herde wird in dem spi-
teren Dialog Politikos von jener komplexeren und die Menge weit weniger verach-
tenden Metapher der die ,,weibliche* Webkunst beherrschenden Politiker abgeldst.

14.02.2028, 09:55:11. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

142 | PoLis

einer semantischen Gestalt durch die jeweiligen Autorlnnen eine zu hoch gegrif-
fene notwendige Bedingung dafiir, dass ein Wort als Begriff gelten kann. Im
Franzosischen gibt es die durchaus sinnvolle Unterscheidung zwischen notion
und concept, wobei Letzteres systematischer und umfassender ist als Ersteres.
Ich ziehe es vor, die phémé, wie Platon sie verwendet als Begriff im Sinne der
notion zu bezeichnen, d.h. als Begriff im weiteren und nicht im rein systemati-
schen Sinn.

Phémé bezeichnet sehr vieles: das Gesagte, das Getratschte, das Geriicht, der
Ruf, die Uberlieferung etc. Im Sinne der Verbreitung handelt sich bei der phémé
um ein zur Zerstreuung neigendes semantisches Feld, dessen Inszenierung mit
der von Platon beanstandeten Theatrokratie, also der Publikumsherrschaft, bis
heute eng verbunden ist. Allerdings ldsst es sich in Platons Analyse nicht auf die-
se Verfallsart der Demokratie beschrinken (die Demokratie war fiir den demo-
kratiekritisch eingestellten Platon selbst schon ein Verfall, insbesondere ihre kor-
rumpierte Form zu seinen Lebzeiten). Die phémé ist eine Art des Sprechens und
des Gesagten, das heifit sie ist eine besondere Art des Logos, der seit Heraklit
auch mit ,,Begriff™ tibersetzt wird. Insofern ist phémé gewissermallen ein empiri-
scher bzw. begrifflich ungelduterter Vorldufer des Begriffs. Als Grundelement
des Mythos ist die phémé Verbreitung von allem Mdoglichen — Sagbaren und Un-
sagbaren bzw. Unerhorten — im Medium der Oralitit, bevor sie sich zu einem
Mythos, also einer Geschichte, oder zu einer gnomé, also einer — 6ffentlichen —
Meinung ausbildet, die fiir viele verbindlich, ja glaubhaft ist. Ohne auf Unter-
schieden zwischen glaubhaft, plausibel und glaubwiirdig zu insistieren, mochte
ich fiir diese sowie fiir weitere Fragen nach dem Mythos in der griechischen An-
tike vor allem auf Jean-Pierre Vernant und Pierre Vidal-Naquet verweisen’, fiir
die Relevanz des Mythos in der platonischen Philosophie auf Luc Brisson und
Geneviéve Droz.*

Vernant betont, dass phémé in/durch sich selbst in actu verbreitet und
zugleich verformt, ohne dabei der Strukturiertheit zu entbehren. Die Analogien
zum Unbewussten liegen nicht nur auf der Hand, sie wurden und werden von den
strukturalanalytisch arbeitenden Philosophlnnen und HistorikerInnen des Imagi-
niren bewusst, wenngleich mit Vorsicht, herausgearbeitet.” Wir kénnen uns an-
gesichts permanenter zentralisierter Einwegberichterstattung dennoch nur schwer
die vielstimmige und interaktive Gerlichtekultur der antiken Polis vorstellen, die
fast ausschlieB8lich im Medium der Oralitit funktionierte, und in der das Anhé6ren

5 Jean-Pierre Vernant: Mythe et société en Gréce ancienne, Paris: Seuil 1992. Jean-
Pierre Vernant und Pierre Vidal-Naquet: La Gréce ancienne. Bd. 1. Du mythe a la
raison.

6 L. Brisson: Platon, les mots et les mythes, sowie G. Droz: Les mythes platoniciens,
Paris: Seuil 1992.

7 Die ,stille Post“ wire hier als ein dem Freudschen Wunderblock vergleichbares
Bild aus der Welt des Spiels zu verstehen. Sigmund Freud: Notiz tiber den Wunder-
block, GW X1V, S. 1-8.

14.02.2028, 09:55:11. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

VERBREITEN, VERFEMEN, VERFUHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 143

langer und auch komplizierter Reden eine Gewohnheit war. Zwischen Geriicht
und Ruf (fama) besteht eine Verbindung, die umso wirkungsvoller ist, als Auto-
rInnenschaft und damit der Zeugnischarakter des Gertichts sich in diesem verwi-
schen.®

Damit fithrt die Frage nach der phémé direkt zum politischen Tropus des kol-
lektiven Ursprungsmythos, der bei Platon im Aufruf zur Verbreitung der edlen
Liige (gennaion pseudos) kulminiert.” Im Sinne des einen hochsten Guts ,,s0ll“
die Vielstimmigkeit der politischen Einhelligkeit oder gar Eintracht weichen, was
besonders fiir die phémé eine Zumutung ist, gedeiht sie doch gerade in der Viel-
stimmigkeit und der Selbstverdnderung. Neben diversen anderen Ursprungsmy-
then in Platons Werk ist jene edle Liige ein den Griechen vertrauter Ursprungs-
bzw. Griindungsmythos, wie er etwa in der spartanischen Geschichte von Kad-
mos zu finden ist; zugleich ist er Teil einer Ideologie, denn er wird zur Legitimie-
rung der Hierarchie zwischen den drei Kasten des idealen Staates herangezogen.
Es geht darin um die autochthone, das heifit um die von der Erde, Gé (,,wie von
einer Mutter) bzw. um die von der chéra geschaffene Hierarchie der Kasten so-
wie um die ihr entsprechende Hierarchie der Seelen/Wesen: Gold, Silber und Ei-
sen/Erz bzw. solar, lunar und irdisch oder sublunar, wie Aristoteles nicht ohne
Ironie zu schreiben pflegte, sind die Adjektive, mit denen Platon auf den bekann-
ten hesiodischen Mythos der drei gené (Rassen) anspielt.'” Diese Legitimierung
soll vor allem der Integration der Angehdrigen niedriger Kasten dienen, welche
stets abtriinnig zu werden drohen. Dafiir wird ihnen auch, ganz im Sinne der von
Platon inszenierten Pddagogik, gegeniiber den niedrigen Instanzen eine Auf-
stiegschance eingerdaumt: Zwar werden die Kasten auf so etwas wie hierarchisch
angeordnete Wesensarten zuriickgefiihrt, aber sie sind keine Rassen im Sinne der
Unvermischbarkeit. Die von Platon konzipierten Kasten kénnen, ja sollen sich
sehr wohl vermischen, allerdings geplant und ausgesucht, also mit Maf3 und Ziel
im Sinne der Eugenik.

Auf der semantischen Ebene ist der Mythos zwar eine Legitimation der Hie-
rarchie, doch ist er zugleich eine Feier der Einheit im Sinne der Patria/Mutter/Er-
de, denn alle sind als politai (Biirger) geboren, und als aus der Erde Geborene
sind sie Geschwister. Eingefiihrt wird diese familidre Ursprungstduschung mit
dem Hinweis auf die Notwendigkeit der Herrschaft der Verniinftigen (wenn die
eiserne Kaste regierte, wiirde das den Untergang der Mutter/Polis bedeuten, ihren
Sturz ins Chaos oder in die Barbarei, um ein griechisch inspiriertes proteron
hysteron zu verwenden). Es handelt sich dabei um eine angstgenerierende Dro-

8 Politisch betrachtet ist die Ndhe zur Konspiration auffillig, was mich an ein Bei-
spiel aus der rezenteren Vergangenheit erinnert, als in Chile vor dem Putsch die Re-
gierung unter Salvador Allende geschwicht werden sollte, indem in Lebensmittel-
schlangen Antiregierungspropaganda in Form von Geriichten ,,in die Welt gesetzt“
wurde.

9 Platon: Politeia, 414 d-415 d.

10 Hesiod: Werke und Tage. Samtliche Werke, Bremen: Schiinemann 1965.

14.02.2028, 09:55:11. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

144 | PoLis

hung, mit der die Liige in die Seelen gebracht, und die richtige Meinung vertrie-
ben wiirde — im Sinne des Verschwindens. Doch der Vertrieb des Mythos — im
Sinne der Verbreitung — geschieht durch eine méchané, also eine List, einen
Kunstgriff oder ein Stratagem. Den zur edlen Liige erkldrten Mythos wiirde aus
der ersten Generation noch niemand glauben, sehr wohl aber wiirden dies die
nachfolgenden Generationen tun. ,,Und dieses nun gehe, wie die Uberlieferung es
leiten wird (phémé agagé). "'

Mehr erfahren wir in der Politeia nicht tiber die List oder den Kunstgriff, den
die phémé nun mittels der immer unskeptischer verbreitenden Miinder der Menge
durchfiihren soll. Doch in den Nomoi, den Gesetzen, in denen Platon die Bevol-
kerung weit milder zur guten wahren Einheit versammelt als in der Politeia, er-
fahren wir etwas mehr, und zwar in bezug auf die Sexualitét. In der Erlduterung
der einheitlichen phémé iiber die Sexualitit leitet Platon die Tabuisierung der
Homosexualitit als verponte Praxis an. Der Gesetzgeber wiirde leicht mit diesen
Praktiken zu Rande kommen, wenn er den offentlichen Ruf (verpont!), #én
phémén para pasi, nur bestitige.'"* Dieses Tabu soll wie das Inzesttabu als ,,Ge-
setz* in alle Seelen eingeschrieben werden. Diese allgemeine und durch alle zu
verbreitende phémé ist nicht die 6ffentliche Meinung, die iiber den Logos zu-
stande kommt, sie muss vielmehr subkutan zum Habitus werden. '

Die Verbannung von Homosexualitét aus der Platonischen Polis hat vermut-
lich unterschiedliche Griinde. Da es sich bei der Normierung und ,,Normalisie-
rung® der Sexualitit um eine zentrale gesellschaftspolitische Angelegenheit han-
delt, wird es auch hier nicht ohne mehr oder weniger subtile Propaganda, sprich
phémé gehen. Platon ist sich im Klaren dariiber, dass die Lust eine nicht gesetz-
lich zu regelnde Angelegenheit ist. Im Zuge einer Zweiteilung unterstellt er sie
einerseits der philosophischen Sublimierung eines nunmehr entsexualisierten
Eros zwischen Minnern, andererseits stellt er sie unter das Diktat der Fortpflan-
zung: Jeder sexuelle Eros bzw. jede Sexualitit, die sich nicht dieser Fortpflan-
zungsteleologie fligt, muss verhindert oder zumindest ausgegrenzt werden. Die
unter dem langst dekonstruierten Argument der Natiirlichkeit auf die Fortpflan-
zung reduzierte Sexualitit ist zwar in der Politeia auch Aufgabe der hochstste-
henden Individuen (der Kaste der Herrscher- und WachterInnen), doch im Sym-
posion oder im Philebos wird die Hierarchie anders dargestellt und propagiert:
Die Menschen, die ihr Leben dem philosophisch sublimierten Eros und der wah-
ren (Ménner-)Freundschaft unter Gleichen widmen, tibertreffen jene, die der ei-
gentlich als niedrig angesehenen Fortpflanzung nachgehen. In den letztgenannten
Dialogen, die nicht der Einheit der ersehnten Polis verschrieben sind, scheint es,

11 Platon: Politeia, 415 d.

12 Platon: Nomoi, 838 d-e.

13 Wie das geht, das wissen wir genauer erst seit Freud und vor allem seit Lacan und
Aulagnier, die die Funktion des Symbolischen bzw. der Sprache als offenes System
gerade auch in diesen Angelegenheiten hervorhoben und analysierten.

14.02.2028, 09:55:11. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

VERBREITEN, VERFEMEN, VERFUHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 145

als ob diese Lebensweisen einander ausschlieBen wiirden. Fiir die Polis gilt es,
beide zu vereinbaren, und zwar um den Preis des Ausschlusses der Homosexuali-
tit, die fur den philosophisch sublimierten Eros noch einen unentbehrlichen
Schritt darstellte. Wir konnen diese Verschiebungen nur in einem systemisch und
diachron zu lesenden Zusammenhang des Gesamtwerks Platons verstehen.

Im Sinne der eugenischen Biopolitik und der Einheit der Polis bedarf es einer
einhelligen phémeé beziiglich der Sexualitdt und nicht eines gesetzlichen Verbots.
Ein solches setzt ndamlich die Moglichkeit seiner Transgression voraus und laufe
auf eine — wenn auch negativ formulierte — Anerkennung der (und damit Wer-
bung fiir) Homosexualitdt hinaus: analog zu Freuds Verneinung, in der das Ver-
neinte ja explizit enthalten ist. Bei Platon wiirde das die Zweiteilung der phémé
bedeuten, die tunlichst einhellig zu sein hat, damit das zu Negierende sogar als
Negiertes verschwinde. Als solche muss die phémé eine Ebene unterhalb des Ge-
setzes ansetzen und auf subtile Weise dazu dienen/zwingen, dass niemand mehr
auf die Idee kommt, schon gar offentlich, der aus der Polis zu verbannenden
Homosexualitit zu frohnen. In Bezug auf die weibliche Homosexualitdt hat diese
Strategie mancherorts bis heute Wirkung. Wir ahnen, welch ein die Biopolitik
zersetzendes Potential Platon der Homosexualitit noch im Alter einrdumt (die
Gesetze sind ein Spéatwerk). Er mufite es wissen, war er doch selbst nie verheira-
tet, stets kinderlos und Autor von Dialogen, die mit zu den meistzitierten Insze-
nierungen von ménnlicher Homoerotik und Homosexualitdt in der Weltliteratur
zihlen." Soviel zusammenfassend zur Verbindung von Homophobie und ,,Hete-
rophemie* bei Platon.

Wo phémé auch Uberlieferung, tradiertes Denken bezeichnet, das so einge-
fahren ist, dass es gegen kritisches Hinterfragen bzw. Abwigen immun zu sein
scheint, ist sie bereits so weit verbreitet, dass sie lingst phémé der Vielen ist; sie
ist von der Pluralitdt so wenig abzulosen wie die Politik und die Organisation der
Polis tiberhaupt; das heif3t aber nicht, dass sie nicht in den Dienst der Einheit ge-
stellt worden wire. Es gibt vielleicht partikularistische phémai, aber es gibt keine
absolut private phémé. In diesem Sinne verweist dieser Begriff auf Wittgensteins
Sprachauffassung: Die Sprache in ihrer je spezifischen Gestaltetheit, also das je-
weilige Sprachspiel, ist die unhintergehbare Bedingung, ja das Schema allen
Verstehens, all dessen, was in unseren Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungs-
horizont eintritt, ja einzutreten vermag.

Ein aus Platons Sicht entgegengesetzter Aspekt der phémé ist die Durchset-
zung der Herrschaft des Verniinftigen und die Folgsamkeit des Eifrigen: sie ge-
schicht tiber die Zusammenstimmung von besdnftigendem Zureden (para-
mythoumené): das Vernilinftige ist von schonen Reden angespornt, das Folgsame
von Harmonie und Rhythmus (Wohlklang und Zeitmass) besénftigt. Gemeinsam

14 Die weibliche Homosexualitit wird explizit nur im Symposion erwahnt.

14.02.2028, 09:55:11. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

146 | PoLIs

werden diese Teile im Staat (wie im Einzelmenschen) dem begehrlichen Teil in
der (Volks)seele vorstehen. '

Um die Rede- und (Seelen-)Fiithrungsweisen begrifflich zu differenzieren, er-
scheint die tradierte rhetorische bzw. erkenntnistheoretisch-ontologische Analyse
unzureichend. Es kann also nicht allein der Sophistik sowie der fiir die Begriffs-
geschichte der Propaganda meist vordergriindig behandelten Frage nach wahr,
falsch oder Schein bzw. Konstruktion Beachtung geschenkt werden. Diese Frage
ist, wie erwéhnt, im Kontext der Frage nach den diskursiven Inszenierungen der
Menge zu beleuchten, des pléthos, der in Platons Philosophie der Politik als Me-
dium und Adressat verfasst wird. Bei Aristoteles, der die demokratische Verfas-
sung durchaus mehr zu schitzen wusste als Platon, erlangt die erwédhnte Zirkula-
ritdt und Durchdringung von Medium, Adressat und Sender eine systematischere
Abrundung, die Platon aus Furcht vor der Menge im Kommando- oder T#u-
schungskurzschluss zu verhindern wusste. In der bisher gewéhlten Betrachtung
steht Platons eigener Riickgriff auf die verponte Sophistik, ja auf die Liige selbst,
stiarker im Vordergrund als seine Kritik der Sophistik, auf die ich im Anschluss
noch eingehe.'®

Theatrokratie

Die zentralen Begriffe im semantischen Feld der Propaganda, allen voran die
phémé, werden von Platon keineswegs allesamt als innerhalb der Theatrokratie,
also der Publikumsherrschaft, wirkende dargestellt. Ich gehe dennoch davon aus,
dass dieses Phantasma Platon gleichsam als politisches Schreckensphantasma
faszinierte, wenn nicht fesselte.

Die Theatrokratie wird in den Nomoi eingefiihrt.'” Ein Neologismus damals,
der nicht nur die Herrschaft des Geschmacks der Vielen kritisiert, sondern iiber-
haupt deren Anwirterschaft auf guten Geschmack aus sich heraus. Es geht um
den piadagogisch so relevanten Bereich der Musik, auf den Platon politische Ka-
tegorien anwendet. Die Herrschaft der Besten sei (auch) in diesem Bereich der
Publikumsherrschaft gewichen. Halb so schlimm wére es, wenn es sich um eine
Demokratie handeln wiirde, der Herrschaftsform, in der der Demos (Volk) im
engeren Sinn (die freien minnlichen Biirger) tiber die anderen Bevolkerungsteile
(der ,erweiterte Demos) herrscht und sich als dieser eingeschrinkte Demos
selbst bestimmt. (659 b) Doch die Welt, die Platon kritisiert, um sie fiir das Feld
der Pdadagogik zu verhindern, ist eine verkehrte Welt: Nicht die Juroren, also die

15 Platon: Politeia, 442 a-b.

16 Fir eine Bearbeitung der Grabrede als erbauliche Rhetorik der Vereinheitlichung
einer durch den Tod junger Soldaten oder die Stasis eingerissenen Einheit der Polis
siehe: Nicole Loraux: L’invention d’Athénes. L’histoire de 1’oraison funébre dans
la ,,cité classique®, Paris, La Haye: Mouton/Editions de ’'EHESS 1981.

17 Platon: Nomoi, 701 a.

14.02.2028, 09:55:11. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

VERBREITEN, VERFEMEN, VERFUHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 147

vermeintlichen Experten, unterrichten hier das Publikum, sondern dieses zwingt
jenen seinen Geschmack auf; eine Pidagogik, in der die Unterrichteten bzw. die
Konsumentlnnen mit/bestimmen, was sie lernen wollen, wire fiir ihn ein analo-
ges Skandalon — ein Skandalon, das der weitaus demokratischer ausgerichtete
Aristoteles im Feld der Politik als Bedingung fiir die Qualitét eines Urteils setzt.
Platons Kritik an der Publikumsherrschaft in den Gesetzen bezieht sich zwar auf
die Beurteilung von musikalischen Werken, doch die Zusammenziehung beider
Bereiche — des Theaters und der Herrschaft(-kratie) — ist ein eindeutiger Verweis
auf seine politischen Vorlieben fiir eine Herrschaft der philosophierenden Wéch-
terInnen (Politeia) oder des Gesetzes (Nomoi).

Platon erkldrt nicht, inwieweit und warum dieser Geschmack schlechter ist
als der der Juroren, offenbar war es auch in einer korrupt gewordenen atheni-
schen Demokratie selbstverstandlich, dass die ausgewihlten Juroren iiber einen
besseren Kunstgeschmack verfiigen als das Publikum in seiner Gesamtheit.'® Es
geht aber nicht sosehr um die Frage nach der Un/moglichkeit von Expertise in
Geschmacksangelegenheiten, oder — wie im Protagoras, dem einzigen demokra-
tiefreundlicheren Dialog Platons, beschrieben — um die Aporetik, ja Absurditit
von Expertise einiger weniger und Professionalisierung in Angelegenheiten, die
alle betreffen, also in der Politik: Worum es hier geht, ist eine Illustration der pla-
tonischen Staatsideologie in Bezug auf die Menge, die zum Mob werde, sobald
sie sich versammelt.

Im Theatron, das zugleich das Publikum und das Theater bezeichnet, ver-
schmilzt die differenzierte Urteilskraft zu einem Affekt- und Vorstellungsfluss,
der zudem mit sich im Widerstreit liegt. Ein Fluss, welcher der Hierarchisierung
im Sinne politischer Eintracht ebenso wenig zuginglich ist wie der differenzier-
ten Urteilskraft. Er ist diffus und dhnelt dem, den wir bei kleinen Kindern antref-
fen, die Platon immer wieder ins Feld fiihrt. Hier wirkt Propaganda, schone Liige
oder Uberredung mit Schwarzweifmalerei zur Bannung bzw. Abfuhr der bedroh-
lich anflutenden Affekte am Besten, oder: Hier wirkt nur noch Propaganda? Wir
sind damit beim Kern der Eingangs erwihnten Ambivalenz in Platons Darstel-
lung der Liige: aus der Not im Umgang mit der Ambivalenz des Triebhaften im
Volkskorper wird die Tugend der Verbreitung einer noblen Liige, mit der dieses
Triebhafte, also die niedrige Menge, bestochen wird.

Gewiss gibt es immer wieder derartig ,,propagene* Verfatheiten der Menge,
doch das heif3t nicht, dass jede versammelte Menge diesem Agieren blind ausge-
liefert ist. Platon scheint allerdings dieser Ansicht gewesen zu sein, und er ist
damit leider nicht alleine geblieben. Ich sage leider, da diese prinzipielle Verach-

18 Konnen wir uns dessen jemals sicher sein, und sind es nicht erst zur Urteilskraft
hinzukommende systemische Organisatoren wie etwa die politische Okonomie, die
aus Wertschopfungstrieb, Reflexionsfeindlichkeit und Ignoranz einen Konkurrenz-
kampf zwischen Kunst und Unterhaltung diktiert, in dem Erstere nur unterliegen
kann?

14.02.2028, 09:55:11. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

148 | PoLis

tung — und Angst vor — der Menge eine der Grundlagen antidemokratischer Hal-
tungen, Ideologien bzw. Propaganden ist.

Sprache der Einheit, Gespenst des Sophisten

Der Umgang mit den politischen Aspekten der Propaganda weist Platon nicht zu-
letzt als Rhetoriker gegen die Hybris der Vielheit oder Buntheit (poikilos), sowie
der Freiheit und Gleichheit aus.'® Dabei geht es ihm nicht zuletzt um die Vermei-
dung des Umschlagens (metabolé) in die fiir ihn negativen Extreme Demokratie
und Tyrannei. Dazu dienen die zum Teil analysierten diskursiven Vereinigungs-
techniken, aber ebenso das Gespenst des Sophisten.

Die List des Sophisten ist das Verfiithren, diaphteiré, das auch zugrunde rich-
ten, zum Schlechten verdndern heif}t. Platon verbindet die semantische Spannung
geschickt, indem er beschreibt, wie die Gesinnung von jemandem zum Schlech-
ten verdndert wird. In der Politeia erldutert er, wie Meinungen aus der Seele ver-
schwinden:

,»mit seinem Willen [verschwindet] die falsche [Meinung] desjenigen, der sich eines
besseren iiberzeugt; wider seinen Willen aber jede wahre. Bestohlen werden jene, die
iiberredet werden oder vergessen haben. Uberwiltigt aber [...] die, welche irgendein
Schmerz oder Weh ihre Meinung dndern macht. Bezaubert die, welche ihre Meinung
indern, entweder von einer Lust oder einer Furcht bezwungen.“20

Wir haben es dabei mit einer gleichsam tiefenpsychologischen Strategie zu tun,
die wir nicht nur aus der Propaganda sondern auch aus der Militér- oder der Sek-
tenforschung bzw. aus den Religionswissenschaften kennen: ein umso einfache-
res wie brachiales Prinzip, das — abgeschwicht — ,,Zuckerbrot und Peitsche* ge-
nannt wird. Die Legitimationen der Technik, mit der ein Propagem in die Seelen
eingefiihrt (ja gar ,,hineingepfercht*) wird, gehéren dem Propagem ebenso an wie
der propagierenden Technik oder méchané, dem Kunstgriff; sie verschwinden
mit zunehmender Subtilitit, sogenannter Selbstdisziplinierung. Ich mochte hier
dennoch den Unterschied zwischen Selbstdisziplinierung im Sinne einer propa-
gandistischen Heteronomie und Autonomie im Sinne der Selbstbestimmung so-
wie Selbstbegrenzung betonen.

Platon ist ein zuweilen subtil sophistisch schreibender Philosoph und als sol-
cher ein scharfsinniger Aneigner der Kiinste anderer, auch jener der Sophisten.
Um die Ambivalenzen Platons in Sachen Propaganda noch kurz anhand des So-
phistes hervorzuheben, sei daran erinnert, dass die in der Politeia propagierte
noble Liige genau jenen Kriterien entspricht, die er in diesem Dialog den kriti-

19 Platon: Politeia, 562 a-566 d.
20 Ibid., 412 e-413 b.

14.02.2028, 09:55:11. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

VERBREITEN, VERFEMEN, VERFUHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 149

sierten Sophisten vorwirft. Er entschliisselt sie im Zuge seiner Dihairesen (Unter-
scheidungen) als sich prostituierende Verfiihrer der Jugend, die durch schillernde
Kunstgriffe, Uberredungskiinste und sogar eine — platonisch-ironisch ins Feld ge-
fithrte — Ironia (Verstellung) einen Tross hinter sich versammeln, um Demago-
gen, also Volksfiihrer (wie Kleon) zu werden.”' Der so beschriebene Volksredner
(démiologikos) arbeitet mit analogen Mitteln wie Platons Lehrer Sokrates. Doch
die Ironia ist eine mit umgekehrten Vorzeichen: Der Volksredner weil3 sich in
seinen langen Reden vor der Menge so zu verstellen (eirdnikos), dass er sein
Unwissen fiir Wissen ausgibt. Er wird dadurch zur billigen Karikatur von Sokra-
tes, der mit seiner genuinen Ironie selbst bereits den Sophisten parodiert hatte,
indem er dessen ,,Verstellung® verkehrte und zugleich entlarvte.

Die Schonrede ist eine verfithrerische, schillernde (und damit als weibisch
konnotierte) Rede, die als Lockspeise kddert, und zwar mit Seelengiitern, wes-
halb Platon sie — durch eine Metapher aus dem Reich des Handels — als Seelen-
giiterfernhandel (psychemporiké) oder als Bildungsgiitergeschift (zekné mathé-
matopéliké) bezeichnet.”> Die Verbreitung und Verfiihrung ist eine von leeren
Versprechungen, vielleicht nicht einmal von Propagemen. Wir konnen uns aus-
suchen, womit wir fiir diimmer oder gescheiter verkauft werden.

Doch es hiee Platon unterschitzen, wenn wir nicht mitbedenken wiirden,
dass (er) seine Begriffe und Ideen, allen voran die Idee als Begriff und die einer
idealen Verfassung, ob mit sophistischen Mitteln und ihrer dazugelieferten Ent-
schliisselung und Dekonstruktion oder durch philosophische Begriffe und argu-
mentative Uberzeugung, (sich) bis zu uns schriftlich und nachhaltig verbreitet
(hat) haben. Dass die Nachkommenschaft und die damit garantierte Nachhaltig-
keit ein zentraler Aspekt von propago ist, gibt hinreichend Anlass dazu, in Platon
einen der erfolgreichsten und interessantesten Verbreiter und Verldngerer, um
nicht zu sagen Propagandisten des kritischen Denkens und Begreifens ebenso
wie der Eugenik und des Diktats der Einheit zu sehen. Kaum jemand kann im
Bereich der Philosophie behaupten, nicht auch PlatonikerIn zu sein, egal welcher
Tendenz, Glaubensrichtung oder Denkweise sie oder er anhingt. Und vielleicht
macht gerade dieses implizite, und damit gleichsam unphilosophische Wirken
seines Denkens Platon zu einem der groBten Philosophen. Denn anders als die
von ihm kritisierten Propagandisten stellt er sich den Widerspriichen zumindest
so lange, bis die Skepsis und die Neugier uns gebieten, alle Betrachtungsweisen
ernst zu nehmen, um der Wahrheit ndher zu kommen. Seinen Gegnern aber wirft
er vor, dass sie, was sie nicht wissen kénnen, deshalb als Wissen um die Wahr-
heit darstellen, weil sie von deren Schwierigkeiten absehen, ja dariiber hinweg-
tduschen. Sie sind zwar nicht gerade Schwitzer, aber doch Langredner, die sich
um diese Schwierigkeit der nichtenden Differenz zwischen Sein und Nichtsein,

21 Demagogos war zuerst der Fithrer der demokratischen Partei, sieche Aristoteles: Der
Staat der Athener.
22 Platon: Sophistes, 224 c.

14.02.2028, 09:55:11. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

150 | PoLIs

zwischen Allgemeinem und Besonderem herumdriicken und gewissermallen
Pseudolosungen in Bildern vorgaukeln, die kritisch zu verwenden er sich selbst
nicht scheut. Die Trennlinie ist eben niemals gesichert, stets durchléssig, aber sie
l4sst sich — nicht nur im Denken — als solche immer wieder ziechen, wenn auch
nur provisorisch.

Ein abschlieBender Aspekt, der das Verhiltnis zwischen Bedeutungen bzw. Vor-
stellungen oder Ideen und Propagemen zu erhellen erlaubt, betrifft das Span-
nungsverhiltnis zwischen Uberzeugung und Uberredung bzw. Verfithrung sowie
zwischen Liige und Wahrheit. Was wir iiber Platons Sophistes hinaus sagen kon-
nen, ist, dass dieses Spannungsverhéltnis immer auch gerne von jenen beschwo-
ren wird, die einen konkurrierenden Diskurs als Verbreitung von Liigen, als ,,rei-
ne Propaganda® (oder Ideologie im negativen Sinn der Legitimierung von Herr-
schaftsanspriichen) zu diffamieren (die negative phémé) trachten. Nichts desto
trotz bleibt die platonische Unterscheidung zwischen sokratischer und sophisti-
scher Ironie, also der Praxis, ein Wissen fiir Nichtwissen auszugeben bzw. ein
Nichtwissen fiir Wissen, fiir das Selbstverstdndnis aller Wissenschaften und der
Philosophie als Reflexions- und Begriffsbildungspraxis unumginglich. Die Pro-
paganda mag dem Zweck der philosophischen und wissenschaftlichen Haltung
da und dort pddagogisch dienen, ebenso politisch (etwa im Sinne eines besseren
Lebens in der Gemeinschaft). Doch sie ist unweigerlich eine Abkiirzung jedes
erkenntnissuchenden Prozesses durch das Postulat, das sie im zu Verbreitenden
transportiert: nicht nach weiteren Griinden ist zu suchen, bevor verbreitet wird,
was als zu Geltendes und damit zumindest implizit als Wahres verbreitet werden
soll. Je nachdem, wie geschlossen die Propageme ihrem jeweils angestrebten
Zweck zu dienen haben, ob sie sich im Geriicht verdndern oder nicht, oder ob sie
gar als gezielte Fehlinformation ins Werk gesetzt werden: Sie stellen, ja geben
zutiefst pragmatisches Behaupten oder ,,Wissen“ vor, das mit der Suche nach ei-
ner letztlich nicht festmachbaren, doch als Grenzbegriff notwendigen Wahrheit
des philosophischen und wissenschaftlichen Wissens nicht ganz vereinbar ist.
Die Skeptiker wussten von diesem Unterschied zwischen suchender Wissen-
schaft, die sich auf kein Dogma, keine letztgiiltige Lehrmeinung oder absolute
Gewissheit festmachen darf, ja kann, und der praktischen wie auch politischen
Notwendigkeit, sich mit solchen Dogmen provisorisch zufrieden zu geben, um zu
handeln, zu entscheiden, ja zu kimpfen, zum Beispiel um das Recht, alle Dog-
men, Propageme und zentralen Bedeutungen immer wieder in Frage zu stellen.

14.02.2028, 09:55:11. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

