
 

 

Verbreiten, verfemen, verführen in Polis und 

Theatrokratie: Polit ische Begriffsgeschichte vor 

dem Hintergrund platonischer Inszenierungen1 

Für eine begriffsgeschichtliche Auseinandersetzung mit dem Phänomen Propa-
ganda erscheint es mir entscheidend, philosophische Reflexionen vor dem Hin-

tergrund institutionengeschichtlicher Aspekte anzustellen. Anhand der Darstel-

lung zentraler „propagener“ Topoi in den philosophischen wie auch bildungspoli-
tischen Inszenierungen Platons lassen sich Widersprüche und Spannungsverhält-

nisse aufzeigen, welche die Geschichte der Propaganda bis heute mitstrukturie-

ren. Zu den wichtigsten zählen die Dialektik von Einheit und Vielheit bzw. 
Buntheit; von weiblich und männlich; von Vereinigung/Versammlung und 

Verbreitung/Zerstreuung; das Spannungsverhältnis zwischen Überzeugung und 

Überredung bzw. Verführung sowie zwischen Lüge und Wahrheit. Es geht dabei 
immer auch um die Dialektik von Spaltung bzw. Ein/teilung und Integration, 

wobei dies keineswegs nur rhetorische und sprachphilosophische Tropen sind, 

wie es eine kommunikationszentristische Zugangsweise zu postulieren scheint. 
Vielmehr überkreuzen sich in diesen Spannungsfeldern individuell- wie auch 

kollektivpsychische, politische, ökonomische, sprachstrukturelle, epistemologi-

sche und ontologische Bereiche und Perspektiven.2 
Die Dialektik von Vereinigung durch Verbreitung/Verstreuung, wie ich sie 

für die phêmê bei Platon aufzeigen werde, ist hier im ebenso materiellen wie  

ideell-imaginären Sinn am Werk, oder eben in einem Chiasma (�), das diesen 
Dualismus weitgehend zu vermeiden oder zu reintegrieren trachtet. Das Medium 

vereinigt durch die Verstreuung im Akt der Zahlung und Geldanhäufung − eine 

                                              
�  Die erste Version dieses Kapitels erschien zuerst, in: Rainer Gries und Wolfgang 

Schmale (Hg.): Kultur der Propaganda, Bochum: Winkler 2005, S. 37-58. 
2  Ein prägnantes Beispiel für die Darstellung einer Schnittstelle zwischen diesen Fel-

dern ist die frühe Form der Reichspropaganda durch das Zahlungsmittel Münze. 
Das Auftauchen des Geldes wird gemeinhin im Zeichen einer irgendwie als staat-
lich zu verstehenden Ökonomie interpretiert, die zentralen propagandistischen 
Funktionen werden dabei bestenfalls als Epiphänomene behandelt. Der Kaiserkopf 
oder das vereinigende Insignum müssen in einer ökonomistischen Sichtweise als 
dekoratives Beiwerk fehlinterpretiert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008 - am 14.02.2026, 09:55:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


140 | POLIS 

 

Zerstreuung, die zugleich durch die Einheit der Prägung, also des Eidos, aufge-

hoben wird. Der Fetischcharakter der Münze verbirgt, analog zum Fetischcharak-

ter des Gerüchts, das meist schmähend über die Auszugrenzenden „berichtet“, 
was sie am offenkundigsten verwirklicht, wenn wir den kruden Ökonomismus 

beiseiteschieben: die Tröstung von der Entäußerung der Ware durch die Illusion 

der „schönen Prägung“, in der sich alle wiederzuerkennen und zu versammeln 
vermögen.  

Doch ich möchte mich hier weder der Numismatik noch der politischen Iko-

nographie und Psychologie widmen, sondern einigen begriffsanalytischen Be-
trachtungen, bevor ich den platonischen Schreib- und Sprechakten nachgehe. 

Dabei wird es um deren relativ immaterielle Formen gehen wie sie das Gerücht, 

die Lüge oder die Überredung um des platonischen Guten-Schönen-Wahren oder 
− wie angeblich bei den Sophisten − um des Geldes willen darstellen. Dazu ist 

sowohl der ideologischere der beiden grossen platonischen Polis-Entwürfe, die 

Politeia, heranzuziehen, als auch der moderatere, die Nomoi (Gesetze) sowie der 
Sophistes. In dem letztgenannten Dialog kritisiert Platon nicht nur die Sophisten, 

sondern er gibt uns darin auch die bis heute wichtigsten skeptischen Denkwerk-

zeuge für die Kritik jeglichen Dogmatismus in die Hand. Wir haben bereits ver-
standen, dass Dogmatismus, wie Platon ihn verschmäht, etwas für grobschlächti-

ge oder ungestüme (= junge) Geister ist. Da aber auch diese in die Polis zu integ-

rieren sind, wird Platon in der Politeia nicht müde, mit Verblendungstaktiken zu 
dieser Integration anzustiften, nicht ohne gleichzeitig seine Verblendungskarten 

offenzulegen. Zumindest die LeserInnen werden nicht für dumm verkauft. Mit 

dem Demos, dem Volk bzw. der Bevölkerung, sieht es schon anders aus; doch 
hierzu später. 

Das Verhältnis zwischen Propagem, Topos, Idee und imaginärer Bedeutung 

verweist einmal mehr auf die Frage nach Ort und Art des Verbindlichwerdens 
individueller Vorstellungen für die Gemeinschaft bzw. die Allgemeinheit. Vor-

auszuschicken ist, dass diese das gesellschaftliche Imaginäre zentral konstituie-

renden Begriffe nicht von ihrem Umfeld und vor allem nicht von den darin zirku-
lär wirkenden Instanzen zu trennen sind: Sender, Adressat, Medium machen das 

Umfeld ebenso wie das Propagem der jeweils konkreten Propaganda überhaupt 

erst zu dem, was sie als solche erscheinen und wirken lässt. 
Eine für die Erschließung des semantischen Feldes der Propaganda zentrale 

Perspektivenverschiebung ist jene von der „Propaganda“ als Einwegkommunika-

tion zwischen Menge und Führer/(inne)n bzw. Erfindern und Verbreitenden 
(Sacra Congregatio de propaganda fide, 17. Jhd.) zu jener der „Propaganda“ als 

etwas, das sich erst über das Medium des eigentlichen Adressaten, die Menge, 

verwirklicht, ja bereits in diesem seinen Ursprung hat. Diese Zirkularität ist nicht 
nur begrifflicher Art, sie steht auch im Mittelpunkt der historisch-institutionellen 

Wirkungsweisen der Propaganda, von der das Propagem nur sehr bedingt zu un-

terscheiden ist. Das soll nicht heißen, dass die Differenzierung zwischen Propa-
gem und Propaganda obsolet wäre, im Gegenteil, es verweist nur auf den per-

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008 - am 14.02.2026, 09:55:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VERBREITEN, VERFEMEN, VERFÜHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 141 

 

spektivischen und bedingten Charakter dieser Differenzierung. In vielen Fällen 

ist das Propagem als „Werk“ der Propaganda bzw. als zu verbreitendes Ideolo-

gem in Form bzw. Inhalt nicht leicht von der Art und Wirkung seiner Inszenie-
rung und Verbreitung zu unterscheiden. Und wenn wir davon ausgehen, dass 

Propageme nur spezifisch aufgegriffene aber in der Gesellschaft bereits vorhan-

dene Ideen, Vorstellungen etc. sind, dann wird die erwähnte Zirkularität von Er-
finder (die schöpferische Menge und die sich die Idee etc. als Propagem aneig-

nenden Instanzen), Medium (die verbreitende Menge oder Technik aus der Sicht 

der produktions- und rezeptionsästhetischen Dialektik) und Adressat (die „glau-
bende“ Menge) vollends deutlich. 

Es geht mir also zuerst um die begriffliche sowie phantasmatische Verfasst-

heit der Menge und um die Verbreitung bzw. Verstreuung in ihr/durch sie als 
Medium und Adressat, aber auch als − zumeist negierte − Quelle. Diese Negation 

oder besser Verdeckung der schöpferischen Beteiligung der Menge an dem, was 

sich die staatlichen Manipulatoren oder Statthalter3 als ihr zu verbreitendes Pro-
pagem zurechtschleifen, aneignen und zunutze machen, ist der politischen Pro-

paganda inhärent. Denn als solche ist sie Teil einer Struktur der Entfremdung − 

ein Begriff, der seit Hegel dadurch definiert ist, dass den Menschen ihr Werk 
(Vorstellungen, Bildung, Bedeutungen, ja das Schaffen von Kosmos, also von 

Welt als Ordnung) als das einer transzendenten Instanz „verkauft“ bzw. propa-

giert wird. Sie können ihr Werk, und damit auch sich selbst darin nicht wiederer-
kennen; stattdessen sollen sie umso platter zu einer simplifizierten Version davon 

überredet und damit auf den kleinsten gemeinsamen Nenner versammelt und 

vergattert werden. Platon kritisiert und usurpiert diese Praxis bereits, auch wenn 
der Begriff der Entfremdung erst viel später philosophisch hervorgebracht wird. 

Für ihn ist die Menge stets hybrisverdächtig (er unterstellt ihr prinzipiell die 

Seinsweise der Masse bzw. dessen, was wir vor allem seit Hannah Arendt als 
Mob bezeichnen), weshalb sie einer überwachenden Führung und einer geschick-

ten Überredung durch diese Wächterkaste bedürfe.4  

 

 

Phêmê  und fama  −−−−  Gerücht  und Ruf   
 
Der platonische Begriff phêmê macht deutlich, wie prekär die Existenz eines 

Begriffs sein kann. Nicht jedes Wort, das in einem philosophischen oder theoreti-

schen Text mehrmals vorkommt, ist deshalb schon ein Begriff. Gleichzeitig wäre 
aber die philosophisch-systematische Hervorbringung und explizite Gliederung 

                                              
3  Propagator war derjenige, der Cäsars Statthalterschaft über eine Provinz verlänger-

te. 
4  Die in der Politeia vorherrschende Metapher von Hirte und Herde wird in dem spä-

teren Dialog Politikos von jener komplexeren und die Menge weit weniger verach-
tenden Metapher der die „weibliche“ Webkunst beherrschenden Politiker abgelöst. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008 - am 14.02.2026, 09:55:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


142 | POLIS 

 

einer semantischen Gestalt durch die jeweiligen AutorInnen eine zu hoch gegrif-

fene notwendige Bedingung dafür, dass ein Wort als Begriff gelten kann. Im 

Französischen gibt es die durchaus sinnvolle Unterscheidung zwischen notion 
und concept, wobei Letzteres systematischer und umfassender ist als Ersteres. 

Ich ziehe es vor, die phêmê, wie Platon sie verwendet als Begriff im Sinne der 

notion zu bezeichnen, d.h. als Begriff im weiteren und nicht im rein systemati-
schen Sinn.  

Phêmê bezeichnet sehr vieles: das Gesagte, das Getratschte, das Gerücht, der 

Ruf, die Überlieferung etc. Im Sinne der Verbreitung handelt sich bei der phêmê 
um ein zur Zerstreuung neigendes semantisches Feld, dessen Inszenierung mit 

der von Platon beanstandeten Theatrokratie, also der Publikumsherrschaft, bis 

heute eng verbunden ist. Allerdings lässt es sich in Platons Analyse nicht auf die-
se Verfallsart der Demokratie beschränken (die Demokratie war für den demo-

kratiekritisch eingestellten Platon selbst schon ein Verfall, insbesondere ihre kor-

rumpierte Form zu seinen Lebzeiten). Die phêmê ist eine Art des Sprechens und 
des Gesagten, das heißt sie ist eine besondere Art des Logos, der seit Heraklit 

auch mit „Begriff“ übersetzt wird. Insofern ist phêmê gewissermaßen ein empiri-

scher bzw. begrifflich ungeläuterter Vorläufer des Begriffs. Als Grundelement 
des Mythos ist die phêmê Verbreitung von allem Möglichen − Sagbaren und Un-

sagbaren bzw. Unerhörten − im Medium der Oralität, bevor sie sich zu einem 

Mythos, also einer Geschichte, oder zu einer gnômê, also einer − öffentlichen − 
Meinung ausbildet, die für viele verbindlich, ja glaubhaft ist. Ohne auf Unter-

schieden zwischen glaubhaft, plausibel und glaubwürdig zu insistieren, möchte 

ich für diese sowie für weitere Fragen nach dem Mythos in der griechischen An-
tike vor allem auf Jean-Pierre Vernant und Pierre Vidal-Naquet verweisen5, für 

die Relevanz des Mythos in der platonischen Philosophie auf Luc Brisson und 

Geneviève Droz.6 
Vernant betont, dass phêmê in/durch sich selbst in actu verbreitet und 

zugleich verformt, ohne dabei der Strukturiertheit zu entbehren. Die Analogien 

zum Unbewussten liegen nicht nur auf der Hand, sie wurden und werden von den 
strukturalanalytisch arbeitenden PhilosophInnen und HistorikerInnen des Imagi-

nären bewusst, wenngleich mit Vorsicht, herausgearbeitet. 7 Wir können uns an-

gesichts permanenter zentralisierter Einwegberichterstattung dennoch nur schwer 
die vielstimmige und interaktive Gerüchtekultur der antiken Polis vorstellen, die 

fast ausschließlich im Medium der Oralität funktionierte, und in der das Anhören 

                                              
5  Jean-Pierre Vernant: Mythe et société en Grèce ancienne, Paris: Seuil �992. Jean-

Pierre Vernant und Pierre Vidal-Naquet: La Grèce ancienne. Bd. I. Du mythe à la 
raison. 

6  L. Brisson: Platon, les mots et les mythes, sowie G. Droz: Les mythes platoniciens, 
Paris: Seuil �992. 

7  Die „stille Post“ wäre hier als ein dem Freudschen Wunderblock vergleichbares 
Bild aus der Welt des Spiels zu verstehen. Sigmund Freud: Notiz über den Wunder-
block, GW XIV, S. �-8. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008 - am 14.02.2026, 09:55:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VERBREITEN, VERFEMEN, VERFÜHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 143 

 

langer und auch komplizierter Reden eine Gewohnheit war. Zwischen Gerücht 

und Ruf (fama) besteht eine Verbindung, die umso wirkungsvoller ist, als Auto-

rInnenschaft und damit der Zeugnischarakter des Gerüchts sich in diesem verwi-
schen.8 

Damit führt die Frage nach der phêmê direkt zum politischen Tropus des kol-

lektiven Ursprungsmythos, der bei Platon im Aufruf zur Verbreitung der edlen 
Lüge (gennaion pseudos) kulminiert.9 Im Sinne des einen höchsten Guts „soll“ 

die Vielstimmigkeit der politischen Einhelligkeit oder gar Eintracht weichen, was 

besonders für die phêmê eine Zumutung ist, gedeiht sie doch gerade in der Viel-
stimmigkeit und der Selbstveränderung. Neben diversen anderen Ursprungsmy-

then in Platons Werk ist jene edle Lüge ein den Griechen vertrauter Ursprungs- 

bzw. Gründungsmythos, wie er etwa in der spartanischen Geschichte von Kad-
mos zu finden ist; zugleich ist er Teil einer Ideologie, denn er wird zur Legitimie-

rung der Hierarchie zwischen den drei Kasten des idealen Staates herangezogen. 


s geht darin um die autochthone, das heißt um die von der Erde, Gê („wie von 
einer Mutter“) bzw. um die von der chôra geschaffene Hierarchie der Kasten so-

wie um die ihr entsprechende Hierarchie der Seelen/Wesen: Gold, Silber und Ei-

sen/Erz bzw. solar, lunar und irdisch oder sublunar, wie Aristoteles nicht ohne 
Ironie zu schreiben pflegte, sind die Adjektive, mit denen Platon auf den bekann-

ten hesiodischen Mythos der drei genê (Rassen) anspielt.�0 Diese Legitimierung 

soll vor allem der Integration der Angehörigen niedriger Kasten dienen, welche 
stets abtrünnig zu werden drohen. Dafür wird ihnen auch, ganz im Sinne der von 

Platon inszenierten Pädagogik, gegenüber den niedrigen Instanzen eine Auf-

stiegschance eingeräumt: Zwar werden die Kasten auf so etwas wie hierarchisch 
angeordnete Wesensarten zurückgeführt, aber sie sind keine Rassen im Sinne der 

Unvermischbarkeit. Die von Platon konzipierten Kasten können, ja sollen sich 

sehr wohl vermischen, allerdings geplant und ausgesucht, also mit Maß und Ziel 
im Sinne der Eugenik. 

Auf der semantischen Ebene ist der Mythos zwar eine Legitimation der Hie-

rarchie, doch ist er zugleich eine Feier der Einheit im Sinne der Patria/Mutter/Er-
de, denn alle sind als politai (Bürger) geboren, und als aus der Erde Geborene 

sind sie Geschwister. Eingeführt wird diese familiäre Ursprungstäuschung mit 

dem Hinweis auf die Notwendigkeit der Herrschaft der Vernünftigen (wenn die 
eiserne Kaste regierte, würde das den Untergang der Mutter/Polis bedeuten, ihren 

Sturz ins Chaos oder in die Barbarei, um ein griechisch inspiriertes proteron 

hysteron zu verwenden). Es handelt sich dabei um eine angstgenerierende Dro-

                                              
8  Politisch betrachtet ist die Nähe zur Konspiration auffällig, was mich an ein Bei-

spiel aus der rezenteren Vergangenheit erinnert, als in Chile vor dem Putsch die Re-
gierung unter Salvador Allende geschwächt werden sollte, indem in Lebensmittel-
schlangen Antiregierungspropaganda in Form von Gerüchten „in die Welt gesetzt“ 
wurde. 

9  Platon: Politeia, 4�4 d-4�5 d. 
�0  Hesiod: Werke und Tage. Sämtliche Werke, Bremen: Schünemann �965. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008 - am 14.02.2026, 09:55:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


144 | POLIS 

 

hung, mit der die Lüge in die Seelen gebracht, und die richtige Meinung vertrie-

ben würde − im Sinne des Verschwindens. Doch der Vertrieb des Mythos − im 

Sinne der Verbreitung − geschieht durch eine mêchanê, also eine List, einen 
Kunstgriff oder ein Stratagem. Den zur edlen Lüge erklärten Mythos würde aus 

der ersten Generation noch niemand glauben, sehr wohl aber würden dies die 

nachfolgenden Generationen tun. „Und dieses nun gehe, wie die Überlieferung es 
leiten wird (phêmê agagê).“��  

Mehr erfahren wir in der Politeia nicht über die List oder den Kunstgriff, den 

die phêmê nun mittels der immer unskeptischer verbreitenden Münder der Menge 
durchführen soll. Doch in den Nomoi, den Gesetzen, in denen Platon die Bevöl-

kerung weit milder zur guten wahren Einheit versammelt als in der Politeia, er-

fahren wir etwas mehr, und zwar in bezug auf die Sexualität. In der Erläuterung 
der einheitlichen phêmê über die Sexualität leitet Platon die Tabuisierung der 

Homosexualität als verpönte Praxis an. Der Gesetzgeber würde leicht mit diesen 

Praktiken zu Rande kommen, wenn er den öffentlichen Ruf (verpönt!), tên 
phêmên para pasi, nur bestätige.�2 Dieses Tabu soll wie das Inzesttabu als „Ge-

setz“ in alle Seelen eingeschrieben werden. Diese allgemeine und durch alle zu 

verbreitende phêmê ist nicht die öffentliche Meinung, die über den Logos zu-
stande kommt,  sie muss vielmehr subkutan zum Habitus werden.�3  

Die Verbannung von Homosexualität aus der Platonischen Polis hat vermut-

lich unterschiedliche Gründe. Da es sich bei der Normierung und „Normalisie-
rung“ der Sexualität um eine zentrale gesellschaftspolitische Angelegenheit han-

delt, wird es auch hier nicht ohne mehr oder weniger subtile Propaganda, sprich 

phêmê gehen. Platon ist sich im Klaren darüber, dass die Lust eine nicht gesetz-
lich zu regelnde Angelegenheit ist. Im Zuge einer Zweiteilung unterstellt er sie 

einerseits der philosophischen Sublimierung eines nunmehr entsexualisierten  

Eros zwischen Männern, andererseits stellt er sie unter das Diktat der Fortpflan-
zung: Jeder sexuelle Eros bzw. jede Sexualität, die sich nicht dieser Fortpflan-

zungsteleologie fügt, muss verhindert oder zumindest ausgegrenzt werden. Die 

unter dem längst dekonstruierten Argument der Natürlichkeit auf die Fortpflan-
zung reduzierte Sexualität ist zwar in der Politeia auch Aufgabe der höchstste-

henden Individuen (der Kaste der Herrscher- und WächterInnen), doch im Sym-

posion oder im Philebos wird die Hierarchie anders dargestellt und propagiert: 
Die Menschen, die ihr Leben dem philosophisch sublimierten Eros und der wah-

ren (Männer-)Freundschaft unter Gleichen widmen, übertreffen jene, die der ei-

gentlich als niedrig angesehenen Fortpflanzung nachgehen. In den letztgenannten 
Dialogen, die nicht der Einheit der ersehnten Polis verschrieben sind, scheint es, 

                                              
��  Platon: Politeia, 4�5 d. 
�2  Platon: Nomoi, 838 d-e. 
�3  Wie das geht, das wissen wir genauer erst seit Freud und vor allem seit Lacan und 

Aulagnier, die die Funktion des Symbolischen bzw. der Sprache als offenes System 
gerade auch in diesen Angelegenheiten hervorhoben und analysierten. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008 - am 14.02.2026, 09:55:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VERBREITEN, VERFEMEN, VERFÜHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 145 

 

als ob diese Lebensweisen einander ausschließen würden. Für die Polis gilt es, 

beide zu vereinbaren, und zwar um den Preis des Ausschlusses der Homosexuali-

tät, die für den philosophisch sublimierten Eros noch einen unentbehrlichen 
Schritt darstellte. Wir können diese Verschiebungen nur in einem systemisch und 

diachron zu lesenden Zusammenhang des Gesamtwerks Platons verstehen.  

Im Sinne der eugenischen Biopolitik und der Einheit der Polis bedarf es einer 
einhelligen phêmê bezüglich der Sexualität und nicht eines gesetzlichen Verbots. 

Ein solches setzt nämlich die Möglichkeit seiner Transgression voraus und laufe 

auf eine – wenn auch negativ formulierte − Anerkennung der (und damit Wer-
bung für) Homosexualität hinaus: analog zu Freuds Verneinung, in der das Ver-

neinte ja explizit enthalten ist. Bei Platon würde das die Zweiteilung der phêmê 

bedeuten, die tunlichst einhellig zu sein hat, damit das zu Negierende sogar als 
Negiertes verschwinde. Als solche muss die phêmê eine Ebene unterhalb des Ge-

setzes ansetzen und auf subtile Weise dazu dienen/zwingen, dass niemand mehr 

auf die Idee kommt, schon gar öffentlich, der aus der Polis zu verbannenden 
Homosexualität zu fröhnen. In Bezug auf die weibliche Homosexualität hat diese 

Strategie mancherorts bis heute Wirkung. Wir ahnen, welch ein die Biopolitik 

zersetzendes Potential Platon der Homosexualität noch im Alter einräumt (die 
Gesetze sind ein Spätwerk). Er mußte es wissen, war er doch selbst nie verheira-

tet, stets kinderlos und Autor von Dialogen, die mit zu den meistzitierten Insze-

nierungen von männlicher Homoerotik und Homosexualität in der Weltliteratur 
zählen.�4 Soviel zusammenfassend zur Verbindung von Homophobie und „Hete-

rophemie“ bei Platon. 

Wo phêmê auch Überlieferung, tradiertes Denken bezeichnet, das so einge-
fahren ist, dass es gegen kritisches Hinterfragen bzw. Abwägen immun zu sein 

scheint, ist sie bereits so weit verbreitet, dass sie längst phêmê der Vielen ist; sie 

ist von der Pluralität so wenig abzulösen wie die Politik und die Organisation der 
Polis überhaupt; das heißt aber nicht, dass sie nicht in den Dienst der Einheit ge-

stellt worden wäre. Es gibt vielleicht partikularistische phêmai, aber es gibt keine 

absolut private phêmê. In diesem Sinne verweist dieser Begriff auf Wittgensteins 
Sprachauffassung: Die Sprache in ihrer je spezifischen Gestaltetheit, also das je-

weilige Sprachspiel, ist die unhintergehbare Bedingung, ja das Schema allen 

Verstehens, all dessen, was in unseren Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungs-
horizont eintritt, ja einzutreten vermag. 

Ein aus Platons Sicht entgegengesetzter Aspekt der phêmê ist die Durchset-

zung der Herrschaft des Vernünftigen und die Folgsamkeit des Eifrigen: sie ge-
schieht über die Zusammenstimmung von besänftigendem Zureden (para-

mythoumenê): das Vernünftige ist von schönen Reden angespornt, das Folgsame 

von Harmonie und Rhythmus (Wohlklang und Zeitmass) besänftigt. Gemeinsam 

                                              
�4  Die weibliche Homosexualität wird explizit nur im Symposion erwähnt. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008 - am 14.02.2026, 09:55:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


146 | POLIS 

 

werden diese Teile im Staat (wie im Einzelmenschen) dem begehrlichen Teil in 

der (Volks)seele vorstehen.15 

Um die Rede- und (Seelen-)Führungsweisen begrifflich zu differenzieren, er-
scheint die tradierte rhetorische bzw. erkenntnistheoretisch-ontologische Analyse 

unzureichend. Es kann also nicht allein der Sophistik sowie der für die Begriffs-

geschichte der Propaganda meist vordergründig behandelten Frage nach wahr, 
falsch oder Schein bzw. Konstruktion Beachtung geschenkt werden. Diese Frage 

ist, wie erwähnt, im Kontext der Frage nach den diskursiven Inszenierungen der 

Menge zu beleuchten, des plêthos, der in Platons Philosophie der Politik als Me-
dium und Adressat verfasst wird. Bei Aristoteles, der die demokratische Verfas-

sung durchaus mehr zu schätzen wusste als Platon, erlangt die erwähnte Zirkula-

rität und Durchdringung von Medium, Adressat und Sender eine systematischere 
Abrundung, die Platon aus Furcht vor der Menge im Kommando- oder Täu-

schungskurzschluss zu verhindern wusste. In der bisher gewählten Betrachtung 

steht Platons eigener Rückgriff auf die verpönte Sophistik, ja auf die Lüge selbst, 
stärker im Vordergrund als seine Kritik der Sophistik, auf die ich im Anschluss 

noch eingehe.16  

 
 
Theatrokrat ie  
 
Die zentralen Begriffe im semantischen Feld der Propaganda, allen voran die 

phêmê, werden von Platon keineswegs allesamt als innerhalb der Theatrokratie, 

also der Publikumsherrschaft, wirkende dargestellt. Ich gehe dennoch davon aus, 
dass dieses Phantasma Platon gleichsam als politisches Schreckensphantasma 

faszinierte, wenn nicht fesselte. 

Die Theatrokratie wird in den Nomoi eingeführt.17 Ein Neologismus damals, 
der nicht nur die Herrschaft des Geschmacks der Vielen kritisiert, sondern über-

haupt deren Anwärterschaft auf guten Geschmack aus sich heraus. Es geht um 

den pädagogisch so relevanten Bereich der Musik, auf den Platon politische Ka-
tegorien anwendet. Die Herrschaft der Besten sei (auch) in diesem Bereich der 

Publikumsherrschaft gewichen. Halb so schlimm wäre es, wenn es sich um eine 

Demokratie handeln würde, der Herrschaftsform, in der der Demos (Volk) im 
engeren Sinn (die freien männlichen Bürger) über die anderen Bevölkerungsteile 

(der „erweiterte Demos“) herrscht und sich als dieser eingeschränkte Demos 

selbst bestimmt. (659 b) Doch die Welt, die Platon kritisiert, um sie für das Feld 
der Pädagogik zu verhindern, ist eine verkehrte Welt: Nicht die Juroren, also die 

                                              
15  Platon: Politeia, 442 a-b. 
16  Für eine Bearbeitung der Grabrede als erbauliche Rhetorik der Vereinheitlichung 

einer durch den Tod junger Soldaten oder die Stasis eingerissenen Einheit der Polis 
siehe: Nicole Loraux: L’invention d’Athènes. L’histoire de l’oraison funèbre dans 
la „cité classique“, Paris, La Haye: Mouton/Editions de l’EHESS 1981. 

17  Platon: Nomoi, 701 a. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008 - am 14.02.2026, 09:55:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VERBREITEN, VERFEMEN, VERFÜHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 147 

 

vermeintlichen Experten, unterrichten hier das Publikum, sondern dieses zwingt 

jenen seinen Geschmack auf; eine Pädagogik, in der die Unterrichteten bzw. die 

KonsumentInnen mit/bestimmen, was sie lernen wollen, wäre für ihn ein analo-
ges Skandalon − ein Skandalon, das der weitaus demokratischer ausgerichtete 

Aristoteles im Feld der Politik als Bedingung für die Qualität eines Urteils setzt. 

Platons Kritik an der Publikumsherrschaft in den Gesetzen bezieht sich zwar auf 
die Beurteilung von musikalischen Werken, doch die Zusammenziehung beider 

Bereiche − des Theaters und der Herrschaft(-kratie) − ist ein eindeutiger Verweis 

auf seine politischen Vorlieben für eine Herrschaft der philosophierenden Wäch-
terInnen (Politeia) oder des Gesetzes (Nomoi). 

Platon erklärt nicht, inwieweit und warum dieser Geschmack schlechter ist 

als der der Juroren, offenbar war es auch in einer korrupt gewordenen atheni-
schen Demokratie selbstverständlich, dass die ausgewählten Juroren über einen 

besseren Kunstgeschmack verfügen als das Publikum in seiner Gesamtheit.18 Es 

geht aber nicht sosehr um die Frage nach der Un/möglichkeit von Expertise in 
Geschmacksangelegenheiten, oder − wie im Protagoras, dem einzigen demokra-

tiefreundlicheren Dialog Platons, beschrieben − um die Aporetik, ja Absurdität 

von Expertise einiger weniger und Professionalisierung in Angelegenheiten, die 
alle betreffen, also in der Politik: Worum es hier geht, ist eine Illustration der pla-

tonischen Staatsideologie in Bezug auf die Menge, die zum Mob werde, sobald 

sie sich versammelt.  
Im Theatron, das zugleich das Publikum und das Theater bezeichnet, ver-

schmilzt die differenzierte Urteilskraft zu einem Affekt- und Vorstellungsfluss, 

der zudem mit sich im Widerstreit liegt. Ein Fluss, welcher der Hierarchisierung 
im Sinne politischer Eintracht ebenso wenig zugänglich ist wie der differenzier-

ten Urteilskraft. Er ist diffus und ähnelt dem, den wir bei kleinen Kindern antref-

fen, die Platon immer wieder ins Feld führt. Hier wirkt Propaganda, schöne Lüge 
oder Überredung mit Schwarzweißmalerei zur Bannung bzw. Abfuhr der bedroh-

lich anflutenden Affekte am Besten, oder: Hier wirkt nur noch Propaganda? Wir 

sind damit beim Kern der Eingangs erwähnten Ambivalenz in Platons Darstel-
lung der Lüge: aus der Not im Umgang mit der Ambivalenz des Triebhaften im 

Volkskörper wird die Tugend der Verbreitung einer noblen Lüge, mit der dieses 

Triebhafte, also die niedrige Menge, bestochen wird. 
Gewiss gibt es immer wieder derartig „propagene“ Verfaßtheiten der Menge, 

doch das heißt nicht, dass jede versammelte Menge diesem Agieren blind ausge-

liefert ist. Platon scheint allerdings dieser Ansicht gewesen zu sein, und er ist 
damit leider nicht alleine geblieben. Ich sage leider, da diese prinzipielle Verach-

                                              
18  Können wir uns dessen jemals sicher sein, und sind es nicht erst zur Urteilskraft 

hinzukommende systemische Organisatoren wie etwa die politische Ökonomie, die 
aus Wertschöpfungstrieb, Reflexionsfeindlichkeit und Ignoranz einen Konkurrenz-
kampf zwischen Kunst und Unterhaltung diktiert, in dem Erstere nur unterliegen 
kann? 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008 - am 14.02.2026, 09:55:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


148 | POLIS 

 

tung − und Angst vor − der Menge eine der Grundlagen antidemokratischer Hal-

tungen, Ideologien bzw. Propaganden ist. 

 
 
Sprache der  Einhei t ,  Gespenst  des Sophisten 
 
Der Umgang mit den politischen Aspekten der Propaganda weist Platon nicht zu-

letzt als Rhetoriker gegen die Hybris der Vielheit oder Buntheit (poikilos), sowie 

der Freiheit und Gleichheit aus.19 Dabei geht es ihm nicht zuletzt um die Vermei-
dung des Umschlagens (metabolê) in die für ihn negativen Extreme Demokratie 

und Tyrannei. Dazu dienen die zum Teil analysierten diskursiven Vereinigungs-

techniken, aber ebenso das Gespenst des Sophisten.  
Die List des Sophisten ist das Verführen, diaphteirô, das auch zugrunde rich-

ten, zum Schlechten verändern heißt. Platon verbindet die semantische Spannung 

geschickt, indem er beschreibt, wie die Gesinnung von jemandem zum Schlech-
ten verändert wird. In der Politeia erläutert er, wie Meinungen aus der Seele ver-

schwinden:  

 
„mit seinem Willen [verschwindet] die falsche [Meinung] desjenigen, der sich eines 

besseren überzeugt; wider seinen Willen aber jede wahre. Bestohlen werden jene, die 

überredet werden oder vergessen haben. Überwältigt aber [...] die, welche irgendein 

Schmerz oder Weh ihre Meinung ändern macht. Bezaubert die, welche ihre Meinung 

ändern, entweder von einer Lust oder einer Furcht bezwungen.“20  

 

Wir haben es dabei mit einer gleichsam tiefenpsychologischen Strategie zu tun, 

die wir nicht nur aus der Propaganda sondern auch aus der Militär- oder der Sek-

tenforschung bzw. aus den Religionswissenschaften kennen: ein umso einfache-
res wie brachiales Prinzip, das − abgeschwächt − „Zuckerbrot und Peitsche“ ge-

nannt wird. Die Legitimationen der Technik, mit der ein Propagem in die Seelen 

eingeführt (ja gar „hineingepfercht“) wird, gehören dem Propagem ebenso an wie 
der propagierenden Technik oder mêchanê, dem Kunstgriff; sie verschwinden 

mit zunehmender Subtilität, sogenannter Selbstdisziplinierung. Ich möchte hier 

dennoch den Unterschied zwischen Selbstdisziplinierung im Sinne einer propa-
gandistischen Heteronomie und Autonomie im Sinne der Selbstbestimmung so-

wie Selbstbegrenzung betonen. 

Platon ist ein zuweilen subtil sophistisch schreibender Philosoph und als sol-
cher ein scharfsinniger Aneigner der Künste anderer, auch jener der Sophisten. 

Um die Ambivalenzen Platons in Sachen Propaganda noch kurz anhand des So-

phistes hervorzuheben, sei daran erinnert, dass die in der Politeia propagierte 
noble Lüge genau jenen Kriterien entspricht, die er in diesem Dialog den kriti-

                                              
19  Platon: Politeia, 562 a-566 d. 
20  Ibid., 412 e-413 b. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008 - am 14.02.2026, 09:55:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VERBREITEN, VERFEMEN, VERFÜHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 149 

 

sierten Sophisten vorwirft. Er entschlüsselt sie im Zuge seiner Dihairesen (Unter-

scheidungen) als sich prostituierende Verführer der Jugend, die durch schillernde 

Kunstgriffe, Überredungskünste und sogar eine − platonisch-ironisch ins Feld ge-
führte − Ironia (Verstellung) einen Tross hinter sich versammeln, um Demago-

gen, also Volksführer (wie Kleon) zu werden.21 Der so beschriebene Volksredner 

(dêmiologikos) arbeitet mit analogen Mitteln wie Platons Lehrer Sokrates. Doch 
die Ironia ist eine mit umgekehrten Vorzeichen: Der Volksredner weiß sich in 

seinen langen Reden vor der Menge so zu verstellen (eirônikos), dass er sein 

Unwissen für Wissen ausgibt. Er wird dadurch zur billigen Karikatur von Sokra-
tes, der mit seiner genuinen Ironie selbst bereits den Sophisten parodiert hatte, 

indem er dessen „Verstellung“ verkehrte und zugleich entlarvte. 

Die Schönrede ist eine verführerische, schillernde (und damit als weibisch 
konnotierte) Rede, die als Lockspeise ködert, und zwar mit Seelengütern, wes-

halb Platon sie − durch eine Metapher aus dem Reich des Handels − als Seelen-

güterfernhandel (psychemporikê) oder als Bildungsgütergeschäft (teknê mathê-
matopôlikê) bezeichnet.22 Die Verbreitung und Verführung ist eine von leeren 

Versprechungen, vielleicht nicht einmal von Propagemen. Wir können uns aus-

suchen, womit wir für dümmer oder gescheiter verkauft werden.  
Doch es hieße Platon unterschätzen, wenn wir nicht mitbedenken würden, 

dass (er) seine Begriffe und Ideen, allen voran die Idee als Begriff und die einer 

idealen Verfassung, ob mit sophistischen Mitteln und ihrer dazugelieferten Ent-
schlüsselung und Dekonstruktion oder durch philosophische Begriffe und argu-

mentative Überzeugung, (sich) bis zu uns schriftlich und nachhaltig verbreitet 

(hat) haben. Dass die Nachkommenschaft und die damit garantierte Nachhaltig-
keit ein zentraler Aspekt von propago ist, gibt hinreichend Anlass dazu, in Platon 

einen der erfolgreichsten und interessantesten Verbreiter und Verlängerer, um 

nicht zu sagen Propagandisten des kritischen Denkens und Begreifens ebenso 
wie der Eugenik und des Diktats der Einheit zu sehen. Kaum jemand kann im 

Bereich der Philosophie behaupten, nicht auch PlatonikerIn zu sein, egal welcher 

Tendenz, Glaubensrichtung oder Denkweise sie oder er anhängt. Und vielleicht 
macht gerade dieses implizite, und damit gleichsam unphilosophische Wirken 

seines Denkens Platon zu einem der größten Philosophen. Denn anders als die 

von ihm kritisierten Propagandisten stellt er sich den Widersprüchen zumindest 
so lange, bis die Skepsis und die Neugier uns gebieten, alle Betrachtungsweisen 

ernst zu nehmen, um der Wahrheit näher zu kommen. Seinen Gegnern aber wirft 

er vor, dass sie, was sie nicht wissen können, deshalb als Wissen um die Wahr-
heit darstellen, weil sie von deren Schwierigkeiten absehen, ja darüber hinweg-

täuschen. Sie sind zwar nicht gerade Schwätzer, aber doch Langredner, die sich 

um diese Schwierigkeit der nichtenden Differenz zwischen Sein und Nichtsein, 

                                              
21  Demagogos war zuerst der Führer der demokratischen Partei, siehe Aristoteles: Der 

Staat der Athener. 
22  Platon: Sophistes, 224 c. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008 - am 14.02.2026, 09:55:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


150 | POLIS 

 

zwischen Allgemeinem und Besonderem herumdrücken und gewissermaßen 

Pseudolösungen in Bildern vorgaukeln, die kritisch zu verwenden er sich selbst 

nicht scheut. Die Trennlinie ist eben niemals gesichert, stets durchlässig, aber sie 
lässt sich − nicht nur im Denken − als solche immer wieder ziehen, wenn auch 

nur provisorisch. 

 
Ein abschließender Aspekt, der das Verhältnis zwischen Bedeutungen bzw. Vor-

stellungen oder Ideen und Propagemen zu erhellen erlaubt, betrifft das Span-

nungsverhältnis zwischen Überzeugung und Überredung bzw. Verführung sowie 
zwischen Lüge und Wahrheit. Was wir über Platons Sophistes hinaus sagen kön-

nen, ist, dass dieses Spannungsverhältnis immer auch gerne von jenen beschwo-

ren wird, die einen konkurrierenden Diskurs als Verbreitung von Lügen, als „rei-
ne Propaganda“ (oder Ideologie im negativen Sinn der Legitimierung von Herr-

schaftsansprüchen) zu diffamieren (die negative phêmê) trachten. Nichts desto 

trotz bleibt die platonische Unterscheidung zwischen sokratischer und sophisti-
scher Ironie, also der Praxis, ein Wissen für Nichtwissen auszugeben bzw. ein 

Nichtwissen für Wissen, für das Selbstverständnis aller Wissenschaften und der 

Philosophie als Reflexions- und Begriffsbildungspraxis unumgänglich. Die Pro-
paganda mag dem Zweck der philosophischen und wissenschaftlichen Haltung 

da und dort pädagogisch dienen, ebenso politisch (etwa im Sinne eines besseren 

Lebens in der Gemeinschaft). Doch sie ist unweigerlich eine Abkürzung jedes 
erkenntnissuchenden Prozesses durch das Postulat, das sie im zu Verbreitenden 

transportiert: nicht nach weiteren Gründen ist zu suchen, bevor verbreitet wird, 

was als zu Geltendes und damit zumindest implizit als Wahres verbreitet werden 
soll. Je nachdem, wie geschlossen die Propageme ihrem jeweils angestrebten 

Zweck zu dienen haben, ob sie sich im Gerücht verändern oder nicht, oder ob sie 

gar als gezielte Fehlinformation ins Werk gesetzt werden: Sie stellen, ja geben 
zutiefst pragmatisches Behaupten oder „Wissen“ vor, das mit der Suche nach ei-

ner letztlich nicht festmachbaren, doch als Grenzbegriff notwendigen Wahrheit 

des philosophischen und wissenschaftlichen Wissens nicht ganz vereinbar ist. 
Die Skeptiker wussten von diesem Unterschied zwischen suchender Wissen-

schaft, die sich auf kein Dogma, keine letztgültige Lehrmeinung oder absolute 

Gewissheit festmachen darf, ja kann, und der praktischen wie auch politischen 
Notwendigkeit, sich mit solchen Dogmen provisorisch zufrieden zu geben, um zu 

handeln, zu entscheiden, ja zu kämpfen, zum Beispiel um das Recht, alle Dog-

men, Propageme und zentralen Bedeutungen immer wieder in Frage zu stellen. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008 - am 14.02.2026, 09:55:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

