
Vorrede

1. Eine Erläuterung der gestellten Frage

Der Titel »Antwortendes Gestalten« ist nicht psychologisch, sondern
transzendentalphilosophisch gemeint. Die Absicht ist nicht, zu be-
schreiben, wie in der Vielfalt menschlicher Tätigkeiten unterschiedli-
che Akte der Gestaltung ausgeübt werden. Vielmehr soll gefragt wer-
den, auf welche Weise wir unser Anschauen und Denken vollziehen
müssen, wenn dadurch der Raum geöffnet werden soll, innerhalb des-
sen uns Objekte gegenübertreten können. Der Titel »Antwortendes
Gestalten« ist insofern die Kurzformel für die in den folgenden Aus-
führungen gesuchte Antwort auf die transzendentale Frage: »Wie baut
sich vor unseren Augen die Welt der Gegenstände auf?«

Diese Frage wird durch folgende Beobachtungen veranlaßt: Um in
eine Beziehung zu Gegenständen einzutreten, müssen wir anschauen
und denken. Aber das Ziel der Bemühung um einen sachgemäßen Hin-
blick auf die Dinge besteht darin, nicht nur Angeschautes als solches zu
sehen: denn dieses könnte auch ein Produkt unserer Einbildungskraft
sein. Was wir anschauend erfassen wollen, ist vielmehr ein Wirkliches,
das sich nicht darin erschöpft, von uns angeschaut zu sein, sondern un-
serem Anschauen als Maßstab gegenübertritt. An diesem Maßstab be-
urteilen wir, ob wir »richtig gesehen« haben oder einer Ungenauigkeit
unseres Hinblicks zum Opfer gefallen sind. Wir sehen den Dingen an,
daß wir noch einmal hinschauen müssen, um die Weise, wie sie sich
uns zeigen, klarer und deutlicher zu erfassen.

Entsprechendes gilt vom Denken. Das Ziel der Bemühung um den
sachgerechten Gedanken besteht darin, nicht nur Gedachtes als solches
zu erfassen; denn das Gedachte könnte auch ein bloßes Konstrukt un-
seres Verstandes sein. Was wir begreifend erfassen wollen, ist vielmehr
Wirkliches, das unserem Begreifen als Maßstab gegenübertritt. An die-
sem Maßstab beurteilen wir, ob wir »richtig gedacht« haben oder mit

Erkennen als antwortendes Gestalten A 11

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unseren Begriffen die Sache verfehlen. Wir begreifen die Dinge, indem
wir uns durch sie zur Korrektur unserer Begriffe nötigen lassen.

Es ist jedesmal der »widerständige Eigenstand« des Wirklichen,
der uns zu dieser Selbstkorrektur unseres Anschauens und Begreifens
nötigt. Aber um diesen Widerstand zu erfassen, müssen wir anschauen
und denken. Die Frage, wie inmitten unseres Anschauens und Denkens
und aus der Subjektivität unserer Vorstellungen und Begriffe der Ge-
genstand zu solchem widerständigen Eigenstand »auftaucht«, ist das
eigentliche Rätsel des Erkennens. Und die Erkenntnistheorie hat die
Aufgabe, dieses Rätsel zu lösen. Es die Aufgabe der Transzendentalphi-
losophie, den Weg zur Lösung dieses Rätsels aufzuschließen, indem sie
zeigt, auf welchen Bedingungen dieses »Auftauchen« des Gegenstan-
des beruht. Erst wenn diese Bedingungen geklärt sind, wird es möglich,
zu begreifen, »wie sich vor unserem Auge die Welt der Gegenstände
aufbaut«.

2. Zur Eigenart der transzendentalphilosophischen
Fragestellung

Die Eigenart der transzendentalphilosophischen Fragestellung läßt sich
verdeutlichen, wenn man sie mit der Fragestellung der klassischen On-
tologie vergleicht. Die klassische Ontologie fragt: »Was ist das Seien-
de?« Leibniz hat diese Frage durch die weitere erläutert: »Worauf be-
ruht es, daß überhaupt etwas ist und nicht vielmehr nichts?« Die
Transzendentalphilosophie dagegen fragt: »Was ist und worauf beruht
das ›Für-uns-Werden‹ des Seienden und unter welchen Bedingungen
tritt uns überhaupt etwas als unser Objekt gegenüber und nicht viel-
mehr nichts?« Dieses »Nichts« könnte zweierlei bedeuten: Nichts tritt
uns mit dem »widerständigen Eigenstand« des Objekts gegenüber, weil
alles, was sich uns zeigt, sich darin erschöpft, ein Spiegel zu sein, in
dem wir unsere eigene Tätigkeit des Anschauens und Denkens wieder-
erkennen. Oder: Nichts tritt uns mit dem »widerständigen Eigenstand
des Objekts« gegenüber, weil alles, was diesen Eigenstand besitzt, ein
»An-sich-Seiendes« ist, das sich jedem »Für-uns-Werden« entzieht
und uns deshalb völlig unzugänglich bleibt. Erst auf dem Hintergrund
dieser doppelten Möglichkeit des »Nichts« wird die transzendentale
Frage verständlich: »Worauf beruht es, daß überhaupt etwas für uns
zum Objekt wird und nicht vielmehr nichts?« Jenes »Etwas«, das

12 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»nicht vielmehr nichts« ist, ist weder ein bloßer Spiegel, in demwir uns
selber anschauen und denkend erfassen, noch ein »An-sich-Seiendes«
solcher Art, daß er sich dem »Für-uns-Werden« entzieht. Das gesuchte
»Etwas«, das wir anschauend und begreifend erfassen wollen, ist viel-
mehr ein Wirkliches solcher Art, daß es fähig ist, sich uns »entgegen-
zuwerfen« (se nobis objicere). Als solches »Ob-jectum« wird es zum
Maßstab, an dem wir unser Anschauen und Denken selbstkritisch
überprüfen können.

Die transzendentale Frage lautet dann: Wie kann etwas »für uns
werden«, also sich uns zeigen, ohne jenen Eigenstand zu verlieren,
durch den das Objekt zum Maßstab unserer kritischen Selbstüberprü-
fung wird? Darin ist die zweite Frage enthalten: Wie kann etwas in
solcher Weise »für uns« werden, daß es uns anzeigt, daß es sich in die-
sem Für-uns-Sein nicht erschöpft, sondern uns gegenüber seine Vor-
behaltenheit wahrt? Wie zeigt uns das Seiende, das wir mit unseren
Sinnen anschauen und mit unserem Verstand begreifen, daß es »mehr«
ist als die Weise, wie es sich uns zeigt, und daß wir neue Weisen des
Anschauens und Denkens suchen und finden müssen, um neue Aspek-
te dieses »Mehr« zu erfassen?

3. Drei vorbereitende Schritte

Im folgenden wird sich zeigen, daß drei vorbereitende Denkschritte
nötig sind, um zu einer Antwort auf diese Frage zu gelangen.
(a) Nichts kann für uns zum Objekt werden, wenn wir ihm nicht

Kontexte bereitstellen, innerhalb derer es unsere Fragen beant-
worten kann. Und es ist die Form unseres Anschauens und Den-
kens, die die Struktur dieser Kontexte bestimmt und damit auch
den einzelnen Gegenständen jene Gestalt verleiht, durch die sie
sich den so strukturierten Kontexten einfügen. Nur was im Raum
und in der Zeit und damit in unseren Anschauungsformen seine
eindeutige Stelle findet, und nur was im Gefüge der Bedingungen
und Folgen, der in unterschiedlichen Erfahrungskontexten wie-
derkehrenden Substanzen und ihrer wechselnden Zustände und
Eigenschaften und damit in dem Gefüge unserer Kategorien »ver-
ortet« werden kann, unterscheidet sich von den Hervorbringun-
gen subjektiver Phantasie und wird so für uns zum Objekt.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 13

Drei vorbereitende Schritte

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(b) Nichts kann uns gegenüber seinen »widerständigen Eigenstand«
geltend machen, wenn es sich nicht als tauglich erweist, sich der
Gestaltungskraft unserer Subjektivität zu widersetzen und uns so
zur Umgestaltung unserer Anschauungs- und Denkformen zu
nötigen. Und es ist der Anspruch der Dinge, von dem der zweifa-
che Impuls ausgeht: der Impuls, genau hinzusehen, um zu erfas-
sen, was sich uns zeigt, und der Impuls, kritisch zu urteilen, um zu
erfassen, was die Erscheinungen bedeuten. Dieser Anspruch der
Dinge begegnet uns insofern als »ermächtigende Macht«, die uns
befähigt, dem oft übermächtigen Eindruck, mit dem die Dinge auf
uns wirken, unser kritisches Urteil entgegenzusetzen. Nur durch
dieses kritische Urteil können wir unsererseits die Sache dazu
fähig machen, aus dem oft irreführenden Schein, in dem sie sich
verbirgt, zum »widerständigen Eigenstand« des Objekts aufzu-
tauchen. Nur so kann das Objekt unserem Anschauen und Den-
ken mit dem Anspruch auf objektive Geltung gegenübertreten.
Die Freiheit unseres Urteils wird insofern an den Dingen, die uns
begegnen, als »befreiende Freiheit« wirksam. »Ermächtigende
Macht« und »befreiende Freiheit« bestimmen auf solche Weise
das Wechselspiel zwischen dem Objekt und dem erkennenden
Subjekt.

(c) In diesem Wechselspiel von ermächtigender Macht des Gegen-
stands und befreiender Freiheit des Subjekts ereignet sich ein
zweifaches »Auftauchen«: Aus dem Zug der Vorstellungsbilder,
die die Erscheinungen erzeugen, taucht das urteilsfähige Subjekt
auf, das zwischen Wahrheit und Schein zu unterscheiden vermag.
Und aus der subjektiven Weise, wie wir das, was sich zeigt, an-
schauen und denken, taucht das Objekt auf, das sich aus der Über-
macht unserer Anschauungs- und Denkformen befreit. Diese
zweifache »Emergenz« erweist sich so als das zentrale Problem
der Transzendentalphilosophie, sofern diese über die kantische
Vorstellung von einer einseitigen »Gesetzgebung des Verstandes
über die Gegenstandswelt« hinausgeht und sich zu einer Theorie
des Dialogs mit der Wirklichkeit weiterentwickelt.

Sind diese drei vorbereitenden Schritte durchlaufen, dann wird deut-
lich, worin die hier vorgeschlagene weiterentwickelte Transzendental-
philosophie sich sowohl von der klassischen Ontologie als auch von der
kantisch verstandenen Transzendentalphilosophie unterscheidet. Die
klassische Ontologie beantwortet die Frage, wie etwas für uns zum Ge-

14 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genstand wird, an dem wir unsere subjektiven Meinungen kritisch
überprüfen können, durch die These: Die »Hinordnung zum Verstand«
(»ordo ad intellectum«) gehört zu den allgemeinen Eigenschaften jedes
Seienden (»passiones generales entis«). Diese Hinordnung ist es, die
die »Wahrheit der Dinge« genannt wird. Kant dagegen beantwortet
die gleiche Frage durch die These: Es sind die Formen unseres Anschau-
ens und Denkens, die aus den subjektiven Eindrücken, die wir empfan-
gen, Gegenstände aufbauen, die uns sodann mit dem Anspruch gegen-
übertreten, für unser theoretisches und praktisches Urteil maßgeblich
zu sein. Diese Formen prägen nicht nur unser Anschauen und Denken,
sondern geben zugleich den Gegenständen, die wir mit unseren Sinnen
und mit unserem Denken erfassen, ihre Gestalt. Die hier vorgeschlage-
ne Weiterentwicklung der Transzendentalphilosophie führt das »Für-
uns-Werden« der Objekte weder allein auf die Eigenart des Seienden
zurück noch einseitig auf die Gestaltungskraft des Subjekts, sondern
auf ein dialogisches Wechselverhältnis zwischen beiden. Dabei bleibt
der kantische Gedanke erhalten, daß die Formen unseres Anschauens
und Denkens allem, was uns als Gegenstand begegnet, die Gestalt ver-
leihen. Aber dieses Gestalten hat selber den Charakter einer Antwort,
die wir auf den Anspruch des Wirklichen geben. »Antwortendes Ge-
stalten« wird so zu einem Zentralbegriff der weiterentwickelten Tran-
szendentalphilosophie.

4. Der Begriff des »antwortenden Gestaltens« als Hinweis auf
eine mögliche Lösung der transzendentalen Frage

a) Eine persönliche Vorbemerkung zur Formulierung des Themas:
Eine Beobachtung, die mich beeindruckt hat

Den Titel »antwortendes« oder »responsorisches Gestalten« habe ich
zuerst in Gesprächen mit Künstlern verwendet, mit denen ich im Jahre
1991 einige Tage auf der Insel Reichenau im Bodensee verbracht habe.
Das Gespräch mit den Künstlern hatte ich auch schon in den vorange-
henden Jahren gesucht, nicht aus philosophischen Gründen, sondern
aus Interesse an ästhetischer Bildung. Aber in diesem Jahre verband
sich damit die Hoffnung, die spezifische Kompetenz der Künstler kön-
ne mir auch zur Klärung meiner eigenen philosophischen Fragen hilf-
reich sein. Zur selben Zeit nämlich war ich damit beschäftigt, den Plan

Erkennen als antwortendes Gestalten A 15

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Veröffentlichung zu entwerfen, die damals noch »Logik der Er-
fahrung« heißen sollte und die vier Jahre später unter dem Titel »Er-
fahrung als Dialog mit der Wirklichkeit«1 erschienen ist. Und meine
Vermutung war: Dieser Dialog beginnt nicht erst dort, wo wir Begriffe
des Verstandes auf die Inhalte der sinnenhaften Wahrnehmung an-
wenden, sondern schon im Akt der Wahrnehmung selbst. »Wahrneh-
mung als Dialog mit der Wirklichkeit« lautete deswegen der Titel eines
Referates, mit dem ich das Gespräch mit den Künstlern einzuleiten
hoffte. Denn was die Kultur des Wahrnehmens betrifft, so erwartete
ich von den Künstlern, daß sie sich gerade hier als die geeigneten Lehr-
meister erweisen würden.

Während der erwähnten Tagung im Jahre 1991 hatte ich nun Ge-
legenheit, einigen Malern zuzusehen, die ihre Staffeleien am Ufer des
Sees aufgeschlagen hatten. Was mir dort auffiel, war die gesammelte
Aufmerksamkeit, mit der diese Maler immer wieder die Landschaft be-
trachteten, und zugleich die schöpferische Freiheit, mit der sie gestalte-
ten, was auf ihrer Leinwand entstand. Offensichtlich hatten sie nicht
die Absicht, in den entstehenden Gemälden die Landschaft zu »kopie-
ren«, die sich ihren Augen darbot. Die Gemälde, die ich im Entstehen
beobachten konnte, waren Ausdruck der Gestaltungskraft der Künstler,
die sie hervorbrachten. Aber ebenso offensichtlich hatten sie die Ab-
sicht, Quelle und Maß dieses ihres eigenen Gestaltens in dem zu fin-
den, was sich ihrem Auge darbot und was sie, im wiederholten Hin-
blick, angemessen zu erfassen versuchten.

Das Verhältnis zwischen der Genauigkeit des Hinblicks und der
Freiheit des künstlerischen Schaffens habe ich durch den Ausdruck »re-
sponsorisches Gestalten« zu beschreiben versucht und diesen Ausdruck
den Künstlern auf dieser und auf einigen anderen Tagungen angebo-
ten, ummit ihnen über ihre Tätigkeit zu sprechen. Und ich habe gefun-
den, daß dieses Angebot sich als Einleitung zu einem fruchtbaren Ge-
spräch bewährte.

Der Begriff »responsorisches Gestalten«, mit dem ich meine Be-
obachtungen von Malern am Bodensee zu charakterisieren versucht
hatte, schien mir nun geeignet, die Eigenart jenes Dialogs mit der
Wirklichkeit zu beschreiben, den nicht nur Künstler führen, sondern
der zu jeder Wahrnehmung gehört. Und philosophisch ergab sich dar-

16 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

1 R. Schaeffler, Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit (im folgenden EaD), Freiburg
1995.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus die weiterführende Frage: Läßt sich auch die Funktion von Verstan-
desbegriffen und Vernunftideen, durch die wir die Gegenstände unse-
rer Erfahrung aufbauen, als ein solches »antwortendes Gestalten« ver-
stehen?

b) Der »philosophische Hintergrund« meines Interesses am
Gespräch mit den Künstlern

Das Projekt einer »Logik der Erfahrung«, von dem einleitend die Rede
war, orientierte sich an Immanuel Kants »transzendentaler Logik«.
Diese wollte jene Tätigkeit des Verstandes nachzeichnen, die es möglich
macht, daß uns Gegenstände der Erfahrung gegenübertreten. Denn
jede Erfahrung geht zunächst aus der Weise hervor, wie wir subjektiv
von den Dingen »affiziert« werden. Und es ist nötig, diese subjektiven
Eindrücke so umzugestalten, daß daraus Erfahrung entsteht, die uns
objektiv Gültiges erkennen läßt. Dazu aber sind Begriffe des Verstan-
des notwendig. »Erfahrung ist ohne Zweifel das erste Produkt, das un-
ser Verstand hervorbringt« (erster Satz der »Kritik der reinen Ver-
nunft«2 ). Weil der Verstand es ist, der diese Umgestaltung leistet, und
weil er dabei seinen eigenen Regeln folgt, hat die Erfahrung eine
»Logik«. Diese Logik heißt »transzendental«, weil sie nicht nur die for-
malen Regeln des Denkens beschreibt, sondern damit zugleich die Be-
dingungen dafür, daß das Denken aus den subjektiven Eindrücken, die
wir empfangen, die »Welt« der Gegenstände aufbaut, die uns mit dem
Anspruch auf Maßgeblichkeit gegenübertreten.

Die Frage aber, wie eine »Logik der Erfahrung« 200 Jahre nach
Kant aussehen müsse, war vor allem durch den Zweifel veranlaßt, ob
an Kants Theorie von der Unveränderlichkeit der »Verstandesformen«
festgehalten werden könne. Denn diese Auffassung hatte dazu geführt,
daß Kant den Verstand und die Vernunft ganz ungeschichtlich dachte
und deshalb sein eigenes Programm nicht einlösen konnte, eine »Ge-
schichte der reinen Vernunft« zu schreiben. Für eine solche Geschichte
der Vernunft wollte er wenigstens »eine Stelle im System« offen-
halten, »die künftiger Ausfüllung bedarf«3 .

Erkennen als antwortendes Gestalten A 17

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

2 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, Riga 1781.
3 Vgl. die Überschrift zum letzten Kapitel der Kritik der reinen Vernunft und die dazu
von Kant selbst gegebene Erläuterung, KdrVA 852 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Frage, wie eine »Logik der Erfahrung« heute aussehen müsse,
ist insofern die Frage: Wie muß die Tätigkeit der Vernunft und des Ver-
standes verstanden werden, wenn davon ausgegangen werden muß,
daß die Begriffe des Verstandes und vielleicht sogar die Ideen der Ver-
nunft sich im Lauf der Geschichte verändern, und daß deshalb Ver-
nunft und Verstand eine Geschichte haben? Und welche Folgerungen
ergeben sich daraus für eine »Logik der Erfahrung«? Kants eigener
Text zeigt, daß er dieses Problem gesehen hat. Und die sich häufenden
Schwierigkeiten, in die eine »ungeschichtliche Transzendentalphiloso-
phie« seit Kants Tode geraten ist, sind Anzeichen für die Dringlichkeit
dieses Problems.

Um dieses Problem zu lösen, scheint freilich eine Korrektur des
kantischen Erfahrungsbegriffs nötig zu sein. Und diese Korrektur be-
trifft vor allem Kants Auffassung von der sinnenhaften Anschauung
und von ihrer Bedeutung für die Tätigkeit des Verstandes und der Ver-
nunft. Eine Weiterentwicklung der transzendentalen Logik setzt vor-
aus, daß zunächst die »transzendentale Ästhetik« eine neue Gestalt ge-
winnt, d.h. die Lehre von der Wahrnehmung (Aisthesis), sofern schon
der wahrgenommene, nicht erst der begriffene Gegenstand dem Sub-
jekt als Maßstab des Wahren oder Falschen gegenübertritt.

Der soeben zitierte erste Satz aus der Kritik der reinen Vernunft
lautet in seiner ungekürzten Gestalt: »Erfahrung ist ohne Zweifel das
erste Produkt, welches unser Verstand hervorbringt, wenn er den ro-
hen Stoff sinnlicher Empfindungen bearbeitet«4 . Was wir durch die
Sinne aufnehmen, sind also »Empfindungen«; diese aber bilden für
die Verstandestätigkeit nichts anderes als den »rohen Stoff«. Alle Ge-
staltung dieses »Rohstoffs« geht dann vom Verstande aus, der seiner-
seits von der Vernunft auf gewisse Ziele hin ausgerichtet wird. Diese
Einseitigkeit in der Bestimmung des Verhältnisses zwischen dem Ver-
stand und den Sinnen ist ein wesentlicher Grund dafür, daß der Ver-
stand, wie Kant ihn beschreibt, niemals durch das, was die Sinne ihm
bieten, zu einer Veränderung seiner Denkweise veranlaßt werden
kann. Er vollzieht seine Tätigkeit in immer gleichen Formen und hat
deshalb keine Geschichte. Das aber bedeutete im Umkehrschluß: Wenn
man es für notwendig hält, den Verstand und die Vernunft geschicht-
lich zu verstehen und also die »Stelle im System auszufüllen«, die Kant
offengehalten hatte, wird man gut daran tun, Beispiele aufzusuchen, an

18 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

4 KdrVA 1.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen deutlich wird: Das Denken gestaltet nicht nur den »rohen Stoff«
sinnenhaft empfangener Eindrücke, sondern bildet seine eigene Gestalt
erst in dem Bemühen aus, der sinnenhaften Anschauung gerecht zu
werden. Kants Rede vom »rohen Stoff« wird seiner eigenen Einsicht
nicht gerecht, daß wir nicht nur durch unsere Begriffe, sondern auch
und vor allem durch die Formen unserer Anschauung allem, was sich
uns zeigt, die Gestalt seines Erscheinens vorzeichnen. Darum hat nicht
nur die »Logik«, die Lehre von den Ideen und Begriffen, sondern auch
die »Ästhetik«, die Lehre vomWahrnehmen, »transzendentalen« Cha-
rakter. Im folgenden wird versucht werden, an dieser Einsicht Kants
konsequenter festzuhalten, als Kant selbst dies getan hat.

Das Gespräch mit den Künstlern, das ich zunächst nicht aus phi-
losophischen Gründen gesucht hatte, schien mir in diesem Zusam-
menhang auch philosophisch belangvoll: Wenn eine begründete Ver-
mutung dafür sprach, daß gewisse Schwächen der kantischen Philo-
sophie auf einer Unterbewertung der »sinnlichen Empfindungen«
beruhen, schien es geboten, gerade mit Künstlern ins Gespräch zu
kommen. Denn bei ihnen darf man voraussetzen, daß sie besonders
intensiv in das sinnenhafte Anschauen eingeübt sind und, wenn man
sie danach befragt, auch über die Bedeutung der Sinne für das Denken
ein klärendes Wort zu sagen haben. Ich habe im lebendigen Gespräch
mit solchen Künstlern auch die theoretischen Äußerungen besser ver-
stehen gelernt, die wir beispielsweise Wassily Kandinski oder Paul Klee
verdanken (vgl. W. Kandinski, Über das Geistige in der Kunst; P. Klee,
Über die moderne Kunst). Dabei ist mir deutlich geworden: Was der
Philosoph hier zu lernen hat, betrifft nicht nur das Spezialgebiet der
Ästhetik, sondern die Vielfalt der Weisen von Erfahrung überhaupt.
Jeder dieser Erfahrungsarten, z.B. der sittlichen oder der religiösen Er-
fahrung, aber auch der wissenschaftlichen Empirie, liegt eine spezi-
fische Weise des Wahrnehmens zugrunde. Aber allen Erfahrungs-
weisen ist gemeinsam, daß die Begriffe, die nötig sind, um aus subjek-
tiven Erlebnissen objektiv gültige Erkenntnisse zu gewinnen, sich in
der Auslegung dieser Wahrnehmungsweisen bewähren müssen und
deshalb auf jedem Gebiet der Erfahrung eine besondere Gestalt an-
nehmen. Ich habe mich deswegen in »Erfahrung als Dialog mit der
Wirklichkeit« bemüht, der Lehre von der Wahrnehmung und von der
Verschiedenheit der Wahrnehmungsarten ein größeres Gewicht zu-
zumessen, als dies gewöhnlich geschieht.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 19

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Weiterführende Reflexionen

Auch in den 19 Jahren, die seit dem Erscheinen von »Erfahrung als
Dialog« verstrichen sind, hat mich die Erinnerung anmeine Begegnun-
gen mit Künstlern weiter begleitet. Dabei hat mich vor allem die Frage
beschäftigt, ob der Begriff »responsorisches Gestalten«, der sich in die-
sen Gesprächen als hilfreich erwiesen hatte, nicht zu einer weiterfüh-
renden Interpretation dessen Anlaß geben könne, was in den verschie-
denen Weisen des »Dialogs mit der Wirklichkeit« geschieht. Sollte
diese Vermutung sich bestätigen, wird sich daraus nicht nur eine neue
Aufgabenstellung der transzendentalen Ästhetik ergeben, sondern eine
veränderte Gestalt der gesamten Transzendentalphilosophie.

Der Grundgedanke von »Erfahrung als Dialog mit der Wirklich-
keit« läßt sich in folgender Weise wiedergeben: Weder unsere Sinne
noch unsere Begriffe üben einseitig eine »Herrschaft über die Gegen-
standswelt« aus, sondern stehen zu dieser in einem dialogischenWech-
selverhältnis. Sowohl unser Anschauen als auch unser Denken antwor-
tet auf einen Anspruch des Wirklichen. Dieser Anspruch ist das »erste
Wort« im Dialog mit der Wirklichkeit. Unser Anschauen und Denken
gibt der Weise, wie die Dinge sich uns zeigen, ihre Gestalt. Aber dieses
Gestalten ist immer schon Antwort und setzt den vernommenen An-
spruch voraus. Und die Wirklichkeit, der wir begegnen, behält in die-
sem Dialog auch stets das »letzte Wort«. Denn ihr Anspruch erweist
sich unserer Antwort gegenüber immer wieder als »größer« und macht
uns so die Kritikbedürftigkeit und Überbietungsbedürftigkeit unserer
Antwort bewußt. Und indem wir uns immer neu bemühen, auf den so
vernommenen je größeren Anspruch durch eine neue Weise des An-
schauens und Begreifens zu antworten, wird jede Weise, wie das Wirk-
liche uns zum Bewußtsein gelangt, zur Phase in einem zukunftsoffe-
nen Dialog.

Die Erinnerung an die Künstler mit ihrem schöpferisch gestalten-
den und doch zugleich »demütig« an die wahrgenommene Landschaft
hingegebenen Blick hat mich jedoch in den folgenden Jahren dazu ver-
anlaßt, auch den Begriff des »Dialogs mit der Wirklichkeit« noch ein-
mal kritisch weiterzuentwickeln.

Dabei schien es mir nötig, an dem Gedanken festzuhalten: Im
Wechselverhältnis zwischen dem anschauenden und denkenden Sub-
jekt und seinen Gegenständen entfaltet jeder der beiden Partner eine
Eigenaktivität, die der andere ihm nicht abnehmen kann. Antworten-

20 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Gestalten ist kein Monolog, sondern bedarf des Anspruchs, den es
nicht »erfinden« kann, sondern vernehmen muß. Aber dieses antwor-
tende Gestalten ist eine Eigenleistung des Subjekts, ohne die das Objekt
sich nicht vor unserem leiblichen oder geistigen Auge präsentieren
könnte.

Die Überzeugung, daß es notwendig sei, an diesem Grundgedan-
ken festzuhalten, schließt jedoch die Einsicht nicht aus, daß er der Wei-
terentwicklung bedarf. Das Verhältnis zwischen Wort und Antwort
muß so gedacht werden, daß beide sich auf paradoxe Weise gegenseitig
einschließen und doch zugleich ihre Unabhängigkeit voneinander wah-
ren. Auch das »erste Wort« im Dialog, der Anspruch des Wirklichen,
wird nur dann zum »Wort«, das uns erreicht, wenn wir schon anschau-
en und denken. Und auch das »letzte Wort«, der »je größere« An-
spruch, der uns dazu aufruft, uns in der Begegnung mit dem Wirk-
lichen umgestalten zu lassen, wird nur zum »Wort«, wenn wir diesen
Anspruch schon anschauend und denkend erfassen.

Impulse, die von Wirklichen ausgehen (z.B. physische Einflüsse,
die unser Auge und Ohr erreichen und dann zu »Sinnesreizen« wer-
den), können uns nur zum Wechsel der physischen oder geistigen Per-
spektive veranlassen, wenn wir sie schon anschauend erfassen und be-
greifend verstehen. Es gibt keinWort, das wir hören könnten, ohne daß
wir schon auf es antworten. Und selbst alles vermeintlich rein rezeptive
Hinsehen ist schon eine Weise aktiven Gestaltens. Aber auch das Um-
gekehrte gilt: Unser Anschauen und Denken erreicht seine Objekten
nur in dem Maße, in welchem es sich, inmitten seines aktiven Gestal-
tens, dafür offen hält, seinerseits unter dem je größeren Anspruch des
Wirklichen umgestaltet zu werden. Das Objekt zeigt uns seinen maß-
geblichen Eigenstand immer nur dadurch an, daß es sich derWeise, wie
wir es anschauen und denken, korrigierend »entgegenwirft« (se nobis
objicit). Wir begreifen seine »Objektivität«, indem wir seinen An-
spruch als die reale »Objection« gegen unsere Auffassungsart begrei-
fen. Und schon jetzt darf, eine künftige Überlegung vorwegnehmend,
hinzugefügt werden: Es ist dieser Eigenstand, aus dem heraus die Din-
ge uns zum Objekt werden, der es uns gestattet, diese Objekte als
»Substanzen« zu bezeichnen und damit zu rechnen, daß sie auch im
Verhältnis untereinander, vor allem in ihrem kausalen Verhältnis des
Wirkens und Leidens, ihren Eigenstand und in diesem Sinne ihre
»Substantialität« bewahren werden.

Der »kreative« und zugleich selbstkritische Blick des Künstlers ist

Erkennen als antwortendes Gestalten A 21

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das besonders deutliche Beispiel dafür, daß wir die Dinge in diesem
ihrem Eigenstand erfahren. Es gehört ein geschulter und aktiv gestal-
tender Blick dazu, um dem Wirklichen anzusehen, daß es der Weise,
wie wir es anschauen, widersteht und uns zur Veränderung des Hin-
blicks nötigt. Daraus wird der Philosoph lernen: Der »je größere« An-
spruch des Wirklichen wird nicht unabhängig von der Antwort ver-
nommen, die wir geben, obgleich er diese Antwort immer wieder als
unzulänglich erweist. Der je größere Anspruch des Wirklichen ist in
der stets unzulänglichen und korrekturbedürftigen Weise unseres An-
schauens und Denkens antizipatorisch präsent. Nur so wird dieser An-
spruch zum vorantreibenden Moment des Dialogs mit der Wirklich-
keit.

d) Eine zweifache Selbstgefährdung unseres Anschauens und
Denkens

Aus der zweifachen Einsicht, daß wir den Anspruch desWirklichen nur
vernehmen, indem wir ihn schon anschauend und denkend beantwor-
ten, und daß andererseits die objektive Geltung dieses Anspruchs sich
darin zeigt, daß die Dinge sich der Weise, wie wir sie anschauend und
denkend erfassen, »entgegenwerfen«, ergeben sich freilich auch spezi-
fische Gefahren für unser Anschauen und Denken. Es gibt ein Gestal-
ten, das in solchem Maße vermeintlich »erfolgreich« ist, daß in einer
allzu »wohlgeordnet« angeschauten und begriffenen Welt der Gegen-
stand keine Möglichkeit mehr hat, seinen »je größeren« Anspruch gel-
tend zu machen. Dann wird die von uns gestaltete Welt zu einem Netz,
in das wir uns selber verstricken. Wir stoßen überall nur noch auf
selbst errichtete Spiegel, in denen wir uns selber anschauen, kommen
nie mehr zu den Sachen in ihrer beunruhigenden Fremdheit, sondern
immer nur »zu uns selbst«, und bemerken nicht einmal mehr, daß wir
uns auf diese Weise aller Realität entfremdet haben. Das Bewußtsein
von der Unentbehrlichkeit aktiven Gestaltens kann uns blind machen
für den weitertreibenden Anspruch, der uns der Unzulänglichkeit jeder
erreichten Gestalt überführen könnte.

Es gibt aber auch eine zerstörerischeWeise, sich an der Überlegen-
heit der Wahrheit über all unseren Versuchen, sie zu erfassen, selbstlos
zu erfreuen. Dann wird die »je größere Wahrheit« nicht mehr als Im-
puls zur Umgestaltung erfahren, sondern als Aufforderung zur Selbst-

22 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zerstörung der Vernunft und sogar der Wahrnehmungsfähigkeit. Die
berechtigte Sorge, das konstruktive Moment, das unvermeidlich zu je-
dem Akt des Begreifens und sogar schon zu jedem Akt des Anschauens
gehört, könnte uns den Blick auf die Wirklichkeit verstellen, kann das
Zerbrechen aller Gestalten als die einzig angemessene Selbst-Mani-
festation des Wirklichen erscheinen lassen. Dann entsteht eine zuwei-
len geradezu rauschhafte Begeisterung an der Destruktion, als ob das
Zerbrechen aller Form für sich schon die je größereWahrheit aufleuch-
ten lassen könnte. Formen dieser Begeisterung an der Dekonstruktion
finden nicht nur in gewissen Weisen künstlerischer Gestaltfeindlich-
keit ihren Ausdruck, sondern auch in gewissen Weisen einer philoso-
phischen Leidenschaft des Irrationalen. Dann wird vergessen, daß der
je größere Anspruch des Wirklichen immer unsere Antwort verlangt,
und daß diese Antwort immer den Charakter antwortenden Gestaltens
behalten muß. Die Selbstzerstörung des Subjekts würde die je größere
Wahrheit der Dinge nicht zum Aufleuchten bringen, sondern endgül-
tig in Finsternis versinken lassen.

e) Ein neues Verständnis von »Dialektik«

Ein Rückblick auf die soeben beschriebenen Selbstgefährdungen unse-
res Anschauens und Denkens macht deutlich: Die Gefahr entspringt
aus derselben Quelle, aus der sich auch die Möglichkeit der Begegnung
mit dem Wirklichen ergibt.

Es sind die Dinge, die uns durch die Weise, wie sie sich uns zeigen,
»zu denken geben«; und schon unsere Akte des Anschauens werden
durch sie hervorgerufen. Die Dinge ziehen unsern Blick auf sich und
verlangen, daß wir unseren Blick an ihnen schulen. Lassen wir uns von
ihnen nicht beeindrucken, dann sagen sie uns nichts, was wir nicht
schon vorher gewußt hätten. Aber dieWeise, wie sie uns beeindrucken,
ist zugleich die Quelle der Gefahr für unser Erkennen. Es ist nötig, daß
wir uns aus der übergroßen Suggestionskraft ihres Erscheinens befrei-
en, wenn wir diese Erscheinungen kritisch auslegen und zur »Wahrheit
der Dinge«5 vordringen wollen. Nur durch seinen Widerstand gegen
die Übermacht der Erscheinungen taucht das anschauende und denken-
de Subjekt aus dem Fluß der empfangenen Eindrücke auf. Und doch

Erkennen als antwortendes Gestalten A 23

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

5 Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologica, pars 1 quaestio 16 art 1.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind es diese Eindrücke, die uns »treffen« und »nicht mehr loslassen«,
an denen unser Blick wie unser Begriff sich bildet und so erst zur an-
gemessenen Gestalt seiner Tätigkeit findet.

Unsere kritische Auslegung ist es, die die Erscheinungen trans-
parent macht für das, was objektiv gilt und so zum Maßstab unserer
kritischen Selbstbeurteilung werden kann. Unausgelegte und darum
nicht kritisch verstandene Erscheinungen werden zu Quellen der Be-
fangenheit. Erst die kritische Auslegung bringt gegenüber unseren sub-
jektiven Meinungen den Anspruch der Dinge zur Sprache. Aber gerade
sie läßt die Gefahr entstehen, daß wir es nur noch mit unseren eigenen
Konstrukten zu tun haben. Es ist nötig, daß die Dinge sich aus der stets
subjekt-zentrierten Perspektive unseres Anschauens und aus dem Zu-
griff unserer Begriffe wieder befreien, wenn sie sich diesen Tätigkeits-
formen des Subjekts mit jenem widerständigen Eigenstand »entgegen-
werfen« sollen, der das Kennzeichen des Ob-jectum ist. Nur durch
diesenWiderstand taucht das Objekt aus dem Fluß unserer Vorstellun-
gen auf, zeigt uns seinen Eigenstand an und verhindert, daß der Dialog
mit ihm zumMonolog des anschauenden und denkenden Subjekts »ver-
schrumpft« (um einen Ausdruck von Hermann Cohen zu gebrauchen).

Das Subjekt und seine Objekte müssen sich je auf ihre Weise aus
der bestimmenden Macht gerade jener wechselseitigen Einflüsse be-
freien, denen sie die Möglichkeit ihrer Begegnung verdanken. Gelingt
ihnen diese Befreiung nicht, dann werden diese wechselseitigen Ein-
flüsse zu Hindernissen der Begegnung, statt sie möglich zu machen.
Auf dieser zweifachen Gegensatz-Einheit von Ermöglichungsgrund
und Gefährdung der Begegnung, von bestimmendem Einfluß und frei-
setzender Ermächtigung ergibt sich eine eigentümliche Dialektik. Die-
se betrifft nicht nur, wie bei Kant, das Verhältnis der Ideen und der
ihnen entsprechenden Begriffe. Bei Kant ist es vor allem das Verhältnis
der zweifachen Idee von »Welt« als »Natur« und als »Welt der Zwek-
ke«, aus der die Dialektik entspringt, weil diese Welten sich unerachtet
ihrer Strukturverschiedenheit gegenseitig durchdringen: es ist die Na-
tur, in der wir die sittlich gebotenen Zwecke realisieren sollen. Die hier
angedeutete Dialektik dagegen betrifft, wie noch gezeigt werden soll,
schon jede einzelneWahrnehmung, sofern das wahrnehmende Subjekt
und das wahrgenommene Objekt aufeinander gerade in der Weise wir-
ken, daß sie sich gegenseitig zum widerständigen Eigenstand fähig ma-
chen und so aufeinander auf eine Weise einwirken, die man als »er-
mächtigende Macht« und »freisetzende Freiheit« bezeichnen kann.

24 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und dieses Verhältnis von ermächtigender Macht und befreiender
Freiheit wiederholt sich noch einmal dort, wo die Gesetzgebung des
Verstandes, der den Gegenständen Kontexte ihres Erscheinens ein-
räumt, diese Gegenstände erst zu jenem widerständigen Eigenstand
freisetzt, durch den sie sich allen bloßen intellektuellen Konstruktio-
nen des Erkennenden »entgegenwerfen« und so erst zu »Ob-jekten«
werden. »Responsorisches Gestalten« gibt nicht nur eine Antwort auf
den vernommenen Anspruch der Dinge, sondern gibt diesem Anspruch
erst seine für uns vernehmbare Gestalt. Aber zugleich macht der so
vernehmbar gewordene Anspruch seinen Widerstand gegen die gestal-
tenden Kräfte des Subjekts geltend. Es ist das wahrgenommene und
sodann das in Begriffen erkannte Objekt, das dem Subjekt als »leibhaf-
te Objektion« gegen die bestimmende Kraft seines Gestaltens gegen-
übertritt. Gerade dadurch macht das Objekt das Subjekt zu einer
Selbstkritik fähig, durch die es seine Befangenheit im Netz der eigenen
Konstrukte zerbricht.

Und doch ist das Verhältnis von Subjekt und Objekt der Gefahr
ausgesetzt, daß die ermächtigendeMacht der Objekte in die Übermacht
einer Faszination umschlägt, die neue Befangenheiten erzeugt, und daß
die befreiende Freiheit des Urteils in ein Herrschaftswissen übergeht,
das die Dinge einseitig der »Gesetzgebung des Subjekts« unterwirft
und damit zugleich eine Praxis technischer Weltbeherrschung vor-
bereitet.

Es wird zu prüfen sein, ob diese Dialektik – ebenso wie die kanti-
sche – nach einer Auflösung durch Vernunftpostulate verlangt. In je-
dem Falle aber wird die hier vorgeschlagene Neubestimmung des Ver-
hältnisses zwischen demwahrnehmenden und urteilenden Subjekt und
seinen Objekten eine Weiterentwicklung der gesamten Transzenden-
talphilosophie notwendig machen, die sowohl die transzendentale Äs-
thetik (Wahrnehmungslehre) als auch die transzendentale Logik und
Dialektik betrifft.

f) Thesen und weiterführende Fragen

Selbstkritische Reflexionen der soeben beschriebenen Art haben mich
in den folgenden Jahren zunächst zu Überzeugungen geführt, die in
Thesen ausgesprochen werden konnten. An diese knüpften sich Fra-
gen, die ein Feld kommender Untersuchungen absteckten.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 25

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Man muß etwas dazutun, wenn die Sache sich zeigen soll. Wahr-
nehmen ist kein rein passives Geschehenlassen. Aber was man
hier »dazutun« muß, will erlernt und eingeübt sein, wenn es der
Sache dazu verhelfen soll, sich zu zeigen. Sonst besteht die Gefahr,
daß unsere Wahrnehmungsart sich wie ein Schleier zwischen uns
und die Dinge schiebt. Daher die weiterführende Frage: Wie ge-
schieht solches Lernen und Einüben?

2. Was wir »dazutun«, muß die Dinge zum Sprechen bringen, nicht
zum Schweigen. Darum sind es immer die Sachen, von denen wir
lernen müssen, sie richtig wahrzunehmen. Aber wie kommen die
Dinge auf solche Weise zur Sprache, daß sie uns zu »Lehrern«
werden können?

3. Die Dinge belehren uns, indem sie uns nicht überwältigen, son-
dern zur Eigentätigkeit des Sehens herausfordern. Zugleich aber
setzen sie sich immer wieder gegen die Weise durch, wie wir sie
anschauen und wahrnehmen. Wie können sie beides zugleich zu-
stande bringen?

4. Die Dinge können uns nur zur Eigentätigkeit herausfordern, so-
fern das Subjekt aus der Fülle und Suggestionskraft empfangener
Eindrücke zur Eigenständigkeit des Urteils »auftaucht«. Die Dinge
können sich nur gegen unsere Sichtweisen durchsetzen, indem sie
ihrerseits aus den Bildern, die wir uns von ihnen machen, zur
Eigenständigkeit des sich uns »Entgegenwerfenden«, des »Ob-jec-
tum«, auftauchen. Diese doppelte »Emergenz« ist das Resultat
einer spezifischen »Dialektik der Wahrnehmung«.

5. Darum enthält jede Wahrnehmung ein kritisches und zugleich ein
selbstkritisches Moment. Sie verhält sich kritisch gegenüber den
Eindrücken, die uns zu überwältigen drohen, zugleich aber selbst-
kritisch gegenüber der Versuchung, das antwortende Gestalten zu
einer Herrschaft über die Erscheinungen werden zu lassen. Aber
wie gewinnt die Wahrnehmung diese kritische und zugleich
selbstkritische Gestalt?

6. Die Wahrnehmung gewinnt ihre kritisch-selbstkritische Gestalt,
indem sie sich nicht darin erschöpft, »Material« für die Begriffs-
bildung zu liefern, sondern von Begriffen kritisch ausgelegt wird
und, durch diese Auslegung angeleitet, ein »neues Sehen« lernt.
Das klassische Beispiel dafür ist die neue Raum-Wahrnehmung,
die beim Übergang von der »ptolemäischen« zur »kopernika-
nischen« Auslegung der Gestirnsbeobachtungen zustande kam.

26 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine auf solche Weise »belehrte Wahrnehmung« bringt in einem
zweiten Schritt die auf neueWeise gesehene Objektwelt gegen alle
bloßen Begriffskonstruktionen zur Geltung. Der Begriff, der der
Suggestionskraft der Erscheinungen widersteht, ist zugleich die
Bedingung für ein neues Sehen, durch welches die Sache sich ge-
gen die Konstruktionen des Verstandes »zur Wehr setzen« kann.

7. Die Freiheit des Blicks auf die Sache erweist sich so als eine durch
die Sache selbst »befreite Freiheit«. Und der Widerstand, den die
angeschaute Sache unseren Begriffskonstruktionen entgegen-
setzt, erweist sich als Ausdruck einer durch das Subjekt selbst »er-
mächtigtenMacht« der Objekte. Wir lernen dasWahrnehmen wie
das Begreifen in diesem Wechselspiel von »befreiender Freiheit«
des Subjekts und »ermächtigender Macht« des Objekts. Aber wie
ist zu verhindern, daß Befreiung und Ermächtigung in neue Ab-
hängigkeiten umschlagen?

8. Das Wechselspiel von befreiter und dann ihrerseits befreiender
Freiheit des Subjekts und ermächtigender Macht der Objekte ist
einer spezifischenWeise der Selbstgefährdung ausgesetzt. Es kann
(in beiden Richtungen) gerade dort Unterwerfung bewirken, wo es
Befreiung verheißt. Es ist zu prüfen, ob diese Selbstgefährdung
überwunden werden kann, wenn befreiende Freiheit und ermäch-
tigende Macht als Abbild- und Gegenwartsgestalten einer urbild-
lichen »befreienden Freiheit« und »ermächtigenden Macht« ver-
standen werden. Darauf, daß sie bloße Abbilder sind, beruht ihre
Verführungsmacht und damit ihre Selbstgefährdung. Darauf daß
sie wirkliche Abbilder sind, beruht ihre Wirksamkeit.

Falls diese Auslegung sich bestätigt, ergibt sich die weiterführende Fra-
ge, ob der Begriff der urbildlichen »ermächtigenden Macht« und »be-
freienden Freiheit« als ein philosophischer Gottesbegriff gelten kann.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 27

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2026, 05:21:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Eine Erläuterung der gestellten Frage
	2. Zur Eigenart der transzendentalphilosophischen Fragestellung
	3. Drei vorbereitende Schritte
	4. Der Begriff des »antwortenden Gestaltens« als Hinweis auf eine mögliche Lösung der transzendentalen Frage
	a) Eine persönliche Vorbemerkung zur Formulierung des Themas: Eine Beobachtung, die mich beeindruckt hat
	b) Der »philosophische Hintergrund« meines Interesses am Gespräch mit den Künstlern
	c) Weiterführende Reflexionen
	d) Eine zweifache Selbstgefährdung unseres Anschauens und Denkens
	e) Ein neues Verständnis von »Dialektik«
	f) Thesen und weiterführende Fragen


