Vorrede

1.  Eine Erlauterung der gestellten Frage

Der Titel » Antwortendes Gestalten« ist nicht psychologisch, sondern
transzendentalphilosophisch gemeint. Die Absicht ist nicht, zu be-
schreiben, wie in der Vielfalt menschlicher Titigkeiten unterschiedli-
che Akte der Gestaltung ausgeiibt werden. Vielmehr soll gefragt wer-
den, auf welche Weise wir unser Anschauen und Denken vollziehen
miissen, wenn dadurch der Raum gedffnet werden soll, innerhalb des-
sen uns Objekte gegentibertreten konnen. Der Titel » Antwortendes
Gestalten« ist insofern die Kurzformel fiir die in den folgenden Aus-
fithrungen gesuchte Antwort auf die transzendentale Frage: »Wie baut
sich vor unseren Augen die Welt der Gegenstinde auf?«

Diese Frage wird durch folgende Beobachtungen veranlaft: Um in
eine Beziehung zu Gegenstinden einzutreten, miissen wir anschauen
und denken. Aber das Ziel der Bemithung um einen sachgemiflen Hin-
blick auf die Dinge besteht darin, nicht nur Angeschautes als solches zu
sehen: denn dieses konnte auch ein Produkt unserer Einbildungskraft
sein. Was wir anschauend erfassen wollen, ist vielmehr ein Wirkliches,
das sich nicht darin erschépft, von uns angeschaut zu sein, sondern un-
serem Anschauen als Maf3stab gegeniibertritt. An diesem Maf3stab be-
urteilen wir, ob wir »richtig gesehen« haben oder einer Ungenauigkeit
unseres Hinblicks zum Opfer gefallen sind. Wir sehen den Dingen an,
daf3 wir noch einmal hinschauen miissen, um die Weise, wie sie sich
uns zeigen, klarer und deutlicher zu erfassen.

Entsprechendes gilt vom Denken. Das Ziel der Bemithung um den
sachgerechten Gedanken besteht darin, nicht nur Gedachtes als solches
zu erfassen; denn das Gedachte kénnte auch ein blofSes Konstrukt un-
seres Verstandes sein. Was wir begreifend erfassen wollen, ist vielmehr
Wirkliches, das unserem Begreifen als Maf3stab gegeniibertritt. An die-
sem Maf3stab beurteilen wir, ob wir »richtig gedacht« haben oder mit

Erkennen als antwortendes Gestalten A 11

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Vorrede

unseren Begriffen die Sache verfehlen. Wir begreifen die Dinge, indem
wir uns durch sie zur Korrektur unserer Begriffe notigen lassen.

Es ist jedesmal der »widerstindige Eigenstand« des Wirklichen,
der uns zu dieser Selbstkorrektur unseres Anschauens und Begreifens
notigt. Aber um diesen Widerstand zu erfassen, miissen wir anschauen
und denken. Die Frage, wie inmitten unseres Anschauens und Denkens
und aus der Subjektivitit unserer Vorstellungen und Begriffe der Ge-
genstand zu solchem widerstindigen Eigenstand »auftaucht, ist das
eigentliche Ritsel des Erkennens. Und die Erkenntnistheorie hat die
Aufgabe, dieses Ritsel zu 16sen. Es die Aufgabe der Transzendentalphi-
losophie, den Weg zur Losung dieses Ritsels aufzuschliefen, indem sie
zeigt, auf welchen Bedingungen dieses »Auftauchen« des Gegenstan-
des beruht. Erst wenn diese Bedingungen geklirt sind, wird es méglich,
zu begreifen, »wie sich vor unserem Auge die Welt der Gegenstinde
aufbaut«.

2. Zur Eigenart der transzendentalphilosophischen
Fragestellung

Die Eigenart der transzendentalphilosophischen Fragestellung laf3t sich
verdeutlichen, wenn man sie mit der Fragestellung der klassischen On-
tologie vergleicht. Die klassische Ontologie fragt: »Was ist das Seien-
de?« Leibniz hat diese Frage durch die weitere erldutert: »Worauf be-
ruht es, daf3 iiberhaupt etwas ist und nicht vielmehr nichts?« Die
Transzendentalphilosophie dagegen fragt: »Was ist und worauf beruht
das >Fiir-uns-Werden« des Seienden und unter welchen Bedingungen
tritt uns iiberhaupt etwas als unser Objekt gegeniiber und nicht viel-
mehr nichts?« Dieses »Nichts« konnte zweierlei bedeuten: Nichts tritt
uns mit dem »widerstindigen Eigenstand« des Objekts gegentiber, weil
alles, was sich uns zeigt, sich darin erschopft, ein Spiegel zu sein, in
dem wir unsere eigene Titigkeit des Anschauens und Denkens wieder-
erkennen. Oder: Nichts tritt uns mit dem »widerstandigen Eigenstand
des Objekts« gegeniiber, weil alles, was diesen Eigenstand besitzt, ein
»An-sich-Seiendes« ist, das sich jedem »Fiir-uns-Werden« entzieht
und uns deshalb véllig unzuginglich bleibt. Erst auf dem Hintergrund
dieser doppelten Moglichkeit des »Nichts« wird die transzendentale
Frage verstiandlich: »Worauf beruht es, daf iiberhaupt etwas fiir uns
zum Objekt wird und nicht vielmehr nichts?« Jenes »Etwas«, das

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Drei vorbereitende Schritte

»nicht vielmehr nichts« ist, ist weder ein blofSer Spiegel, in dem wir uns
selber anschauen und denkend erfassen, noch ein » An-sich-Seiendes«
solcher Art, daf8 er sich dem »Fiir-uns-Werden« entzieht. Das gesuchte
»Etwas«, das wir anschauend und begreifend erfassen wollen, ist viel-
mehr ein Wirkliches solcher Art, dafi es fihig ist, sich uns »entgegen-
zuwerfen« (se nobis objicere). Als solches »Ob-jectum« wird es zum
Mafistab, an dem wir unser Anschauen und Denken selbstkritisch
iiberpriifen konnen.

Die transzendentale Frage lautet dann: Wie kann etwas »fiir uns
werden, also sich uns zeigen, ohne jenen Eigenstand zu verlieren,
durch den das Objekt zum Maf3stab unserer kritischen Selbstiiberprii-
fung wird? Darin ist die zweite Frage enthalten: Wie kann etwas in
solcher Weise »fiir uns« werden, dafi es uns anzeigt, dafs es sich in die-
sem Fiir-uns-Sein nicht erschopft, sondern uns gegeniiber seine Vor-
behaltenheit wahrt? Wie zeigt uns das Seiende, das wir mit unseren
Sinnen anschauen und mit unserem Verstand begreifen, daf$ es »mehr«
ist als die Weise, wie es sich uns zeigt, und dafl wir neue Weisen des
Anschauens und Denkens suchen und finden miissen, um neue Aspek-
te dieses »Mehr« zu erfassen?

3. Drei vorbereitende Schritte

Im folgenden wird sich zeigen, dafs drei vorbereitende Denkschritte

notig sind, um zu einer Antwort auf diese Frage zu gelangen.

(a) Nichts kann fiir uns zum Objekt werden, wenn wir ihm nicht
Kontexte bereitstellen, innerhalb derer es unsere Fragen beant-
worten kann. Und es ist die Form unseres Anschauens und Den-
kens, die die Struktur dieser Kontexte bestimmt und damit auch
den einzelnen Gegenstinden jene Gestalt verleiht, durch die sie
sich den so strukturierten Kontexten einfiigen. Nur was im Raum
und in der Zeit und damit in unseren Anschauungsformen seine
eindeutige Stelle findet, und nur was im Gefiige der Bedingungen
und Folgen, der in unterschiedlichen Erfahrungskontexten wie-
derkehrenden Substanzen und ihrer wechselnden Zustinde und
Eigenschaften und damit in dem Gefiige unserer Kategorien »ver-
ortet« werden kann, unterscheidet sich von den Hervorbringun-
gen subjektiver Phantasie und wird so fiir uns zum Objekt.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40. Bic

13


https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Vorrede

(b) Nichts kann uns gegeniiber seinen »widerstindigen Eigenstand«

geltend machen, wenn es sich nicht als tauglich erweist, sich der
Gestaltungskraft unserer Subjektivitit zu widersetzen und uns so
zur Umgestaltung unserer Anschauungs- und Denkformen zu
notigen. Und es ist der Anspruch der Dinge, von dem der zweifa-
che Impuls ausgeht: der Impuls, genau hinzusehen, um zu erfas-
sen, was sich uns zeigt, und der Impuls, kritisch zu urteilen, um zu
erfassen, was die Erscheinungen bedeuten. Dieser Anspruch der
Dinge begegnet uns insofern als »ermiichtigende Machtc, die uns
befihigt, dem oft iibermichtigen Eindruck, mit dem die Dinge auf
uns wirken, unser kritisches Urteil entgegenzusetzen. Nur durch
dieses kritische Urteil konnen wir unsererseits die Sache dazu
fahig machen, aus dem oft irrefiihrenden Schein, in dem sie sich
verbirgt, zum »widerstindigen Eigenstand« des Objekts aufzu-
tauchen. Nur so kann das Objekt unserem Anschauen und Den-
ken mit dem Anspruch auf objektive Geltung gegeniibertreten.
Die Freiheit unseres Urteils wird insofern an den Dingen, die uns
begegnen, als »befreiende Freiheit« wirksam. »Ermichtigende
Macht« und »befreiende Freiheit« bestimmen auf solche Weise
das Wechselspiel zwischen dem Objekt und dem erkennenden
Subjekt.

In diesem Wechselspiel von ermdchtigender Macht des Gegen-
stands und befreiender Freiheit des Subjekts ereignet sich ein
zweifaches »Auftauchen«: Aus dem Zug der Vorstellungsbilder,
die die Erscheinungen erzeugen, taucht das urteilsfihige Subjekt
auf, das zwischen Wahrheit und Schein zu unterscheiden vermag.
Und aus der subjektiven Weise, wie wir das, was sich zeigt, an-
schauen und denken, taucht das Objekt auf, das sich aus der Uber-
macht unserer Anschauungs- und Denkformen befreit. Diese
zweifache »Emergenz« erweist sich so als das zentrale Problem
der Transzendentalphilosophie, sofern diese iiber die kantische
Vorstellung von einer einseitigen »Gesetzgebung des Verstandes
iiber die Gegenstandswelt« hinausgeht und sich zu einer Theorie
des Dialogs mit der Wirklichkeit weiterentwickelt.

Sind diese drei vorbereitenden Schritte durchlaufen, dann wird deut-
lich, worin die hier vorgeschlagene weiterentwickelte Transzendental-
philosophie sich sowohl von der klassischen Ontologie als auch von der
kantisch verstandenen Transzendentalphilosophie unterscheidet. Die
klassische Ontologie beantwortet die Frage, wie etwas fiir uns zum Ge-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40.



https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

genstand wird, an dem wir unsere subjektiven Meinungen kritisch
iiberpriifen kénnen, durch die These: Die »Hinordnung zum Verstand«
(»ordo ad intellectum«) gehort zu den allgemeinen Eigenschaften jedes
Seienden (»passiones generales entis«). Diese Hinordnung ist es, die
die »Wahrheit der Dinge« genannt wird. Kant dagegen beantwortet
die gleiche Frage durch die These: Es sind die Formen unseres Anschau-
ens und Denkens, die aus den subjektiven Eindriicken, die wir empfan-
gen, Gegenstiande aufbauen, die uns sodann mit dem Anspruch gegen-
iibertreten, fiir unser theoretisches und praktisches Urteil maf3geblich
zu sein. Diese Formen priigen nicht nur unser Anschauen und Denken,
sondern geben zugleich den Gegenstianden, die wir mit unseren Sinnen
und mit unserem Denken erfassen, ihre Gestalt. Die hier vorgeschlage-
ne Weiterentwicklung der Transzendentalphilosophie fiihrt das »Fiir-
uns-Werden« der Objekte weder allein auf die Eigenart des Seienden
zuriick noch einseitig auf die Gestaltungskraft des Subjekts, sondern
auf ein dialogisches Wechselverhiltnis zwischen beiden. Dabei bleibt
der kantische Gedanke erhalten, daf3 die Formen unseres Anschauens
und Denkens allem, was uns als Gegenstand begegnet, die Gestalt ver-
leihen. Aber dieses Gestalten hat selber den Charakter einer Antwort,
die wir auf den Anspruch des Wirklichen geben. » Antwortendes Ge-
stalten« wird so zu einem Zentralbegriff der weiterentwickelten Tran-
szendentalphilosophie.

4. Der Begriff des »antwortenden Gestaltens« als Hinweis auf
eine mogliche Losung der transzendentalen Frage

a) Eine personliche Vorbemerkung zur Formulierung des Themas:
Eine Beobachtung, die mich beeindruckt hat

Den Titel »antwortendes« oder »responsorisches Gestalten« habe ich
zuerst in Gespriachen mit Kiinstlern verwendet, mit denen ich im Jahre
1991 einige Tage auf der Insel Reichenau im Bodensee verbracht habe.
Das Gesprich mit den Kiinstlern hatte ich auch schon in den vorange-
henden Jahren gesucht, nicht aus philosophischen Griinden, sondern
aus Interesse an #sthetischer Bildung. Aber in diesem Jahre verband
sich damit die Hoffnung, die spezifische Kompetenz der Kiinstler kon-
ne mir auch zur Klirung meiner eigenen philosophischen Fragen hilf-
reich sein. Zur selben Zeit nimlich war ich damit beschiftigt, den Plan

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 15

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Vorrede

einer Veroffentlichung zu entwerfen, die damals noch »Logik der Er-
fahrung« heiflen sollte und die vier Jahre spiter unter dem Titel »Er-
fahrung als Dialog mit der Wirklichkeit«! erschienen ist. Und meine
Vermutung war: Dieser Dialog beginnt nicht erst dort, wo wir Begriffe
des Verstandes auf die Inhalte der sinnenhaften Wahrnehmung an-
wenden, sondern schon im Akt der Wahrnehmung selbst. »Wahrneh-
mung als Dialog mit der Wirklichkeit« lautete deswegen der Titel eines
Referates, mit dem ich das Gesprich mit den Kiinstlern einzuleiten
hoffte. Denn was die Kultur des Wahrnehmens betrifft, so erwartete
ich von den Kiinstlern, daf sie sich gerade hier als die geeigneten Lehr-
meister erweisen wiirden.

Wihrend der erwdhnten Tagung im Jahre 1991 hatte ich nun Ge-
legenheit, einigen Malern zuzusehen, die ihre Staffeleien am Ufer des
Sees aufgeschlagen hatten. Was mir dort auffiel, war die gesammelte
Aufmerksamkeit, mit der diese Maler immer wieder die Landschaft be-
trachteten, und zugleich die schopferische Freiheit, mit der sie gestalte-
ten, was auf ihrer Leinwand entstand. Offensichtlich hatten sie nicht
die Absicht, in den entstehenden Gemalden die Landschaft zu »kopie-
ren«, die sich ihren Augen darbot. Die Gemilde, die ich im Entstehen
beobachten konnte, waren Ausdruck der Gestaltungskraft der Kiinstler,
die sie hervorbrachten. Aber ebenso offensichtlich hatten sie die Ab-
sicht, Quelle und Maf3 dieses ihres eigenen Gestaltens in dem zu fin-
den, was sich ithrem Auge darbot und was sie, im wiederholten Hin-
blick, angemessen zu erfassen versuchten.

Das Verhiltnis zwischen der Genauigkeit des Hinblicks und der
Freiheit des kiinstlerischen Schaffens habe ich durch den Ausdruck »re-
sponsorisches Gestalten« zu beschreiben versucht und diesen Ausdruck
den Kiinstlern auf dieser und auf einigen anderen Tagungen angebo-
ten, um mit ihnen {iber ihre Tatigkeit zu sprechen. Und ich habe gefun-
den, daf dieses Angebot sich als Einleitung zu einem fruchtbaren Ge-
spriich bewihrte.

Der Begriff »responsorisches Gestalten«, mit dem ich meine Be-
obachtungen von Malern am Bodensee zu charakterisieren versucht
hatte, schien mir nun geeignet, die Eigenart jenes Dialogs mit der
Wirklichkeit zu beschreiben, den nicht nur Kiinstler fithren, sondern
der zu jeder Wahrnehmung gehért. Und philosophisch ergab sich dar-

! R. Schaeffler, Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit (im folgenden EaD), Freiburg
1995.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40.



https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

aus die weiterfithrende Frage: Laf3t sich auch die Funktion von Verstan-
desbegriffen und Vernunftideen, durch die wir die Gegenstinde unse-
rer Erfahrung aufbauen, als ein solches »antwortendes Gestalten« ver-
stehen?

b)  Der »philosophische Hintergrund« meines Interesses am
Gesprich mit den Kiinstlern

Das Projekt einer »Logik der Erfahrung«, von dem einleitend die Rede
war, orientierte sich an Immanuel Kants »transzendentaler Logik«.
Diese wollte jene Tétigkeit des Verstandes nachzeichnen, die es moglich
macht, dafl uns Gegenstinde der Erfahrung gegeniibertreten. Denn
jede Erfahrung geht zunichst aus der Weise hervor, wie wir subjektiv
von den Dingen »affiziert« werden. Und es ist nétig, diese subjektiven
Eindriicke so umzugestalten, daf3 daraus Erfahrung entsteht, die uns
objektiv Giiltiges erkennen ldf3t. Dazu aber sind Begriffe des Verstan-
des notwendig. »Erfahrung ist ohne Zweifel das erste Produkt, das un-
ser Verstand hervorbringt« (erster Satz der »Kritik der reinen Ver-
nunft«?). Weil der Verstand es ist, der diese Umgestaltung leistet, und
weil er dabei seinen eigenen Regeln folgt, hat die Erfahrung eine
»Logik«. Diese Logik heifst »transzendental«, weil sie nicht nur die for-
malen Regeln des Denkens beschreibt, sondern damit zugleich die Be-
dingungen dafiir, dafy das Denken aus den subjektiven Eindriicken, die
wir empfangen, die »Welt« der Gegenstinde aufbaut, die uns mit dem
Anspruch auf Mafigeblichkeit gegeniibertreten.

Die Frage aber, wie eine »Logik der Erfahrung« 200 Jahre nach
Kant aussehen miisse, war vor allem durch den Zweifel veranlafit, ob
an Kants Theorie von der Unverianderlichkeit der » Verstandesformen«
festgehalten werden kénne. Denn diese Auffassung hatte dazu gefiihrt,
daf8 Kant den Verstand und die Vernunft ganz ungeschichtlich dachte
und deshalb sein eigenes Programm nicht einlgsen konnte, eine »Ge-
schichte der reinen Vernunft« zu schreiben. Fiir eine solche Geschichte
der Vernunft wollte er wenigstens »eine Stelle im System« offen-
halten, »die kiinftiger Ausfiillung bedarf«>.

> Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, Riga 1781.
3 Vgl. die Uberschrift zum letzten Kapitel der Kritik der reinen Vernunft und die dazu
von Kant selbst gegebene Erliduterung, KdrV A 852f.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40. Bic

17


https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18

Vorrede

Die Frage, wie eine »Logik der Erfahrung« heute aussehen miisse,
ist insofern die Frage: Wie muf3 die Tétigkeit der Vernunft und des Ver-
standes verstanden werden, wenn davon ausgegangen werden muf,
daf die Begriffe des Verstandes und vielleicht sogar die Ideen der Ver-
nunft sich im Lauf der Geschichte veriandern, und daf3 deshalb Ver-
nunft und Verstand eine Geschichte haben? Und welche Folgerungen
ergeben sich daraus fiir eine »Logik der Erfahrung«? Kants eigener
Text zeigt, dafs3 er dieses Problem gesehen hat. Und die sich haufenden
Schwierigkeiten, in die eine »ungeschichtliche Transzendentalphiloso-
phie« seit Kants Tode geraten ist, sind Anzeichen fiir die Dringlichkeit
dieses Problems.

Um dieses Problem zu 16sen, scheint freilich eine Korrektur des
kantischen Erfahrungsbegriffs nétig zu sein. Und diese Korrektur be-
trifft vor allem Kants Auffassung von der sinnenhaften Anschauung
und von ihrer Bedeutung fiir die Tdtigkeit des Verstandes und der Ver-
nunft. Eine Weiterentwicklung der transzendentalen Logik setzt vor-
aus, dafl zunichst die »transzendentale Asthetik« eine neue Gestalt ge-
winnt, d. h. die Lehre von der Wahrnehmung (Aisthesis), sofern schon
der wahrgenommene, nicht erst der begriffene Gegenstand dem Sub-
jekt als Maf3stab des Wahren oder Falschen gegeniibertritt.

Der soeben zitierte erste Satz aus der Kritik der reinen Vernunft
lautet in seiner ungekiirzten Gestalt: »Erfahrung ist ohne Zweifel das
erste Produkt, welches unser Verstand hervorbringt, wenn er den ro-
hen Stoff sinnlicher Empfindungen bearbeitet«*. Was wir durch die
Sinne aufnehmen, sind also »Empfindungen«; diese aber bilden fiir
die Verstandestitigkeit nichts anderes als den »rohen Stoff«. Alle Ge-
staltung dieses »Rohstoffs« geht dann vom Verstande aus, der seiner-
seits von der Vernunft auf gewisse Ziele hin ausgerichtet wird. Diese
Einseitigkeit in der Bestimmung des Verhltnisses zwischen dem Ver-
stand und den Sinnen ist ein wesentlicher Grund dafiir, daf3 der Ver-
stand, wie Kant ihn beschreibt, niemals durch das, was die Sinne ihm
bieten, zu einer Verdnderung seiner Denkweise veranlafit werden
kann. Er vollzieht seine Titigkeit in immer gleichen Formen und hat
deshalb keine Geschichte. Das aber bedeutete im Umkehrschluf3: Wenn
man es fiir notwendig hilt, den Verstand und die Vernunft geschicht-
lich zu verstehen und also die »Stelle im System auszufiillen«, die Kant
offengehalten hatte, wird man gut daran tun, Beispiele aufzusuchen, an

+ KdrVA 1.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

denen deutlich wird: Das Denken gestaltet nicht nur den »rohen Stoff«
sinnenhaft empfangener Eindriicke, sondern bildet seine eigene Gestalt
erst in dem Bemiihen aus, der sinnenhaften Anschauung gerecht zu
werden. Kants Rede vom »rohen Stoff« wird seiner eigenen Einsicht
nicht gerecht, dafd wir nicht nur durch unsere Begriffe, sondern auch
und vor allem durch die Formen unserer Anschauung allem, was sich
uns zeigt, die Gestalt seines Erscheinens vorzeichnen. Darum hat nicht
nur die »Logik, die Lehre von den Ideen und Begriffen, sondern auch
die »Asthetike, die Lehre vom Wahrnehmen, »transzendentalen« Cha-
rakter. Im folgenden wird versucht werden, an dieser Einsicht Kants
konsequenter festzuhalten, als Kant selbst dies getan hat.

Das Gespriach mit den Kiinstlern, das ich zunichst nicht aus phi-
losophischen Griinden gesucht hatte, schien mir in diesem Zusam-
menhang auch philosophisch belangvoll: Wenn eine begriindete Ver-
mutung dafiir sprach, dafl gewisse Schwichen der kantischen Philo-
sophie auf einer Unterbewertung der »sinnlichen Empfindungen«
beruhen, schien es geboten, gerade mit Kiinstlern ins Gespriach zu
kommen. Denn bei ihnen darf man voraussetzen, daf3 sie besonders
intensiv in das sinnenhafte Anschauen eingeiibt sind und, wenn man
sie danach befragt, auch iiber die Bedeutung der Sinne fiir das Denken
ein klirendes Wort zu sagen haben. Ich habe im lebendigen Gesprich
mit solchen Kiinstlern auch die theoretischen Auflerungen besser ver-
stehen gelernt, die wir beispielsweise Wassily Kandinski oder Paul Klee
verdanken (vgl. W. Kandinski, Uber das Geistige in der Kunst; P. Klee,
Uber die moderne Kunst). Dabei ist mir deutlich geworden: Was der
Philosoph hier zu lernen hat, betrifft nicht nur das Spezialgebiet der
Asthetik, sondern die Vielfalt der Weisen von Erfahrung iiberhaupt.
Jeder dieser Erfahrungsarten, z.B. der sittlichen oder der religiosen Er-
fahrung, aber auch der wissenschaftlichen Empirie, liegt eine spezi-
fische Weise des Wahrnehmens zugrunde. Aber allen Erfahrungs-
weisen ist gemeinsam, daf die Begriffe, die nétig sind, um aus subjek-
tiven Erlebnissen objektiv giiltige Erkenntnisse zu gewinnen, sich in
der Auslegung dieser Wahrnehmungsweisen bewihren miissen und
deshalb auf jedem Gebiet der Erfahrung eine besondere Gestalt an-
nehmen. Ich habe mich deswegen in »Erfahrung als Dialog mit der
Wirklichkeit« bemiiht, der Lehre von der Wahrnehmung und von der
Verschiedenheit der Wahrnehmungsarten ein grofleres Gewicht zu-
zumessen, als dies gewchnlich geschieht.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40.

19


https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Vorrede
c) Weiterfiihrende Reflexionen

Auch in den 19 Jahren, die seit dem Erscheinen von »Erfahrung als
Dialog« verstrichen sind, hat mich die Erinnerung an meine Begegnun-
gen mit Kiinstlern weiter begleitet. Dabei hat mich vor allem die Frage
beschiftigt, ob der Begriff »responsorisches Gestalten«, der sich in die-
sen Gesprichen als hilfreich erwiesen hatte, nicht zu einer weiterfiih-
renden Interpretation dessen Anlaf3 geben konne, was in den verschie-
denen Weisen des »Dialogs mit der Wirklichkeit« geschieht. Sollte
diese Vermutung sich bestitigen, wird sich daraus nicht nur eine neue
Aufgabenstellung der transzendentalen Asthetik ergeben, sondern eine
verdnderte Gestalt der gesamten Transzendentalphilosophie.

Der Grundgedanke von »Erfahrung als Dialog mit der Wirklich-
keit« a3t sich in folgender Weise wiedergeben: Weder unsere Sinne
noch unsere Begriffe iiben einseitig eine »Herrschaft iiber die Gegen-
standswelt« aus, sondern stehen zu dieser in einem dialogischen Wech-
selverhaltnis. Sowohl unser Anschauen als auch unser Denken antwor-
tet auf einen Anspruch des Wirklichen. Dieser Anspruch ist das »erste
Wort« im Dialog mit der Wirklichkeit. Unser Anschauen und Denken
gibt der Weise, wie die Dinge sich uns zeigen, ihre Gestalt. Aber dieses
Gestalten ist immer schon Antwort und setzt den vernommenen An-
spruch voraus. Und die Wirklichkeit, der wir begegnen, behilt in die-
sem Dialog auch stets das »letzte Wort«. Denn ihr Anspruch erweist
sich unserer Antwort gegeniiber immer wieder als »gréfer« und macht
uns so die Kritikbediirftigkeit und Uberbietungsbediirftigkeit unserer
Antwort bewuf3t. Und indem wir uns immer neu bemiihen, auf den so
vernommenen je grofferen Anspruch durch eine neue Weise des An-
schauens und Begreifens zu antworten, wird jede Weise, wie das Wirk-
liche uns zum Bewuf3tsein gelangt, zur Phase in einem zukunftsoffe-
nen Dialog.

Die Erinnerung an die Kiinstler mit ihrem schépferisch gestalten-
den und doch zugleich »demiitig« an die wahrgenommene Landschaft
hingegebenen Blick hat mich jedoch in den folgenden Jahren dazu ver-
anlaf3t, auch den Begriff des »Dialogs mit der Wirklichkeit« noch ein-
mal kritisch weiterzuentwickeln.

Dabei schien es mir notig, an dem Gedanken festzuhalten: Im
Wechselverhiltnis zwischen dem anschauenden und denkenden Sub-
jekt und seinen Gegenstinden entfaltet jeder der beiden Partner eine
Eigenaktivitit, die der andere ihm nicht abnehmen kann. Antworten-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

des Gestalten ist kein Monolog, sondern bedarf des Anspruchs, den es
nicht »erfinden« kann, sondern vernehmen muf3. Aber dieses antwor-
tende Gestalten ist eine Eigenleistung des Subjekts, ohne die das Objekt
sich nicht vor unserem leiblichen oder geistigen Auge prisentieren
konnte.

Die Uberzeugung, daf8 es notwendig sei, an diesem Grundgedan-
ken festzuhalten, schliefit jedoch die Einsicht nicht aus, daf3 er der Wei-
terentwicklung bedarf. Das Verhiltnis zwischen Wort und Antwort
muf3 so gedacht werden, dafi beide sich auf paradoxe Weise gegenseitig
einschliefSen und doch zugleich ihre Unabhingigkeit voneinander wah-
ren. Auch das »erste Wort« im Dialog, der Anspruch des Wirklichen,
wird nur dann zum »Wort, das uns erreicht, wenn wir schon anschau-
en und denken. Und auch das »letzte Wort«, der »je groflere« An-
spruch, der uns dazu aufruft, uns in der Begegnung mit dem Wirk-
lichen umgestalten zu lassen, wird nur zum »Wort«, wenn wir diesen
Anspruch schon anschauend und denkend erfassen.

Impulse, die von Wirklichen ausgehen (z.B. physische Einfliisse,
die unser Auge und Ohr erreichen und dann zu »Sinnesreizen« wer-
den), kénnen uns nur zum Wechsel der physischen oder geistigen Per-
spektive veranlassen, wenn wir sie schon anschauend erfassen und be-
greifend verstehen. Es gibt kein Wort, das wir horen konnten, ohne daf3
wir schon auf es antworten. Und selbst alles vermeintlich rein rezeptive
Hinsehen ist schon eine Weise aktiven Gestaltens. Aber auch das Um-
gekehrte gilt: Unser Anschauen und Denken erreicht seine Objekten
nur in dem Mafle, in welchem es sich, inmitten seines aktiven Gestal-
tens, dafiir offen hilt, seinerseits unter dem je grofleren Anspruch des
Wirklichen umgestaltet zu werden. Das Objekt zeigt uns seinen maf3-
geblichen Eigenstand immer nur dadurch an, daf3 es sich der Weise, wie
wir es anschauen und denken, korrigierend »entgegenwirft« (se nobis
objicit). Wir begreifen seine »Objektivitit«, indem wir seinen An-
spruch als die reale »Objection« gegen unsere Auffassungsart begrei-
fen. Und schon jetzt darf, eine kiinftige Uberlegung vorwegnehmend,
hinzugefiigt werden: Es ist dieser Eigenstand, aus dem heraus die Din-
ge uns zum Objekt werden, der es uns gestattet, diese Objekte als
»Substanzen« zu bezeichnen und damit zu rechnen, daf sie auch im
Verhiltnis untereinander, vor allem in ihrem kausalen Verhiltnis des
Wirkens und Leidens, ihren Eigenstand und in diesem Sinne ihre
»Substantialitit« bewahren werden.

Der »kreative« und zugleich selbstkritische Blick des Kiinstlers ist

Erkennen als antwortendes Gestalten A 21

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Vorrede

das besonders deutliche Beispiel dafiir, daf8 wir die Dinge in diesem
ihrem Figenstand erfahren. Es gehort ein geschulter und aktiv gestal-
tender Blick dazu, um dem Wirklichen anzusehen, daf3 es der Weise,
wie wir es anschauen, widersteht und uns zur Veridnderung des Hin-
blicks nétigt. Daraus wird der Philosoph lernen: Der »je groflere« An-
spruch des Wirklichen wird nicht unabhingig von der Antwort ver-
nommen, die wir geben, obgleich er diese Antwort immer wieder als
unzulinglich erweist. Der je groflere Anspruch des Wirklichen ist in
der stets unzulidnglichen und korrekturbediirftigen Weise unseres An-
schauens und Denkens antizipatorisch prasent. Nur so wird dieser An-
spruch zum vorantreibenden Moment des Dialogs mit der Wirklich-
keit.

d) Eine zweifache Selbstgefihrdung unseres Anschauens und
Denkens

Aus der zweifachen Einsicht, daf3 wir den Anspruch des Wirklichen nur
vernehmen, indem wir ihn schon anschauend und denkend beantwor-
ten, und daf3 andererseits die objektive Geltung dieses Anspruchs sich
darin zeigt, daf3 die Dinge sich der Weise, wie wir sie anschauend und
denkend erfassen, »entgegenwerfenc, ergeben sich freilich auch spezi-
fische Gefahren fiir unser Anschauen und Denken. Es gibt ein Gestal-
ten, das in solchem MafSe vermeintlich »erfolgreich« ist, daf3 in einer
allzu »wohlgeordnet« angeschauten und begriffenen Welt der Gegen-
stand keine Moglichkeit mehr hat, seinen »je grofleren« Anspruch gel-
tend zu machen. Dann wird die von uns gestaltete Welt zu einem Netz,
in das wir uns selber verstricken. Wir stoffen iiberall nur noch auf
selbst errichtete Spiegel, in denen wir uns selber anschauen, kommen
nie mehr zu den Sachen in ihrer beunruhigenden Fremdheit, sondern
immer nur »zu uns selbst«, und bemerken nicht einmal mehr, dafl wir
uns auf diese Weise aller Realitdt entfremdet haben. Das BewufStsein
von der Unentbehrlichkeit aktiven Gestaltens kann uns blind machen
fiir den weitertreibenden Anspruch, der uns der Unzulinglichkeit jeder
erreichten Gestalt iiberfiihren konnte.

Es gibt aber auch eine zerstorerische Weise, sich an der Uberlegen-
heit der Wahrheit iiber all unseren Versuchen, sie zu erfassen, selbstlos
zu erfreuen. Dann wird die »je groflere Wahrheit« nicht mehr als Im-
puls zur Umgestaltung erfahren, sondern als Aufforderung zur Selbst-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

zerstorung der Vernunft und sogar der Wahrnehmungsfihigkeit. Die
berechtigte Sorge, das konstruktive Moment, das unvermeidlich zu je-
dem Akt des Begreifens und sogar schon zu jedem Akt des Anschauens
gehort, konnte uns den Blick auf die Wirklichkeit verstellen, kann das
Zerbrechen aller Gestalten als die einzig angemessene Selbst-Mani-
festation des Wirklichen erscheinen lassen. Dann entsteht eine zuwei-
len geradezu rauschhafte Begeisterung an der Destruktion, als ob das
Zerbrechen aller Form fiir sich schon die je gréfsere Wahrheit aufleuch-
ten lassen konnte. Formen dieser Begeisterung an der Dekonstruktion
finden nicht nur in gewissen Weisen kiinstlerischer Gestaltfeindlich-
keit ihren Ausdruck, sondern auch in gewissen Weisen einer philoso-
phischen Leidenschaft des Irrationalen. Dann wird vergessen, daf3 der
je groBlere Anspruch des Wirklichen immer unsere Antwort verlangt,
und daf3 diese Antwort immer den Charakter antwortenden Gestaltens
behalten mufs. Die Selbstzerstorung des Subjekts wiirde die je grofiere
Wahrheit der Dinge nicht zum Aufleuchten bringen, sondern endgiil-
tig in Finsternis versinken lassen.

e) Ein neues Verstindnis von »Dialektik«

Ein Riickblick auf die soeben beschriebenen Selbstgefihrdungen unse-
res Anschauens und Denkens macht deutlich: Die Gefahr entspringt
aus derselben Quelle, aus der sich auch die Moglichkeit der Begegnung
mit dem Wirklichen ergibt.

Es sind die Dinge, die uns durch die Weise, wie sie sich uns zeigen,
»zu denken geben«; und schon unsere Akte des Anschauens werden
durch sie hervorgerufen. Die Dinge ziehen unsern Blick auf sich und
verlangen, dafl wir unseren Blick an ihnen schulen. Lassen wir uns von
ihnen nicht beeindrucken, dann sagen sie uns nichts, was wir nicht
schon vorher gewuf3t hitten. Aber die Weise, wie sie uns beeindrucken,
ist zugleich die Quelle der Gefahr fiir unser Erkennen. Es ist notig, daf3
wir uns aus der iibergrofien Suggestionskraft ihres Erscheinens befrei-
en, wenn wir diese Erscheinungen kritisch auslegen und zur »Wahrheit
der Dinge«® vordringen wollen. Nur durch seinen Widerstand gegen
die Ubermacht der Erscheinungen taucht das anschauende und denken-
de Subjekt aus dem Fluf3 der empfangenen Eindriicke auf. Und doch

> Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologica, pars 1 quaestio 16 art 1.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40. Bic

23


https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Vorrede

sind es diese Eindriicke, die uns »treffen« und »nicht mehr loslassenx,
an denen unser Blick wie unser Begriff sich bildet und so erst zur an-
gemessenen Gestalt seiner Titigkeit findet.

Unsere kritische Auslegung ist es, die die Erscheinungen trans-
parent macht fiir das, was objektiv gilt und so zum Maf3stab unserer
kritischen Selbstbeurteilung werden kann. Unausgelegte und darum
nicht kritisch verstandene Erscheinungen werden zu Quellen der Be-
fangenheit. Erst die kritische Auslegung bringt gegeniiber unseren sub-
jektiven Meinungen den Anspruch der Dinge zur Sprache. Aber gerade
sie a3t die Gefahr entstehen, dafl wir es nur noch mit unseren eigenen
Konstrukten zu tun haben. Es ist nétig, daf8 die Dinge sich aus der stets
subjekt-zentrierten Perspektive unseres Anschauens und aus dem Zu-
griff unserer Begriffe wieder befreien, wenn sie sich diesen Tatigkeits-
formen des Subjekts mit jenem widerstindigen Eigenstand »entgegen-
werfen« sollen, der das Kennzeichen des Ob-jectum ist. Nur durch
diesen Widerstand taucht das Objekt aus dem Flufd unserer Vorstellun-
gen auf, zeigt uns seinen Eigenstand an und verhindert, da8 der Dialog
mit ihm zum Monolog des anschauenden und denkenden Subjekts »ver-
schrumpft« (um einen Ausdruck von Hermann Cohen zu gebrauchen).

Das Subjekt und seine Objekte miissen sich je auf ihre Weise aus
der bestimmenden Macht gerade jener wechselseitigen Einfliisse be-
freien, denen sie die Moglichkeit ihrer Begegnung verdanken. Gelingt
ihnen diese Befreiung nicht, dann werden diese wechselseitigen Ein-
fliisse zu Hindernissen der Begegnung, statt sie mdglich zu machen.
Auf dieser zweifachen Gegensatz-Einheit von Erméglichungsgrund
und Gefihrdung der Begegnung, von bestimmendem Einfluf8 und frei-
setzender Ermichtigung ergibt sich eine eigentiimliche Dialektik. Die-
se betrifft nicht nur, wie bei Kant, das Verhiltnis der Ideen und der
ihnen entsprechenden Begriffe. Bei Kant ist es vor allem das Verhiltnis
der zweifachen Idee von »Welt« als »Natur« und als »Welt der Zwek-
ke«, aus der die Dialektik entspringt, weil diese Welten sich unerachtet
ihrer Strukturverschiedenheit gegenseitig durchdringen: es ist die Na-
tur, in der wir die sittlich gebotenen Zwecke realisieren sollen. Die hier
angedeutete Dialektik dagegen betrifft, wie noch gezeigt werden soll,
schon jede einzelne Wahrnehmung, sofern das wahrnehmende Subjekt
und das wahrgenommene Objekt aufeinander gerade in der Weise wir-
ken, daf3 sie sich gegenseitig zum widerstindigen Eigenstand fihig ma-
chen und so aufeinander auf eine Weise einwirken, die man als »er-
maichtigende Macht« und »freisetzende Freiheit« bezeichnen kann.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

Und dieses Verhiltnis von ermichtigender Macht und befreiender
Freiheit wiederholt sich noch einmal dort, wo die Gesetzgebung des
Verstandes, der den Gegenstinden Kontexte ihres Erscheinens ein-
rdaumt, diese Gegenstinde erst zu jenem widerstindigen Eigenstand
freisetzt, durch den sie sich allen bloflen intellektuellen Konstruktio-
nen des Erkennenden »entgegenwerfen« und so erst zu »Ob-jekten«
werden. »Responsorisches Gestalten« gibt nicht nur eine Antwort auf
den vernommenen Anspruch der Dinge, sondern gibt diesem Anspruch
erst seine fiir uns vernehmbare Gestalt. Aber zugleich macht der so
vernehmbar gewordene Anspruch seinen Widerstand gegen die gestal-
tenden Krifte des Subjekts geltend. Es ist das wahrgenommene und
sodann das in Begriffen erkannte Objekt, das dem Subjekt als »leibhaf-
te Objektion« gegen die bestimmende Kraft seines Gestaltens gegen-
iibertritt. Gerade dadurch macht das Objekt das Subjekt zu einer
Selbstkritik fahig, durch die es seine Befangenheit im Netz der eigenen
Konstrukte zerbricht.

Und doch ist das Verhiltnis von Subjekt und Objekt der Gefahr
ausgesetzt, daf3 die ermichtigende Macht der Objekte in die Ubermacht
einer Faszination umschligt, die neue Befangenheiten erzeugt, und daf3
die befreiende Freiheit des Urteils in ein Herrschaftswissen iibergeht,
das die Dinge einseitig der »Gesetzgebung des Subjekts« unterwirft
und damit zugleich eine Praxis technischer Weltbeherrschung vor-
bereitet.

Es wird zu priifen sein, ob diese Dialektik — ebenso wie die kanti-
sche — nach einer Auflésung durch Vernunftpostulate verlangt. In je-
dem Falle aber wird die hier vorgeschlagene Neubestimmung des Ver-
hiltnisses zwischen dem wahrnehmenden und urteilenden Subjekt und
seinen Objekten eine Weiterentwicklung der gesamten Transzenden-
talphilosophie notwendig machen, die sowohl die transzendentale As-
thetik (Wahrnehmungslehre) als auch die transzendentale Logik und
Dialektik betrifft.

f)  Thesen und weiterfiihrende Fragen

Selbstkritische Reflexionen der soeben beschriebenen Art haben mich
in den folgenden Jahren zunichst zu Uberzeugungen gefiihrt, die in
Thesen ausgesprochen werden konnten. An diese kniipften sich Fra-

gen, die ein Feld kommender Untersuchungen absteckten.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40.

25


https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorrede

1. Man muf} etwas dazutun, wenn die Sache sich zeigen soll. Wahr-
nehmen ist kein rein passives Geschehenlassen. Aber was man
hier »dazutun« muf, will erlernt und eingeiibt sein, wenn es der
Sache dazu verhelfen soll, sich zu zeigen. Sonst besteht die Gefahr,
dafl unsere Wahrnehmungsart sich wie ein Schleier zwischen uns
und die Dinge schiebt. Daher die weiterfithrende Frage: Wie ge-
schieht solches Lernen und Eintiben?

2. Was wir »dazutun«, muf die Dinge zum Sprechen bringen, nicht
zum Schweigen. Darum sind es immer die Sachen, von denen wir
lernen miissen, sie richtig wahrzunehmen. Aber wie kommen die
Dinge auf solche Weise zur Sprache, daf sie uns zu »Lehrern«
werden konnen?

3. Die Dinge belehren uns, indem sie uns nicht iiberwiltigen, son-
dern zur Eigentitigkeit des Sehens herausfordern. Zugleich aber
setzen sie sich immer wieder gegen die Weise durch, wie wir sie
anschauen und wahrnehmen. Wie konnen sie beides zugleich zu-
stande bringen?

4. Die Dinge konnen uns nur zur Eigentitigkeit herausfordern, so-
fern das Subjekt aus der Fiille und Suggestionskraft empfangener
Eindriicke zur Eigenstindigkeit des Urteils »auftaucht«. Die Dinge
konnen sich nur gegen unsere Sichtweisen durchsetzen, indem sie
ihrerseits aus den Bildern, die wir uns von ihnen machen, zur
Eigenstindigkeit des sich uns »Entgegenwerfendenc, des »Ob-jec-
tume, auftauchen. Diese doppelte »Emergenz« ist das Resultat
einer spezifischen »Dialektik der Wahrnehmung«.

5.  Darum enthilt jede Wahrnehmung ein kritisches und zugleich ein
selbstkritisches Moment. Sie verhalt sich kritisch gegeniiber den
Eindriicken, die uns zu tiberwiltigen drohen, zugleich aber selbst-
kritisch gegentiber der Versuchung, das antwortende Gestalten zu
einer Herrschaft iiber die Erscheinungen werden zu lassen. Aber
wie gewinnt die Wahrnehmung diese kritische und zugleich
selbstkritische Gestalt?

6. Die Wahrnehmung gewinnt ihre kritisch-selbstkritische Gestalt,
indem sie sich nicht darin erschépft, »Material« fiir die Begriffs-
bildung zu liefern, sondern von Begriffen kritisch ausgelegt wird
und, durch diese Auslegung angeleitet, ein »neues Sehen« lernt.
Das klassische Beispiel dafiir ist die neue Raum-Wahrnehmung,
die beim Ubergang von der »ptolemiischen« zur »kopernika-
nischen« Auslegung der Gestirnsbeobachtungen zustande kam.

26  SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

Eine auf solche Weise »belehrte Wahrnehmung« bringt in einem
zweiten Schritt die auf neue Weise gesehene Objektwelt gegen alle
bloflen Begriffskonstruktionen zur Geltung. Der Begriff, der der
Suggestionskraft der Erscheinungen widersteht, ist zugleich die
Bedingung fiir ein neues Sehen, durch welches die Sache sich ge-
gen die Konstruktionen des Verstandes »zur Wehr setzen« kann.

7. Die Freiheit des Blicks auf die Sache erweist sich so als eine durch
die Sache selbst »befreite Freiheit«. Und der Widerstand, den die
angeschaute Sache unseren Begriffskonstruktionen entgegen-
setzt, erweist sich als Ausdruck einer durch das Subjekt selbst »er-
machtigten Macht« der Objekte. Wir lernen das Wahrnehmen wie
das Begreifen in diesem Wechselspiel von »befreiender Freiheit«
des Subjekts und »ermichtigender Macht« des Objekts. Aber wie
ist zu verhindern, daf} Befreiung und Ermichtigung in neue Ab-
hingigkeiten umschlagen?

8. Das Wechselspiel von befreiter und dann ihrerseits befreiender
Freiheit des Subjekts und erméchtigender Macht der Objekte ist
einer spezifischen Weise der Selbstgefdhrdung ausgesetzt. Es kann
(in beiden Richtungen) gerade dort Unterwerfung bewirken, wo es
Befreiung verheifit. Es ist zu priifen, ob diese Selbstgefihrdung
iiberwunden werden kann, wenn befreiende Freiheit und erméch-
tigende Macht als Abbild- und Gegenwartsgestalten einer urbild-
lichen »befreienden Freiheit« und »ermichtigenden Macht« ver-
standen werden. Darauf, dafd sie bloffe Abbilder sind, beruht ihre
Verfithrungsmacht und damit ihre Selbstgefihrdung. Darauf daf3
sie wirkliche Abbilder sind, beruht ihre Wirksamkeit.

Falls diese Auslegung sich bestitigt, ergibt sich die weiterfiihrende Fra-

ge, ob der Begriff der urbildlichen »ermiachtigenden Macht« und »be-

freienden Freiheit« als ein philosophischer Gottesbegriff gelten kann.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40.



https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495860557-11 - am 25.01.2028, 05:21:40. - [



https://doi.org/10.5771/9783495860557-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Eine Erläuterung der gestellten Frage
	2. Zur Eigenart der transzendentalphilosophischen Fragestellung
	3. Drei vorbereitende Schritte
	4. Der Begriff des »antwortenden Gestaltens« als Hinweis auf eine mögliche Lösung der transzendentalen Frage
	a) Eine persönliche Vorbemerkung zur Formulierung des Themas: Eine Beobachtung, die mich beeindruckt hat
	b) Der »philosophische Hintergrund« meines Interesses am Gespräch mit den Künstlern
	c) Weiterführende Reflexionen
	d) Eine zweifache Selbstgefährdung unseres Anschauens und Denkens
	e) Ein neues Verständnis von »Dialektik«
	f) Thesen und weiterführende Fragen


