seine Unterwerfung unter die Dispositive der Macht nunmehr total. So-
dass Foucault auf den Gedanken kam, durch Riickgriff auf eine >vorneu-
zeitliche« Ethik der persénlichen Lebensfithrung eine nicht korrumpier-
bare Autonomie fiir das Subjekt zuriickzugewinnen. All dies, so Christoph
Menke, erklire »warum der Wiedergewinn der verlorenen Macht des Sub-
jekts zur persénlichen Lebensfithrung mehr als bloe Erinnerung und
diese Erinnerung eine Arbeit oder Praktik sein muss: nimlich Ubung. In
den neuzeitlichen Disziplinargesellschaften hat das Subjekt die Macht per-
sonlicher Lebensfithrung nicht mehr, sondern hat sie in seiner vollstin-
digen Integration an die Normalisierungs- und Disziplinierungsprozesse
verloren. Nur tibend, anders tibend lisst sie sich zuriickgewinnen.« — Das
jungste Disziplinierungsstadium stellt natiirlich die digitale Revolution
mit ihrem Aufmerksamkeitsregime dar. Wie jedoch Menkes »anders {iben-
de« Lebenskunst der »Selbstiiberschreitung« gerade diese »vielleicht letzte
und subtilste Form disziplinierender Unterwerfung« parieren soll, bleibt
sein Geheimnis. Weshalb ich angesichts der sozial disziplinierenden und
machtpolitisch normalisierenden Folgeerscheinungen des digitalen Zeit-
alters Menkes »anders tibender Verschwommenheit« allemal die kristalline
Klarheit der yogischen Aufmerksamkeitskunst vorziehe. Ist doch mit ihr
erkennbar die Chance verbunden, dass sie sich tatsichlich — bei Menke blo-
Res Postulat — »gegen die Gestalt (richtet), die das Subjekt in Prozessen der
Disziplinierung und Normalisierung angenommen hat«. (Menke, »Zweier-
lei Ubung ...«, S. 293f)).

61

Apokatastasis Panton im Diesseits

In seiner Auseinandersetzung mit Foucaults »Asthetik der Existenz« und
deren Ubungskonzept gelangt Christoph Menke zu folgender Prizisierung
der Norm menschlicher Autonomie: »Autonomie besteht nicht allein in
einer Selbstbestimmung des Guten meines Lebens angesichts meiner in
Disziplinierungsprozessen erworbenen Moglichkeiten und Fihigkeiten.
Autonomie beginnt vielmehr erst dort, wo das um das Gute seines Lebens
besorgte Subjekt diese Moglichkeiten und Fihigkeiten, und zwar gerade
auch auf ihrer elementarsten Ebene, der der Fithrung des eigenen Kérpers,
zu verindern versucht.« Und weiter: »Genau dies ist der Sinn und die Not-
wendigkeit dsthetisch-existentieller Ubungen: Sie greifen aus der Sorge um

139

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

das Gute des eigenen Lebens in den disziplinir produzierten Bestand an
Moglichkeiten und Fahigkeiten ein, die das Subjekt bestimmen.« (Zitiert
aus: »Zweierlei Ubung ...« S. 295, siehe vorheriges Kapitel). — Unter einem
»dsthetisch-existenziell« iibenden >Eingriff« selbst »auf der elementarsten
Ebene, der der Fiihrung des eigenen Koérpers«, kann man sich wiederum
alles Mogliche vorstellen. Auch »autoplastische und selbstskulpturale Ver-
suche«, von denen Peter Sloterdijk mit Blick auf Foucaults Anleihen bei
den Stoikern schwadroniert. Ich wiisste jedenfalls nicht, wie man mit Men-
kes ziemlich nebulésem Gedanken der Selbstiiberschreitung Sloterdijks
konkretistisches Programm der Selbstiiberschreitung und Selbststeige-
rung (»mit sich tiber sich hinaus«), seiner athletischen und akrobatischen
»Kénnensspiele«, in die Schranken weisen kénnte. Foucaults »iibende
Selbstgestaltung« weist ihn fiir Sloterdijk als »Mann der Vertikalitit« aus
im Gegensatz zur »Allerweltstranszendenz« platonischer und christlicher
Provenienz. Die durch Foucault wieder aufs »Exerzitium« zurtickgefiithrte
Philosophie verwirkliche sich als »reiner Mehrkampf.

Die Frage ist: Was wollen wir unter Autonomie und einer Selbsttrans-
zendenz verstehen, sodass sich beide nicht im Wischiwaschi begrifflicher
Abstraktion verfliichtigen, sobald man nach der praktischen Verbindlich-
keit fragt? Einerseits. Und andererseits beides nicht auf einen Konkretis-
mus antropotechnischen Zuschnitts hinauslduft, der nichts anderes als
eine Superdisziplinierung bedeuten wiirde. In expliziter Anspielung auf
die korperliche Ebene gefragt: Wie sich zur Wehr setzen gegen die »biopoli-
tische« Zurichtung und Dressur der Einzelnen durch ihre Anpassung an
die stummen Imperative beim Gebrauch digitaler Techniken und Medien?
Gegen die autonomiefeindliche »Biopolitik« auf der Hohe des digitalen Zeit-
alters und seiner kommerziellen Interessen und Herrschaftsstrategien? —
Wahrscheinlich sind wir uns aufgrund der Kurzfristigkeit und Geschwin-
digkeit der digitalen Umwilzung noch zu wenig im Klaren dariiber, worin
der entsprechende >Umbau« der Korper genau besteht und wie weit er geht.
Wodurch unterscheidet sich der »digitale Kérper< vom »analogen<® Welches
sind auf der leiblichen Ebene die signifikanten Effekte der Disziplinierung
und Normalisierung? Ist die Folge ein »Fragmentkorper« (ein auf andere
Zusammenhinge gemiinzter Begriff von Klaus Theweleit), bei welchem
der Kopfschmerz mit der Schmerztablette und das listige Hungergefiihl
mit der Pizza im Pappkarton bekidmpft werden? Ein >exkarnierter< oder
entkorperter Korper. Ein zum >Diumling« bzw. Michel Serres »Diumelin-
chen« geschrumpfter. Die sich desto wohler im digitalen »Arbeitslager«
(Byung-Chul Han) fiihlen, je weniger sie sich beim Ein- oder Abtauchen in

140

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Virtualitit von ihren fiithllos gewordenen oder abgestorbenen Restglied-
maflen gestort fithlen.

Wie dem auch sein mag, man muss der einen Tatsache ins Auge se-
hen: Das Verfiihrerische am Spiel mit den digitalen Gadgets liegt nicht
zuletzt in ihrer Annehmlichkeit, bei den Spielenden fiir kérperliche Selbst-
vergessenheit zu sorgen. Eine hochst angenehme Leibvergessenheit, die
uiberhaupt erst die Illusion des Raum und Zeit hinter sich lassenden >On-
line-Engels«< mit pseudomystischer Allverbundenheit méglich macht. Leib-
vergessenheit sowie eine phantastische Uberwindung von Raum und Zeit
kennt man vom Medium Buch wie von Film und Fernsehen. Wo also liegt
das Problem? Darin, dass es nicht mehr um Zeiten der Unterhaltung oder
Zerstreuung, auch der Bildung und Erholung geht: Die Medien- oder Netz-
gesellschaft differenziert nicht linger nach Arbeit und Freizeit. Das digi-
tale Spielzeug, das sich von Arbeitszeug nicht unterscheidet, nimmt rund
um die Uhr in Beschlag. Was derzeit noch das Smartphone nachts unterm
Kopfkissen, wird demnichst das Implantat unter der Haut sein. >Kérper-
gestuitzte transhumane Leibvergessenheit< konnte der Terminus Technikus
lauten. — So viel zur biopolitischen Seite digitaler Disziplinierung und Nor-
malisierung. Zum lustvollen Autonomieverlust bei der Selbstiiberschrei-
tung im digitalen Spiel ohne Grenzen. Die »>Counterstrategien< — nicht so
sehr gegen den Autonomieverlust als gegen gewisse Auswiichse der digi-
talen Spielsucht — liegen ebenfalls schon bereit: extremer Korperkult sowie
Fitness- und Gesundheitswahn. Oder wie Sloterdijk dies fordert: »reine
Disziplinik, reiner Mehrkampf«. Mit leibvergessenen Leibesiibungen den
Folgen der Leibvergessenheit zu Leibe riicken. Den Teufel mit dem Beelze-
bub austreiben. Da sage ich mit Manfred Liitz nein danke.

Reine Disziplinierung, reiner -Mehrkrampf<. Gibt es eine nicht biopoli-
tisch kontaminierte Alternative? Vom antiken und mittelalterlichen >leben
lassen und sterben machenc« seitens des Souverins iiber das neuzeitliche
und moderne >leben machen und sterben lassen< durch die Disziplinar-
michte bis zum lebenswissenschaftlichen und biotechnischen sleben
machen und sterben machen« — bildete die noch einmal auf ihre Weise
leibvergessen machende digitale Kérper- und Verhaltenskonditionierung
bestenfalls das >Kronlein< zum vorldufigen Abschluss dieser aufsteigenden
Entwicklungslinie. Klaus Theweleit empfahl seinerzeit als emanzipatori-
sches Antidot gegen fragmentierte wie gegen gepanzerte Kérper und die
jeweiligen Disziplinierungsstrategeme befreite Geschlechtlichkeit und ge-
gliickte Paarbildung, die einer spielerischen Kérperlichkeit Raum geben.
Wire dies auch ein Ausweg aus der abhingig machenden >autonomiezer-

141

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

storerischen< Entkérperlichung der digitalen und virtuellen >Engelwelten<?
Kaum. Die Erotisierung und Sexualisierung des Korpers hat sich mittler-
weile als nicht minder prekir herausgestellt wie seine »>Sportifizierung«
und seine Medikalisierung. Die modernen und spitmodernen Korper
sind immer schon das Schlachtfeld konkurrierender Einschreibungen und
widerstreitender Manipulationen. Mit einer psychoanalytisch libertir in-
spirierten Intervention wie der Theweleitschen oder, aktueller, derjenigen
Robert Pfallers wiirde lediglich ein Kampf bzw. Frontabschnitt mehr auf
diesem Schlachtfeld eréfinet. Sollte es nicht eher so sein, dass dem malt-
ritierten Korper nur noch ein vollstindiges >In-Ruhe-gelassen-Werden< zu
einer gewissen Wiederverleiblichung verhelfen kénnte?

Kein x-Beliebiges freilich. Gesunder Schlaftut gut, doch mit dessen >den
Korper ruhen lassenc ist es nicht getan. Solange tagsiiber das Schlachtge-
timmel ohne Unterbrechung weitergeht. Was iiber den Schlaf hinaus Not
tut, ist eine Unterbrechung, wie sie allein der yogische Unterbrechungs-
kiinstler zuwege bringt, mittels seiner Unterbrechungskunst der Aufmerk-
samkeit. In deren Pausen sich der Koérper nicht lediglich zu erholen ver-
mag, sondern sich fiir den Ubenden nach einer gewissen Zeit in einen
Strémungskorper verwandelt. Nach einer Weile fithrt die meditative Samm-
lung auf den ein- und ausstrémenden Atem zu einer Selbstvergessenheit,
in welcher Korper und Geist als Unterschiedene nicht mehr existieren,
gleichsam abgefallen sind. Ohne dass von Leibvergessenheit gesprochen
werden konnte. Der allverbundene Stromungskorper bildet sozusagen den
mystischen Leib des yogisch Ubenden. Aus der erholsamen Heterotopie in
den Alltag zuriickgekehrt, fithlen sich yogisch Ubende wie neu geboren,
quasi reinkarniert. Die Wiederverkérperung oder -verleiblichung nicht in
einem essentialistisch vorgestellten, urspriinglich natiirlichen Korper, viel-
mehr die Riickkehr in den zivilisatorisch gewordenen mit all seinen kultu-
rellen Einschreibungen und den Narben simtlicher an ihm vollstreckten
Disziplinierungen und Normalisierungen. — Wihrend der Logozentrismus
und sein Rationalismus unaufhaltsam auf der Strafle der Sieger voran-
marschierten, triumten lange Jahrhunderte des christlichen Abendlandes
hindurch religiés imprignierte Bewusstseine von der ihnen biblisch ver-
heiflenen Apokatastasis Panton. Von der jenseitigen Wiederbringung oder
Wiederherstellung aller Dinge in ihrer urspriinglichen Unversehrtheit, zu-
mal derjenigen der hinieden zerschlagenen oder arg zerschundenen Lei-
ber. Die Auferstehung des Fleisches, mit dem Apostel Paulus zu sprechen.
In Anbetracht der - logozentrisch niichtern gesehen — Unwahrscheinlich-
keit einer solchen Verheiflung resp. ihrer Erfiillung am Jiingsten Tag, wird

142

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

es der Intellektuelle als Yogi einmal mehr zu schitzen wissen, dass ihm
dank des yogischen Exerzitiums die kérperliche Apokatastasis Panton be-
reits im Diesseits zu Teil wird. Wie sagt das Sprichwort: >der Spatz in der
Hand ...<. Doch genug der bildhaften Rede.

P.S. Den Koérper so in Ruhe zu lassen, dass er sich selbsttitig zum
FlieRgleichgewicht des Stromungskérpers hin reguliert, dazu bedarf es
nicht unbedingt der vélligen Bewegungslosigkeit der Sitzmeditation. Die
Regulation kann auch wihrend einer selbstvergessenen Bewegungsfolge
eintreten, wie etwa bei der Geh-Meditation. Oder einer der Bewegungs-
meditationen aus der chinesischen, der daoistischen Tradition. Wichtig ist
einzig, dass durch die Konzentration auf den Atem der Geist absorbiert
ist bzw. die Aufmerksamkeit gesammelt bleibt. Etwas, das der Ubende am
ehesten und vor allem am griindlichsten lernt im Zustand der Unbewegt-
heit des Korpers. Andernfalls passiert es leicht, dass der im Gehen Meditie-
rende unversehens in den Modus des >Diskutierendens, des Peripatetikers
wechselt. Der Samadhi des Schweigens, die selbstvergessene Losgelostheit
im yogischen Strémungskorper, geht {iber in den Flow des Denkens, die ge-
dankliche Angeregtheit theoretisierender Selbstgespriche. Welche nichts
so sehr stimuliert wie rhythmisches Auf- und Abschreiten. — Mental ist
beides auf seine Art befriedigend. Leiblich besteht ein grofRer Unterschied.
Gedankenverloren lisst man den Kérper in Ruhe, leibvergessen. Ruhend in
der gesammelten Aufmerksamkeit auf den Atem, lisst man ihn auf nicht
leibvergessene Weise in Frieden.

Thm diesen Frieden oder diese Rast zu gewidhren nach all den Maltritie-
rungen, leistet natiirlich nur eine minimale Entschidigung. Keine Wieder-
gutmachung. Im Grunde steht in Sachen Kérper oder Leib theoretisch wie
praktisch eine Totalrevision an. »Descartes’ Irrtum« spukt noch immer in
den Kopfen herum. Und in der Praxis — derzeit etwa in den elektronischen
Selbstvermessungspraktiken der »Selftracker« — feiert das Descartes’sche
Maschinenmodell sowieso stets aufs Neue frohliche Urstind. Da freut es
die >Leibfreundes, dass naturalistische Forscher wie Antonio Damasio be-
gonnen haben, mit den alten Vorurteilen aufzurdumen. Mit >Bruder Esel«
oder dem >Knochensack« (von dem in altbuddhistischen Schriften gelegent-
lich die Rede ist). Sich leibfreundlich gebende Wendungen wie sTempel der
Seele< oder >Mens sana in Corpore sano« repetieren auch nur wieder den
unhaltbaren Dualismus. Es muss endlich in die Képfe, dass da nur Eines
existiert: ein >beseelter Leib< bzw. eine >beleibte Seele<, wie man augen-
zwinkernd sagen konnte (die vollig Vergeistigten von gestern wie auch die
digitalen Engel von morgen hier mal vernachlissigt). — Der Autor von »Der

143

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Intellektuelle als Yogi« hat selber allen Grund, an dieser Stelle Abbitte zu
leisten. Denn ein Stiick weit passt auch er sich in seinen Ausfithrungen
an unsere leibvergessenen Diskurse und ihre Konvention an. Allein schon
dadurch, dass das yogische Exerzitium in der Beschreibung stets den Ein-
druck einer rein mentalen Ubung hinterlisst. Ebenso, wenn (weiter unten)
von einer >zweiten Kammer< des menschlichen Geistes die Rede ist, die es
durch die Gewahrseinsiibung oder mittels der Kunst der Aufmerksambkeit
endlich zu beziehen gelte. Dabei kann doch der Bezug dieser Wohnstét-
te gar nicht anders geschehen als durch ein anders bewusstes Wohnen im
Korper. Ja, die Heimstatt des Gewahrseins ist diese leibliche Wohnstitte.
Nur sie existiert. Auch deshalb fiirs yogische Exerzitium die eminente Be-
deutung der aufrechten Kérperhaltung (von der sich die Haltung im iiber-
tragenen Sinne herleitet, eine Leibmetapher!). Dass man also nicht wie ein
Fragezeichen auf dem Kissen oder Meditationsbdnkchen hingt. Wer méch-
te schon in einem Fragezeichen wohnen, als Fragezeichen existieren?

62

Trodeln, schwinzen, prokrastinieren —
Schlingensiefs Assistent empfiehlt souverdnes Zeitverschwenden

Zum Abschluss seines Studiums der Dramaturgie an der Leipziger Hoch-
schule fiir Musik und Theater drehte Julian Pérksen, Jahrgang 1985 und
in den Nullerjahren bereits Assistent von Christoph Schlingensief, einen
Kurzfilm, der bei der Berlinale 2012 in der Sektion »Perspektive deutsches
Kino« gezeigt wurde. Im Mittelpunkt steht ein fiinzigjahriger Mann —
»reich und aus intakter Familie«, wie der frisch gebackene Drehbuchautor
erldutert —, der in ein Altersheim einzieht. Bei geschlossenen Vorhingen
sitzt er dort »heiter und unproduktiv«, so Pérksen, »und macht den gan-
zen Film tiber keinerlei Verinderung durch«. Ein »Held der Passivitit,
ein »Unterlassungskiinstler«, der seine Umgebung gewaltig ins Rotieren
bringt, insbesondere in gedankliche Rotation ob der Motive seines Tuns
oder besser Nichttuns.

Was fiithrt uns der passive Protagonist hier vor Augen? Ein Exerzitium,
gar ein yogisches Exerzitium? Zumal der Filmtitel »Sometimes we sit and
think and sometimes we just sit« konnte dies nahelegen. Was der Kiinstler
mit seinem Erstlingswerk dem Publikum sagen will, sagt indessen der pro-
grammatische Titel seines kleinen Buchs zum Film: »Verschwende deine

144

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zeit.« Lustvolle Zeitverschwendung aus freien Stiicken, schreibt Porksen,
solle sein Stubenhocker zum Ausdruck bringen. Wobei dessen Erfinder
uns die Antwort auf die Frage schuldig bleibt, was am bloflen Herum-
hocken in einem abgedunkelten Raum im Altersheim so ausgesprochen
lustvoll sein soll. Generiert sich das Lustvolle nicht lediglich aus dem kal-
kulierten Verbliifftungseffekt der »ortsuntiblichen« Passivititsinszenierung
bei den Beobachtern?

Wie dem auch sei, im Begleitbuch liefert Pérksen seine Theorie zum
Film. Es ist keine des yogischen Exerzitiums, das >sometimes einfach nur
sitzen< soll man ausdriicklich nicht als »Joga«, »Askese« u.dgl. verstehen.
Georges Bataille hauptsichlich ist bei der theoretischen Unterfiitterung
Pate gestanden. Und zwar hinsichtlich Pérksens Generalthese: »Einzig
und allein freiwillige Akte glorioser Verschwendung« von Zeit seien ein
wirksames Antidot gegen das ubiquitire Niitzlichkeits- und Produktivitits-
dogma der auf Leistung und Selbstkontrolle basierenden Gegenwartsge-
sellschaft, die uns aller Spontaneitit und Lebensfreude beraube. Beispiele
fur solche Akte — also Akte des Nichttuns und Nichthandelns, der puren
Zeitverschwendung, einer vollig zweckfreien und sinnentleerten Veraus-
gabung — sind Porksen zufolge das Bummeln und Trédeln, das Schwinzen
und Prokrastinieren, der Miiffiggang und die Flanerie. Wofiir er als lite-
rarische Exempel u.a. Eichendorffs Taugenichts und den Spafivogel Vale-
rio aus Biichners »Leonce und Lena« anfithrt. Sie zelebrierten, was dem
»unternehmerischen Selbst« von heute, dem permanenten Selbstoptimie-
rer und Selbstverwerter, abgehe: »Passivitit«, »Sorglosigkeit«, »genussvolle
Indifferenz.«.

Den gesellschaftsdiagnostischen Referenzen in Pérksens Argumenta-
tion wird man schwerlich widersprechen. Fraglich jedoch, wie weit sein Vor-
schlag einer therapeutischen Strategie tragt. Interessant daran zunichst,
dass diese Strategie — wie die unsrige des yogischen Exerzitiums — sich auf
eine »Praxis der Ausnahmex, auf eine »Technik der Unterbrechungx« stiitzt
und dass diese Ausnahme- oder Unterbrechungspraxis zum Anderen eine
mentale oder Bewusstseinstechnik darstellt. — Es handle sich, so Porksen,
bei der durch Bataille inspirierten Unterbrechung, »Transgression« oder
»Ubertretung [...] nicht um eine kategorische Entscheidung gegen die
Normen zugunsten eines anderen Modells, eines utopischen Aufierhalb«.
Letzteres wire bereits wieder ein zeitverhaftetes Projekt der Unterwerfung
unter eine bestimmte Zweck- und Sinnhaftigkeit, das die Bataill’sche, den
»Exzess« feiernde Souverinititsprovokation preisgebe, an der Porksen alle
Befreiungshoffnung festmacht. Eine rein auf der Bewusstseins- und Sub-

145

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

jektivititsebene sich realisierende Souverinitit, zu begreifen »als ein indi-
vidueller Akt des Ungehorsams gegentiber dufleren und inneren Normen
[...] als die befreiende und lustspendende Verletzung einer Grenze«. Und
die zu verletzende Grenze bzw. zu tibertretende Kardinalnorm wire eben
die des utilitaristischen Zeit- und Aufmerksambkeits-Regimes und seiner
»Gegenwartsvernichtungs.

»Eine Subversion der Konventionen, die diese gleichermaflen braucht
und ihrer Geltung beraubt. Der souverine Mensch Batailles ordnet sich
nicht unter und ist damit auch selbst keiner Instanz mehr untergeordnet.
Er lebt eine bewusst ruinése Existenz«, schwiarmt Pérksen. Willkiirliches
Verschwenden der eigenen Zeit als »Akt lustvoller Insubordination, als
»reizvoller Akt der Ubertretungx, als »Akt der Subversion, der souverinen
Auslieferung, der frohlichen Dissonanz« — anscheinend unbeeindruckt da-
von, dass gesellschaftlich, politisch und vor allem massenmedial die Stra-
tegien der Provokation und des Tabubruchs im Wesentlichen ausgereizt
sind, setzt der Theatermann Pérksen, wie die meisten seiner Kollegen vom
Regietheater, weiterhin auf »genussvolle Provokation«. Batailles Pathos der
die protestantische Arbeitsethik und deren Genussfeindlichkeit untergra-
benden exzessiven Verschwendung und grenzenlosen Selbstverausgabung
eines unregulierten Begehrens datiert aus der Periode vor der hedonisti-
schen, konsumkapitalistischen Reprogrammierung des modernen Wirt-
schaftens. Pérksens Lust- und Normverletzungsrhetorik bekommt daher
ein Unterscheidbarkeitsproblem gegeniiber den Werbe- und Marketing-
strategien des Hedonismus und des von ihnen propagierten konsumisti-
schen Sich-gehen-Lassens.

Was man einem deregulierten, anarchischen Zeitverschwendungsver-
halten nach dem Gusto des Jungfilmers und >-intellektuellen< Pérksen
allenfalls zubilligen kann, wire dessen kurzfristige Entlastungsfunktion
bei Menschen, die aktuell unter ihrem besonders rigorosen Leistungs-
und Selbstoptimierungsanspruch leiden. Bei ihnen nihme ein wahlloses
Sich-treiben-Lassen im Strom verschwendeter Zeit erst einmal allen Uber-
druck aus dem Dampfkessel und ginge sicherlich mit lustvoller Selbst-
erfahrung einher. Ein kurzfristiger Effekt, der nicht mit nachhaltiger
Selbsttransformation verwechselt werden sollte. Jedes Prolongieren der
Zeitverschwendungstaktik allerdings wiirde im giinstigsten Fall in die Re-
gression jener »Kindlichkeit und Geschwitzigkeit« miinden, die in Rous-
seaus »Triumerei« — Pérksen bezieht sich auf ihn — noch positiv konnotiert
gewesen ist. Viel wahrscheinlicher aber diirfte sein, dass das verlingerte
Zeitverschwendungsexperiment in Frust und Resignation endete. — Dies

146

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mag ja bei den professionellen Verschwendungskiinstlern vom Theater an-
ders sein. Dient doch — Porksen entwickelt dies am Ende seines Biichleins
als Zukunftsperspektive fiirs Theater — das lustvolle Mimen von Zeitver-
schwendung auf dem Theater — genauso wie dasjenige in Pérksens kleinem
Film - dem programmatischen Sinn und Zweck, das Publikum tiberhaupt
erst auf den Geschmack zu bringen: den Geschmack der vollkommen
zweck- und sinnfreien Zeitverschwendung.

63

Souverin ist, wer die Ubungstechnik
der Unterbrechung beherrscht

Eswire nun zukurz gegriffen, sich lediglich iiber die Paradoxie zu mokieren,
dass Filmemacher und Theatermacher, die von morgens bis abends und oft
genug die Nacht hindurch zielstrebig am Rédeln statt am Trodeln sind, uns
theaterbesuchenden >Normalos« zeitverschwenderisches Nichtmachen und
Nichttun anempfehlen. Julian Pérksens Irrtum besteht in einer illusioniren
>Hiresie der Formlosigkeit«, auf die er seine Zeitverschwendungstherapie
einschwort. Blof kein Yoga, keine Askese, keine Meditationsiibung — im
Exerzitium wittert er bereits den Wurm oder Spaltpilz der heteronomen
Verzweckung und des Souverinititsentzugs. Das ist schade. Umso mebhr,
als seine Apologie der Zeitverschwendung immer wieder eine erstaunliche
bewusstseinsphinomenologische Sensibilitit fiir die mentale Misere unse-
rer Zeit an den Tag legt.

Freilich ohne Riickbindung an eine Form — ohne das strukturgebende
Framing des Exerzitiums, der Ubung, verliefe der mentale >Befreiungs-
schlags, der Souverinisierungsversuch eines geknebelten Bewusstseins
und einer herrschaftsformatierten Aufmerksamkeit im Sande. Das Be-
wusstsein verlore sich im Chaos innerer Impulse, wiirde zum Spielball der
auf es einprasselnden dufleren Stimuli. Eine andere Weise der Ermiidung
und der >miidigkeitsgesellschaftlichen< Frustration wire die Folge. Worauf
justament eine von Porksen herangezogene >bataillekritische< Stelle bei
Derrida aufmerksam macht: Derrida verweise darauf, dass Batailles Sou-
verdnititszustand »ein Zustand des vollstindigen Verlusts von Bewusst-
sein, Erinnerung, Kontrolle sei«. Muss man darauf hinweisen, dass eine
zur Bewusstlosigkeit fiihrende Unterbrechungspraxis nicht ernstlich als
Alternative zur fremdgesteuerten Bewusstseins- und Aufmerksambkeits-

147

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

okkupation in Frage kommt? Ein seltsames »Prinzip der Intensitit«, das
Bataille hier dem der »Niitzlichkeit« entgegen setzt und das wahrlich auf
eine »ruindse Existenz« hinaus liuft.

Dagegen vermochte eine durch ihr formales Setting kontrollierte Unter-
brechungspraxis — soll heiflen die des yogischen Exerzitiums und seiner
»gegenstandsfreiens, jedoch an den Atemrhythmus riickgebundenen Acht-
samkeitsiibung — sehr wohl dem zu entsprechen, was Pérksens Worte wie
folgt umschreiben: »Die bedingungslose Auslieferung an den Augenblick
im Gegensatz zu einer von Verwertungszwingen determinierten, stets
rechnenden und berechnenden Existenzsweise erlaubt es dem Bewusst-
sein, sich von den internalisierten Zwingen zu 16sen und zu sich selbst zu
kommen. Das Bewusstsein wehrt sich dagegen, insofern es versucht, einen
zu erwerbenden Gegenstand, irgendetwas zu ergreifen, nicht das Nichts
des reinen Verlusts. Es geht darum, den Punkt zu erreichen, an dem das
Bewusstsein nicht mehr Bewusstsein von etwas ist.« — Dieser Punkt des
nicht mehr iiber etwas reflektierenden Bewusstseins, der Moment >nicht-
denkender< Wahrnehmung oder reinen Gewahrseins — gedanklich in der
Tat eine Erfahrung von auflerordentlicher Intensitit — stellt sich gerade
nicht (Ausnahmen bestitigen die Regel) von selber ein und noch weniger
in einem von der medialen Reiziiberflutung kirre gemachten Bewusstsein,
das ohne Unterlass durch Symbolisches und Imaginires vom Realen der
Gegenwart abgelenkt und in Vergangenes oder Zukiinftiges abgezogen
wird. Kurz, Geistes-Gegenwart will gelernt sein, ergo bedarf sie der Ubung
und Schulung. Und diese sind nun einmal >ohne Forms, ohne wohlver-
standene Disziplin und Selbstkontrolle, gewissermaflen anarchisch, nicht
zu haben. Batailles »Aufgabe der gewinnorientierten Selbstkontrolle« und
»Hingabe an die inneren Bewegungen der Lust in Korrespondenz mit den
Einwirkungen duflerer Ereignisse«, wie Porksen sie als vorbildlich anfiihrt,
sind — sorry — Augenwischerei.

Montaigne, dessen Warnung vor einem unspezifizierten Nichtstun Pork-
sen zitiert und nicht ernst nimmt, hat Recht: »So ist es auch beim mensch-
lichen Geist, wenn dieser sich nicht auf ein bestimmtes Thema konzent-
riert, durch das er in Zucht gehalten wird, schweift er ordnungslos nach
allen Richtungen in dem unbegrenzten Reich der Fantasie umher. Bei die-
sem unruhigen Schweifen bringt er lauter Torheiten und Grillen hervor.« —
Porksens Vorstof in Sachen absichtsloser, miiliggidngerischer Flanerie (im
Sinne von Benjamins »Passagenwerk«) beispielsweise stof3t ins Leere, wo
nicht nur Internetfreaks und Nerds lingst beim Flanieren sind, das bei
ihnen Surfen heiflt und das sie bis zum Umfallen praktizieren.

148

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Ideal »absichtsloser Aufmerksamkeit [...] in einem anderen, pas-
siven Wahrnehmungsmodus, fiir das sich Pérksen ausspricht, ist ein
meditatives Ideal, das ein Lassen-Kénnen voraussetzt. Dass seine >Kunst«
diejenige Gestalt individueller, subjektiver Souverdnitdt markiert, die unterm
digitalen Aufmerksamkeitsregiment Not tut, steht aufler Frage. Anders als
Porksen glaubt, manifestiert sich solche Souverdnitit nicht in Folge eines
batailleschen Salto mortale des kompletten Souverinititsverlusts, eines
ekstatischen Untergangs jeglicher Bewusstheit in Bewusstlosigkeit. Um es
formelhaft und in Anlehnung an einen anderen, nicht minder seligen wie
unseligen Macht- und Souverinititstheoretiker zu sagen: Souverin ist, wer
die Ubungspraxis der meditativen Unterbrechung beherrscht. — Im >kontrollier-
ten Lassen< der Ubung seine Aufmerksamkeitssouverinitit erprobt zu ha-
ben, macht den Yogi oder Meditierenden. Die im »geschiitzten Rahmen«des
formellen Exerzitiums erworbene Sicherheit im >Umgang« nicht eigentlich
mit Zeitverschwendung, vielmehr Zeitfreiheit (Jean Gebser) oder Unzeit-
lichkeit (Wittgenstein) — eine Erfahrung, die im reflektierenden Riickblick
auf sie auch gern als erfiillte Zeit beschrieben wird — erlaubt den entspre-
chend Getibten das umsichtige Zulassen von »>nicht ruinéser« Selbst- und
Zeitvergessenheit auch sonst im Alltag. Speziell die von mir favorisierten
sIntellektuellen in spe« — wenn ich dies nach so viel Zeitverschwendung
noch hinzufiigen darf — werden sich dadurch ausweisen, dass sie aufler der
yogisch formellen Disziplin auch die >nichtdisziplinire<, sprich spontane
Kunst des >erfillten Augenblicks< beherrschen.

64

Ultimate Machine — eine Vermeidungsphantasie

Claude Shannon, Mathematiker, Vater der Informationstheorie und ein ge-
nial-skurriler Bastler, ist Erfinder der »Ultimate Machine«. Ein schnéder
Kasten, an dem sich ein einziger Hebel befindet. Bedient man ihn, 6ff-
net sich eine Klappe, ein Unterarm schiefit hervor und eine Hand schaltet
durch ein nochmaliges Umlegen des Hebels die Maschine wieder aus. —
Diese eigenartige Vorrichtung ist das einzige >Unterhaltungsutensils, das
dem Untitigen in Porksens Film in dessen abgedunkeltem Altenheimzim-
mer Gesellschaft leistet. Bei den Zuschauern 16st es tibrigens den grofiten
Heiterkeitserfolg wihrend des Films aus.

149

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Seine »Ultimate Machine« — so ist man versucht, Shannons Artefakt
mit einer Bedeutung zu versehen — heifit die >letzte<, insofern sie als eine
sich nach dem Einschalten postwendend wieder ausschaltende Maschine
eine funktionslose, nutzlose Maschine ist. Als solche spart sie demonst-
rativ den Raum fiir das Nichtmaschinelle aus. Fiirs Lebendige, das Leben,
hochtrabend gesagt. Vielleicht beschlich Shannon schon damals in seinem
Bastelkeller das Gefiihl, es sei an der Zeit, die >User< von Maschinen an
die simple Wahrheit der (Lebens)Notwendigkeit dieser >Aussparung« zu er-
innern.

In Porksens Film unterdessen aktualisiert die Demonstration der »Ul-
timate Machine« eine Vermeidungsphantasie. Diese exkulpiert die aus-
gestellte Passivitit und entlastet von Verantwortlichkeit: Maschinen, die
von sich aus, d.h. an unserer Statt, den Ausschaltknopf betitigen. Spielend
erledigt sich im Imaginiren das, was real an notwendigem Handeln unter-
bleibt. — Allerdings wird dieses Imaginire und die Lust an ihm in Pérksens
Film durch Ort und >Handlung< — das abgedunkelte Altenheimzimmer
und der 5o-jihrige Protagonist, der >den Rest seiner Tage< auf dem Bett
liegend zubringt — konterkariert. Hier geschieht in einem anderen Sinne
etwas >ultimativ<. Hier hat einer endgiiltig >den Stecker gezogen«. So, als
gibe es sie gar nicht, wird die >nichtletale<, lebensfreundliche Alternati-
ve zum unausgesetzten Machen, zu einem besinnungslosen Weltbetrieb,
ausgeblendet: die Option der Weltpause, die Moglichkeit der wiederholten
Unterbrechung, der stets nur voriibergehenden Abgeschiedenheit im yogi-
schen Exerzitium. Indem er sich stattdessen fiirs filmische In-Szene-Set-
zen eines >finalen Abscheidens«< entschieden hat, zeigt uns der Regisseur
trotz gegenteiliger Absichtserklirung keinen lustvollen Ausweg, sondern
einen deprimierenden Exit, artverwandt demjenigen eines anderen, bei
ihm erwidhnten traurigen Helden, Melvilles Bartleby.

65

Schluss mit der Kunst am Ende kommt der Russe

Boris Groys. Der St. Petersburger Kunsttheoretiker mit derzeitigem Auf-
enthaltsort New York wiirde obige Kapiteliiberschrift sofort als das identifi-
zieren, was sie ist, ein sprachliches Readymade. Der Groys’schen Definition
zufolge eine »Kreation aus dem Nichts und durch nichts [...] Der Kiinstler
kreiert hier [...] allein durch eine souverine Entscheidung seiner Subjektivi-

150

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tit ...« Altmeister Duchamp hat es vorgemacht und seitdem weifs man, wie
es geht.

Zum Abschluss unserer Reihe der Kiinster-Intellektuellen bzw. des
Defilees der Kunstkritiker-Intelligenzen also der Russe Boris Groys. Und
natiirlich beschiftigt den mit den herrschenden Zustinden unversshnten
sFrontmann«kritischer Intellektualitit, als welcher er sich versteht, die Fra-
ge: Ob nach der Schach-Matt-Setzung des >konventionellen« Intellektuellen
als eines mit Sprache wirkmichtig politisch Intervenierenden speziell fiir
den Kiinstler-Intellektuellen noch ein Weg oder Verfahren offensteht, jen-
seits einer politisch neutralisierten Diskursivitit sozusagen gestisch einen
auch gesellschaftlich und politisch relevanten Unterschied geltend zu ma-
chen, »a difference that makes a difference«. Sondieren wir ein letztes Mal
in unserer Angelegenheit innerhalb des gesellschaftlichen wie auch intel-
lektuellen Subsystems Kunst und Asthetik, auf dass wir nicht am Ende
jemanden iibersehen haben. — Ich will auf Groys’ Argumente beziiglich
dreier seiner Helden oder Gewihrsminner eingehen, die ihm als Exempel
stransdiskursiv< oder gestisch >systemsprengender< Kunstpraxis dienen. Es
sind dies, in der von mir ausgesuchten Reihenfolge, Duchamp, Schlingen-
sief und Warhol.

Zum >Readymaker<«. Groys schreibt: »Marcel Duchamp bezeichnete
sein bertthmtes Urinoir als Buddha in the bathroom und behauptete, dass er
sich, als er ihn ausstellte, auflerhalb von Raum und Zeit fiihlte.« — Soll man
dem, was Duchamp da von sich behauptet hat, Glauben schenken? Dass
ihn sein Urinal im Augenblick von dessen Exposition als Kunstobjekt, als
Readymade, in >Samadhi« versetzt habe, in den yogischen Zustand. So mir
nichts dir nichts bzw. einfach so. Oder sollte es sich nicht doch eher um
eine >kiinstlertypische« Einbildung gehandelt haben: die lebhaft vorgestell-
te »Konzeptkunst«-Idee eines tiberraumzeitlichen Gefiihls?

Schlingensief wird fiir Groys paradigmatisch im Zusammenhang der
Frage, wie der moderne Kiinstler mit der »eigenen Machtlosigkeit« um-
geht. Fiir uns hier verallgemeinert zur Frage nach dem Umgang der post-
modernen Intellektuellen mit dem Sturz in die gesellschaftliche und poli-
tische Bedeutungslosigkeit. Ausdruck fiir die kiinstlerische Misere sei die
Erfahrung, so Groys’ wiederholte These, dass »der Akt der Verwandlung
der Welt in Sprache, den der Kiinstler vollzieht [...] immer zu spit [kommt]«.
Denn die »Sprache ist immer schon da, sie »lduft immer schon« und zwar
analog zu McLuhans »the medium is the message« als intentional neutra-
lisierte >Klangmassages, die »jede auktoriale Absicht« (mit Derrida zu spre-
chen) »dekonstruiert«. Mit der fiir den Kiinstler so lapidaren wie desolaten

151

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konsequenz: er »kann nur mitlaufen«. — Schlingensiefs »seltene Radikali-
tit« besteht nun Groys zufolge darin, dass seine Aktionskunst tiberhaupt
keine sprachliche Absicht mehr verfolgt oder transportiert bzw. Sprache im
Leerlauf produziert, intentionalen Stillstand sozusagen. Bei Schlingensief
»findet eine Umkehrung der Kunstintension statt. Es handelt sich nicht
mehr um eine Verwandlung der stummen Welt in Sprache, sondern um
eine Verwandlung der Sprache in ein Ding. Der Kiinstler kann den Lauf
der Sprache nicht mehr beherrschen, also stoppt er diesen Lauf.« Diese
Schlingensief’sche Zelebration einer Sprache resp. eines Sprechens am in-
haltlichen »Nullpunkt«, so Groys weiter, »erfordert einen speziellen Ort,
eine Heterotopie ...«

Heterotopie? Gelegenheit, einzuhaken und die Groys’sche Suada zu
unterbrechen mit der jetzt nicht einmal unvermittelten Frage an den Viel-
redner: Wie wire es, wenn man es der Einfachheit halber einmal mit der
yogischen Kunst des Schweigens probierte, mit der >Kunst still zu sitzen<?
Mit derjenigen Heterotopie, die einem jederzeit zu Gebote steht, ob Kiinst-
ler oder Nichtkiinstler, praktizierbar >von jetzt auf gleich<, ohne Zampano
und Zeremonienmeister. Was Groys wohl darauf antworten wiirde? Viel-
leicht dies: Warum so einfach, wo es doch viel komplizierter geht! Will
sagen mit Schlingensiefs Sprachmassaker und einer iiberanstrengten
kunstkritischen Rechtfertigung desselben als kunstreligiéses Super-Event,
Raum der »sakralen Meinungslosigkeit«, »Pflege der Meinungslosigkeit,
sowohl der individuellen wie auch der kollektiven ...«

Zuletzt Warhol. Dessen Selektion und Kombination serieller Bildrepro-
duktionen interpretiert Groys als »Wiederkehr der stehenden Zeit«. Ein wei-
teres Mal operiert er — »stehende Zeit«, ein mystischer Topos — mit einem
Erfahrungsmoment, das sich am ehesten durch meditatives Uben manifes-
tiert und nirgendwo deutlicher und nachhaltiger ist als im yogischen Zu-
stand. Bei ihm, Groys, soll es sich dagegen erneut einzig einer dsthetischen
oder Kunststrategie verdanken, diesmal der Betrachtung Warhol’scher Bil-
der. Und er bestimmt in diesem Fall die »stehende Zeit« noch einmal niher
als die »Zeit vor der Wahl«, die »Zeit der Unentschiedenheit, des Zweifels,
des wiederholten Auflistens aller moglichen Optionen«. Dabei bekomme
die sonst blindlings in ihrer Tatigkeit voranhastende Subjektivitit »das aus-
gedehnte und stindig anwachsende Archiv der verlorenen Moglichkeiten
zu Gesicht [...] verlorene Chancen und unrealisierte Utopien, welche uns
nahelegen, dass alles, was ist, auch anders sein konnte«. — Nur dass Groys
nicht mitbekommt, wie es bei dieser, seiner Herzensangelegenheit — dem
Ermoglichen einer das herrschende Realititsprinzip transzendierenden Er-

152

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fahrung von Andersheit — »auch anders sein kénnte«. Namlich sehr viel
einfacher und effektiver, wie im Fall der yogischen Ubung. Durch seine
Fixierung auf die >kiinstlerische Ubung, die er mit dem alleinigen oder
privilegierten Zugang zur Erfahrung von Andersheit versieht, ist jedoch
dem Exerzitienmeister der Kunstkritik diese andere Moglichkeit je schon
entgangen. Sodass sie nicht einmal in seinem »ausgedehnten und stin-
dig anwachsenden Archiv der verlorenen Méglichkeiten«, der »verlorenen
Chancen und unrealisierten Utopien« vorkommen diirfte.

Dass ich dennoch am Ende der Serie von intellektuellen Stimmen aus
dem Kunst- resp. Kunstkritikermilieu gerade Boris Groys zu Wort kom-
men lasse, rithrt daher, dass seine Portrits von >Kiinstler-Yogis< meinem
Ideal einer Personalunion des Intellektuellen und des Yogi verbliiffend
nahe kommen. Der Russe mochte Kunst — die avantgardistische, versteht
sich — verstanden wissen als Exerzitium der Unterbrechung, der Welt-
pause — als »Wiederkehr der stehenden Zeit« oder, wie ich es lieber nen-
ne: als wiederholtes Ankommen in der >immerwihrenden Gegenwartx.
Wenngleich Groys die »>kiinstlerisch stillgestellte Zeit« bzw. die meditative
Geistesgegenwart nicht als erfiillte Zeit oder Zeit der »Vollendung« (da ist
ihm Agamben verbal tiberlegen) zu wiirdigen weifl. Sondern sie eigentlich
ganz wie die gewShnliche als eine von der Vergangenheit affizierte und
auf die Zukunft hin gespannte Zeit begreift, die sich lediglich durch ein
Handlungsmoratorium auszeichnet. In der Erwartung, dass sich aus dem
Sammelsurium verpasster Chancen, unverwirklichter Utopien etc., wel-
ches einem dabei bewusst werde, kiinftig doch noch das eine oder ande-
re werde realisieren lassen. Vorausgesetzt, die »Kiinstler-Yogis< und die sie
flankierende Kunstkritik a la Groys hitten bis dahin — der von sich selbst
behaupteten Ohnmacht zum Trotz — unsere eindimensionale Wirklichkeit
nur geniigend unterminiert. — Was alles hochst unwahrscheinlich ist. Ist
doch nirgends ausgemacht, dass jene Aktionskiinstler und >Readymaker«
im jeweiligen Akt des Kreierens tatsidchlich der bei Groys beschriebenen
Transzendenzerfahrung teilhaftig werden; geschweige denn, dass ihrem
geneigten Publikum solche Gnade widerfihrt. Und fiir die offenkundigste
Fehlanzeige sorgt schliellich der Kunstkritiker selbst. Er smanifestiert«
das Nichtdiskursive und dessen Erleuchtung jenseits der Sprache und aller
sprachlichen Signifikanten — von Groys weitschweifig beschworen als das
Alpha und Omega avancierter Kunst — ausschliefSlich in Diskursform. Just
in diesem Fall aber bedeutet >abwesend anwesend sein< den Totalausfall.
Keine Erfahrung nirgends. Hochstens fallen fiir aufmerksame Leser ein
paar Highlights Lach-Yoga ab. Aber auch wenn damit aller Yoga anfingt,

153

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist es aufs Ganze gesehen nicht nur ein bisschen, sondern entschieden zu
wenig.

Ach ja: Lach-Yoga, bitte noch einmal bereit machen zur Ubung. Groys’
gedankliche Verrenkungen eignen sich vorziiglich fiir zwerchfellerschiit-
ternde Lockerungsiibungen. Bekanntlich ist Gott tot, holt Groys zu einer
seiner genialen Welterklirungen der Gegenwart aus. Und mit dem Tod Got-
tes sei die Position des »unbewegten Bewegers«, des wohlwollenden Nur-
Beobachters allen menschlichen Treibens, des Urbilds mithin auch der is-
thetischen Betrachtung oder Kontemplation, unbesetzt bzw. verwaist. Und
man ahnt bereits, wen Groys als Kandidat fiir die Wiederbesetzung der
Vakanz ausersehen hat. Welch Letzteres ihm desto dringlicher erscheint,
da zu fiirchten sei, dass »die uns ohne Kalkiil wohlwollend zuschauen, im-
mer weniger werden«. Was einmal mehr fiir den Kiinstler als unbewegten
Beweger spreche: »Wenn ich als Kiinstler meinen Gestaltungswillen, mei-
nen Standpunkt aufgebe, lasse ich die Sprache, die Musik, die Bilder sagen,
was sie wollen. Und dann bin ich Null in dem Sinne, dass ich nur noch
betrachte. Ich vermute, dass Christoph Schlingensief zu dieser Praxis der
Annullierung des Selbst vorgedrungen ist, die nicht zu einem Verschwin-
den fiihrt, sondern zu einer kontemplativen Position [...] einer géttlichen
Einstellung zur Welt.« — In der Funktion — vielleicht sollte man >unter der
Narrenkappe« sagen — des Kunstavantgardisten oder Happening-Kiinstlers
holt Groys den Intellektuellen zuriick in die Gottesposition! Wohnen wir
der himmlischen Thronbesteigung in voller argumentativer Linge bei. Ein
Megaevent dieser Giite findet nicht alle Tage statt: Der Weltbetrieb geht
iiberhaupt nur voran, weil »die Menschen denken, dass jemand sie beob-
achtet und das, was sie tun, gut findet. Lange Zeit war das Gott. Er safl im
Himmel und schaute ihnen zu, und dieses Gefiihl hat sie vorangebracht,
deswegen haben sie sich so angestrengt. Jetzt ist der Gott tot. Was Tun?
Jetzt miissen wir diese kontemplative Position selbst produzieren, damit
die Aktivitit weitergeht. Die Aktivitit geht weiter, weil Duchamp, Warhol
und Schlingensief die Menschen beobachten —anstelle Gottes. Sonst wiirde
niemand etwas tun. Sie vertreten den unbewegten Gott, der alles bewegt.«
(Wer selber noch etwas in den >Intronisationsakten«< stobern maochte, den
verweise ich auf: Lettre 9o, 2010, S. 14 ff.; ferner Groys’ Buch »Die Kunst
des Denkens«, Hamburg 2008, S. 108).

P.S. Groys feiert die Aktionskunst von Kaprow bis Schlingensief als den
>Bewusstseinstransformator< der Gegenwart. Unterbrechung, »stehende
Zeit«, Erfahrung radikaler Andersheit — wo, wenn nicht hier, gibt er zu
verstehen, sollte sich solches heute ereignen! Ein Spektakel des >Ganz An-

154

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

derens, das auf der Stelle simtliche Schalter in unserem Gehirn umlegt.
Von Karlsruhe her dringt Geldchter an unser Ohr. Karlsruhe, wo tibrigens
Groys einige Jahre an der Hochschule fiir Gestaltung unterrichtete. Ist es
Wolfgang Ullrich, der da lacht und der als Kunstwissenschaftler und Me-
dientheoretiker ebenfalls an der HfG lehrt? Von ihm nimlich verlauten in
jungster Zeit ketzerische Bewertungen wie diese: »Man wird als Wissen-
schaftler nicht wichtiger, nur weil ein Werk, dank der Interpretation, die
man ihm angedeihen lieR, an Bedeutung gewonnen hat. Allerdings hab’
ich den Eindruck, dass viele Wissenschaftler genau dies glauben. Sie be-
sitzen nimlich ein einseitiges Interesse daran, ihre Sujets bedeutsam er-
scheinen zu lassen. Keine Assoziation ist dann zu lose, um sie nicht enger
kniipfen zu wollen, damit sich eine aufregende und tiberraschende These
daraus ergibt. Umgekehrt trifft man kaum einmal auf Texte, die die Hoch-
schitzung eines Kiinstlers in Frage stellen oder auch nur Grenzen seiner
Bedeutung analysieren. Aus jeder Analogie wird vielmehr noch ein wenig
Tiefsinn geschiirft. Oder eine Relevanz abgeleitet, oder ein Geheimnis in
Szene gesetzt. Man konnte solche Versuche einer unbedingten Aufwer-
tung als Kompensation von Minderwertigkeitskomplexen sehen, wie sie
gerade unter Geisteswissenschaftlern tiblich sind.« — Sollte hier u.a. auch
von Groys die Rede sein? Kiinstler und ihre Kunst >subversiv<? Da kann
einer nur lachen: Wolfgang Ullrich hat das subversive Image der Avant-
gardekunst abgehakt. Wie man dem tiberhaupt hat auf den Leim gehen
kénnen ...

66

»Tiefer hingen«
oder Ullrichs Entzauberung des Kunstglaubens

Seit wann eigentlich setzen uns Kiinstler und Kunsttheoretiker ihren >Sub-
versivititsfloh< ins Ohr? Seit gut zwei Jahrhunderten, kénnte man sagen.
»So unterschiedlich die Anspriiche an die Kunst in den vielen Strémungen
und Richtungen des 19. und 20. Jahrhunderts gewesen sein mochtens, sagt
der Kunstwissenschaftler Wolfgang Ullrich, »so sehr kamen sie darin tiber-
ein, dem Kiinstler aufgrund seiner gesellschaftlichen Randstellung zuzu-
trauen, Anderes als andere wahrzunehmen und neue Sichtweisen auf di-
verse Phinomene zu entwickeln. Zugleich galt als selbstverstindlich, dass
Kiinstler von dem Bediirfnis getrieben sind, etwas zu verindern. Sie sollten

155

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

aufgrund ihrer Distanz zum Hier und Jetzt iiber die Hebelwirkung ver-
fligen, Revolutionen anzuzetteln, zumindest aber Gegenbilder zum Herr-
schenden entwerfen, die nach einer Inkubationszeit und vielleicht auch
nur aufindirekte Weise gesellschaftliche Relevanz entfalten.« — Dass Kunst
reinigen soll, lasst sich mit Ullrich als »gemeinsame Losung aller Strémun-
gen der Moderne« begreifen, »naive und gefihrliche Exzesse« inbegriffen.

Seit Schiller und seinen »Briefen iiber die isthetische Erziehung des
Menscheng, seit den Romantikern und ihren kunstreligiésen Heilsver-
sprechen, seitdem Nietzsche die Welt und das Leben einzig als astheti-
sches Phinomen fiir ertraglich befunden hat, seit Dada, seiner Sprach- und
Diskursverhackstiickung zu purgatorisch-purifikatorischen Zwecken, seit
den Surrealisten, der »écriture automatique« als Katapult vom Unbewus-
sten ins >Uberbewusstsein¢, wahlweise Bretons Revolver, seit Duchamps
»Buddha in the bathroom«, der bewusstseinserweiternden Kunstdroge
namens Readymade etc. etc. — seit zwei Jahrhunderten haben das Pathos
einer aufs Menschengeschlecht zu applizierenden Kunsterziehung, die
Emphase einer grundlegenden kulturellen Reinigung aus rein istheti-
schen Mitteln, kunstreligiése Hyperbolismen und Uberspanntheiten uto-
pischer »Vorschein«-Asthetik das Bewusstsein des geneigten Rezeptions-
publikums sturmreif geschossen, sodass dasselbe den kiinstlerischen und
kunsttheoretischen Alterititsansagen immer wieder Kredit eingerdumt
und geglaubt hat. — Und allein die Glaubensbereitschaft der Kunstglaubi-
gen sorgt dann bereits fiir jenen — in Sein und Bewusstsein, im Empiri-
schen wie Intelligiblen — den Status quo sichernden Effekt, der in kultur-
wissenschaftlicher Terminologie mit Kunst als Kompensation umschrieben
werden kann. Kontemplation oder vielmehr deren blofle Verheifung bzw.
Aura als Kompensation einer hyperaktiven, sich beschleunigenden, per-
manent >gegenwartsfliichtigen< Moderne. Noch minimalistischer aus-
gedriickt: Kunst als Alibi fur die realiter und gnadenlos durchgezogene
»Gegenwartsvernichtungs.

Sobald »Religion und Philosophie ihre Uberzeugungskraft verlieren,
wenn sie als Fiktion, als Dichtung erscheinen, wenn ihr Kunstcharakter
hervortritt«, schreibt der Kunsttheoretiker und Philosoph Hannes Bohrin-
ger, »dann kommen auf die Kunst die Funktionen der Religion und Philo-
sophie zu, dann wird die Kunst philosophisch und bekommt das Je-ne-sais-
quoi einer religiésen Ausstrahlung. Die Kunst wird romantisch, reflexiv,
modern [...]. Kunst ist die Religion der aufgeklirten und Gebildeten gewor-
den, eine Religion ohne Unbedingtheit. Immer schon waren Bilder eine
Art Fenster, ein Blick in eine mythologische oder biblische Welt, in eine

156

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

illusionistische Landschaft. Auch die moderne Malerei blickt durch ein ge-
offnetes Fenster in eine jenseitige Welt. Malevitschs Schwarzes Quadrat ist
die Sicht in die suprematistische Welt, Barnett Newmanns Malerei offen-
bart die Transzendenz des Erhabenen.« (»Auf der Suche nach Einfachheitc,
Berlin 2000, S. 41f))

Wenn Bohringer Kunst »die Religion der Aufgeklirten und Gebildeten«
nennt und es zustimmend, >kunstaffirmativ< und nicht ideologiekritisch
meint, dann hilt der intellektuelle Aufklirer Wolfgang Ullrich dagegen,
dass Sikularisierung hier schon lange iiberfillig ist. Und der Intellektuelle
in mir sagt: Recht tut er. Recht tut er damit, den gesellschaftlichen Auto-
nomieanspruch des Kinstlers und das kulturelle Reinigungsideal seiner
Kunst unter dem Gesichtspunkt der Realititspriifung fiir die gesamte Epo-
che und also auch riickwirkend in Zweifel zu ziehen. Weder ist noch war
moderne Kunst Ullrichs Beurteilung zufolge jener Hort prinzipieller An-
dersheit und eines die Konventionen und Borniertheiten der Kultur radikal
transzendierenden Bewusstseins, als welcher sie Kiinstler und Kunsttheo-
retiker stets gern gesehen und oft genug stilisiert haben. Heute schlieflich
lasse sich ihre Zweigeteiltheit konstatieren: In die total kommerzialisierte
»Kunstmarkt-Kunst, die einzig und allein der Reichtumsreprisentation
und sozialen Abstandsmarkierung auf Seiten einer refeudalisierten Ober-
schicht diene. Die nicht mehr versuche, »Sand im Getriebe der Michtigen
oder Vorliufer einer besseren Gegenwelt zu sein«, vielmehr »unverhohlen
zum begehrtesten Accessoire einer Celebrity- und Vip-Kultur geworden
[ist], in der es um Luxus, um Coolness, um Exklusivitit geht«, die sich also
ganz »auf die Seite der Sieger der Gesellschaft geschlagen [hat]«. Neben
dieser Sieger-Kunst gibt es noch die »Biennale-Kunst«, die weiterhin den
konditionierten Reflex einer an die Kunst herangetragenen gesellschafts-
kritischen Erwartungshaltung bedient. Und der sie gegenwirtig weniger
denn je gerecht zu werden vermége, da es auch bei ihr aufs Reiissieren
in der Aufmerksamkeitsékonomie und ums Uberleben im kommerziellen
Konkurrenzkampf ankomme. — Muss man eigens anmerken, dass gera-
de diese dem kritischen Ideal treu gebliebene >Kunstabteilungs, insofern
sie eben dadurch >falschen Schein«< produziert und kunsttheoretisch zur
Phraseologie verleitet, fiir einen sich dem Aufklirungsethos verpflichtet
wissenden Intellektuellen wie Ullrich sogar zum gréfleren Stein des An-
stoRes oder eigentlichen Argernis gerit?

Einem doppelten Argernis. Denn zunichst einmal geht es Ullrich, der
dabei offenbar durch die Brille der »Sieger der Gesellschaft« auf dieselbe
herabblickt, gegen den Strich, dass die Biennale-Kunst nach wie vor mit

157

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dem Gestus der Weltverbesserung daherkommt. Wihrend doch sein intel-
lektueller Wahrheitssinn und Wahrhaftigkeitsanspruch ihm etwas anderes
sagt bzw. von ihm verlangt: Dass wir lingst nicht mehr in der »schlech-
testen aller Welten< leben und es daher an Unaufrichtigkeit grenze, sich
kiinstlerisch als dem Bediirfnis nach Andersheit, radikaler Bewusstseins-
transformation und Gesellschaftsverinderung verpflichtet aufzufiihren.
Wer unserer Gegenwartsgesellschaft ein Defizitbewusstsein unterstelle
oder sich heutzutage noch entfremdet fithle, mache sich schlicht etwas vor
oder versiume es, aus den ihm gebotenen Freiheiten etwas zu machen.
Hinzu komme, Argernis Nummer 2, das »Prinzip Ready-made«, wie
sich Ullrich ausdriickt. Oder das, was nicht nur Kiinstler und Kunsttheore-
tiker, die es weidlich ausschlachten, vielmehr die Intellektuellen ganz allge-
mein in den Kultur- und Geisteswissenschaften damit anstellen. sEindruck
schinden mit nichts als Bullshit¢, auf diese Formel hat vor Jahren schon
der amerikanische Literaturwissenschaftler Harry Frankfurt gebracht,
was beim Intellektuellen Ullrich aktuell Anstof3 erregt. Das Prinzip Ready-
made, so klirt er die Blaudugigen wie die Gutgldubigen auf, kommt in geis-
tes- und kulturwissenschaftlichen Arbeiten oder Texten immer dann zur
Anwendung, wenn ein »freies Assoziieren< Bedeutungen verheift, wo kei-
ne sind, einen Tiefsinn simuliert, der realiter nicht existiert. In »Reinform«
offenbare die Idee des Ready-made »das Prinzip einer auf Wertschépfung
spekulierenden Thesenbildung« durch »die Ubertragung einer Bedeutung
auf etwas anderes«. Einem »Theoretiker« gelingt dies »mit Hilfe von Ver-
gleichen und Assoziationen, er entwickelt ein Setting, bei dem das bisher
als banal angesehene Sujet in enge Beziehung zu anderem gelangt, das
als wichtig und wertvoll gilt. Aber schon der Akt des Theoretisierens ge-
niigt, um die Banalitit des Banalen zumindest zu tiberhéhen. [...] Dass eine
Assoziation, die die assoziierten Elemente in Fremdheit zueinander ver-
setzt, fir umso mehr Verheiflung sorgt, macht man sich in philosophi-
schen, geisteswissenschaftlichen und essayistischen Texten immer wieder
zu Nutze. In ihnen gelangen fortwihrend Varianten derselben Methode
zur Anwendung, der das Prinzip des Ready-made folgt. Statt sich um eine
Definition von Sujets zu bemiihen, bereitet man sie als Spekulationsobjek-
te auf.« Und: »Wer Verheiflungsvolles zu bieten vermag, erlebt erstaunliche
Zugewinne an Autoritit. Das zeugt von streng hierarchischen Verhiltnis-
sen innerhalb von Wissenschaft und Theorie. Vor allem vom Wunsch nach
Leit- und Heilsfiguren, die Zugidnge zu sonst verschlossenen Sinnressour-
cen bahnen. Daher ist es fiir Theoretiker auch so attraktiv, moglichst vie-
les mit einer Aura von Bedeutsamkeit zu versehen. Thr Hang zum Ver-

158

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

heiungsvollen bringt sie also nicht nur in Ubereinstimmung zur Logik
des Kapitalismus, der zufolge Spekulatives die grofiten Renditen erhoffen
lisst, sondern erméglicht ihnen bestenfalls sogar eine dhnliche Rolle wie
ehedem Propheten und Evangelisten.« — Ein Schelm, wer hier an Groys,
Zizek, Agamben e tutti quanti denkt. Oder an Sloterdijk, Ullrichs Chef an
der HfG. Dobellis »Kunst des klugen Handelns« beherzigend, belisst es
Ullrich bei Han als Paradebeispiel. Der ist nimlich inzwischen von Karls-
ruhe nach Berlin, von der HfG an die UdK, die hauptstidtische Universi-
tit der Kiinste iibersiedelt. Der Karrieresprung als Indikator erfolgreicher
Wertschépfung im Ready-made-Schnellverfahren. Die Bedeutsamkeitsver-
heifflung mittels frei flottierender Assoziationskunst ohne Realititstest, sie
ist an ihrem intellektuellen Verkiinder Han aufs Schonste in Erfiillung ge-
gangen.

Ullrich, nennen wir ihn eine »ehrliche Hauts, lisst durchblicken, dass
es ihn bei solcherlei Aussichten selber hin und wieder in den Fingern juckt.
Das Zeug dazu, seinerseits mit dem Ready-made-Prinzip einmal in die Vol-
len zu gehen, hat er ja. »Ist die Verwandlung von Sujets in Gegenstinde der
Verheiflung, wie Theoretiker sie betreiben [...] nicht ein Reflex, eine spite
Folge, eine pagane Variante eines urchristlichen Motivs? Und ist nicht so-
gar der gesamte Kapitalismus mit seinen Techniken des Spekulierens als
eine Bewegung zu begreifen, die dem Muster des Christentums folgt? [...]
Je nach Anlass und Interesse kénnte ich im weiteren das Ready-made chris-
tologisch aufladen, Theorie zum Ereignis kapitalistischer Logik erkliren,
den Kapitalismus als Epiphinomen des Christentums darstellen oder um-
gekehrt im Christentum bereits die Struktur des Kapitalismus erkennen.«
Und so weiter und so fort. — Aber nein, Ullrich, der Intellektuelle und Gen-
tleman, widersteht der Verlockung einer theoriespekulativen Wertschop-
fung in eigener Sache. Und weist stattdessen darauf hin, was geschehen
miisste, wenn ihm und uns in Zukunft von Seiten skrupelloser intellek-
tueller Ready-maker ein bisschen weniger Anlass zum Argernis geboten
werden soll. Man diirfe »die erkenntnisférdernde Kraft einer Metapher,
einer Denkfigur, eines Plots zwar nutzenc, sollte allerdings »zugleich eine
Ethik des Assoziierens verinnerlicht haben, um einem blof8 spekulativ ver-
fithrenden Gebrauch von Methoden widerstehen zu konnen«. Oder deut-
licher: »Statt die Welt nur mit groRen Thesen zu fiillen, mége man genauso
lernen, in ihr aufzurdumen.«

Den Zustand des Intellekts, bei welchem man lernt, in der Welt »auf-
zurdumenc, nennt Ullrich Geistesgegenwart. Reichlich hochtrabend fiir das,
was er eigentlich meint: dass man sich als Intellektueller wie als Theore-

159

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tiker doch bitteschén an die Mindeststandards intellektueller Redlichkeit
halten moge. Wer mit Ullrichs Verstindnis von Geistesgegenwart auch nur
entfernt den Intellektuellen als Yogi assoziiert haben sollte, wire folglich
auf dem Holzweg gewesen. Ullrichs gedanklicher Horizont im Zusammen-
hang seiner Uberlegungen lisst ihn »des Geistes Gegenwart« immer nur
als eine Geistesgegenwart im intellektuellen oder diskursiven Orbit vorstel-
len, die »exorbitante« Geistesgegenwart des Yogi kommt darin gar nicht vor,
Ullrich kennt sie nicht. Wodurch seine Aufridumaktion zum zwiespiltigen
Unternehmen mit fragwiirdigen Folgen wird.

Bewaffnet mit seinem Doppelpack aus Kunst- und Wissenschaftskritik
zieht Ullrich gleichermafen gegen Kunstfrommigkeit und Wissenschafts-
glaubigkeit zu Felde, ein Unterfangen, gegen das nichts einzuwenden ist.
Geisteswissenschaftliche Theorieblasen zum Platzen bringen und den
»Wildwuchs kunstwissenschaftlicher Theoriebildung« zuriickschneiden,
so weit so gut, dies gehort zum Job des intellektuellen Aufklirers, als den
sich Ullrich, nicht unbeleckt von Eitelkeit, versteht. — Doch dann schiittet
er das Kind mit dem Bade aus. Thn stéren nicht nur theoretische oder
kiinstlerische Verstiegenheit, mafllose Anspriiche, uneingeldste oder un-
einlosbare Versprechen. Der utopische Glutkern moderner Kunst selber
zerfillt bei ihm zu Asche. Der Einwand gentigt ihm nicht, dass das »Vor-
schein«-Versprechen (mit Bloch zu reden) des >Ganz Anderenc< konstant
uneingelost geblieben ist. Er hilt das Versprochene als solches fiir eine
Chimare.

Das Gegenteil von allem Chimairischen, will sagen, was wirklich und
verniinftig ist, reprisentieren in Ullrichs >gegenwirtigem Geist« vor al-
len Dingen die »Sieger der Gesellschaft«. Deutlich weniger schon deren
Verlierer, besonders dann, wenn sie sich ohne Ursache entfremdet fithlen
und bewusstseinsdefizitir gebirden. Irgendwo dazwischen, zwischen den
strahlenden Siegern und den ziemlich blassen Verlierern, bewegt sich in
pristabilierter Harmonie auf ihrer Umlaufbahn die fensterlose Diskurs-
monade der Intellektuellen. In der rdumen sie die Welt theoretisch auf.
Sorgen gelegentlich aber auch drauflen mit fiir aufgerdiumte Verhiltnisse.
Als Unternehmensberater bei der Volkswagen AG, KarstadtQuelle AG,
Swarovski, Red Bull, Deutsche Bank, Bauspar AG u.a. Aber Ullrichs Liste
seiner Beratertitigkeit ist nicht so wichtig. Wichtiger ist die Frage: Lassen
wir uns von Ullrichs Charme-Offensive einnehmen, einnehmen fir die
iiberwiltigende Positivitit der von ihm beworbenen >besten aller Welten<?

Was bliebe dann fiir uns auf der Strecke? Die Negativitit? Die gar nicht
mal unbedingt. Man halte sich nur nahe genug bei den Verlierern auf. Oder

160

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mache sich mit dem Gedanken vertraut: sie sind mitten unter uns; wahl-
weise: wir mitten unter ihnen. Wie es anscheinend der Intellektuelle Jens
Jessen tut: »Und das ist ja auch etwas, was wir tiberall in Europa beobach-
ten konnen, selbst hier in dem schénen, abgesicherten Deutschland gibt
es eine solche Zunahme an prekiren Beschiftigungen, selbst in meinem
recht behiiteten Mittelstandsmilieu des Hamburger Nordens ist wirklich
ein nicht eingebildetes, sondern wirkliches panisches Rattenrennen ausge-
brochen, um sich noch irgendwie tiber Wasser zu halten.« — Nein, nicht die
Negativitit, auf der Strecke bliebe >die andere Dimension der Wirklichkeit«.
Die nicht >weltzeitliche«, sondern »iiberraumzeitliches, nicht diskursiv ein-
holbare oder darstellbare, vielmehr nur in yogischer Geistesgegenwart er-
fahrbare. Und von der aus die Welt mit ihrer in den Koordinaten von Raum
und Zeit eingeschlossenen >gewthnlichen< Wirklichkeit in einem anderen
Licht erscheint. Das einen wiederum anders in der Welt anwesend sein
bzw. sich verhalten lisst. Der eigentliche >transformatorische Effekt<. Wiir-
de er nicht mit ihr einhergehen, kénnte man statt dieser Erfahrung und
ergo an Stelle eines yogischen Exerzitiums auch einfach die Wohlfiihl- oder
Gliickspille einwerfen.

»Tiefer hingenc, sagt Ullrich. Die in sinniger Anspielung auf den Kunst-
betrieb und dessen Gepflogenheiten der Selbstiiberschitzung und des Ab-
hebens auf Deflationierung dringende Devise hat sicher einiges fiir sich.
Unter Umstdnden aber auch eine fatale Konsequenz. Gezielt hingt Ullrich
nicht nur »tiefer«, bestimmte »Sujets« bzw. »Objekte« hingt er so tief, dass
sie fiir abgehidngt gelten miissen. Sie sind erledigt nach dem Akt ihrer Ent-
zauberung, der unter Hinweis auf den Impetus intellektueller Aufklirung
legitimiert und sanktioniert erscheint. Und wie kaum anders zu erwarten,
handelt es sich vornehmlich um diejenigen Objekte und Sujets, bei de-
ren Rezeption oder Betrachtung sich Fenster der Transzendenz 6ffnen, wie
es oben bei Hannes Bohringer mit Blick auf Werke der Bildenden Kunst
sinngemif} geheiflen hat. Blitzartige transzendente Ausblicke, spaltweise
perspektivische Sichten auf ein Jenseits unserer eindimensionalen Wirk-
lichkeit.

Sehnsucht nach einer anderen Wirklichkeitserfahrung und Hoffnung,
dass es einmal ganz anders sein mége — Ullrichs theoretischer Aufriumap-
pell und das de facto »abhdngende« »Tiefer hingen«, wogegen sie sich sonst
auch noch richten mogen, betreffen bzw. eliminieren, fiirchte ich, all das,
was an diese Hoffnung und Sehnsucht erinnern kénnte. Erinnern kénnte
an die andere Dimension der Wirklichkeit, von der in Agambens radebre-
chender Theorieprosa auf kuriose Weise immerhin gelegentlich die Rede

161

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist; auf die Groys’ kunsttheoretische Lyrismen kapriziés anspielen; um
derentwillen und in deren Namen eine gewisse Sorte provokativer Werke,
Objekte, Installationen, Happenings der Avantgarde- und Aktionskunst —
allen voran vielleicht Malewitschs »Schwarzes Quadrat« und Cages musi-
kalisches Stille- oder Schweigeexerzitium »4'33« — uns inszenatorisch tiber-
rumpeln moéchten zu jener Unterbrechung und jenem Innehalten, ohne
deren augenblicklichen Ausnahmezustand uns einzig der >Erkenntnis-
blitz< oder >Verwandlungsstrahl< der Alteritit, der anderen Wirklichkeits-
dimension, nicht zu treffen vermochte. — BloR, dass die edle Absicht beim
besten Kunstwillen nur selten in Erfiillung gegangen ist. Wie nach zwei
Jahrhunderten Kunstmoderne auch niemand mehr, er mag noch so kunst-
fromm sein, ernstlich annehmen wird, dass die Kunst und das Asthetische
uns tatsichlich eine andere Wirklichkeitsdimension aufschlieRen. Dass sie
der Sauerteig des >Ganz Anderenc sind, der in unserer Kultur noch einmal
aufgeht. Womit andererseits nicht bestritten wird, dass bestimmte dstheti-
sche oder kiinstlerische Manifestationen einen manchmal tberraschend
daran erinnern, dass es eine andere Wirklichkeitserfahrung geben kénnte.
Diesen da und dort einmal aufglimmenden Funken von Alteritdtsbewusst-
sein nun noch austreten wollen, dies bedeutet mit Sicherheit nicht intellek-
tuelle Aufklirung betreiben, eher das Gegenteil davon.

67

Die Queen of Performance sitzt und schweigt

Thre Majestdt kann warten. In letzter Zeit hat sie ohnehin nicht viel ande-
res gemacht. Darum zunichst noch einmal zu Boris Groys. Dem, worauf
Groys’ kunsttheoretische Argumentation abzielt — dass es einen Ort geben
moge, wo sich antizipatorisch die Moglichkeit einer anderen Wirklichkeits-
erfahrung zeigt —, kann man ohne Bedenken zustimmen. Zu beanstan-
den bleibt lediglich, dass der von ihm bezeichnete Ort fiir dieses Ereignis
resp. diesen Zweck, der Ort der Kunst, offensichtlich nicht der geeignete
ist. Deshalb mag sich Groys’ Rede abstrakt bzw. »diskursintern< noch so
schliissig anhéren: der von den Zeichen und ihrer Bedeutung unterstellte
>Referent in der Wirklichkeit« bleibt aus. Am besagten Ort geschieht nichts,
nichts den Worten Entsprechendes. Weil Groys und seine Kiinstlerklientel
nicht liefern, wie man im kommerziell kontaminierten Jargon heute sagen
wiirde. Dem isthetischen oder kiinstlerischen >State oft the Art« nach, be-

162

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

haupte ich, gar nicht liefern kénnen. — Dessen ungeachtet kann man sei-
nem programmatischen Imperativ beipflichten: »Wir miissen daran arbei-
ten, keine Kraft zu haben, nichts zu tun, nichts zu produzieren [...], um eine
Position zu bewahren (gemeint ist die betrachtende oder kontemplative),
die zentral fiir eine Zivilisation und Kultur bleibt, in der nur eines gefordert
wird: aktiv zu sein.« Dass, um eine Aktivitit zu retten, die nicht selbst- und
weltzerstorerisch aus dem Ruder lduft, gesellschaftlich und kulturell ihr
kontemplativer Gegenpol bewahrt oder iiberhaupt erst wieder als manifeste
Wirklichkeit zur Geltung gebracht werden miisste.

Diesem abstrakt richtigen Desiderat so etwas wie eine Realititsdeckung
angedeihen, ihm konkrete Praxis folgen zu lassen, hiefle freilich — so leid
es einem tut fiir Groys’ ausgekliigelte Kunsttheorie — Schluss zu machen
mit der Kunst, der Kiinstler-Kunst. Zugunsten einer neuen Kunst der Auf-
merksambkeit. Schluss zu machen mit der Kunstlerkunst mindestens fiir
die Dauer des yogischen Exerzitiums, wihrend des Intervalls jener anderen
Kunst, der Kunst still zu sitzen und zu schweigen.

Und schon sind wir bei der Queen. Der Queen of Performance. Mit der
Kunst, jedenfalls der Kunstlerkunst, Schluss zu machen, sei, so versichert
sie, nach allem was sie kiinstlerisch hinter sich gebracht und durchge-
macht habe, nunmehr ihr ultimatives Verlangen. So arbeitet sie, mit Groys
zu sprechen, daran »keine Kraft zu haben, nichts zu tun, nichts zu produ-
zieren«. Produziert hat sie schon davor nicht viel, als Performance-Kiinst-
lerin. War aber stindig am Tun und Machen. Peitschte sich den Riicken wie
eine Flagellantin, zerrte sich an den Haaren, rannte gegen Winde, ritzte
sich mit der Glasscherbe ein Pentagramm in die Bauchdecke. Kunst eben.
Und damit solle jetzt Schluss sein. Ist bereits Schluss, seit 2010, als sie im
New Yorker MoMA nichts anderes tat als nichts zu tun. Da zu sitzen auf
einem Stuhl und zu schweigen. — Spite Ankunft einer Kiinstlerin bei der
Kunst der Aufmerksambkeit? Der yogischen Kunst stillzusitzen?

»Vom Briillen zum Schweigen, vom Wiiten zur Sanftmut, von der
Selbstverletzungs- zur Selbstheilungskiinstlerin« — dies ldsst sich mit Han-
no Rauterberg von der ZEIT (28.08.2014) auf alle Fille schon einmal fest-
halten hinsichtlich des Weges der Marina Abramovi¢. Tatsichlich gesessen
und geschwiegen hat sie im MoMA. »The Artist is present« hief} die Per-
formance. Besucher ihrer sitzenden und schweigenden »>Selbstausstellung<
durften sich ihr gegentiber setzen. Und sich von der Queen of Performance
anblicken lassen, sobald diese geruhte, den Blick zu heben und ihnen in die
Augen zu schauen. Dann flossen nicht selten Trinen. Momente »schwei-
genden Anerkennens« nennt dies Hanno Rauterberg. — Sie selber nennt es

163

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gegeniiber der FAZ Interesse an den »spirituellen Techniken der Bewusst-
seinserweiterung«. Und behauptet, der Schmerz sei der grofite spirituelle
Lehrer. Sollte er ihr endlich beigebracht haben, dass man sich nicht selbst
verletzt und andere sowieso nicht?

Nun wollte sie 2014 das »Level an Immaterialitit noch steigern, das sie
im MoMA bereits erreicht« hatte. Mit ihrer Performance in der Londoner
Serpentine Gallery. In London! Dem »Ausgangspunkt der Kunstmarkt-
blase«, sagt sie und schimpft, sie muss es wissen: »Das steht in keinem
Verhiltnis mehr. Es geht nur noch ums Geld. Die Kunst verschwindet
dahinter. Ich werde dieser zynischen Entwicklung die vollkommene Lee-
re entgegensetzen. Das Museum wird leer sein, keine Kunstwerke, nir-
gendwo.« Und so war es. Die Kunstbegeisterten standen Schlange. Um
»keine Kunst, nirgendwo« zu sehen. Was man wiederum positiv sehen
muss. EntbloRt von ihren Smartphones und allem sonstigen elektroni-
schen Korperzubehor (man musste das Zeug vorher wegschlieflen) stan-
den die Besucher wie nackt im leeren Raum. Blof} kahle Winde ringsum.
Die reinste Wohltat. Wundersam entlastet, nichts tun, nichts erreichen,
so Rauterberg. Ab und zu fasste Marina, die auch herumstand, jemanden
bei den Hinden und fiithrte ihn oder sie niher heran an die weifle Wand.
Wie zur Vergewisserung, dass die Leere auch echt ist. - »Diese Kunst zu
sehen, heiflt nichts mehr zu sehen«, schwirmt Hanno Rauterberg und
itberschligt sich schier vor Begeisterung angesichts dieser »Erfahrung
schierer Prisenz«, wie der Superlativ der SZ-Kollegen lautet. Rauterbergs
hymnische Bilanz: »Eine Radikalitit, wie sie die Kunstwelt so noch nicht
kannte«. Und weiter: »Abramovic ist gelungen, was nur selten gelingt, in
ihrer Kunst hat die Gegenwart zu sich selbst gefunden. In ihr gewann die
Sehnsucht nach Beriithrung, nach innerer Einkehr einen Raum. Und wenn
die Soziologen von einem neuen, einem postmateriellen Zeitalter spre-
chen, dann zeigt sich dieser Postmaterialismus wohl nirgendwo klarer als
hier bei Abramovic.«

Nun mal halblang, entgegnet der Intellektuelle als Yogi. Den regelmi-
Riger Verkehr mit dem Nichts beziehungsweise der Leere vor kruden Uber-
treibungen und Fehlurteilen bewahrt. Und den Immaterialititsfetischis-
mus und inszenierte Leerheit nicht gleich besoffen machen. Mag ja sein,
dass Abramovicés Kunst — wie Rauterberg sagt — »verheifdt, was sich fiir Geld
nicht kaufen lisst, Besinnung auf das eigene Ich«. Es bleibt aber auch bei
der Verheiflung. Alles andere wire ja zu schoén: Man zahlt lediglich den
Eintritt (oder nicht einmal dies, >Eintritt frei< hiel es bei der ausgestellten
Leere in der Serpentine Gallery) und schon hat man seine Leere, »berei-

164

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

chernd im Verzicht, erfiillend in der Stille«. Und ganz nebenbei noch die
Trennung zwischen Kiinstler und Publikum aufgehoben, »jeder ein Teil
der Kunst, vereint im Schreiten und Schweigen«. — Zu schén um wahr zu
sein. Bleibend wahr zu sein, wahr zu werden, iiber die schonen Museums-
stunden hinaus. Deren Verheiffung darum Verheiffung bleibt. Ohne Erfiil-
lung. Allein deswegen, weil aufser Frau Abramovi¢ niemand es sich leisten
kann oder mochte, das Leben in Kunst zu verwandeln oder seinen Alltag
zu Kunst zu verarbeiten. Sodass man mit Blick auf das Spektakel in der
Serpentine Gallery nicht ganz zu Unrecht von »buddhistischem Wellness-
Geplinkel« sprechen kénnte, wie schon in Anbetracht ihres Sitzens und
Schweigens im MoMA die Neider der Queen of Performance geargwohnt
haben.

P.S. Und wie ging es Threr Majestit nach 512 Stunden Art Gallery? Lau-
sig. Sie wolle erst einmal niemanden mehr sehen, am liebsten nur noch
Biume umarmen, gestand sie Rauterberg. Den dies nicht tiberraschte, sie
sei »erschopft von einem schier endlosen Nichts«. Mit anderen Worten,
die Folge einer Uberdosis. »Erlésung dem Erléser« heiflt es beim Erfin-
der und Stammvater des Gesamtkunstwerks. Der Entleerungskiinstlerin
Marina Abramovic méchte man etwas Analoges wiinschen: loslassen zu
kénnen, leer zu werden. Ehe sie aus der Haut fihrt und wieder gewalttitig
wird. Bei Borderlinern weifs man nie. — Und den begeisterten Besuchern
ihrer Performances, was soll man denen wiinschen? Damit der Anstof3 zur
»Besinnung auf das eigene Ich«, zur »Andacht«, zur »Kunst der Verlang-
samung« — alles Rauterberg — nicht im Sande verlduft? Der Intellektuelle
als Yogi mochte ihnen die Einsicht wiinschen, dass diese Kiinstlerkunst,
so schon sie dieses eine Mal auch ist, dennoch mit ihrem >Alterititsla-
tein< am Ende ist. Dass ihr in Abramovics Version von Konzeptkunst, die
noch aufs Konzept verzichten will, nichts anderes mehr einfillt, als in von
Kinstlerkunst leergerdumten >heiligen Hallen der Kunst« — und dennoch
fur kunstgliubige Rezipienten unterm Pseudonym oder Inkognito der
Kunst — das yogische Exerzitium mimetisch nachzustellen, dessen Gebir-
de zu imitieren. Und dass man folglich — ohne den Kunstliebhaber in sich
abzuttten — den Sprung wagen muss zu einer ganz anderen Kunst, der
Kunst der Aufmerksamkeit. Deren Ort nicht das Museum und die Galerie
ist. Sondern die Heterotopie des yogischen Exerzitiums. Hic rhodus, hic
salta.

165

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Tierisch auf dem Wasser

»Sur l'eau« heifdt Nummer 100 der »Minima Moralia«, Adornos »Reflexio-
nen aus dem beschidigten Leben«. Via Textexegese eine weitere Stippvisite
im Club der toten Denker. So miissen wir den Meister nicht persénlich zu
Rate ziehen. Wie einst hiiben wird er driiben sehr beschiftigt sein. Wahr-
scheinlich mit kompositorischem Material, das liegen geblieben war. In
Frankfurt hatte er kaum eine ruhige Minute. Und 69 der Infarkt. Viel-
leicht, dass eine Schauspielerin zu Besuch wire. Moglicherweise wiirden
wir ihn auch bei Klavieretiiden unterbrechen. Die Zeit am Fliigel, sein
tagliches Ausgleichsexerzitium fiir das intellektuelle am Schreibtisch. Bei-
spielsweise das der Aphorismen seiner »Minima Moralia«.

Die Nummer 100 zihlt eine Reihe von Unarten des Verhaltens auf,
die uns Hiesigen und Heutigen nur allzu vertraut sind. Vom »fessellosen
Tun, dem ununterbrochenen Zeugen, der pausbickigen Unersittlich-
keit, der Freiheit als Hochbetrieb« ist die Rede. Leben als »blinde Wut des
Machens«. An dessen Negativitit — der eines in seiner Ginze >falschen
Lebens«< — dem dialektischen Logiker sogleich die Idee des richtigen auf-
scheint: »Vielleicht wird die wahre Gesellschaft der Entfaltung tiberdriis-
sig und lisst aus Freiheit Moglichkeiten ungeniitzt, anstatt unter irrem
Zwang auf fremde Sterne einzustiirmen. Einer Menschheit, welche Not
nicht mehr kennt, dimmert gar etwas von dem Wahnhaften, Vergeblichen
all der Veranstaltungen, welche bis dahin getroffen wurden, um der Not
zu entgehen, und welche die Not mit dem Reichtum erweitert reprodu-
zierten. Genuss selber wiirde davon beriihrt, so wie sein gegenwirtiges
Schema von der Betriebsambkeit, dem Planen, seinen Willen haben, Unter-
jochen nicht getrennt werden kann.« — Der in diesen Worten reflektierten
»erfillten Utopie« komme »keiner unter den abstrakten Begriffen« niher
»als der vom ewigen Frieden«. Und da selbst der der Sache »am nichsten
kommende« Begriff hinter ihrem bildhaften Inbegriff, ihrem Inbild sozu-
sagen, zuriickbleibt, l4sst der Aphoristiker postwendend dasselbe folgen:
»Rien faire comme une béte, auf dem Wasser liegen und friedlich in den
Himmel schauen, >sein, sonst nichts, ohne alle weitere Bestimmung und
Erfiillung« konnte an Stelle von Prozess, Tun, Erfiillen treten und so wahr-
haft das Versprechen der dialektischen Logik einl6sen, in ihren Ursprung
zu miinden.«

Sehe ich es recht, so handelt es sich hier um das einzige Mal, dass Ador-
no, positiv konnotiert, zwei Begriffe — >Sein< und »Ursprung« — aufnimmt

166

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und sie mit utopischem Sinngehalt auflidt, die er ansonsten gern seinem
Intimfeind tiberlassen hat, dem Seins- und Ursprungsdenker aus Mess-
kirch mit dem Eigentlichkeitsjargon. Und eigentlich nicht minder iiber-
raschend, dass Adorno die utopische >Seins- und Ursprungserfahrung«
gleichsam leer, »ohne alle weitere Bestimmung und Erfullung«, verstan-
den wissen mdchte. Wihrend fiir Heidegger noch die stillste >Seins- oder
Ursprungsekstase«< partout ein Denken zu sein hatte, etwas >in der Spra-
che« sich Ereignendes, oder wenigstens ein »Unterwegs zur Sprache«. —
Was mich allerdings am meisten verbliifft an Adornos utopischem Bild fiir
den befriedeten oder »versshnten Zustand« ist dies: dessen sprach- und
reflexionsfreies »Sein, sonst nichts« wird nicht transreflexiv und -sprach-
lich vorgestellt, sondern vorsprachlich bzw. prireflexiv. Und also — das Wort
muss jetzt heraus — regressiv. Vers6hnung und Frieden — auf der mentalen
oder Bewusstseinsebene — nicht qua Eintritt in den yogischen Zustand,
als Einkehr in die >Buddhanaturs, nein: als Riickkehr zur >Tiernatur< —
»comme une béte« — hat sie Adorno hier imaginiert.

P.S. Nur ein Gleichnis? Oder nicht eher die Regressionsphantasie eines
>Intellektuellen ohne den Yogi<? Auch wenn sich dieser vielleicht mit dem
Freudschen Begriff einer »Regression im Dienste des Ich« aus der Affire
ziehen wiirde. Dass er sich selten so treiben lasse, tierisch auf dem Wasser.
Vielmehr die meiste Zeit am Schreibtisch buchstiblich auf dem Trockenen
sitze. — Eine Ausflucht, die dazu reizt, ihm kurzer Hand mit dem Sloterdijk
der >zynischen Vernunftkritik« in die Parade zu fahren: »Die europiische
Neurose fasst Gliick als ein Ziel ins Auge und kritische Vernunftanstren-
gung als einen Weg dahin. Man muss die kritische Sucht des Besserns
auflésen, dem Guten zuliebe, von dem man sich auf langen Mirschen so
leicht entfernt. Ironischerweise ist das Ziel der kritischsten Anstrengung
das unbefangenste Sich-gehen-lassen.«

Unbefangenstes Sich-gehen-lassen war in den 68er-Zeiten vor allem
fur die Sponti-Linke und ihre intellektuelle Patronage der Lieblingsgedan-
ke, den sie mit dem zukiinftigen Elysium verbanden. Von dem man sich
gemifd kritischer Theorie ja kein Bild machen sollte. Weil man aber des
>Bildertriebs«in sich nicht sich zu entschlagen vermochte —ja, das nicht vo-
ran- sondern nachgestellte Reflexivpronomen will gekonnt sein —, phanta-
sierte man sich das emanzipierte Sein oder Dasein in der Phantasmagorie
einer verallgemeinerten Bohéme.

Deren Hedonismus lebensgeschichtlich ins Desaster, in den Katzen-
jammer fithrt. Aus dem es dann wiederum nur den einen Ausweg zu ge-
ben scheint: den der Unterwerfung. Bewihrt hat sich bei Intellektuellen

167

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die unter den Katholizismus. Von Joris-Karl Huysmans bis zu Matthias
Matussek scheint sie dem Ennui oder Horror vacui noch einmal Einhalt
zu gebieten.

ODb auch Wirtschaftsprofessor und Chefbanker a.D. Dominique Strauss-
Kahn — noch so ein intellektueller Irrldufer der (R)Evolution und inzwi-
schen besser bekannt als Zuhilter und Zimmermadchenschinder — am
Ende die katholische Kurve kriegt? Auch diesem Libertin winkt am Ende —
sein letzter in der langen Reihe von Schéflen — der Schof der Kirche.
»Wahrscheinlich datiert der Verfall des Hotelwesens zuriick bis zur Auf-
losung der antiken Einheit von Herberge und Bordell, deren Erinnerung
sehnsiichtig fortlebt in jedem Blick auf die zur Schau gestellte Kellnerin
und die verriterischen Gesten der Zimmermaidchen.« In Nummer 75
der »Minima Moralia« — »Kalte Herberge« — sinniert der Emigrant Ador-
no iiber die frostige Atmosphire im Hotel- und Gastronomiegewerbe der
Staaten. Das kapitalistische Business hat ihm die vermeintlich utopischen
Flausen ausgetrieben. Fiir derlei Emanzipationsrabulistik hat Robert Gern-
hardt — der sich »in den frithen sechziger Jahren in die Minima Moralia
hineinlas« und auf die »Kalte Herberge« stiefl — nur Sarkasmus tibrig: Kein
richtiges Leben im falschen, »von einer so richtig warmen, weil von verfiig-
baren Frauchen vorgewirmten Herberge ganz zu schweigen«. Trotzdem
verfehlt auch der Witzbold von der Neuen Frankfurter Schule den eigent-
lichen Knackpunkt. Der liegt ndmlich keineswegs, wie er nicht ganz res-
sentimentfrei wihnt, in der »Unart« einer denkerischen »Unbedingtheitc,
welche die »Reflexionspeitsche« knallen lisst. Er liegt in dem Umstand,
dass der Hohenflug eines Emanzipationsdenkens ohne die innere Erfah-
rung von Emanzipiertheit — ohne deren emanzipatorische mentale Mani-
festation in Gestalt eines friedlichen und verséhnten Geistes — a priori auf
den Absturz programmiert ist.

69

Wie der Tod Adornos erster Unterrichtsstunde
in Zazen zuvorkam

Auch nur der Gedanke an eine mentale Befreiungs- oder Erlésungsprag-
matik, d.h. der Gedanke an ein yogisches Exerzitium, lag Adorno fern.
Dennoch zeugen seine >Exerzitien des Eingedenkens« von der Moglichkeit,
individuell den »Verblendungszusammenhang« momentweise zu durch-

168

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

stolen. Bei duflerster Geistesgegenwart durch den Irrsinn »verwilderter
Selbstbehauptung« hindurch »Verséhnung« als dessen bestimmte Nega-
tion zu gewahren, in einer Art pltzlichen Hellsichtigkeit unvermittelt
des >Ganz Anderenc« ansichtig, besser noch inne zu werden. Treffend fasst
Adornos Rationalititskritik unsere Vernunft als »ein Anderes als Natur
und doch ein Moment von dieser«. Anders gesagt: ihn leitet ein »Triebbe-
griff« der menschlichen Vernunft und des Geistes, mit Klaus Heinrich zu
sprechen. Wenn es sich aber so verhilt, dass es eben dieses Naturmoment
an Vernunft und Denken ist (bei Adorno und Horkheimer auch unter dem
Begriff »Selbstbehauptung des Subjekts« konzeptualisiert, ich selber wiir-
de lieber >Begehren des Ich« dazu sagen), das individuell wie gesellschaft-
lich undurchschaut und fehlgesteuert zu »verwilderter Selbstbehauptung«
mutiert, wenn dies als die Ursache der die Kultur und die Gesellschaft
destruktiv, katastrophisch in Mitleidenschaft ziehenden Pathologie der
Vernunft, der abendlindischen Rationalitit, angesetzt werden muss, dann
darf man sich Abhilfe auch nur von einem >therapeutischen Eingriff« am
pathogenen Herd selbst versprechen. Dadurch, dass im Individuum die
einseitige Steuerung iiber Herrschaft — die Beherrschung seiner selbst, der
Anderen, der Umgebung — durch eine zweite Steuerung erginzt wiirde, die
Steuerung iiber Achtsamkeit oder Gewahrsein, iiber die mentale Schulung
des yogischen Exerzitiums.

Adornos Vorbehalte gegen eine derartige individuelle Ubungsinterven-
tion auf der nichtintellektuellen Ebene des Mentalen kommen nirgends
deutlicher zum Ausdruck als dort, wo er in den »Minima Moralia«, im
Aphorismus »Goldprobe«, Schopenhauer zitiert: »[...] sobald wir [...] in uns
gehen und uns, indem wir das Erkennen nach innen richten, einmal véllig
besinnen wollen; so verlieren wir uns in eine bodenlose Leere, finden uns
gleich der glasernen Hohlkugel, aus deren Leere eine Stimme spricht, de-
ren Ursache aber nicht darin anzutreffen ist, und indem wir so uns selbst
ergreifen wollen, erhaschen wir, mit Schaudern, nichts als ein bestandloses
Gespenst.« Und gleich noch eine Geistesgréfie des 19. Jahrhunderts fithrt
Adorno ins Treffen, ex negativo in diesem Fall: »Versuche wie der Kierke-
gaards, im Zurtiicktreten des Einzelnen in sich selber seiner Fiille habhaft
zu werden, sind nicht umsonst gerade aufs Opfer des Einzelnen und auf
dieselbe Abstraktheit hinausgelaufen, die er an den idealistischen Syste-
men diffamierte.« Kurz, fiir Adorno fithrt die sWendung nach innen«in die
Leere des Horror vacui, nicht in diejenige des Quellgrunds der Fiille, nicht
in die Brecht’sche »Leere«.

169

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Prinz trug sich mit der Absicht, Adornos Missverstindnis aufzu-
losen. Der Edelmann hatte bei ihm die Arbeit an einer Habilitation aufge-
nommen iiber »Korpererfahrung als Entfaltung von Sinnen und Beziehun-
gen in der Ara des italienischen Kaufmannskapitals«. Ein ums Ballett und
den Tanz kreisendes Thema, fiir das Adorno leicht zu entflammen war und
das die Briicke schlug zu einer »anderen Dimension«, von der geistigen zu
der des »Leiblichen«. Prinz Rudolf zur Lippe: »Ich war ein Jahrzehnt, bevor
ich zu Adorno kam, bereits Schiiler von Graf Diirckheim geworden, der
ja [...] in gesellschaftstheoretisch interessierten Kreisen durch mich iiber-
haupt erst erkennbar oder eine Denkmoglichkeit geworden ist. Bei ihm
bin ich diesem Phianomen begegnet, dass den Menschen im Fernen Osten
ihr Leib ganz andere Zuginge erdffnet als den modernen Europdern, dass
also Leib kulturhistorisch sehr unterschiedlich geprigt ist. Gehen, Sitzen,
Atmen; Ubungen des Zazen in Japan. Da wurden Bewusstseinsschichten
entwickelt, von denen unsere westliche Welt keine Ahnung hat; noch weni-
ger von ihren Wechselbeziehungen.« — Die spannende Frage: Wire Adorno
auch fiir Letzteres, fiir einen Selbstversuch mit ostasiatischen Leib- und
Geistpraktiken, zu gewinnen gewesen? Zur Lippe: »Ich kann nur sagen,
ich weif es nicht. Thm war mit Sicherheit alles, was nicht durch die biir-
gerliche Kultur Europas geprigt worden war, unheimlich, weil fremd. [...]
Er hat zu Lebenshaltungen und Denkmodellen Indiens oder auch Chinas,
Japans den Spott von Hegel iiber das ewige >Om-omx« als die Wiederholung
des Immergleichen wiederholt. Er starb genau an dem Tag, an dem ich
wieder zu gemeinsamen Ferien in der Schweiz ihn und Frau Adorno hitte
treffen sollen. [...] Zu dieser Zeit und im Winter 69/70 hitten wir sprechen
sollen iiber die Frage, ob ihm eine genauere Darstellung solcher fernést-
licher geschichtlich vermittelter Zuginge wie des Zazen doch etwas mehr
Vertrauen hitte abgewinnen konnen. Er hatte gesagt: >Erzdhlen Sie mir
etwas von alldems. [...] Ich bin bei ihm auch ganz sicher, dass er es nicht
als Floskel gesagt hat. [...] Jemand wie Adorno ist natiirlich bei der aufler-
ordentlichen Sensibilitit seines mimetischen wie seines intellektuellen
Aufnehmens immer in der Lage, eine hohe historische Dichte einfach zu
spiiren, und hat von daher beim Zusammenkommen mit solchen Dingen
sehr viel differenzierter reagiert, als das seinem allgemeinen theoretischen
Gestus entsprochen hitte.« (Rudolf zur Lippe, Sozialgeschichte des Leibes,
in: J. Friuchtl/M. Calloni [Hg.], Geist gegen den Zeitgeist — Erinnern an
Adorno, Frankfurtigo, S. 107ff))

P.S. Auch fiir den Historiographen der Frankfurter Schule Rolf Wig-
gershaus steht fest, dass Adorno und Horkheimer in ihrer »Dialektik der

170

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aufklirung«leider nur »naturbefangene Naturbeherrschung« bzw. ichins-
tanzlich-willentliche Triebsteuerung in Betracht ziehen. Sie kennen nur die
ihnen als Modellfall zwingend erscheinende auf der Grenze von Mythos
und Logos angesiedelte Figur des (in der Sirenenepisode der »Odyssee«)
sich an den Schiffsmast fesselnden, sich Gewalt antuenden Odysseus. Das
bereits deutlich achsenzeitlich einzuordnende Modell des per meditativer
Versenkung gewaltlose, herrschaftsfreie »desinvolture« praktizierenden
Buddha lag auflerhalb ihres Beobachtungsrahmens. Wie bei westlichen
Gelehrten und Intellektuellen im Allgemeinen reicht auch bei ihnen der
euro- und logozentrische Blick nicht bis ins ferne Indien und China.

70

Master of the Universe

Ob in den USA oder in China, wo man sich auch umhoért in akademischen
Kreisen, sein Name geniefit hochstes Ansehen tiberall auf der Welt. Der
leisen, aber eindringlichen Stimme der Verstindigung lauscht man gern
und mit Andacht, an amerikanischen Colleges genauso wie an einer Pe-
kinger Alma Mater. Alle bezwingt sie der zwanglose Zwang seiner Argu-
mente. Flir herrschaftsfreien Diskurs nach universalistischen Geltungs-
prinzipien. Dessen Master of the Universe ein Meister aus Deutschland
ist. Dem zuzuhoren nicht einmal Bauchschmerzen verursacht. Sodass
Deutschlands Intellektuelle allen Grund hitten zu dem Freudenruf >wir
sind Habermas«. — Der ihnen allerdings nur vereinzelt und verhalten iiber
die Lippen kommt. Lieber mikeln sie herum am intellektuellen Master
of the Universe. Dem Journalisten und Kritiker Walter van Rossum zu-
folge — der freilich auch inhaltliche Kritikpunkte anbringt — werden wir
als Leser von Habermas’ »Nachmetaphysisches Denken Il« (erschienen
2012) zu Ohrenzeugen »eines dunklen Palavers erhabener Geister«. Das
»ein auflerordentlich mithsames, ein auflerordentlich unelegantes Pala-
ver« sei. »Das sich mit groflen Namen und schweren Theorien beschwert,
von Deduktion zu Deduktion ackert, um sich nur ja nicht im komplexen
Tumult des Realen zu verlieren, in den Unreinheiten einer philosophisch
noch nicht sterilisierten Lebenswelt.« Gemif der kommunikativen Crash-
methode »erst schielen, dann zielen« hat sich der stets zur Provokation
aufgelegte Kommunikations- und Medientheoretiker Norbert Bolz bereits
vor Jahren — besonders in »Weltkommunikation« von 2001 — auf Habermas

171

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

als theoretische Zielscheibe seiner Wahl eingeschossen. Der >Utopist und
Moralist< einer auf die deliberative Demokratie vereidigten, moglichst herr-
schaftsfreien Kommunikation wird Bolz zum Inbegriff eines antiquierten
Intellektuellen. Der mit seinem aufklirerischen Impetus und dem Festhal-
ten an einem normativen Universalismus den Blick und das Verstindnis
fir die Funktionsimperative der Weltkommunikation triibe.

Was finden sie so drgerlich an ihm und seinem 6ffentlichen Auftreten,
dass manche hierzulande Habermas am liebsten zu Habermus verarbeiten
wiirden? Sollte es der Umstand sein, dass er noch einmal, in Gestus und
Habitus, den klassischen Intellektuellen gibt und ihn in der Sache lingst —
den Schwund seiner gesellschaftlichen und politischen Einflussmdéglich-
keiten in Rechnung stellend — »auf Normalniveau« zuriickgenommen hat?
Der die in ihrer eigenen Intellektuellen-Performance Verunsicherten wenn
nicht an ihm Rache nehmen, dann wenigstens ihrem Arger und ihrer
Frustration Luft machen lisst? — Was Habermas vor einem Vierteljahr-
hundert in der ersten Textsammlung tiber »Nachmetaphysisches Denken«
zum nachmetaphysisch reduzierten Status der Philosophie und des Phi-
losophierens ausfiihrt, liest sich zugleich wie eine auf Bescheidenheit ge-
trimmte >Stellenbeschreibung« des >normalisierten«< Intellektuellen. Nach-
dem die »aus der Perspektive der Lebenswelt« entworfenen Ideologien und
Weltanschauungen unter der »Kommunikationsstruktur der entwickel-
ten Moderne« infolge von Legitimationsverlust »zerfallen« sind, kann es
sich bei der diskursiven bzw. kommunikativen Rolle des Philosophen wie
der des Intellektuellen nur mehr um eine solche handeln, die »gewiss zu
nichts mehr privilegiert«. So wie die Philosophen — was Habermas kritisch
ironisch gegen Kant vorbringt — vermégen auch die Intellektuellen nichts
itber das Erkennen zu erkennen, was nicht alle anderen ebenso gut erken-
nen kénnen. Wie ihnen auch als Interpreten von jeweilig Erkanntem kein
Privileg alleiniger hermeneutischer Kompetenz zusteht. Mit Sicherheit war
damit — wie Habermas in »Heinrich Heine und die Rolle des Intellektuel-
len in Deutschland« bereits 1986 nicht ohne eine gewisse Befriedigung
festgehalten hat — die Intellektuellenrolle »trivial« geworden. Doch war sie
damit auch schon in jeder Hinsicht »unproblematisch«, wie er ebenfalls
meinte festhalten zu diirfen?

»Unproblematisch« auch insofern, als noch so unpritentios gehaltene
intellektuelle Beitrige ja trotzdem gehért wiirden, mit wie bescheidenem
oder geringem Effekt auch immer. Und es eigentlich keine Alternative
dazu gibt, auf die »sozial integrative Kraft einer Offentlichkeit« zu vertrau-
en, »in der Einstellungen durch Argumente verdndert werden sollten«. — So

172

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

betont unproblematisch und normalistisch wie Habermas’ Beschreibung
der nachmetaphysischen und postideologischen >Intellektuellennormal-
itit« im unverkennbar Habermasianischen Fachchinesisch daherkommit,
macht sie schon wieder misstrauisch. Und wie mir scheint zu recht. Wenn
Habermas der nachmetaphysischen Philosophie in ihrer Rolle einer »Hii-
terin der Rationalitit« Beitrdge zur Losung des Problems zutraut, »wie die
unter jeweils einem abstrakten Geltungsanspruch spezialisierten Wissens-
komplexe, wie die als Expertenkulturen abgekapselten Sphiren der Wis-
senschaft, der Moral und der Kunst gedffnet« werden konnen und sich
»in der kommunikativen Alltagspraxis wieder zusammenfiigen« — und
dies mutatis mutandis auch als Herausforderung an die Intellektuellen zu
verstehen ist —, dann scheint mir hier durchaus kein unproblematischer
Anspruch formuliert. Eher ein tiberhohter, wenn der Philosoph resp. der
Intellektuelle helfen soll, das Zusammenspiel der ausdifferenzierten Ver-
nunftmomente »wie ein Mobile, das sich verhakt hat, wieder in Bewegung
zu setzen«.

Erst recht heute, da ein Vierteljahrhundert verstrichen ist, seitdem Ha-
bermas die schone Metapher zu Papier gebracht hat, kann man sich nur
schwer des Eindrucks erwehren, dass sie ein viel zu euphemistisches Bild
von dem zeichnet, was allerorten >hakt« bzw. »sich verhakt hat« in den glo-
balisierten Gesellschaftsverhiltnissen des 21. Jahrhunderts. Angesichts
dessen erscheint die blole Wiederholung des in puncto »philosophische
bzw. intellektuelle Selbstvergewisserung« Ende der 198cer Jahre Ge-
schriebenen im Vorwort zu »Nachmetaphysisches Denken II« hoffnungs-
los unterkomplex: »Schon der erste Blick auf unseren wissenschaftlichen,
kulturellen und gesellschaftlichen Kontext belehrt uns dartiber, dass sich
Philosophen nicht mehr im Kreise der Dichter und Denker aufhalten. Wei-
se und Seher, die — wie noch Heidegger — einen privilegierten Zugang zur
Wahrheit reklamieren, kénnen sie nicht mehr sein.« — Schwer zu glauben,
dass sich Habermas bis dato noch nicht die Frage gestellt hat: Ob nach
der digitalen Umwilzung und der netzgesellschaftlichen Umformatierung
von Offentlichkeit hinsichtlich Kommunikation und Diskurs bzw. sver-
niinftelnder«< Philosophie und risonierender Intellektualitit iiberhaupt ein
Theoriebaustein auf dem anderen geblieben ist? Mit anderen Worten: Wir
miissen den Peer Habermas hier mal kurz »durch die Schleuse der profes-
sionellen Kritik«, wie er es selber zu nennen pflegt, hindurchschleusen.
Weshalb auch das folgende Stiick unserem Master of the Universe gewid-
met ist.

173

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

71

»Versprachlichung des Sakralen,
ein partielles Missverstindnis

Diskurs und Kommunikation, Sprachhandlungen und Intersubjektivitit,
Sprechakt-Theorie und Theorie des kommunikativen Handelns — die gro-
Ren Themen des Sozialwissenschaftlers und Philosophen Jiirgen Habermas
leiten sich her — was seinen Forschungseifer und seine wissenschaftliche
Produktivitit wie auch das intellektuelle Engagement in der Offentlichkeit
betrifft — aus einer motivationalen Quelle, einer >Grundintuitions, zu der er
sich wie folgt geduflert hat: »Ich habe ein Gedankenmotiv und eine grund-
legende Intuition. Diese geht iibrigens auf religiose Traditionen, etwa der
protestantischen oder der jiidischen Mystiker zuriick, auch auf Schelling.
Der motivbildende Gedanke ist die Versshnung der mit sich selber zerfalle-
nen Moderne [...].« Das personliche Bekenntnis — aus einem Gesprich von
1981, nachzulesen auf Seite 202 in »Die neue Uniibersichtlichkeit« — trigt
indessen wenig bei zu einer besseren Ubersicht. Was tiberdies daran liegen
kénnte, dass im diskursiven Handgemenge das Stichwort Mystik ohnehin
als Synonym fiir Verschwommenheit genommen wird. Neben dem mei-
nes Erachtens Offensichtlichen, dass Habermas hier andeutungsweise von
einem verinderten Bewusstsein resp. Aufmerksamkeitsverhalten spricht
und seine AuRerung zur Mystik folglich die Thematik des Intellektuellen
als Yogi beriihrt, ein Grund mehr, mit Blick auf die Habermas-Rezeption
an dieser Stelle auf groflere Klarheit zu dringen.

Habermas’ Bezugnahme auf ein verindertes Bewusstsein bzw. Auf-
merksambkeitsverhalten, wie ich es genannt habe, bei seiner Anspielung
auf »religiése Traditionen wie der protestantischen oder der juidischen
Mystiker« hat allerdings keinen Zustand ekstatischer Unio mystica oder
den eines >instindigen< All-Einheit-Erlebens im Sinn, wie man dies bei der
Erwihnung des Begriffs Mystik gemeinhin assoziieren wiirde und damit
einem ersten Missverstindnis von Habermas’ Worten aufgesessen wire.
Ob die christliche Unio mystica oder das meditative Gewahrsein im yogi-
schen Exerzitium, der Mystiker oder Ubende tritt primér in der Abgeschie-
denheit vom alltiglichen sozialen und kommunikativen Geschehen, d.h.
in Klausur, in den veridnderten Zustand ein. Ein derartiges >Sich-Absentie-
ren< vom Sozialen und Intersubjektiv-Kommunikativen, sei es auch blofd
voriibergehend, bedeutet das glatte Gegenteil von dem, was Habermas mit
dem Mystischen in seinem Verweis auf jene »religidse Traditionen« verbin-
det. Denn er assoziiert damit je schon den >mystischen Leib des Gemein-

174

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schaftlich-Gesellschaftlichen<, um dessen Rettung oder Unversehrtheit —
»Versbhnung der mit sich zerfallenen Moderne« — unter Beibehaltung der
sozialen Ausdifferenziertheit moderner Gesellschaften es ihm zu tun ist.
Die Vorstellung, so fithrt er an der zitierten Stelle des Gesprichs ebenfalls
aus, »dass man ohne Preisgabe der Differenzierungen, die die Moderne
sowohl im kulturellen wie im sozialen und ékonomischen Bereich moglich
gemacht haben, Formen des Zusammenlebens findet, in der wirklich Auto-
nomie und Abhingigkeit in ein befriedetes Verhiltnis treten; dass man
aufrecht gehen kann in einer Gemeinsambkeit, die nicht die Fragwiirdigkeit
riickwirtsgewandter substantieller Gemeinschaftlichkeiten an sich hat«.
Und weiter unmissverstidndlich: »Diese Intuition stammt aus dem Bereich
des Umgangs mit anderen; sie zielt auf Erfahrungen einer unversehrten
Intersubjektivitit, fragiler als alles, was bisher die Geschichte an Kom-
munikationsstrukturen aus sich hervorgetrieben hat — ein immer dichter,
immer feiner gesponnenes Netz von intersubjektiven Beziehungen, das
gleichwohl ein Verhiltnis zwischen Freiheit und Abhdngigkeit erméglicht,
wie man es sich immer nur unter interaktiven Modellen vorstellen kann.«

Bei aufmerksamer Lektiire wird hinlidnglich klar, woran sich Habermas
orientiert, an welchem Mystikverstindnis der »motivbildende Gedanke«
bei ihm Mafl nimmt: nicht an einer auf das unmittelbare Bewusstseins-
erlebnis konzentrierten Mystik als Erfahrungsweg, nicht an einer »diskurs-
abstinenten< Mystik der individuellen Exerzitienpraxis und Ubungsaskese.
An der philosophisch spekulativen Mystik, die allein in der Sprache und im
Diskursiven zu sich kommt, darin >lebt und webt«. Und so wie ihr »ideel-
ler oder Gedankenleib« ganz in Sprache und Diskurs aufgeht, so bestiinde
analog der von Habermas mystisch gedachte »soziale oder Gesellschafts-
leib< aus einem sprachlich-kommunikativen Netz, »fragiler als alles, was
bisher die Geschichte an Kommunikationsstrukturen aus sich hervorge-
trieben hat«, einem diskursiv »immer dichter, immer feiner gesponnenen
Netz von intersubjektiven Beziehungen«. — Die Gesellschaft ein fein ge-
sponnenes Netz aus intersubjektiven Beziehungen. Allesamt sprachlich
vermittelt, die am Ende das in disparate Subsysteme zu zerfallen drohen-
de gesamtgesellschaftliche Ganze doch wieder zusammenhalten. Diese
sprachpragmatische und kommunikationstheoretische Bestimmung der
Gesellschaft und des Gesellschaftlichen hat bei aller Abstraktheit einiges
fur sich. Mit ihr geht grosso modo Niklas Luhmann d’accord, Habermas’
Antipode in sozialwissenschaftlicher Theoriebildung. Fiir den Systemtheo-
retiker besteht die Gesellschaft aus Kommunikation. Ausdriicklich nicht
aus Menschen. Der Webstuhl des Sozialen verarbeitet kein anderes Mate-

175

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

rial als Kommunikation und die Dichte seines Stoffes erhéht sich propor-
tional mit der Anzahl kommunikativer Akte.

Der Nerd vor seiner Mattscheibe und Tastatur sieht es nicht anders,
mochte man hinzufiigen. Jedoch kommen einem Zweifel, ob bei der netz-
gesellschaftlichen Verdichtung »Autonomie und Abhingigkeit« wirklich
»in ein befriedetes Verhiltnis treten«, wie es sich Habermas seinerzeit von
einem »immer dichter, immer feiner gesponnenen Netz von intersubjek-
tiven Beziehungen« versprochen hat. Von der damals von ihm beschwo-
renen Gefahr »riickwirtsgewandter substantieller Gemeinschaftlichkei-
ten« — fundamentalistische >Ausreifler< beiseitegelassen — jedenfalls kann
unterm digitalen Kommunikationsregiment nicht die Rede sein. — In An-
betracht des digitalen Overkills an Information und Kommunikation sowie
der damit vielfach einhergehenden Versdung »intersubjektiver Beziehun-
gen« nun erst recht das Habermas’sche Ideal verbal hochhalten oder gar
appellativ einfordern zu wollen, kime einem Offenbarungseid der eigenen
Ratlosigkeit gleich. Was sonst aber hitte Habermas in dieser Angelegenheit
anzubieten? Vielleicht hingt es ja mit dieser offenkundigen Verlegenheit
zusammen, dass die Themen digitale Kommunikation, Netzgesellschaft,
»Social Media< bei ihm etwas unterbelichtet sind.

Eine der gesellschaftlichen und politischen Fragen, die in der Gegen-
wart — sagen wir seit den Septembertagen 2001 — global unter den Nigeln
brennt, ist die nach dem Stellenwert der Religion und der Valenz des Re-
ligiésen. Der spite Habermas hat sich entschieden, ihr das Hauptaugen-
merk zuzuwenden. Und da er auch das Mystische klassifikatorisch unter
den Oberbegriff »religiose Tradition« subsumiert, lisst sich auf dem Weg
iiber seine Konzeptualisierung der Traditionsbestinde Religion und Reli-
giositit beziiglich jenes mystisch grundierten »Gedankenmotivs«, das ihn
als Theoretiker und Intellektuellen inspiriert und geprigt habe, doch noch
etwas an zusitzlicher Klarheit gewinnen. Habermas’ Beschiftigung mit
dem Religisen und der Religion steht seit seiner »Theorie des kommu-
nikativen Handelns« unter dem Leitbegriff »Versprachlichung des Sakra-
len« (mit dem denn auch das Vorwort zu »Nachmetaphysisches Denken
[T« programmatisch iiberschrieben ist). — Was haben wir uns unter dem
zu versprachlichenden »Sakralen« alias Religiésen vorzustellen? Im We-
sentlichen Kultus und Ritus, in deren »Praktiken« Habermas zufolge »reli-
giose Lehren« und »Religionsgemeinschaften« ihre »archaische Verwurze-
lung« haben. Nur auf Grund dieses Nexus — Verwurzelung in archaischen
Kult- und Ritualpraktiken — vermége sich das Religiose bzw. Sakrale »in-
mitten der gesellschaftlichen Moderne als eine gegenwirtige und kultu-

176

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

rell produktive Gestalt des Geistes« zu behaupten. Was selber wiederum
eine weitreichende Behauptung ist. Wenn Habermas auch zunichst inso-
fern korrekt beobachtet hat, als seit langem ein Prozess sikularisierender
Ubersetzung religiéser Uberlieferungsgehalte und -gestalten im Gange
ist. Eigentlich bereits seit der Ubergangsperiode vom Mythos zum Logos,
seit Mitte des ersten Jahrtausends vor unserer Zeitrechnung. Philosophie
und Metaphysik mit ihrer kognitiven und normativen Weltbildproduktion
sind die ersten und bis heute prominentesten Sikularisate, die dieser Ver-
sprachlichungs- und Translationsprozess hervorgebracht hat.

Aber schon hier stolpert man iiber die Unebenheit — sie wird bei der
Thematisierung des Mystischen noch einmal fiir Konfusion sorgen —, dass
doch Religion und zumal Theologie immer schon sprachlich sind, selbst
ihr kultisch-rituelles Wurzelwerk beschrinkt sich nicht aufs Nonverbale,
Pantomimische usw. Sodass sich Habermas zu der immer noch diffusen
Spezifizierung gendétigt sieht (in den Einleitungspassagen zu »Nachmeta-
physisches Denken Il«): »Von einer Versprachlichung des Sakralen méchte
ich nun in dem engeren Sinne sprechen, dass sich in diesen Weltbildern
ein Bedeutungstransfer aus Quellen sakraler Kommunikation in die All-
tagssprache vollzogen hat. Die Leistung mythischer, religiéser und meta-
physischer Weltbilder besteht darin, die in kultischen Praktiken versiegel-
ten semantischen Potentiale in der Sprache mythischer Erzihlungen oder
dogmatisch ausgestalteter Lehren freizusetzen und gleichzeitig im Lichte
des jeweils verfiigbaren mundanen Wissens zu einem identititsstabilisie-
renden Deutungssystem zu verarbeiten.« In der Sache eine Wiederholung
des in der »Theorie des kommunikativen Handelns« (Band II, S. 119) fol-
gendermafen formulierten Grundgedankens: »Die Aura des Entziickens
und Erschreckens, die vom Sakralen ausstrahlt, die bannende Kraft des
Heiligen wird zur bindenden Kraft kritisierbarer Geltungsanspriiche zu-
gleich sublimiert und veralltiglicht.« In jener in Kult und Ritual erfahrba-
ren »Kraft des Heiligen« erkennt Habermas nicht zuletzt eine Quelle von
solidarischem Verhalten, deren Energien eben dann — nach entsprechender
Versprachlichung »sublimiert und veralltiglicht« — ins »identititsstabili-
sierende Deutungssystem« eingespeist werden kénnen. »Immerhin ist der
Mythos eine Quelle gesellschaftlicher Solidaritit gewesen, fiir die weder
die aufgeklirte Moral der gleichen Achtung fiir jeden, noch die aristoteli-
schen Giiter- und Tugendethiken ein wirkliches motivationales Aquivalent
liefern.« Der sakrale Ritus eine motivationale Quelle der Solidaritit, an die
keine andere heranreicht? Eduardo Mendieta, ein Gesprichspartner von
Habermas in »Nachmetaphysisches Denken II«, wendet ein, dass es auch

177

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nichtreligiése Praktiken der Internalisierung solidarischer Verhaltensim-
perative gibt. — »Inspirierende semantische Gehalte« religiéser Sprachspie-
le »fiir den normalisierenden Umgang mit dem Aufleralltiglichen im All-
tag« — dies konzediert: miissen sie tatsichlich erst noch in »begriindende
Diskurse« philosophischer Observanz {ibersetzt werden, um auch in Zu-
kunft gesellschaftlich allgemeine Geltung und Wirksamkeit zu behalten?
Zumal sich Habermas’ Devise jiingeren Datums, die den Eintritt in ein
»postsikulares« Stadium konstatiert, fiir die Koexistenz von religiosen
bzw. theologischen und philosophischen oder sikularsprachlichen Diskur-
sen in Gesellschaft und Offentlichkeit ausspricht. Hat sich demnach die
Habermas’sche Ubersetzungsklausel aus »Nachmetaphysisches Denken«
Band I inzwischen nicht doch als kaum mehr denn eine >facon de parler«
entpuppt?

Nun zur Problematik von Versprachlichung im Fall eines mystisch Sa-
kralen. Die Schwierigkeiten fangen damit an, dass Habermas die Bestim-
mung der Differentia specifica des Mystischen innerhalb des Sakralen oder
Religiésen vermissen lisst. Weil er diesbeziiglich auch gar keinen Unter-
schied glaubt feststellen zu kénnen? So hat es den Anschein. Er hat hier
einen in dieser Hinsicht kategorial nicht weiter differenzierbaren Komplex
von »archaischen Erfahrungen« vor Augen, »die sich einer ganz eigentiim-
lichen Kommunikationsform« verdankten: »Diese zeichnet sich zum einen
durch den fehlenden Weltbezug einer selbstreferenziellen und in sich krei-
senden Gemeinschaftspraxis aus, zum anderen durch den holistischen
Bedeutungsgehalt einer undifferenzierten, noch nicht propositional aus-
differenzierten Verwendung verschiedener ikonischer Symbole wie Tanz
und Gesang, Pantomime, Schmuck, Kérperbemalung usw.« Ich nehme an,
dass fiir ihn das Mystische nichts anderes bedeutet als das Grundcharak-
teristikum dieses >Ur-Sakralen< bzw. >Ur-Religiosenc. Sich manifestierend
in der >weltabgewandten< und vorsprachlichen >Communio« des selbstre-
ferenziell Gemeinschaftlichen der Kult- und Ritualpraktiken mit ihrem
»holistischen Bedeutungsgehalt«. — Versprachlichung des Sakralen und
Versprachlichung des Mystischen wire mithin dasselbe. Und jener Haber-
mas inspirierende Rekurs auf das sprachlich ausbuchstabierte Mystische in
der jiidischen Kabala, beim Protestanten Jakob Bshme oder den Philosophen
Schelling und Hegel bedeutete die >gedankenmotivische< Ankniipfung an
eine >Diskursmystike, die sich vom Rest des in Theologie, Metaphysik und
Philosophie versprachlichten Religiosen oder Sakralen nur durch eine beson-
dere Akzentuierung des urspriinglichen Erfahrungsmoments von >Commu-
nio< unterscheidet. Um zuletzt diese bereits versprachlichte, diskursivierte

178

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Communioerfahrung — mit Blick auf moderne Gesellschaften —»>riickstands-
los< in Kommunikationspraxis >aufzuheben< bzw. — auf wissenschaftlicher
und theoretischer Ebene — in Kommunikationstheorie a la Habermas zu
uiberfiihren.

Mystische Communio, die restlos in Kommunikation aufgeht und in
Diskurspraxis verschwindet. Sollte hier etwas schief gelaufen sein? Ha-
bermas zwingt uns, noch einmal richtig weit auszuholen. So wie er im
Anschluss an Jaspers (und in jiingerer Zeit an den amerikanischen Reli-
gionssoziologen Robert Bellah) die achsenzeitliche Zisur konzeptualisiert,
miindet die Vorzeit des sakralen Archaismus ins >Zweistromland< von
Mythos einerseits und Logos andererseits. Diese Konzeption der Achsen-
zeit kennt nur die Dualitit von mythischer oder bildhaft erzihlender Ver-
sprachlichung und diskursiv abstrakter oder philosophischer. Nicht ganz
deckungsgleich mit der nochmaligen Doppelung in religiés-theologische
und philosophisch-metaphysische Weltbilder. »Damals entstand aus den
mythischen Erzahlungen und rituellen Praktiken so etwas wie Religion im
Sinne einer geschichteten, also in ihren historischen Urspriingen identi-
fizierbaren Lehre und Praxis. Der Zoroastrismus im Iran, der Monotheis-
mus in Israel, Konfuzianismus und Daoismus in China, der Buddhismus
in Indien und mit dem Vorbehalt einer mangelnden Verwurzelung im
Poliskultus die griechische Metaphysik.« Und Habermas wiederholt seine
Hypothese von einer den archaischen Kult und Ritus und die versprach-
lichte »hohere Reflexionsstufe« verklammernden elaborierten Religion
und Theologie, was seinem Postulat von der Notwendigkeit einer Uberset-
zung in philosophisch sikular begriindende Rede dann wieder Plausibili-
tit entzieht: »Aber auch in diesen (soeben aufgezihlten achsenzeitlichen)
Lehren erhilt sich die archaische Einheit von Mythos und Ritus, denn die
religiosen Weltdeutungen wahren die archaische Einheit mit kultischen
Praktiken, indem sie diese transformieren und mit einer hoheren Refle-
xionsstufe kompatibel machen. Ohne dieses Proprium hitten sich die Re-
ligionen nicht auf eigensinnige Weise gegeniiber dem sikularen Denken
bis heute behaupten kénnen. Uber die Verwurzelung im sakralen Komplex
halten sie Verbindung zu einer archaischen Erfahrung, die inzwischen fiir
alle tibrigen kulturellen Sensorien unzuginglich geworden ist.« — Bei der
Beantwortung unserer Frage, was durch dieses eigenwillige Amalgam aus
»sakralem Komplex«, »archaischer Erfahrung« und sprachlich reflektierter
Weltdeutung konzeptuell fehlgeschlagen ist, scheint mir nun die Beobach-
tung entscheidend, dass zentrale Bestandstiicke des achsenzeitlichen Ent-
wicklungsschubs in Indien und China — ich denke an Buddha und Laotse —

179

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

im >Zweikammer-System« aus Mythos und Logos, mythisch-theologischer
Versprachlichung einerseits und philosophisch-metaphysischer Logifizie-
rung andererseits, nicht adiquat unterzubringen sind. Kurzum — und da-
mit lasse ich es dann auch gut sein, auf dass sich der strapazierte Leser
allmihlich erholt —, man miisste die duale Genealogie der Achsenzeit zu
einer »trinitarischen< erweitern: neben Mythos und Logos bzw. Religion/
Theologie und Metaphysik/Philosophie schilte sich ein dritter Entwick-
lungsstrang heraus, der am besten mit >Prisenzmystik< oder yogischem
Gewahrsein terminologisch zu fassen wire.

Die um die Mitte des ersten vorchristlichen Jahrtausends sich in Asien
herausbildenden Formen der Prisenzmystik oder des yogischen Exerzi-
tiums kultivieren keinen vorsprachlichen, vielmehr einen transverbalen
bzw. -reflexiven Geistes- oder Bewusstseinszustand. Nichts Archaisches
geht hier vonstatten, eher umgekehrt emergiert eine evolutionire Geistes-
oder Bewusstseinsformation, zu deren allgemeinmenschlicher Verbrei-
tung es moglicherweise einer in der Zukunft gelegenen neuen Achsen-
zeit bedarf. Habermas’ Missverstindnis, méchte ich sagen, besteht darin,
fur eine analytisch unzulinglich differenzierte Gesamtheit des Sakralen
oder Religiésen und seiner bereits hochgradig und subtil versprachlich-
ten achsenzeitlichen Kondensate pauschal die Notwendigkeit entweder
der Versprachlichung oder einer sikularisierenden Ubersetzung zu rekla-
mieren. Es wird iibersehen, dass die Pointe des buddhistischen und des
daoistischen Zweigs der achsenzeitlichen Bewusstseinstransformation gar
nicht in der »Versprachlichung« oder einer logifizierenden Formierung
des Geistes liegt und folgerichtig das Ansinnen einer weiteren Versprach-
lichung oder Ubersetzung auch nicht in Anschlag gebracht werden kann.
In diesem Fall — wo es sich, wenn man so will, just um ein im spezifischen
Sinne mystisch Sakrales handelt, das Habermas entgeht, weil er das Sa-
krale und alles urspriinglich Religiése schlechthin mit dem Mystischen
identifiziert — liefen Versprachlichung und Ubersetzung darauf hinaus,
die genuine Erfahrung des prisenzmystischen oder yogischen Bewusst-
seinszustands zu eskamotieren. Die mystische oder yogische Erfahrung
ist schwerlich abbildbar in Diskursform und entzieht sich der kommunika-
tiven Mitteilung. Was der Zauber der mystischen Poesie eines Jakob Béh-
me freilich leicht in Vergessenheit geraten ldsst. — Also lassen sich durch
Versprachlichung oder Ubersetzung Bewusstsein und Erfahrung der Pri-
senzmystik oder des yogischen Zustands auch nicht »sublimieren und
veralltiglichen«. Zu sublimieren gibt es hier gleich gar nichts, weil sich
in diesem Bewusstsein und dieser Erfahrung bereits das geistig Sublims-

180

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

te manifestiert. Und veralltiglichen lassen sie sich einzig durch tigliches
Uben, auf dem Weg des Exerzitiums, ein Begriff, der bezeichnenderweise
bei Habermas nicht vorkommt.

Schade eigentlich. Nicht allein, weil auch Habermas vor einer »intellek-
tualistischen Einseitigkeitin der Betrachtung religiéser und metaphysischer
Weltbilder« warnt, ihm dazu aber stets nur die religiés garantierte »archai-
sche Einheit von Mythos und Ritus« bzw. die religionsgemeinschaftlich
aufrecht erhaltene »Verbindung zu einer archaischen Quelle gesellschaft-
licher Solidaritit« einfillt. Sondern auch, weil er in puncto einer den Intel-
lektualismus und Logozentrismus ausgleichenden Erlebnisunmittelbarkeit
auf eine Erfahrungsquelle verweist, die heute weniger denn je iiberzeugt,
wenn sie nicht als versiegt betrachtet werden muss. »Fiir uns sikulare
Geister« enthalte, so Habermas, »allein die dsthetische Erfahrung« von
der einstmaligen Unmittelbarkeit des Erlebens im sakralen Kultus und
Ritus »noch Spurenelemente«. Dem »Religiés-Unmusikalischen« blieben
Verbundenheitserfahrungen »verschlossen«, wie sie den >religios Musika-
lischen< aus dem Erbe des archaischen Ritualismus bis heute zufliefen.
»Unsereins muss sich mit der hochsublimierten Ersatzform &sthetischer
Erfahrungen begniigen. Diese Analogie hat ja Peter Weiss dazu veranlasst,
politische Hoffnungen auf eine Asthetik des Widerstandes, also auf die
augenoffnende und solidarisierende Kraft einer ins Leben uibertretenden
Kunst zu setzen.« — So in »Nachmetaphysisches Denken Il«. Hatte er nicht
schon in der »Theorie des kommunikativen Handelns« niichtern konsta-
tiert, dass sich auch mit dem Eigensinn des Asthetischen der gesellschaft-
lich rationalisierte »Alltag aus der Starre kultureller Verarmung« nicht
wird befreien lassen? Vielmehr kénne man an der Kunst exemplarisch die
misslingende »Praxis falscher Aufhebung« studieren — ein Scheitern, von
dem wir in »Der Intellektuelle als Yogi« zudem die eine oder andere Kost-
probe genossen haben.

Mehr noch also: man muss es einfach bedauerlich finden, dass Haber-
mas — wenn er schon vom »Soziologen oder Anthropologen« einen »inklu-
siven Begriff« seines Gegenstands erwartet, »der sich auf alle moglichen
Glaubensvorstellungen und Praktiken erstreckt« — die auf Erfahrungs-
unmittelbarkeit geistiger Erlebnisfrische zielende Praxis einer Prisenz-
mystik oder des yogischen Exerzitiums ignoriert. Da ich mir als Autor den
sachlich neugierigen Leser wiinsche, ziemtes sich, mit meiner Mutmaflung
dariiber nicht hinterm Berg zu halten, was einen blitzgescheiten Kopf wie
Habermas daran gehindert haben konnte, das vollstindige Spektrum des
»kognitivistischen Schubs« der Achsenzeit zur Kenntnis zu nehmen. Dass

181

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

da aufer dem »anfinglichen platonischen Heilsweg der kontemplativen
Vergewisserung der kosmischen All-Einheit« nicht lediglich das asiatische
Pendant metaphysischer Kosmologien und Weltbilder in Indien und China
zu verzeichnen ist und deren »Wesensaussagen« nach dem Ende der Meta-
physik allesamt — gleichviel platonischer, buddhistischer oder daoistischer
Provenienz — in ihrem Verbindlichkeits- resp. Geltungsanspruch »ent-
wertet« sind. Dass vielmehr daneben nichtmetaphysische und nichtdis-
kursive kognitive und Heilspraktiken, Allverbundenheitserfahrungen statt
-theorien, eines meditativen oder yogischen >Nicht-Denkens« erstmals auf-
gebliiht sind und — in einem ganz anderen >nachmetaphysischen« Sinne —
einer zukiinftigen Entfaltung noch harren. — Was hat Habermas hier den
Blick verstellt? Zum einen, dass ihm nichtsprachliche Praktiken suspekt
erscheinen. Nur als vorsprachlicher Archaismus vermag er sie sich vorzu-
stellen, unter heutigen Verhiltnissen stehen sie fiir ihn im Verdacht der
Regression. Schweigendes Gewahrsein, ein »transreflexives, kann sich der
Sprechakt- und Kommunikationstheoretiker — fiir den Versprachlichung
das Non-plus-ultra darstellt — schlechterdings nicht vorstellen. Zum ande-
ren misstraut Habermas als Theoretiker der Intersubjektivitit Konzepten
bzw. Praxisanweisungen, die unter seinem intersubjektiven Blickwinkel
betrachtet, Subjekte in einem theoretisch starken Sinne voraussetzen. Die
individuelle Ubungspraxis des meditativen oder yogischen Exerzitiums
unterstellt jedoch in gewisser Weise ein solches Handlungssubjekt. Eine
nicht intersubjektiv erzeugte, sondern ausschliefflich ssubjektgenerier-
te« Verhaltensautonomie — Meditierende sind auf intrinsische Motivation
durch egofreie, »narzissmusabstinente« Beweggriinde angewiesen — mag
jemandem wie Habermas nicht recht geheuer vorkommen. Hier zeigt sich
einmal mehr der konzeptionelle Nachteil eines Intersubjektivititsdenkens,
welches das Subjekt in Intersubjektivitit aufgehen lisst, auf den der Sub-
jektivititsdenker Dieter Henrich seit langem kritisch hingewiesen hat.
Um meine Mutmaflung beziiglich Habermas’ >meditativer Unmusi-
kalitdt< noch einmal fir die philosophisch akademische Fachwelt auf den
Punkt zu bringen: Ich fiirchte, dass jemand, der wie Habermas so konse-
quent den >Turn< von der Subjekt- und Bewusstseinsphilosophie hin zur
Sprachphilosophie und Kommunikationstheorie vollzogen hat, im trans-
diskursiven und transkommunikativen Praxisformat Meditation bzw. Yoga
den vermeintlichen Riickfall in eine Spielart von Transzendentalismus
oder Mentalismus abwehrt. — Sollte es sich mithin paradoxerweise so ver-
halten, dass fiir den Universalisten Jiirgen Habermas — dem zufolge »das
nachmetaphysische Denken fiir sich den Vorzug reklamieren (kann), sich

182

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in einem allen gleichermafen offenstehenden Universum der vorbehaltlos
begriindenden Rede zu bewegen« — das Meditative oder Yogische theore-
tisch wie praktisch eine Art No-go-area markiert?

P.S.Ja mein Gott, fragt da der aufgeweckte Leser und kratzt sich wieder
einmal am Hinterkopf: Darf es denn fiir jemanden wie den Habermas, der
sich so souverdn auf internationalem Parkett durchs Universum »vorbe-
haltlos begriindender Rede« bewegt, iiberhaupt so etwas wie theoretische
No-go-areas geben? Ja gell, hitte man nicht gedacht, gibt es aber! Wiirde
ihm der Adorno-Schiiler und Emeritus Giinter Wohlfart daraufhin ent-
gegnen, der — siehe unten — in der stidfranzosischen Schiferei seiner Frau
damit beschiftigt ist, ein »erfolgreich verschwindender Weltfliichtiger« zu
werden, wie Sloterdjik sagen wiirde. Ungeachtet dessen, dass Habermas
auch schon in Peking fiir vorbehaltlos begriindende Rede plidiert hat, wer-
de von ihm der weite Umweg iiber China, wie man ihn dem westlichen
Denken heute abverlangen miisse, nicht wirklich gegangen, so Wohlfart.
Habermas bewege sich wie eh und je im Fahrwasser der »kolonialen Euro-
moral eines Hegel und eines Husserl, in dessen Weltbild im europiischen
Menschentum kein Platz war fiir >Vernunftzigeuner«. Mehr noch: »Ha-
bermasens universalistische Aufklirungsmoral Kantischer Provenienz,
die die Normen eines Euro-Logo-Zentrismus zu Global-Moral-Universalien
aufbliht, ist ihrer Tendenz nach totalitir.« Und wo er schon dabei ist, zieht
Wohlfart gleich richtig vom Leder: »Die Texte des spiten Habermas sind
scharfsinnig und voller moralischer Ideen, aber sie sind ohne Feinsinn,
ohne isthetische Ideen und witzlos wie ein Stiick Brot. Ich denke dabei
vor allem an deutsches Graubrot.« Und wir denken an franzésisches Weif3-
brot, wenn wir an Wohlfart denken und daran, wie er an Habermas, »unser
Kantchen, sein Miitchen kiihlt, wihrend ihm die Sonne des Midi den Diz
bescheint.

Ein Gran Wahrheit steckt wohl in Wohlfarts »Logokratie«-Kritik an
unserem Master of the Universe und die sei in ihrer affektgeladenen Ver-
packung hier ruhig festgehalten: »Die Habermassche Kommunikationsge-
meinde ist ein exklusiver Club von Puristen, die in ihren Kolloquien tiber
die Reinheitsgebote von Diskursen diskutieren, ohne zu realisieren, dass
sich die real existierenden Kommunikationsgemeinschaften im Global Vil-
lage einen Teufel um deren Sanktionen und Exkommunikationen scheren.
Wihrend dort noch tiber die Regularien und die Regulative risoniert wird,
sind sie lingst zur Tagesordnung tibergegangen.« Und weiter: »Die Wahr-
heit liegt und liigt in der Argumentation und mitunter kann es iibrigens
das beste Argument sein, mit dem Risonieren und Argumentieren aufzu-

183

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

horen. [...] Wer nicht kapiert, dass »alles Verstehen zugleich ein Nicht-Ver-
stehen, alle Ubereinstimmung in Gedanken und Gefiihlen zugleich ein
Auseinandergehen ist< (Humboldt), der hat seine Humboldt-Lektion nicht
gelernt. Verstindlichkeit ist eo ipso Missverstindlichkeit. Verstindlichkeit
ist immer — viele Texte von Habermas selbst sind der beste Beweis dafiir —
mehr oder weniger Unverstindlichkeit.« (Die Wohlfart-Zitate sind nach-
zulesen in »Das Projekt der Moderne. Kant-Adorno-Habermas«. Der Text
steht im Netz auf Wohlfarts Webseite).

72

Nachmetaphysischer Yoga
oder die Form der Aufmerksambkeit

Liegt im sprachlichen Verstindigungsparadigma als dem heiflen Kern
der Habermas’schen Theorie des kommunikativen Handelns schon >die
ganze Vernunft« beschlossen? Anders gefragt: Ist alles, was der Mensch
an Vernunft besitzt oder an Verniinftigem in sich zur Entfaltung bringen
kénnte, die in Sprache und Kommunikation eingelassene Verniinftigkeit?
Die »darunter< gelegene »instrumentelle Vernunft« jetzt einmal vernach-
lissigt. Glinter Wohlfart hat dies in seiner Polemik gegen Habermas bereits
vehement in Frage gestellt. Wenn dem so sein sollte, bleibt noch die Frage
zu beantworten, welche >Teilmenge« des menschlichen Vernunftpotentials
das hiermit unvollstindige Rationalititskonzept aus Habermas’ Theorie-
werkstatt unberiicksichtigt lasst. Und durch welche kulturelle Praktik die-
ser iibersehene oder vernachlissigte Anteil in unserem Vernunftpotential
zum Ausdruck bzw. tiberhaupt erst auf den Weg der mentalen Entwicklung
gebracht werden konnte.

Ich mochte die Frage nicht dogmatisch beantworten, sondern wieder-
um in kritischer Auseinandersetzung mit Habermas’ Position und deren
mangelhafter Plausibilitit beim Abgleich mit der gesellschaftlichen Empi-
rie. »Der Ansatzpunkt bei Habermas ist das Vernunftpotential der Sprach-
praxis. Dass wir, wenn wir miteinander sprechen, prinzipiell in der Lage
sind, etwas Verniinftiges herauszufindenc, so der Habermas-Biograph Ste-
fan Miiller-Doohm. Bereits in der Struktur der Sprache sei »Verniinftigkeit
fiir uns gesetzt, mit deren Entwicklung und Konsolidierung fiir Habermas
die Erwartung »unversehrter Intersubjektivitit« in der »Zielperspektive«
verbunden sei. Ich tiberlasse den Wirklichkeitsabgleich dem Leser. Den

184

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vergleich jener theoretischen Setzungen und der von diesen abgeleiteten
Erwartungen insbesondere mit der heutigen mediengesellschaftlichen Of-
fentlichkeit, den diskursiven Gepflogenheiten und der Selbstinszenierung
in der Internet-Kommunikation, dem >Unversehrtheitsgrad< von »Intersub-
jektivitit« in den Social Media. Als Habermas 2001 vom »Siurebad eines
erbarmungslosen 6ffentlichen Diskurses« sprach, dachte er nicht an einen
Shitstorm oder eine der anderen Netzpathologien. Zu erwidern, dass es bei
den itzenden Verhaltensweisen im Netz an Miindigkeit mangelt, wire ein
Euphemismus. Und nur ein schwaches Argument zugunsten des Haber-
mas’schen Optimismus im Anschluss an eine sprachpragmatisch oder dis-
kursiv verbiirgte Vernunft.

Bei der Erklirung dessen, was denn das Unvollendete am sprichwort-
lich gewordenen »unvollendeten Projekt der Moderne« sei, verweisen Ha-
bermas-Interpreten dennoch gerade auf Defizite bei der Einlésung des
strukturell angelegten Vernunftpotentials von Sprache und Kommunika-
tion. Man traut seinen Ohren nicht, wenn man Miiller-Doohm fiirs >Noch-
immer-Unvollendetsein< der Moderne ins Feld fithren hort, dass sie »sich
immer noch beschrinkt auf die Dimension des Verfiigbar-machens, auf
instrumentelle Vernunft. Das ist ein Aspekt, der in der Habermas’schen
Kritik eine grofle Rolle spielt und seine Hoffnung ist ja die, dass das Ver-
nunftpotential, das in der Moderne steckt, in seiner ganzen Breite entfal-
tet werden kann. Ein Vernunftpotential, das seiner Meinung nach in der
Sprachpraxis steckt.« Und Axel Honneth springt ihm bei, indem er darii-
ber hinaus auf defizitire Rahmenbedingungen hinweist: Versprochen sei
mit dem Projekt der Moderne »eine Autonomie fiir jeden Einzelnen. Wenn
wir also etwas wie die Schaffung von universellen Voraussetzungen von
Autonomie, also fiir die Ausiibung dieser Reflexivitit, die mit der Moderne
ausgezeichnet wird und durch die die Moderne sich sicherlich als eine ge-
sellschaftliche Formation kennzeichnet, dann kénnte man feststellen, dass
die Ausiibung dieser Rationalitit erstens durch soziale Bedingungen noch
gar nicht allen Menschen erméglicht ist. Zweitens dass die Art der Ratio-
nalitit, die wir dort ausiiben, vielleicht ihrerseits beschrinkt ist. Das ist
der Punkt der instrumentellen Rationalitit ... Insofern kénnte man sagen:
gut, die Moderne hat hier einige grofle normative Versprechungen in die
Welt gesetzt, die sie aber weder in ihren sozialen Voraussetzungen noch in
ihren Rationalititskonzepten bislang vollstindig erfiillt hat. Insofern wire
die Moderne dann noch unvollendet. Es fehlen sicherlich breit noch die
sozialen Voraussetzungen, um jedem einzelnen das zu erméglichen, was
Kant die Autonomie genannt hat oder die Miindigkeit.« (So Honneth und

185

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Miller-Doohm in einem SWR2-Forumsgesprich am 18.06.2014 zum 8.
Geburtstag von Jirgen Habermas.)

Ist das nicht seltsam: So viel Diskurs wie heute war nie. Auf simtlichen
Kanilen wird geredet und kommuniziert, gemailt, gesimst, getwittert, ge-
skyped, geblogged und das ungeschmilerte Vernunftpotential von Sprache
und Kommunikation will sich noch immer nicht zeigen. Mehr Miindig-
keit als in der Sprache bereits angelegt, so die Habermasianer, kénne es
gar nicht geben. Woran es aber an allen Ecken und Enden noch fehle: an
Autonomie und Miindigkeit. Die Herrn drehen sich nach 200 Jahren un-
vollendetem Moderne-Projekt vollendet ratlos im Kreis mit ihrer Argumen-
tation.

So geht das nicht. Wire es nicht an der Zeit, sich zu der Uberlegung
zu bequemen, dass das zweifelsohne in Sprachpraxis und Kommunika-
tion enthaltene Rationalititspotential dringend einer Flankierung bedarf?
Durch einen Zustrom an Vernunft aus anderer Quelle. Diesmal nicht aus
der der »Bauchgefiihle«, an die uns Gerd Gigerenzer erinnert und deren
Rationalititsmomenten die verhaltensorientierende Funktion keinesfalls
abgesprochen werden darf. Die Vernunftressource, die es anzuzapfen gilt —
an dieser Stelle kann man es ruhig einmal so rigoros utilitaristisch ausdrii-
cken — ist die der nicht logozentrischen, sondern reines Gewahrsein, bzw.
»vernehmende<« Aufmerksamkeit generierende Potenz des menschlichen
Geistes. Bildsprachlich vereinfacht ausgedriickt: Neben der Sprachver-
nunft-Kammer unseres Geistes oder Bewusstseins endlich auch die zweite
Geistkammer zu beziehen und bewohnbar zu machen, die des Schweigens
oder der Stille. Nicht des zum kommunikativen oder Gesprichszusammen-
hang gehorenden Schweigens, wie es Teil des Existenzials der Rede ist. Viel-
mehr eines davon prinzipiell verschiedenen, auflerordentlichen Schwei-
gens. Des gedanklichen Schweigens im yogischen Bewusstseinszustand,
in dem auch das innere Selbstgesprich schweigt. - Dem Leser sage ich jetzt
nichts Neues, wenn ich — speziell fiir Habermasianer wie Miuiller-Doohm
und Honneth — betone, dass dieses eminente Schweigen grundsitzlich in
der Abgeschiedenheit stattfindet. Getrennt von jedem Gesprichsort, erst
recht dem kommunikativen >Hotspot«. In der individuellen Klausur des
Exerzitiums. Rein duflerlich schon eine wunderbare Gelegenheit fiir iiber-
hitzte Kommunikation und eine heiflgelaufene Intersubjektivitit, wieder
auf die normale, verstindigungsférderliche Betriebstemperatur abzukiih-
len.

Nachmetaphysisches Denken und Philosophieren — der Nachtrag muss
sein an dieser Stelle — hat sich von einem substantiellen Vernunftbegrift

186

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

verabschiedet, der mit dogmatischen Wesensbehauptungen (iiber das Sein
bzw. die Natur des Menschen, der Gesellschaft, des Staates) operiert. Im
Zentrum des nachmetaphysischen Vernunftdenkens steht dagegen ein pro-
zeduraler oder Verfahrensbegriff des Verntinftigen oder der Rationalitit. Bei
der in Sprache und Kommunikation strukturell verankerten Vernunft han-
delt es sich um eben diese formale Rationalitit oder >Form der Vernunft«.
Ich méchte darauf hinweisen, dass es sich im Fall der >Vernunftressource
Schweigens, wie sie sich im meditativen oder yogischen Exerzitium entfaltet,
genauso verhilt. Unter rationalititstheoretischem Blickwinkel begutachtet,
stellt sich die yogische Ubung als eine prozedurale Ausdrucksgestalt von
verniinftigem Aufmerksambkeitsverhalten dar. Der sich anbietende Termi-
nus technicus ist >Bedingung der Méglichkeit«. Und so lautet das Kiirzel
fiir meine die sprachpragmatische oder kommunikative Verfahrensratio-
nalitit ergdnzende meditative oder schweigepraktische Vernunftprozedur:
Unter den aufmerksamkeitsékonomischen Vorgaben und Beanspruchun-
gen des digitalen Zeitalters erscheint das yogische Exerzitium wie eine Be-
dingung der Mdoglichkeit verniinftigen Verhaltens und segensreichen Handelns,
eines klaren Denkens und des auf Verstindigung zielenden Sprechens. — Fiir
die ganz Peniblen prizisiere ich: ein »>Als-ob-Transzendentalismus«. Die Be-
dingung der Moglichkeit autonomen und miindigen Verhaltens oder Han-
delns nicht zwangsliufig in jedem Einzelfall. Sie wird allerdings so >gewis-
senhaft« praktiziert, als ob sie die Bedingung der Moglichkeit verniinftigen
und segensreichen Tuns oder Lassens iiberhaupt wire.

Die regelmiRig und kontinuierlich ausgefithrte Ubung leistet dies, weil
sich das durch sie induzierte Bewusstseinsgeschehen auf zwei Komponen-
ten verteilt. Eine affektive oder Stimmungskomponente und eine kognitive
oder Einsichtskomponente. >Stimmungsaufhellung< und ein Gefiihl exis-
tenzieller Unbeschwertheit begleiten das Stillwerden des inneren Mono-
logs und der Gedanken. Eine >Leichtigkeit des Seins<, mit der eine seelische
Auftriebsbewegung verbunden ist, eine geistige »Elevation«, wie Adorno
gesagt hitte. Was die kognitive Seite betrifft, so stellt sich mit einem ge-
wissen Tiefgang der Ubung eine Sinnintuition ein und zwar mit Blick auf
das eigene Selbst und auf die Welt in toto. Etwas wie Einsicht in ein hochs-
tes oder letztes >In-Ordnung-seins, ungeachtet bzw. unbeschadet einzelner
lebensgeschichtlicher Gliicks- oder Leiderfahrungen. Vergleichbar dem
»versdhnten Zustand«, von dem wiederum Adorno gesprochen hat, anti-
zipiert als mentale oder Bewusstseinsmanifestation. SchlieRlich zdhlt zur
kognitiven Komponente jene Allverbundenheits-Intuition, quasi das mysti-
sche Gegenstiick zu Habermas’ archaischer Quelle von Solidaritit und Mit-

187

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gefithl. — Man darf es der meditativen oder yogischen Ubung den >extern<
am Individuum vollstreckten moralischen Sozialisations- oder Erziehungs-
mafinahmen gegeniiber als Vorteil anrechnen, dass der selbstzweckhaf-
te Grundcharakter des Exerzitiums intrinsisch motiviert. Die Ubung wird
nach der Eingewshnungsphase vom Ubenden nicht linger >instrumentell«
wie ein Mittel zum Zweck erfahren. Sie ist also nicht so etwas wie Wittgen-
steins »Leiter«, die man nach erfolgreichem Gebrauch wegwirft.

Wie ja auch Habermasianer einriumen werden, dass der Diskurs, oder
sagen wir jetzt schlichter das Gesprich zwischen Menschen, sobald die
nétige Verstindigung erzielt wurde, keineswegs zu Ende sein muss. Im
Gegenteil, oft geht das Geschnatter dann erst so richtig los. Woriiber wir
uns hier allerdings nicht verstindigen miissen: Worin fiir jemanden der
schonere Selbstzweck besteht, ob in der selbstvergessenen Unterhaltung
oder eher im selbstvergessenen Schweigen der Meditation, oder tiberhaupt
in etwas vollig anderem. — Geklirt und verdeutlicht haben wir auf alle Fille,
dass nachmetaphysisches Denken und nachmetaphysischer Yoga einander
nicht ausschliefen, sondern sich geradezu komplementir erginzen. Alteu-
ropa und Altindien, so kénnte man auch sagen, gehen Hand in Hand. Es
reimt sich eins aufs andere wie Habermasianer auf Indianer, etwas salopp
und prikolumbianisch gesagt.

73

Dissens iiber ein »abscheuliches Klischee«

»Je mehr Diskurs umso mehr Widerspruch und Differenz«, bestitigt Jiir-
gen Habermas. Zwischen ihm und Martin Seel besteht Dissens iiber ein
»abscheuliches Klischee«. Genau gesagt dariiber: ob es legitim ist, die
Redeweise von einem guten oder gelingenden Leben so zu qualifizieren,
sie als »abscheuliches Klischee« zu apostrophieren und abzuwerten. Das
Urteil stammt von John Rawls, aus einer erst spit verffentlichten Jugend-
schrift, die Habermas 2010 rezensierte. Wobei er das Wort vom »abscheu-
lichen Klischee«, so Seel, »geniisslich« in der Uberschrift seiner Bespre-
chung aufgegriffen hat. Beleg dafiir, »dass es mit dem guten Leben noch
in der heutigen Kritischen Theorie nicht zum Besten bestellt ist«, das alte
»Misstrauen gegeniiber der Eudimonia als dem zentralen Begriff der an-
tiken Ethike, so Seel weiter, teile auch Habermas. — Was macht Habermas
so misstrauisch gegeniiber der eudimonistischen Ethik, ihren Konzepten

188

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

menschlichen Gliicks und eines guten oder gelingenden Lebens? Dass
sie, so fiirchtet er, nicht verallgemeinerbar sind. Stattdessen normativen
Druck ausiiben auf diejenigen, die ihnen nicht folgen mit ihrem person-
lichen Lebensentwurf. Und der infolgedessen ungeniigend oder gar dis-
kreditiert erscheint. Worin wohl fiir Rawls’ und Habermas’ Empfinden
das >Abscheuliche« der anmafienden Rede vom »guten Leben« liegt. Nicht
zuletzt lenke sie ab von den prozeduralen Grundlagen der moralischen,
rechtlichen und politischen Normativitit. In der »deontologischen« Tra-
dition Kants beschrinkt man sich aus gutem Grund auf die verfahrens-
mifRigen Erméglichungsbedingungen fiirs je individuelle Gute, als da wi-
ren Rechtsstaatlichkeit, politische Freiheit und Chancengleichheit. Beide,
Rawls und Habermas, berufen sich auflerdem auf Adorno, bei dem eben-
falls nirgendwo von einem >richtigen Leben« die Rede sei, allenfalls vom
»verfehlten«.

Insbesondere beim letzten hakt Martin Seel kritisch ein. Er bestreitet,
dass Adorno menschliches Gliick und »tiberhaupt das individuell und so-
zial Gute unter den Bedingungen der Gegenwart allein negativ bestimmit,
erkennbar »nur an ihren verkehrten Gestalten«. Seels Haupteinwand
gegen Rawls und Habermas: Wenn man philosophisch weder aufzeige
noch diskutiere, wie individuell Gelingendes und Gedeihliches in Sachen
Lebensfithrung beschaffen ist bzw. gestaltbar sein kénnte, sei irgendwann
fir den Einzelnen nicht mehr recht einsehbar, weshalb er sich tiberhaupt
moralisch korrekt und rechtlich normativ solidarisch verhalten soll. Jenes
>Positive« verfliichtige sich, in Riicksicht auf welches die Bejahung und Be-
achtung der »>Spielregeln< von ihm erwartet werde. Gerade in diesem Punkt
lige bei Rawls und Habermas eine »eklatante Selbsttiuschung« beziiglich
Adornos Grundeinstellung vor: »Denn Adornos Ethik nimmt ihren Aus-
gang von positiven und dariiber hinaus radikal positiven Erfahrungen.«
Mit »grofRer Kraft« wirke bei Adorno das Proust’sche und Benjamin’sche
»Modell der erfiillten Zeit« nach. »Was als ein Moment erfiillter Zeit er-
fahren wird, wird zugleich erfahren als ein Moment erfiillter Zeit als in-
dividuelle Realisierung eines allgemein lohnenden Daseins.« Woran Seel
die Schlussfolgerung kniipft: »>Immer schon |[...] ist ein Verstindnis guten
Lebens im Spiel, wo allgemeine moralische, rechtliche und politische Nor-
men begriindet und beachtet werden.« Deren Voraussetzung — und mit-
hin alles andere als ein Hindernis oder Storfaktor, wie Habermas fiirch-
te — seien substanzielle Erfahrungen eines »zwanglosen subjektiven und
intersubjektiven Selbstseins«. Nur auf Grund solcher individueller Erfah-
rungen des Gliicks bzw. eines Guten sind Seel zufolge Menschen »in der

189

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lage, von der bloflen Wahrnehmung ihrer Interessen zu einer erweiterten
Wahrnehmung der Welt zu gelangen«. — Wer hat Recht, Seel oder Haber-
mas? Die Frage ist auch deshalb spannend, weil sie direkt den Charakter
der yogischen Ubung betrifft.

Darum zunichst, wie sich das Problem aus der Perspektive des Intel-
lektuellen als Yogi darstellt. Und unter dem tibungspraktischen Vorzeichen
des nachmetaphysischen Yoga einer befriedigenden Losung zugefiihrt
werden kann. Gibt es ein richtiges Leben im falschen? Dessen individuel-
ler Blueprint, breitenwirksam in den Diskurs eingespeist, auch Besserung
an der Front des falschen Allgemeinen verspriche? Nein. Allerdings, so
meine ich und wiederhole mich, gibt es gleichsam eine Conditio sine qua
non des Richtigen. Diese besteht in der Empfehlung an den Einzelnen:
Kiitmmere dich um die dem Diskurs und der Kommunikation abgewandte
Seite deines Geistes, die >stille Kammer<. Utilitaristisch gesprochen dei-
ne Aufmerksambkeitsressource. Als wire dies die Bedingung der Moglich-
keit segensreichen Handelns tiberhaupt, strategisch gelingenden wie auch
moralisch vertretbaren Handelns. Und also eines gliicklichen oder guten
Lebens, was dies auch immer in >objektivierter< oder substanzieller Hin-
sicht fuir Einzelne beinhalten mag. Gentigend Spielraum fiir individuelle
Ausgestaltung und Abweichung oder Differenz bietet dieses prozedurale
Apriori des nachmetaphysischen Yoga auf alle Fille. Habermas konnte be-
ruhigt sein. — Und Seel? Der auch. Insoweit nimlich, als das auf die >Form
der Aufmerksambkeit< abhebende yogische Exerzitium Seels Kriterium des
erlebnishaft Positiven uneingeschrinkt erfiillt. Und dies umso mebhr, als
Seel den >Modellfall« positiver Erfahrung — gebildet aus den Momenten
Sinnhaftigkeit, SelbstzweckméiRigkeit und erfilltes Zeiterleben — just in
der »Idee« des Kontemplativen wiedererkennt, wie er ihr in Adornos Tex-
ten begegnet. All die >schénen Stellens, etwa die, an welcher »der lange,
kontemplative Blick« gewtiirdigt wird, »dem Menschen und Dinge erst sich
entfalten«.

Dennoch besteht eine erhebliche Differenz zwischen der positiven Er-
fahrungsperspektive, wie sie das yogische Exerzitium dem Einzelnen er-
schlieft, und Seels ethisch eudimonistischer Orientierung auf individuelle
Positivititserlebnisse in Abhdngigkeit von realen Lebensprojekten, Lebens-
situationen und -umstinden. Und zwar in doppelter Hinsicht. Einmal inso-
fern, als es sich bei Seels Anlehnung an »Adornos Philosophie der Kontem-
plation« (der Titel von Seels lesenswerter Studie aus dem Jahr 2004) um
ein Philosophieren iiber Kontemplation handelt, das lediglich die Idee des
Kontemplativen nachzeichnet und diese rehabilitiert. Dariiber, wie ein zeit-

190

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gendssischer Zugang zur kontemplativen Praxis aussehen kénnte — ob es
dazu nicht eines >Aufmerksamkeitspropiddeutikums«< bediirfte, wie es wohl
nur das yogische Exerzitium leisten kénnte — duflert sich Seels Kontempla-
tionsdiskurs nicht. Beschrankt sich mithin auf>Diskurskontemplationc. Be-
sinnlichkeitsprosa. Seine Reflexionen zum »Wahren«, zum »Guten«, zum
»Schonen, aufgereiht am dialektischen Leitfaden »aktive Passivitit«, lesen
sich folglich nicht nur wie ein reflexiv und diskursiv modernisierter Ador-
no, sondern ebenso wie eine zeitgemifle Neuauflage von Heideggers »be-
sinnlichem Denken« aus den 1950er Jahren. Und reproduzieren im einen
wie im andern Fall ein bereits damals offenkundiges Defizit: das eines Befrei-
ungs- und Versshnungsdiskurses, dem die notwendige Befreiungs- und Ver-
s6hnungspragmatik fehlt und der infolgedessen ohne praktische Konsequen-
zen bleibt. — Zum anderen unterscheidet sich Seels theoretischer Blickwinkel
vom pragmatischen oder praktizierenden des meditativen Achtsamkeitsexer-
zitiums insofern, als er sich den Erfahrenden oder Erlebenden abhingig von
seinem >Entwurf« vorstellt, seinem individuellen Projekt des Guten, Sinnvol-
len, Selbstzweckhaften, Erfullenden. Wohingegen der Intellektuelle als Yogi
sich in ein solch heikles Abhingigkeitsverhiltnis gar nicht hineinbegeben
muss. Die ultimative Sinnintuition tiefer Meditationszustinde ist — fiir Seel
eine wichtige Ausgangsbedingung — sowohl »subjektrelativ« an den indivi-
duell Ubenden gebunden als auch unabhingig von irgendeinem konkreten
Sinnprojekt, das der Betreffende in seinem Alltag verfolgt oder nicht verfolgt
und das nicht ohne weiteres verallgemeinert werden kann. Meditierende, fiir
die sich die obsessive Lebenssinnfrage sozusagen auf deontologische Weise
erledigt hat, miissen iiberhaupt nicht irgendwelchen individuellen Lebens-
und Sinnprojekten nachjagen. Wihrend fiir Seels euddmonistische Ethi-
ker und Lebenskunstdesigner ihre Abhingigkeit vom konkreten Entwurf
und seiner empirischen Realisierung oder Durchsetzung desto mehr zum
Problem wird, je dramatischer sich die globalen kulturellen, gesellschaft-
lichen, 6konomischen und 6kologischen Interdepenzen gestalten, d.h. die
Konflikte, Uniibersichtlichkeiten und Unkalkulierbarkeiten zunehmen, in
die ihre Projekte verstrickt sind. Vermutlich mit ein Grund dafiir, weshalb
Seels schongeistige Betrachtung ein ums andere Mal der gesellschaftliche
Empirie aus dem Weg geht.

Und Habermas’ Bannstrahl gegen den eudimonistischen Ethikdiskurs
und das >Lebenskunstgedons«< in dessen offentlichem Dunstkreis? Was
soll man nun schlussendlich von seiner bei Rawls aufgespiefiten Etikettie-
rung »abscheuliches Klischee« halten? Mir scheint, dass, unabhingig vom
theoretischen und innerphilosophischen Fiir und Wider bei der Diskus-

191

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sion dieser Frage, Habermas Recht gegeben werden muss, jedenfalls was
>moralischen Instinkt< anbelangt unter den derzeitigen weltgesellschaftli-
chen Gegebenheiten und Zusammenhingen. Verelendung, Hunger, Krieg
und Biirgerkrieg, Genozid, Vertreibung und Fliichtlingselend in weiten
Teilen der Welt — Jean Gebsers »kannibalische« Weltunordnung des glo-
balen Kapitalismus, iiber die sich Martin Walser so fiirchterlich aufgeregt
hat, nicht tiber die Tatsache, sondern tiber deren Erwihnung. Eine obszo-
ne Einkommensungleichheit, die auch in den entwickelten und reichen
Lindern stindig wichst und ganze Bevolkerungsteile »abhingt«. Endlich
ein schwer kalkulierbares 6kologisches und Klimaszenario, in dem einst-
weilen die Marginalisierten die Lasten zu tragen haben, wihrend sich der
mogliche Kollaps auf den Wohlstandsinseln vorerst nur als Schluckauf
bemerkbar macht. Und auf eben diesen Wohlstandsinseln einige — Intel-
lektuelle, Damen und Herren im vorgeriickten Erwachsenenalter, nicht
junge Erwachsene in der Orientierungsphase — die tiber »subjektrelative«
Entwiirfe eines individuellen guten oder gelingenden Lebens nachsin-
nen. Und dazu erbauliche Texte verfassen. In denen die unschéne Reali-
tit auflen vor bleibt. — Ist das nicht ein bisschen schrig? Ziemlich schrig
sogar, offen gesagt. Und Adorno, wie wiirde er in diesem Fall geurteilt
haben? Uberzeugt, dass Auschwitz »das Misslingen der Kultur unwider-
leglich bewiesen« hat, nétigte ihn intellektuelle Redlichkeit zu der Fest-
stellung: »Dass es geschehen konnte inmitten aller Tradition der Philoso-
phie, der Kunst und der aufklirenden Wissenschaften, sagt mehr als nur,
dass diese, der Geist, es nicht vermochte, die Menschen zu ergreifen und
zu verindern. In jenen Sparten selber, im emphatischen Anspruch ihrer
Autarkie, haust die Unwahrheit. Alle Kultur nach Auschwitz, samt der
dinglichen Kritik daran, ist Miill.« Falls im euddmonistischen Ethik- und
Lebenskunstdiskurs dieselbe »Unwahrheit« hausen sollte, miisste dann
nicht am Dringlichsten tiber eine >diskursive Millabfuhr< nachgedacht
werden? (Das Adorno-Zitat aus »Negative Dialektik«, S. 359. Die Seel-Zi-
tate aus »Aktive Passivitit — Uber den Spielraum des Denkens, Handelns
und anderer Kiinste«, Frankfurt 2014, S. 145 ff. Ferner Jiirgen Habermas,
»Nachmetaphysisches Denken II«, dort: »Das >gute Lebenc eine »abscheu-
liche Phrase«, S. 2571f.)

192

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Numerus Clausus im neugermanistischen Biedermeier?

Wie viel Wahrheit braucht der Mensch? Und wie viel vertrigt er? Wahr ist,
Riidiger Safranski hat gute Biicher geschrieben. Intellektuelle, Yogis und
andere lesen sie mit Genuss und Gewinn. Umso mehr génnt man ihm den
»guten Zustand«, seinen eigenen und den des Landes, in dem er, »Jahr-
gang 1945«, mit seiner Generation »grof8 geworden ist« und dabei »eine
sehr helle Seite Deutschlands eigentlich alles in allem mitbekommen« hat.
Und weshalb er — denkt er im Deutschlandfunk an Deutschland — »auch
ganz froh« ist, »hier zu sein«. Lange hat er in Berlin gelebt »und da ist auch
noch 'ne Wohnungx, aber jetzt lebt er »in der Hauptsache im Siidwesten,
ganz auflen im Siidwesten, in Badenweiler«. Das zwischen Freiburg und
Basel im stidlichen Schwarzwald liegt — »eine himmlische Landschaft,
wie er mit René Schickele sagt.

Fiir einen Erfolgsautor alles in allem — die Immobilie in Badenweiler
und die Wohnung in Berlin — darf man dies durchaus bescheiden nen-
nen. Verglichen mit Grof3schriftstellern, die selbst in der Emigration auf
groflerem Fufl lebten, Pacific Palisades for example, Villa Aurora und so
fort. Und so hitte der Radiohérer, der sonntagfrith (am o4.01.2015) den
Deutschlandfunk eingeschaltet hatte, sich sagen kénnen: er werde Safrans-
kis angenehmem Plauderton gewiss auch in Zukunft gerne lauschen, wire
da nicht —ja, wire da nicht das eine Mal diese seltsame Tonlage dazwischen
gekommen. Safranskis Stimme verinderte sich, hatte plstzlich etwas Dro-
hendes, als er sagte: »Na ja, ich will’s mal ganz offen sagen: ich hab’ das
Gefiihl, ich lebe alles in allem in einem funktionierenden Land. Und es
gibt aber in Europa insgesamt eine ganze Reihe von Staaten, die nicht funk-
tionieren. Und ich mdchte eigentlich nicht, dass ich in zu viele Kalamititen
hineingezogen werde. Also ich finde, man muss wirklich aufpassen, dass
das Land in seinem guten Zustand erhalten bleibt.«

Da méchte man mal ganz offen fragen: Worauf will Safranski hinaus?
Und in welche »Kalamititen« mochte er »nicht hineingezogen werden«?
Was heifdt: »man muss wirklich aufpassen, dass das Land in seinem gu-
ten Zustand erhalten bleibt«? Wer bedroht denn den? Den guten Zustand
des Landes und wohl auch Safranskis eigenen? Sind sie von Feinden um-
zingelt und wenn ja, von welchen? Jetzt, da Schiuble die schwarze Null
schreibt? — Lieber aber noch wiirde ich Safranski mit Goethe — ach nee, mit
Schiller natiirlich, mal ganz offen zurufen: »Freund(e), nicht diese T6nel«
Diese unfreundlichen, mit der unterschwelligen Drohgebirde. Die, von

193

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

deutschen Romantikern ausgefiithrt, Landsminnern und Landsfrauen aus
der »ganzen Reihe von Staaten, die nicht funktionieren«, womdoglich be-
deuten mdochte: »Seid umschlungen Millionen, aber bleibt gefilligst wo
der Pfeffer wichst!l« Moglichst stidlich der Sahara, solange nérdlich von ihr
die Abfanglager erst in der Planung sind. Sahara tibrigens mit Betonung
auf der ersten Silbe, auf der letzten bedeutet das Wort bekanntlich Koffer
und der lieRe unsere Romantiker schon wieder unvorteilhaft an Flucht-
linge denken.

Formiert sich hier eine >Intellektuellen-Pegida<? Die bewusst unbewus-
ste Angste schiirt? Wie: Hinter jeder gesunden Tanne im Siidschwarzwald
auf einmal ein Bootsfliichtling, krank vor Erschépfung und Auszehrung.
Mit dem Resultat, dass die deutsche Romantik einpacken kann, diejenige
Safranskis inklusive. — Vielleicht bleibt es ja bei dem harmloseren Phino-
men eines neugermanistischen Biedermeier, wie es sich unter Merkel in
den bildungsbiirgerlich akademisch imprignierten Mittelschichtmilieus
etabliert hat. Wo einen das Ungliick oder die Not der anderen gelegentlich
noch berithrt und man nicht schon gleich die Schotten dicht macht. So lan-
ge nicht, wie man sich, mafnehmend an Goethe, dem Kunstwerk seines
Lebens ungestort widmen kann.

P.S. Woriiber Safranski kein Wort verliert, vielleicht auch nicht nach-
gedacht hat: Wie namlich »funktionierende Staaten« (wie Deutschland
und der Schwarzwald) selber fiir ein gewisses Aufkommen an nicht funk-
tionierenden Staaten in ihrem >Hinterhof< sorgen, dazu schreibt der Intel-
lektuelle Navid Kermani im April 2015 — Woche um Woche fullt sich das
mittelmeerische Massengrab um eine weitere Bootsladung mit Flichtlin-
gen — in der FAZ ironisch: »Europa ist nicht fiir alles Elend in der Welt
verantwortlich. Und ich fithre hier nicht die Subventionen der EU an, die
die Baumwoll- oder die Zuckerindustrie in Afrika zerstoren, die Zélle, mit
denen sie afrikanische Erzeugnisse vom Markt ausschliefen, oder den Kli-
mawandel. Die Hauptursache fiir den aktuellen Anstieg der Fliichtlings-
zahlen ist der Zerfall staatlicher Ordnung in Lindern Nordafrikas und des
Nahen Ostens. Europa hat diesen Verfall nicht etwa aufgehalten, sondern
selbst befordert, indem es {iber Jahrzehnte und noch inmitten der arabi-
schen Aufstinde skrupellose Tyrannen massiv unterstiitzte.«

194

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

75

Text und Diskurs sind nicht der wahre Jakob

Jacques Derrida konnte man den raffiniertesten unter den raffinierten Kép-
fen des Poststrukturalismus und der Postmoderne nennen. Postmoderne
und Poststrukturalismus in einem Atemzug? Fragt der Theoriepedant.
Wir antworten ihm: Ejal, det is ene Mischpoke, wie der Berliner mit oder
ohne Theorie sagen wiirde. Oder ein und derselbe »Schrott«, wie der ein-
schligig theoriegeschidigte Rolf Dobelli sagen wiirde. Der Leser erinnert
sich, dass er uns — siehe ganz weit oben — den poststrukturalistischen
Schrotthaufen hinterlassen hat. Jetzt geht’s ans Aufriumen. Die Gelegen-
heit ist glinstig. Habermas ist abgearbeitet und dieser hatte bereits 1980
in der leidigen Angelegenheit zu zeigen versucht, wo der Theoriehammer
hingt. In Frankfurt nimlich. Und dass man fiir Paris eher Schaufel und
Kehrbesen benétige. Fiir den dortigen »Poststrukturalismus, also dieses
ganze Zeugs, das von Bataille ausgeht ...« (So Habermas im TAZ-Interview
»Vier Jungkonservative beim Projektleiter der Moderne« vom 21.10.1980).

Doch gemach. Tempi passati. 2003 waren Habermas und Derrida ein
Herz und eine Seele, wie man so sagt. Als es darum ging, intellektuell
Flagge zu zeigen: gegen den wiedergeborenen Christen im Weiften Haus
und seine Absicht, mit Tony Blair und anderen Mutwilligen im Mittleren
Osten einen Western zu drehen. — Aber nun im Ernst, wir konnen nicht
fir den Rest des Buchs unsere Zeit mit Lach-Yoga zubringen. Die Fronten
von einst sind ehrlich passé. Andersherum: Nostalgie ist angesagt. Doch
nicht, um die vergangenen Griben wieder aufzureiflen, nein, um alten
Liebschaften nachzuhingen. Wie Ulrich Raulff. Von der ersten Stunde
an — da ist er Habermas meilenweit voraus gewesen — ein Liebhaber der
Pariser Poststrukturalisten. Mit diesen feiert er sein »Wiedersehen mit den
Siebzigern, er nennt sie »die wilden Jahre des Lesens«.

»Lier le Capitale« hief der Titel eines Hauptwerks von Louis Althusser
und Mitarbeitern, das noch dem Strukturalismus ohne Prifix zuzurech-
nen war und von den an trockene Theoriekost gewohnten westdeutschen
Seminarmarxisten Anfang der 1970er Jahre studiert wurde. Zu einer Zeit,
da der so frankophile wie bibliophile Ulrich Raulff bereits abwechslungsrei-
cheren Stoff als den orthodox marxistisch-6konomistischen gesichtet hatte
unter den franzésischen Autoren der >gauche philosophique«. Als einer,
der »auszog, ein Intellektueller zu werden« in der Zeit, da in Deutschland
die Lava der 68er erkaltet war, begegneten dem Marburger Studenten und
Gelegenheitsarbeiter im >roten Buchladen< Ulrich Raulff in Frankreich

195

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mit Roland Barthes und Michel Foucault Text- und Diskursmagier, von
denen ein jeder wie ein Vulkan heiff glithende Theorielava ausspie. Der
Leser Raulff musste nur »kopfiiber in den Text stiirzen«, um mit diesen
Ergiissen zu verschmelzen. »... ein ozeanisches Vergniigen, eintauchen
in eine abgriindige Welt, in der wir uns verlieren und vielleicht irgend-
wann wiederfinden.« — Heute, Jahrzehnte spiter, findet sich Ulrich Raulff
als Archivar in Marbach wieder, wo er das Deutsche Literaturarchiv leitet.
Ein echter Advent, mochte man sagen, fiir den, der »schon immer [...] Bii-
cher geliebt und in Bibliotheken gelebt (hatte)« und »nicht von Urwildern
und Eisbergen (trdumte)«. Der »bei Derrida (las), es gebe kein Jenseits oder
Auferhalb des Texts« und »geneigt (war), das auch auf die Trager des Texts,
das Buch und seine Sammlungen auszudehnen.« Fiir den es »kein Jenseits
der Bibliothek (gab), jedenfalls kein sinnvolles«. Die Bibliothek war seine
»Umwelt«, seine »eigenste Natur«.

Wer Raulff von den Pariser Bibliotheken erzihlen hért, die ihm in
paradiesischer Fiille den »Stoff« seiner »Sucht« zufithrten und in denen er
ganze Tage dessen »zauberisches Gift« einsog, begibt sich in die Gefahr, al-
lein durch Zuhéren >co-abhingig« zu werden. »Wer nie an einem sonnigen
Spitnachmittag die Apsis der alten Bibliothéque Nationale in Gold erglii-
hen sah, wusste nicht, wie siif3 das Leben sein konnte. Und wer nicht wo-
chenlang in diesem Museum der menschlichen Narreteien, Ticks und Ma-
rotten gearbeitet hatte, ahnte nicht, welcher Verbindungen Wahnsinn und
Methode fihig waren.« Wer wollte da noch an der Richtigkeit von Derridas
>nichts auferhalb des Textes< zweifeln? Raulff, der Mitte der 19770er Jahre bei
der Arbeit an seiner Foucault-Ubertragung ins Deutsche mit Walter Seit-
ters noch nach einer passenden Ubersetzung fiir das franzésische Zauber-
wort >discours«< suchte — sollte man es mit »Erdrterungszusammenhang«
iibersetzen? —, hilt im Riickblick 2014 fest: »Beschrieb nicht der >Diskurs<
exakt das Phianomen, dass Reden sich iiber Reden schichteten und dass
unter jeder Rede anstelle eines natiirlichen Objekts eine andere Rede zum
Vorschein kam?« So ist es, exactément. Die Spur einer Spur einer Spur, frei
nach Derrida. — Bedauerlicherweise mit der Nebenwirkung, dass die Text-
und Diskursmagier sich in ihrer diskursiven Kammer einschlieffen. In
ihren sTextcontainern ohne Auflenwelt« gleich fensterlosen Monaden durch
leere Rdume schwirren. In der Annahme, dass dieses Verhalten nicht nur
epistemologisch >state of the art« sei, sondern es auch gar keine Alternative
dazu gebe, jedes Mal aufs Neue bestirkt durch das theoretische Apriori des
Dekonstruktivismus, Derridas poststrukturalistische Supertheorie.

196

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auch fir alle die, die nicht wie Ulrich Raulff die meiste Zeit ihres
Lebens in Bibliotheken und Archiven verbringen, soll laut Derrida axio-
matisch gelten: Fiir den Geist bzw. das Bewusstsein hat es von Anfang an
lediglich Archiviertes gegeben, »Spuren«, niemals die Anwesenheit eines
Originals, dessen Urspriinglichkeit oder Unmittelbarkeit. In Ankniip-
fung an Freuds traumatheoretische Bewusstseinsgenealogie — dass sich
Bewusstsein stets nachtriglich bilde, speziell in zeitversetzter Verarbei-
tung unbewusster Traumata — kann es sich Derrida zufolge bei mensch-
lichem Bewusstsein immer nur um ein »Archiv- oder Spurenbewusstseinc
handeln. Mit dessen Prinzip des »Aufschubs« — der »Verschiebung« und
»Verdichtung«, andere Vokabeln Freuds, die Derrida tibernimmt — die Un-
moglichkeit von Prasenz- oder Ursprungserfahrung besiegelt sei. Ja, es gibt
nicht einmal die originale Spur. So wie der sich eines Traums Erinnernde
keine erste »Umschrift« vom getrdumten Original (das die Blackbox des
Unbewussten auf ewig weggeschlossen hat) rekonstruiert oder anfertigt.
»Der Bewusstseinstext ist also keine Umschrift, weil kein anderswo prisen-
ter Text in der Gestalt des Unbewussten umgesetzt und {ibertragen werden
musste. [...] Es gibt keinen [...] prisenten Text im Allgemeinen und selbst
keinen gegenwirtig-vergangenen Text, [...] der gegenwirtig gewesen wire.
Der Text lisst sich nicht in der urspriinglichen oder in einer modifizierten
Form der Prisenz denken. Der unbewusste Text ist schon aus reinen Spu-
ren und Differenzen gewoben, in denen Sinn und Kraft sich vereinen; ein
nirgendwo prisenter Text, der aus Archiven gebildet ist, die immer schon
Umschriften sind.« (Jacques Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frank-
furti97yz, S. 323).

Eine terminologisch vertrackte Umschreibung der Struktur und Funk-
tionsweise von Kammer Eins des menschlichen Geistes, von >Zeichen-
wahrnehmung<« und Denken, Reflexion und Urteil. Und gleichzeitig die
Dekonstruktion des tiber die Vorginge in dieser Kammer herrschenden
Selbstmissverstindnisses. Die irrige Meinung, der Erfahrende, Denkende,
Urteilende habe es mit einem ihm dargebotenen >Rohstoff< zu tun, einer
Urspriinglichkeit, Unmittelbarkeit, Prisenz. Mit Derridas Dementi einer
Reinheit der lebendigen Prisenz wird die von der philosophischen Meta-
physik der »Ontotheologie« und vom Logozentrismus im Allgemeinen
behauptete >Bindung an den Goldstandard< in Abrede gestellt, d.h. dass
unsere Vorstellungen und Begriffe jeweils durch eine nichtbegriffliche
Wirklichkeit gedeckt seien. Vereinfacht gesagt: die Abbildfunktion beziig-
lich Sprache oder Schrift sei ein Mythos. »Die Metaphysik (besteht) darin,
die Nicht-Prisenz dadurch auszuschlielen, dass sie das Supplement (Spra-

197

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

che und Schrift, H.W.W.) als einfache Exterioritit, als reine Addition oder
als reine Abwesenheit bestimmt. [...] Was hinzugefiigt wird, ist nichts, da es
einer erfiillten Prisenz hinzugefiigt wird, welcher es dufSerlich ist. Das gespro-
chene Wort fiigt sich an die intuitive Prisenz, [...] die Schrift fiigt sich an
das lebendige und sich selbst gegenwirtige Wort, [...] die Kultur fiigt sich an
die Natur [...].« (Jacques Derrida, Grammatologie, Frankfurt 1974, S. 280).

Derridas spiirbare Anstrengung des Begriffs, durch welche er den Lo-
gozentrismus hinter sich lassen méchte, fithrt in gewisser Weise nur tiefer
in ihn hinein: in einen Logozentrismus ohne Zentrum sozusagen, bzw.
ohne >Goldstandard< oder Wirklichkeitsdeckung. Der dekonstruierte Logos
muss ohne den von der »Gegenwart des Vaters« — der platonischen wie der
johanneischen Schopferkraft des Wortes resp. der Sprache — garantierten
»Beistand« und ohne »die Gegenwirtigkeit« auskommen. Das einzige, wo-
ran er sich noch halten kann, ist ein »Pharmakon«, Heilmittel und Gift in
einem: die Schrift oder der Text. »Der Ursprung des Logos ist sein Vater
[...] aber ohne seinen Vater ist er nichts anderes als Schrift.« — Was man
sich am besten so vorstellt: Als wiirde Ulrich Raulff die Bibliothek oder das
Archiv nie mehr verlassen. Nie wieder zuriickkehren ans Tageslicht. Ein
Gefangener des Pharmakons der Schrift und der Texte. Und: zweifelsohne
ein Zuviel an Medizin. Am Ende stiinde die Vergiftung. Welcher der reale
Raulff gliicklicherweise bislang noch immer hat entkommen kénnen. »Von
Zeit zu Zeit verlief ich die Bibliotheken und Seminare und vertauschte das
metaphorische Meer mit dem wirklichen. Ontologische Spriinge dieser Art
konnten unerwartete Kosten verursachen. Ich war am Lido di Ostia einge-
schlafen, und als ich erwachte, sah ich Hegels >Phinomenologie« nur noch
als hellen Fleck, der in der Diinung verschwand.«

P.S. Aufler der kostenverursachenden findet bei Raulff keine weitere
Kategorie eines »ontologischen Sprungs« Erwdhnung. Also auch nicht die
des ontologischen Sprungs in den yogischen Bewusstseinszustand. Terra
incognita. Was mich zuriickbringt zu unserem Maitre Penseur. Derridas
dekonstruktivistische Texttheorie scheint mir nachgerade bestechend. Ins-
besondere erklirt sie schlagend, weshalb die stirkste Dosis an Text und
Diskurs keineswegs ein Mehr an Wirklichkeitssinn und verniinftigem Ver-
halten bewirkt. Andererseits taugt das >Gefingnismodell< der als Schrift
oder Text abgelegten >Zeichenwahrnehmung«< und Reflexion — oder die
Metapher der einen und einzigen, nach allen Seiten hin verriegelten Geist-
oder Bewusstseinskammer, unter der sich ein ebenso unzugingliches wie
gerdumiges Kellergewolbe des Unbewussten erstreckt — nicht als Argu-
ment gegen die Existenz einer weiteren Riumlichkeit und deren poten-

198

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tielle Bewohnbarkeit. Gegen die reale Moglichkeit yogischen Gewahrseins
und damit eines Prisenzbewusstseins, einer Erfahrungsunmittelbarkeit
oder eines >Ursprungsbewusstseins<, wie sie von Derrida prinzipiell be-
stritten werden. Der Bewusstsein ausschliefllich im Modus des Aufschubs,
der Spur und der Nachtriglichkeit kennt, sprich im Modus von Reflexion
und Nachdenken. In deren >Vergegenwirtigungenc«in der Tat je schon »alle
Formen des gefihrlichen Supplements eingedrungen« sind (»gefihrlich,
weil das angebliche Original potentiell verfilschend). Und also von »Pri-
senz, Natur, Ursprung oder wirklicher Mutter« keine Rede sein bzw. es
sich dabei eben nur um »Gerede« handeln kann. Tertium non datur, jeden-
falls fir Derrida. Das Yogische, das >Andere des Denkenss, fiir ihn eine
Terra incognita.

76

Grabmal oder Generalstinde?

Wenn uns die »volle Prisenz« dauerhaft vorenthalten bleibt und wir es ge-
danklich, bewusstseinsmifig stets nur mit der Posterioritit einer anderen,
fritheren Nachtriglichkeit zu tun haben, sollen wir uns dann — zumal als
Intellektuelle — ausschliefllich dem »seminalen Abenteuer der Spur iiber-
lassen«, indem wir kopfiiber in Text und Lektiire untertauchen? Nach dem
Motto: Wenn schlechthin alles nachtriglich kommt, so bestraft den, der
zu spit kommt, nicht einmal das Leben? Das ohnehin in Textform am le-
bendigsten ist. Nein. Dies wire poststrukturalistisches Dandytum in Rein-
kultur. Derrida aber verstand sich durch simtliche Phasen seiner Theo-
rie- und Buchproduktion und der diese begleitenden ununterbrochenen
Vortrags- und Reisetitigkeit als politisch engagierter Linksintellektueller.
Die Methode der Dekonstruktion wollte er nicht allein >philologisch« ver-
standen und angewendet wissen, sondern genauso politisch und praktisch.
Im Jahr 2000 unterstrich er in einem Interview, die von ihm unterstiitzten
Widerstandsformen und Gegeninstitutionen kimen seinem Verstindnis
von Dekonstruktion entgegen. — Tont dies nicht nach dem Sound des Intel-
lektuellen — des »public intellectual< —, wie wir ihn kennen? Nur allzu gut
kennen. Ein Klischee seiner selbst.

sLinksrheinisch< hatte sich eine veritable Revolution des Theoretisie-
rens ereignet. Zu deren Ingredientien sprachliches Dada und inszenatori-
scher Klamauk gehorten. Vor voll besetztem Hérsaal ziindete Jacques Lacan

199

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

stets zuerst ein Zigarillo an, das er zu Ende rauchte, bevor er mit dem Spre-
chen begann. Die es in den Siebzigern aus der drégen deutschen Provinz
westwirts zog — wie Ulrich Raulff und Jochen Hérisch (er hat das Ziga-
rillo-Detail iiberliefert) — kamen in jeder Hinsicht auf ihre Kosten. Eine
substantielle >Transformation des Intellektuellen< jedoch hatte sich nicht
ereignet. An den Pariser »Colléges« und in den Horsdlen der Sorbonne
feierte sich noch einmal hemmungslos ein narzisstisches Vordenkertum,
dem geschichtlich die Stunde bereits geschlagen hatte. — Einer, der dies
damals unumwunden aussprach, war Jean-Frangois Lyotard. Von Voltaire
itber Zola bis zu Marx seien Intellektuelle Gelehrte oder Kunstschaffende
gewesen, die sich mit einer totalisierenden »Entitit« oder einem universel-
len »Subjekt« identifizieren konnten, dem sie 6ffentlich Gewicht und Stim-
me verliehen. »Um es ohne alle Umschweife zu sagen, so Lyotard: »Man
kann nur dann ein Intellektueller sein, ohne der Ehre verlustig zu gehen,
wenn das Unrecht nicht geteilt ist, wenn die Opfer Opfer und die Henker
unentschuldbar sind, wenn in der Welt der Namen, die unsere Geschichte
ist, wenigstens einige Namen ohne Makel, reinen Ideen gleich, erglinzen
[...] Marx denunzierte noch in diesem Sinne das >Unrecht schlechthin<«
Eben dies sei seit Mitte des 19. Jahrhunderts immer weniger moglich ge-
wesen. Wenn es dennoch welche gegeben habe, »so darum, weil sie blind
sind gegeniiber einem im Vergleich zum 18. Jahrhundert neuen Tatbestand
in der Geschichte des Abendlandes: dass es kein universelles Subjekt oder
Opfer gibt, das in der Wirklichkeit ein Zeichen gibe, in dessen Namen das
Denken Anklage erheben konnte, eine Anklage, die zugleich eine >Welt-
anschauung«< wire.« Und: »Das Versprechen der Emanzipation ist von den
grofRen Intellektuellen, einer Kategorie, die aus der Aufkliarung hervorging
und der Hiiter der Ideale und der Republik war, in Erinnerung gerufen,
verteidigt und ausgesprochen worden. All jene, die heute diese Aufgabe
anders als in Form eines minimalen Widerstands gegen alle Totalitarismen
fortfithren wollten und unvorsichtigerweise die gerechte Sache im Kampf
der Ideen oder der Michte untereinander benannten, die Chomsky, Negri,
Sartre, Foucault, haben sich dramatisch getduscht.« Befreiungskriege etwa
bedeuteten nicht, dass sich das Gattungssubjekt Menschheit sukzessive
emanzipiere. Das eine Unrecht werde durch ein anderes abgelost.

Lyotards »Grabmal des Intellektuellen« aus dem Jahr 1983 sollte ein
Mausoleum mit Hintertiirchen sein. Das eines »minimalen Widerstands
gegen alle Totalitarismen«. Und den man Adorno-Fan Lyotard zufolge am
geschicktesten vom Terrain der Kunst sowie dsthetischer Theorie aus vor-
tragt oder organisiert. — Wer dieser »Widerstandslinie« folge, schliefRe sich

200

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht in den Elfenbeinturm ein und kehre auch nicht den »neuen Aus-
drucksmitteln« den Riicken, wie sie die Technik zur Verfiigung stellt.
Lyotards Sermon endet mit jenem raunenden Mantra, das vom Schwarz-
wald her tiber den Rhein bis nach Paris geweht war und dort unter den
Intellektuellenschideln rumorte. Dem Mantra vom »Ereignis«. Dass etwas
geschieht und nicht vielmehr nichts. Man suche »fiir das zu zeugen, was
allein zihlt, die Unschuld der Begegnung, die Aufnahme fiir das Wunder,
dass es (dass etwas) geschieht, die Achtung des Ereignisses.« (Jean-Fran-
cois Lyotard zitiert nach »Grabmal des Intellektuellen«, Wien 1985, Seite
17f. sowie Seite 621T.).

Die aus der Gottesposition gestiirzten Intellektuellen als >Ereignis-
schntiffler¢, die mit dem >richtigen Riecher<, mit der Nase hart am Wind.
Eine >neue Bescheidenheit¢, die den narzisstischen Gratifikationsentzug
freilich am allerwenigsten zu fuirchten braucht. Immerhin eine Positions-
bestimmung, auf die sich zu dieser Zeit Intellektuelle von Paris bis Prince-
ton — von André Glucksmann bis Richard Rorty — einigen konnten. — Und
die cum grano salis auch von Jacques Derrida geteilt wird. Der sie gleich
wieder mit dem Nimbus eines Prophetenamts ausstattet. Nicht nur, dass
die »ethische Aufgabe« des dekonstruktivistischen Denkens mit der prak-
tischen Aufgabe der Dekonstruktion zusammenfallen miisse: mit der Be-
freiung der Handlungen, der Diskurse und »revolutioniren« Krifte aus
ihren kodierten Formen. Auch fiir den institutionellen >Nahbereich< der
Intellektuellen fordert er Unerhortes. In seinem Vortrag aus Anlass der
Verleihung des Adorno-Preises 1999 beispielsweise die »unbedingte Uni-
versitit«. Will sagen, eine Alma Mater, die sich nicht aus Effizienzgriinden
das Denken verbieten ldsst. »Die Figur des Philosophen als Frau oder Mut-
ter, die im Einklag mit der Dekonstruktion stiinde. Eine Frau, eine denken-
de Mutter. Genau dieser mochte ich zur Geburt verhelfen.«

Was war das? Die >phallogozentrische<« Dekonstruktion des »Phallogo-
zentrismus«? Oder eine Minnerphantasie der edleren Sorte? Den Worten
des Laureatus zufolge, die Inauguration eines >anderen Denkens< bzw. die
Aufforderung zum »penser autrement, also »anders denken«. Doch wie
soll dies gehen? Nach dem Miinchhausen-Prinzip? Ein neues Denken, das
sich am eigenen Schopf aus dem Sumpf des alten zieht? — Man verstehe
mich nicht falsch: Derridas Bemiihen soll keineswegs veralbert werden.
Sich fiir ein neues Denken einzusetzen, ist alle Mithe und Ehre wert. Nur
hitte ich ihn gerne gefragt, wie oder dank welcher Umstinde sich sein
»Penser autrement« konstituiert. Und worauf er seine Hoffnung griindet,
es werde sich gegen die Dispositive der Okonomie, des elektronisch-in-

201

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dustriellen Komplexes, des digitalen Aufmerksamkeitsregimes, des Kon-
sumismus behaupten und durchsetzen kénnen. In meinem Buch »Den-
ken, Schweigen, Ubung — Eine Philosophie des Geringfiigigen« von 2012
trage ich die Hypothese vor, dass ein anderes Denken erst auf dem Weg
itber das Andere des Denkens — {iber nichtdenkendes Gewahrsein, die Pra-
xis des yogischen Exerzitiums also — eine Chance hitte, so wie die Gegen-
wartsverhiltnisse liegen. Ich meine, es wire nicht zu viel verlangt — von
Philosophen, Theoretikern, Intellektuellen, die sich fiir ein neues oder an-
deres Denken stark machen — zu erwarten, dass sie sich rational, argumen-
tativ zu den Bedingungen oder Umstinden duflern, unter denen dieses
Denken tiberhaupt in die Kopfe (vielleicht auch in die Herzen) der Men-
schen gelangen kénnte und von dort schliefllich zur realen gesellschaft-
lichen Manifestierung.

Mit einem Schuss Ironie lieRe sich sagen, die entsprechende Auerung
finde sich sogar bei Derrida. Mit der Einschrinkung, dass sie sich nicht auf
Argumentation stiitzt, sondern den Irrationalismus bemiiht. Damit ist klar,
woher der Wind weht: »das Ereignis« soll es richten. Auf »die Unvorher-
sehbarkeit des Ereignisses« hinzuweisen, mag in Abgrenzung zum marxis-
tischen Geschichtsdeterminismus sowie gegeniiber der »geschichtslosen<
Rigiditit strukturalistischer Szenarios noch Sinn machen. In puncto »pen-
ser autrement« dagegen driickt die raunende Rede von »événement« pure
Ratlosigkeit aus. Und die Berufung auf Benjamins Messianismus fithrt um
keinen Schritt aus dieser Verlegenheit heraus. Das »Messianische« und
»das Ereignis« stimmten tiberein in ihrer Ausrichtung auf die »Ankunft
des Anderen«. Derrida: »Das Messianische ist das Kommen des Anderen,
die absolute und unvorhersehbare Einzigartigkeit (singularité) als Gerech-
tigkeit.« — Harren wir also der Dinge und Ereignisse, die da kommen. Und
hoffen, dass das »événement« des »penser autrement« auch darunter ist.

Oder doch nicht. Es muss jemand kein Zappelphilipp sein, dem sol-
che Warterei auf die Nerven geht. Messianischer Attentismus. Durch seine
»Liebiugelei« mit Heidegger habe sich Derrida »von der Vorherrschaft der
Logik und des Gesetzes in der abendlindischen Metaphysik« freimachen
kénnen zugunsten des »nicht mehr Ableitbaren«, so Caroline Neubaur.
»Auf das nicht mehr Ableitbare zu kommen, ist der geheimste Antrieb
Derridas.« Auf das nicht mehr Ableitbare kommen — erlaube ich mir anzu-
merken — hiefle in diesem Fall aber auch: theoretisch auf den Hund gekom-
men. — Moglicherweise um dem zuvorzukommen — das Ereignis konnte
sich dann immer noch iiberlegen, ob und wann es kommt — berief Derrida
im Jahr 2000 die »Generalstinde« ein. Die »Etats généraux, die der Kénig

202

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

von Frankreich einberief, wenn das Land in der Krise war, wurden von den
franzésischen Intellektuellen zur Vorlage fiir eine Metapher genommen.
»Es gibt symbolisch so etwas wie die permanenten Generalstinde, erliu-
tert Caroline Neubaur. »In Analogie zur >Ecclesia invisibilis, die tiber die
>Ecclesia visibilis< zu wachen hat, damit sie nicht von ihren Werten und
Idealen abfillt, wurden sie von den franzosischen Intellektuellen in einem
Zustand latenter Permanenz imaginiert.« Als Jacques Derrida im Jahr
2000 zusammen mit der Psychoanalytikerin Elisabeth Roudinesco die
»Generalstinde der Psychoanalyse« einberief, kniipfte er an diese Tradition
an. Doch was kénnten — tiber die Interna von Theorie und Praxis der zeit-
gendssischen Psychoanalyse hinaus — die imaginiren Generalstinde der
Intellektuellen nach der Jahrtausendwende noch debattieren und verkiin-
den, das nicht auch schon durch andere und an anderer Stelle erwogen und
in die Offentlichkeit getragen worden wire? Noch als Derrida 2004 starb,
gab es keine positive Antwort auf diese Frage und es gibt sie bis heute nicht.

»Der lange Sommer der Theorie« — {iber den der Historiker und Kultur-
wissenschaftler Philipp Felsch 2015 eine umfangreiche dokumentarische
Studie vorgelegt hat —, der in den 196oer Jahren begann und mit den goer
Jahren zu Ende ging, erlebte mit dem Dekonstruktivismus seinen letzten
groflen Theoriehype. Die letzte charismatische Intellektuellenideologie,
die sich, befeuert von der Yale-Maffia um Jacques Derrida und Paul De
Man seit den 1970er Jahren tiber die literaturwissenschaftlichen Depart-
ments im gesamten Archipel us-amerikanischer Colleges verbreitete. Man
war férmlich im Herzen des >Imperiums< angekommen. Die Dekonstruk-
tion hatte sich in den universitiren intellektuellen Kaderschmieden des
»Empire« (Hardt und Negri) eingenistet. Allerdings: fiir nichts und wieder
nichts. Und wieso nicht? Weil der Dekonstruktion »das Ereignis« dazwi-
schen funkte. Wir alle wissen, worum es sich handelt.

Was sagt dies aus tber den >Tiefgang« oder die >Sustainibility< der de-
konstruktivistischen >Bewusstseinstransformation< unter den Intellek-
tuellen, dass sie dem uns vom Ereignis Bescherten — oder sagen wir etwas
differenzierter: dessen Verheerungen, ein paar Segnungen sind ja auch
dabei — offensichtlich so gut wie nichts entgegenzusetzen hat? Die De-
konstruktion ist nicht nur eingeknickt, weggefegt hat sie — in den Worten
Raulffs — der neue »Stupor mundi«. Oder plastischer ausgedriickt, mit dem
Theaterautor Mike Daisey, »Agonie und Ekstase des Steve Jobs« haben sie
wie ein Tsunami mit sich gerissen. Ulrich Raulff hat das Desaster bereits
zur Zeit des Irakkrieges registriert: »Auch in der symbolischen Okonomie
der Zeichen und Deutungen heifdt die neue Weltmacht Amerika. So erkli-

203

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ren sich die einstigen Marktfithrer ihren tiefen Sturz in die Bedeutungslo-
sigkeit. Dass die franzésische Initiative gegen den Irakkrieg gerade einmal
5000 Unterschriften erhalten hat [...] liegt fiir die Meisterdenker von einst
an der Macht der Medien. Es liegt an der Ubermacht der Bilder gegeniiber
den Worten, der traditionellen Waffe des Intellektuellen.« — Raulffs dama-
liges Fazit, »Europa denkt sich nicht mehr«, suggeriert, dass »am verscho-
benen Gravitationszentrum der westlichen Welt« ein Mangel an >europdi-
schem Denken« mit Schuld sei. Und dass infolgedessen durch Denken sich
das Blatt auch wieder wenden lasse: »Von »déconfitures, von einem vélligen
Scheitern, spricht Derrida mit Blick auf die Linksintellektuellen, die klas-
sischen Triger des Protests. Auch dies ein Grund fiir die Langeweile der
Kulturnationen. Der Zauber ist verflogen, weil die Zauberer versagen. Aber
schon morgen kann er sich wieder einstellen. Wenn junge Autoren, junge
Kiinstler ihn zu neuem Leben erwecken.« Denkzauber und dessen Wun-
derglaube. Was wire fiirs Erste besser geeignet, diesem dubiosen Gespann
Einhalt zu gebieten, als ein sardonisches Geldchter? (Die Raulff-Zitate habe
ich Caroline Neubaurs SWR2-Radioessay »Franzosische Zustinde« von
2004 entnommen. Daraus auch die Zitate von Caroline Neubaur selbst.)

77

Besuch im Club der toten Denker abgesagt
oder »vom Ereignis«

Es gibt kein Ereignis, aufler man macht eines. Diese Einsicht seine Ereig-
nisphilosophie betreffend kam Heidegger spit, aber nicht zu spit. Die Vor-
geschichte: 1989 erschienen die »Beitrdge zur Philosophie«, Band 65 der
Heidegger-Gesamtausgabe. Versehen mit dem vielversprechenden, aber
noch ein wenig unbestimmten Untertitel »Vom Ereignis«. Von da an brii-
teten die Heidegger-Exegeten iiber dessen Auslegung. War der noch ausste-
hende »letzte Gott« gemeint? Herumstochern im Ungefihren. 2014 setzte
ein Ereignis dem Treiben ein Ende. Seitdem wissen es alle: Das Ereignis
sind die »Schwarzen Hefte«.

Unter diesen Umstidnden ein Besuch im Club der toten Denker? Beim
Urheber des Ereignisses? >Das geht gar nicht! Wie Kanzlerin Merkel zu sa-
gen pflegt. Die Absage kam auch prompt. Allerdings von driiben. Wie das?
Ganz einfach: Die wollten, dass ich ihnen einen Stapel schwarze Hefte mit-
bringe, leere selbstverstindlich. Moglichst unauffillig aus dem Schreibwa-

204

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

renlddchen hier in Staufen. Und falls es die schwarzen nicht mehr geben
sollte, braune titen es auch. Braun wie Deutschlands Ackerscholle.

Na ja, verstehen kann man es schon. Die Direktion im Club hat ver-
lauten lassen: Heidegger schreibt weiter. Solange der Vorrat an schwarzen
Heften nicht ausgeht. Auf alle Fille bis zum Jiingsten Gericht, sagt er. Von
dem er sich verspricht, dass die Geschworenen — soweit sein eigener Fall
verhandelt wird — in Todtnauberg auf der Hiitte tagen. Agamben, diesen
Schauspieler, will er bereits iiberredet haben, den Messdiener — Pardon,
den Berichtsdiener — zu spielen. Der hat ihm nimlich voraus, das Jiingste
Gericht schon hinter sich zu haben. — Wie ich auf die Forderung mit den
braunen Heften, oder den schwarzen, reagiert habe? Habe ich natiirlich
glatt abgelehnt. >Das geht gar nichts, habe ich die Kanzlerin zitiert. Damit
kommst du iiberall durch, dachte ich. Doch nicht bei denen! Vor allem El-
fride, Heideggers Frau, im Club heifit sie nur die >eiserne Lady«. Postwen-
dend kam die Absage.

War mir gerade recht. Die interessanten Sachen passieren sowieso hier
unten. Jetzt, da die Bombe geplatzt ist, ich meine, da das Ereignis einge-
schlagen hat. Die Telefonseelsorge erhilt nichtens Anrufe. Grofsmiitter er-
kundigen sich, ob sie recht tun, den Quengeleien ihres Enkelkinds nach-
zugeben — gerade mal anderthalb —, das sich zum Geburtstag die App mit
den »Schwarzen Heften« wiinscht. Man weif ja selber kaum noch, was von
der eigenen Heideggerlektiire zu halten ist. Geschweige denn, wie man es
damit in Zukunft halten soll. — Und erst die Intellektuellen. Was da jetzt los
ist! Von einem »Sturm im Wasserglas« spricht einer gar, Rektor der Frei-
burger Universitit. Entsprechend hoch der Wellengang. Die Wogen kaum
mehr zu glitten mit dem Biigeleisen. Fiir Iris Radisch — vermute ich - sind
die Intellektuellen erneut »mit Wucht« auf die 6ffentliche Biithne zuriick-
gekehrt. Sie lamentieren wieder. Einer von ihnen, eine akademische Pro-
vinznummer, hat es mit der »klagenden Klasse« sogar juristisch wortlich
genommen und ist vor den Kadi gezogen.

78

Marginalien zum Kasus >gesammelter Murks<
Nachdem sich das Zwerchfell des Lesers — von zu viel Heideggerlektiire

chronisch verspannt — gehérig gelockert hat, kehren wir aus der Lach-Yoga-
iibung zuriick zum Ernstfall des Ereignisses. Es liegen geniigend Triim-

205

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mer herum. Und es darf auch ferner ab und zu gekichert werden. — Und
weshalb >Marginalien<® Weil fiir mehr als Randbemerkungen hier kein
Platz ist. Die Ausfithrung habe ich an anderer Stelle vorgelegt.

»Heideggers vermurkstes Seinsdenken«. Wer hat dies noch gleich ge-
schrieben? Habermas. Der Choleriker, natiirlich. Doch wo er Recht hat,
hat er Recht. Und zwar mit universalistischem Geltungsanspruch. Wir
heiffen ihn nicht ohne Grund unseren Master of the Universe. Das heifit,
Heideggers »vermurkstes Seinsdenken« ist nicht weniger vermurkst, weil
man ihm in Japan oder China eine interessante Note abgewinnt. — Meine
These: Der Murks von Heideggers Seinsdenken >verdankt sich< einem bis
zur dullersten Grenze getriebenen und dariiber hinaus fortgesetzten Logo-
zentrismus. Einem Denken, das nicht aufhéren kann. Das den »anderen
Anfang« verpasst. Oder bewusst vermeidet. Auch wenn es andauernd von
einem »anderen Anfang« faselt, wie beispielsweise in den »Beitrigen zur
Philosophie«, Untertitel »Vom Ereignis«.

Der gewitzte Leser wird nun fragen: Aber Habermas ist doch auch ein
Logozentriker. Absolut. Den »anderen Anfang<— den des yogischen Exerzi-
tiums — kennt er nicht und will ihn nicht kennen (lernen). Nur schligt er
deswegen nicht iiber die Stringe, salopp gesagt. Er respektiert die Grenze.
Die des Denkens. Dass sich der Logozentriker Habermas — Choleriker hin
oder her — diese Zurtickhaltung auferlegt, verschafft ihm den Wahrheits-
und Wahrhaftigkeitsvorteil dem Logozentriker Heidegger gegeniiber. —
Doch erweist sich der >Nachteil« Heideggers insofern als von Vorteil, als
man daran die Crux des Logozentrismus studieren kann. Das Kreuz mit
einem Denken, das tiber sich hinausweist und zugleich nicht von sich las-
sen kann oder mag. Die Habermas’sche Korrektheit der Selbstbeschrin-
kung dagegen bringt es zum Verschwinden. Und »>invisibilisiert« die Pro-
blematik, an der sich Heidegger logozentrisch verhebt. Beziehungsweise
delegiert sie. Uberantwortet sie dem Religiésen, dem Sakralen, bei dem
sie — flirchte ich — nicht sonderlich gut aufgehoben ist.

So betrachtet dringt es sich geradezu auf, Heideggers vermurkstes
Seinsdenken wie ein Lehrstiick des Scheiterns zu begreifen. An einer Pro-
blematik — sagen wir einer prinzipiellen Vernunft- oder Rationalititsprob-
lematik —, mit der gleichwohl sich zu konfrontieren fiir zeitgendssisches
Denken sinnvoll, ja notwendig erscheint. Und deren Lésung bzw. Aufls-
sung weder logozentrisch — als »die Aufgabe des Denkens«, wie Heidegger
dies mochte — angegangen werden kann, noch sich religis, >frémmigkeits-
praktisch«in die Wege leiten ldsst. — Vor diesem Hintergrund endlich — kon-
textabhidngig — zu der Frage, ob wir Heidegger >nach dem Ereignis< noch

206

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lesen sollten. Und wenn ja, welchen Heidegger? Nach dem Ereignisschock
begibt sich eine reflexhafte Antwort von >berufener Seite< vorsichtshalber
auf unvermintes Gelidnde. Dasjenige »der Tradition der Hermeneutik und
der Phianomenologie«. Kritisch fortzufithren sei, was der »Phdnomeno-
loge« Heidegger angestofRen habe »mit >Sein und Zeit« und den Werken
der Zwanzigerjahre«. So Ruidiger Safranski. »Die Weltgeltung besteht fiir
mich nicht in dem spiten Heidegger der >Seynsgeschichte<, sondern vor
allem in diesem genialischen Werk der Zwanzigerjahre.« Nicht anders
Axel Honneths Priferenz: »Der Heidegger von »>Sein und Zeit<, der Heideg-
ger des Frithwerks, das enorm Furore gemacht hat, damals in den spiten
zwanziger Jahren und den dreifliger Jahren, das ja auch die ganze Hin-
wendung zu Heidegger in der deutschen, aber auch in der internationalen
Philosophie begriindet hat [...], wire nicht zum Stammvater des Existen-
zialismus geworden [...], hitte er nicht diese Hinwendung zum konkreten
Menschen zustande gebracht.« Im Unterschied zum Heidegger der »Keh-
re«, der »Abkehr von seinem Frithwerk und Ubergang zum seinsgeschicht-
lichen Denken [...] als eine Verfallsgeschichte oder Abfallsgeschichte vom
Sein interpretiert«. (So Axel Honneth in einem SWR2-Forum zum Thema
»Denkmalsturz — Was bleibt von Martin Heidegger?« vom 11.03.2015; da-
vor Riidiger Safranski zitiert aus SZ vom 23.03.2015, Gesprich mit Michael
Stallknecht tiber »Martin Heidegger als antisemitischer Denker«.)

Die Behauptung einer auch theoretischen Diskreditierung der Heideg-
gerschen Spitphilosophie aufgrund der insbesondere hier — wenngleich
duferlich — »andockenden« nationalsozialistischen Ideologeme desavouiert
quasi im Vorhinein den Versuch, sich auf Heideggers Seinsdenken als ein
Lehrstiick des Scheiterns einer forciert logozentrischen Antwort auf die
Herausforderung durch eine moderne und spitmoderne Rationalititspro-
blematik tiberhaupt einzulassen. Deren desastrése Konsequenzen (in tech-
nologischer, 6konomischer, 6kologischer Hinsicht) selbst wiederum dem
einseitig logozentrischen Denken und Handeln geschuldet sind. — Neben-
bei lisst Honneth den Aspekt, mit dem sich fiir mich jenes Lehrstiickhafte
von Heideggers seinsgeschichtlichem Denken verbindet, in seine Kom-
mentierung einflieflen. Wire es doch fiir den heutigen Leiter des Frankfur-
ter Instituts fiir Sozialforschung beinahe dreist, nicht daran zu erinnern,
dass sich bei Adorno und Horkheimer den Heideggerschen vergleichbare
Denk- und Theoriemotive finden: Seinsgeschichte heifle fiir Heidegger
»die Geschichte des Vergessens dieses Seins, oder des Verstellens dieses
Seins. Was gemeint ist, macht man sich vielleicht auch klar, wenn man
sich an Adorno und Horkheimer erinnert und sich klarmacht, dass die ja

207

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

auch von einer Naturbeziehung immer wieder gesprochen haben, die un-
zerstort ist. Also kénnen wir uns unter dem Sein so etwas wie eine Wirk-
lichkeit vorstellen, in der der Mensch aufgehoben, eingewoben, ist, ohne
sich ihr als Subjekt wie einem Objekt gegeniiber zu stellen. Eben etwa so,
wie Adorno und Horkheimer manchmal iiber eine unzerstérte Naturbe-
ziehung gesprochen haben, ohne auch ausmalen zu wollen, wie das dann
genau auszusehen hitte. Und dieses Sein ist uns verstellt seitdem wir, wir
jetzt immer die Menschen, die Gattung Mensch begonnen hat, verfiigend
mit Wirklichkeit umzugehen.« (So wiederum im SWR2-Forumsgesprich)

Das »was an Verhingnis passiert ist« und »als Ausgeburt einer be-
stimmten Form des instrumentellen Denkens zu sehen« ist, so Hon-
neth, mit »einer grofen Nachbarschaft auch zu Motiven der Frankfurter
Schule« — diese Verstellung oder Unzuginglichkeit des »Seins« fiir uns,
so Heidegger, werde erst enden, wenn sich seinsgeschichtlich »der andere
Anfang« ereignet. Das »Ereignis« befreit uns vom Verhingnis des instru-
mentellen, heideggerisch gesprochen des »rechnenden« Denkens und der
Technik. Nicht wir selber befreien uns davon. Ein Ansinnen, das fiir Hei-
degger schon wieder einer »Machenschaft« gleichkdme. Die er sich ansons-
ten — eifersiichtig um die Macht des eigenen Denkens besorgt — gern selbst
vorbehilt. Als »Hiiter des Seins« und dessen Verkiinder denkt er ihm, dem
Sein, schon einmal voraus. Denkt den »anderen Anfang«. Denn aufer ihn
»zu denken« fillt dem Logozentriker — fiir den es stets nur ein >Mehr des
Gleichen« gibt — nichts ein. Und so wird es mit dem Denken nicht nur
chronisch zu viel, das Unternehmen kippt ins »Wahnhafte«, wie Marion
Heinz zutreffend diagnostiziert. (Professorin fiir Philosophie in Siegen
und Teilnehmerin am SWR2-Forumsgesprich zu Heideggers Denkmal-
sturz). In Heideggers Nachlass ist sie auf dessen »Danksagung« an die Ad-
resse des »Seins« gestoflen: »Ich danke dem Sein, denn das Sein gebiert
mir die Liebe zum Namenlosen des unscheinbaren Denkens.« - Ist es auch
Wahnsinn, so hat es doch Methode. An der von Heinz zitierten Stelle ist,
verklausuliert, vom Richtigen die Rede. Vom authentisch anderen Anfang,
von Nichtdenken. Allerdings einem blof gedachten.

Seinsdenken und Seinsgerede statt Seinserfahrung. Ein Unterschied ums
Ganze. Heidegger betreibt immer nur Seinsdenken und produziert stets
Seinsgerede. Ich weifd nicht, was auf dem »Feldweg« in Heideggers Kopf
vorging, wihrend er ihn abgeschritten hat. Wahrscheinlich hat er auch hier
unentwegt dem Sein voraus- und nachgedacht und dessen Endlosroman
sprachakrobatisch fortgesponnen. Die wenigen Textseiten von Heideggers
»Feldweg«, die man im ersten Moment mit der Anleitung zu einer yogi-

208

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schen Geh-Meditation verwechseln kénnte, bringen in Wahrheit eine ein-
zige idiosynkratische Selbstinszenierungspose zum Ausdruck, die allein
vom Seins-Vordenker eingenommen werden kann. Weil sie auch nur ihm
zusteht. — Seinsdenken statt Seinserfahrung. Darin besteht — nach mei-
ner Gewichtung — der >primire Murks< von Heideggers »vermurkstem
Seinsdenken«. Dass er es lediglich zum Desiderat des »anderen Anfangs«
schafft, nicht bis zu dessen Verwirklichung oder Manifestation qua yogi-
schem Exerzitium. Das keine Ubung des Denkens ist, vielmehr eine der
Unterbrechung des Denkens, eine Ubung in Nichtdenken. Ein anderer An-
fang >in Permanenz«. Der sich in regelmifiger Wiederholung vom gleich-
falls fortdauernden >ersten Anfang< absto3t, von dem des Denkens, der Re-
flexion, des Theoretisierens. Dieser >primire Murks< des Heideggerschen
Seinsdenkens interessiert die konventionellen Heidegger-Exegeten und —
Kritiker nicht. Sie bemerken ihn auch gar nicht. Alle stiirzen sie sich auf
den >sekundiren Murks«<. Dass Heideggers anderer >Denkanfang« mit dem
>Stindenfall der Metaphysik< — dem bereits in der abendlindischen Friihe
stattgehabten Abfall vom Sein und Seinsdenken — aufzurdumen gedenke.
Und dadurch die gesamte seitherige (Denk)Geschichte in eine Verfallsge-
schichte umdichte. Wohingegen diese zunichst einmal eine Aufstiegs- und
Erfolgsgeschichte gewesen ist.

In Wirklichkeit fallen die immensen Kosten dieser Erfolgsstory — des
Logozentrismus in Theorie und Praxis, der Metaphysik und ihrer >techni-
schen Verlingerung« ins »Gestell« — erst an deren Kulminationspunkt an.
Sowohl Heidegger als auch Adorno und Horkheimer — und bis zu einem
gewissen Grad ebenso Walter Benjamin und Ludwig Wittgenstein — haben
seit Beginn des 20. Jahrhunderts den Gefihrdungen des Humanen infolge
eines ungeziigelten Logozentrismus nachgedacht und nach Alternativen
Ausschau gehalten. Versuche, die bei einem jeden von ihnen in die Aporie
fuhrten, an theoretischer und praktischer Weglosigkeit gescheitert sind.
Das auf »Gelassenheit« zielende »besinnliche Denken« bei Heidegger wie
auch das von Adorno ins Spiel gebrachte »nicht identifizierende« oder »mi-
metische« Denken haben sich als untaugliche Initiationsversuche eines
>anderen Anfangs«< erwiesen. Vergebliche Bemiithungen, sich das rechnen-
de oder instrumentelle Denken wiederum auf dem Denkweg einfach aus
dem Kopf zu schlagen. — Die angemessene intellektuelle Reaktion auf sol-
che Vergeblichkeit bestiinde im Voranschreiten zur nicht logozentrischen
mentalen Pragmatik des yogischen Exerzitiums. Nicht, wozu Rudiger Saf-
ranski rit, etwa im Rekurs auf den Heidegger von »Sein und Zeit« und das
»Paradox der Eigentlichkeit«. Fiir dessen Handlungsdevise kann sich Saf-

209

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ranski noch immer begeistern: »Tu, was du willst, aber was du tust, tu ganz,
mit aller Intensitit.« Oder: »Du hast keinen Sinn, aufler du machst einen.«
Auch diese fragwiirdige Idee darf man zweifellos der mit Heideggers »Sein
und Zeit« vollzogenen »philosophischen Weichenstellung« zuordnen, »die
einen Knotenpunkt im Denken des 20. Jahrhunderts darstellt«, wie sich
Axel Honneth ausdriickt. Es ist nur nicht die Weichenstellung, auf die es
in der Gegenwart ankime.

Und nun abschliefend unser Schlusswort zum stertidren Murks< im
Zusammenhang mit Heideggers Seinsdenken, dem Murks der Schwarzen
Hefte. Das Lehrhafte ist hier gleich Null. Dieser Murks verdiente in den
Orkus gespiilt zu werden. Zu schibig selbst und unappetitlich, um sich mit
dem Papier, auf dem er festgehalten ist, den Hintern abzuwischen. Selbst-
verstindlich kann man es blumiger sagen. Etwa so: »Die ganzen »>Schwar-
zen Hefte< sind gnostische Exerzitien. Eine Mischung aus Begriffsdeli-
rium und Rosenkranzgebet, um autosuggestiv Fithlung zu halten mit dem
»Seyn«.« Bravo, Riidiger Safranski. Gut gebriillt, Léwe von Badenweiler.

P.S. »Man wird sich klarmachen miissen, dass dieses Denkenc, so
Honneths Gesamturteil Heidegger betreffend, »eine philosophische Wei-
chenstellung vollzieht, die einen Knotenpunkt im Denken des 20. Jahrhun-
derts vollzieht, von der wir uns deswegen gar nicht einfach 16sen kénnen.«
Und weshalb der Autor von >Der Intellektuelle als Yogi< ihn auch gern im
Club der toten Denker besucht hitte. Wissend und doch gleichzeitig ig-
norierend, dass selbst das fingierte Gesprich mit einem wahrscheinlich
nicht nur Gesprichsunwilligen, sondern gesprichsunfihigen Egomanen,
nicht sehr weit gefithrt hitte. Um Honneths Wendung zu variieren: Man
wird sich klarmachen miissen, wie denn dies in ein und derselben Person
zusammengeht. »Ein Knotenpunkt im philosophischen Denken des 2o0.
Jahrhunderts« und ein sich zeitweise zum »Wahnsystem« (Honneth) auf-
gipfelnder pathologischer Narzissmus. — Eine Frage, die wie in dhnlichen
Fillen wahrscheinlich nie befriedigend zu beantworten sein wird. Gesual-
do schrieb und vertonte Madrigale >zum Weinen schon«< — und lieft die ge-
liebte Frau wegen Untreue meucheln und das der Verbindung entsprossene
Kindlein vierteilen. Da wirkt die Persénlichkeitsspaltung des Seinsdenkers
und Sudelheftschreibers Heidegger vergleichsweise harmlos. Tendenziell
verharmlosend sollte die Charakterzeichnung darum aber nicht geraten.
Wie dem Eindruck nach bei Safranski, wenn er Heideggers »Larmoyanz«
im Zusammenhang mit dem Lehrverbot nach 1945 einerseits und der Tat-
sache andererseits, kein einziges Wort tiber fremdes Leid zu verlieren, fol-
gendermaflen kommentiert: »Das zeigt Ziige von Verhirtung, Empathie-

210

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

losigkeit, Riicksichtslosigkeit, Egozentrik.« Im Ernst? Lediglich »Ziige« all
dieser >Schwichen«<?

Heidegger katapultiert sich mit seinem narzisstischen Vordenkertum,
so mochte ich doch festhalten, nicht lediglich in die bekannte intellektuelle
Gottesposition. Vielmehr in eine singulire, ihm allein vorbehaltene >Gott-
gleichheit« dem Duktus und der Gebirde nach, wie sie in ihrer Groflen-
phantasie wohl von keinem anderen Intellektuellen des 19. und 20. Jahr-
hunderts tibertroffen wird (der nach seinem >Turiner Zusammenbruch<im
klinischen Maf3stab unzurechnungsfihige Nietzsche scheidet bei diesem
Vergleich aus). Dass ein Denker, ein Intellektueller, der, weil er von den
Zinnen der Gottesposition aus »grof8 denkt«, deswegen nicht nur »grof3
irrt«, sondern mitunter auch wahnwitzigen Murks produziert, dies gibt je-
dem auf Normalniveau Denkenden Ritsel auf. Auch Intellektuellen >auf
Normalniveau«. Die — sofern sie zu realistischer Selbsteinschitzung in der
Lage sind — eine gewisse sMurksrate< bei den eigenen gedanklichen Krea-
tionen lieber nicht ausschlieflen. Eine solche vom Format Heideggers aller-
dings schon. Was wiederum nichts daran dndert, dass man sich hier mit
einem beunruhigenden, ja verstérenden Phinomen konfrontiert sieht. Das
deutlich den trivialen Tatbestand eines »irren ist menschlich« tiberschreitet.
Das Feld des >bios theoretikos<: ein >Attraktor< fiir narzisstische Energien mit der
Folge starker Wahrnehmungs- und Wahrheitsverzerrung. — Ein weites Feld.
Und eines fiir Analyse und Reflexion. Was an dieser Stelle nicht zu leisten
ist. Daher lediglich eine Feststellung und im Anschluss an sie ein paar
Fragen, denen nachzugehen mir lohnend erschiene.

Die Feststellung, oder sagen wir meine Beobachtung: Ein Riickgang
auf die Reflexionsstufe von Heideggers »Sein und Zeit« — das »den Reich-
tum der Beziige, die wir zur Welt einnehmen kénnen« betont, d.h. dass
unser Weltverhidltnis »nicht mit Erkennen anfingt, sondern mit Han-
deln, im Grunde ein pragmatistischer Ansatz« (Safranski) — dieser Rekurs
bringt am Brennpunkt >Denken und Narzissmus« die Analyse nicht wirk-
lich voran. Nicht zuletzt aufgrund des Umstands, dass die daseinsanalyti-
sche Pramisse — »dass unser Zugang zur Welt eben nicht ein kognitiver ist,
ein durch das Bewusstsein organisierter, sondern ein handelnder, ein pra-
xishafter« (Honneth) — die Moglichkeit eines >dritten Wirklichkeitsverhalt-
nisses< gar nicht kennt, wie sie sich durch eine bewusst arrangierte yogi-
sche Ubungspragmatik ersffnen wiirde. Womit sich mir eine erste, schon
entscheidende Frage stellt: Konnte es sein, dass die wahrnehmungs- und
wahrheitsverzerrende Riickkoppelungsschleife aus Denken und Selbstlie-
be resp. von Theorie/Diskurs und intellektueller Aufmerksamkeitsrivali-

211

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tit nur durch eine die Ego-Bediirftigkeit neutralisierende bzw. sie kalmie-
rende yogische Aufmerksambkeitspraktik wirksam unterbrochen werden
kann? Welche anteilige Rolle spielte dann trotzdem noch eine allgemeinere
>cultura animi< (Cicero) im Sinne einer Seelen- und Herzensbildung? An
der es bei Heidegger aufer der fehlenden politischen Bildung ebenfalls ge-
mangelt hat, um es vorsichtig zu formulieren. Endlich: Wie ungiinstig oder
abtriglich sind in diesem Zusammenhang die institutionalisierten Herr-
schafts- und Hierarchieverhiltnisse im sozialen Subsystem >bios theoreti-
kos<? Oder direkt gefragt: »Sollte es sich so verhalten, dass speziell auf uni-
versitiren Lehrstithlen (beispielsweise einem Heidegger-Lehrstuhl) Fragen
wie diese beziiglich des nétigen Forschungseifers nicht in besten Hinden
sind?« — Wem dies zu suggestiv gefragt ist, der moge mich widerlegen. Es
wiirde mich freuen!

79

Gerangel um einen mit Nieten besetzten Lehrstuhl

Den es gar nicht gibt. Himmel, was fiir ein Plot! Wenn jetzt noch ein Mord
geschieht — Leichen im Keller hat’s genug —, ist der ARD-Tatort an der Uni
Freiburg perfekt. — Da haben wir den Salat. >Der Intellektuelle als Yogi«
kann nicht, wie versprochen, ohne Krimieinlage zu Ende gebracht werden.
Von Obama hitte ich lernen kénnen, dass man nicht ohne Not rote Linien
zieht. Man weif$ nie, wann sich die Chronik der laufenden Ereignisse iiber-
schldgt. Doch eins nach dem anderen. Das Verbrechen schreit nach liicken-
loser Aufklirung.

Der Stein kam noch vor Einbruch des Ereignisses ins Rollen. Niemand
ahnte etwas von den braunen Heften und ihrem Geschmiere, als die Frei-
burger Universitit den weltberithmten Heidegger-Lehrstuhl am Fufle des
Schwarzwalds zur mickrigen Juniorprofessur degradierte. Jenen Lehr-
stuhl, den es, glaubt man der Zeugenaussage des Universititsrektors, {iber-
haupt nicht gibt. Da soll nun in Zukunft ein Juniorprofessor drauf. »Junior-
professurs, sagt Lutz Hachmeister, »ein schrecklicher Begriff«. Wie bitte?
Hat man ihn auf einer Juniorprofessur schon mal gefoltert? Sicher nicht.
Solche Kithnheiten machen ihn aber fiir den Regieposten beim Tatort inte-
ressant. — Viel wichtiger die Frage: Wohin mit dem jetzigen Lehrstuhlinha-
ber? Dem — er hat gerade das Rentenalter erreicht — sagt Moderator Eckart
Blum vom SWR2-Forum, nun die Emeritierung »droht«. Wie bitte? Was

212

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist bedrohliches an einer Pensionierung? Dass einer die staatliche Grund-
sicherung fiir Professoren bezieht?

Wichtiger als die Frage, ob dem gesetzlichen Verfallsdatum gemifd
Guinter Figal vom Lehrstuhl fliegt und auf Hartz IV landet, ist jedoch die
Existenzfrage. OD es jenen Lehrstuhl jemals gegeben hat. Den Tumult, den
die Intellektuellen wegen der Antiquitit veranstalten, erregt natiirlich so-
gleich den Verdacht des Kommissars, dass es nicht mit rechten Dingen
zugeht. Dass sich >Tschurnalisten< echauffieren ist verstindlich, sie stiir-
zen sich auf jedes Krawallthema. Intellektuelle indes, man sollte meinen
»das Ereignis< bietet ihnen Stoff genug. Aber nein. Jung und Alt auf den
Beinen. Den Emeritus Volker Gerhardt — ein ausgemachter Anti-Heideg-
gerianer unter den Philosophieprofessoren — treibt es ebenso auf die Barri-
kaden wie den Allerjiingsten, den Bonner Markus Gabriel, »Deutschlands
jungster Philosophieprofessor«. Einem breiteren Publikum hat er bereits
klar machen kénnen, »Warum es die Welt nicht gibt«. Wenn uns also je-
mand erkliren kann, ob es den Heidegger-Lehrstuhl wirklich gibt und
warum nicht vielmehr nicht, dann doch wohl dieser junge Mann. Seine
Richtung nennt sich schliefflich »neuer Realismus«. — Doch mochte ich
bei Redaktionsschluss des Buchs der noch ausstehenden Beweisaufnahme
nicht vorgreifen. Und beschrinke mich darauf, nochmals Lutz Hachmeis-
ter in den Zeugenstand zu bitten, um darzulegen, warum es einen Heideg-
ger-Lehrstuhl — gleichgiiltig, ob es ihn gegeben hat oder nicht — dennoch
geben miisste. Wegen der filligen »zeithistorischen Reflexion Heideggers,
in deren Richtung die Freiburger Universitit bis heute »praktisch keine
Anstrengungen unternommen hat«, so Hachmeister. Wo »eigentlich Wis-
senschaftsgeschichte, Fachgeschichte so zum Standard wird, da ist ja fast
jeder Assistent erforscht«. Und man der Uni Freiburg daher »nur dringend
anraten« konne, »endlich mal auch in den Ring zu steigen und mit der
akademischen Potenz, die sie nun mal hat, eine kritisch-analytische Hei-
degger-Forschung zu betreiben«.

Wir sind beim >Dollpunkt« angekommen. Wenn es — so kombiniert
der Kommissar — einen Heidegger-Lehrstuhl geben muss (dies schilt sich
schlieflich als gemeinsamer Nenner der intellektuellen Zwischenrufe he-
raus), um »kritisch-analytische Heidegger-Forschung« betreiben zu kén-
nen: Was ist dann in den zuriickliegenden Jahrzehnten — bald sechs an der
Zahl — mit den auf Heidegger folgenden Lehrstuhlinhabern losgewesen?
Allesamt Nieten? Anscheinend. Die letzte von ihnen nun méchte die Uni-
versititsleitung piinktlich in den Ruhestand verabschieden. Ein Aufschrei
der Entriistung. Und natiirlich von Seiten der Protestierenden die Versiche-

213

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

rung, in Zukunft werde alles besser. — Die gleichen Protestler bestitigen,
dass die Jahrzehnte wihrende Fehlanzeige in puncto »kritisch-analytische
Heidegger-Forschung« nicht der Unzuginglichkeit von Quellenmaterial
geschuldet ist. »Das heifdt tiber die Person Heideggers hitten wir Illusio-
nen schon seit lingerer Zeit nicht mehr haben diirfen.« So Axel Honneth,
der hier sichtlich untertreibt. Auch Riidiger Safranski gibt sich entspannt:
»Wie schon gesagt, mich iiberrascht das neue Material im Grundsatz nicht.
Zunichst einmal glaube ich, dass jetzt nicht mehr allzu viel kommen wird.
Wenn man sich einmal klargemacht hat, dass Heidegger in einem wichti-
gen Teil seines Lebens ein nationalsozialistischer Revolutionir war, wird es
wahrscheinlich nicht noch ganz furchtbare Enthiillungen geben.«

Kénnte man Letzteres nicht schon wieder so verstehen, dass — wenn
»jetzt nicht mehr allzu viel kommen wird« — man den Heidegger-Lehrstuhl
im Grundsatz auch gar nicht braucht? — Und wo kriegen wir jetzt noch einen
Morder her? frage ich den Kommissar. Der winkt blof ab. Alles Theater, mer-
ken Sie’s denn nicht? Herr Keuner, der Denkende, pflichtet ihm bei. Lehr
mich keiner die Tuis kennen! Lauter Schauspieler, nur keine wirklich guten.
So Keuner. Sein Schopfer im Club der toten Denker sieht es genauso. Sonst
hitte Brechts Kartoffelgesicht nicht wieder dieses breite Grinsen aufgesetzt.

Enden wir ziinftig mit Theaterdonner. »Austreibung des Geistes« titelte
die NZZ mit Blick auf die Umwidmung des Heidegger-Lehrstuhls. Wie soll
man denn da noch das Ereignis mit den Schwarzen Heften angemessen
qualifizieren? Vielleicht: Ausgiefung des heillosen Ungeistes aus Jauche-
kiibeln?

P.S. Sogar der letzten aus der Serie anscheinender Nieten auf dem am
Mafdstab der »ontologischen Differenz« gemessen moglicherweise »seien-
den, vielleicht aber auch nur so genannten Heidegger-Lehrstuhl, Giinter
Figal, ist die Ergiefung des Jauchekiibels iibel bekommen. Aber er war auch
total iiberlastet bzw. hatte sich {ibernommen. Neben seiner Forschungs-
und Lehrtitigkeit auf einem dubiosen Lehrstuhl saf er zu allem Uberfluss
der Heidegger-Gesellschaft zu Messkirch vor. Einem wenig bekannten
schwibisch-alemannischen Trachtenverein im Freiburger Hinterland, der
nichtsdestotrotz seit Jahrzehnten dort seinen provinziellen Schabernack
treibt. Der Stress erhohte sich fiir Figal, als unsachgemifie Forderungen
nach einer grofleren Tagung iiber das noch grofere Ereignis an ihn und den
Vorsitz der Gesellschaft herangetragen wurden. Man ging irrigerweise da-
von aus, nach jahrzehntelanger Forschungsflaute béten die Braunen Hefte
jetzt endlich gentigend Stoff fiir kritisch-analytische Heidegger-Forschung.
Gegen zudringliche Fragen einer Journalistin der Badischen Zeitung setz-

214

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

te sich Figal tapfer zur Wehr: »Ich neige dazu, die Dinge reifen zu lassen.«
Zu diesem Zeitpunkt hatte er jedoch den Bettel bereits hingeschmissen
und Messkirch, d.h. den dortigen Stuhl des Vorsitzenden, fluchtartig ver-
lassen. Um nach Freiburg zu eilen und wenigstens seinen Lehrstuhl vor
Gericht zu verteidigen. Wer am Ende welchen Stuhl bekommt und sich
dann mit dem nétigen Sitzfleisch an die vor sich hindiimpelnde kritisch-
analytische Heidegger-Forschung begeben wird, darauf mochte bei Redak-
tionsschluss niemand aus dem Kreise der Peers eine Wette abschlieflen.

80

Stille iiber der Zeit

Zu den von geisteswissenschaftlichen Intellektuellen gern bedienten Su-
jets der Besinnlichkeitsliteratur in unserer schnelllebigen Zeit zihlt das
der Zeit. Die der Beschleunigung wird damit natiirlich nicht aufgehalten.
Dem Kaiser, was des Kaisers ist und das Besinnliche nach Feierabend. Es
macht aber gute Laune: Vom Kirchenvater Augustinus bis zur Marschallin
im Rosenkavalier viele sinnreiche Worte tiber die Zeit zitiert zu finden.
Ein sonderbar Ding, die Zeit. Ungefragt weifl jeder worum es geht. Da-
nach gefragt, steht man auf dem Schlauch. Der Romanist Harald Weinrich
hat sich humanistisch bildungsgesittigt dem Thema zugewandt und der
Wissenschaftsjournalist Stephan Klein sich seiner im Ton der neuen Sach-
lichkeit angenommen. Und aufler ihnen noch andere. Beispielsweise Peter
Sloterdijk mit »Zorn und Zeit«. Beim leidigen Thema Zeit platzt jedem
irgendwann der Kragen.

Der noch fehlt in der Reihe, hat inzwischen nachgezogen. Riidiger Saf-
ranski. Zurzeit treibt ihn zwar auch die Sorge um, dass Deutschland und
Badenweiler mit der Schwarzwaldromantik als »funktionierender Staat«
durch Staaten, die nicht funktionieren, in »Kalamititen« hineingezogen
werden konnten. Aber da ist das Zeitthema auch wieder eine wunderbare
Gelegenheit, sich nach neugermanistischer Biedermeierart ein bisschen
die Sorgen und die Zeit zu vertreiben. Zum Beispiel die »gar nicht lang-
weiligen« 200 Seiten Heidegger-Vorlesung {iber Langeweile haben Saf-
ranski schon immer restlos begeistert. Einfach hinreifend, wie Heidegger
die zihe Zeit der tiefen Langeweile als schweigend hin- und herziehende
Nebel beschreibe, die sich dem Gelangweilten lastend aufs Gemiit legen.
Und in »Sein und Zeit« beeindruckt ihn, wie Heidegger sich die ewige

215

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sorge der Menschen erklirt. Safranski: »Warum sind sie nur immer be-
sorgt und wollen die Dinge beherrschen? Seine Antwort lautet: Sie spiiren
unterschwellig, dass ihr groler Widerpart die Zeit ist. Man sucht nach der
Haltbarkeit des Seins, weil man die Herausforderung der Zeit nicht aus-
hilt.« — Safranski lesend kann man sie anscheinend ganz gut aushalten.
Und auch, dass sie sich immer weiter beschleunigt. Nicht die Herausforde-
rung, die Zeit natiirlich.

Was Hartmut Rosa nur bestitigen kann. Unser >Be- und Entschleuni-
gungspapst¢, wie ihn Alex Riihle tituliert. Seine beiden Enzykliken (»Be-
schleunigung — die Verdnderung der Zeitstrukturen in der Moderne« von
2005 sowie »Beschleunigung und Entfremdung« von 2013) gehéren zu den
Biichern, die dem Leser Dinge tiber Zeit und Beschleunigung mitteilen,
von denen er andernorts nichts erfihrt. Rosa, der Soziologe, wirmt nicht die
ollen Kamellen tiber Zeit und Ewigkeit auf, damit es einem warm ums Herz
wird, wihrend die Beschleunigung ihren Lauf nimmt. Dafiir ist ihm, dem
rasenden Schnellredner, die Zeit zu schade. Und der Beschleunigungsto-
talitarismus eine zu ernste Sache. Ja, Rosa spricht von Totalitarismus in
Anbetracht der »stummen« Zeitnormen der Moderne, die sich durch das
Zeitregime der digitalen Medien lediglich noch einmal verschirft habe.
Kein politischer Totalitarismus also, vielmehr ein in die »stumme Spra-
che« sich stindig beschleunigender Arbeits- und Lebensverhiltnisse ein-
gebauter Totalitarismus temporaler Zwangsmechanismen. Der von jeder-
mann mental und physisch erfahrbare Ausdruck dieses Totalitarismus ist
kein politischer, sondern ein existenzieller: nicht Diktatur, es ist »Entfrem-
dung«, unter der man leidet. — Rosa rehabilitiert den von der kritischen
Gesellschaftstheorie ausgemusterten Begriff der Entfremdung. Und er hat
die Plausibilitit auf seiner Seite. Das Gefiihl der Entfremdung verweise auf
eine Stérung des Verhiltnisses zwischen Selbst und Welt, die sich an »Ent-
sinnlichung« festmachen lasse. Der Reichtum und die schiere Masse an
Dingen (Informationen inbegriffen), die wir pro Zeiteinheit — die immer
kiirzer bemessen ist — konsumieren sollen, machte die >Realisierung des
Gebrauchswerts< der Gegenstinde und Ereignisse unmoglich. Und macht
damit Erfahrung unmdglich, nicht zuletzt auch die Erfahrung unserer
selbst. »Erlebnisreich und erfahrungsarm«, wie dies Walter Benjamin
bereits in den 1920er- und 1930er-Jahren am aufkommenden Konsumka-
pitalismus hat beobachten kénnen. Rosas Fazit: »Selbstentfremdung und
Weltentfremdung bezeichnen nicht zwei unterschiedliche Pathologien,
sondern zwei Seiten einer Medaille. Sie resultieren aus einem Verstummen
der Resonanzachsen zwischen Selbst und Welt.«

216

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Resonanz heiflt die >sMangelware« in der paradiesischen Warenwelt der
Spitmoderne. Der Resonanzentzug, durch den das Leben im Uberfluss in
den pathologischen Zustand der Entfremdung kippt. Noch der konsum-
gesellschaftliche Mensch projiziert sein elementares Sinnbediirfnis auf
das >Drauflen< der Welt. Doch sie bleibt stumm, keine Antwort. Mit dem
Smartphone ldsst sich die Verbindung nicht herstellen. »Fiir spitmoder-
ne Subjekte ist die Welt (das Selbst eingeschlossen) stumm, kalt, gleich-
giiltig und sogar abstoflend geworden. Dies weist allerdings auf eine du-
Rerst tiefgehende Form der Entfremdung hin, wenn >Responsivitit« in der
Selbst-Welt-Beziehung denn wirklich das >Gegenteil< von Entfremdung
ist.« — Zerbricht sich Rosa nun den Kopf dariiber, wie man gesellschaft-
lich von der Entfremdung wieder zur Resonanz gelangen konnte? Dies
Unterfangen ldsst er schon deshalb bleiben, weil wir dazu »natiirlich eine
ausgearbeitete Konzeption des nicht entfremdeten Lebens« benétigten,
wovon er momentan nicht einmal eine »Skizze« anfertigen kénnte. Selbst
wenn aus dem Bisherigen ersichtlich sei, »dass die Idee des guten Lebens
letztlich auf ein Leben verweisen konnte, das reich an vielschichtigen Re-
sonanzerfahrungen ist und das sich entlang erkennbarer Resonanzachsen
einschwingt«. (Die Zitate hier sowie im Folgenden aus Rosas »Beschleuni-
gung und Entfremdung«.)

Einleitend hatte Rosa angekiindigt, in diesem Buch werde er »zu jener
Frage zuriickkehren, die uns Menschen am wichtigsten ist: der Frage nach
dem guten Leben — und der Frage danach, warum wir eigentlich kein gutes
Leben haben (denn ich gehe zunichst davon aus, dass unser persénliches
und gesellschaftliches Leben unter den gegenwirtigen Bedingungen drin-
gend reformbediirftig ist).« Seine Riickkehr zur Frage des guten Lebens
beschrinkt sich schliellich darauf, diese Frage als solche zu stellen und die
moglichen Antworten ganz allgemein an das Postulat resp. das Kriterium
der Resonanzfihigkeit zu kniipfen. Ein Mehr an Konkretion hilt er nicht
fur erforderlich bei seinem Versuch, »die Tradition der Kritischen Theorie
mit neuem Leben zu erfiillen«. Und auch, um nicht seinerseits in ein quasi
totalitires Befreiungskonzept abzugleiten, ziele der abschlieRende Teil sei-
nes Buchs »nicht auf die Idee eines vollkommen unentfremdeten Lebens,
sondern auf Momente nicht entfremdeter menschlicher Erfahrung«. Die
allgemeine Signatur solcher Momente wiederum scheint ihm in Adornos
Konzept von »Mimesis« vorweggenommen: »Adornos Gegenmittel ldsst
sich meines Erachtens genau mit Bezug auf die komplementire Vorstel-
lung eines responsiven, wechselseitigen Verhiltnisses zwischen Selbst und
Welt bestimmen.« — Der responsive Leser merkt, wohin die Reise geht.

217

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mit seinem Riickbezug auf Adorno verweist uns Rosa bei der Suche nach
einem probaten »Gegenmittel« auf das altbewihrte »in der westlichen
Welt«. Auf »die Kunst, Dichtung und Musik vor allem«. Auflerdem denkt
er an »die Religion« als Antidot. Heift dies: fiir Rosa fiihrt die Reise >zu-
riick zur Resonanz«<ins Museum (die Galerie, das Konzert, die Lesung) und
in die Kirche (den Tempel, den Ashram)?

Doch wie tauglich erscheint der Versuch, wie eh und je mit Kunst und
Religion »die Responsivitit sicherzustellen«? So scharfsinnig Rosas Ana-
lyse, so konventionell sein Ratschlag als Antwort auf die Herausforderung,
»dass unser personliches und gesellschaftliches Leben unter den gegen-
wirtigen Bedingungen dringend reformbediirftig ist«. Die erforderlichen
»Momente nicht entfremdeter menschlicher Erfahrung« als in Kunst und
Religion immer schon angelegte, sozusagen parat liegende zu veranschla-
gen, zeugt tiberdies von einem Mangel an kritischer Wiirdigung der Em-
pirie an dieser Stelle (des Kunst- und Kulturbetriebs und des Marktes der
Religionen), die bei einem Sozialwissenschaftler verwundert. Findet Rosa
nicht die Zeit, einmal einen Blick auf Kollege Ullrichs Entzauberung des
Kunstglaubens, seiner Ideologie resp. Utopie zu werfen? Oder sollte Rosa
unter Kunst eher die niederschwelligen, breitenwirksamen Kreativititsan-
gebote verstehen wie Topfern und Malen an der Volkshochschule? — Halten
wir ihm, Rosa, auf alle Fille seine schonungslose Analyse des Beschleuni-
gungstotalitarismus und der digitalen Zeitdespotie zu Gute. Und dass er
uns verschont mit Lebenskunstweisheiten tiber »Chronos« und »Kairos«.

Der unscheinbarsten und geringfiigigsten aller Ubungskiinste, der
im besten Sinne >chronosvergessenen« yogischen Aufmerksambkeitskunst,
wird jeder Augenblick, da sie sich Zeit zum Uben nimmt, zum kairologi-
schen. Jeder Augenblick ist der richtige. Fiir »Stille iiber der Zeit«. — Wer,
wie Brecht, »zeitig in die Leere« geht, der kehrt erfiillt aus ihr zuriick. Mit
einer Fiille an »Responsivitit« und »Resonanzerfahrung«. Die sich nichts
anderem als eben jener Stille iiber der Zeit verdanken. Nicht noch so vieler
Worte iiber die Zeit.

P.S. Nichtsdestotrotz gleich noch ein Wort iiber die Zeit. Die Zeit der
Ubung und die Zeit danach. Die der im yogischen Schweigen erlebten
>Stille iiber der Zeit« nachfolgende Zeit der Fortsetzung unserer Alltags-
beschiftigung unterscheidet sich von den Zeiten der Beschiftigung, denen
keine meditative Stille vorangegangen ist. Byung-Chul Han hat sich die
Metapher »Duft der Zeit« einfallen lassen, die sich auch in unserem Zu-
sammenhang anbietet. Er hat sie Marcel Proust nachempfunden. Dessen
>Madeleine-Verfahrens, die Zeit — die vergangene oder »verlorene« Zeit in

218

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

diesem Fall — wieder »duften zu lassen«. Eine durchs Erweckungsverfah-
ren der in den Tee getauchten Madeleine initiierten Zeit des Erzihlens.
Erzihlte Zeit hat fir Han jene Eigenschaften, die der >duftlosens, weil
»entleerten« und eigentlich »entzeitlichten« Zeit abhanden gekommen
sind: die Eigenschaft des Gerichtet-seins und der Gespanntheit als Aus-
druck »temporaler Gravitation« sowie die Eigenschaft der Dauer. Die ent-
leerte und damit duftlos gewordene Zeit ist ohne Dauer und mit dem Ge-
fuhl der Hektik verbunden, ohne Spannkraft und ungerichtet, »temporal
zerstreut«: sie »schwirrt«. — Fiir dieses »Schwirren«, die »temporale Zer-
streuung« oder die Entleerung der Zeit sei, so Hans Einwand gegen Rosas
Beschleunigungstheorie, nicht die Beschleunigung primir verantwortlich.
Eher umgekehrt sei wahllose Beschleunigung die Folge vorausgegangener
»Entzeitlichung, also bereits stattgehabter zeitlicher Entleerung. Ein Ein-
wand, gegen den sich wiederum einwenden lisst, dass ab einer gewissen
Eskalationsstufe der Beschleunigung weitere und nochmals beschleunigte
Zeitentleerung vorprogrammiert sein diirfte.

Hans Biichlein »Duft der Zeit« ist im Ubrigen — der Untertitel weist
darauf hin — ein Plidoyer fiir die »Kunst des Verweilens«. Fiir den Versuch,
die Zeit wieder dauern zu lassen. Durch Erzihlen, Mufle und die Rehabi-
litierung der »Vita contemplativa«. Womit er bei Rosa gewiss offene Tiiren
einrennt. Und wie dieser die Frage nach der konkreten Praktik geflissentlich
vermieden hat. Durch die man den Kopf tiberhaupt erst wieder frei beki-
me fir geistig so anspruchsvolles Titigsein wie Kontemplation und Mufe.
Und erst recht eine solch lange und gemichliche Erzihlzeit, wie die von
Prousts »A la recherche du temps perdu«. Hans schénes Schlusswort von
»Duft der Zeit« ist dafiir sehr viel kiirzer: »Das kontemplative Verweilen
gibt Zeit. Es weitet das Sein, das mehr ist als Tétig-Sein. Das Leben ge-
winnt an Zeit und Raum, an Dauer und Weite, wenn es das kontemplative
Vermdogen wiedergewinnt. [...] Notwendig ist eine Revitalisierung der vita
contemplativa, denn diese schligt Atemrdume auf. Vielleicht verdankt der
Geist selbst seine Entstehung einem Uberschuss an Zeit, einem otium, ja
einer Langsamkeit des Atems. [...] Wer aufler Atem gerit, ist ohne Geist.«
(Byung-Chul Han, Duft der Zeit — Ein philosophischer Essay zur Kunst des
Verweilens, Bielefeld 2009, S. 111).

Nach so viel Beredsamkeit, Aufruf zu Besinnung, verbal intensiviertem
>Ruf der Stille«: wieder einmal genau der richtige Zeitpunkt zur yogischen
Ubung - genug der Worte, kein weiteres, einmal nicht denken und spre-
chen, nur atmen.

219

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

81

Der alte Mann und die Meditation

Wann hat sich innerhalb der deutschsprachigen akademischen Philoso-
phie, im obersten Stockwerk des Elfenbeinturms, zuletzt derart Unerhor-
tes zugetragen? Und dabei vollkommen unbemerkt und unbeachtet von
Gelehrtenschaft und intellektueller Offentlichkeit. Kein Feuilletonschrei-
ber, der auch nur am Rande etwas erwihnt hitte. Doch nicht nur darum
kein Ereignis, kein Event. Denn bei diesem ganz und gar Ungewdhnli-
chen, ja Inkommensurablen, handelt es sich auch der Natur des Vorgangs
nach um eine »stille Begebenheit< im wiirdigen Wortsinne. Und der Um-
stand, dass diese >stille und zugleich unerhérte Begebenheit« vom >Betrieb«
ginzlich ignoriert worden ist, hat ihren >Protagonisten< vermutlich auch
vor etwas bewahrt. Dass eine herausragende Personlichkeit der akademi-
schen Welt, ein iiber die Landesgrenzen anerkannter Philosoph von Rang,
die >Kunst still zu sitzen«< praktizieren und sich zu diesem Zweck in der
Ubung des mystischen Schweigens unterrichten lassen méchte — dieses
sehr personliche Bekenntnis Ernst Tugendhats konnte bei selbst nur méafi-
ger diskursiver Beleuchtung Abwehrreflexe seitens der Peers provozieren,
vom nachsichtigen Belidcheln bis zur altersrassistischen Sottise.

Denn Ernst Tugendhat hat seinen akademischen Tabubruch im vor-
geriickten Alter begangen. Nach seiner Riickkehr aus der Emigration zihlt
der vor den Nationalsozialisten geflohene Jude Ernst Tugendhat Anfang
der 1950er Jahre in Freiburg zum Hoérer- und Schiilerkreis um Martin
Heidegger. Wihrend eines USA-Aufenthalts 1965 lernt er die angelsich-
sische Sprachphilosophie kennen und fiihlt sich fortan in der >analyti-
schen Philosophie« beheimatet. Der schliefRlich in Berlin und Tiibingen
Lehrende wendet sich in seinen spiteren Arbeiten Themen der Ethik und
der Anthropologie zu. Im Mittelpunkt seiner intellektuellen Altersleiden-
schaft steht nach eigenem Bekunden die Mystik. Und auf deren zunichst
noch theoretischem Terrain bereitet sich dann in dem vom universitiren
Betrieb Abstand gewinnenden Emeritus offenbar etwas vor, das endlich
jenes fiir einen gestandenen Akademiker und weltliufigen Intellektuellen
Unerhérte sich ereignen lisst: Der Uberstieg des kardinalen akademi-
schen Tabus — oder muss man sagen: die intellektuelle Selbstiiberwin-
dung schlechthin? Der Ubergang vom Diskurs zur Ubung als meditativem
Exerzitium.

Ein die philosophisch-intellektuelle Mystik — wie sie Tugendhat bis da-
hin vorgeschwebt hat — transzendierender Schritt, dem allerdings theoreti-

220

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sche bzw. intellektuelle Folgerichtigkeit innewohnt, wie das Beispiel gerade
zeigt. Die einzigartige >Kehre< des Intellektuellen Ernst Tugendhat: seine
Abkehr vom >Logozentrismus«< und die Hinwendung zu einem >Integralis-
mus< von Sprache und Schweigen, von Reflexion und Meditation — datiert
verbunden mit einem beriithrenden persénlichen Eingestindnis aus dem
Jahr 201, als er einem Gesprichspartner im Rundfunk bekennt: »Die
Mystik besteht fiir mich im Wesentlichen darin, dass man von sich selbst
zurlicktritt und ein stirkeres Bewusstsein statt nur von sich selbst und
seinen Wiinschen zu haben von der Welt im Ganzen hat. Ich wiirde ger-
ne jemanden finden, der mich das Meditieren lehrt. Ich leide eigentlich
darunter, dass ich von mir allein aus diese Konzentration, auf das Nichts
gewissermafien, nicht gut fertig bringe. Also das praktische Problem habe
ich noch nicht fiir mich geldst.« — Ein knappes Jahrzehnt davor, 2003, war
Tugendhats »Egozentrizitit und Mystik« erschienen. Seine in diesem Buch
anthropologisch — d.h. nicht theologisch resp. religios — begriindete Mystik
beruft sich explizit nicht prononciert auf »Erfahrung« und/oder »Gefiihlg,
sondern auf ein Wissen und eine diesem entsprechende ethische Haltung.
Es geniige, um die menschliche und gesellschaftliche Beschrinktheit der
egozentristischen Lebensperspektive zu wissen, um ihr eine das Ich dezen-
trierende, sich den Anderen und der Welt 6ffnende, sprich mystische Pers-
pektive und ethisch-praktische Einstellung vorzuziehen. Mit anderen Wor-
ten, Tugendhats sikularisiertes Mystikverstindnis nimmt sich zunichst
noch intellektuell kognitivistisch aus. Denn die den Mystiker als Mystiker
ausweisende einstellungs- und verhaltenspraktische Umkehr oder Ver-
wandlung — »affektive Ausgeglichenheit« oder Seelenruhe plus »Zurtick-
treten von sich« — soll sich allein einem riickhaltlosen Denken, einer zur
(Alters)Weisheit gereiften Reflexion, verdanken.

Eine epistemische Engfithrung des Mystischen — Tugendhat diirfte dies
mit der Zeit gesplirt haben —, die dem Denken bzw. dem Intellekt gleich-
zeitig zu viel und zu wenig zumutet, sie gleichermaflen tiber- und unter-
fordert. Es iiberfordert die motivationale >Anschubkraft« von Reflexion und
verstandesmifiger Einsicht, von diesen allein die verhaltenspraktische
Uberwindung der Egozentrizitit zu erwarten. Ein erfahrungsgemif {iber-
hohter Anspruch, der andererseits dem Denken die ihm durchaus zumut-
bare Einsicht in die eigenen Grenzen erspart — wie auch die Anerkennung
seines >Anderens, des Schweigens und der ihm entspringenden existenziel-
len und ethischen Verwandlungskraft. — Dass sich Tugendhat mit seiner
meditationspraktischen Kehre in diesem Punkt korrigiert hat, wire nun als
schlichte Feststellung das pure Understatement. In Wahrheit haben hier

221

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unbestechlichkeit der Einsicht und intellektuelle Redlichkeit einem mich-
tigen Gravitationsfeld standgehalten. Indem sie nicht kapituliert haben vor
einer mehr als 2000-jihrigen logozentristischen >Theorie und Praxis< des
westlichen Intellektualismus.

Es ist nicht gar so lange her, dass der Autor ein Exemplar seines eben
erschienenen Buches tiber das Schweigen dem mittlerweile Hochbetag-
ten nach Tiibingen schickte. Dieser antwortete — mit der Schreibmaschine
und auf einem der stets von ihm verwendeten Din-A-5-Blitter — hoflich mit
den Worten: »Haben Sie vielen Dank fiir Thr eindrucksvolles Buch. Da ich
schon uralt bin, habe ich darin nur geschnuppert.« Die leise Stimme eines
alten Weisen, die daran erinnern méchte, dass ganze Wagenladungen von
Biichern — einschliefRlich solcher tiber das Schweigen — keinerlei Gewicht
besitzen gegeniiber der tiglich praktizierten Ubungsstunde meditativen
Schweigens?

82

»Der Weise ist ohne Idee« — ohne Praktik ist er nicht

»Der Weise ist ohne Idee« — wie das? Er wird doch kein Hohlkopf sein.
Den Weisen fiir sich entdeckt haben, neben denen, die den Esoterikmarkt
beliefern, die Verfasser von Kompendien zur philosophischen Lebens-
kunst, Ratgeberliteratur fiir den gehobenen Bedarf. Der Weise ist bei ihnen
randvoll mit Ideen, er quillt férmlich {iber vor guten Ideen einer weisen
Lebensfithrung. Dass er ohne Idee sei, behauptet nur einer: der Sinologe
Frangois Jullien.

Unterwegs in Sachen chinesischer Lebensweisheit ist Jullien allerdings
nicht im Zuge einer »Sinnsuche«, weder einer religiés-esotherischen noch
einer philosophisch-lebenskiinstlerischen. Der Franzose ist dem grassie-
renden hoheren Blodsinn der Sinnsuche ausnahmsweise nicht verfallen.
»Leben hat weder einen Sinn, es sei denn durch Projektion und Fabulieren.
Noch ist es sinnlos, [...] es ist auRerhalb des Sinns.« Eine klare Ansage,
die ihren Sprecher als potentiellen Weisen kenntlich macht. - Wenn nicht
Sinnsuche, worin dann besteht fiir den Sinologen Jullien der Zweck seiner
Investigation altchinesischer Weisheitstraditionen? Darin, auf dem »Um-
weg« Uiber das traditionelle chinesische Denken das europdische und des-
sen »griechischen Ursprung« besser zu verstehen. Priziser: dieses iiber-
haupt zu verstehen, des bislang »Ungedachten« an ihm allererst gewahr zu

222

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

werden. Einerseits ein kithnes Unternehmen, andererseits ein aufs Den-
ken beschrinktes. Den europiischen >Logozentrismus«< blo8legend, ohne
die >logozentrische Plattform« zu verlassen.

Frangois Jullien begibt sich auf einen weiten, ferngstlichen Umweg, um
auf demselben endlich so in Griechenland und also in Europa wieder anzu-
kommen, dass er aus dem diskursiven Bannkreis westlicher Intellektuali-
tit nicht hat heraustreten miissen. Denn aus dem gehorigen Abstand der
chinesischen Denkungsart auf die griechisch-europiische zuriickblickend,
erschien es ihm, dass es schon geniige, sich entschieden unterhalb der
begrifflich-spekulativen Kommandohéhe des philosophischen Denkens
zu halten, um auch auf abendlindischem Terrain wieder an die »Logik
der Weisheit« anschlieffen zu koénnen, welche durch die Begriffskonstruk-
tionen der Philosophie »unerkennbar« gemacht werde. Die Philosophen
scheinen ihm tiberall die Zertrimmerer »autochthoner« Weisheit. Von der
Europa daher »nur Triitmmer oder ein paar vereinzelte Bruchstiicke tibrig
behalten« habe, Pyrrhon, Montaigne, die Stoiker. — Damit zeichnen sich
deutlich genug der Denkweg und die Denkaufgabe ab, die der Intellektuel-
le Jullien den Peers im Intellektuellenmilieu zur mentalen Genesung und
zwecks vertiefter Selbsteinsicht verschreibt: Die >Feste< der »européischen
Vernunft« aus einer perspektivierenden Distanz — vorzugsweise der chine-
sischen Auffassung von Verniinftigkeit — in den Blick nehmen, »um ihre
Evidenz zu erschiittern«. So griindlich, dass zwischen den Versatzstiicken
auch ein paar Brocklein genuin philosophischer Lebenskunst hervorlugen.
Ausgehend von der vollzogenen >Dekonstruktion«< sich daran begeben,
»den Bereich des Denkbaren neu zu konfigurieren«.

Doch reicht die reflektierende Abstindigkeit tatsichlich, um >runter-
zukommenc« von den Begriffsabstraktionen? Sich abzuseilen vom platoni-
schen Ideenhimmel des Guten, Wahren, Schonen? Mit den Zehenspitzen
tastend sich herunterzulassen auf den leicht gewellten Boden des Flach-
lands der Weisheit, wo Eines flieRend tibergeht ins Nichste. Es keiner fe-
sten oder starrer Wahrheiten bedarf und stattdessen jeweils »Kongruenz«
geniigt. Wo »Ideenc, weil sie das Denken »fixieren und kodifizieren«, den
Geist seiner »Disponibilitit und Offenheit« berauben wiirden. Die »Weis-
heit« achte darauf, dass keine Idee vor einer anderen Vorrang geniefst und
sie alle auf der selben niedrigen Ebene gehalten werden. — Jullien umkreist
die weisheitliche »Gewohnheitslosigkeit des Denkens, die es vermeidet,
einer Lieblingsidee anzuhidngen, mit einem Kaleidoskop von Metaphern
aus konfuzianischen und daoistischen Quellen. Man liest etwas tiber »Fal-
tenlosigkeit«, »Fadheits, tiber »Fischreusen und Hasenschlingen« etc. etc.

223

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und findet sich unwillkiirlich wieder beim Versuch der »Anempfindung«
der typischen Verlegenheitsgeste in Anbetracht eines dem Geiste exorbi-
tant Fremden. Vermag dies Anempfinden unsere mentalen Konditionie-
rungen auch nur ansatzweise zu lockern? Klebt darum der Jullien-Leser
nach der Lektiire weniger an Ideen- und Begriffsschablonen? Hat er sich
auch nur um ein Jota der Weisheit gendhert?

Jullien will auf »eine andere Moglichkeit des Denkens« hinaus. Des
Denkens, nicht der Praxis, der Ubung. Sie wird bei ihm nirgendwo eigens
thematisiert, als verwechselte er Praxis und Ubung mit einer weiteren
Idee, vor welcher der Weisheitsanwirter wie vor jeder festgefiigten Vor-
stellung »sich hiiten« solle. — »Der Weise ist ohne Idee«. Schén und gut,
ebenso wahr diirfte sein: Ohne Praktik, d.h. ohne Exerzitium, ohne Yoga, ist
er nicht. Was attributiv und im Sinne einer bedingten Existenzaussage ge-
meint ist. Will sagen: ohne Praktik diirfte es in der Regel keinen Weisen
gegeben haben. Mit Sicherheit aber wird es ihn in Zukunft ohne sie nicht
geben.

Zur Abrundung eine Stelle aus Tschuang-Tse, die mir bei Tschuang-
Tse-Liebhaber Jullien bezeichnenderweise nicht begegnet ist. Ich habe sie
anderswo gefunden. Unter dem Stichwort »Sitzen und Vergessen« bringt
der Daoismus-Kenner Giinter Wohlfart die folgenden Zeilen aus Tschuang-
Tse: »Die Gliedmafen fallen lassen, Hoéren und Sehen lassen, die Form
verlassen, ablassen vom Wissen, von selbst einswerden mit dem groflen
(offenen) Durchgang, das heifdt >sitzen und vergessen< (zuo wang).«

83

Durchwursteln: das européische politische Ideal
eine ausgeschopfte Ressource?

Es besteht kein Grund, angesichts chinesischer Metaphorik im Bereich des
Mentalen und mental bestimmten Handelns vor Neid zu erblassen. Unser
»Durchwursteln« beispielsweise ist chinesischen Ausdriicken durchaus
ebenbiirtig. Eignete es sich nicht zur Versinnbildlichung dessen, was in
der chinesischen Mentalitit »Regulierung« Jullien zufolge besagt. Abwei-
chend von der fiirs europiische Denken typischen Vorgehensweise der
»Modellbildung«. Nur diirfte man dann das Durchwursteln nicht abschit-
zig verwenden, man miisste es als ein Potential begreifen, als Ressource.

224

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Jury des Hannah-Arendt-Preises entschied sich 2010 fiir Frangois
Jullien als Laureaten (der Hannah-Arendt-Preis fiir politisches Denken
wird von der Stadt Bremen und der Heinrich-B6ll-Stiftung alljihrlich an
herausragende Intellektuelle verliehen). Dass unter den Juroren westdeut-
sche Maoisten von einst anzutreffen sind, diirfte der Auszeichnung eines
Grenzgingers zwischen europdischem und chinesischem Denken nicht
abtriglich gewesen sein. Das Jury-Mitglied Joscha Schmierer gab sich {iber-
zeugt, dass chinesische Geistesart — die Rede war von »groflerer Ruhe des
Denkens« usf. — »Schranken« des eigenen Denkens auch im Politischen
aufscheinenlasse. Und Laudator Mark Siemons versprach sich »weitgehende
Konsequenzen |[...] fiir die europidische Theorie des Politischen«. Notabe-
ne: die Theorie des Politischen. Durch die Konfrontation mit chinesischer
Nicht-Theorie des Politischen: »... gar keine Ansammlung essentialisti-
scher, sich nach auflen abgrenzender Positionen, sondern im Gegenteil
eine gleichsam begriffslose Beweglichkeit, die potentiell alles einschlief3t
und doch zugleich zu etwas Eigenem umschmilzt.« — Den Vorbehalt, ob
denn eine in einem naturzyklischen und organisch-ganzheitlichen Welt-
verstindnis wurzelnde nicht begriffs- und noch weniger theorieférmige
Praxis tiberhaupt adidquat in hiesige Semantik einholbar und fiir Diskus-
sionszwecke diskursivierbar sei, formulierte Simons selbst. Angesichts der
»am Rande der Nichtaussage balancierenden« Pointen konfuzianischer
Weisheitsspriiche sei Jullien »der Philosoph solcher kaum hoérbaren Sitze,
deren vermeintlich widerstandslos vor sich hin plitschernde Flachheit er
unter den verfilschenden Versuchen, sie zu einer diskursfihigen Aussa-
ge umzuschmieden, freilegt«. Ein anderer, nicht minder schwerwiegender
Einwand ist den Gesprichsteilnehmern bei der Preisverleihung nicht ein-
mal in den Sinn gekommen. Dass nimlich das durch den perspektivie-
renden Blick von einem »heterotopen Auflen« ermdéglichte Erkennen der
Beschrinktheit des eigenen Denkens diese Beschrinktheit mitnichten
auch schon praktisch iiberwindet. Sodass der Ertrag dieser rein gedankli-
chen Operationen im Positiven bestenfalls darin bestiinde, sich in einen
>China-Versteher< verwandelt zu haben, der China bzw. dessen Mentalitit
theoretisch versteht. Wie der Nichtschwimmer den Schwimmer oder einer,
der nicht Rad fahren kann, den Radfahrer. Nur im diskursiven Modus ihres
Geistes Gefangene werden aus einem so mageren Resultat noch Nektar fiir
ihre theoretischen Abstraktionen saugen.

Und das vom Laureatus selber Vorgetragene? Ist leider nur dem An-
schein nach ergiebiger. Julliens sinologischer wie philosophischer Haupt-
befund aufs Politische hin spezifiziert: Begreife der auf »Modellbildung«

225

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eingeschworene Geist Europas »die Gestaltung der Macht nach Mafigabe
modellhafter Formen« (Monarchie, Republik, Gewaltenteilung, Demokra-
tie usw., die »Gegenstand abstrakter Aussprache« sind), so bemiihe sich
umgekehrt Chinas Geist der »Regulierung« um mafivolle Anpassung und
das Moderieren der Gegensitze, »verstanden als Fihigkeit, durch die Ver-
wandlung hindurch das Gleichgewicht zu bewahren, wie auch immer die
jeweilige Situation beschaffen ist«. — Bemerkenswert war nun weniger,
dass Jullien es nicht fiir ratsam hielt, das eine >Prinzip< gegen das andere
auszuspielen, haben sie doch beide ihre unbezweifelbaren Vorziige und
historischen Verdienste. Bemerkenswert schon eher, was Jullien abschlie-
Rend zu einer von ihm selbst aufgeworfenen Frage — »Ist das europiische
politische Ideal eine ausgeschopfte Ressource?« — einfillt bzw. nicht ein-
fallt.

Zunichst konkretisierte Jullien den Fragezusammenhang: »Es voll-
zieht sich [...] heutzutage von verschiedenen Seiten her eine lautlose Ver-
inderung, die das an uns weitergegebene grofle zivilisatorische Geflige
untergribt. Rithrt die Krise Europas, die in erster Linie ideologischer Art
ist, nicht daher, dass sich Europa mehr oder weniger unbemerkt von diesen
eindeutigen Modellen gel6st hat, mit denen es gearbeitet hat, und die es so
lange getragen haben? Ist es nicht das, dessen Europa miide oder, um es
etwas klinischer zu sagen, iiberdriissig ist’« Rhetorisch gefragt, denn in
der Tat verhilt es sich so: »Der Uberdruss an seiner Zivilisation riihrt fiir
Europa daher, dass die Spannung des Ideals nachgelassen hat. Man koénnte
auch sagen, sie rithrt daher, dass Europa ihm misstraut, ohne zu wissen,
wie es das Ideal ersetzen soll oder will. Es bringt diese Spannung nicht
mehr auf.« — Und was machen Europas >miide Krieger<, wenn ihnen poli-
tisch nichts mehr einfillt? Sie wursteln sich durch. Vornehmer ausgedriickt:
»Regulierung« ist Trumpf. Jullien: »Ist es denn [...]| noch die Gerechtig-
keit, die ungeachtet ihres Weiterbestehens in konventionellen Diskursen
die Vorstellungen von der Zukunft leitet? Ist es nicht vielmehr, und zwar
ohne dass man es sich eingesteht, ohne dass man es analysiert, das Streben
nach umfassender Regulierung, das sich darauf beschrinkt, Konsens zu
erzeugen?r«

Ohne dass man es sich eingesteht? Joscha Schmierer, Ex-Maoist und
Ex-Spindoktor in einem Beraterteam von Ex-Aufienminister Fischer, be-
kennt sich ohne Umschweif zum »muddling through« im politischen Ta-
gesgeschift. Ubrigens >passgenau« anlisslich einer Gesprichsrunde iiber
Europapolitik anno 2013. Ohne dass er durch das Outcoming als Regulierer
auf einmal chinesisch redet. Es ist Jullien, dem die Vorstellung >von Chi-

226

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

na lernenc< nicht behagt. Sie gehort fiir ihn zu einem durch die Globalisie-
rungsdynamik ausgelosten »diffusen und allgegenwirtigen Einfluss«, der
Europas Ideale nach und nach »zerfasern« lasse. »Da Europa nicht mehr
das Gewicht dieses Strebens nach Idealen auf sich nimmt, das es in Gang
gehalten hat — oder dass es dieses Streben als Illusionidr verdichtigt oder
als zu kostspielig betrachtet, weil es dazu zwingt, zu abstrahieren und die
Erfahrung zu opfern — hofft Europa seine Verséhnung in dem zu finden,
was es gerne als seine Kehrseite betrachtet, ein kompensierender Orient,
der diese aufwindigen Dualismen auflgsen wiirde.« Schlichter formuliert:
Jullien fiirchtet, dass die auch von ihm geliebten europdischen »Ideale« von
einer gerade auch fernostlich gespeisten Esoterikwelle hinweggeschwemmt
werden kénnten. »Zen leben« als Marketingformel, das ist eben das Gegen-
teil des Ideals.«

Na sowas! Und wozu rit Jullien? Wenn die landauf landab lingst prak-
tizierte »Regulierung«, deren »Potential« er soeben noch fiir die mehr-
tausendjihrige Geschichte Chinas dargetan hat, fiir hiesige Verhiltnisse
nicht nur nicht der Weisheit letzter Schluss, sondern tendenziell die Ban-
krotterklirung der europiischen Ideale bedeutet. Wenn gilt, dass es sich
»um viel mehr als nur um einen Wandel oder um eine Umkehrung der
Werte« handelt; sich Europa, »indem es sich vom Ideal 16st, [...] von dem
ab(wendet), worauf sich seine Entwicklung gestiitzt hat [...], was ihm Ver-
trauen in dieses Ideal gegeben hat«. Er, Jullien, rit dazu, gleichzeitig zwei
Dinge zu tun: »Man sollte den Begriff des Ideals aus der Stabilisierung
losen, die es weltweit durch die geistige Vorherrschaft des Abendlandes
erhalten hat, die jedoch gleichzeitig zu seinem Schwinden beitrigt, um
erneut das erscheinen zu lassen, was es eigentlich bedeutet. Und um zu
begreifen, unter welchen besonderen Umstinden es aus dem Denken ent-
stehen musste. Gleichzeitig sollte man die Bilanz daraus ziehen, was durch
diese Erfindung des Ideals ermdglicht worden ist und was darin fruchtbar
ist.« — Der Intellektuelle Jullien, man méchte schmunzeln, rit exakt zu
jenem Analyse-, Theorie- und Diskursprogramm, das er selbst als Forscher
und Philosoph bereits die ganze Zeit iiber abarbeitet. In dem ritselhaften
Glauben, dass Europa, das den Glauben an seine Ideale verloren hat, den-
selben dadurch wiedergewinnt. Wenn auch nicht als den »>allein selig ma-
chendenc fiir den Rest der Welt, sondern »als besonderen, der Konkurrenz
ausgesetzten Fundus« in einem globalen Wettbewerb kulturspezifischer
»Ressourcen«.

227

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Tiefer stapeln oder »eurodaoistische Basisarbeit«

Wenn die Beobachtung zutreffend ist, dass Europas Politiker mittlerwei-
le auch nichts anderes tun als »regulieren«, dann lisst dies die niamliche
»Ressource« nicht gerade in gloriosem Licht erstrahlen. Eine Kunst der Re-
gulierung bzw. qualifiziertes Durchwurstelns setzt offensichtlich sehr viel
mehr voraus. Mehr als entweder Aussitzen oder Drehen an dieser oder je-
ner Stellschraube. Sagen wir: Solange es den handelnden Personen an der
individuellen eurodaoistischen Basisarbeit gebricht, darf man vom politischen
Durchwursteln kaum Anderes erwarten, wird stets ein Gerhard Schréder
oder eine Angela Merkel herauskommen. Ungeachtet dessen, dass jeder-
zeit Unterbietungen zu gewirtigen sind.

Fragen wir noch einmal: Was hat die von Jullien an der chinesischen
Weisheit gerithmte »Mitte« als »gleichmifige Entfaltung der Unterschie-
de«, als Sich-offen-halten »fiir die Vielfalt der Phinomene zwischen den
Extremenc, das Gerhard Schréders »neuer Mitte« abging? Wodurch unter-
scheidet sich »Weisheit als Disponibilitit fiir alles Mogliche« von Beliebig-
keit? Was fehlt Angela Merkels Nichthandeln oder Aussitzen, was dem »Wu
wei« des Laotse als weisem Ratschluss eignet? »Nichts tun, damit nichts
getan werden muss«? Oder wie der alte Weise sagt, »man muss nicht agie-
ren konnen«? — Es wire lacherlich, was hier den Unterschied macht, wie
ein Patent aus dem Sack ziehen zu wollen. Um so mehr, als hier nicht das
Wissen oder ein Wissen der springende Punkt ist. Ein Fingerzeig Julliens
konnte weiterhelfen: »Handeln und Nichthandeln, so versucht er sich ein
weiteres Mal an einem die Weisheitspointe treffenden Apercu und erginzt,
»am Grund der Transformation findet sich die Atmung«.

»Am Grund der Transformation findet sich die Atmung« — soll der
Satz mehr als eine Plattitiide sein, kann mit ihm nicht die physiologi-
sche Faktizitit des Atmens gemeint sein. In Frage kommt einzig eine
kulturelle Praxis des Atems. Welcher im daoistischen Kontext — weil
»am Grund aller Transformation, aller »Wandlungen« wirksam, wie
Jullien wohl zu Recht unterstreicht — der Rang der schlechterdings ba-
salen Kulturpraxis zukdme. — Endlich, mochte man aufatmen, steht die
daoistische Basispraxis deutlich konturiert vor Augen. Und mit ihr der
Schliissel fiir »eurodaoistische Basisarbeit«. Atmen, leibhafte Erfahrung,
nicht primir »denkenc, nicht Diskurs — das Betriebsgeheimnis der alt-
chinesischen >Regulierungsweisheit< liegt in einem kontinuierlichen Er-
fahrungsprozess des Lebendigen als achtsam mitvollzogenem rhythmi-

228

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schen Atemgeschehen. Sekundir, ob formell eingeiibt oder informell
gelebt; zumal in einer traditionalistischen Gesellschaft wie der chinesi-
schen, in der anders als in der europidischen Moderne gentile und fami-
liale Sozialisation gleichsam naturwiichsig dem der Natur abgeschau-
ten Muster gehorcht und damit dessen kulturelle Tradierung garantiert.
Handeln und nicht handeln als kulturell verankerte und habituell ein-
gespielte Mimesis natiirlichen Ein- und Ausatmens — eine anders als
im Falle der Reflexion sich nicht in Subjekt und Objekt aufspaltende
Erfahrung, eine des Zueinander-gehorens von Selbst und Welt. Die als
tieferliegende und wirklich dauerhafte die selbstverstindlich auch in
der chinesischen Intelligibilitit angelegte Erfahrungsmdoglichkeit einer
Gegentiberstellung von reflektierendem Ich und reflektiertem Objekt
nachhaltig grundiert.

P.S. Wie wiirde der Gelehrte Jullien das Voranstehende wohl kommen-
tieren, diesen geschmeidigen Interpretationsansatz eines gleichfalls ge-
lehrten Europders? Womoglich so, den O-Ton entnehme ich einem Radio-
Feature von Roman Herzog aus dem Jahre 2004: »Ich habe den Eindruck,
Europa denkt die Atmung oder die Jahreszeiten nicht und denkt nur daran,
sie zu denken.« — Jullien in den Fufsstapfen von Heideggers »besinnlichem
Denken«? Gleichviel, man mdochte es nicht glauben: die Atmung »den-
ken«! Stupende Gelehrsamkeit bewahrt nicht vor diskursiver Borniertheit.
Und diese schafft es am Ende, selbst dort noch Verwirrung zu stiften, wo
allein schon die sprachlichen Ausdriicke an Deutlichkeit nichts zu win-
schen lassen: »atmenc, »nihren, die Jahreszeiten »schmecken«, samt und
sonders keine Denkvollziige.

Ein letztes Mal Jullien: »Man kann iiber China die Position Europas neu
bestimmen und iiber diesen Umweg das europiische Abenteuer neu entfa-
chen.« Und: »Die wichtigste Aufgabe des Denkens ist, Denkpositionen zu
finden, Abstand zu gewinnen und neue Ausgangsbedingungen zu schaf-
fen, um Leerlauf zu tiberwinden und die Initiative des Denkens wieder zu
erlangen. Und sich dann zu bewegen, wie und wohin man mochte.« — Als
reines Denk- und Diskursprojekt grenzt ein solches Versprechen an Hoch-
stapelei. Uberbau ohne Basis. Ein intellektuelles Wolkenkuckucksheim.
Anders herum, vom Kopf auf die Fiifle gestellt, wiirde ein Schuh daraus.
Also tiefer stapeln, unten anfangen. Weniger sinnieren und »sinisierenc,
mehr praktizieren: atmen. Eurodaoistische Basisarbeit.

229

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

85

Der Emeritus als Spitaussteiger

Wer zu spit aussteigt, den bestraft das Leben. Dies mag sich der >Sinophile<
Giinter Wohlfart, von Hause aus ordentlicher deutscher Professor fiir Phi-
losophie, gesagt haben, als er sein »Lehrstiihlchen« verlief} und sich nach
Suidfrankreich verdriickte, wo sich seine Frau bereits als Mohair-Ziegen-
hirtin niedergelassen hatte. »Als Adam grub und Eva spann«. Nein, anders
herum: Als Eva spann und Adam sich besann. Will sagen, als der Vorruhe-
stindler sein Lehrstithlchen gegen das Meditationsbinkchen eintauschte,
um sich kiinftig unter der Sonne des Midi eurodaoistischer Basisarbeit —
Arbeit, die Nichtarbeit ist — hinzugeben.

So ungefihr konnte ein Ghostwriter die Autobiographie des Emeritus
Wohlfart — >das bewegte Leben des Daoten Wohlfartse< — beginnen. Doch
siehe da, das ist gar nicht nétig. Er hat sie selber verfasst und sie steht auf
seiner Website. Er, der deutsche Professor, sei »auf der breiten Heeresstra-
e der deutschen Schulphilosophie artig mitmarschiert«, bis er bei Hera-
klit und damit schon einmal in Kleinasien gelandet, sich als »Denknoma-
de« aufmacht »vom alten Griechenland ans andere Ende der Seidenstrafle
ins alte China«. Womit er den seiner Ansicht nach filligen »transcultural
turn« vollzog, um als »Weisheitslehrling« an der »Erschlieung der philo-
sophischen Ost-West-Passage« teilzunehmen. Und obwohl es »mit einem
Gelehrten« dariiber zu reden so schwierig sei wie »mit einem Brunnen-
frosch iiber das Meer«, entdeckte er, »was die alten Chinesen Dao nannten,
den Weg, den Lauf der Dinge und des Lebens«.

Sodass er seitdem »sein Standbein in Europa und sein Spielbein in Chi-
na« habe. Einer seiner Erweckungstexte war Tschuang-Tses »Buch vom
siidlichen Bliitenland«, worin er keine Stelle fand, die ihm nicht in Rilkes
Worten bedeutet hitte, »Du musst dein Leben dndernl« Was fiir ihn wiede-
rum »Auszug aus dem Haus der Gelehrten« hiefR. Das Tschuang-Tse-Wort
»sei leer, das ist alles« sich zu Herzen nehmend, bemiiht sich die »von sich
selbst erfiillte Langnase« fortan, »vom Lehrmeister zum Leermeister« zu
werden und »da der Lehrmeister als Mundwerksgeselle mit seinem Lippen-
dao hoffnungslos hinter seinen eigenen Biicherweisheiten herhinkt(e), ver-
zichtet(e) er schlieflich freiwillig auf weitere akademische Meriten und lief§
sich — noch immer nicht ganz erwachsen — mit 6o emeritieren«. — Seither
lebt der bekennende »Daoist« als »Eremit und Anachoret« auf einem Berg
mit Meeresblick im stidfranzosischen Midi, wo seine Frau eine Bergerie
betreibt und Mohairwolle spinnt. Hier versucht der »Westnestfliichter« als

230

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hirtengehilfe seiner Frau Tschuang-Tse gemif leer zu werden, ohne sich
deswegen, tendenziell undaoistisch, die verfeinerte Lebensart des mediter-
ranen »savoir vivre« entgehen zu lassen. Das Eigenportrit endet mit den
Worten: »Und da man Philosophie eigentlich nur dichten diirfte, wie ein
osterreichischer Dorfschullehrer und Girtner einmal sagte, iibt er sich
auch manchmal als Haikiihetreiber in den verriickten Versen des wortlosen
Worts.« Doch am liebsten kultiviert er den »Garten seiner Seele« und das
geht so: »Er hockt mit der Blodigkeit des Dichters in der Nachmittagssonne
und dést.«

So weit die Selbstpersiflage des Emeritus/Vorruhestindlers Giinter
Wohlfart. Es wirkt zunichst sympathisch, wenn sich einer, der das Tro-
ckendock der akademischen Philosophie verlassen hat, bei seinen Frei-
schwimmiibungen auf die Schippe nimmt. Sobald wir ihn jedoch statt als
wiirdigen Kandidaten fiir den Orden wider den tierischen Ernst als zeit-
gendssischen Daoisten begutachten und nach dem an ihm Beispielhaften
fur ein yogisches Exerzitium von Intellektuellen fragen, lisst unsere Be-
geisterung ein wenig nach. Was, wenn einer dem Naturell nach ein intel-
lektueller Stubenhocker ist, den das mediterrane >Dolce far niente< nicht
vom Hocker reif3t? Es ist nicht einzusehen, weshalb das Lehrstithlchen und
das Meditationsbinkchen sich nicht vertragen sollen. Tiglich >dosiert< eine
Stunde »leer werden« — und hernach ruhig wieder auf sein Katheterchen
klettern. Dies ersparte — mal beiseitegelassen, was sonst noch fiir den Intel-
lektuellen als Yogi spricht — immerhin einiges an Aufwand.

Genug der Einwinde. Wo Licht ist, ist auch Schatten. Doch kann man
dies bei Wohlfart sagen? Wo er sich aufhilt, ist viel Licht und eher wenig
Schatten. Wie dem auch sei, sein Aussteigertum sei ihm gegénnt. Auf dass,
ganz wie er es sich wiinscht, »sein leerer Herz-Geist einstens zum Spiegel
des heiteren Himmels des Midi werden moége«.

86

Der Wissenschaftler und der Meditierende

Wieder einmal im Club der toten Denker. Derjenige, dem wir nun einen
Besuch abstatten, verstarb erst 2007. Bereits 19776 hatte er, der Physiker
und Philosoph, auf Fragen geantwortet, die auch uns, gut eine Generation
spiter, bei der Begegnung mit ihm interessieren. Die Frage vor allem: Wie
wurde aus dem Naturwissenschaftler zugleich ein Meditierender? Was sich

231

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

damals wie heute nicht alle Tage ereignet. — Anzunehmen also, dass der
Befragte wie vormals antwortet: »Ja, da stellen Sie eine wichtige Frage ... Es
ist zunichst richtig: Mich interessiert Meditation in erster Linie als etwas,
das man tut — nicht aus irgendwelchen theoretischen Griinden. Ich habe
selber nie reguliren Meditationsunterricht genossen, wie man das ja haben
kann und wie man es, wenn man sich darum kiimmern will, eigentlich
auch haben sollte. Im Grunde habe ich als junger Mensch einfach angefan-
gen, etwas zu tun, von dem mir spiter Leute, die die Meditation schulmi-
Rig kennen, gesagt haben, das sei schon Meditation ... Ich habe mir dann
angewohnt, jeden Morgen einfach eine Zeitlang Stille walten zu lassen,
still zu sein, dabei kam dann sehr viel - hat sich sehr viel gemeldet. Spiter
bin ich dann auch mit asiatischer Meditation zusammengekommen, und
was ich vorher gerade zitiert habe, dass man mir gesagt hitte, was ich da
tue, das sei schon Meditation, habe ich aus dem Mund von indischen Me-
ditationslehrern.«

Dass und wie er ein Meditierender wurde, lag Carl Friedrich von Weiz-
sdcker zufolge an persénlicher Neigung und ihr forderlichen Einfliissen
von auflen. Etwa »ein liturgisch gestalteter Tagesablauf«, wie ihn der 17-Jdh-
rige fiir kurze Zeit in einer klosterihnlichen Gemeinschaft kennenlernte
und der ihm »durch eine geregelte Form des Lebens tiefe Schichten im
eigenen Wesen anzusprechen oder besser gesagt, diesen tiefen Schichten
das Wort zu lassen, geeignet erschien. — Etwas, das seinerzeit schon rar
gewesen sein diirfte, was eine deregulierte und medial kolonisierte Lebens-
welt wie die heutige aber erst recht nicht mehr >vorhilt«. »Auf permanen-
te liturgische Gemeinschaft«, so der damals 65-jahrige Weizsicker, »habe
ich bisher verzichtet, da ich sie nie mit der mir notwendigen Modernitit
des Bewusstseins verbunden gefunden habe, aber ich iibernahm die Ge-
wohnheit einer allmorgendlichen Meditation. Eine Meditationsschule habe
ich nicht durchgemacht, weil mir nie ein Lehrer begegnet ist, der meinem
Intellekt — und zugleich meinem Unabhingigkeitsdrang — Geniige getan
hitte ... Ich habe nicht versucht, meditativ ins Extrem zu gehen, sondern
habe kommen lassen, was sich meldete. Ohne diese stete Riickkehr zur
Stille aber kénnte ich nicht leben.«

Der 2007 im Alter von 94 Jahren gestorbene Carl Friedrich von Weizsi-
cker, der frith den naturwissenschaftlichen Forscherdrang in sich verspiir-
te und als kaum 20-Jdhriger bereits in die Spitzenriege deutscher Kernphy-
siker um Werner Heisenberg und Otto Hahn aufstieg, der mit diesen im
Zweiten Weltkrieg einen gefihrlichen »Traum triumte« — den, sich iiber
die Herstellbarkeit einer Atombombe Klarheit zu verschaffen und dadurch

232

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in ein ethisches Dilemma sondergleichen geriet —, der sich nach dem Krieg
iiber das Geschehene und sein persénliches Involviertsein tief erschro-
cken zeigte, der 1957 zu den fithrenden Unterzeichnern der Géttinger Er-
klarung gegen eine deutsche Atombewaffnung zdhlte — und nach einem
Gesprich mit Kanzler Adenauer und dessen Verteidigungsminister Franz
Josef Strauss iiber dieses Thema zwei Tage »mit Ohrensausen und Brech-
durchfall« das Bett hiiten musste —, der im gleichen Jahr die naturwissen-
schaftlichen Forschungen an seinem Géttinger Institut unterbrach und an
der Universitit Hamburg eine Lehrtitigkeit in Philosophie aufnahm, der
ab 1970 das Max-Planck-Institut »zur Erforschung der Lebensbedingun-
gen in der wissenschaftlich-technischen Welt« am Starnberger See leitete
und dort Tur an Tiir mit Co-Direktor Jiirgen Habermas forschte — diese
Gallionsfigur renommierter Wissenschaft in der alten Bundesrepublik ver-
kérperte gleichzeitig das seltene Exemplar eines Wissenschaftlers und Me-
ditierenden in Personalunion. Jemand, der Meditation nicht lediglich als
intellektuelles Sujet oder wissenschaftlichen Forschungsgegenstand ernst
nahm, sondern sie als tigliche Ubung praktizierte. »Mich interessiert Me-
ditation in erster Linie als etwas, das man tut, nicht aus irgendwelchen
theoretischen Griinden«, war das erste, was er seinem Gesprichspartner
in dieser Angelegenheit 1976 zu verstehen gab. Und »dass eigentlich al-
les, was man dazu sagt, falsch ist; denn es geht hinaus aus dem Bereich
der Begriffe, aus dem Bereich dessen, was man normalerweise mit der
Sprache sagt«. — Man wird hiernach fuglich annehmen diirfen, dass Weiz-
sicker Zustimmung signalisierte zu folgendem Vorschlag des Besuchers
im Club der toten Denker: Als Priifstein des serids Meditierenden, dessen
Zuriickhaltung, ja Scheu, in Anschlag zu bringen, iiber die Priliminarien
und >Formalititen< des Exerzitiums hinaus sich zur Erfahrung bzw. den Er-
fahrungsinhalten der Ubung zu dufern. Womit im Ubrigen auch die Frage
im Raum stiinde, ob es nicht sinnvoll oder gar notwendig ist, sich im Inte-
resse der Sache bei der wissenschaftlichen Diskursivierung der Thematik
wie auch der publizistisch-medialen Aufbereitung gewisse Restriktionen
aufzuerlegen.

Denn: damit verstindlich wird, um was fiir eine Sache es geht und in-
wiefern diese von allgemeinem Interesse zu sein verspricht, gentigt hier
das definitorische Minimum. Identisch in diesem Fall mit der Quintes-
senz einer >Selbstpraktik< hinsichtlich Selbstkenntnis und Verhaltenskon-
trolle des Einzelnen, der sie praktiziert. Und erkennbar méchte sich der
Meditationspraktiker Weizsicker auf eben diesen restriktiven Rahmen be-
schrinken bei den Ausfithrungen iiber »Meditation« gegen Ende seiner

233

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1977 publizierten denk- und lebensgeschichtlichen Summa »Im Garten des
Menschlichen«. Zu Punkt eins, was meditative Praxis ausmacht und worin
der Zuwachs an Selbstkenntnis besteht, liest man dort: »Es ist ein Still-
werden des bewussten Getriebes und es meldet sich, es zeigt sich etwas,
was auch vorher immer da war. Uberhaupt, man wird durch die Meditation
kein anderer, sondern man wird der, der man immer gewesen ist. Aber dies
zeigt sich so, dass das, was wir normalerweise das Bewusstsein nennen,
anfingt, etwas davon zu spiiren und dadurch dann auch verindert wird.« —
Zu Punkt zwei — Einfluss auf das individuelle Verhalten — fithrt Weizsi-
cker aus: Die »Methode, mit dem Begriff die Wirklichkeit zu zerschneiden
und das Zerschnittene wieder zusammenzufassen, scheint mir hinter dem
ganzen wissenschaftlichen Verfahren zu stehen, wihrend die Schulung,
die wir heute mit dem [...] Wort sMeditation«< bezeichnen, im Grunde eine
Schulung zu einem anderen Verhalten ist, einem Verhalten, das nicht mit
dem Zerschneiden beginnt, um dann wieder zusammenzusetzen, sondern
ich wiirde am liebsten sagen, das mit dem Geltenlassen des Unzerschnitte-
nen beginnt, also nicht mit einer Leistung der Integration; denn Leistung,
das ist schon wieder genau das, was hier nicht vorliegt.« Schliefflich noch
einmal explizit das Dementi eines Vorurteils, mit dem sich Meditations-
praktiker bis heute konfrontiert sehen: »Die Meinung mancher Menschen,
Meditation sei Selbstbespiegelung und stehe im Gegensatz zum Einsatz
fiir den Mitmenschen, ist ein kaum begreiflicher Irrtum.«

Freilich, Weizsickers im angenehmen Duktus diskursiver Bescheiden-
heit und ohne theoriesprachliche Schnérkel vorgetragene Uberzeugung
in Sachen Meditation gerit ihm darum nicht minder zu einer absoluten
Provokation fiir das hergebrachte Selbst- und Weltverstindnis seiner For-
scherkollegen und der intellektuellen Peers. Umso mebhr, als es sich bei
dem, was er in vollkommen unspektakulirem Tonfall und gleichsam en
passant vorbringt, zugleich um das verhaltenspraktische Fazit seiner »Er-
forschung der Lebensbedingungen in der wissenschaftlich-technischen
Welt« handelt. Und bei dem, der dieses Fazit zieht, um den Direktor eines
Max-Planck-Instituts mit der nimlichen Aufgabenstellung, nicht um einen
im Innern dieser 6ffentlichen Person auch noch vorhandenen und ganz un-
mafigeblichen Privatmann. — Wie reagierte man in den 7oer Jahren des ver-
gangenen Jahrhunderts in der Forschergemeinde und im Intellektuellen-
milieu auf Carl Friedrich von Weizsickers intellektuelle Herausforderung?
Mit Nichtreaktion. Die Herausforderung ist spurlos an der Diskursfassade
abgeperlt. Immerhin fand »Das Deutsche Nachrichtenmagazin« sie einer
Nachricht wert. Mehr noch, DER SPIEGEL reagierte auf Weizsickers Buch

234

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sogar mit einer himefreien, ja respektvollen Besprechung. Deren Verfasser
keine Schwierigkeit hatte, in Weizsickers Ausfithrungen tiber Meditation
die Essenz dieser Publikation zu erkennen. Und weil so viel journalistische
Aufmerksamkeit und Sorgfaltspflicht bei so viel Ignoranz auf Seiten der
Wissenschaft und der Intellektuellen auch nach 40 Jahren verdient, dass
man sie honoriert, auch deshalb hier ein lingeres Zitat aus der Schluss-
kadenz des Artikels. »Meditation kann, so meint Weizsicker, den Habitus
des Menschen verindern und so auch Verinderungen in der Gesellschaft
bewirken. [...] Letztlich hat er dabei eine kulturrevolutionire Verinderung
Europas und des europdischen Menschen im Sinn. Die Begegnung des >re-
flektierenden< Europa mit dem >meditierenden< Asien hilt er fiir ein >welt-
geschichtliches Ereignis<, das Europa aus den Traditionen einer aggressiv-
analytischen Wissenschaftskultur befreien konnte. [...] Diese Kultur ist im
Wesentlichen >Willens- und Verstandeskultur«. Sie tendiert, meint Weizsi-
cker, zu »einem Zerschneiden der wirklichen Welt. [...] Sie sei >durch einen
entfesselten Fortschritt der Erkenntnis und der Macht« charakterisiert, der
>essentiell Unfriede in sich selbst ist. [...] Er fordert deshalb zu einem an-
deren, entschieden nicht-wissenschaftlichen Verhalten auf, das man in der
Meditation lernen soll ...« (DER SPIEGEL vom 05.09.1977)

P.S. War da nicht noch etwas? Aber ja doch, Habermas! Weizsickers
Co-Direktor wihrend des gemeinsamen Jahrzehnts von 1971 bis 1980 am
Starnberger Institut. Obgleich die beiden unterschiedlichen Forschergrup-
pen mit verschiedener Aufgabenstellung vorstehen, legt sich einem die Fra-
ge nahe: Ist es vorstellbar, dass der eine ein Opus magnum versffentlicht,
in welchem er eine prononcierte These vertritt iiber Verhaltensanforderun-
gen fiir eine lebenswerte Zukunft innerhalb der wissenschaftlich-techni-
schen Zivilisation, und der andere, der ausgewiesene Sozialphilosoph und
fihrende Handlungs- und Kommunikationstheoretiker, schweigt dazu,
schweigt wie ein Grab, was jedenfalls eine publizistisch wahrnehmbare
Wiirdigung der Arbeit des Kollegen angeht? Und gerade weil so etwas fiir
intellektuell und diskursiv Aufgeschlossene kaum denkbar erscheint, es
sich jedoch genau so zugetragen hat, werden diese sich einmal mehr an die
Stirn fassen und fragen, wie dies sein kénne: dass Weizsicker 6ffentlich sei-
ne zeitdiagnostische Generalthese formuliert und die unmittelbar nebenan
logierende Primadonna der Diskursphilosophie, Jiirgen Habermas, dazu
nichts zu sagen hat. — Die Frage bleibt offen. Denkbar wire noch, dass sich
Habermas Weizsicker gegentiber personlich mit dem Hinweis erklirt hat,
er sei meditativ so unmusikalisch wie er »religios unmusikalisch« sei. Eine
Entschuldigung, die — sollte Habermas sie vorgebracht haben — Weizsicker,

235

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Grandseigneur, gewiss angenommen hat. »Bemerkenswert« findet es
der Habermas-Biograph Stefan Miiller-Doohm, »dass sich von Weizsicker
in einem Dankesbrief an Habermas, der ihm im Juli1987 zum 75. Geburts-
tag gratuliert, retrospektiv sehr positiv iiber die Zusammenarbeit duflert.«
In diesem Brief schreibt Weizsicker, der auch hier die »Bewusstseinsent-
wicklung« im Blick hat: »Wenn ich meine eigenen Gefiihle riickblickend
ausdriicken soll, so wiirde ich sagen, die Schwiche unseres Instituts in
den siebziger Jahren war [...], dass wir der Bewusstseinsentwicklung zu
weit voraus waren und dass wir selbst nicht ganz die intellektuellen Mit-
tel hatten, um das, was wir im Unterschied zum bestehenden 6ffentlichen
Bewusstsein sowohl in Politik wie Wissenschaft sagen wollten, auszudri-
cken. Dabei muss ich sagen, dass fiir mich in der Erinnerung an jene Jahre
gerade die Gespriche oder auch manchmal schriftlichen oder nicht-verba-
len Auseinandersetzungen mit Thnen fast das Fruchtbarste gewesen sind.
[...] Wirklich interessant war mir immer der geistige Austausch mit Thnen,
denn — wenn ich es so ausdriicken darf — wir waren und sind so verschie-
den, dass ich von Thnen immer wieder Gedanken horte, die mir spontan
itberhaupt nicht eingefallen wiren.«

Soweit die Starnberger Dioskuren. Wie war es mit dem Aufmerksam-
keits- resp. Unaufmerksamkeitsverhalten der tibrigen Intellektuellensterne
oder -sternchen bestellt, den Mitarbeitern von Castor und Pollux? Ich zitie-
re nochmals Miiller-Doohm: »Das Betriebsklima im Starnberger Institut
beschreibt Claus Offe [...] als katastrophal, bestimmt von stindigen Rivali-
titen. Jeder habe den anderen insgeheim fiir einen Idioten gehalten, kaum
jemand sei kooperationsfihig gewesen, was sich nicht nur auf das Verhilt-
nis zwischen den Forschungsgruppen ausgewirkt, sondern ebenso inner-
halb der Gruppen gezeigt hitte [...]. Auflerdem habe die privilegierte, aber
abgeschottete Arbeitssituation bei einigen Tendenzen der Verwahrlosung
befordert, bis hin zum Alkoholismus. [...] Auch der Jurist Giinter Franken-
berg, der zeitweise Vorsitzender des Institutsrates war, erinnert sich daran,
dass die Atmosphire extrem intellektualistisch und angespannt gewesen
sei. Es habe eine Art Dauerkonkurrenz um Scharfsinn und Originalitit
geherrscht, selbst die informellen morgendlichen Teerunden in den Se-
kretariatsriumen seien wortreich gefithrte Demonstrationen situativer Ge-
nialitit gewesen, mit Habermas, der seinen eigenen Interessen nachging,
als dem unerreichbaren Mafdstab.« — So war es um das kommunikations-
theoretische Ideal vom herrschaftsfreien Diskurs im Allgiu alles andere als
zum Besten bestellt. Eine kleine Illustration dessen, was Weizsicker unter
anderem gemeint hat, wenn er 1976 im Gesprich iiber Meditation bemerkt:

236

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»... ich finde, dass die richtige Erkenntnis, dass wir in Bezug auf die So-
zialstruktur, auf die Gesellschaftsordnung, Fortschritte machen miissen,
selbstzerstorerisch ist, wenn sie nicht mit denjenigen Erfahrungen verbun-
den wird, zu denen eine gut gelingende Meditation den Weg bahnt. Und
ich habe das Gefiihl, dass gerade die enttiuschten Gesellschaftskritiker
diejenigen wiren, denen am meisten geholfen wiirde, wenn sie die medita-
tive Erfahrung hitten.«

87

Der Atomphysiker und sein Yogi

Wie dem Begriff >Wissenschaft« hiufig das Adjektiv >westliche« Wissen-
schaft vorangestellt wird, wo globalgeschichtliche kulturelle Zusammen-
hinge mitreflektiert werden, so dem Wort >Meditation« oft wie selbstver-
stindlich das Epitheton »>ostlich«. Eine mittlerweile nachlassende und
sich in Zukunft wahrscheinlich verlierende sprachliche Konvention ins-
besondere der Jahrzehnte der zweiten Hilfte des vergangenen Jahrhun-
derts. Mehr noch fiir die, die >6stliche Weisheit und Philosophie«< nicht nur
theoretisch studieren, sondern sie auch praktizieren wollten, stand aufRer
Frage, dass man, um meditieren zu lernen, eine >Morgenlandfahrt< anzu-
treten hatte. Wie Arthur Koestler 1959/60, dessen Reiseerfahrungen in
Indien und Japan, seine Begegnung mit »Heiligen und Automatens, ihn
allerdings enttiuscht und erntichtert — und ohne ein Meditierender gewor-
den zu sein — nach Europa zuriickkehren lieRen. Und wie Carl Friedrich
von Weizsicker ein Jahrzehnt spiter, dem bei seiner Indienreise 1969 hin-
gegen eine auflergewdhnlich begliickende Erfahrung zuteil wurde. Weiz-
sdcker hatte wie andere Asienreisende dieser Zeit schon frith die Reden
des Buddha in der Ubertragung von K.E. Neumann studiert und Richard
Wilhelms Ubersetzung daoistischer Klassiker gelesen. »Ich habe mich seit-
dem bei wacher Bewusstheit der tiefen kulturellen Differenzen im spiri-
tuellen Asien selbstverstindlicher zuhause gefiihlt als in Europa.« Freilich
musste Weizsidcker nicht erst in Indien zu einem Praktiker der Meditation
werden, da er sie bereits seit langem »autodidaktisch« praktizierte. Zudem
war seine Reise nicht mit Heilserwartungen tiberfrachtet, unternahm er
sie doch im Auftrag des Deutschen Entwicklungsdienstes und mithin in
entwicklungspolitischer Mission, nicht als Sinnsucher. — Zum >spirituellen
Rahmenprogrammc seines mehrwochigen Aufenthalts gehorte ein Besuch

237

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

im Ashram des Hindu-Heiligen Ramana Maharshi. Hier hatte Weizsicker
jenes Meditationserlebnis, an dessen Schilderung in seinem Buch »Der
Garten des Menschlichen« 1977 der SPIEGEL »die Verséhnung von euro-
paischer Wissenschaft und indischer Weisheit« oder »anders gesagt: die
Erlosung Europas aus dem religiésen Nihilismus der Wissenschaft durch
Meditation« als »zentrales Thema« von Weizsickers Lebensbericht fest-
machte.

Das Interesse des Wissenschaftlers und Intellektuellen Weizsicker >an
Asien< oder >dem Osten< war also nicht nur ein ebenso theoretisches wie
praktisches, es war der existenziellen Motivation nach an erster Stelle und
in der Hauptsache ein praktisches. Dennoch sollte die eindeutig prakti-
sche, meditationspraktische Akzentuierung der auch laut Weizsicker
»hoch notwendigen Verbindung zwischen 6stlicher Weisheit und westli-
cher Wissenschaft« in der AuRenwirkung zunichst einmal in ein fragwiir-
diges Fahrwasser geraten. — 1968, ein Jahr vor seiner Indienfahrt, stellte
sich Weizsidcker ein Besucher aus dem Indischen Kaschmir vor, Pandit
Gopi Krishna. Der Gast beeindruckte durch seine Ausstrahlung und seine
Worte. Er war Verfasser eines sehr persénlichen Erfahrungsberichts tiber
Yoga- und Meditationspraxis, in dessen Mittelpunkt ein Erleuchtungser-
lebnis von auflerordentlicher Intensitit stand, welches dann aber in einer
mysteriosen Entgleisung zu nicht minder heftigen und langwierigen psy-
chosomatischen Beschwerden gefiihrt hatte.

Der autobiographische Bericht des Inders mit dem englischen Titel
»The evolutionary energy in man« war 1968 als »Kundhalini — Erweckung
der geistigen Kraft im Menschen« im O.W. Barth-Verlag auch auf Deutsch
erschienen. 1971 brachte der Suhrkamp-Verlag ein weiteres Buch von Gopi
Krishna heraus, »Die biologische Basis der religiosen Erfahrung« (engli-
scher Originaltitel: »The biological basis of religion and genius«). Co-Autor
der deutschen Ausgabe war kein geringerer als Carl Friedrich von Weizsi-
cker. — Hat hier zueinander gefunden, was zusammen gehort? Was bei der
Lektiire zunichst frappiert: Meditation, eine >nach innen< so unpritentiose
wie nach auflen hin unscheinbare Praktik als die sie auch in Weizsickers
personlichem Erfahrungsbericht eines Praktizierenden stets geschildert
wird —, hat sich unversehens ins Gegenteil verkehrt: in ein fiir Praktizie-
rende ebenso heikles, ja gefihrliches Unterfangen, wie ein fiir Theoreti-
ker und Raisonnierende jeglicher Couleur dankbares Objekt uferloser
und hemmungsloser Spekulation. Und Katalysator der Verkehrung sind
in diesem Fall ausgerechnet zwei Meditationspraktiker. Der eine, den die
altindischen Yogatechniken in seiner Meditationspraxis zum Extrem ver-

238

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

leitet haben, Gopi Krishna, indem er sich einen pseudowissenschaftlichen
Reim auf die unheilvollen Folgen seiner extremistischen Praxis zu machen
versucht und zu diesem Zweck magisch-mythische Korper-Geist-Konzep-
te aus der Yogaphilosophie mit Wissenschaftsschablonen aus dem 19. Jh.
wild kombiniert. Der andere, Weizsicker, indem er sich aus Empathie und
transkultureller Dialogverpflichtung auf dessen evolutionistisch-vitalisti-
sche Spekulationen auf bedenkliche Weise einlisst.

Beispielsweise so: »Wenn es erlaubt ist, fiir den westlichen Leser als
Wink die Worte Lotus, Bewusstsein, Schlange fiir einen voriibereilenden
Augenblick durch die fiir uns so abgeblassten Begriffe unserer Metaphysik
Gott, Mensch, Natur zu ersetzen, so miissten wir buchstabieren: Die Natur
sucht die Einigung mit Gott durch den Menschen und in dem Menschen,
der nicht auf sie, sondern nur auf Gott schaut. Wer ihr diesen Weg eroffnet,
den erfillt sie mit dem Sturm ihrer Seligkeit, mit der Realisierung eines
neuen Bewusstseinsfeldes.« Oder:

»Seine (Gopi Krishnas) Lebensgeschichte ist nur dann mehr als ein
Stiick gut ausgegangener Pathografie, wenn sie Erfahrungsmaterial zum
Verstindnis von etwas Objektivem bietet. [...] Das normale Ich-Bewusstsein
ist heute Allgemeinbesitz der Menschen. Aber Gopi Krishna wirft einen
hypothetischen Blick auf jene prihistorische Zeit, in der dieses Bewusst-
sein in héheren Anthropoiden vielleicht auch nur sporadisch und wie eine
Abirrung von der Normalitit hervortrat. Das hohere Bewusstsein hingegen
deutet sich heute ebenso nur in einzelnen genialen oder mystisch begabten
Individuen an ...« — Hat nicht auch Koestler von »Bewusstseinsevolution«
und »kosmischem Bewusstsein« gesprochen? In der Tat, nur war bei ihm
damit ein mentaler Entwicklungs- oder Reifungsprozess gemeint, kein so-
matischer Hergang, keine wie auch immer von >feinstofflichen Energie-
stromen< bewirkte Verinderung des Gehirns und Zentralnervensystems.
Oder wie Weizsdcker richtig bemerkt: Gopi Krishna stellt »eine biologisch
beschreibbare Evolution des Organs des Bewusstseins in den Mittelpunkt
seiner ganzen Betrachtung«.

Gut gemeint, so wird man wieder einmal sagen miissen, ist nicht unbe-
dingt auch gut gemacht. Weizsickers und Gopi Krishnas »Die biologische
Basis der religiosen Erfahrung« von 1971 erbrachte weder Relevantes >in
der Theorie«, im wissenschaftlich-analytischen Verstindnis mentaler Ab-
laufe bei der Meditation sowie der begleitenden kérperlichen oder physiolo-
gischen Vorgange >unter Normalbedingungens; noch diirfte das Biichlein
die Leser zum Selbstversuch in meditativer Praxis ermutigt haben. Un-
gewollt zwar, doch nichtsdestoweniger zwangslidufig passiert stattdessen

239

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Folgendes: die eminent praktische Herausforderung der Meditation oder
des yogischen Exerzitiums wird zu Theoriediskurs zermahlen. Religion,
Wissenschaft, Evolution, biologische Basis religioser Erfahrung, dies sind
nur einige der Miihlsteine im diskursiven Mahlwerk. — Im Club der toten
Denker wiirden mir der Atomphysiker und sein Yogi jetzt sicher entgegen-
halten, dass insbesondere Religion und Religiositit bei dieser Diskussion
nicht auflen vor gelassen werden konnten, da in ihnen die Praktiken des
Yoga und der Meditation nun einmal traditionell ihre Wurzel hitten. Ich
wiirde mit dem Hinweis kontern, dass sie selber mit Ihrer »Szientifizie-
rung« der Praxis und Erfahrung des Yoga oder der Meditation deren si-
kulare Konzeptualisierung beférderten und zur Einsicht in eine >weltlich<
verstandene Sinnhaftigkeit yogischer oder meditativer Ubung beitriigen.
Und Herrn Weizsicker wiirde ich fragen, ob denn nicht sein langjihriger
spontaner Zugang zu einer Meditationspraxis, die seiner unaufgeregten
Schilderung nach wie eine Praxis »des Geringfiigigen< lebenslinglichen
Eingang in seinen Alltag fand, nicht der schonste Beweis fiir eine sikulare
Aufmerksamkeitspraxis yogischen Zuschnitts sei und die zudem von ihrer
>wissenschaftlichen Unbeschwertheit< eher profitiert als darunter gelitten
habe?

P.S. Und auch davon, dass eine sowohl von >szientifischer Durchge-
styltheit« freigehaltene als auch im wesentlichen sikular aufgefasste Medi-
tationspraxis weder in die Verirrung noch zu Seichtigkeit fiihrt, legt Carl
Friedrich von Weizsickers personliche Erfahrung beredtes Zeugnis ab.
Sein Meditationserlebnis am Grab des indischen Weisen Ramana Mahars-
hi schildert Weizsicker so: »Das Wissen war da, und in einer halben Stun-
de war alles geschehen. Ich nahm die Umwelt noch wahr, den harten Sitz,
die surrenden Moskitos, das Licht auf den Steinen. Aber im Flug waren
die Schichten, die Zwiebelschalen durchstofen, die durch Worte nur anzu-
deuten sind ... Trinen der Seligkeit. Seligkeit ohne Trinen. Ganz behutsam
lieR die Erfahrung mich zur Erde zuriick. Ich wusste nun, welche Liebe
der Sinn der irdischen Liebe ist. Ich wusste alle Gefahren, alle Schrecken,
aber in dieser Erfahrung waren sie keine Schrecken.« — Als Weizsickers
Buch, das diese Schilderung enthilt, 19777 erschien, war eine der Moden
in der soeben aufblithenden Psychoszene die »Transzendentale Medita-
tion« des durch die Beatles populir gewordenen Maharishi Mahesh Yogi.
Als Erfahrungssuperlativ seiner Meditationsrichtung wurde das >meditati-
ve Fliegen< angepriesen, die »Levitation«. Und so kam es, wie es kommen
musste: Die Anhinger dieses Vereins griffen das Weizsickersche »im Flug
waren die Schichten, die Zwiebelschalen durchstoflen« begierig auf. »Dies

240

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist keine Science-Fiction-Szene«, war da zu lesen. »Die Fotos zeigen eine
Frau, die im Lotussitz eine zirka anderthalb Meter weite Flugparabel mit
einer Levitations-(Schwebe)Hohe von etwa 40 Zentimetern vollzieht. Auch
der Atomphysiker und Philosoph Carl Friedrich von Weizsicker hatte Le-
vitationserlebnisse, sie verhalfen ihm zu »blitzartigen Erleuchtungen«<. Zur
Zeit gibt es in der Bundesrepublik bereits 160 Meditierende, die >fliegenc
kénnen.«

Was, wenn Weizsickers Coleiter am Starnberger Institut, Jiirgen Ha-
bermas, dies damals gelesen hat? Fiir ihn ein Grund, fiirchten zu miissen,
Weizsicker konnte nebenan, unbeaufsichtigt sozusagen, Flugiibungen ver-
anstalten? Nein. Habermas wiirde der Kategorienfehler, der hier vorliegt,
sofort aufgefallen sein. Dass die TM-Leute den Unterschied zwischen wirk-
licher und metaphorischer Rede nicht kennen. Oder nicht kennen wollen.
Im tibrigen war sich Habermas sicher: Wenn das, was er, Habermas, am
Institut betrieb, programmatisch »normal science« war, dass dann das,
was ein meditierender Weizsidcker trieb, nur ein Anologon von »normal
science« sein wiirde, also auch nichts anderes als >normal meditation«. Ha-
bermas konnte beruhigt sein: keiner hebt ab, man bleibt gemeinsam auf
dem Teppich.

88

Mangelnde Bodenhaftung
oder Hohenfliige mit der Quantenphysik

Noch einmal eine Riickschau. Wahrend der Physiker und Philosoph Carl
Friedrich von Weizsicker kontinuierlich meditativam Boden blieb, waren
einige seiner Mitarbeiter dabei, auf ihre Weise abzuheben: intellektuell. Im
von Weizsicker angeregten Forscherkreis, der sich mit westlicher Wissen-
schaft und 6stlicher Weisheit befasste, waren sie um ein dialogisches oder
Reflexionsverhiltnis zwischen wissenschaftlicher Rationalitit und Mystik
bemiiht. Unter ihnen der Heisenberg-Schiiler Hans-Peter Diirr, spiter
Weizsickers Nachfolger in der Leitung des Miinchner Max-Planck-Instituts
fuir Physik. In den USA verfasste derweil ein anderer Heisenberg-Schiiler,
Fritjof Capra, sein »Tao der Physik«, dem er bald darauf den New-Age-Best-
seller »Wendezeit« folgen liefs. Vom englischen Physiker David Bohm wie-
derum erschien »Die implizite Ordnung« wie auch ein Gesprichsband mit
dem indischen Meditationslehrer Krishnamurti iber Quantenphysik und

241

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bewusstsein. — Im Riickblick wird deutlich, dass es sich bei der ganzen
Aufregung um die Ausldufer jenes zu Anfang des 20. Jahrhunderts anhe-
benden Mystizismus unter Quantenphysikern handelt, der bereits Arthur
Koestler in »Der Yogi und der Kommissar« nicht recht geheuer war. Niels
Bohr verzierte den Vokal in seinem Nachnamen mit dem daoistischen Sym-
bol des Yin und Yang. Dieses Mal war es nicht die geisteswissenschaftliche
Intelligenzia, sondern die naturwissenschaftliche Créme-de-la-Créme, die
sich quantentheoretisch spekulativ in die Gottesposition beamte.

»Physik und Transzendenz« hief} der von Hans-Peter Diirr 1986 edierte
Sammelband, in dem sich die ndmliche Debatte und Mode in hochkariti-
ger Besetzung dokumentiert findet. Der Herausgeber selber ist ihrem Geist
ein Leben lang treu geblieben. Auch bei seinem tiibrigen Querdenkertum,
fur das ihm u.a. der Alternative Nobelpreis verliechen wurde, kehrten die
Gedanken immer wieder und stets am liebsten in jenes spekulative Grenz-
gebiet zwischen Physik und Mystik, Wissenschaft und Religion zuriick,
dorthin, wo sich der quirlige Geist des Hans-Peter Diirr heimisch fiihlte
wie nirgendwo sonst. 2014 starb Hans-Peter Diirr im Alter von 84 Jahren.
Sodass der Leser meine nachstehende Randglosse zu ein paar AuRerungen
von Hans-Peter Diirr, wenigen Sitzen eigentlich nur, gern als Hommage
an ihn verstehen darf.

2004, anlésslich der Vorstellung seines Herder-Biichleins »Auch die
Wissenschaft spricht nur in Gleichnissen« an der Katholischen Akade-
mie — wieder ging es um Wissenschaft und Religion, das Thema hat ihn so
wenig losgelassen, wie er das Thema - fiithrte das Freiburger Stadtmagazin
»Kultur Joker« ein Gesprich mit Hans-Peter Diirr. »Gerade sprachen Sie,
so der Interviewer, »iiber das Thema >Mystik und Naturwissenschaft<. Wel-
che Erfahrungen haben Sie selbst mit dem, was Sie >mystisches Erlebenc
nennen?« Darauf Diirr: »Was wir mystische Erfahrung nennen, ist wohl
das Bewusstsein grofitmoglicher Verbundenheit, eine Einheit von Innen
und Auflen. Einen solchen Zustand habe ich immer wieder im Dialog er-
fahren, am intensivsten mit meinem Mentor und Freund Werner Heisen-
berg. In der Erérterung von Grenzfragen der klassischen Physik kamen wir
an einen Punkt, wo die abstrakte Sprache der Physik nicht mehr ausreich-
te. Heisenberg griff dann auf Bilder zurtick, auf Erzihlungen und Gleich-
nisse. Irgendwann erlebten wir eine spontane Ubereinkunft, als legten
sich die Bilder randscharf tibereinander. Wir nannten es dann nicht mehr
Kommunikation, sondern Kommunion. An diesem Punkt sagte Heisen-
berg >Stopp. Jetzt lassen Sie uns schweigen<. Und wir taten es, bis sich die
spontane Einsicht zur Sprache verfestigt hatte.« — Ein diskursives >Flow-

242

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlebnis<, konnte man sagen. Doch war das kurze Schweigen der beiden
Minner schon eine meditative Ubung? Ein Schweigen, bei dem sich »die
spontane Einsicht zur Sprache verfestigt«? Diirr selber ist unsicher und
schrinkt ein: »Allerdings geht in der Reflexion viel vom intuitiv Erfahrenen
wieder verloren.«

Wie die Erkenntnisse der Quantenphysik sein Leben geprigt hitten,
wollte der Interviewer anschliefend wissen. Diirr: »Jahrzehntelang woll-
te auch ich wissen, was die Welt im Innersten zusammenhilt und sehnte
mich nach der >Weltformel«. Heute weif ich, dass der Mensch prinzipiell
auflerstande ist, das Ausmafl von dem zu erkennen, dessen Teil er ist.
Unsere Vorstellung von der Wirklichkeit bleibt notwendig ein mehr oder
minder praktikables Konstrukt. Was wir unmittelbar erleben, ist aber alle-
mal reicher als das, was wir rational zu erfassen und wissenschaftlich zu
erkennen versuchen.« — Das allemal reichere unmittelbare Erleben, reicher
als alles rational Erfasste und wissenschaftlich Erkannte, erfordert aller-
dings ungeteilte Aufmerksamkeit. Dem in diesem Sinne aufmerksamen
Leser fillt hier sogleich auf: Wire der Interviewer zu ungeteilter Aufmerk-
samkeit imstande gewesen, statt sein Frageprogramm abzuspulen, so hitte
das Gesprich jetzt die denkbar interessanteste Wendung nehmen kénnen.
Wenigstens war nun Hans-Peter Diirr in seinem Element und nahm die
Gelegenheit wahr, noch allerhand Richtiges zu sagen. Wie: »In Jahrmil-
lionen Gattungsgeschichte haben wir gelernt, unser Denken und Handeln
instrumentell auf die Materie auszurichten. Unser Denken ist — grob ge-
sagt — dazu geschaffen, den reifen Apfel am Baum wahrzunehmen und
zu ergreifen, nicht dazu, den Kosmos zu erkliren oder Atomphysik zu be-
treiben. Atome stellen sich uns noch immer wie kleine Apfel dar.« Und:
»Die Wissenschaft presst die Welt gleichsam in den Fleischwolf. Je nach
Lochscheibe kommen Wiirste oder Nudeln dabei heraus. Mit dem oben
Hineingesteckten hat das nur noch bedingt zu tun.«

Wieder hatte der Fragesteller nicht aufmerksam genug hingehdért, sonst
hitte er vom Wissenschaftler Diirr jetzt nicht noch etwas tiber Gott im
quantenphysikalischen Universum horen wollen. Was nach der sicher rich-
tigen Feststellung Diirrs mit dem Fleischwolf natiirlich iberhaupt keinen
Sinn mehr zu ergeben versprach. Auch noch Gott in den wissenschaftli-
chen Fleischwolf zu pressen, damit er je nach Lochscheibe zu theologischen
und religiosen Wiirsten oder Nudeln verarbeitet wird. Zumal es »mit dem
oben Hineingesteckten [...] nur noch bedingt zu tun« hat. — Widersinniger
geht nimmer. Ich verzichte darauf, den vom Fragesteller provozierten wei-
teren wissenschaftlichen Verarbeitungsschritt zu referieren. Lieber lasse

243

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ich die kleine Hommage an Hans-Peter Diirr mit seiner schonen Fleisch-
wolfmetapher ausklingen. Wenn es stimmt, was Diirr sagt, dass unser
unmittelbares Erleben allemal reicher ist als jedes begriffliche Erfassen
und wissenschaftliche Erkennen von Wirklichkeit, dann — nur mal so als
Beispiel — konnte der Klavierspieler Heisenberg fiir uns interessanter sein
als ein mit seinen Wissenschaftskollegen spekulative Hohenfliige mit der
Quantenphysik veranstaltender Heisenberg. Denn wie das Exerzitium der
yogischen Aufmerksamkeitspraxis kommt auch das kiinstlerische Exerzi-
tium — es muss nicht das Klavierspiel sein — der Wirklichkeit und vielleicht
sogar dem, »was die Welt im Innersten zusammenhilt« unendlich niher
als alles Gewurste und Genudele am Fleischwolf der Wissenschaft und der
theoretischen Spekulation.

89

Meditierende in die Rohre

Die Zeiten dndern sich und mit ihnen die Wissenschaftsmode. Auch hier
steht der Uhrzeiger inzwischen woanders. Nicht mehr bei »Physik und
Transzendenz«. Heute zeigt er auf >Neurobiologie und Transzendenz:. Seit-
dem die »Lebenswissenschaften« angesagt sind, hat sich das aparte Seg-
ment >Hirnforschung und Meditation< herausgebildet. Meditierende oder
kontemplierende Ménche und Nonnen — ob katholisch oder buddhistisch
spielt keine Rolle — hat man seither batterieweise in die MRT-Réhre ge-
schoben und neuronal vermessen. Jetzt feuern die Neuronen. Es sind nicht
mehr diese verriickten Quantenteilchen, die umherschwirren, der >Quan-
tengott« ist tot. Mit der Religion oder dem Religiésen werden Meditation
und Transzendenzerfahrung bisweilen noch immer assoziiert. Doch wird
sich mit der Zeit auch dies dndern: Der smethodische Atheismus<und der
wissenschaftlich-weltanschauliche Naturalismus der Forscher beférdern
auch auf Seiten des Forschungsgegenstands und dessen 6ffentlicher Wahr-
nehmung die wiinschenswerte Sikularisierung. Wenn der Hirnforscher
Wolf Singer und sein Fachkollege Matthieu Ricard, der aus der Forschung
ausgestiegen ist und sich zu einem buddhistischen Ménch hat ordinieren
lassen, in der Edition Unseld aus dem Hause Suhrkamp iiber Gehirn und
Meditation fachsimpeln, wird Atheisten und Gliubigen gleichermaflen
warm ums Herz, so viel ist da von Mitgefiihl die Rede und dem Wachstum
der Empathiefihigkeit durch Achtsamkeitsmeditation. Kann man sich,

244

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unter Intellektuellen, eine bessere Werbung fiir die neue Aufmerksam-
keitspraxis vorstellen? Fiir den Intellektuellen als Yogi?

Tatsichlich hat sich durch den Schwenk von der Quantenphysik zur
Neurobiologie oder Gehirnforschung als Referenzwissenschaft fiir Medi-
tationspraktiker etwas verdndert: Wihrend die Quantenphysiker lediglich
theoretische Spekulation zu bieten hatten, kénnen die Neurowissenschaft-
ler mit empirisch erhobenen Daten aufwarten. Mit denen sich in farben-
froher Powerpointprisentation nicht nur auf Kongressen iiber »Meditation
und Wissenschaft« vor Wissenschaftsgliubigen renommieren lisst, zu
denen wir uns alle zdhlen diirfen. Die bunten Schaubilder von »neuronalen
Korrelaten« sollten auch Skeptikern anschaulich vor Augen fiihren, ja, was
eigentlich? Dass es sich bei der Meditation oder Kontemplation um einen
realen Vorgang handelt, dass im Bewusstsein von Meditierenden oder
Kontemplierenden etwas Wirkliches vorgeht. Nicht nur, weil ein neurona-
ler Prozess feststellbar ist und Bewusstsein Gehirnprozesse zur Voraus-
setzung hat, sondern sich ein von anderen unterscheidbares, spezifisches
Funktionsmuster zeigt, das dem geistigen oder Bewusstseinszustand >Me-
ditation< oder >Kontemplation«< zugeordnet werden kann. Mithin der Nach-
weis, dass hier tatsichlich Erlebnisse vorliegen, dass die Betreffenden sich
die Erfahrungen, von denen sie berichten, nicht aus den Fingern gesogen
haben. Lediglich bei der Behauptung — sofern Meditierende denn zu dieser
begrifflichen Qualifizierung neigen —, dass man einer »Gotteserfahrung«
teilhaftig geworden sei, diirfen Skeptiker auch weiterhin mit gutem Grund
skeptisch bleiben. Denn mit einem ontologischen Gottesbeweis ist es auch
diesmal nichts, der Wirklichkeit des meditativen oder kontemplativen Er-
lebens zum Trotz.

Wer sich als Skeptiker nicht geschlagen gibt und vom Reellen und Ntitz-
lichen der Meditation nach wie vor nicht iiberzeugt ist, dem sei »Meditation
fur Skeptiker« empfohlen, das Buch des Psychologen und Meditationsfor-
schers Ulrich Ott, der wegen reger Nachfrage mit »Yoga fiir Skeptiker« noch
einmal nachgelegt hat. Der Doppelpack fiir die besonders hartnickigen
Skeptiker. — Doch wie geht der Meditationspraktiker, der nicht erst durch
wissenschaftlich generiertes Datenmaterial von der Wirklichkeit und vom
Sinn seines Tuns Uiberzeugt werden muss, damit um, wenn das Unschein-
bare und Geringfugige dieses Tuns plétzlich in vielfacher VergrofRerung
und greller Beleuchtung als ein Objekt der Wissenschaft vor ihn hingestellt
wird? Am besten, indem er, auch als Laie, mit wissenschaftlicher Neugier
reagiert. Und gleichzeitig mit einem »erheblichen Mafl an Gelassenheit,
wie Martin Seel vielleicht sagen wiirde.

245

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dies gilt auch fiir Intellektuelle, soweit sie sich mit Theorie und Pra-
xis der Meditation vertraut machen mochten. Beides, wissenschaftliche
oder theoretische Neugier und Gelassenheit, wird ihnen — das Gros der
Intellektuellen »im starken Wortsinne« rekrutiert sich aus geisteswissen-
schaftlichen Milieus — in diesem Fall dadurch erleichtert, dass am Projekt
Wissenschaft und Meditation, wie es unter der Regie von Gehirnforschung
und Neurobiologie vorangetrieben wird, nicht mehr ausschliefllich Na-
turwissenschaftler beteiligt sind, sondern in zunehmender Zahl ebenso
Forscher aus den Geisteswissenschaften. Nicht zuletzt sogar Philosophen.
Unter diesen an vorderster Front Vertreter der »Philosophie des Geistes«,
im Angelsichsischen »Philosophy of Mind«. IThr fiihrender Kopf hierzu-
lande ist Thomas Metzinger. Der bereits friith erkannt hat, dass empirische
Daten, vor allem solche aus den kognitiven Neurowissenschaften, »fiir phi-
losophische Fragestellungen unmittelbar relevant sind«. Allen voran die
Frage nach dem Geist bzw. dem Bewusstsein. »Im Jahr 1994, im Anschluss
an eine sehr bunte Konferenz von Bewusstseinsforschern in Tucson, Arizo-
nax, schreibt Metzinger, »half ich dabei, eine neue Organisation zu griin-
den, die >Association for the Scientific Study of Consciousness< (ASSC). Thr
Ziel besteht darin, den harten Kern der wirklich Ernsthaften in der Natur-
wissenschaft und aus der Philosophie des Geistes zusammenzubringen.« —
Endlich Nigel mit Képfen auf einem Gebiet, wo dem frei flottierenden Ge-
labere bislang keine Schranken gezogen waren? Sieht ganz danach aus.
Und fiir diejenigen, die es iiber die Fachgrenzen der akademischen Philo-
sophie hinaus interessiert, hat Metzinger den »Ego-Tunnel« geschrieben.
Im Untertitel »Eine neue Philosophie des Selbst: Von der Hirnforschung
zur Bewusstseinsethik«. Metzinger demonstriert, was unter Berticksich-
tigung wissenschaftlicher Standards die »feinkérnige und sorgfiltige Be-
schreibung des inneren Erlebens als solchem« heifdt. Darunter insbesondere
»verinderte Bewusstseinszustinde wie etwa Meditation, Klartriume oder
auflerkorperliche Erfahrungen und psychiatrische Krankheitsbilder«, die
allesamt »keine philosophischen Tabuzonen« sein sollten. Weiterhin geht
es Metzinger um »die Folgen dieser neuen wissenschaftlichen Erkennt-
nisse tiber die innere Natur unseres Geistes«. Speziell um »die mit ihnen
verbundenen ethischen Herausforderungen sowie die gesellschaftlichen
und kulturellen Verinderungen, die als Folge der naturalistischen Wende
im Menschenbild moglicherweise auftreten kénnten und zwar schneller
als viele von uns heute vielleicht noch denken«.

Letzteres hort sich bedrohlich an und Metzinger méchte es auch als
Mahnung verstanden wissen. Zuerst jedoch: was hat es mit dem »Ego-

246

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tunnel« auf sich? Ein Begriff, der Intelektuelle vielleicht nicht einmal be-
fremdet. Ist dies, der Ego-Tunnel, nicht der Ort, an dem sie ohnehin die
meiste Zeit im Stau stehen? Das auch, wiirde Metzinger wahrscheinlich
einrdiumen. In der Hauptsache aber ist es die zentrale theoretische Meta-
pher seines wissenschaftlich philosophischen Erklirungsmodells unse-
res Bewusstseins. Von Platons Metapher der Hohle unterscheidet sich die
Metzingersche dadurch, dass es eine bewusstseinsunabhingige duflere
Realitdt gibt, aber keine ewigen Ideen — wissenschaftlich philosophischer
Materialismus oder Naturalismus versus philosophischer Idealismus oder
Metaphysik. Die Erklirung zu menschlichem Bewusstsein oder Geist —
und damit dem Arbeitsplatz von Intellektuellen, kénnte man sagen — in
Metzingers wissenschaftsmetaphorischem Slang: »Was in Wirklichkeit ge-
schieht ist, dass das visuelle System in Threm Gehirn einen Tunnel durch
die unvorstellbar reichhaltige physikalische Umwelt bohrt und im Verlauf
dieses Vorgangs die Innenwinde des Tunnels sozusagen in verschiedenen
Farbtonen anmalt. [...] Bewusste Erlebnisse sind komplexe mentale Modelle
in dem reprisentationalen Raum, der sich durch das gigantische neuro-
nale Netzwerk in unseren Kopfen 6ffnet. Und weil dieser Raum durch eine
Person erzeugt wird, die Gedichtnis besitzt, und sich in der Zeit vorwirts
bewegt, ist er gleichzeitig ein Tunnel.«

»Kognitive Neurowissenschaft des Bewusstseins und die Philosophie
des Geistes«, »phdnomenales Bewusstsein«, »Erscheinen einer Welt«, »Re-
prisentation und Metareprisentation«, »Weltmodell und Selbstmodell«
usf. — Metzingers sorgfiltig, Glied fiir Glied zusammengestépselter Ohr-
wurm, bei dem wir auf der Hut sein sollten, dass er uns nicht bis in den
stillsten Winkel des yogischen Exerzitiums verfolgt. Und die theoretische
Norm, hinter die wir als kognitionswissenschaftlich und geistphilosophisch
Aufgeklirte von nun an nicht mehr zuriickfallen diirfen. — Nachdem wir
so mit empirisch konsolidierten Begrifflichkeiten und Theoriekonstrukten
bestens ausgestattet sind, kehre ich — durchaus in Einklang mit den hand-
lungsorientierten und praxisbezogenen Absichten Metzingers — zur Aus-
gangsfrage nach einem eventuellen >Profit« fiir Meditationspraktiker zu-
riick. Ich greife eine AuRerung Metzingers (aus einem Gesprich mit Ralf
Miiller-Schmied in Deutschlandradio Kultur) auf, in der er einen Aspekt
der meditativen Tiefenerfahrung — reines Gewahrsein, von keinem Ich-Be-
wusstsein begleitet, wie ich es beschreiben wiirde — aus neurophilosophi-
scher Sicht als eine mogliche >phinomenale Gegebenheit« bestitigt: »Man
kann sich zum Beispiel vorstellen, dass ein Zen-Monch, der seit 40 Jahren
meditiert, in tiefer Meditation mit ge6ffneten Augen [...] auf einen roten Bo-

247

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

denbelag schaut und dass dieser Zen-Ménch kein Selbstbewusstsein mehr
hat. Dass er hoch bewusst ist, in einem Zustand einer sehr intensiven Acht-
samkeit, sagen wir in einer globalisierten Aufmerksambkeit, dass aber sein
Ich-Gefiihl sich vollstindig aufgelost hat. In so einer Situation hitten wir
die Qualitit der Réte, ein bewusstes Rot-Erleben. Aber es wire sozusagen
das Licht an, aber niemand zuhause.« Da staunt der Laie und der Fach-
mann wundert sich. Und der Meditierende? Er winkt nicht ab, er lichelt
nur wissend wie ein kleiner Buddha.

Mit anderen Worten: Der Meditierende — vom ungeiibten Neuling ab-
gesehen — befindet sich je schon im Besitz dessen, was es zum Gelingen
eines Exerzitiums bedarf. Mehr braucht es nicht. Das szientifische Sprach-
spiel wiirde seiner Praxis — und an dieser ist ihm und muss ihm als Prakti-
zierendem einzig gelegen sein — auch nichts Brauchbares hinzufiigen. Das
auf die praktischen Anforderungen der meditativen oder yogischen Ubung
fokussierte sowie der Verstindigung iiber den inneren Erfahrungsprozess
dienende >pragmatologische« Sprachspiel — variabel komponiert aus einem
diesbeziiglichen Fundus an tradierten und jeweils gerade aktuellen Voka-
bularen und Semantiken — erfiillt seinen Zweck sowohl fiir die Ubenden
als auch fiir die, welche die Ubung erst noch kennenlernen méchten. Um
seiner Funktion zu gentigen, bedarf dieses Sprachspiel nicht der Optimie-
rung durch ein szientifisches. Was nicht heifét, dass es, so wie es alltags-
sprachlich anschlussfihig ist, dies nicht auch wissenschaftssprachlich
wire. — Kurz und gut, Profiteur der Veranstaltung — Meditierende in die
Rohre — scheint kein anderer als die Wissenschaft selbst. Die Meditieren-
den gonnen ihr diesen Erfolg, uneigenniitzig wie sie sind. Ja, sie sind nicht
einmal sonderlich an der Genugtuung interessiert, nunmehr den Segen
der Wissenschaft zu genieflen und infolgedessen weniger scheel oder ver-
stindnislos angesehen zu werden von Leuten, die sich in ihrem Urteil
von dieser Instanz abhingig machen wie vom letztinstanzlichen Richter-
spruch.

P.S. Wovon war noch beim Wissenschaftsskeptiker Hans-Peter Diirr
oben die Rede? Wir seien »gefangen im Netz unserer Definitionen«. Und
auf die Interviewer-Frage, ob die Wahrheit per se »auferhalb der Sprache«
liege: »Auflerhalb der Sprache und des begrifflichen Denkens. Wir miissen
uns bewusst machen, dass auch die Wissenschaft immer nur in Gleich-
nissen spricht.« — Und nun folgt Thomas Metzinger nicht etwa mit einer
Gegenrede. Im Gegenteil: Als »erlebende Subjekte« besitzen wir z.B. »kei-
ne Identititskriterien« fiir subtile Erlebnisse wie etwa bei der Farbwahr-
nehmung und die sich daher auch nicht in Form »begrifflicher Entititen«

248

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

versprachlichen lassen: »Wenn das stimmt, dann kann man das eigentlich
nicht zu einer theoretischen Entitit im strikten Sinne machen. Und das
ist ein Problem fiir die Bewusstseinsforschung. Wir erkennen da eigent-
lich aus der harten empirischen Forschung, finde ich, wenn man sie ernst
nimmt, etwas sehr Schones. Man erkennt namlich, dass Bewusstsein tiefer
und subtiler ist als wir bisher gedacht haben. Dass es eine Ebene gibt im
Erleben, die streng an das Jetzt gekoppelt ist, fiir die man keine Begriffe
bilden kann. Sozusagen die Diesheit ihres Blau-Erlebnisses im Himmel,
die gibt es nur jetzt und die werden sie nicht raus transportieren kénnen
in den Raum offentlicher Kommunikation, in den Raum von Sprache und
Begriffen ...«

90

Was Sie schon immer iiber Meditation wissen wollten

Es gibt nicht nur die Meditierenden in der R6hre und aufierhalb derselben
und auf der anderen Seite die sich fiir »phinomenale Zustandsriume« und
deren »neuronale Korrelate« interessierenden Forscher aus den Neuro- und
Kognitionswissenschaften. Es gibt auch den Leser dieser Zeilen, der, ehe
er seinerseits vielleicht ein Ubender werden méchte, viel genauer und kon-
kreter wissen will, was er sich unter Meditation und dem an ihre Praxis
gekniipften Versprechen eines verinderten Aufmerksamkeitsverhaltens
vorzustellen hat. Und der, was eben dies anlangt, dem Autor schon eine
Zeit lang im Ohr liegt mit dem Refrain »ich bin noch immer unbefriedigt.
Vielleicht ist gerade er es, der Leser, der von der neurowissenschaftlichen
Meditationsforschung profitiert, indem er endlich hier aus zuverldssiger
Quelle erfihrt, was er schon immer tiber Meditation wissen wollte. Der
Autor bleibt skeptisch, iiberldsst das Urteil aber dem Leser.

Wie im Fall des folgenden Beispiels, mit dem es an dieser Stelle sein Be-
wenden haben muss. Es handelt sich um die Frage nach dem >Bewusstsein
als solchemc« oder der »Essenz des Bewusstseins« (Metzinger), bei der es fiir
den vergleichenden Beobachter einen Bertthrungspunkt zu geben scheint
mit jener Seins- bzw. Wirklichkeitserfahrung im yogischen Zustand oder
dem der tiefen Meditation, den ich im Vorangehenden meist mit dem Aus-
druck >Gewahrsein< angedeutet habe. Metzingers »das Licht ist an, aber es
ist niemand zuhause«. Im »Ego-Tunnel« fragt er: »Wenn wir also wissen
wollen, was die Essenz des Bewusstseins ist, warum sollten wir dann nicht

249

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

diejenigen Menschen konsultieren, die es in seiner reinsten Form kultivie-
ren? Oder noch besser, warum sollten wir nicht moderne bildgebende Ver-
fahren benutzen und direkt in ihr Gehirn schauen, wihrend sie die Einheit
und die Ganzheitlichkeit ihres bewussten Geistes maximieren?« Schauen
wir also wieder einmal in die Rohre. »Antoine Lutz und seine Kollegen am
W.M. Keck Labor fiir funktionale Bildgebung und Verhaltensforschung an
der Universitit von Wisconsin haben tibetanische Ménche untersucht, die
eine Meditationserfahrung von mindestens 10 ooo Stunden besafen. Sie
fanden heraus, dass Meditierende lang anhaltende Gammaband-Oszilla-
tionen in ihrem Gehirn erzeugten, die in EEG-Messungen wihrend der
Meditation deutlich sichtbar waren. Die bei manchen dieser Langzeitmedi-
tierenden beobachtete Gamma-Aktivitit scheint die stirkste zu sein, tiber
die jemals in der wissenschaftlichen Literatur berichtet wurde.« Warum
diese Entdeckung so aufregend ist: »Wie Wolf Singer und seine Mitarbeiter
gezeigt haben, gehoren Oszillationen im Gammaband — die durch Grup-
pen von Nervenzellen verursacht werden, die gleichzeitig etwa vierzigmal
pro Sekunde feuern — zu unseren gegenwirtig heiflesten Kandidaten fiir
die Erzeugung von Einheit und Ganzheit.« — Metzinger hegt einen »faszi-
nierenden Gedanken, auf den ihn Ulrich Ott, »Deutschlands fithrender
Meditationsforscher«, gebracht habe: »Koénnte tiefe Meditation vielleicht
genau der Vorgang sein, vielleicht der einzige Vorgang, bei dem Menschen
manchmal den globalen Hintergrund des Erlebens in die Gestalt ver-
wandeln konnen, in das dominierende Merkmal des bewussten Erlebens
selbst?« Jedenfalls passe diese Annahme zu einer intuitiven Vermutung,
die auch von anderen fithrenden Forschern angestellt werde. »Ndmlich,
dass man in derartigen Bewusstseinszustinden die grundlegende Sub-
jekt-Objekt-Struktur des Erlebens transzendieren kann.« Die zugrunde
liegende »oszillatorische Aktivitit mit einer hohen Amplitude im Gehirn«
bendtige zum schrittweisen Aufbau »mehrere Dutzend Sekunden« bei
erfahrenen Meditierenden: »Sie kénnen es nicht einfach anschalten. Im
Gegenteil, es scheint sich nur genau dann entfalten zu kénnen, wenn der
Meditierende es schafft, achtsam aber anstrengungslos beiseite zu treten.«

Meditierende als Weltmeister der Synchronisation. »Die erforderliche
Zeit zur Herstellung von Synchronizitit ist proportional zur Grofe des
neuronalen Zellverbands und in der Meditation muss eine orchestrierte
Gruppe von vielen hundert Millionen Nervenzellen gebildet werden.« Erst
hier kommt iiberhaupt die Erlebnisqualitit zur Sprache, die bewusstseins-
phinomenologische Besonderheit der meditativen Erfahrung: »Die Oszil-
lationen stehen [...] in direkter Beziehung zu den verbalen Berichten der

250

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Meditierenden tiber die Intensitit des meditativen Erlebens. Es besteht also
ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen den Oszillationen und der be-
richteten Intensitit selbst.« Und: »Eine weitere interessante Entdeckung ist,
dass es im Anschluss an die Meditationspraxis signifikante Verinderungen
der Hirnaktivitit im normalen Ruhezustand gibt. Anscheinend verindert
also wiederholte Meditationspraxis die Tiefenstruktur des Bewusstseins
selbst.« — Womit wir endlich den Punkt erreicht haben, von dem aus sich
in unserem Sinne — in Richtung auf eine Verinderung des Aufmerksam-
keitsverhaltens — extrapolieren lisst. Meditation erweist sich im Labortest
exakt als diejenige >Geist- oder Bewusstseinstechniks, die »auch aus der
Perspektive der Wissenschaft notwendig wire, um Verinderungen an den
synaptischen Verbindungen auf besonders wirksame Weise hervorzuru-
fen.« Auf empirisch wissenschaftlicher Ebene, sprich hirnphysiologisch,
wire damit der Weg aufgezeigt, an dessen Ende ein neues Aufmerksam-
keitsverhalten stiinde. Bei Intellektuellen oder wem auch immer. Und der
Leser, den somit die Wissenschaft wenigstens anhand dieser einen Facette
das Thrige zu dem hat wissen lassen, was er schon immer tiber Meditation
wissen wollte, miisste ihn — jenen Weg — lediglich noch gehen, meditations-
praktisch. Beziehungsweise, begreift er sich als Intellektueller, die nichst
hohere Ebene erklimmen, die des Intellektuellen und des Yogi.

P.S. >Die nichst hohere Ebene« ist natiirlich eine Wertung. Nicht schon
auf molekular- und neurobiologischer Beobachtungsebene, wohl aber auf
geistphilosophischem Problematisierungsniveau spielen die beim Thema
>Bewusstseinsevolution<« vorgenommenen Kategorisierungen in den Be-
reich des Normativen. Um hier jedoch einigermaflen verlisslich urteilen,
d.h. werten zu koénnen, reicht es kaum aus, einen Bewusstseinszustand,
einschlieflich der positiven oder negativen Verhaltenseffekte, lediglich
>wissenschaftlich objektiv< beschrieben zu finden. Erst recht nicht auf
der reduktiven Stufe seines neuronalen Korrelats. Von wunderbar syn-
chron feuernden Neuronen auf einen friedlichen Geist zu schliefen, der
sich synaptisch gerade auf groferes Einfithlungsvermdgen oder mehr
Mitgefiithl umprogrammiert, 14sst den neurowissenschaftlichen Laien zu
Recht »irgendwie unbefriedigtc. — Fiir Thomas Metzinger gehort Medita-
tion bewusstseinsethisch in die Rubrik »guter Bewusstseinszustand«. Was
sind die Kriterien? »Meine eigene Intuition besagt«, schreibt er, »dass ein
wiinschenswerter Bewusstseinszustand mindestens drei Bedingungen
erfiillen sollte. Er sollte Leid minimieren, nicht nur bei uns Menschen,
sondern auch bei allen anderen leidensfihigen Wesen. Idealerweise sollte
er ein epistemisches Potential besitzen, d.h. dass er eine Komponente der

251

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einsicht und der Erweiterung von Wissen haben sollte. Und er sollte Ver-
haltenskonsequenzen haben, die die Wahrscheinlichkeit fiir das Auftreten
weiterer wertvoller Bewusstseinszustinde in der Zukunft erhéht.« Erfiillt
der »phdnomenale Zustandsraums, in den Meditierende eintreten — der
prozesshafte Erlebnisraum einer verinderten Wirklichkeitswahrnehmung,
zu deren Beschreibung sie im Nachhinein Worte wie Leere, Stille, Gewahr-
sein, die geistige Elevation eines All-Ein-Seins und andere mehr verwen-
den —, erfiillt diese Erfahrung die von Metzinger genannten Bedingungen?
Um die Frage auf intellektuell redliche Weise beantworten bzw. bejahen
zu konnen, fithrt abermals kein Weg daran vorbei, in der Ersten Person
Singular in diesen wiinschenswerten oder guten Bewusstseinszustand ein-
zutreten und dessen >Glite« und Wiinschbarkeit selbst zu erfahren.

91

Intellektuelle Redlichkeit

Der Leser ahnt es. Kurz vor Torschluss — unsere Reise durch zeitgends-
sische Theoriediskurse und etliche durch Intellektuelle angezettelte Erre-
gungszustinde neigt sich dem Ende zu — haben wir noch einmal ein rich-
tig grofles Fass aufgemacht. Wiederum vom Neurophilosophen Thomas
Metzinger herbeigeschafft. Es trigt den Aufkleber »Bewusstseinsethik«.
Und so sorgenvoll, wie Metzinger die Stirn in Falten legt, ist da nicht nur
Gutes drin. Die entsprechende Ethikkommission ist auch noch gar nicht
gebildet. Sonst kénnte man der Sache mit einem erheblicheren Maf} an
Gelassenheit entgegenblicken. — Zunichst jedoch: warum tiberhaupt »Be-
wusstseinsethik«? In naturgeschichtlicher Globalperspektive stellt sich
dem Betrachter die Entstehung von Bewusstsein im Allgemeinen wie auch
die Entwicklung von metareprisentationalem Ich-Bewusstsein beim Men-
schen als ein natiirliches Ergebnis der biologischen Evolution dar, fiir wel-
ches der Mensch selber >nichts kann«. Will sagen, unsere eigene Entschei-
dung hat hierbei keinerlei Rolle gespielt. Was indes bei einer kiinftigen
Bewusstseinsevolution anders sein wird und daher Metzinger zufolge die
Notwendigkeit von »Bewusstseinsethik« erzeugt. Bewusstseinsevolution
habe sich aus einem im Riickblick deskriptiven in ein gegenwirtig und in
Zukunft normatives Geschehen verwandelt.

Was ist daran so dramatisch? In Metzingers Augen: dass die quasi
durch Menschenhand selbstgemachte Bewusstseinsevolution lingst in gro-

252

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rem Stil von statten geht. Und tiberwiegend in die falsche Richtung lauft.
Sind es die gleichen Kassandrarufe wie die eines Manfred Spitzer? Com-
puter und Smart Phones — so der Ulmer Mediziner und Gehirnspezialist —
machen, insbesondere unsere Kinder, nicht nur dick, dumm und dusselig,
sie machen zu allem Uberfluss auch noch dement. Das 4D-Horrorszenario
der Bewusstseinsinvolution, parallel zum 3D-Drucker? — Liest man Met-
zinger, hat man den Eindruck, auch er schliefit den bewusstseinsethischen
Kollaps nicht vollig aus. Er mochte kein Alarmist sein, sagt er. Und muss es
in gewisser Hinsicht dann doch sein. Die aus dem raschen Fortschritt der
Neuro- und Kognitionswissenschaften automatisch sich ergebenden »neu-
en neurotechnologischen Handlungsmoglichkeiten« seien keineswegs
nur eine gute, sondern auch »eine gefihrliche Nachricht«. Sollten Politik
und Gesellschaft an der Aufgabe scheitern, mit diesen neuen Handlungs-
moglichkeiten »intelligent und verantwortlich umzugehens, kénnten wir
uns »einer ganzen Reihe von historisch beispiellosen Risiken gegentiber-
sehen«. Solchen einer systematischen Manipulation des Bewusstseins. Thr
sind mit dem technischen Zugriff auf die neuronalen Korrelate Tiir und
Tor gedffnet. Wobei »nicht nur sinnliche und gefithlsmifige Erfahrun-
gen [...] der technischen Manipulation offen(stehen). Dasselbe gilt auch fiir
hoherstufige Eigenschaften des Ego, wie z.B. das Erleben des eigenen Wil-
lens oder des Vollzugsbewusstseins.« Ein regelrechtes Gruselkabinett an
invasiven und nichtinvasiven >schénen neuen Gehirn- und Bewusstseins-
technologien«< liasst Metzinger an uns voriiberziehen. Noch nicht mit von
der Partie der italienische Neurowissenschaftler Sergio Canavero, der die
Transplantation eines Kopfes in Aussicht stellt. Wovon die Presse im Mirz
2015 berichtet hat. Da lag Metzingers aktualisierte Auflage seines »Ego-
Tunnel« bereits vor.

OD ein transhumanistisch manipuliertes Bewusstsein, ein mittels Neu-
ro Enhancement renovierter Ego-Tunnel, der nicht wiederzuerkennen ist,
oder gleich die neue Riuibe: Die Drastik soll die Dringlichkeit eines poli-
tischen Hinsehens statt Wegschauens unterstreichen. Den bewusstseins-
ethischen Regelungsbedarf, wie ihn Metzinger sieht. Vor Jahrzehnten habe
man in der Drogenpolitik schon einmal eine verniinftige Regulierung ver-
sdumt, mit verheerenden Folgen. — Weil es das Aufmerksamkeitsverhalten
von Intellektuellen unmittelbar angeht: »Der wichtigste Unterschied zur
gescheiterten Drogenpolitik des vergangenen Jahrhunderts besteht [...] da-
rin, dass heute viel mehr Menschen an einer Verbesserung ihrer geistigen
Leistungsfihigkeit interessiert sind als an spirituellen Erfahrungen.« Vor-
reiter im Gebrauch der legal wie illegal den Markt iiberschwemmenden

253

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Schlaumacher und Wachmacher« — am populirsten zurzeit Methylphe-
nidad, besser bekannt als Ritalin — sind Angehorige der »gebildeten Stin-
de<. Eine vom Wissenschaftsmagazin »Nature« durchgefiihrte informelle
Online-Umfrage ergab, dass unter den befragten >Intelligenzlern< jeder
funfte »solche Medikamente bereits aus nichtmedizinischen Griinden ge-
nommen hatte, um Aufmerksamkeit, Konzentration oder Erinnerungsver-
mogen zu stimulieren«. Die Kaffeetrinker Harald Martenstein und Robert
Menasse — siehe oben >Speedy Intellektuales< — sehen da ziemlich alt aus,
ob sie nicht auch mal auf Modafenil und Betablocker umsteigen wollen?
Wie schafft man es, im Dschungel der Selbstoptimierungs- resp. Selbst-
ausbeutungsstrategien nicht dem Zynismus oder moralischer Verkommen-
heit zum Opfer zu fallen? Mit dem Oberbegriff intellektuelle Redlichkeit
benennt Metzinger die von ihm gewihlte normative Position. Zur Orientie-
rung in Anwendungsfragen und innerwissenschaftlich als Richtschnur in
Wahrheitsangelegenheiten sowieso. Allerdings lisst er die Leser des »Ego-
Tunnel« nicht selten im Unklaren iiber die eigene Bewertung oder Stellung-
nahme. »Einer der Befragten sagte«, so zitiert Metzinger einen der Pro-
banden aus obiger Online-Umfrage: »In meiner beruflichen Funktion bin
ich dazu verpflichtet, meine eigenen Ressourcen zum grofiten Nutzen der
Menschheit einzusetzen. Wenn solche Enhancer einen Beitrag zu diesem
Dienst an der Menschheit leisten kénnen, dann ist es meine Pflicht, sie
anzuwenden.« Alles paletti? Oder wenn Metzingers theoretische Neugier
bzw. seine Wissenschaftsbegeisterung ganz offensichtlich mit ihm durch-
gehen: »Koénnte die streng reduktionistische kognitive Neurowissenschaft
vielleicht eine Form der Turbomeditation entwickeln, die Ménchen dabei
hilft, bessere Moénche zu sein und Mystikern, bessere Mystiker zu sein?«
Klar doch, Aussteigen ist nicht die Alternative. Das »Risiko, das ich
sehe in der Gegenwart«, so Metzinger im Rundfunkgesprich, »ist, dass
es vielen Leuten einfach zu kompliziert wird. Nicht nur politisch, global,
zu uniibersichtlich, sondern eben auch, was das Bild des Menschen, das
Bild von Geist und Gehirn usw. angeht. Dass es eine Fluchtbewegung in
Formen des Fundamentalismus und des Irrationalismus gibt. Ich sehe das
in meiner eigenen Generation. Die ersten Leute, die Anfang der yoer z.B.
in tiefer, ernster Absicht [...] nach Indien gefahren sind, neue Formen von
Spiritualitit, die erfahrungsbasiert waren, nicht an Glauben orientiert wa-
ren, ausprobiert haben, diese Bewegung ist ja vollig versackt in so einer
Supermarkt-, in so einer Wellness-Spiritualitit. Mit vielen von diesen Leu-
ten konnen Sie gar nicht mehr verniinftig reden, die haben sich verabschie-
det von Grundregeln des rationalen Argumentierens. Und diese Leute sind

254

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

natiirlich in gewissem Sinne alle verloren fiir die Probleme, die wir jetzt
auf dem Planeten haben, fiir die man wirklich einen kiihlen Kopf briuch-
te.« Und denen mit Appellen an intellektuelle Redlichkeit ins Gewissen
reden zu wollen, zwecklos wire. — Metzingers Ansprache in Sachen Be-
wusstseinsethik richtet sich an diejenigen, die sich einen »kiihlen Kopf«
bewahrt haben und weder in angstgetriebenen Fundamentalismus noch
in moralisch indifferenten hippen Hedonismus abgedriftet sind. Ich sehe
bei ihm hier allerdings zwei Probleme. Das eine liegt im eigentiimlichen
Schlingerkurs der von ihm vorgenommenen Wertungen bzw. Nicht-Wer-
tungen, der seinem Hin- und Hergerissensein zwischen Faszination und
Erschrockenheit geschuldet sein diirfte. »Im Allgemeinen diirfen wir uns
dabei viel Gutes erhoffen.« Vom »Handlungspotential« der Neurowissen-
schaften und -technologien. »Warum sollten wir neurophidnomenologi-
sche Fortschrittsverweigerer sein’?« fragt er. »Man kann sich« — wer ist
»man«? — »eine Zukunft vorstellen, in der die Menschen nicht mehr nur
zum Spafl Videospiele spielen oder mit virtuellen Realititen experimen-
tieren, sondern stattdessen auf ihrer Suche nach einem tieferen Sinn mit
Hilfe der allerneusten neurotechnologischen Werkzeuge das Universum
verinderter Bewusstseinszustinde erforschen. Vielleicht kann man sich
dann an jeder Stralenecke die Schlifenlappen kitzeln lassen. Oder die
Menschheit kehrt ihren Kirchen, Synagogen und Moscheen den Riicken
um das Heil in neuen Zentren fur transpersonalen Hedonismus und
metaphysisches Tunneldesign zu suchen.« So Metzinger zuletzt etwas iro-
nisch. Um dann wieder das Bedenkliche hervorzuheben und in die Rolle
des Mahners oder gar des Alarmisten zu schliipfen, in der wir ihn zuvor
kennen gelernt haben.

Das andere Problem, das ich sehe, besteht darin, dass Metzingers Neu-
ro- oder Bewusstseinsethik lediglich als Desiderat vorgetragen wird, wel-
ches er, von einer Ausnahme abgesehen, inhaltlich nicht konkretisiert. In-
dem er auf den postulierten Regelungs- oder Handlungsbedarf nicht schon
mit eigenen Vorschligen reagiert, meldet er zunichst nur Diskursbedarf
an. Der zwar gegeben ist, mit dem erfahrungsgemif aber die Gefahr der
infinitesimalen Diskursivierung des Themas einhergeht. Endloser Dis-
kurs als Ersatzhandlung bzw. Handlungsersatz. — Oder philosophisches
Probehandeln, das Metzingers Philosophenherz hoher schlagen lisst. Sein
ethisches Lieblingsdilemma in diesem Zusammenhang: »Was wiirden wir
tun, wenn >Moral Enhancements, also die Verbesserung der eigenen ethi-
schen Einsichtsfihigkeit und des moralischen Verhaltens, zu einer phar-
makologischen Handlungsméglichkeit wiirde? Beispielsweise durch neue

255

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medikamente, die dazu fiihren, dass die Menschen sich prosozialer und
altruistischer verhalten? Hielten wir es dann aus ethischen Griinden fiir
geboten, das moralische Verhalten jedes Einzelnen zu optimieren?« Herr-
lich, was fiir ein weites Feld!

Und die Ausnahme? Dieses eine Mal, wo Metzinger eine konkrete, be-
wusstseinsethisch gebotene Mafinahme vorschligt? Thm zufolge verspricht
sie eine erfolgreiche Abwehr nicht nur des »organisierten Angriffs auf den
Raum des Bewusstseins per se«, d.h. dass man »versucht, uns die Kontrol-
le fiir die eigene Aufmerksambkeit zu entreiflen«. Sie wire auch eine ange-
messene Antwort auf die durch »immer neue mediale Umwelten« erzeugte
»Mischung aus Traum, Demenz, Berauschtheit und Infantilisierung«. Met-
zingers Vorschlag »fiir eine Gegenmafinahme angesichts dieser sich ver-
stirkenden Angriffe auf unsere Aufmerksamkeitsreserven besteht darin, in
unseren Schulen flichendeckend Meditationsunterricht einzufithren«. Pi-
dagogisch unterfiittert mit der Erliuterung: »Junge Menschen miissen sich
zuerst der begrenzten Natur ihrer eigenen Fihigkeit zur Aufmerksambkeit
bewusst werden. Dann sollten sie Techniken erlernen, die ihre Achtsam-
keit verstirken und ihre Fihigkeit, sie aufrecht zu erhalten, maximieren.
Techniken, die im Kampf gegen die kommerziellen Aufmerksamkeitsriu-
ber hilfreich sein werden und die nebenbei auch einen eigenen Referenz-
rahmen schaffen, der spitestens dann hilfreich sein koénnte, wenn unsere
Kinder sich mit den ersten Versuchungen durch bewusstseinsverindern-
de Drogen konfrontiert sehen.« Und besonders wichtig nach Metzingers
Dafiirhalten, »dass diese Meditationskurse in einem weltanschaulich voll-
kommen neutralen Rahmen stattfinden«, mit dem »Sportlehrer als natiir-
lichem Ansprechpartner«.

Flichendeckende Meditation, Donnerwetter! Womdglich fragt sich
der Leser jetzt, ob es dem Autor von »Der Intellektuelle als Yogi« nicht die
Schamréte ins Gesicht treibt, dass er auf den letzten Seiten seines Buchs
angelangt ist und noch nicht die Forderung nach flichendeckender Me-
ditation fiir Intellektuelle auf Normalniveau erhoben hat. Die Antwort ist
einfach, warum er dies nicht getan hat: Wir sind hier nicht in Metzingers
»Ego-Tunnel«. Im dortigen Diskussionsrahmen mag diese Forderung —
flichendeckende Meditation fiir Kinder und Jugendliche — durchaus Sinn
machen. Was jedoch bei >flichendeckender Meditation fiir Intellektuelle<
schon deshalb nicht der Fall wire, weil hier ohne wenn und aber gilt, was
Metzinger an anderer Stelle seines »Ego-Tunnels« — eine Spur selbstkri-
tisch wohl auch — zu bedenken gibt: »Die Entwicklung einer Bewusstseins-
kultur hat nichts mit organisierter Religion oder einer bestimmten politi-

256

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schen Agenda zu tun, ganz im Gegenteil. Eine echte Bewusstseinskultur
wird immer ein subversives Unterfangen sein, weil es den Einzelnen dazu
ermutigt, die Verantwortung fiir sein eigenes Leben zu iibernehmen.« —
Ein »subversives Unterfangen«: die Heterotopie des yogischen Exerzitiums
lisst griifen.

Das Drama des begabten Wissenschaftlers. So kénnte man Metzingers
miandrierenden Gedankengang zu seinen »Arbeitsbegriffen Bewusstseins-
ethik und Bewusstseinskultur« auch iiberschreiben. Ahnelt es nicht einer
Herkulesaufgabe, unter den gegenwirtigen Bedingungen gleichzeitig Be-
geisterung fiir die Wissenschaft und den Forschertrieb in sich zu kultivie-
ren und nicht der Versuchung eines >Willens zur Macht« zu erliegen? So
betrachtet, scheint mir, schligt sich Thomas Metzinger mit Bravour. Zu
den von ihm aufgeworfenen Fragen zihlen die fiir Intellektuelle heute rich-
tigen und wichtigen. Beispielsweise: »Wie konnten wir es erreichen, dass
sich phinomenologische Tiefe und kritische Rationalitit, die zwei starken
Seiten des menschlichen Geistes, gegenseitig befruchten? [...] Haben tiefe
Meditationserfahrungen moglicherweise einen Einfluss auf die Fahigkeit,
sich des eigenen Verstandes zu bedienen, das Leben in die eigenen Hin-
de zu nehmen und ein politisch miindiger Biirger zu werden?« Ich zitiere
aus der Schlusspassage des »Ego-Tunnel« auch hier abschliefend die sehr
zustimmungsfihigen Sitze: »Die Entwicklung einer Bewusstseinskultur
wird bedeuten, den Ego-Tunnel zu erweitern und den Raum verinderter
Bewusstseinszustinde auf eine Weise zu erforschen, von der wir alle profi-
tieren. [...] Heute geht es genau darum, dass wir unsere Wiirde nicht verlie-
ren, indem wir eine neue Ebene der Autonomie im Umgang mit unserem
eigenen bewussten Geist erreichen. [...] Aber wir miissen auch realistisch
bleiben und sollten uns keinerlei utopistische Illusionen machen. Zumin-
dest im groflen Maf3stab sind die Chancen dafiir, den Tiger erfolgreich zu
reiten, nicht sehr grof. [...] Es gibt praktische Herausforderungen und es
gibt theoretische Herausforderungen. Die grofite praktische Herausfor-
derung besteht darin, die Ergebnisse der jetzt aufkommenden ethischen
Debatten auch tatsichlich zu implementieren. Die grofite theoretische Her-
ausforderung konnte in der Frage bestehen, ob und wie angesichts unserer
neuen Situation intellektuelle Redlichkeit und Spiritualitit jemals mit ei-
nander vereinbart werden kénnen. Aber das ist eine andere Geschichte.« —
Eine Geschichte, wie sie »Der Intellektuelle als Yogi« erzahlt. Und die keine
theoretische ist, vielmehr eine eminent praktische.

257

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Plidoyer fiir den Yogi auf Normalniveau

Habermas lag damals, am Starnberger Institut »zur Erforschung der Le-
bensbedingungen in der wissenschaftlich-technischen Welt«, goldrichtig
mit seiner »Normal Science«-Devise. Dass er mit ihr auch die Hahnen-
kimpfe unter seinen Mitarbeitern in Schach halten wollte, ist Nebensache.
»Normal Science« impliziert allein in der terminologischen Anmutung,
dass man es nicht tibertreiben soll mit der Wissenschaft und dem Wis-
senschaftsbetrieb. Was wire nach dieser Malgabe anschlussfahiger als der
>Normal-Yoga< der meditativen Aufmerksamkeitskunst. Keine religitse,
sondern eine sikulare Ubung. Deren zeitliche Beanspruchung und dufe-
rer Aufwand nicht den alltags- oder lebensweltlichen Rahmen mit seinen
Verpflichtungen sprengt. — Der Yogi, wie er fiir Intellektuelle auf Normal-
niveau in Frage kommt, ist der Yogi auf Normalniveau. Womit ein kultur-
ubergreifender, >reiner Typus< bezeichnet sein soll, ein globales Format
ohne mythologisches und folkloristisches Lokalkolorit. Nicht anders wie
das >Format Rationalitit< und das von diesem abgeleitete der Wissenschaft
bzw. der Wissenschaftlichkeit heute ein global einheitliches ist.

Doch jenseits der Abgrenzung vom Extremismus und extremistischen
Praktiken: Was besagt >Normalyoga< in der Sache? Als eine Praxis, bei der
wie in der Wissenschaft, allerdings auf ginzlich andere Art und Weise, der
menschliche Geist gefordert ist? Nichts anderes als was schon immer mit
Yoga seiner klassischen Definition gemif bezeichnet worden ist. Ich erin-
nere an den bei fritherer Gelegenheit zitierten Passus aus dem Yoga-Sutra
des Patanjali, der — so wie die Bestimmung des rationalen Denkens und
logischen Schliefens oder Urteilens seitens der klassischen griechischen
Philosophie — iiber den kulturspezifischen Entstehungszusammenhang
hinaus Geltung behilt. Dass also mit dem mentalen Prozess resp. Zustand
des Yoga das Zur-Ruhe-Kommen bzw. Stillwerden des reflektierenden und
urteilenden Geistes bei gleichzeitig wachem Bewusstsein bezeichnet wird.
Ein Bewusstseinsprozess oder -zustand, bei welchem Sein oder Wirklich-
keit anders als im reflektierenden und urteilenden Modus erfahren wird,
zugleich verbunden mit einer verdnderten Selbsterfahrung des Geistes.
Was das den yogischen Prozess oder Zustand >induzierende< Tun betrifft,
die Ubungstitigkeit des Yoga, so handelt es sich ausschlieRlich um ein mi-
nimalistisches oder geringes Tun. Unvergleichlich geringer noch als das —
jedenfalls was an duferlich zu Beobachtendem dabei gewthnlich vorliegt —
ohnehin schon geringen Tun des Denkens.

258

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weil sie in jeder Hinsicht auRerhalb der Ublichkeit, des kulturell Ge-
wohnten und Gewohnlichen liegt, habe ich die duflere Tatsache der yogi-
schen Ubung, des Ubungshandelns, eine Heterotopie genannt, einen >An-
dersort«. Dies zieht die Frage nach dem >Bewusstseinsort« nach sich: Wo
hilt sich der Ubende geistig auf, wenn er nicht denkt und sich auch nicht in
sprimirprozesshaften< Phantasmagorien (heute auch »mind wondering«
genannt) ergeht oder auf Gefithle und kérperliche Sensationen einsteigt
und diese verstirkt? Es ist die geist- oder bewusstseinstheoretische Frage
nach dem >transzendentalen Nichtort« der meditativ erfahrenen Leere oder
Stille. Insofern hier die Abwesenheit noch eines >Allerindividuellsten«< (wie
beispielsweise in Triumen und Tagtriumen) zu konstatieren ist, kénnte
man vielleicht sagen, dass sich an Geist oder Bewusstsein das denkbar All-
gemeinste zeigt: die Allmende gewissermaflen. Fiigt man sie den von links-
alternativen Denkern in jlingster Zeit angefithrten »Commons« hinzu, so
wire unter diesen die >Bewusstseinsallmende« wohl das einzige, das nicht
neoliberal privatisierbar oder kommerziell appropriierbar erscheint. Allein
schon deshalb, weil es nicht symbolisierbar oder darstellbar ist. Wo nichts
ist, lasst sich auch nichts teilen und privat aneignen. — Ich habe bereits an
fritherer Stelle darauf hingewiesen, dass im Falle dieser Heterotopie alle
okonomischen und politischen Beobachtungs- oder Zugriffsversuche ins
Leere stoflen. Sollte dies die ultimative Verteidigungslinie im politischen
Abwehrkampf gegen den glisernen Menschen sowie ein herrschaftspoli-
tisch und kommerziell vollstindig ausgeleuchtetes, kontrolliertes und ko-
lonisiertes Bewusstsein markieren? Und damit die letzte, uneinnehmba-
re Bastion der Freiheit? Vorausgesetzt, der Aufenthalt in dieser >befreiten
Zone< bzw. der Zugang zu ihr wird nicht durch digitales Storfeuer verhin-
dert, das Menschen daran hindert, eigenstindig noch einen halbwegs kla-
ren Gedanken zu fassen, wie dies fiir den Entschluss zu einem meditativen
oder yogischen Exerzitium erforderlich wire.

Der Ausdruck >normalcsollte im vorliegenden Kontext folglich nicht mit
einer diminutiven Konnotation versehen werden. In einem von Intellek-
tuellen — und perspektivisch nicht nur von ihnen — praktizierten >Normal-
yoga< schlummert das Potenzial einer veritablen Widerstandsbewegung,
jedenfalls vor dem Hintergrund des Wetterleuchtens eines digitalen Totali-
tarismus. Oder wem dies ein wenig zu drohkulissenmifig klingt und wer
es darum positiver ausgefithrt haben méchte: im Yogi auf Normalniveau
steckt das Zeug zu einer kulturrevolutioniren Transformation menschli-
chen Aufmerksambkeitsverhaltens. Dazu braucht man sich nur einmal vor
Augen zu fiihren, was es allein an duflerer Verdnderung mit sich brichte,

259

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wenn eine qualifizierte Minderheit am Tag zwischen sagen wir minimal
einer halben und maximal zwei Stunden in der Bewusstseinsallmende
zubringen wiirde. — Aber das ist Zukunftsmusik. Was derzeit realgesell-
schaftlich oder empirisch an Ansdtzen einer kulturellen >Implementie-
rung< von Meditations- und Yogapraktiken zu beobachten ist, hat weniger
mit Meditation oder Yoga auf Normalniveau in dem von mir beschriebenen
Sinne zu tun, als mit Meditation oder Yoga auf Trivialniveau. Was zunichst
kaum anders sein kann, weil — worauf Wolfgang Ullrich in seiner Kritik an
der Kulturkritik hingewiesen hat — moderne und postmoderne Kultur sich
Tendenzen zur Trivialisierung schwertlich zu entziehen vermag.

Mein Pidoyer fir den Yogi auf Normalniveau moge also bitte nicht
verwechselt werden mit einem Pliddoyer fiir einen Yogi auf Trivialniveau.
MBSR nach Doktor Jon Kabat-Zinn erfiillt nicht die Kriterien von >normal
meditation< und als Stressbewiltigungsprogramm (»Mindfulness-Based-
Stress-Reduction«) und Gesundheitsprophylaxe kann dies kontextbedingt
auch nicht anders sein. Auch VHS-Yoga, nicht zu reden von Yoga fiir
Schwangere u.dgl. ist kein Yoga auf Normalniveau im von mir skizzierten
Sinne. Thre Ubungsorte sind keine Heterotopien. Es sind nach systemim-
manent beschrinkten Kriterien kulturell eingewdhnte oder normalisierte
Orte innerhalb der institutionellen Infrastruktur von Entspannungs- und
Wellnessangeboten, die als wichtiges soziales Subsystem der funktional
differenzierten Gesellschaft gebiihrend zu wiirdigen der Systemtheoretiker
Niklas Luhmann blof nicht lange genug gelebt hat. — Ich weif}, das eben
Ausgefiihrte ist ungerecht denen gegentiber, die von diesen Moglichkei-
ten und Angeboten Gebrauch machen und davon profitieren. Bis zu einem
gewissen Grad ungerecht auch gegentiber den Experten und den Intellek-
tuellen, die sich fiir ein solches >Mainstreaming« von Praktiken der Medi-
tation und des Yoga ins Zeug legen. Um >hoherer Gerechtigkeit« willen,
d.h. dem urspriinglichen oder unverfilschten Geist yogischer Ubung und
meditativer Praxis zuliebe, muss man solche Ungerechtigkeit wohl in Kauf
nehmen. Und ohne das von Intellektuellen professionell bzw. in der Exper-
tenfunktion — als Mediziner, Therapeuten, Pidagogen usw. — in Angriff
genommene Mainstreaming zu verurteilen, dennoch dessen Ambivalenz
im Blick behalten. Der Zwiespalt, dass statt die Aufmerksambkeitsautono-
mie der Einzelnen zu stirken und ihnen eine geistige Befreiungserfahrung
zu ermoglichen, Meditation und Yoga — werden sie, institutionell angebo-
ten, >konsumiert< und nicht >heterotopisch subversiv«< praktiziert — sich in
>tools< einer individuellen Optimierungsstrategie verwandeln, der es um
die Positionierung im neoliberalen >Rattenrennenc< zu tun ist.

260

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

93

Vom narzisstischen Vordenkertum
zur neuen Aufmerksamkeitskunst

In schoner Regelmifigkeit gibt es ein Stelldichein der Intellektuellen als
Medienthema. Wenn sonst nichts Aufregendes passiert. Dann wird die Fra-
ge ventiliert, ob es »die Intellektuellen« noch gibt. Ob ihr Auslaufmodell
ein weiteres Mal verldngert wird. Ob es noch lohnt, sie zu recyceln. Oder
ob sie — medial aufgemotzt — heute nur noch als »publizistische Ego-Shoo-
ter« zu haben sind, wie Redakteur Reinhard Hiibsch das SWR2-Forums-
gesprich »Zur Lage der Intellektuellen in der Berliner Republik« vom
02.03.2015 anmoderierte. An wen er wohl beim Wort Ego-Shooter gedacht
hat? An Krawallbruder Broder eventuell, wenn dieser mit dem Hammer
blogged und es »die Achse des Guten« nennt? Doch die Gesprichspart-
ner der Runde enthielten sich des Hammers und kléppelten lediglich ein
bisschen die Nuancen des Themas. Der Herausgeber der »Blitter fiir deut-
sche und internationale Politik«, Albrecht von Lucke, hilt das Fehlen von
Parteiintellektuellen fiir dramatisch, d.h. von intellektuellen Vordenkern,
die in den politischen Parteien die »Westbindung« stirken. Um ein Gegen-
gewicht zu bilden zum Heer der Russland- und Putinversteher, so stimmt
ihm Claus Leggewie zu, Direktor des kulturwissenschaftlichen Instituts
in Essen. Thm ist vor allem »der Klimawandel sehr am Herzen gelegen«.
Auch wenn er im Einklang mit dem verstorbenen Frank Schirrmacher »fiir
sich rekonstatiert — wie wir alle an unseren Smartphones und Laptops rum-
hingen —, dass wir uns nicht mehr konzentrieren kénnen und wenn wir
mal ehrlich sind, gilt das fiir alle vier, die hier gerade miteinander reden«.
Was »aber sozusagen nur ein Randphinomen« sei. Der dritte im Bunde,
Hauke Brunkhorst, Leiter des Instituts fiir Soziologie der Universitit Flens-
burg, kann schlieflich — unter Protest der beiden anderen — keinen Unter-
schied mehr feststellen zwischen der FAZ und der BILD-Zeitung. Und hilt
mit Hinweis auf die »Facebook-Revolutionen« den digitalen Totalitarismus
noch keineswegs fiir ausgemacht. — Von Ego-Shootern keine Rede mebhr.
Die Herren plidieren unisono fiirs gute alte Vordenkertum. Fiir solides
Handwerk. Schuster bleib’ bei deinem Leisten oder kehre zuriick zu dem-
selben. Nicht gerade sehr einfallsreich.

Wir gehen 13 Jahre zurtick. 2002 erschien der von Uwe Justus Wen-
zel — damals leitender Redaktor des NZZ-Feuilletons — herausgegebene
Sammelband »Der kritische Blick — Uber intellektuelle T#tigkeiten und
Tugenden«. Teils kontroverse Versuche einer zeitgendssischen Standort-

261

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bestimmung des Intellektuellen von Seiten prominenter Standesvertreter.
Der alerte Hans Ulrich Gumbrecht beispielsweise — er lehrt Literaturwis-
senschaften in Stanford und ist mittlerweile amerikanischer Staatsbiir-
ger — inspiziert die Intellektuellen in ihrer Rolle als »Katalysatoren von
Komplexitit«. Und mdéchte sie so an ihre luxurierende Sonderstellung er-
innern, an das durchaus verpflichtende Privileg des »riskanten Denkens,
wie es ihnen im geschiitzten Rahmen von Universititen grofRziigigerweise
gesellschaftlich eingerdumt werde. Der notorische Schwarzseher Wolfgang
Sofsky wiederum behauptet, der Intellektuelle kénne heute weder durch
Selbstreflexion noch durch Gesellschaftskritik oder Geschichtsbewusst-
sein definiert werden, sondern einzig tiber die Radikalitit »illusionsloser
Beobachtung«. Was ihn unserem Intellektuellen als Yogi nicht einmal so
fern sein lisst. — Den Anstof8 zur Debatte (die zunichst im Feuilleton der
NZZ gefithrt wurde) gab ein Artikel des amerikanischen Philosophen und
Kommunitaristen Michael Walzer, auf dessen Thesen einige der Autoren
auch inhaltlich reagiert haben.

In seinem Beitrag »Die Tugend des Augenmafes — tiber das Verhilt-
nis von Gesellschaftskritik und Gesellschaftstheorie« profiliert Walzer
eine zum abstrakten Universalismus auf Abstand gehende, d.h. stirker
an die eigene Kultur und deren Geschichte oder Tradition angeschlossene
Positionsbestimmung des Intellektuellen. Ein intellektueller >Ethnozen-
trismus«< oder >Kulturalismus<, wie er seit geraumer Zeit von namhaften
US-amerikanischen Philosophen befiirwortet wird. Etwa vom >New-Witt-
gensteinianer< Stanley Cavell, der beim Philosophieren die sinnlichen
Qualititen und erzihlerischen Elemente zur Geltung bringen mochte.
Ein nicht isolationistischer kulturalistischer Narrativismus, der sich vom
kognitivistischen Theoretizismus absetzt. Der wohl prignanteste und hier-
zulande bekannteste Vertreter dieser Richtung ist der 2007 verstorbene
Richard Rorty. Mit seiner doppelt gekniipften intellektuellen Richtschnur:
Demokratie vor Wahrheit plus Narration vor Theorie. — Weil es den Hin-
tergrund zum Verstindnis der Auseinandersetzung um die Frage bildet,
ob Gesellschaftskritik einer sie fundierenden Gesellschaftstheorie bedarf
oder ob jene, um wirksam zu werden, auf Seiten des Kritikers nicht ganz
andere Voraussetzungen und Qualititen verlangt, mochte ich dem Leser
hier kurz das zentrale Argument Rortys ins Gedichtnis rufen. So wie er
es in seinem Essay »Heidegger, Kundera und Dickens« am Beispiel Hei-
degger illustriert. Lustigerweise unter Zuhilfenahme des >Hypertheoreti-
kers< Habermas. »Abstraktion durch Verwesentlichung« nennt dieser Hei-
deggers Verfahren, das auch Rorty moniert. Ein extremes Theoretisieren,

262

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dessen Abstraktionen alle Unterschiede im Empirischen Null und Nichtig
erscheinen lassen. »1935 gab es fiir Heidegger metaphysisch gesprochen
keinen Unterschied zwischen Stalins Russland und Roosevelts Amerika.
1945 sah er die Massenvernichtung der Juden und die Vertreibung der
Volksdeutschen aus Osteuropa als zwei Einzelfille des gleichen Phéno-
mens. Habermas formuliert das so: >Unter dem nivellierenden Blick des
Seinsphilosophen erscheint auch die Judenvernichtung als ein beliebig
auswechselbares Geschehen«. Es ist bezeichnend fiir Heidegger, dass er
sich der Notwendigkeit iiberhoben fiihlt, relative Quantititen menschli-
chen Gliicks in Rechnung zu stellen, und einen Standpunkt mit umfassen-
derem Blick einnimmt.« Rorty weiter: »Heideggers Weigerung, der Mas-
senvernichtung der Juden sonderliche Beachtung zu schenken, ist typisch
fiir den Drang, unter oder hinter der erzihlten Geschichte des Abendlands
nach dem Wesen des Abendlands zu suchen; sie ist typisch fiir den Drang,
der den Philosophen vom Romancier unterscheidet.« (So Richard Rorty:
Heidegger, Kundera und Dickens, in: Ders., Eine Kultur ohne Zentrum,
Stuttgart1993, S. 78).

Wenn sich Rorty fiir ein >literarisiertes< und damit fiir ein erzdhlendes
Philosophieren ausspricht, um die Philosophie vor einem im schlimmsten
Fall enthumanisierenden Theoretizismus zu bewahren, dann korrespon-
diert dies der Intuition und Motivation nach mit Walzers Vorstof3, Gesell-
schaftskritik statt auf Gesellschaftstheorie zu griinden, vielmehr Tugenden
wie »Mut, Mitleid und Augenmafl« anzuvertrauen. Tugenden, iiber die man
in erzdhlender Literatur sehr viel mehr erfihrt und lernt als in theoretischen
Abhandlungen. — Zuriick zu Wenzels Sammelband tiber die Zukunft des
intellektuellen Vordenkertums. Dem kulturalistisch-narrativistischen An-
satz der Amerikaner widersprechen dezidiert mit kognitivistischer Gegen-
argumentation die beiden Deutschen Ralf Dahrendorf und Axel Honneth.
»Theorie ist wichtiger als Tugend«, sobald es um Gesellschaftskritik geht,
kontert Ralf Dahrendorf. »Idiosynkrasie als Erkenntnismittel« hat Axel
Honneth seinen Beitrag programmatisch iiberschrieben (S. 61ff.). Ein so
eloquentes wie ambitioniertes Plidoyer fiir den theoretischen Kognitivis-
mus, die Unabdingbarkeit von Gesellschaftstheorie fiir Gesellschaftskritik.
Dessen Einwinde gegen den Narrativismus mir stichhaltig erscheinen, die
mangelnde Plausibilitit des behaupteten Vorrangs der Gesellschaftstheo-
rie fiir die Belange von Gesellschaftskritik meines Erachtens jedoch nicht
wettmachen. Vielmehr dem Intellektuellen als Yogi mit einigen ihrer be-
grifflichen Zuspitzungen eine Steilvorlage liefern, um ein letztes Mal in
diesem Buch die yogische Alternative und ihre Kunst der Aufmerksambkeit

263

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

argumentativ scharf vom Narrativismus wie auch vom Theoretizismus ab-
zusetzen. Und klar zu konturieren fiir Aspiranten, die sich auf den Weg be-
geben mochten zum neuen Typ des Intellektuellen, dem eines exemplarisch
Geistesgegenwdrtigen.

Michael Walzers These, Gesellschaftstheorie — »eine breit angelegte
Erzihlung iiber die soziale Welt, die, soweit das moglich ist, iiberzeugend
und wahr ist« — sei fiir Gesellschaftskritik nicht annihernd so wichtig wie
politisch-moralische Charakterstirke und Tugendhaftigkeit, wird also von
Honneth vehement bestritten. Die Tugenden, die Walzer vorschweben, sei-
en an intellektuellen Schliisselfiguren der ersten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts gewonnen. Und fiir unser »Zeitalter des normalisierten Intellektuel-
len« nicht linger verallgemeinerbar. »Die Selbstverstindlichkeit, mit der
Walzer auch den Intellektuellen unserer Tage als den geborenen Statthalter
der Gesellschaftskritik zu betrachten scheint«, iiberzeuge zudem auch aus
anderen Griinden nicht. Denn: »Es ist ja nicht vom kithnen Aufklirer die
Rede, wie wir sie in Figuren vom Schlage eines Emile Zola vor Augen ha-
ben mdgen, sondern von jenem hochst verbreiteten Typ des Autors, der sich
mit generalisierenden Argumenten wie selbstverstindlich an den Debatten
in der demokratischen Offentlichkeit beteiligt.« An dessen Eigenschaft als
»geistiger Agent in den Poren der 6ffentlichen Meinungsbildung« entziin-
det sich Honneths Zweifel, ob der heutige Intellektuelle noch Reprisentant
dessen ist, was einmal Gesellschaftskritik hiefs. - Honneths Gegenthese zu
Walzer behauptet mithin in einem ersten Schritt, die normalisierten Intel-
lektuellen von heute kimen als Triger von Gesellschaftskritik nicht mehr
in Frage. Die stetig wachsende Zahl der Intellektuellen befasse sich »weit-
gehend nur noch mit Fragen tagespolitischer Relevanz«. Kaum noch an-
zutreffen in der Schicht der Intellektuellen sei jenes »soziale Reservoir fiir
eine Form der Kritik, die hinter die Primissen der 6ffentlich akzeptierten
Problembeschreibungen zuriickfragt und deren Konstruiertheit selber zu
durchschauen versucht«. Fazit: »Die enge Verzahnung, die einst zwischen
Intellektualitit und Gesellschaftskritik bestand, ist mit dieser Entwicklung
endgiiltig aufgebrochen. In dem Mafe, in dem von Intellektuellen nicht
mehr eine Hinterfragung des offentlich Sagbaren zu erwarten ist, ist auch
die Gesellschaftskritik nicht mehr im Feld intellektueller Auseinanderset-
zung zu Hause.«

Dass sich Intellektuelle durch Mitleid und Augenmafl auszeichnen
sollten, mag Honneth Walzer zwar konzedieren. »Aber mit den Bedingun-
gen einer erhellenden, gar einer gelungenen Gesellschaftskritik hat das
alles recht wenig zu tun, weil erst gar nicht die kulturellen oder sozialen

264

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dispositive in Frage gestellt werden, die die Akzeptanzbedingungen von
Stellungnahmen in der 6ffentlichen Debatte festlegen. Wihrend der Intel-
lektuelle sich heute nicht nur an die prozeduralen Regeln, sondern auch
an die konzeptuellen Vorgaben der politischen Offentlichkeit halten muss,
um sich offentlich Gehor zu verschaffen, steht die Gesellschafskritik vor
einer ganz anderen Aufgabe.« Diese im Unterschied zur prozeduralen An-
passung im deliberativen Offentlichkeitsbetrieb »ganz andere Aufgabe«
der Gesellschaftskritik definiert Honneth mit Siegfried Kracauer als den
»Versuch der Zerstérung aller mythischen Michte um und in uns«. Und
mit diesen Mythen soll alles bezeichnet sein, was fiir 6ffentlich sagbar und
unsagbar gilt. - Womit Honneth beim zweiten Schritt seiner gegen Walzer
gerichteten Antithese angelangt ist. Der authentische Gesellschaftskritiker
diirfe sich gerade nicht — wie der ideale Intellektuelle bei Walzer — gleich-
sam >wie der Fisch im Wasser«< in seinem angestammten kulturellen oder
ethnischen Traditionsmilieu bewegen. Vielmehr sei es Aufienseitertum, was
fur Gesellschaftskritik pradestiniert und qualifiziert. Schon immer, so Hon-
neth, »nahmen die bedeutsamsten Kritiker der Gesellschaft eine Position
ein, die ihnen eine gewisse Distanz zu den sozial eingespielten Deutungs-
mustern verschafft hat«.

Vom Postulat des Auflenseitertums bzw. der Randstellung schreitet
Honneth ziigig voran zu einem dritten Kriterium der Gesellschaftskritik,
die allein diesen Namen verdiene. Thr Holismus, d.h. dass Gesellschafts-
kritik das kulturell und sozial Selbstverstindliche in toto hinterfragt. Wah-
rend die sogenannte intellektuelle Intervention jeweils Einzelnes kritisiere,
sei Gesellschaftskritik stets holistisch. Sie operiere unausgesetzt im Ver-
fahrensmodus des Problematisierens. Worauf Gesellschaftskritik zielt »ist
nicht der schnelle Erfolg im demokratischen Meinungsaustausch, sondern
die Fernwirkung eines allmihlich wachsenden Zweifels, ob die gegebenen
Praxismuster oder Bediirfnisschemata tatsichlich die fiir uns angemesse-
nen sind«. — Ein Holismus, dessen Fundamentalkritik — Kriterium Num-
mer vier — zugleich einen Perspektivenwechsel vollzieht. Anders als Intel-
lektuelle miissten echte Gesellschaftskritiker — Honneth legt die Messlatte
noch ein wenig héher und legt auch verbal noch einmal nach — »den Pers-
pektivenwechsel vollziehen, der nétig ist, die eingespielten Lebensformen
wie eine Seifenblase zerplatzen zu sehen«.

Holla! Eingespielte Lebensformen wie eine Seifenblase zerplatzen se-
hen! Kommt da plotzlich Leben in die Bude? Verbal auf alle Fille. Und es
geht gleich weiter in der nimlichen Tonlage: »Was die Gesellschaftskri-
tik an Disposition erfordert, ist daher der hypertrophe, ja idiosynkratische

265

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Blick desjenigen, der im lieb gewordenen Alltag der institutionellen Ord-
nung den Abgrund einer verfehlten Sozialitit, im routinisierten Meinungs-
disput die Umrisse einer kollektiven Tiuschung zu erkennen vermag.«
Den »Verblendungszusammenhang« zu durchstoflen vermag, wie Adorno
gesagt hitte. — Womit fiinftens endlich die Unabdingbarkeit von Gesell-
schaftstheorie fiir Gesellschaftskritik hieb- und stichfest unter Beweis ge-
stellt wire. Honneth: »Es ist diese leicht verriickte, von innen an den Rand
gedrehte Perspektive, die im Ubrigen auch verstindlich macht, warum die
Gesellschaftskritik im Unterschied zur intellektuellen Aktivitit den Ein-
satz von Theorie erforderlich macht; denn deren Aufgabe ist es, den Ab-
stand zu erkliren, der zwischen der wahrgenommenen Realitit und dem
offentlichen Selbstverstindnis sozialer Praktiken besteht.«

Summa summarum konnte man also sagen: Intellektuelle, wie Axel
Honneth sie wahrnimmt, sind Realos. Gesellschaftskritiker, die gleichzei-
tig Gesellschaftstheoretiker sein miissen, haben dagegen Fundis zu sein.
Allerdings laboriert der Theoriefundi, der Triger einer per Definitionem
fundamentalen Gesellschaftstheorie, an dem Problem, dass die von ihm
artikulierte Fundamentalkritik in der Offentlichkeit kaum ein Echo findet.
Nur er sieht die von ihm kritisierten Lebensformen »wie eine Seifenblase
zerplatzen, sonst niemand. Die Masse frohnt weiter ihrer mit Botho Straufl
zu sprechen »schweinischen Lebensfithrung« und fiihlt sich sauwohl da-
bei. Dem Fundamentalkritiker bleibt Honneth zufolge nur der Versuch,
sein Resonanzproblem von der formalen Seite her in den Griff zu bekom-
men. »Der Erfolg seiner Titigkeit bemisst sich nicht [...] an der schnellen
Uberzeugung einer mit sich hadernden, gespaltenen Offentlichkeit, son-
dern an der langfristigen Umorientierung eines den herrschenden Auffas-
sungen vertrauenden Publikums.« Also miisse man sich aufs Stilprinzip
konzentrieren: »Das, was beim Intellektuellen das richtigen Augenmaf,
das Uberzeugende Argument und das erkennbare Engagement fiir eine
Minderheit bedeuten mogen, muss der Gesellschaftskritiker annihernd
vollstindig durch das gestalterische Vermogen ersetzen, seinen Texten
eine zersetzende Wirkung auf soziale Mythen zu verleihen. Die Aufgabe,
theoretisch sprode Erklirungen rhetorisch mit Suggestionskraft auszustat-
ten, stellt mithin die eigentliche Herausforderung der Gesellschaftskritik
dar.« — »Die sprachliche Gestalt des prisentierten Deutungsangebots« so
aufzupolieren, dass sie beim Publikum ankommt, stehen laut Honneth
»unter den vielen Mitteln, die der Gesellschaftskritik zu Gebote stehen,
die beiden folgenden im Vordergrund: »Ein gestalterisches Element, das
immer wieder zum Zuge kommt, ist der kunstfertige Einsatz von Uber-

266

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

treibungen, mit deren Hilfe der theoretisch hergeleitete Zustand in ein sol-
ches grelles, bizarres Licht eingetaucht wird, dass dessen Fragwiirdigkeit
der Leserschaft wie Schuppen von den Augen springen soll. [...] Das Mittel
aber, das fraglos am hiufigsten in der Gesellschaftskritik Verwendung fin-
det, ist die Prigung von eingingigen Kurzformeln, in denen eine komple-
xe Erklirung sozialer Vorginge komprimiert auf einen einzigen Nenner
gebracht wird.« Beispielsweise »wenn Foucault von der >Disziplinargesell-
schaft< oder der >Biopolitik« redet, wenn Habermas leitmotivisch von der
»Kolonialisierung der Lebenswelt« spricht oder Marcuse den Ausdruck von
der >repressiven Toleranz« verwendet«. Die gesellschaftstheoretisch fun-
dierte »gesellschaftskritische Kurzformel« aber, die am deutlichsten unter
Beweis gestellt habe, dass man mit einem solchen Mittel »auf Dauer zu
einem Orientierungswandel beitragen kann, sei Horkheimers und Ador-
nos Wort von der »Kulturindustrie«. Deren »Einprigsamkeit auch unter
dem wachsenden Zweifel an ihrem theoretischen Erklirungsgehalt nicht
zu leiden scheint«.

Die hohe Kunst der gesellschaftstheoretischen Rede in gesellschafts-
kritischer Absicht: das »gestalterische Vermogen, theoretisch sprode Erkla-
rungen rhetorisch mit Suggestionskraft auszustatten«. Als die »eigentliche
Herausforderung der Gesellschaftskritik«. Und damit jenes Vordenker-
tums, das Axel Honneth den »normalisierten Intellektuellen« nicht zutraut
oder nicht zubilligen méchte. Nun hat Honneth seine Umrisszeichnung
des gesellschaftskritischen Suggestions- und Uberredungskiinstlers mehr
deskriptiv als priskriptiv angelegt. Zum Gliick, mochte man sagen. Sonst
kdme noch jemand auf die Idee, die Endmorine der Frankfurter Schule an
dieser Vorlage zu messen. Und zu fragen, ob Jiirgen Habermas, Axel Hon-
neth, Rainer Forst, Micha Brumlik, Hauke Brunkhorst — samt und sonders
soignierte akademische Herrschaften, ante 68< hitte man von »Magni-
fizenzen« gesprochen — tatsichlich so schreiben, dass ihre Publikationen
»eingespielte Lebensformen« fiir jedermann sichtbar »wie Seifenblasen
zerplatzen« lassen. — Indes muss man Honneths Skizze ohnehin als nur
noch historische Beschreibung ad acta legen. In einem Medienzeitalter, in
dem das Hyperbolische, die Hysterie und der Erregungszustand gewisser-
mafen die publizistische Norm sind, ist mit Ubertreibungskunst kein Blu-
mentopf zu gewinnen. Wenn wie im Fall Agamben, ZiZek oder Dietmar
Dath ein bisschen Lach-Yoga herausspringt, dann ist dies schon viel. Mehr
wird man sich davon nicht erhoffen diirfen.

In »Idiosynkrasie als Erkenntnismittel« — seinem Beitrag zu Uwe Justus
Wenzels Sammelband tiber »intellektuelle Titigkeiten und Tugenden« —

267

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hat Axel Honneth 2002 noch einmal einem Vordenkertum reinsten Was-
sers die Ehre erwiesen (oder soll man sagen das Wort geredet?). Einem auf
Theorie vereidigten Vordenkertum, dem allein eine gesellschaftskritische
Potenz beigemessen werden kénne. Und als dessen Tragerschicht nicht die
normalisierten Intellektuellen in Frage kimen, sondern nur randstindige
(Gesellschafts-)Theoretiker. Vorausgesetzt, ihre Sprache besitzt die erfor-
derliche Suggestibilitit. — Ich hoffe, Axel Honneth wird es mir nicht tibel
nehmen, wenn ich an dieser Scharnierstelle meiner Replik nun behaupte:
Falls es eine — in Theoretikerkreisen — »eingespielte Lebensform« geben
sollte, bei der es an der Zeit wire, sie »wie eine Seifenblase zerplatzen« zu
lassen, so die des von ihm modellierten kognitivistischen Vordenkertums.
Innerhalb einer breiteren Offentlichkeit ist dieser >Luftballon< ohnehin
lingst zerplatzt. Aber wir sind ja hier unter Intellektuellen, among Peers.
Da konnte die Desillusionierung fiir einige erst bevorstehen. Und wie hitte
sie zu geschehen? Natiirlich nicht mittels Theorie. Durch Praxis only. Wel-
che Praxis gemeint ist, braucht an dieser Stelle — wir sind bei Textstiick 93
und mochten allmihlich schliefen — nicht mehr eigens gesagt zu werden.

Was stattdessen noch gesagt werden sollte: Hat der kontinuierlich Prak-
tizierende, der yogisch Ubende, das hypertrophe Denken und dessen my-
thischen Anspruch — mittels theoretischer Erkenntnis den »Abgrund einer
verfehlten Sozialitit« tiberwinden zu kénnen — als »kollektive Tduschung«
erst einmal hinter sich gelassen, so hat sich in ihm jene mentale Transfor-
mation vollzogen, die vielleicht mit gr6Rerem Recht »Perspektivenwechsel«
genannt zu werden verdient, als das, was bei Honneth mit diesem Begriff
umrissen wird. Zwar lisst sich auch die yogische mit Honneths Worten
eine »leicht verriickte, von innen an den Rand gedrehte Perspektive« nen-
nen, doch handelt es sich nicht um eine theoretisch-kognitiv konstruierte
und mithin blof§ gedachte bzw. vorgestellte, sondern um eine Erfahrungs-
perspektive. Bei welcher sich dem Erfahrenden nicht die Aufgabe stellt, sie
anderen mitteilen zu wollen oder zu miissen. Vielmehr miisste diese Erfah-
rungsperspektive von den anderen ihrerseits eingenommen werden. So-
dass der Intellektuelle als Yogi — von dem hier wieder die Rede ist —sich erst
gar nicht mit einem Sprach-, Verstindigungs- oder Vermittlungsproblem
konfrontiert sieht, wie dies beim Theoretiker der Fall ist, der seine >anders
gedachte Wirklichkeitsperspektive< irgendwie an den Mann zu bringen
muss oder einem Publikum zu vermitteln versucht. Das >Andere des Den-
kenss, die yogische Erfahrungsperspektive, vermag nach auflen lediglich
den Eindruck einer exemplarischen Gebirde zu hinterlassen. Dies muss
geniigen. Um Nachahmer zu finden. Das Sprachliche oder Kommunikative

268

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

beschrinkt sich hier bestenfalls auf die Mitteilung, dass sich der Betreffen-
de regelmifig zum Uben zuriickzieht. Zeitig in die Leere geht. Und daran
nicht gehindert bzw. dabei nicht gestért werden mochte. — Sein »Aufen-
seitertum« oder seine »Randstindigkeit« (diese andere, von Honneth fiir
den gesellschaftskritischen Theoretiker reklamierte Eigenschaft) wire folg-
lich die ziemlich unspektakulire des >Heterotopisten<. Im Gegensatz zum
hochst voraussetzungsvollen theoretischen Auflenseitertum eine von jeder-
mann in der Gesellschaft ohne weiteres >kopierbare« Eigenschaft. Und wih-
rend man sich eine Gesellschaft aus lauter theoretisierenden Auflenseitern
und Eigenbrétlern schwerlich denken kann, erscheint es vollkommen un-
problematisch, sich eine Gesellschaft vorzustellen, in der alle ein Mal am
Tag sich auf die Insel ihrer yogischen Heterotopie zuriickziehen. Wenn
aber im Prinzip jedermann tiglich diese — jetzt nicht mehr theoretische,
sondern praktische — Distanzierung vom Weltbetrieb vollzieht, so durfte
ihn dies wie von selbst in »eine gewisse Distanz zu den sozial eingespielten
Deutungsmustern« bringen.

Somit wire auch der von Honneth so genannte »Holismus« nicht lin-
ger eine mentale Einstellung, die man ausschliefllich bei idiosynkratischen
Gesellschaftskritikern antrife. Sozusagen als zwangsliufige Begleiterschei-
nung ihres radikal kritischen Blicks auf die gesellschaftlichen Verhiltnisse.
Nein, einem jeden yogisch Ubenden kommt es bisweilen so vor, als unter-
schiede sich das Leben in unserer Gesellschaft kaum von einem Aufenthalt
im Irrenhaus. Jedenfalls hitte er kein Problem, sich mit Honneths gesell-
schaftstheoretischem Fundi auf den adornitischen Basisbefund zu ver-
stindigen, »das Ganze ist das Unwahre«. — Die yogische Erfahrung einer
anderen Wirklichkeitsdimension, das meditative Erleben von >Stille iiber
der Zeit¢, das im Ubenden den >holistischen Erkenntnisblitz« des unwah-
ren Ganzen hervorruft, lisst ihn — den Ubenden — freilich mitfiihlend und
gelassen reagieren. Nicht mit »Bitterkeit«, wie Honneths Gesellschaftskri-
tiker, dessen >Erleuchtung« sich dem >kalten Theorieblick« verdankt. Dieser
leidet doppelt an seiner Theorieerleuchtung: Dass diese ihm, so Honneth,
ein »Leiden« vor Augen stellt, »das unter den gegebenen Bedingungen
noch gar keinen sprachlichen Ausdruck hat finden kénnen«. Und dass sie
ihn in die missliche Lage bringt, sich den >theoretisch Unerleuchteten<
sprachlich irgendwie verstindlich machen zu miissen.

Wihrend der Yogi sich wiederum von Anbeginn dariiber im Klaren ist,
dass hier keine sprachliche Finesse, keinerlei Uberredungskunst, die man-
gelnde Erfahrung ersetzen oder ausgleichen kann. Die Erfahrung nimlich
jenes Unwahren. Des Unwahren eines von seiner schlechten Unendlichkeit um-

269

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

getriebenen Begehrens. Und in dessen Erfahrung ein >praktisches Wissenc
vom >ganz Anderenc bereits enthalten ist. Beziehungsweise mit dessen Er-
fahrung die Einsicht in den befreiten Zustand und seine Bedingung ein-
hergeht: das Schweigen des Begehrens bei wacher Prisenz im gegenwdrtigen
Moment. Durch Verweilen der Aufmerksamkeit beim Atem. — Dass das Ganze
das Unwabhre sei, besagt folglich in der yogischen Erfahrungsperspektive
(die primir keine Theorieperspektive ist wie fiir den gesellschaftskriti-
schen Fundi): Das Ganze wird vom Begehren des Ich und seiner infiniten
Raserei beherrscht. Innerhalb dieses Ganzen sind die Okonomie und die
Medien die beiden Haupttriebkrifte, die heute das Begehren in all seinen
Facetten unaufhorlich befeuern. Und darum bedeutet die yogisch erfah-
rungsvermittelte Einsicht in die leidverursachende Konstitution dieses Be-
gehrens und seines gesellschaftlich umgesetzten Triebgeschehens auch
die nachhaltigste Stimulation von »Zweifeln« hinsichtlich dessen, »ob
die gegebenen Praxismuster oder Bediirfnisschemata tatsichlich die uns
angemessenen sind«, wie es bei Honneth heifit. Der »Fernwirkung eines
allmihlich wachsenden Zweifels«, mithsam stimuliert durch rein theore-
tische Erkenntnisvermittlung, bediirfte es in dieser Ausgangslage erst gar
nicht.

Bediirfte es itberhaupt noch der Theorie? Jedenfalls nicht in so exponier-
ter Position wie bei Honneth. Was tatsdchlich Not tut ist Praxis. Nicht die
altbacken politische zunichst, vielmehr die der yogischen Aufmerksam-
keitskunst. In ihrer >Wirkungseigenschaft« einer nicht theoretisierenden,
stattdessen praktizierenden Dekonstruktion »aller mythischen Michte um
und in uns«. Wie Honneth Siegfried Kracauer zitiert, der mit eben dieser
Formel — »Zerstérung aller mythischen Michte um und in uns« — seiner-
zeit (vor ca. 8o Jahren) das »zentrale Anliegen der intellektuellen Tatigkeit«
beschrieben habe. — Dass die erste jener, in Folge der yogischen Praxis de-
konstruierten »mythischen Michte«, in diesem Zusammenhang die cha-
rismatische Macht der Theorie ist, sorgt hier natiirlich fiir eine besonders
reizvolle Pointe. Was laut Honneth »den Einsatz von Theorie erforderlich
macht«, sei die von ihr erbrachte Leistung, »den Abstand zu erklirenc,
welcher zwischen der vom randstindigen Gesellschaftskritiker idiosynkra-
tisch »wahrgenommenen Realitit und dem offentlichen Selbstverstindnis
sozialer Praktiken besteht«. Die beim »Ausiiben« der yogischen Kunst der
Aufmerksamkeit von den Ubenden »wahrgenommene Realitit« lisst dem-
gegeniiber das »6ffentliche Selbstverstindnis sozialer Praktiken« unmittel-
bar als ein ideologisches durchsichtig werden. Als das falsche Bewusstsein
von bereits an sich falschen oder verkehrten »sozialen Praktiken«. Hon-

270

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

neth beklagt, dass im Fall der Interventionstitigkeit des normalisierten
Intellektuellen »erst gar nicht die kulturellen oder sozialen Dispositive in
Frage gestellt werden«. Fiir den Intellektuellen als Yogi dagegen erschei-
nen sie auf Grund seiner tiglichen Ubungserfahrung — d.h. durch Prisenz
oder Gewahrsein — immer schon radikal in Frage gestellt. Das unwahre
Ganze, welches das menschliche Begehren individuell und gesellschaftlich
auf eine Art und Weise bewirtschaftet, die allemal Leid und Ungliick er-
zeugt. Jenen »Abgrund einer verfehlten Sozialitit«, von dem bei Honneth
einigermaflen unbestimmt die Rede gewesen ist.

Am Beispiel der im Zuge der digitalen Revolution kulturell und sozial
implementierten Dispositive im Bereich des Medialen und der Kommu-
nikation schliefllich wird besonders augenfillig, wie die yogische Kunst
der Aufmerksamkeit diese Dispositive nicht nur mental >dekonstruiert.
Die Praxis des yogischen Exerzitiums dekonstruiert sie vielmehr auch di-
rekt verhaltenspraktisch. Offline zu sein wihrend der Ubungszeiten (und je
nachdem dartiber hinaus auch zu anderen Tageszeiten) heifdt: die stindig
sich erneuernde mythische Macht der digitalen Dispositive tiglich von
Neuem zu brechen. Durch die Unterbrechung der Abfolge von Reiz und
Reaktion bei der medialen Bewirtschaftung des Begehrens. Und die im
speziellen Intervall der Ubungszeit von Mal zu Mal wiederholte Erfahrung
einer Wirklichkeit, mit der die Wirklichkeit der mythischen Michte nicht
zu wetteifern vermag. — Unnétig zu unterstreichen, dass die hier angedeu-
tete verhaltenspraktische Dekonstruktion des digitalen Mythos nichts mit
Maschinenstiirmerei oder Technikverachtung zu tun hat. Im Ubrigen ver-
dankt sich ihre Entschiedenheit dem in der yogischen Kunst der Aufmerk-
samkeit beschlossenen Souverinitits- oder Autonomiegewinn des Einzel-
nen.

Damit wire er in groben Ziigen abgesteckt, der Weg vom Vordenker-
tum zur Aufmerksamkeitskunst. Wie ihn die Intellektuellen auf Normal-
niveau zu beschreiten hitten, um in Zukunft noch eine gesellschaftskriti-
sche Aufgabe wahrzunehmen, wie sie sich speziell in ihrer heutigen Lage
anbietet. Von Vordenkern zu Aufmerksamkeitspraktikern zu werden. Von
der Theorie und ihrer blof theoretischen oder abstrakten Dekonstruktion
zum Exerzitium und seiner konkreten, praktischen Dekonstruktion iiber-
zugehen. — Und dieser Ubergang bedeutete zugleich der Wechsel aus einer
privilegierten Stellvertreterrolle (derjenigen des Vordenkers, der fiir andere
etwas tut, was diese nicht selber vermégen) in die prinzipiell egalitire Rolle
eines exemplarisch Handelnden: diejenige des Aufmerksamkeitsprakti-
kers, der beispielhaft etwas praktiziert, was alle praktizieren kénnen und

271

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zu ihrem eigenen Besten wie auch zum Besten der Gesellschaft moglichst
praktizieren sollten. Ohne dass sie sich dies iberlegt hitten oder es ihre
strategische Absicht wire, ermuntert das Exemplarische ihres Verhaltens —
der Intellektuellen als Yogis — andere zur elementarsten und effektivsten
Form des Lernens: des Lernens durch Anschauung und Nachahmung.
Warum sollte dieses erste aller pidagogischen Prinzipien — etwas abgu-
cken und nachmachen, was jemand anderer vorgemacht hat — sich nicht
auch auf gesellschaftskritischem Gebiet bewihren: in puncto praktischer
Dekonstruktion der »mythischen Michte um und in uns«?

R

Post Skriptum. Das erste Mal ausgeschrieben. Richtig. Weil das letzte P.S.,
das um die Aufmerksambkeit des Lesers buhlt. - Woran man Intellektuelle
erkenne, »aufler daran, dass sie gelegentlich ihre eigene Existenz bezwei-
feln«, fragt sich der Herausgeber Uwe Justus Wenzel in der Einleitung
zu seiner »>Anthologie< von 2002, in der wir vorangehend zum Abschluss
geblittert haben. Intellektuelle wiirden sich in »rhetorischen Gebirden«
zu erkennen geben, so beantwortet er sich selber seine Frage. Eine solche
»Attitiide« sei die des »Willkommen-heiflens«. Und dann, in Anlehnung
an Derrida: dass sie »im Namen« einer »kommenden Zukunft« sprechen,
die aber nie ganz ankommen wird. Konkreter: »im Namen einer stets aus-
stehenden Gerechtigkeit«.

Welche »Gerechtigkeit« steht aus und verdiente, dass speziell Intel-
lektuelle sie als eine >zukiinftig kommende« willkommen heiflen? Selbst
wenn sie am Ende nicht ganz, sondern nur halb ankommen sollte? An
erster Stelle Gerechtigkeit dem menschlichen Geist gegeniiber, konnten wir
am Schluss des Buches auf diese Frage antworten. Thm dadurch endlich
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, dass wir ihn — den Geist — aus der
babylonischen Gefangenschaft des Logozentrismus herausfithren. Oder,
um noch einmal jenes andere Bild zu gebrauchen: Dass er kiinftig nicht
mehr nur in der einen Kammer haust, der des Denkens. Sondern auch
sein zweites Zuhause bezieht und bewohnt. Das des reinen Gewahrseins.
Thm in Zukunft also beides als Wohnstitte vertraut ist: das Kritisieren und
Urteilen und die >Stille tiber der Zeit<. Der »phdanomenale Zustandsraum«
des »Ego-Tunnels« und die andere Wirklichkeitsdimension der »offenen
Weite«. Das Begehren des Ich in den Alltagsgeschiften und der »verschnte
Zustand« im leiblich-mentalen Aufmerksambkeitsexerzitium.

272

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wie uns Uwe Justus Wenzel belehrt, »bedeutet das lateinische »intellege-
re< doch so viel wie »unterscheidend wahrnehmen; zwischen etwas wihlen
(und so das Charakteristikum einer Sache erkennen)«— also annihernd das-
selbe wie das griechische Verb >krinein« (scheiden, unterscheiden), von dem
sich >kritisieren< herleitet.« Und daraus schliefdst er messerscharf: »Wenn der
Intellektuelle tut, was er seinem Begriff entsprechend zu tun hat, kritisiert
er.« Wir wissen jedoch inzwischen, dass dies entschieden zu wenig ist, um
einen zukunftsfihigen Intellektuellen abzugeben. Darum der Intellektuelle
als Yogi. Der — dies hat er zurtickliegend unter Beweis gestellt — seinerseits
nach Herzenslust kritisiert. Und fiir Theorien, gar gesellschaftskritische,
in der Regel ein offenes Ohr besitzt. — Sodass er selbstverstindlich auf die
ziemlich theoretische Frage hier auch noch eingehen wiirde, wie denn
eine zukiinftige Welt beschaffen wire, in der immer mehr Intellektuelle
die Kunst der Aufmerksambkeit praktizieren und alle méglichen Leute es
ihnen nachmachen. Wenn nicht das Buch jetzt zu Ende wire. Und héchs-
tens noch Platz fiir eine moderate Auerung des Biologen und Mediziners
Joachim Bauer. Der sich fiir »Selbststeuerung« unter anderem durch die
Kunst der Aufmerksambkeit ausspricht und diese vielleicht sogar selber
praktiziert. Auf die Frage, wie »die Welt, utopisch gedacht, aussehen werde,
wenn alle Menschen ein selbstgesteuertes Leben fithren wiirden«, antwor-
tet er: »Es wiirde langsamer zugehen und es bliebe mehr Zeit fiir Mufle iib-
rig. Wir hitten zwar etwas weniger Wohlstand und Konsum, wiren dafiir
aber gliicklicher und gestinder.«

Einige Peers gucken so komisch. Hitte ich das besser nicht zitiert? Hort
sich auch so theoretisch an, trotz der Schlichtheit. Sie sind eben Anderes
gewohnt. Einen eher tonisierenden Sound. Wie den der Kollegen, die zur-
zeit wieder — ganz fickerig — tiber das Ende des Kapitalismus theoretisieren.
Welches entweder durch ein Biindnis von produktivem Kapital und Ge-
werkschaften gegen die Finanzjongleure noch einmal hinausgezogert wird.
Oder schneller als gedacht dadurch kommt, dass ihm der fossile Brennstoff
ausgeht. Und dann ein neuer Feudalismus beginnt, mit Ackerbau und so
fort. Womoglich auch Leibeigenschaft, weif§ der Teufel. — Besser so?

273

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Statt eines Nachworts:
Die Trompeten von Jericho oder von der Schwierigkeit,
einen hermetischen Diskurs diskursiv zu unterlaufen —
Gesprich zwischen einem fragenden Peer und dem Autor

Fragender Peer: Die »Gottesposition«, wie Sie sagen, die des Uberblicks
und Durchblicks von weit oben, eines Propheten oder Visionirs auch, steht
als Beobachter- und Sprecherposition heutigen Intellektuellen nicht mehr
zu Gebot. Intellektuelle beobachten und sprechen wie alle andern auch,
wie Sie sagen, von einer Position »auf Normalniveau« aus und kénnen sich
damit auch nicht, weder in Sachfragen noch in Fragen der Orientierung
und der Moral, auf einen prinzipiell erweiterten Horizont berufen. Wo-
mit sich die Frage stellt: Was zeichnet Intellektuelle dann noch aus? Oder
anders gefragt: Wozu braucht man sie iiberhaupt noch? Dies meinen Sie
wahrscheinlich, wenn Sie sagen, einem unvoreingenommenen Beobachter
miisse auffallen, wie beim Wort Intellektuelle, wenn er es irgendwo hort
oder liest, jedes Mal sofort ein Fragezeichen blinkt.

Der Autor: Ja. Allerdings sollte man das noch niher umreiflen, was fiir
denjenigen, bei dem das Fragezeichen aufleuchtet, sobald irgendwo von
Intellektuellen die Rede ist, an diesem Sujet oder Gegenstand genau in
Frage gestellt erscheint. Ich méchte es die >starke Bedeutung< nennen. In
der >schwachen«< muss der Begriff Intellektuelle kein Stirnrunzeln hervor-
rufen, gemeint sind einfach die intellektuell qualifizierten Experten auf
dem Gebiet von Geist und Kultur. Die Fragwiirdigkeit des Intellektuel-
lenbegriffs emergiert« mit der starken Bedeutung. Bei der »die Rinder«
schon immer unscharf gewesen sind. Irgendwie Leute, die sich fiir den
Zustand der Welt verantwortlich fiihlen, etwas tiber Ursachen und Um-
stinde zu wissen glauben und sich zutrauen, sagen zu konnen, was gesche-
hen miisste, damit Dinge sich zum Besseren wenden. Oder, wenn es sich
statt linksliberaler Weltverbesserer um Rechtsintellektuelle handelt, wie
man des Tragischen der menschlichen Existenz eingedenk sich mit den
bestehenden Verhiltnissen und seinem Schicksal zu arrangieren vermag.
Wodurch wichst dem 6ffentlichen Rat der Betreffenden in den Augen der
Gesellschaft oder der Offentlichkeit die besondere Wertigkeit und Autoritt
zu? Dass die Offentlichkeit und die Politik bis heute gern den Rat von Intel-
lektuellen einholen. Und diese in der Regel auch den Eindruck vermitteln,
raten zu kénnen.

274

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F.P. Auch wenn sie in Wahrheit raten miissen.

D. A. Auch wenn sie raten miissen, was denn das Richtige sein kénnte, das
zu tun oder zu lassen sich empfiehlt. Weil inzwischen die Verhiltnisse so
komplex, untibersichtlich, ja undurchsichtig sind, dass in Wahrheit keiner
mehr durchblickt. Und wer sich trotzdem der Illusion eines Durchblicks
hingeben mdochte, zieht in der Regel der freihindigen Globalspekulation
von Intellektuellen die handwerklich oder fachlich fokussierte der Experten
vor. Obwohl man als Illusionist des Durchblicks mit der Intellektuellenspe-
kulation besser fahren wiirde, weil ihr Fakten und Zahlen nichts anhaben
konnen. Wihrend das Raten der Experten empirisch und statistisch nach-
gewiesen werden kann bzw. sich hinterher aufgrund neuer Datenerhebung
als ein solches herausstellt.

F.P. In den USA zeigte ein Langzeitexperiment, dass die Treffsicherheit von
Expertenprognosen nicht {iber dem statistischen Durchschnitt von Zufalls-
treffern liegt. Der die Untersuchung Durchfithrende, hat es mit der Bemer-
kung quittiert, dass ein Dart-Pfeile werfender Schimpanse besser abschnei-
den wiirde.

D.A. Wenn man bose sein wollte, kénnte man also sagen, die Intellektuel-
len sind die Dart-Pfeile werfenden Affen. Ohne dass die Offentlichkeit oder
das Medienpublikum sie so wahrnihme. Sie miissen keineswegs um ihre
Seriositit bangen. Der Kulturbetrieb und das Infotainment riumen ihnen
weiterhin den angestammten Platz ein, egal, ob sie im klassisch gediege-
nen Gelehrtenhabit auftreten oder in der popkulturellen Aufmachung so-
genannter Medienintellektueller daherkommen. Niemand sieht sie mehr
in der Gottesposition, als Prophet oder Visiondr, auch nicht wirklich als
Vordenker, das Wort klebt nur noch wie ein Etikett an ihnen. Die wenigsten
mochten sie aber deswegen ganz ohne Heiligenschein sehen. Ohne den
nach wie vor tiber ihnen schwebenden schwachen Abglanz ihres fritheren
Nimbus, der Aura des Wissenden, des Tiefblickenden und Weitsichtigen.
Aus der Sicht einiger dieser intellektuellen Protagonisten ist es ihr schein-
bar zeitloses, in Wirklichkeit aus der Zeit gefallenes Selbstverstindnis des
»intervenierenden Intellektuellen«. Oskar Negt ist mit seinen 8o Jahren
nicht miide geworden, das Verslein aufzusagen, »begreife mich als einen
intervenierenden, eingreifenden Intellektuellen«.

275

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F.P. Ein Biindnis zwischen Ilusionsnehmern und Illusionsgebern, sozu-
sagen. Eine Win-Win-Situation der Realititsverkennung oder -leugnung.
Oder ein hermetischer Diskurs, realititsresistent, wie Sie an anderer Stelle
sagen. Und eigentlich eine recht komfortable Lage fiir Intellektuelle. So-
dass ich Sie fragen mochte: Warum lehnen Sie sich nicht einfach zurick?
Sind Sie kein Intellektueller?

D.A. Was das Zuriicklehnen anbetrifft, tu ich es auf meine Weise. Nicht im
Liegestuhl. Auf dem Meditationskissen, die Beine gekreuzt, den Oberkor-
per aufrecht, nichts tun, nicht denken, nur atmen. Frei nach Frank Sinatra,
I do it my way. Mal beiseite gelassen, dass dabei ja kein >mein< oder »dein«
zum Ausdruck kommt. Und da Ihre Frage, ob ich denn kein Intellektueller
bin, nur rhetorisch gemeint sein kann, sollten wir sie in die vielleicht er-
giebigere umwandeln, was denn meine Beobachter- und Sprecherposition
sei. Beobachte und spreche ich nicht ebenfalls, wenn die Gottesposition
ausgeschlossen ist, wie die Peers von Normalniveau aus?

F.P. Genau. Und denen halten Sie vor, dass sie in den welt- und mensch-
heitsbewegenden Fragen, den Weltuntergangs- oder Weltrettungsfragen
und Menschheits-Uberlebens-Fragen, wiren sie nur ehrlich, ihre Ratlo-
sigkeit eingestehen miissten, anstatt drauflos zu raten. Sie machen diese
Beobachtung oder treffen diese Feststellung von Normalniveau aus, ohne
iiber den Horizont blicken zu konnen. Ohne den Ausgang zu kennen.

D. A. Halt. Damit, dass ich sozusagen ein Pauschalurteil fille mit meinem
Verdikt tiber die Raterei der Intellektuellen, ohne den Ausgang, das Endre-
sultat zu kennen, haben Sie zwar insofern recht, als niemand gegenwirtig
weifl oder sagen kann, ob nicht das, wozu der eine oder andere heute rit,
sich nicht zuletzt als dasjenige herausstellt, was zu tun oder zu lassen tat-
sdchlich das Richtige gewesen wire. Und man dann wahrscheinlich sagen
wiirde, der Betreffende sei ein brillanter Denker und Analytiker gewesen,
und nicht, dass er zufillig richtig geraten habe. Doch zunichst einmal
setze ich mich keineswegs iiber die Grenzen der Beobachtbarkeit auf Nor-
malniveau hinweg. Das heifdt, {iber das von mir beobachtete intellektuelle
Ratgebergebaren urteile ich nur so weit, wie sich dariiber unabhingig von
dem urteilen lisst, was in Zukunft sein oder nicht sein wird. Ein Beispiel.
Ralf Fiicks und Niko Paech. Der eine Sozialwissenschaftler und Griinen-
Politiker, der andere im Hauptfach Volkswirtschaftler. Beide Intellektuelle,
die im Spannungsfeld von Okonomie und Okologie ihr Engagement fiir

276

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nachhaltigkeit, eine lebenswerte Zukunft, oder wie die Schlagworte alle
lauten, vereint. Blof, dass der eine dazu das Gegenteil von dem fiir not-
wendig hilt, was der andere vorschligt. Fiicks schwort auf Wachstum, nur
miisse man »intelligent wachsen; fiir Paech ist Wachstum Gift und »der
Weg in die Postwachstumsokonomie« die einzige Alternative zum 6kolo-
gischen Desaster. Was also: griine Wachstumsrevolution oder »Befreiung
vom Uberfluss«? — Nicht nur zwei kontrire, einander ausschlieRende Stra-
tegien, zwei gegensitzliche Gesellschaftsmodelle! Punkt eins. Punkt zwei:
Was hier als kiinftiges Wirtschafts- und Gesellschaftsmodell und als ein-
zuschlagender Weg dahin, also als zwingender politischer Handlungsbe-
darf vorgestellt wird — und jetzt urteile ich —, ist zum einen hochgradig
abstrakt, theoretisch-spekulativ, zum anderen hochst subjektiv, meinungs-
und anschauungsabhingig. Was Letzteres angeht, haben die Herren bei-
spielsweise unterschiedliche Vorstellungen von einem >guten Leben«. Der
Gesellschaft sowohl als des Einzelnen in der Gesellschaft. Vorstellungen,
die sich nicht gleichzeitig verwirklichen lassen, es sei denn, die eine auf der
Erde, die andere auf dem Mond.

F.P. Bei intellektuellen Blaupausen ist es immer so gewesen. Dafiir lassen
sie sich kritisieren, auf ihre Konsistenz, innere Widerspruchsfreiheit usw.
abklopfen. Natiirlich ldsst sich auch dann nicht definitiv sagen, welche im
Endeffekt zielfithrend ist, der richtige und nicht der falsche Weg zur Er-
reichung eines kiinftig Erwiinschten. Sir Karl Popper war wohl zu optimis-
tisch mit seiner Devise, Hypothesen scheitern zu lassen, statt menschlich
und materiell kostspielige Gesellschaftsexperimente zu veranstalten, lieber
Hypothesen als Menschen sterben zu lassen, wie er wortlich sagte.

D.A. Seine Polemik gegen Intellektuelle, die sich die Gottesposition an-
maflen, Platon, Hegel, Marx. Ein vor der Menschheit sich moralisch verant-
wortlich fithlender Intellektueller verfihrt hypothesenbildend und -testend
auf Normalniveau. Bemiitht um Schadensbegrenzung. Aber — und das ist
jetzt fur unser Gesprich wichtig — in einem meines Erachtens entschei-
denden Punkt besteht kein Unterschied zwischen Theorie- oder System-
denkern und Hypothesenformulierern resp. -testern a la Popper, wie auch
Fuicks und Paech, die sich wahrscheinlich irgendwo dazwischen verorten
wiirden. Alle sind sie sich dartiber einig, wovon unsere gesellschaftliche Zu-
kunft und der Menschheit Wohl oder Wehe abhingt: von Reflexion und Ana-
lyse, richtigem Denken. Eine kognitivistische, logozentrische Engfithrung,
fur die ausgemacht ist, dass Abstraktionen des Intellekts, seien es Theorien

277

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

oder Hypothesen, strategische Analysen oder modellhafte Zukunftsszena-
rien, entscheiden, wie die Welt von morgen aussieht, wie der von mensch-
lichem Handeln abhingige Teil unserer Wirklichkeit beschaffen ist.

F.P. Sie meinen, man miisste sich fragen, wie es zugeht, dass ein intelligen-
ter Mensch so etwas tiberhaupt glauben kann. Vielleicht wird es ja nur so
lange geglaubt, wie es keiner explizit macht. Und gerade das passiert nicht,
wenn es sich um einen hermetischen Diskurs handelt, der iiber Selbst-
beziiglichkeit funktioniert und seine Primisse, als sei sie das Selbstver-
standlichste von der Welt, nie thematisiert. Wiirden Sie so weit gehen und
sagen, wir haben es bei unserem Gegenstand mit einer >Intellektualsphire«
zu tun, die von der >Realsphire« dhnlich abgekoppelt ist, wie die von der
Realwirtschaft abgekoppelte Finanzwirtschaft? Eine Parallelwelt. Mit dem
Unterschied, dass die Parallelwelt der Investmentbanker mittlerweile im-
merhin als eine solche erkannt und benannt worden ist.

D.A. Und dazu noch ein Unterschied. Dass sie, weil das Benanntwerden
ihr Fortbestehen offenkundig nicht beeintrichtigt, massiv auf die Realitit
einwirkt. Wihrend der Einfluss der Intellektuellen und ihrer Parallelwelt
auf die Wirklichkeit gegen Null tendiert. Also als Arbeitshypothese auf alle
Fille. Und den sie peinigenden Gedanken denken wire fiir die Intellektuel-
len dann der erste Schritt aus dem Paralleluniversum heraus auf die Wirk-
lichkeit zu. Man miisste ja nur diesen Schritt ins Off einmal tun und es
wiirde einem sofort bewusst, auf was fiir einer Fiktion die Geschiftsgrund-
lage intellektueller Intervention und Expertise beruht. Dass die spezifisch
intellektuelle Arbeitsweise des Geistes — abstraktes Denken und abstrakte
Einbildungskraft bzw. theoretisches Vorstellungsvermégen — so vom Rea-
len entfernt operiert, dass einem die Annahme geradezu verwegen vor-
kommen muss, individuelles und kollektives Verhalten, das Politische und
das Private, wiirden sich auch nur an irgendeinem Punkt nach den ebenso
abstrakten und wirklichkeitsfernen Resultaten intellektueller Erkenntnis-
prozesse richten. Man briuchte, wie Sie gesagt haben, diese stillschwei-
gende Voraussetzung sidmitlicher intellektueller Diskurse nur explizit zu
machen und sogleich wiirde ins Auge stechen, wie sehr sie doch unser aller
Erfahrung widerspricht.

F.P. Apropos Erfahrung. Sie baten vorhin, dass wir uns fragen oder dass ich

Sie frage, von welcher Beobachter- und Sprecherposition Sie abweichend
von anderen intellektuellen >Normalos< argumentieren. Wiirden Sie sagen,

278

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

es ist die Position, von deren Warte aus sich so etwas wie eine Dringlichkeit
bemerkbar macht — gegeniiber dem Denken, der Reflexion und der mit ihr
zwangsliufig einhergehenden Abstraktion von der Wirklichkeit — den Pol
der Erfahrung, ihrer Konkretion und Wirklichkeitsnidhe zu akzentuieren?
Und zwar als »innerintellektuelle< Dringlichkeit, als die Erfordernis, diese
Umakzentuierung bei sich selbst, im eigenen geistigen Haushalt, zu voll-
ziehen.

D.A. Ja und nein. Mein Favorit unter den >Checks and Balances< des Geis-
tes, wie Sie wissen, heifdt Gewahrsein. Um aber fiir einen Moment bei der
Erfahrung zu bleiben. Weil ich mich soeben ziemlich unfreundlich iiber
Oskar Negt gedufert habe: Negt war es, dem schon zu Zeiten seminarmar-
xistischer Theorieversessenheit aufgefallen ist, dass weder die Theorien
noch die Parteiprogramme der Linken, wie es den Vorhersagen der Theore-
tiker und Programmatiker zufolge hitte sein miissen, »die Massen ergrei-
fen«. Oder wie Marx prophezeit hatte, »eine Idee zur materiellen Gewalt
wird«. Die Massen mochten sich von keiner noch so schénen und richtigen
Theorie ergreifen lassen. Woraus Negt die wohl richtige Schlussfolgerung
zog, dass nicht Denken ihr Bewusstsein verindert, sondern Erfahrung.
»Soziale Fantasie« und gesellschaftliche und politische »Lernprozesse« sei-
en das Ergebnis von Erfahrung, nicht theoretischer Einsichten. Eins seiner
Biicher von damals erschien ja unter dem sprechenden Titel »Offentlich-
keit und Erfahrung«. Sicher antiquarisch noch zu haben, zusammen mit
Alexander Kluge.

F.P. Einem klugen Schwitzer vor dem Herrn. Entschuldigung.

D.A. Geht mir genauso. Uber Narration und Erfahrung, Erfahrung mit Ge-
schichten, das ist ja Kluges Punkt — dass Erfahrung iiberhaupt nur durchs
Geschichtenerzihlen zustande kommen soll —, dariiber miisste man noch
einmal gesondert sprechen. — Ich mochte aber noch auf jemanden hinwei-
sen, dem es aktuell um etwas ganz Ahnliches geht, wie das, was Negt mit
dem Erfahrungsbegriff intendiert hat. Michael Hampe, der an der ETH
in Ziirich Philosophie lehrt, nennt den wissenschaftlichen und auch den
philosophischen Blick auf die Welt und ihre Erscheinungen einen »ent-
wirklichten« und »entfremdeten«. Was sich die meisten bestimmt erst
auf der Zunge zergehen lassen miissen, ehe ihnen bewusst sein diirfte,
was Hampes Worte, bringt man ihnen den nétigen Ernst entgegen, uns
itber den herrschenden Kognitivismus mit seiner Gleichsetzung von Geist

279

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und Denken eigentlich skommunizieren<, wie es so schon heifst. Dass ihm
nimlich die Bonitit entzogen gehért. Dass man ihn, nach seinem >Wirk-
lichkeitsimpact< beurteilt, downraten miisste, von Triple-A auf — keine Ah-
nung, was ware da die niedrigste Stufe?

F.P. Und was wiirden Sie sich in diesem Fall davon versprechen?

D.A. Nichts selbstverstindlich. Oder davon allein jedenfalls wenig. Fiirs
Parallelunsiversum der Denker ist die falsche Primisse zu lange die rich-
tige gewesen, als dass ein noch so triftiger Einwand sie einfach kippt. Da
hingen aufler den Bleigewichten der Gewohnheit auch die der Uberzeu-
gung dran. Der Uberzeugung >to big to fail< oder priziser >zu grof gedacht,
um falsch sein zu kénnen<. Nicht einmal Sie und ich wiirden ja bestreiten,
dass diese Illusion >systemrelevant« ist fiir den parallelweltlichen Intellek-
tuellendiskurs.

F.P. Die Illusion der toten Geschlechter seit Platon und Aristoteles, die auf
dem Bewusstsein der Lebenden lastet. Hat nicht Marx mal so dhnlich for-
muliert?

D.A. So dhnlich. Wenn man sie nicht heideggerisch missversteht, trifft es
Thre Formulierung recht gut. Ich wiirde sie dahingehend zuspitzen, dass
ich sage: Das kognitivistische Vorurteil, dass das Denken die Wirklichkeit
erkennt und mit Hilfe seiner Erkenntnis sich die Wirklichkeit verindern
lisst, ist gewissermaflen in die intellektuelle DNA und ihre Diskursform
eingebaut. Sodass, wenn jemand Zweifel an diesem Vorurteil diskursiv
geltend macht, sie der Diskurs qua Diskurs gleichzeitig zu dementieren
scheint. Eine immunologische Abwehrreaktion der Diskursform gleich-
sam. Der sie in Frage stellende Gedanke wird wie ein Fremdkérper ab-
gestoflen oder wenigstens verkapselt, damit er keinen Schaden anrichtet.
Ich nehme an, so war es seinerzeit mit dem, was Negt als erfahrungsfokus-
sierten Einwand gegen den linksintellektuellen Theoriediskurs und nolens
volens innerhalb desselben vorgebracht hat. Eigentlich hief das damals
schon so viel wie »der Kaiser ist nackt«. Der Theoriekaiser. Und dnderte
dies etwas an der Theoriefixiertheit der damaligen intellektuellen Linken?
Nein. Stattdessen war dann auf einmal die marxistische und neomarxisti-
sche Theorie samt ihrer sich auf Biichertischen stapelnden publizistischen
Hardware von der Bildfliche verschwunden, als nach 89 die Wirklichkeit
auflerhalb des Diskurses eine andere geworden war.

280

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F.P. Ohne dass aber die Wirklichkeit des Diskurses eine andere geworden
wire. Vom sang- und klanglosen Verschwinden des, wie Sie sagen, linksin-
tellektuellen Theoriediskurses jetzt mal abgesehen. Ein Paralleluniversum
scheinen mir die intellektuellen Nachfolgediskurse nach wie vor zu sein.
Der postmoderne. Der poststrukturalistische. Oder was an >Post-Post«Dis-
kursen heute im Schwange ist.

D. A. Da hat sich nichts geindert. Mit seinem »nichts auflerhalb des Textes«
hat der Poststrukturalismus im Anschluss an Derrida das diskursive Par-
alleluniversum sogar zum allein wirklichen gekiirt. Und so gesehen ist es
dann doch wieder bemerkenswert, wenn jemand kommt und sagt, so wie
Hampe, >der Kaiser ist nackt«. Der Theorie- oder Wissenskonig steht ohne
Wirklichkeitskleid da. Und auf 400 Seiten gegen die abstrakten »Lehren
der Philosophie« geltend macht, dass beides, Wirklichkeit und Handeln,
anders geht, dass Wissensanhiufung positiv mit »Handlungsunfihigkeit«
korreliert. Und so weiter, blof nicht so weit, dass sich allein dadurch schon
eine parallelweltliche Diskurspraxis verinderte.

F.P. Sie sind sich dessen bewusst, dass wir im Begriff sind, die Unméglich-
keit zu konstatieren, einen hermetischen Diskurs diskursiv zu unterlaufen?

D.A. Sehr sogar. An dieser Feststellung fithrt kein Weg vorbei. Die Trom-
peten von Jericho, die innerhalb der Diskursmauern geblasen, diese zum
Einsturz brichten, gibt es nicht. Und darum geht es mir auch gar nicht, die
Diskursgrenze niederreiflen zu wollen oder irgendwie verschwimmen zu
lassen. Meine >Einrenkungsversuche an gedanklichen Verrenkungen« - wie
ich sie im voranstehenden Buch unternommen habe - sind ja ihrerseits ein
Diskurs. Dessen Quintessenz darin besteht, jedes Mal darauf aufmerksam
zu machen, dass ich die gedankliche Verrenkung als das Symptom eines
diskurspraktischen Defizits betrachte. Und genau hier liegt der springende
Punkt: Dass dem von mir Beobachteten bzw. iiber den Diskurs Ausgesagten
nicht selber wiederum diskursiv entsprochen werden kann. Sondern nur
durch den Abbruch des Diskurses.

F.P. Zu Gunsten von Gewahrsein.
D.A. Richtig. Das Diskursive bricht ab, es beginnt die Ubung des Gewahr-

seins. Formelhaft gesprochen. Und in dem Bewusstsein, dass >sich in Ge-
wahrsein tiben< eben formal oder formell geschehen kann und informell.

281

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Da letzteres aber Geiibtsein voraussetzt, muss die formelle Gewahrseinsii-
bung als das Alpha und Omega fiir jegliches >sich in Gewahrsein {ibenc
aufgefasst werden. Um bei der Formelhaftigkeit zu bleiben: wenn ich >Dis-
kurs und Gewahrsein« sage, dann sage ich >Diskurs und Ubung«. Das Junk-
tim steht formelhaft fiir mein Anliegen, ist sozusagen sein Markenzeichen.
Oder wie ich es mit Betonung auf der Kopula am liebsten habe: Diskurs und
Ubung, der Intellektuelle und der Yogi.

F.P. Gewissermaflen Thre konziliante Ansprache an die Gemeinde. Nach
der provokanten, den Diskurs abzubrechen oder enden zu lassen. Dass der
intellektuelle Diskurs nicht aus sich heraus seine Praxis zu revidieren, zu
indern im Stande sein soll, nicht von sich her seiner Konditionierung ent-
kommen kann, dass dies nur iiber einen Abbruch des Diskurses mdglich
sein soll, dadurch, dass an seiner Statt voriibergehend etwas anderes prak-
tiziert werde, das Andere des Diskurses — Thnen geht es ja immer um die
bestimmte Negation, die Ubung, ums Exerzitium als dem Anderen des Dis-
kurses —, damit muten Sie Intellektuellen einiges zu.

D. A. Boshaft gesagt kennt und anerkennt das kommunikative Reglement,
ob zwischenmenschlich-privat oder o6ffentlich-gesellschaftlich, nur den
einen legitimen Grund fiir Diskursunterbrechung, den Schlaf. Wer sich
aus einem anderen Grund als dem der physiologischen Notwendigkeit fiir
Diskursunterbrechung ausspricht und sie methodisch praktiziert, wird
vom tonangebenden Intellektuellenmilieu nicht ernst genommen. Auch
wenn es schon immer Dissidenten gegeben hat. Meistens fiir schrige Vo-
gel gehalten.

F.P. Cage und Brecht z.B., die Sie im Buch ja zu Verbtindeten Threr Sache
machen. Vor allem bei dem, was Sie von Brecht zitieren, denke ich, miiss-
ten Intellektuelle sich die Augen reiben. Das ist doch atemberaubend,
wie der Altmeister einer ganz der Einsicht und einer politisch reflektier-
ten Idee und Ideologie wie dem Marxismus verpflichteten Poetologie und
politischen Theaterkunst mit ein paar Federstrichen den Kognitivismus ad
acta legt. Also die Einsichtsschiene verldsst und zu verstehen gibt: Dass mit
Foucault zu sprechen die Dispositive der Herrschaft, denen man, wenn
man will, das Dispositiv der herrschenden Diskurspraktiken zurechnen
kann, nicht durch forcierte Reflexion, durch Nachdenken und bessere Ein-
sicht auflgsbar sind, auch nicht durch das, was man gemeinhin Erfahrung
nennt. Dass diesem >Blocks, den die unspezifische Macht der Gewohnheit

282

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und des Schlendrians in den Subjekten zusitzlich zementiert, wenn tiber-
haupt, nur von Seiten einer geistigen Spontaneitit beizukommen ist, die
sich, wie Brecht sagt, im Nichts oder in der Leere generiert bzw. regene-
riert. Weil in ihrem diskursiven und reflexiven Off, wiirden Sie das auch so
sagen, mehr Reflexions- und Diskursmiill geschreddert wird als in jedem
Tiefschlaf?

D.A. Mit dem Zusatz, dass dies meine Erfahrung ist, ja. Vielleicht auch
Thre. Und dass es, sofern wir seine Verse richtig interpretiert haben, auch
Brechts Erfahrung gewesen sein diirfte. Womit ich Thnen, wenn ich das
hier nebenbei noch einflechten darf, nun definitiv die anfingliche Fra-
ge beantwortet hitte, die nach dem Ort meiner Stellungnahme als Intel-
lektueller unter anderen Intellektuellen auf Normalniveau: Letztlich von
diesem heterotopen Erfahrungsort aus, dem des diskursiven Nichts, des
Schweigens auch noch meines inneren Selbstgesprichs. Diese Erfahrung
des yogischen Exerzitiums ist fiir entsprechend Unerfahrene allerdings
keine Erfahrung, sondern blofe Behauptung. Beziechungsweise eine Hypo-
these fiir diejenigen, die ihr mit der Haltung eines intellektuell Neugieri-
gen auf den Grund gehen méchten. Und die yogische Ubung daher wie
eine Versuchsanordnung auffassen, um die Hypothese zu testen. Streng
gesehen ein Missverstindnis von Wesen und Geist des Exerzitiums, keine
Frage. Was aber nicht weiter schlimm ist, weil sich das Missverstindnis fiir
die Betreffenden aufklirt, wenn sie nur ausdauernd und griindlich genug
testen. Und sich ihnen irgendwann das theoretische Grau einer Hypothese
ins lebendige Griin der Erfahrung verwandelt. Der Erfahrung sui generis
von Gewahrsein. Und mithin des Innewerdens einer ganz anderen Dimen-
sion von Wirklichkeit, als die in der Weltwahrnehmung der Reflexion und
der Diskurse beschlossene. Die deren restringierte Wahrnehmung dessen,
was ist, entscheidend korrigiert. Und mit ihrer erweiterten Sensibilitat fiir
das, was ist, mir wie nichts sonst ein Gefiihl dafiir gibt, was beztiglich Tun
und Lassen iiber normative Richtigkeit hinaus in existenzieller Hinsicht
richtig und wichtig fiir mich ist. Mit Brechts unnachahmlicher Lakonie
gesagt: Ich muss nur zeitig mit dem Nichts verkehren, dann was ich was
ich soll.

F.P. Apropos zeitig. Mir scheint, dies ist der rechte Zeitpunkt, unseren Dis-
kurs fur dieses Mal abzubrechen. Was wir beide, wie ich glaube sagen zu
diirfen, mit gutem Gefiihl tun, weil wir fiir Intellektuelle auf Normalniveau
einiges an diskursiver Arbeit geleistet haben. Und fiir die Leser wiederum

283

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

diirfte dieser Diskursabbruch deshalb erfreulich sein, weil sie sich jetzt
zwischen mindestens drei Optionen entscheiden kénnen: gleich mit dem
nichsten Diskurs weiterzumachen, in den Schlaf zu sinken, oder in die Leere
zu gehen und mit dem Nichts zu verkehren.

95
Coda

Am Anfang des Buches stand ein ironisches Motto von »The Schwarzen-
bach«, einer Combo vom Rande des Schwarzwalds mit Liedsinger Dietmar
Dath. Dass es am Ende noch schwirzer als »The Schwarzenbach« geht,
beweist Ulrike Herrmann, Wirtschaftsjournalistin und Buchautorin. »Ich
stell’ mir das so vor, Sie fragen ja, wie stelle ich mir den Zusammenbruch
des Kapitalismus vor«, sagt sie im Gesprich mit Mathias Greffrath. »Also
ich stell’ mir das eigentlich so vor, wie im vierten, fiinften Jahrhundert
nach Christus, als das rémische Reich unterging. Da war es ja so, dass
die Germanen, die dann im rémischen Reich safen, noch die Aquidukte
sahen — die standen da ja noch — aber nicht mehr wussten, wie man die be-
treibt. Und sie haben dann die Aquidukte und so benutzt als Steinbruch.
Genauso wird es, glaube ich, auch mit dem Kapitalismus kommen. Die
Leute werden noch wissen, was ein Computer war, aber sie werden ihn
nicht mehr gebrauchen konnen. Sie werden wissen, was eine Autobahn
war, aber sie werden nicht mehr die Energie haben um diese Autobahn zu
benutzen. Und irgendwann wird die Autobahn entweder zu einem anderen
Zweck benutzt oder sie wird einfach wieder iiberwachsen. Das heifit, die-
se Zivilisation, wie wir sie heute kennen, wird irgendwie untergehen, die
nichsten Generationen werden noch wissen, was es war und irgendwann
werden sie auch das nicht mehr wissen. Und natiirlich glaube ich, dass die
Gesellschaft dann wieder in eine Art feudalere Gesellschaft zuriickfillt.«
(Gesprich im Deutschlandfunk vom 19.04.2015). — Eine »feudalere Gesell-
schaft«, in der Federkiel und Tintenfass wieder das Schreibwerkzeug der
Intellektuellen sind. Die Feudalherren halten sie in geringer Stiickzahl vor.
Alimentiert aus dem den Leibeigenen abgepressten Mehrprodukt. Einige
von ihnen, intellektuelle Desperados, werden sich undankbar zeigen und
rebellische Flugschriften in Umlauf setzen. »Das Leben der Vornehmen ist
ein langer Sonntag: sie wohnen in schénen Hiusern, sie tragen zierliche
Kleider, sie haben feiste Gesichter und reden eine eigene Sprache; das Volk

284

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

aber liegt vor ihnen wie Diinger auf dem Acker.« Und so weiter. Der Acker,
der vor langer Zeit einmal eine Autobahn war.

Ein anderes Teilstiick der ehemaligen Autobahn hat sich vielleicht in
eine Wiese verwandelt mit dicken gelben Dotterblumen. So schlieft sich
der Kreis und mit »The Schwarzenbach« kénnte alles von vorn anfangen.
»Vor allem will ich beides. Eindeutigkeit: Die Farben auf den Matten im
Wiesental, Blumen, schwirrende Kifer, Gras oder im Winter der Schnee
am Feldberg. Selbst wenn die Umrisse von den Farben geschluckt wur-
den, zum Beispiel bei Regen im Zug von Lorrach nach Basel, war es trotz-
dem immer so, dass das, was man sehen konnte, sich nicht bestreiten lief3.
Dagegen die Sprache, [...] zu viele Sprachen, zu viele Méglichkeiten, eine
Sache zu benennen. Aber das Blaue war immer blau, egal wie es genannt
wurde.« — Und da es der Intellektuelle als Yogi nicht schéner sagen kénn-
te, enden wir auch mit »The Schwarzenbach« und ihrem Horstiick »Silber
gegen Ende«.

Mach die Augen zu
Lass das Netz in Ruh
Keine Pixelgitter
Und kein Link zu Twitter
Dieses Licht bist du

285

- am 12.02.2026, 22:27: Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839431757-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

