
Jean-Luc Nancy 

Auslegung der Kunst 1 

  
In Die Wirklichkeit und ihr Schatten eröffnet Levinas eine Perspektive, 
die er auf seinem weiteren Weg wohl kaum aufgegriffen hat, zumindest 
nicht explizit, denn es wäre nicht uninteressant, danach zu suchen, welche 
dunklen oder geheimen Spuren davon sich hier oder da abgelagert haben. 
Nicht nur in einigen Texten, die Levinas der Kunst oder bestimmten Wer-
ken gewidmet hat, sondern auf komplexere und reichere Art im Innersten, 
das „wesentlich“ [essentielle] zu nennen wir nicht wagen, jener Äußerun-
gen, die man nunmehr unter dem Namen Levinas kennt.

Hier ist nicht der Ort, sich dieser Suche hinzugeben, für die ich im Üb-
rigen nicht die Mittel hätte. Aber es ist interessant, sich, einfach um eine 
Wegmarke zu setzen, zu fragen, welches Verhältnis die Überlegung zur 
Kunst von 1948 – ganz einfach, wenn ich so sagen darf – zum Denken des 
Antlitzes unterhält. Der Text von 48 ist nämlich von der Sorge getragen, 
gegen eine in sich selbst verschlossene Kunst ein Denken oder ein Spre-
chen der Kunst zu bestimmen, das deren Fähigkeit zur „Herauslösung“ 2 
[dégagement] (das ist einer der Kernbegriffe des Textes) beibehält, einer 
Befreiung, die sie aus sich selbst herausgehen lässt und sie so der „Idola-
trie“ entreißt, welche ihr gleichwesentlich sein soll, um einen „geistigen“  
Sinn zu erreichen, von dem der letzte Satz des Textes ausdrücklich sagt, 
dass er in „der Beziehung zum Anderen“ 3 zum Tragen kommt. 1982, also 
nachdem er seine wichtigsten Bücher veröffentlicht hat, schreibt Levinas: 
„Die Nähe des Anderen ist Bedeuten des Antlitzes [...], das von vornherein 
von jenseits der plastischen Formen her bedeutet, die das Antlitz beständig 
mit ihrer Gegenwart in der Wahrnehmung [...] bedecken.“ 4 Dieses Beispiel, 

1	 Die Aufnahme des während der Tagung improvisierten Beitrags, der sich nur auf 
einige Notizen stützte, hat eine technische Störung erlitten. Ich verfasse also ersatzweise 
diese wenigen Zeilen. – Der Text von Levinas, den ich untersuche, war mir von Danielle 
Cohen-Levinas vermittelt worden: »La réalité et son ombre« war ursprünglich 1948 in  
Les Temps Modernes 4 (38), S. 771–789 erschienen und 1994 bei Fata Morgana im Band  
Les imprévus de l’histoire, Paris 1994, S. 107–127 neu aufgelegt worden. [Auf Deutsch 
ist der Text 2006 in einer Übersetzung von Alwin Letzkus erschienen und wurde 2011 
in einem Sammelband erneut abgedruckt: Emmanuel Levinas: »Die Wirklichkeit und 
ihr Schatten«, in: ders.: Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg, München 
2006, S. 105–124; Emmanuel Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, in: Emmanuel 
Alloa (Hg.): Bildtheorien aus Frankreich: Eine Anthologie, München 2011, S. 65–86; wir 
zitieren hier nach dem neueren Wiederabdruck, Anm. d. Ü. und d. Hg.].
2	 [Vgl. zur Übersetzung von dégagement die Anmerkung in FN 22 im Beitrag von 
Richard A. Cohen in diesem Band, S. 107; Anm. d. Hg.].
3	 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, a.a.O., S. 84.
4	 Emmanuel Levinas: »Vom Einen zum Anderen«, in: ders.: Wenn Gott ins Denken ein-
fällt, Freiburg, München 31999, S. 250–251.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230

das beinahe zufällig unter so manch anderen möglichen gewählt ist, legt 
zweierlei nahe: zunächst, dass das ,Jenseits der plastischen Formen‘ sich 
nicht ohne einen Durchgang durch diese Formen selbst eröffnet und dass 
man dem Antlitz, wenn man ihm ,begegnet‘, nicht außerhalb der Welt be-
gegnet, sondern mitten in ihrer ,Bahn‘ [train] (um ein Wort aufzugreifen, 
das Levinas gefällt), und schließlich, dass die in ,der Wahrnehmung‘ ,gegen-
wärtigen‘ Formen nicht alle Möglichkeiten der Plastizität erschöpfen. Von 
den ,plastischen Formen‘ zu sprechen birgt bereits eine Art – gewiss un-
gewollte – Ambivalenz: Einerseits betont man den visuellen und greifbaren 
Charakter dieser wahrgenommenen Formen und drängt so die anderen 
Arten von ,Formen‘, insbesondere die klangliche, stimmliche Form, denen 
man in der Wahrnehmung nicht weniger begegnet, beiseite, aber anderer-
seits streift man, indem man eher dieses Wort als das Wort ,sichtbar‘ wählt, 
den unter dem Namen „plastische Künste“ [arts plastiques] 5 bekannten 
Bereich und fügt auf jeden Fall dem einfachen ,sichtbar‘ eine besondere 
Eigenschaft hinzu. Um es kurz zu fassen: Etwas löst [détache] diese ,plasti-
schen Formen‘ bereits unmerklich vom Regime des Gegenstandes, nämlich 
dem der Wahrnehmung, von der die Rede sein soll.

Ich werde dieser Fragestellung, die wohlgemerkt auf die Gesamtheit 
der Texte und der Problematik des ,Antlitzes‘ bei Levinas ausgeweitet wer-
den muss, hier nicht weiter nachgehen. Kehren wir zurück bzw. kommen 
wir zum Text von 1948. Bereits in der Einleitung heißt es: „Das Werk er-
weitert die gewöhnliche Wahrnehmung und überschreitet sie.“ 6 Die gan-
ze Angelegenheit wird darin bestehen, zu entdecken, wie diese Bewegung 
stattfindet und wohin sie führt. In gewissem Sinne und um mich noch 
einmal für einen Augenblick auf das zu beziehen, was ich soeben skizziert 
habe, kann man sagen, dass der Zweck des Textes ist zu zeigen, dass die 
„Überschreitung“ der Wahrnehmung durch die Kunst ihren Sinn und ihre 
Wahrheit erst in dem findet, was zunächst als die „Kritik“ bezeichnet wird, 
um schließlich „die philosophische Auslegung“ 7 der Kunst zu werden. Und 
diese Auslegung, sagen wir, dieses Denken der Kunst – aber vergessen wir 
nicht, dass das Wort „Auslegung“ [exégèse] aus dieser Feder nicht beliebig 
ist 8 – erhält, auch wenn es in diesem Text nicht entfaltet wird, darin zu-
mindest, um es schroff zu sagen, ein ganzes Korpus an Prinzipien.

5	 Levinas bedient sich im Text von 1948 selbst dieser Kategorie. Levinas: »Die Wirk-
lichkeit und ihr Schatten«, a.a.O., S. 78.
6	 Ebd., S. 65.
7	 Ebd., S. 83.
8	 Siehe insbesondere das Gespräch zwischen Levinas und Augusto Ponzio in dessen 
Buch Sujet et altérité sur Emmanuel Levinas, Paris 1996, worin Levinas erklärt, dass die 
Auslegung „zur Wahrheit erhebt“ und „das Werk erneuert“, wobei Letzteres sowohl als 
Kunstwerk als auch als biblischer Text, den es zu interpretieren gilt, verstanden werden 
kann. Der Dialog bezieht sich auf den Abschnitt »Le sens de l’œuvre« in »La signification et 
le sens«, einem Text aus dem Jahr 1964, der in Humanisme de l’autre homme aufgenom-
men wurde und worin das „Werk“ [Œuvre], groß geschrieben, in einer beachtenswerten 
stillschweigenden Zweideutigkeit zwischen dem Kunstwerk und den Werken der „Tat“ 

Jean-Luc Nancy

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II

Dieses Korpus an Prinzipien – sagen wir, das, was eine ,Ästhetik Levinas’‘ 
hätte sein können und nur daran gewinnt, es nicht gewesen zu sein – ist 
selbst in einer Art doppelter Polarität gefangen.

Im Sinne der ersten Richtung, jener, die immer die offensichtlichste 
und bekannteste bei Levinas geblieben ist, muss streng eine der Kunst in-
härente Begrenzung hervorgehoben werden: die „Passivität“ 9, die das Bild 
impliziert, eignet sich für einen „Genuss“, an dem etwas „schäbig, egois-
tisch und auch feige ist“. 10 In dieser Perspektive ist Genießen dem „[V]er-
stehen“ 11 diametral entgegengesetzt und die Kunst hat die Funktion, „nicht 
zu verstehen“ 12 und uns sogar von der „Anstrengung der Wissenschaft, der 
Philosophie und des Handelns“ 13 fernzuhalten. Diese „Weisheit, die sich 
mit dem Schönen zufriedengibt“ 14, schottet sich nicht nur von der Frage-
stellung ab, und mehr noch von der Öffnung zum „realen Sein“ und zum 
„schöpferische[n] Ereignis als solche[m]“ 15, sondern sie schwelgt in einem 
unverantwortlichen Hedonismus, der zudem vorgibt, „mit dem geistigen 
Leben selbst gleichgesetzt“ 16 werden zu können.

Es ist, durch den Ton des Textes und durch seine Anspielungen auf 
gewisse Erscheinungen oder ein gewisses Gebaren der Welt der damali-
gen Kunst, offensichtlich, dass diese erste Denkrichtung, die angespannt 
und unerbittlich gegenüber der ästhetischen Gefälligkeit ist, viel ihrem 
Kontext verdankt – der Surrealismus wird zu Beginn des Textes genannt –,  
den es zu analysieren gälte, um besser zu verstehen, wie eine Laune zu 
einer tiefen Disposition hinzukommt, deren erster Antrieb, wie man ver-
muten wird, die Verurteilung all dessen ist, was einer Logik des „Idols“ und 
also der Repräsentation oder des in die Position des Idols gesetzten Bildes 
gehorcht.

Aber dieselbe Erwägung zwingt uns auch dazu, die Laune auf feinfüh-
ligere Weise zu ermessen. Derjenige, der hier erzürnt, könnte durchaus im 
Namen einer Liebe zur Kunst erzürnen, von der er etwas ganz anderes zu 

[Action] als „großzügiger Schwung“ steht, als „Beziehung zum Anderen“ bestimmt wird 
(Emmanuel Levinas: Humanisme de l’autre homme, Saint Clément de rivière 1972, S. 42.). 
[Vgl. Emmanuel Levinas: »Die Bedeutung und der Sinn«, in: ders.: Der Humanismus des 
anderen Menschen, Hamburg 2005, S. 9–60. Der Abschnitt VI. „Der Sinn und das Werk“ 
findet sich auf S. 32–37. Der Text steht im engen Zusammenhang mit »Die Spur des An-
deren«, der im franz. Original 1963, ein Jahr zuvor erschienen ist und zum Teil identische 
Textpassagen enthält. Diese hat Levinas in „Der Sinn und das Werk“ zum Teil substanziell 
ergänzt; Anm. d. Hg.].
9	 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, a.a.O., S. 69.
10	 Ebd., S. 82.
11	 Ebd., S. 86.
12	 Ebd.
13	 Ebd., S. 82.
14	 Ebd.
15	 Ebd., S. 83.
16	 Ebd.

231Auslegung der Kunst

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232

denken in der Lage ist als das, was er in den Vordergrund stellt. Und tat-
sächlich, der gesamte Verdacht, an den ich erinnert habe, verschiebt sich 
und verwandelt sich, sobald man die Kunst in die Perspektive der „philo-
sophischen Auslegung“ rückt. Diese Verschiebung, die beinahe eine Um-
kehrung ist, findet kurz vor dem Ende statt: „Aber dies alles gilt für die 
Kunst, die abgehoben bleibt von einer Kritik, welche das unmenschliche 
Werk des Künstlers in die menschliche Welt zu integrieren versucht.“ 17 
Diese „Kritik“, so habe ich sie genannt, ist nichts anderes als die Philoso-
phie, das Denken, und letztendlich ein Denken, das durch „die Beziehung 
zum Anderen“ magnetisch angezogen wird.

Was wahr ist im Hinblick auf die Kunst, die „abgehoben bleibt von einer 
Kritik“ 18, wird es also nicht mehr sein im Hinblick auf die Kunst, die an die-
se gebunden ist, auf die durchdachte Kunst, die durch die Philosophie an-
genommen oder berücksichtigt wird, welche ihrerseits „nach dem Seinsge-
schehen als solchem fragt“ 19 – eine erstaunliche Formulierung, die bewusst 
oder nicht auf die aktive, verbale und transitive Bedeutung von „sein“ zu 
verweisen scheint, wie Heidegger sie reklamiert. Nichts oder beinahe nichts 
wird uns über diese Kunst gesagt, die die philosophische Auslegung „zum 
Sprechen“ 20 bringt. Wir sind auf der letzten Seite des Textes, der uns am 
Ufer eines künftigen Programmes zurücklässt, jenseits „der Perspektive –  
die hier bewusst eingeschränkt blieb – dieser Untersuchung.“ 21

Dennoch können wir anhand der letzten Seiten verstehen, dass die we-
sentliche Geste der Auslegung darin bestehen müsste, die Kunst aus dem 
Regime zu führen, in dem „[d]er Mythos […] an die Stelle des Geheimnisses 
[tritt].“ 22 Der „Mythos“ ist der Name, der hier die Gesamtheit des Bildes, 
der Repräsentation und dessen, was der Text als seinen Gegenstand be-
nannt hat, den „Schatten“ der Wirklichkeit, umfasst. Der Mythos soll nicht 
das Geheimnis ersetzen und das Geheimnis, das verstehen wir bereits, ist 
das des „Seinsgeschehens“, das der „Beziehung zum Anderen“ sicher nicht 
fremd ist, da ohne Letztere „das Sein in seiner Wirklichkeit […] gar nicht 
ausgesagt werden [kann].“ 23

Aber so finden wir die gleiche Konfiguration von ,Erweiterung oder 
Übergang‘ vor, die sich oben abgezeichnet hat: Die Kunst wird in gewisser 
Weise auf beiden Seiten von einer Schwierigkeit des Übergangs – Schikane, 
Gefälle, Zugbrücke – hin zu dem, was ihr vorausgeht und zu dem, was ihr 
folgt, umsäumt.

17	 Ebd.
18	 Ebd.
19	 Ebd.
20	 Ebd.
21	 Ebd., S. 84.
22	 Ebd., S. 82.
23	 Ebd., S. 83, 84.

Jean-Luc Nancy

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III

So trifft man auf die zweite Polarität des Textes – in Wahrheit jene, die 
seine Aussage tatsächlich lenkt.

Die Schwierigkeit des Übergangs zur Kunst oder aus der Kunst heraus 
zeugt letztendlich von ihrer Autonomie, selbst wenn diese Bezeugung für 
Levinas uneingestanden oder schwer einzugestehen bleibt. Die Notwen-
digkeit, die Kunst aus ihrer Abgetrenntheit herauszuführen, um sie in dem 
wieder aufzugreifen, was der Autor die „Logik“ 24 nennt – in Anführungs-
zeichen, also die logisch-demonstrative Ordnung und vielleicht, wer weiß?, 
auch mehr oder weniger diskret die Ordnung des logos selbst herausfor-
dernd – ist nicht die Notwendigkeit, die Kunst der Totalität ihrer Eigen-
schaften oder ihrer eigenen Wesensart zu entreißen. Im Gegenteil, die ge-
samte Ausführung des Textes erfolgt, um zu zeigen, wie sehr die Auslegung 
mit nichts anderem befasst sein soll als mit der eigensten und auch der ge-
heimnisvollsten Eigenschaft der Kunst, durch die sie sich schließlich von 
selbst dem öffnet, was die Auslegung vorschlagen kann, nämlich dem Sinn 
des „Seinsgeschehens.“ Wenn der Kunst die gefällige Illusion einer genieße-
rischen Autarkie genommen werden soll, dann nicht, um sie zu entstellen, 
sondern um besser ihr Wesen oder ihre wahre Tragweite zum Ausdruck 
zu bringen. In dieser Hinsicht wird dieser Text von einer ganz besonde-
ren Rahmenhandlung getragen: Alles, was auf den ersten Blick dazu dient, 
die Kunst in einer untergeordneten Sphäre zu halten, führt schließlich zur 
deutlichen Zeichnung ihrer Autonomie und ihres inhärenten Wertes.

Ich werde nicht alle Argumente im Detail nachzeichnen. Es genügt, sie 
grob zu beschreiben.

Die erste Etappe besteht darin, der Kunst die Fähigkeit zum Ausdruck 
zu entziehen, die man ihr „im Allgemeinen“ 25 zuspricht. Man behauptet, 
dass sie „das Unaussprechliche [sagt]“ 26 Es ist dieses ,Sagen‘, das der Kunst 
verweigert werden muss und das im Gegenteil die „Kritik“ als das, was 
„über das Werk noch etwas anderes sagen [kann] als dieses Werk selbst“, 27 
notwendig macht. Wenn sie als Sprache angesehen wird, ist die Kunst also 
schlichte Tautologie. Aber ihr eine Form des Sagens zuzusprechen be-
deutet, „[die] Vollendung, das unauslöschliche Siegel der künstlerischen 
Produktion“ 28 zu vernachlässigen. Diese Vollendung ist die, die das Werk 
als solches verlangt, wenn es „sich weigert, noch mehr in sich aufzuneh-
men.“ 29 Damit es ein Werk gibt, muss es eine Geschlossenheit geben, ein 
In-sich-Verschließen. Der Text nimmt offen das damals prägnante Motiv 

24	 Ebd.
25	 Ebd., S. 64.
26	 Ebd.
27	 Ebd., S. 66.
28	 Ebd., S. 67.
29	 Ebd.

233Auslegung der Kunst

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234

der „engagierten Kunst“ 30 zur Zielscheibe. Er setzt ihr mit einer gewissen 
Unverfrorenheit, um nicht zu sagen Gewalt, das Postulat einer „Ungebun-
denheit“ 31 [dégagement] entgegen. Das Werk löst sich von der Welt [se dé-
gage du monde], es ist nicht von dieser Welt, wenn man das so anmerken 
und damit an der Quelle der gesamten Aussage einen stillschweigenden 
Verweis auf eine Transzendenz im einfachsten Sinne des Wortes nahele-
gen kann: Die Kunst setzt sich über die „Welt“ hinweg. Sie ist also von vorn-
herein den anderen Formen oder Erscheinungen des Transzendierens im 
Allgemeinen weit näher als man denken würde.

Nun geht es in der folgenden Modulation genau darum: Die Kunst 
überschreitet nicht ins „Jenseits“, sondern ins „Diesseits.“ 32 In anderen 
Worten: Sie überschreitet hin zur „Dunkelheit des Wirklichen“ und zur 
„Nicht-Wahrheit des Seins“ 33. Nun sind wir also im Schatten.

Nun erfahren wir aber sogleich, dass der „Umgang mit dem Dunklen“ 
ein „völlig unabhängige[s] ontologische[s] Ereignis“ ist und „ein[em] Ein-
bruch der Nacht, eine[r] Ausbreitung der Schatten“ 34 entspricht, im Ver-
hältnis zur Klarheit des Intelligiblen und zu jener der „Offenbarung“ wie 
auch der „Schöpfung“ 35, deren Kategorien nur auf unberechtigte Weise 
durch die Kunst angeeignet werden können. Diese völlige Unabhängigkeit 
sowohl gegenüber dem Wissen als auch gegenüber dem Glauben muss für 
sich analysiert werden.

IV

Die unabhängige Ordnung der Kunst wird zunächst als die des „Bildes“ 
analysiert, das dem „Begriff“ 36 gegenübergestellt ist. Die Eigenschaft des 
Begriffs ist, dass er den (intelligiblen) Gegenstand „erfasst“, während das 
Bild „auf etwas [verweist], das uns beherrscht.“ 37 Diese „Passivität“, de-
ren Gegenüberstellung zur Aktivität des Denkens sowie des Handelns gut 
erkennbar ist – und die von vornherein, so könnte man sagen, die ganze 
Schwäche, wenn nicht den Makel der Kunst in sich trägt – wird unmittelbar 
mit dem Wirken der Muse auf den Künstler in Bezug gesetzt und erlaubt 
folgende Behauptung: „Das Bild ist musikalisch.“ 38

Diese unerwartete Behauptung befördert das Modell der „plastischen 
Formen“ sogleich in eine andere Dimension, eine andere Dynamik oder 

30	 Ebd.
31	 Ebd.
32	 Ebd., S. 68.
33	 Ebd.
34	 Ebd.
35	 Ebd.
36	 Ebd.
37	 Ebd., S. 69.
38	 Ebd.

Jean-Luc Nancy

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„Logik“. Und tatsächlich beginnt die Ambivalenz des Textes von hier an, 
am tiefsten und intensivsten zu bohren – als ob Levinas, während er die 
strenge Unter-Kontrolle-Bringung der Kunst weiterverfolgt, keinen ande-
ren Wunsch hätte, als die irreduzible Spezifik ihrer Züge besser hervor-
kommen zu lassen.

Der musikalische Charakter erweist sich als der des „Rhythmus.“ 39 Der 
Rhythmus ist das, was „mitreiß[t]“ 40, sodass es „kein Selbst mehr gibt.“ 41 
Das, was im eigentlichen Sinne am künstlerischsten ist, ist die Kraft dieses 
Eintauchens, die sich als „Partizipation“ herausstellt. Der Rhythmus muss 
„aus dem Bereich der Tonkünste […] herausgelöst“ werden, wo er „seinen 
bevorzugten Ort“ 42 hat.

Die Musik, das muss hervorgehoben werden, nimmt hier einen ganz 
besonderen Stellenwert ein, und Levinas schreibt, dass wir, „wenn wir […] 
zuhören, […] ohne Begriff [bleiben].“ 43 Aber alles geschieht so, als ob die mu-
sikalische Eigenart im selben Schwung in der Vorzüglichkeit der künstleri-
schen Ordnung verortet und der Musik im engeren Sinne entzogen würde, 
um auf das Bild übertragen zu werden, das „eine Funktion des Rhythmus 
[ausübt].“ 44 Die Analyse ist ingeniös und überzeugend, aber sie dient, wie 
sollte man das übersehen, auch dazu, eine neue Form der Ambivalenz auf-
treten zu lassen: Das, was dem Bild zugeschrieben wird, fällt noch offen-
sichtlicher in den „Schatten“ zurück als das, was zum Klanglichen gehört. 
Es ist, als ob Levinas die Musik gewissermaßen in der Schwebe lässt, um zu 
vermeiden, seine Hauptthese mit der empfindlichsten Form der Kunst, der 
am wenigsten „plastischen“ und vielleicht der am meisten „geistigen“, der 
am wenigsten „mythischen“ und der, die am offensten für das „Geheimnis“ 
ist, zu konfrontieren.

Als Rhythmus und Mitteilung von Rhythmus löst sich das Bild [se 
détache] von der Welt der Gegenstände: Es befreit [détache] im Grunde 
genommen eine unabhängige Welt oder Nicht-Welt, in der weder Objekt 
noch Subjekt [ni objet, ni sujet] zählen. Daher muss die „Ähnlichkeit“ des 
Bildes, die man aufgrund einer „Transparenz“ 45 desselben gegenüber dem 
Gegenstand, den es darstellt, für seine Eigenschaft hält, ganz anders ver-
standen werden als nach dem Schema eines „Vergleichs zwischen dem Bild 
und dem Original“ 46. Die Ähnlichkeit ist „die Bewegung selbst […], die das 
Bild hervorbringt“ 47. Es ist eine Bewegung des Seins, die „[sich] einer Art 
Erosion aus[setzt]“ 48 – wobei dieses Wort im Gegensatz zur Offenbarung 

39	 Ebd.
40	 Ebd., S. 70.
41	 Ebd., S. 69.
42	 Ebd., S. 70.
43	 Ebd., S. 71.
44	 Ebd.
45	 Ebd., S. 72.
46	 Ebd.
47	 Ebd., S. 72f.
48	 Ebd., S. 75.

235Auslegung der Kunst

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236

des Seins gegenüber „der Vernunft“ 49 verstanden wird. Diese Erosion ist 
nichts anderes als die Projektion eines Schattens des Seins und durch das 
Sein, und diese Projektion macht den sinnlichen Charakter des Seins aus. 50 
Indem es diesen Schatten wirft, ähnelt sich das Sein, und indem es sich 
ähnelt, bringt es das Bild hervor.

Die Kunst erfasst diesen Schatten oder wird vielmehr von ihm erfasst, 
von der rhythmischen Kraft, mit der er ausgestattet ist. Levinas spricht 
das nicht wirklich aus, sondern wir müssen es ableiten: Die Aktivität der 
Kunst ist selbst die Aktivität des Seins (und der Natur, wenn man so will: 
Er lehnt ausdrücklich jede Diskussion darüber ab, „ob nun die Kunst oder 
die Natur an erster Stelle stehe“ 51). Die künstlerische Aktivität ist eine 
Funktion oder eine Funktionsweise des Seins selbst. Sobald es „sich in 
seiner Wahrheit offenbart“, „ist es sich ähnlich, ist es sein eigenes Bild.“ 52 
Darum ist die künstlerische Aktivität mit einer „ontologischen“ Unabhän-
gigkeit bedacht worden.

Die Ambivalenz ist hier auf ihrem Höhepunkt, wenn die Gegenüber-
stellung von Kunst und Klarheit des Denkens auch einer Dehiszenz im 
Sein selbst entspricht und wenn die Teilhabe am Schatten notwendiger-
weise die Mitteilung des Lichts verdoppelt.

V

Es muss genauer dargelegt werden, „wo dieses Diesseits, von dem wir 
sprechen, anzusiedeln ist.“ 53 Der „Schatten“ reicht noch nicht aus, um zu 
bestimmen, was auf dem Spiel steht. Levinas nennt es „Zwischenzeit.“ 54 Er 
will damit die Tatsache bezeichnen, dass jedes Bild einen „Stillstand der 
Zeit oder besser noch ein[en] Verzug der Zeit auf sich selbst“ 55 hervorruft. 
Die Eigenheit des Idols, also auch seine „Beschränktheit“ 56, wie es in gu-
ter biblischer Tradition heißt, hängt vor allem mit dieser Unbeweglichkeit 
zusammen, die den „Augenblick“ in eine Form von „Ewigkeit“ 57 eintreten 
lässt.

Die ontologische Ambivalenz wird Ambivalenz einer Gegenwart, die 
„niemals [ihre] Gegenwartsaufgabe erfüllt haben [wird]“ 58 und die so von 
einer Gegenwart abgeschnitten wird, welche der Zukunft zugewandt ist, 
wobei sie in die Zukunft übergeht und sich so der Bewegung „des Lebens“ 

49	 Ebd.
50	 Vgl. ebd., S. 75f.
51	 Ebd., S. 50.
52	 Ebd., S. 74.
53	 Ebd., S. 76.
54	 Ebd.
55	 Ebd.
56	 Ebd.
57	 Ebd., S. 77.
58	 Ebd.

Jean-Luc Nancy

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


anpasst, ein Begriff, der auf diesen Seiten auftaucht und eine Gegenüber-
stellung zwischen der passiven und unbeweglichen Kunst und dem aktiven 
und sich wandelnden Leben erwarten lassen könnte.

Es ist jedoch eine viel komplexere Analyse – die man auch verwickelt 
nennen könnte –, mit der die Analyse dessen, was die Kunst stets zum 
„plastischen Ideal“ 59 zurückführt, schließt. Diese letzte Schwierigkeit ver-
lässt „die spezifische Problematik der Kunst.“ 60 Aber das geschieht, um 
der Kunst die Eigenschaft zu verleihen, etwas zur Vollendung zu brin-
gen, das nichts Geringeres ist als die Verdoppelung der „Ungewissheit 
über das eigene Fortbestehen“ 61, der die Menschheit ausgesetzt ist – und 
was „[d]ie Tatsache [offenbart], dass [sie] für sich eine Kunst hervorbrin-
gen konnte.“ 62 Diese Ungewissheit ist wohlgemerkt mit der Sterblichkeit 
gleichzusetzen. Der im Werk oder als Werk fixierte Augenblick verleiht der  
„Zwischenzeit“ eine Form als „leerer Zwischenraum“ einer Art unbeweg-
licher und unendlicher Dauer, „etwas Unmenschliches und Monströses.“ 63

Was so – wie soll man sagen? repräsentiert? präsentiert? gespürt? ins 
Werk gesetzt wird? Levinas spricht auf recht überraschende Weise von „er-
füllt“ 64 [accompli], da er so eine Aktivität freilegt [dégage], jene der Kunst 
eigene Aktivität, die man nicht kommen sah und die hier in gewisser Weise 
gewaltsam durchdrängt – was so zur Vollendung gebracht [accompli] wird, 
ist nichts anderes als eine tragische Erfassung der „Unsicherheit des Seins, 
welches das Schicksal vorausahnt.“ 65 Es ist der Tod, der in einer monströ-
sen Dauer festgemacht wird, anstatt Öffnung oder Übergang zu sein zu – 
dem, wovon hier auf jeden Fall nicht die Rede sein wird.

Aber es ist erlaubt, es ist in gewisser Weise sogar insgeheim vom Autor 
selbst gewollt, sich zu fragen, ob der im Kunstwerk festgehaltene Tod nicht 
auch das wahre Mittel der Kunst ist, das die Auslegung anschließend zum 
Sprechen bringen kann …

Zunächst, an der Schwelle zum Schluss, in dem er zu dieser Auslegung 
hinführen wird, nachdem er streng die „Unverantwortlichkeit“ 66 der Kunst 
gebrandmarkt hat, behauptet Levinas: „In der Statue weiß die Materie um 
den Tod des Idols.“ 67

Diese Behauptung ist bemerkenswert in ihrer beinahe konfusen Kom-
plexität. Auf einen Schlag, durch diesen einzelnen Satz, erfahren wir, dass 
der in der „ewige[n] Dauer des Zwischenraums“ 68 fixierte Tod auch Tod 
des Idols ist, das heißt seine Disqualifizierung aufgrund von Ohnmacht, 

59	 Ebd., S. 79.
60	 Ebd., S. 80.
61	 Ebd.
62	 Ebd.
63	 Ebd., S. 81.
64	 Ebd., S. 77.
65	 Ebd., S. 80.
66	 Ebd., S. 82, 83.
67	 Ebd., S. 81.
68	 Ebd.

237Auslegung der Kunst

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238

Unbeweglichkeit und Stummheit. Aber von diesem Tod war nicht die Rede: 
Es ging um den des Menschen. Es ist vielleicht nicht ganz schlüssig, vom 
„Tod des Idols“ zu sprechen. Levinas scheint hier mitgerissen zu werden 
– ja, auch er wird mitgerissen wie durch den sinnlichen Rhythmus eines 
Denkens, des seinen, das zum Äußersten führt, wie es sich gehört, aber 
auch weil die Kunst es dorthin drängt, weil eine geheime Musik es dazu 
anregt.

Folgen wir dieser Mitgerissenheit: Tatsächlich ist der Text ein weiteres 
Mal zweideutig. Denn „der Tod des Idols“ kann einen Genitivus subiectivus 
oder einen Genitivus obiectivus ausdrücken. Ich habe bisher vom zweiten 
gesprochen, in dessen Sinne das Idol sterben könnte. Aber ersterer bedeu-
tet ,der Tod gemäß dem Idol, der Tod, wie ihn das Idol darstellt‘. Eigentlich 
also, und wie Levinas schrieb, der „eigentümlich[e] Tod des Schattens.“ 69 
Dieser Tod ist insofern eigentümlich, als „Trägheit und Materie […] keine 
Rechenschaft [darüber ablegen].“ 70 In der Statue erfährt [connaît] die Ma-
terie (wir müssen nebenbei auf dieses Verb hinweisen, das ausdrücklich 
der Negation eines Wissens und eines Aussprechens, die dem Kunstwerk 
eigen wären, widerspricht) einen Tod durch den Schatten oder durch das 
Idol und nicht den Tod, den sie in einem anderen Bezug als dem Bezug zum 
Augenblick des Todes, der in seiner eigenen Zeitspanne zum Stillstand ge-
bracht wird, erfahren kann – wenn es sich überhaupt noch um erfahren 
[connaître] handelt.

Von diesem anderen Bezug hat der Text eine flüchtige Vorstellung ver-
mittelt, indem er davon sprach, dass der Tod überwunden wird, wenn er in 
„eine[r] [so beschaffenen] Dauer“ 71 erfasst wird, die über ihn hinausgeht 
und die Dauer des „Überlebenden“ 72 ist. Über diesen anderen Bezug sagt 
der Text nichts Weiteres. Aber der Tod des Sterbenden oder des „Ster-
bens“ 73, wie dort geschrieben steht, wird der Dauer als Übergang in die Zu-
kunft entzogen. Levinas schreibt: „Was diesen Augenblick so einmalig und 
unerbittlich macht, ist die Tatsache, dass er nicht vorbeigehen kann.“ 74 – 
Und diese „Zwischenzeit“ ist es, die die Kunst „zur Vollendung [bringt].“ 75

 
 
 

69	 Ebd.
70	 Ebd.
71	 Ebd., S. 80 [Übersetzung abgeändert, Anm. d. Ü.].
72	 Ebd., S. 81.
73	 Ebd., wobei das Verb, das in Anführungszeichen steht, substantiviert ist. „Le mourir“ 
ist ein Erbe und eine Übersetzung von Heidegger (das Sterben).
74	 Ebd.
75	 Ebd.

Jean-Luc Nancy

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI
 
Die Analyse verlangt erhebliche Weiterführungen: Aber wie der Autor selbst 
gesagt hat, „verlassen wir nun die spezifische Problematik der Kunst.“ 76 
Ist es jedoch so sicher, dass wir sie verlassen haben – da der Umweg über 
ein Nachdenken über den Tod des Anderen und den eigentlichen Tod nur 
zum „Tod des Idols“ 77 zurückführt? Oder aber ist es wirklich so klar, dass 
das Problem der Kunst „spezifisch“ ist?

Ganz im Gegenteil: Das gewundene und dichte Fortschreiten des Textes, 
die Notwendigkeit dieses Umwegs, der Ton, in dem der „einmalig[e] und 
unerbittlich[e] [Augenblick]“ 78 geschildert wird, gefolgt von einem litera
rischen Verweis auf Poe (nach anderen Verweisen, die eine einzigartige  
Anziehungskraft der Literatur belegen), all das lädt dazu ein, im Gegenteil 
zu verstehen, dass die „Problematik der Kunst“ 79 sich mehr oder weniger 
insgeheim von beträchtlicher Tragweite erweist – und dass es nur an dieser 
Tragweite liegt, dass wir daraufhin schließen können, dass der Charakter 
des beschränkten Idols nur zu der „Kunst [gehört], die abgehoben bleibt 
von einer Kritik“, das heißt zur Kunst ohne „philosophische Auslegung.“ 80

In Wirklichkeit hat Levinas in diesem Text gezeigt, dass die Fertig-
keit der Kunst, die ins „Diesseits“ überschreitet, eng mit der Fertigkeit 
des Denkens verbunden ist, die ins „Jenseits“ überschreitet, dass sie die 
sinnliche Seite des Intelligiblen ist und dass sie das Werk der Sinnlichkeit 
vollendet, welches den rhythmischen Stoß erhält, dessen entscheidender 
Schlag – einzigartige Grabmusik – im Augenblick des Sterbens ausgeführt 
wird, das heißt, um alles zusammenzufassen, in der Möglichkeit, dass das 
Nichts andauert. Aber diese Möglichkeit ist genau die der Sinnlichkeit und 
die Sinnlichkeit, die vom Rhythmus affiziert ist, in der „[d]as Subjekt […] 
außerhalb von ihm [selbst]“ ist, wurde durch diese Nominalphrase be-
schrieben: „ein Außen des Innersten.“ 81

Wenn die Kunst das Außen des Innersten ist, ist sie dann nicht be-
reits von selbst der „Beziehung zum Anderen“ zugewandt, zu der die philo-
sophische Auslegung sie mitreißen soll – ihr Mitreißen weiter mitreißen? 
Gewiss bildet dieses Außen auch den Schatten des Innersten. Aber ist der 
Schatten, das heißt die Ähnlichkeit, nicht das, worin oder als das das Sein 
entweicht, gemäß der Formulierung: „Das Sein ist nicht nur es selbst, es 
ist immer dabei, sich selbst zu entweichen.“ 82 Dieses Entweichen hat zwei 
Formen und zwei Richtungen, wird uns der Text gesagt haben, nämlich die 
der Offenbarung in der Wahrheit und die der Ähnlichkeit im Bild. Aber es 

76	 Ebd., S. 80.
77	 Ebd., S. 81.
78	 Ebd.
79	 Ebd., S. 80.
80	 Ebd., S. 83.
81	 Ebd., S. 70.
82	 Ebd., S. 73.

239Auslegung der Kunst

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240

sind durchaus zwei Arten ein und desselben Entweichens. Das Diesseits 
und das Jenseits sind zwei Arten, zwei Erscheinungen derselben Transzen-
denz. Tatsächlich ist es diese Transzendenz oder dieses Entweichen selbst, 
das nur entweicht, indem es sich so aufteilt, indem es den Schatten seines 
Überschwangs wirft.

Auch wenn Levinas über dieses „gespenstische Wesen“ 83 schreibt, dass 
es „in keinster Weise mit dem Wesen zu identifizieren ist, wie es sich in der 
Wahrheit offenbart“ 84, hat er nicht aufgehört zu zeigen, dass diese Nicht-
Identität innerhalb einer Nähe, um nicht zu sagen einer Mitzugehörig-
keit auftritt, von der man schließlich wagen muss zu sagen, dass sie ihren  
Ursprung gänzlich in dem hat, was er hier „Seinsgeschehen“ 85 und sogar 
„triumphale[s] Werk[…], zu sein“ 86 nennt.

Aus dem Französischen übersetzt von Jonas Hock.
 
 

83	 Ebd., S. 75.
84	 Ebd.
85	 Ebd., S. 76.
86	 Ebd., S. 75.

Jean-Luc Nancy

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


QUELLENVERZEICHNIS

Levinas, Emmanuel: »La réalité et son ombre«, in: Les Temps Modernes 4 (38), 
1948, S. 771–789.

— »La signification et le sens«, in: ders.: Humanisme de l’autre homme, 
	 Saint Clément de rivière 1972, S. 15–70.
— »La réalité et son ombre«, in: ders.: Les imprévus de l’histoire, Paris 
	 1994, S. 107–127.
— »Vom Einen zum Anderen«, in: ders.: Wenn Gott ins Denken einfällt, 
	 Freiburg, München 31999, S. 250–251.
— »Die Bedeutung und der Sinn«, in: ders.: Der Humanismus des anderen 
	 Menschen, Hamburg 2005, S. 9–60.
— »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, in: ders.: Die Unvorhersehbarkeiten 
	 der Geschichte, Freiburg, München 2006, S. 105–124.
— »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, in: Emmanuel Alloa (Hg.): Bildtheo-
	 rien aus Frankreich: Eine Anthologie, München 2011, S. 65–86.
— »Die Spur des Anderen«, in: ders.: Die Spur des Anderen, Freiburg, 

München 62012, S. 209–235.

Ponzio, Augusto: Sujet et altérité sur Emmanuel Levinas, Paris 1996.

241Auslegung der Kunst

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011 - am 14.02.2026, 11:46:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

