Jean-Luc Nancy

Auslegung der Kunst!

In Die Wirklichkeit und ihr Schatten ertfinet Levinas eine Perspektive,
die er auf seinem weiteren Weg wohl kaum aufgegriffen hat, zumindest
nicht explizit, denn es wére nicht uninteressant, danach zu suchen, welche
dunklen oder geheimen Spuren davon sich hier oder da abgelagert haben.
Nicht nur in einigen Texten, die Levinas der Kunst oder bestimmten Wer-
ken gewidmet hat, sondern auf komplexere und reichere Art im Innersten,
das ,wesentlich” [essentielle] zu nennen wir nicht wagen, jener AuBerun-
gen, die man nunmehr unter dem Namen Levinas kennt.

Hier ist nicht der Ort, sich dieser Suche hinzugeben, fiir die ich im Ub-
rigen nicht die Mittel hitte. Aber es ist interessant, sich, einfach um eine
Wegmarke zu setzen, zu fragen, welches Verhiltnis die Uberlegung zur
Kunst von 1948 - ganz einfach, wenn ich so sagen darf - zum Denken des
Antlitzes unterhélt. Der Text von 48 ist ndmlich von der Sorge getragen,
gegen eine in sich selbst verschlossene Kunst ein Denken oder ein Spre-
chen der Kunst zu bestimmen, das deren Fihigkeit zur ,Herauslosung“?
(dégagement] (das ist einer der Kernbegriffe des Textes) beibehilt, einer
Befreiung, die sie aus sich selbst herausgehen lasst und sie so der ,Idola-
trie“ entreiBt, welche ihr gleichwesentlich sein soll, um einen ,geistigen®
Sinn zu erreichen, von dem der letzte Satz des Textes ausdriicklich sagt,
dass er in ,der Beziehung zum Anderen“® zum Tragen kommt. 1982, also
nachdem er seine wichtigsten Biicher verdffentlicht hat, schreibt Levinas:
,Die Nihe des Anderen ist Bedeuten des Antlitzes [...], das von vornherein
von jenseits der plastischen Formen her bedeutet, die das Antlitz bestindig
mit ihrer Gegenwart in der Wahrnehmung [...] bedecken.“* Dieses Beispiel,

1 Die Aufnahme des wéihrend der Tagung improvisierten Beitrags, der sich nur auf
einige Notizen stiitzte, hat eine technische Stérung erlitten. Ich verfasse also ersatzweise
diese wenigen Zeilen. - Der Text von Levinas, den ich untersuche, war mir von Danielle
Cohen-Levinas vermittelt worden: sLa réalité et son ombre« war urspriinglich 1948 in

Les Temps Modernes 4 (38), S. 771-789 erschienen und 1994 bei Fata Morgana im Band
Les imprévus de U'histoire, Paris 1994, S. 107-127 neu aufgelegt worden. [Auf Deutsch

ist der Text 2006 in einer Ubersetzung von Alwin Letzkus erschienen und wurde 2011

in einem Sammelband erneut abgedruckt: Emmanuel Levinas: sDie Wirklichkeit und

ihr Schattens, in: ders.: Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg, Miinchen
2006, S.105-124; Emmanuel Levinas: sDie Wirklichkeit und ihr Schatten¢, in: Emmanuel
Alloa (Hg.): Bildtheorien aus Frankreich: Eine Anthologie, Miinchen 2011, S. 65-86; wir
zitieren hier nach dem neueren Wiederabdruck, Anm. d. U. und d. Hg.].

2 [Vgl. zur Ubersetzung von dégagement die Anmerkung in FN 22 im Beitrag von
Richard A. Cohen in diesem Band, S.107; Anm. d. Hg.].

3 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 84.

4 Emmanuel Levinas: sVom Einen zum Anderenc, in: ders.: Wenn Gott ins Denken ein-
fallt, Freiburg, Miinchen ®1999, S. 250-251.

- am 14.02.2026, 11:46:3:


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Jean-Luc Nancy

das beinahe zufillig unter so manch anderen moglichen gewahlt ist, legt
zweierlei nahe: zunichst, dass das ,Jenseits der plastischen Formen' sich
nicht ohne einen Durchgang durch diese Formen selbst er6ffnet und dass
man dem Antlitz, wenn man ihm ,begegnet’, nicht auBBerhalb der Welt be-
gegnet, sondern mitten in ihrer ,Bahn' [£zain] (um ein Wort aufzugreifen,
das Levinas gefillt), und schlieBlich, dass die in ,der Wahrnehmung' ,gegen-
wirtigen' Formen nicht alle Moglichkeiten der Plastizitit erschépfen. Von
den ,plastischen Formen‘ zu sprechen birgt bereits eine Art - gewiss un-
gewollte - Ambivalenz: Einerseits betont man den visuellen und greifbaren
Charakter dieser wahrgenommenen Formen und dréngt so die anderen
Arten von ,Formen, insbesondere die klangliche, stimmliche Form, denen
man in der Wahrnehmung nicht weniger begegnet, beiseite, aber anderer-
seits streift man, indem man eher dieses Wort als das Wort ,sichtbar‘ wihlt,
den unter dem Namen ,plastische Kiinste [arts plastiques]® bekannten
Bereich und fiigt auf jeden Fall dem einfachen ,sichtbar‘ eine besondere
Eigenschaft hinzu. Um es kurz zu fassen: Etwas 16st [détache] diese ,plasti-
schen Formen'bereits unmerklich vom Regime des Gegenstandes, ndmlich
dem der Wahrnehmung, von der die Rede sein soll.

Ich werde dieser Fragestellung, die wohlgemerkt auf die Gesamtheit
der Texte und der Problematik des ,Antlitzes‘ bei Levinas ausgeweitet wer-
den muss, hier nicht weiter nachgehen. Kehren wir zuriick bzw. kommen
wir zum Text von 1948. Bereits in der Einleitung heif3t es: ,Das Werk er-
weitert die gewohnliche Wahrnehmung und iiberschreitet sie“® Die gan-
ze Angelegenheit wird darin bestehen, zu entdecken, wie diese Bewegung
stattfindet und wohin sie fiihrt. In gewissem Sinne und um mich noch
einmal fiir einen Augenblick auf das zu beziehen, was ich soeben skizziert
habe, kann man sagen, dass der Zweck des Textes ist zu zeigen, dass die
,Uberschreitung® der Wahrnehmung durch die Kunst ihren Sinn und ihre
Wahrheit erst in dem findet, was zunéchst als die ,Kritik“ bezeichnet wird,
um schlieBlich ,die philosophische Auslegung“” der Kunst zu werden. Und
diese Auslegung, sagen wir, dieses Denken der Kunst - aber vergessen wir
nicht, dass das Wort ,Auslegung” [exégése] aus dieser Feder nicht beliebig
ist® - erhélt, auch wenn es in diesem Text nicht entfaltet wird, darin zu-
mindest, um es schroff zu sagen, ein ganzes Korpus an Prinzipien.

5  Levinas bedient sich im Text von 1948 selbst dieser Kategorie. Levinas: sDie Wirk-
lichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 78.

6  Ebd,S.65.

7 Ebd,, S. 83.

8  Siehe insbesondere das Gesprich zwischen Levinas und Augusto Ponzio in dessen
Buch Sujet et altérité sur Emmanuel Levinas, Paris 1996, worin Levinas erklért, dass die
Auslegung ,,zur Wahrheit erhebt” und ,das Werk erneuert®, wobei Letzteres sowohl als
Kunstwerk als auch als biblischer Text, den es zu interpretieren gilt, verstanden werden
kann. Der Dialog bezieht sich auf den Abschnitt »Le sens de I'ceuvre« in sLa signification et
le sens¢, einem Text aus dem Jahr 1964, der in Humanisme de l'autre homme aufgenom-
men wurde und worin das ,Werk“ [(Euvre], groB geschrieben, in einer beachtenswerten
stillschweigenden Zweideutigkeit zwischen dem Kunstwerk und den Werken der , Tat”

- am 14.02.2026, 11:46:3:


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auslegung der Kunst
II

Dieses Korpus an Prinzipien - sagen wir, das, was eine ,Asthetik Levinas”
hitte sein konnen und nur daran gewinnt, es nicht gewesen zu sein - ist
selbst in einer Art doppelter Polaritét gefangen.

Im Sinne der ersten Richtung, jener, die immer die offensichtlichste
und bekannteste bei Levinas geblieben ist, muss streng eine der Kunst in-
hirente Begrenzung hervorgehoben werden: die ,Passivitét“®, die das Bild
impliziert, eignet sich fiir einen ,Genuss®, an dem etwas ,schébig, egois-
tisch und auch feige ist“! In dieser Perspektive ist GenieBen dem ,[V]er-
stehen“! diametral entgegengesetzt und die Kunst hat die Funktion, ,nicht
zu verstehen'? und uns sogar von der ,Anstrengung der Wissenschaft, der
Philosophie und des Handelns“®® fernzuhalten. Diese ,Weisheit, die sich
mit dem Schénen zufriedengibt“*, schottet sich nicht nur von der Frage-
stellung ab, und mehr noch von der Offnung zum ,realen Sein“ und zum
,schopferische[n] Ereignis als solche[m]“®, sondern sie schwelgt in einem
unverantwortlichen Hedonismus, der zudem vorgibt, ,mit dem geistigen
Leben selbst gleichgesetzt“'® werden zu konnen.

Es ist, durch den Ton des Textes und durch seine Anspielungen auf
gewisse Erscheinungen oder ein gewisses Gebaren der Welt der damali-
gen Kunst, offensichtlich, dass diese erste Denkrichtung, die angespannt
und unerbittlich gegeniiber der &dsthetischen Gefilligkeit ist, viel ihrem
Kontext verdankt - der Surrealismus wird zu Beginn des Textes genannt -,
den es zu analysieren gélte, um besser zu verstehen, wie eine Laune zu
einer tiefen Disposition hinzukommt, deren erster Antrieb, wie man ver-
muten wird, die Verurteilung all dessen ist, was einer Logik des ,Idols“ und
also der Reprisentation oder des in die Position des Idols gesetzten Bildes
gehorcht.

Aber dieselbe Erwigung zwingt uns auch dazu, die Laune auf feinfiih-
ligere Weise zu ermessen. Derjenige, der hier erziirnt, konnte durchaus im
Namen einer Liebe zur Kunst erziirnen, von der er etwas ganz anderes zu

[Action] als ,groBziigiger Schwung” steht, als ,Beziehung zum Anderen“ bestimmt wird
(Emmanuel Levinas: Humanisme de l'autre homme, Saint Clément de riviére 1972, S. 42.).
[Vgl. Emmanuel Levinas: »Die Bedeutung und der Sinn, in: ders.: Der Humanismus des
anderen Menschen, Hamburg 2005, S. 9-60. Der Abschnitt V1. ,Der Sinn und das Werk“
findet sich auf S. 32-37. Der Text steht im engen Zusammenhang mit sDie Spur des An-
deren, der im franz. Original 1963, ein Jahr zuvor erschienen ist und zum Teil identische
Textpassagen enthilt. Diese hat Levinas in ,Der Sinn und das Werk“ zum Teil substanziell
erginzt; Anm. d. Hg.).

9  Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 69.

10 Ebd,S. 82.
11 Ebd, S.86.
12 Ebd.
13 Ebd, S.82.
14 Ebd.
15 Ebd, S.83.

16 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:46:3:

231


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Jean-Luc Nancy

denken in der Lage ist als das, was er in den Vordergrund stellt. Und tat-
sichlich, der gesamte Verdacht, an den ich erinnert habe, verschiebt sich
und verwandelt sich, sobald man die Kunst in die Perspektive der ,philo-
sophischen Auslegung” riickt. Diese Verschiebung, die beinahe eine Um-
kehrung ist, findet kurz vor dem Ende statt: ,Aber dies alles gilt fiir die
Kunst, die abgehoben bleibt von einer Kritik, welche das unmenschliche
Werk des Kiinstlers in die menschliche Welt zu integrieren versucht“"”
Diese ,Kritik, so habe ich sie genannt, ist nichts anderes als die Philoso-
phie, das Denken, und letztendlich ein Denken, das durch ,die Beziehung
zum Anderen“ magnetisch angezogen wird.

Was wahr ist im Hinblick auf die Kunst, die ,abgehoben bleibt von einer
Kritik“®, wird es also nicht mehr sein im Hinblick auf die Kunst, die an die-
se gebunden ist, auf die durchdachte Kunst, die durch die Philosophie an-
genommen oder beriicksichtigt wird, welche ihrerseits ,nach dem Seinsge-
schehen als solchem fragt“® - eine erstaunliche Formulierung, die bewusst
oder nicht auf die aktive, verbale und transitive Bedeutung von ,sein“ zu
verweisen scheint, wie Heidegger sie reklamiert. Nichts oder beinahe nichts
wird uns iiber diese Kunst gesagt, die die philosophische Auslegung ,zum
Sprechen®? bringt. Wir sind auf der letzten Seite des Textes, der uns am
Ufer eines kiinftigen Programmes zuriicklisst, jenseits ,der Perspektive -
die hier bewusst eingeschrinkt blieb - dieser Untersuchung.“*

Dennoch konnen wir anhand der letzten Seiten verstehen, dass die we-
sentliche Geste der Auslegung darin bestehen miisste, die Kunst aus dem
Regime zu fiihren, in dem ,[d]er Mythos [...] an die Stelle des Geheimnisses
[tritt]“?? Der ,Mythos” ist der Name, der hier die Gesamtheit des Bildes,
der Reprasentation und dessen, was der Text als seinen Gegenstand be-
nannt hat, den ,Schatten” der Wirklichkeit, umfasst. Der Mythos soll nicht
das Geheimnis ersetzen und das Geheimnis, das verstehen wir bereits, ist
das des ,Seinsgeschehens®, das der ,Beziehung zum Anderen® sicher nicht
fremd ist, da ohne Letztere ,das Sein in seiner Wirklichkeit [...] gar nicht
ausgesagt werden [kann].“%

Aber so finden wir die gleiche Konfiguration von ,Erweiterung oder
Ubergang’ vor, die sich oben abgezeichnet hat: Die Kunst wird in gewisser
Weise auf beiden Seiten von einer Schwierigkeit des Ubergangs - Schikane,
Gefille, Zugbriicke - hin zu dem, was ihr vorausgeht und zu dem, was ihr
folgt, umsdumt.

17 Ebd.
18 Ebd.
19 Ebd.
20 Ebd.
21  Ebd, S. 84.
22 Ebd, S. 82.

23 Ebd, S. 83, 84.

- am 14.02.2026, 11:46:3:



https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auslegung der Kunst
III

So trifft man auf die zweite Polaritidt des Textes - in Wahrheit jene, die
seine Aussage tatséchlich lenkt.

Die Schwierigkeit des Ubergangs zur Kunst oder aus der Kunst heraus
zeugt letztendlich von ihrer Autonomie, selbst wenn diese Bezeugung fiir
Levinas uneingestanden oder schwer einzugestehen bleibt. Die Notwen-
digkeit, die Kunst aus ihrer Abgetrenntheit herauszufiihren, um sie in dem
wieder aufzugreifen, was der Autor die ,Logik“%* nennt - in Anfithrungs-
zeichen, also die logisch-demonstrative Ordnung und vielleicht, wer weil3?,
auch mehr oder weniger diskret die Ordnung des logos selbst herausfor-
dernd - ist nicht die Notwendigkeit, die Kunst der Totalitét ihrer Eigen-
schaften oder ihrer eigenen Wesensart zu entreien. Im Gegenteil, die ge-
samte Ausfithrung des Textes erfolgt, um zu zeigen, wie sehr die Auslegung
mit nichts anderem befasst sein soll als mit der eigensten und auch der ge-
heimnisvollsten Eigenschaft der Kunst, durch die sie sich schlielich von
selbst dem 6ffnet, was die Auslegung vorschlagen kann, nimlich dem Sinn
des ,Seinsgeschehens.“Wenn der Kunst die geféllige Illusion einer genieB3e-
rischen Autarkie genommen werden soll, dann nicht, um sie zu entstellen,
sondern um besser ihr Wesen oder ihre wahre Tragweite zum Ausdruck
zu bringen. In dieser Hinsicht wird dieser Text von einer ganz besonde-
ren Rahmenhandlung getragen: Alles, was auf den ersten Blick dazu dient,
die Kunst in einer untergeordneten Sphére zu halten, fiihrt schlieBlich zur
deutlichen Zeichnung ihrer Autonomie und ihres inhadrenten Wertes.

Ich werde nicht alle Argumente im Detail nachzeichnen. Es geniigt, sie
grob zu beschreiben.

Die erste Etappe besteht darin, der Kunst die Fahigkeit zum Ausdruck
zu entziehen, die man ihr ,im Allgemeinen“? zuspricht. Man behauptet,
dass sie ,das Unaussprechliche [sagt]“%® Es ist dieses ,Sagen’, das der Kunst
verweigert werden muss und das im Gegenteil die ,Kritik“ als das, was
Jiber das Werk noch etwas anderes sagen [kann] als dieses Werk selbst*,?’
notwendig macht. Wenn sie als Sprache angesehen wird, ist die Kunst also
schlichte Tautologie. Aber ihr eine Form des Sagens zuzusprechen be-
deutet, ,[die] Vollendung, das unausldschliche Siegel der kiinstlerischen
Produktion“?® zu vernachlissigen. Diese Vollendung ist die, die das Werk
als solches verlangt, wenn es ,sich weigert, noch mehr in sich aufzuneh-
men.“?® Damit es ein Werk gibt, muss es eine Geschlossenheit geben, ein
In-sich-VerschlieBen. Der Text nimmt offen das damals prignante Motiv

24 Ebd.
25 Ebd., S. 64.
26 Ebd.
27 Ebd, S.66.
28 Ebd, S.67.
29 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:46:3:

233


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Jean-Luc Nancy

der ,engagierten Kunst“® zur Zielscheibe. Er setzt ihr mit einer gewissen
Unverfrorenheit, um nicht zu sagen Gewalt, das Postulat einer ,Ungebun-
denheit“® [dégagement] entgegen. Das Werk 16st sich von der Welt [se dé-
gage du monde), es ist nicht von dieser Welt, wenn man das so anmerken
und damit an der Quelle der gesamten Aussage einen stillschweigenden
Verweis auf eine Transzendenz im einfachsten Sinne des Wortes nahele-
gen kann: Die Kunst setzt sich iiber die ,Welt" hinweg. Sie ist also von vorn-
herein den anderen Formen oder Erscheinungen des Transzendierens im
Allgemeinen weit ndher als man denken wiirde.

Nun geht es in der folgenden Modulation genau darum: Die Kunst
iiberschreitet nicht ins ,Jenseits®, sondern ins ,Diesseits.*? In anderen
Worten: Sie iiberschreitet hin zur ,Dunkelheit des Wirklichen“ und zur
LNicht-Wahvrheit des Seins“?®. Nun sind wir also im Schatten.

Nun erfahren wir aber sogleich, dass der ,Umgang mit dem Dunklen®
ein ,vollig unabhingige[s] ontologische[s] Ereignis“ ist und ,ein[em] Ein-
bruch der Nacht, eine[r] Ausbreitung der Schatten“? entspricht, im Ver-
hiltnis zur Klarheit des Intelligiblen und zu jener der ,Offenbarung” wie
auch der ,Schopfung“®, deren Kategorien nur auf unberechtigte Weise
durch die Kunst angeeignet werden kénnen. Diese vollige Unabhéngigkeit
sowohl gegeniiber dem Wissen als auch gegeniiber dem Glauben muss fiir
sich analysiert werden.

v

Die unabhéngige Ordnung der Kunst wird zunichst als die des ,Bildes”
analysiert, das dem ,Begriff“ gegeniibergestellt ist. Die Eigenschaft des
Begriffs ist, dass er den (intelligiblen) Gegenstand ,erfasst” wihrend das
Bild ,auf etwas [verweist], das uns beherrscht‘?” Diese ,Passivitit® de-
ren Gegeniiberstellung zur Aktivitdt des Denkens sowie des Handelns gut
erkennbar ist - und die von vornherein, so konnte man sagen, die ganze
Schwéche, wenn nicht den Makel der Kunst in sich trigt - wird unmittelbar
mit dem Wirken der Muse auf den Kiinstler in Bezug gesetzt und erlaubt
folgende Behauptung: ,Das Bild ist musikalisch.“®

Diese unerwartete Behauptung befordert das Modell der ,plastischen
Formen® sogleich in eine andere Dimension, eine andere Dynamik oder

30 Ebd.
31 Ebd.
32 Ebd, S.68.
33 Ebd.
34 Ebd.
35 Ebd.
36 Ebd.
37 Ebd, S.69.
38 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:46:3:


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auslegung der Kunst

,Logik“ Und tatsdchlich beginnt die Ambivalenz des Textes von hier an,
am tiefsten und intensivsten zu bohren - als ob Levinas, wihrend er die
strenge Unter-Kontrolle-Bringung der Kunst weiterverfolgt, keinen ande-
ren Wunsch hitte, als die irreduzible Spezifik ihrer Ziige besser hervor-
kommen zu lassen.

Der musikalische Charakter erweist sich als der des ,Rhythmus.“*® Der
Rhythmus ist das, was ,mitreiB[t]“*’, sodass es ,kein Selbst mehr gibt 4
Das, was im eigentlichen Sinne am kiinstlerischsten ist, ist die Kraft dieses
Eintauchens, die sich als ,Partizipation” herausstellt. Der Rhythmus muss
»aus dem Bereich der Tonkiinste [..] herausgelost‘ werden, wo er ,seinen
bevorzugten Ort“*? hat.

Die Musik, das muss hervorgehoben werden, nimmt hier einen ganz
besonderen Stellenwert ein, und Levinas schreibt, dass wir, ,wenn wir [...]
zuhoren, [...] ohne Begriff [bleiben].“** Aber alles geschieht so, als ob die mu-
sikalische Eigenart im selben Schwung in der Vorziiglichkeit der kiinstleri-
schen Ordnung verortet und der Musik im engeren Sinne entzogen wiirde,
um auf das Bild {ibertragen zu werden, das ,eine Funktion des Rhythmus
[ausiibt]“* Die Analyse ist ingenids und iiberzeugend, aber sie dient, wie
sollte man das iibersehen, auch dazu, eine neue Form der Ambivalenz auf-
treten zu lassen: Das, was dem Bild zugeschrieben wird, féllt noch offen-
sichtlicher in den ,Schatten” zuriick als das, was zum Klanglichen gehort.
Es ist, als ob Levinas die Musik gewissermal3en in der Schwebe ldsst, um zu
vermeiden, seine Hauptthese mit der empfindlichsten Form der Kunst, der
am wenigsten ,plastischen® und vielleicht der am meisten ,geistigen®, der
am wenigsten ,mythischen® und der, die am offensten fiir das ,,Geheimnis“
ist, zu konfrontieren.

Als Rhythmus und Mitteilung von Rhythmus 16st sich das Bild [se
détache] von der Welt der Gegenstiinde: Es befreit [détache] im Grunde
genommen eine unabhingige Welt oder Nicht-Welt, in der weder Objekt
noch Subjekt [#i objet, ni sujet] zihlen. Daher muss die ,Ahnlichkeit* des
Bildes, die man aufgrund einer ,Transparenz®* desselben gegeniiber dem
Gegenstand, den es darstellt, fiir seine Eigenschaft hilt, ganz anders ver-
standen werden als nach dem Schema eines ,Vergleichs zwischen dem Bild
und dem Original“#. Die Ahnlichkeit ist ,die Bewegung selbst [...], die das
Bild hervorbringt“¥. Es ist eine Bewegung des Seins, die ,[sich] einer Art
Erosion aus[setzt]“*® - wobei dieses Wort im Gegensatz zur Offenbarung

39 Ebd.

40 Ebd,, S.70.

41  Ebd, S.69.

42 Ebd,, S.70.

43  Ebd,S.71

44 Ebd.

45 Ebd, S.72.

46 Ebd.

47  Ebd, S.72f.
48 Ebd,, S.75.

- am 14.02.2026, 11:46:3:

235


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Jean-Luc Nancy

des Seins gegeniiber ,der Vernunft“*® verstanden wird. Diese Erosion ist
nichts anderes als die Projektion eines Schattens des Seins und durch das
Sein, und diese Projektion macht den sinnlichen Charakter des Seins aus.*
Indem es diesen Schatten wirft, d&hnelt sich das Sein, und indem es sich
dhnelt, bringt es das Bild hervor.

Die Kunst erfasst diesen Schatten oder wird vielmehr von ihm erfasst,
von der rhythmischen Kraft, mit der er ausgestattet ist. Levinas spricht
das nicht wirklich aus, sondern wir miissen es ableiten: Die Aktivitét der
Kunst ist selbst die Aktivitit des Seins (und der Natur, wenn man so will:
Er lehnt ausdriicklich jede Diskussion dariiber ab, ,ob nun die Kunst oder
die Natur an erster Stelle stehe“®). Die kiinstlerische Aktivitit ist eine
Funktion oder eine Funktionsweise des Seins selbst. Sobald es ,sich in
seiner Wahrheit offenbart®, ,ist es sich dhnlich, ist es sein eigenes Bild.“5?
Darum ist die kiinstlerische Aktivitdt mit einer ,ontologischen“ Unabhéin-
gigkeit bedacht worden.

Die Ambivalenz ist hier auf ihrem H6hepunkt, wenn die Gegeniiber-
stellung von Kunst und Klarheit des Denkens auch einer Dehiszenz im
Sein selbst entspricht und wenn die Teilhabe am Schatten notwendiger-
weise die Mitteilung des Lichts verdoppelt.

v

Es muss genauer dargelegt werden, ,wo dieses Diesseits, von dem wir
sprechen, anzusiedeln ist.“*® Der ,Schatten” reicht noch nicht aus, um zu
bestimmen, was auf dem Spiel steht. Levinas nennt es ,Zwischenzeit.* Er
will damit die Tatsache bezeichnen, dass jedes Bild einen ,Stillstand der
Zeit oder besser noch ein[en] Verzug der Zeit auf sich selbst“ hervorruft.
Die Eigenheit des Idols, also auch seine ,Beschrinktheit“®, wie es in gu-
ter biblischer Tradition heif3t, hingt vor allem mit dieser Unbeweglichkeit
zusammen, die den ,Augenblick” in eine Form von ,Ewigkeit“? eintreten
lasst.

Die ontologische Ambivalenz wird Ambivalenz einer Gegenwart, die
yhiemals [ihre] Gegenwartsaufgabe erfiillt haben [wird]“® und die so von
einer Gegenwart abgeschnitten wird, welche der Zukunft zugewandt ist,
wobei sie in die Zukunft {ibergeht und sich so der Bewegung ,des Lebens*

49 Ebd.

50 Vgl. ebd., S. 75f.
51 Ebd,S.50.

52 Ebd,S.74.

53 Ebd,, S.76.

54 Ebd.

55 Ebd.

56 Ebd.

57 Ebd,S.77.

58 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:46:3:


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auslegung der Kunst

anpasst, ein Begriff, der auf diesen Seiten auftaucht und eine Gegeniiber-
stellung zwischen der passiven und unbeweglichen Kunst und dem aktiven
und sich wandelnden Leben erwarten lassen kénnte.

Es ist jedoch eine viel komplexere Analyse - die man auch verwickelt
nennen konnte -, mit der die Analyse dessen, was die Kunst stets zum
splastischen Ideal“® zuriickfiihrt, schlieBt. Diese letzte Schwierigkeit ver-
lasst ,die spezifische Problematik der Kunst.“® Aber das geschieht, um
der Kunst die Eigenschaft zu verleihen, etwas zur Vollendung zu brin-
gen, das nichts Geringeres ist als die Verdoppelung der ,Ungewissheit
iiber das eigene Fortbestehen®, der die Menschheit ausgesetzt ist - und
was ,[d]ie Tatsache [offenbart], dass [sie] fiir sich eine Kunst hervorbrin-
gen konnte.“®? Diese Ungewissheit ist wohlgemerkt mit der Sterblichkeit
gleichzusetzen. Der im Werk oder als Werk fixierte Augenblick verleiht der
~ZLwischenzeit” eine Form als ,leerer Zwischenraum® einer Art unbeweg-
licher und unendlicher Dauer, ,etwas Unmenschliches und Monstroses.”%

Was so - wie soll man sagen? reprisentiert? prisentiert? gespiirt? ins
Werk gesetzt wird? Levinas spricht auf recht iiberraschende Weise von ,.er-
fiillt“®* [accompli), da er so eine Aktivitit freilegt [dégage], jene der Kunst
eigene Aktivitét, die man nicht kommen sah und die hier in gewisser Weise
gewaltsam durchdriangt - was so zur Vollendung gebracht [accompli] wird,
ist nichts anderes als eine tragische Erfassung der ,,Unsicherheit des Seins,
welches das Schicksal vorausahnt.“®® Es ist der Tod, der in einer monstr6-
sen Dauer festgemacht wird, anstatt Offnung oder Ubergang zu sein zu -
dem, wovon hier auf jeden Fall nicht die Rede sein wird.

Aber es ist erlaubt, es ist in gewisser Weise sogar insgeheim vom Autor
selbst gewollt, sich zu fragen, ob der im Kunstwerk festgehaltene Tod nicht
auch das wahre Mittel der Kunst ist, das die Auslegung anschlieBend zum
Sprechen bringen kann ...

Zunichst, an der Schwelle zum Schluss, in dem er zu dieser Auslegung
hinfiihren wird, nachdem er streng die ,Unverantwortlichkeit“® der Kunst
gebrandmarkt hat, behauptet Levinas: ,In der Statue weil3 die Materie um
den Tod des Idols. %

Diese Behauptung ist bemerkenswert in ihrer beinahe konfusen Kom-
plexitét. Auf einen Schlag, durch diesen einzelnen Satz, erfahren wir, dass
der in der ,ewige[n] Dauer des Zwischenraums“® fixierte Tod auch Tod
des Idols ist, das heiBit seine Disqualifizierung aufgrund von Ohnmacht,

59 Ebd, S.79.

60 Ebd., S. 80.

61 Ebd.

62 Ebd.

63 Ebd.,S. 81

64 Ebd., S.77.

65 Ebd, S. 80.

66 Ebd., S.82,83.
67 Ebd.,S. 81

68 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:46:3:

237


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Jean-Luc Nancy

Unbeweglichkeit und Stummbheit. Aber von diesem Tod war nicht die Rede:
Es ging um den des Menschen. Es ist vielleicht nicht ganz schliissig, vom
»Tod des Idols“ zu sprechen. Levinas scheint hier mitgerissen zu werden
- ja, auch er wird mitgerissen wie durch den sinnlichen Rhythmus eines
Denkens, des seinen, das zum AuBersten fiihrt, wie es sich gehort, aber
auch weil die Kunst es dorthin dréingt, weil eine geheime Musik es dazu
anregt.

Folgen wir dieser Mitgerissenheit: Tatsichlich ist der Text ein weiteres
Mal zweideutig. Denn ,der Tod des Idols“ kann einen Genitivus subiectivus
oder einen Genitivus obiectivus ausdriicken. Ich habe bisher vom zweiten
gesprochen, in dessen Sinne das Idol sterben konnte. Aber ersterer bedeu-
tet ,der Tod gemia3 dem Idol, der Tod, wie ihn das Idol darstellt. Eigentlich
also, und wie Levinas schrieb, der ,eigentiimlich[e] Tod des Schattens.®
Dieser Tod ist insofern eigentiimlich, als ,Triigheit und Materie [...] keine
Rechenschaft [dariiber ablegen] ™ In der Statue erfihrt [connait] die Ma-
terie (wir miissen nebenbei auf dieses Verb hinweisen, das ausdriicklich
der Negation eines Wissens und eines Aussprechens, die dem Kunstwerk
eigen wiren, widerspricht) einen Tod durch den Schatten oder durch das
Idol und nicht den Tod, den sie in einem anderen Bezug als dem Bezug zum
Augenblick des Todes, der in seiner eigenen Zeitspanne zum Stillstand ge-
bracht wird, erfahren kann - wenn es sich iiberhaupt noch um erfahren
[connaitre] handelt.

Von diesem anderen Bezug hat der Text eine fliichtige Vorstellung ver-
mittelt, indem er davon sprach, dass der Tod iiberwunden wird, wenn er in
seine[r] [so beschaffenen] Dauer“™ erfasst wird, die iiber ihn hinausgeht
und die Dauer des ,Uberlebenden“” ist. Uber diesen anderen Bezug sagt
der Text nichts Weiteres. Aber der Tod des Sterbenden oder des ,Ster-
bens“?, wie dort geschrieben steht, wird der Dauer als Ubergang in die Zu-
kunft entzogen. Levinas schreibt: ,Was diesen Augenblick so einmalig und
unerbittlich macht, ist die Tatsache, dass er nicht vorbeigehen kann.“™ -
Und diese ,Zwischenzeit ist es, die die Kunst ,zur Vollendung [bringt].“™

69 Ebd.

70 Ebd.

71 Ebd,, S. 80 [Ubersetzung abgeéindert, Anm. d. U.].

72 Ebd, S. 81.

73  Ebd., wobei das Verb, das in Anfiihrungszeichen steht, substantiviert ist. ,Le mourir®
ist ein Erbe und eine Ubersetzung von Heidegger (das Sterben).

74 Ebd.

75 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:46:3:


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auslegung der Kunst
VI

Die Analyse verlangt erhebliche Weiterfiihrungen: Aber wie der Autor selbst
gesagt hat, ,verlassen wir nun die spezifische Problematik der Kunst.“™
Ist es jedoch so sicher, dass wir sie verlassen haben - da der Umweg iiber
ein Nachdenken iiber den Tod des Anderen und den eigentlichen Tod nur
zum ,Tod des Idols“” zuriickfiihrt? Oder aber ist es wirklich so klar, dass
das Problem der Kunst ,spezifisch” ist?

Ganz im Gegenteil: Das gewundene und dichte Fortschreiten des Textes,
die Notwendigkeit dieses Umwegs, der Ton, in dem der ,einmaligle] und
unerbittlich[e] [Augenblick]“?® geschildert wird, gefolgt von einem litera-
rischen Verweis auf Poe (nach anderen Verweisen, die eine einzigartige
Anziehungskraft der Literatur belegen), all das 14dt dazu ein, im Gegenteil
zu verstehen, dass die ,Problematik der Kunst“™ sich mehr oder weniger
insgeheim von betrichtlicher Tragweite erweist - und dass es nur an dieser
Tragweite liegt, dass wir daraufhin schlieBen kénnen, dass der Charakter
des beschrinkten Idols nur zu der ,Kunst [gehort], die abgehoben bleibt
von einer Kritik®, das hei3t zur Kunst ohne ,philosophische Auslegung.“®

In Wirklichkeit hat Levinas in diesem Text gezeigt, dass die Fertig-
keit der Kunst, die ins ,Diesseits” iiberschreitet, eng mit der Fertigkeit
des Denkens verbunden ist, die ins ,Jenseits” iiberschreitet, dass sie die
sinnliche Seite des Intelligiblen ist und dass sie das Werk der Sinnlichkeit
vollendet, welches den rhythmischen Stof3 erhilt, dessen entscheidender
Schlag - einzigartige Grabmusik - im Augenblick des Sterbens ausgefiihrt
wird, das hei3t, um alles zusammenzufassen, in der Moglichkeit, dass das
Nichts andauert. Aber diese Moglichkeit ist genau die der Sinnlichkeit und
die Sinnlichkeit, die vom Rhythmus affiziert ist, in der ,[d]as Subjekt [...]
auBerhalb von ihm [selbst]“ ist, wurde durch diese Nominalphrase be-
schrieben: ,ein AuBBen des Innersten.“8!

Wenn die Kunst das AuBen des Innersten ist, ist sie dann nicht be-
reits von selbst der ,Beziehung zum Anderen® zugewandt, zu der die philo-
sophische Auslegung sie mitrei3en soll - ihr Mitrei3en weiter mitrei3en?
Gewiss bildet dieses AuBBen auch den Schatten des Innersten. Aber ist der
Schatten, das heiBt die Ahnlichkeit, nicht das, worin oder als das das Sein
entweicht, gemif3 der Formulierung: ,Das Sein ist nicht nur es selbst, es
ist immer dabeli, sich selbst zu entweichen.“®? Dieses Entweichen hat zwei
Formen und zwei Richtungen, wird uns der Text gesagt haben, ndmlich die
der Offenbarung in der Wahrheit und die der Ahnlichkeit im Bild. Aber es

76 Ebd,, S. 80.
77 Ebd, S.81.
78 Ebd.

79 Ebd, S. 80.
80 Ebd, S.83.
81 Ebd,, S.70.
82 Ebd., S.73.

- am 14.02.2026, 11:46:3:

239


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Jean-Luc Nancy

sind durchaus zwei Arten ein und desselben Entweichens. Das Diesseits
und das Jenseits sind zwei Arten, zwei Erscheinungen derselben Transzen-
denz. Tatsichlich ist es diese Transzendenz oder dieses Entweichen selbst,
das nur entweicht, indem es sich so aufteilt, indem es den Schatten seines
Uberschwangs wirft.

Auch wenn Levinas iiber dieses ,gespenstische Wesen“® schreibt, dass
es ,in keinster Weise mit dem Wesen zu identifizieren ist, wie es sich in der
Wahrheit offenbart“®, hat er nicht aufgehort zu zeigen, dass diese Nicht-
Identitdt innerhalb einer Néhe, um nicht zu sagen einer Mitzugehorig-
keit auftritt, von der man schlieBlich wagen muss zu sagen, dass sie ihren
Ursprung gianzlich in dem hat, was er hier ,Seinsgeschehen“® und sogar
J2triumphale[s] Werk(...], zu sein“® nennt.

Aus dem Franzosischen tibersetzt von Jonas Hock.

83 Ebd, S.75.
84 Ebd.

85 Ebd., S.76.
86 Ebd., S.75.

- am 14.02.2026, 11:46:3:


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auslegung der Kunst
QUELLENVERZEICHNIS

Levinas, Emmanuel: »La réalité et son ombre, in: Les Temps Modernes % (38),
1948, S. 771-789.

— »La signification et le sensg, in: ders.: Humanisme de lautre homme,
Saint Clément de riviére 1972, S. 15-70.

— sLa réalité et son ombres, in: ders.: Les imprévus de Uhistoive, Paris
1994, S. 107-127.

—»Vom Einen zum Andereng, in: ders.: Wenn Gott ins Denken einfillt,
Freiburg, Miinchen 31999, S. 250-251.

—»Die Bedeutung und der Sinng, in: ders.: Der Humanismus des andeven
Menschen, Hamburg 2005, S. 9-60.

—»Die Wirklichkeit und ihr Schatten, in: ders.: Die Unvorhersehbarkeiten
der Geschichte, Freiburg, Miinchen 20086, S. 105-124.

— »Die Wirklichkeit und ihr Schattenc, in: Emmanuel Alloa (Hg.): Bildtheo-
rien aus Frankreich: Eine Anthologie, Miinchen 2011, S. 65-86.

— »Die Spur des Andereng, in: ders.: Die Spur des Anderen, Freiburg,
Miinchen 62012, S. 209-235.

Ponzio, Augusto: Sujet et altévité sur Emmanuel Levinas, Paris 1996.

- am 14.02.2026, 11:46:3:

241


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 11:46:3:


https://doi.org/10.14361/9783839457665-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

