Verantwortung als systemspezifische Reflexion
okologischer Gefahrdung

Nikolai Drews

1. EINLEITUNG - PROBLEME DER SCHEMATA
INDIVIDUELLER VERANTWORTUNGSZUSCHREIBUNG

Die Diagnose einer aktuellen, 6kologischen Krise bringt, vor allem unter dem
Stichwort »Nachhaltigkeit«, die Thematisierung und Bearbeitung Gkologi-
scher Gefihrdungen auf die Agenda der Gesellschaft und der Wissenschaft
(etwa WBGU 2011). Je stirker sich negative und bedrohliche Konsequenzen
zeigen und je undurchsichtiger sich hier die Zusammenhinge von Ursachen
und Wirkungen darstellen, desto untibersichtlicher und unsicherer wird je-
doch der Umgang mit diesen Gefihrdungen. Angesichts der Unsicherheiten
in Hinblick auf und im Umgang mit dkologischen Problemen wird vielfach
auch ein Ruf nach Verantwortung laut. Auf die Diagnose miisse entsprechen-
des — eben verantwortungsvolles — Handeln folgen. Zunehmend wird diese
Verantwortung als eine individuelle Verantwortung gedacht und so auch als
solche angemahnt (siehe dazu Grunwald sowie Paech in diesem Band).

Appelle an individuelle Verantwortung stellen sich allerdings oftmals
kaum als dienlich dar, insbesondere in Bezug auf die Bearbeitung ckologischer
Gefihrdungen der Gesellschaft. Beispielsweise zeigt sich die Praxis in Form
von Rebound-Effekten widerstindig gegen Appelle an individuelle Verantwor-
tung im Bereich des Energiekonsums im Haushalt (Semmling et al. 2016).
Die Debatte um den »Veggie Day« im Bundestagswahlkampf 2013 zeigt, von
einer anderen Seite, fiir wie wichtig individuelle Souverinitit gehalten wird —
Eingriffe in den Bereich persénlicher Verantwortung werden nicht akzeptiert,
selbst wenn sie, im alltiglichen Verstindnis, als der Umwelt zutriglich an-
erkannt werden.

Aus sozialwissenschaftlicher Perspektive werden Formen der Selbstver-
antwortung etwa im Anschluss an die Gouvernementality Studies verhandelt
(Brockling et al. 2011). Den gegenwirtigen Verantwortungsverhdltnissen der
Gesellschaft wird hierbei diagnostiziert, dass es fiir Individuen zunehmend

- 8 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Nikolai Drews

schwierig wird, die Verantwortung zu iibernehmen, die ihnen persénlich
tir ihr Handeln zugeschrieben wird und die sie sich selbst zuschreiben. Als
»unternehmerisches Selbst« (Brockling 2007) sei man etwa selbst dafiir ver-
antwortlich, den eigenen Erfolg im Leben durch die eigenen Entscheidungen
zu formen, was mitunter auch als belastend empfunden wird (vgl. auch Les-
senich 2009). Responsibilisierung erscheint in dieser Perspektive als eine Herr-
schaftstechnik, die immer mehr Aufgaben, die vorher der Politik oblagen, an
die einzelnen Individuen delegiert und ihrer Eigenverantwortung tibergibt. Als
problematisch wird dabei beschrieben, dass das Individuum durch die Appelle
an individuelle Eigenverantwortung in immer mehr Lebensbereichen letzt-
lich auch mit Uberforderungen seiner Méglichkeiten konfrontiert wird. Die
Rede ist deshalb auch vom »erschépften Selbst« (Ehrenberg 2008) oder dem
»liberforderten Selbst« (Reese-Schifer 2007), um darauf zu verweisen, dass
individuelles verantwortliches Handeln auf Grenzen st6ft (Heidbrink 2003).

Unter diesen Voraussetzungen scheint es schwierig, ein Verstindnis von
individuellen Verantwortungszuschreibungen fiir die Beobachtung einer mo-
dernen Gesellschaft in Stellung zu bringen (Henkel und Akerstrom Andersen
2013/2014). In einer gesellschaftstheoretischen Perspektive, die vom Konzept
funktionaler Differenzierung moderner Gesellschaften ausgeht, kommt auch
Anna Henkel (2013/2014) zu dem Schluss, dass Schemata individueller Ver-
antwortungszuschreibung immer hiufiger problematisch werden. Denn sie
kommen zwar als Mechanismen der Komplexititsreduktion zum Tragen, im
Rahmen komplexer und undurchschaubarer Systemdynamiken werden ein-
fache kausale Zurechnungen auf Handlungen Einzelner jedoch zunehmend
problematisch.

Der Vorschlag dieses Beitrags ist, Verantwortung systemtheoretisch zu
beleuchten und dabei nicht als Verantwortung fiir personenbezogene Hand-
lungskonsequenzen zu verstehen. Der Fokus liegt primar auf der Stabilisie-
rung von Kommunikationsstrukturen: Verantwortung wird beobachtet als ein
Phinomen systemischer Selbstbeobachtung und -steuerung in Bezug auf ihre
je spezifischen ckologischen Problemstellungen. Dies verspricht eine Perspek-
tive, die Einsichten in strukturbildende Prozesse im Umgang mit 6kologischen
Gefihrdungen birgt und dabei Wechselspiele gesellschaftlicher Dynamiken in
der funktionalen Differenzierung berticksichtigt. Um diese Perspektive zu
entfalten, wird zunichst Verantwortung reflektiert als eine Leistung, die all-
gemein soziale Systeme im Kontext ihres Bezugs auf tibergreifende Systeme
erbringen kénnen und die auch nur sie selbst erbringen kénnen. Ergeben sich
okologische Problemstellungen — systemtheoretisch gesprochen, abstrakt als
Folge der Ausdifferenzierung von Systemen, als Probleme der Einstellung auf
ihre Umwelt — so konnen diese Nebenfolgen im System als Gefihrdung reali-
siert werden. Davon ausgehend lisst sich in den Blick nehmen, wie die Refle-
xion von Verantwortung als Bearbeitung 6kologischer Gefihrdungen auftritt,

- 8 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung als systemspezifische Reflexion 6kologischer Gefédhrdung

wenn diese realisiert werden. Dabei kann nachvollzogen werden, wie die Refle-
xion der spezifischen Perspektivitit und Eigenlogik des beobachteten Systems
folgt. Zudem lisst sich anschliefend die Funktion der Reflexion systemspe-
zifischer Verantwortung betrachten als stabilisierender Faktor in der (fortge-
fuhrten) Ausdifferenzierung des Systems, einhergehend mit der Verringerung
Skologischer Gefihrdung sowie mit der Einsicht in die Grenzen der eigenen
Leistungsfihigkeiten (2.). Dies wird exemplarisch am Phinomen transdiszi-
plindrer Forschung illustriert (3.). Hierbei wird die Genese transdisziplinirer
Forschung beschrieben als Reaktion auf eine dkologische Problemstellung der
Wissenschaft innerhalb der Gesellschaft, die sich als Nebenfolge der komple-
xen Ausdifferenzierung der Wissenschaft ergibt. In ihrem Selbstverstindnis
iibernimmt transdisziplinire Forschung Verantwortung fiir die Gesellschaft.
Diese >Verantwortungsiibernahme« ist zu deuten als eine Bearbeitung der
okologischen Gefihrdungen, die sich zeigen als ein Einstellungsproblem der
Wissenschaft auf gesellschaftliche Problemstellungen. Da Verantwortung hier
nicht nach dem Schema der Zuschreibung von Handlungsfolgen auf individu-
elle Entscheidungen begriffen wird, bietet sich die Moglichkeit, den Fokus auf
systemspezifische Einstellungen, Strukturierungen und Differenzierungen in
Hinblick auf ihre jeweiligen 6kologischen Probleme zu setzen. Damit kann der
differenzierungstheoretischen Annahme Rechnung getragen werden, dass so-
ziale Systeme je selbst, konform mit ihrer spezifischen Funktion und Leistung
und mithin in ihrer Eigenlogik (re)agieren und nicht in einer Gleichférmig-
keit, wie der Fokus auf (funktionsneutrale) Individuen nahelegt.

2. VERANTWORTUNG IN DER REFLEXION VON SYSTEMLEISTUNG

Vor gut dreifdig Jahren hilt Niklas Luhmann in Liineburg an der damaligen
Hochschule im Rahmen einer Ringvorlesung einen Vortrag mit dem Titel »Die
gesellschaftliche Verantwortung der Soziologie« (Luhmann 1987). Luhmann
beschreibt darin Verantwortung vor allem als einen relativ leeren Begriff und
als Appell an andere, Verantwortung fiir dieses oder jenes zu tibernehmen.
Gleichzeitig sei in der Gegenwartsgesellschaft auffillig, dass solche Appelle
fast immer wirkungslos bleiben. Generelle Verbindlichkeiten wiirden in einer
hochdifferenzierten und hochspezialisierten Gesellschaft mit einer Vielzahl
verschiedener paralleler Weltsichten verpuffen. Die sich an der Zukunft orien-
tierende moderne Gesellschaft regele diesen spezifischen Zeitbezug tiber die
Bindung von Handlungsfolgen an gegenwirtige Entscheidungen (Luhmann
1987, S. 110). Ahnlich wie beim Thema Risiko akzentuiert Luhmann (1991)
auch mit Blick auf Verantwortung, dass in modernen Gesellschaften Entschei-
dungen getroffen werden miissen, deren zukiinftige Folgen kausal auf diese
Entscheidungen zugerechnet werden. Wird damit der individuelle Mensch

- 8 14.02.2028, 20:53:03.

235


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Nikolai Drews

als moderner Entscheider adressiert, ist er damit in die Position gestellt, sei-
ne Zukunft in aktuellen Entscheidungen zu formen und zu kontrollieren. Die
Voraussetzung dafiir, dass dies »verantwortungsvoll« geleistet werden kénn-
te, sei, dass zumindest vorausgesetzt sein misste, dass die Folgen eines be-
stimmten Handelns bekannt sein kénnten (nicht zwangsldufig auch wirklich
bekannt sind) (Luhmann 198y, S. 110). Schon allein dies wird potentiell prob-
lematisch bei einer zunehmend uniiberschaubaren und komplex verwobenen
Fulle an Wissen und méglichen Kausalbeziehungen, wie es in der funktional
differenzierten Gesellschaft der Fall zu sein scheint — analog zur Diagnose
der individuellen Uberforderung, wie oben dargestellt. Entsprechend ist die
soziologische Beobachtung von Verantwortungsverhiltnissen erst dann ad-
iquat handhabbar, wenn nicht die Beziehungen >an sich< betrachtet werden,
sondern die jeweiligen Zuschreibungen von Kausalitit und Verantwortung
(Luhmann 198y, S. 114). »Diese Auflésung der Kausalitit in Zurechnungen von
Zurechnungen sabotiert jedes einfache Insistieren auf Verantwortung« (Luh-
mann 1987, S. 115). Die Frage verschiebt sich dann von >was passiert, wenn...><
und >wer ist dafiir durch sein Entscheiden und Handeln verantwortlich?« zu
>wer rechnet wem wofiir Verantwortung zu’< und >wessen Zurechnungssche-
mata setzen sich durch und warum?« Wie kommt es also zur Verwendung
bestimmter Schemata der Verantwortungszuschreibung? Mit Blick auf diese
Fragestellung weist die Diagnose nebst daraus folgender Perspektivverschie-
bung Ahnlichkeiten mit den Gouvernementality Studies auf. Entscheidend
sind nun die kommunikationstheoretische Wendung sowie die Verortung in
der radikalen Relativitit funktionaler Differenzierung. Jede Kommunikation
setzt sich dem aus, auch als Kommunikation (mit je eigenem Beobachtungs-
standpunkt) beobachtet zu werden. Thr wird zwangsldufig ein ihr zugrunde-
liegendes Motiv unterstellt. An die Kommunikation stellt sich damit nicht nur
die Frage, >was« sie sagen will, sondern auch >wozu« dies kommuniziert wird.
Als Kommunikation beobachteter Kommunikation wird ein Motiv unterstellt,
denn sonst wiirde diese Kommunikation keinen Unterschied machen und
konnte unterbleiben. Das Motiv ist nicht direkt im Moment der Beobachtung
durchschaubar, es muss erst erschlossen werden. Luhmann gefolgt, ist dies
nun kein soziologisches Hirngespinst, sondern ein grundlegendes Merkmal
der modernen Gesellschaft, das beriicksichtigt werden muss. Damit sei be-
reits angedeutet, dass die Kommunikation von Verantwortung schwerlich ein
Mittel sein kann, um auf gesellschaftlicher Ebene zu regulieren und zu iiber-
wachen, wie mit 6kologischen Problemlagen umgegangen werden kann. Es
kann sich nicht um eine Frage geschickter Steuerung handeln. Verschiedene
Sinnzusammenhinge rechnen Verantwortung je in ihrer eigenen Realitit und
ihrer eigenen Rationalitit folgend zu, die komplexen, differenzierten Verhilt-
nisse lassen keine objektiv-richtigen oder wahren Zurechnungen zu, die iiber-

- 8 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung als systemspezifische Reflexion 6kologischer Gefédhrdung

greifend in verschiedenen gesellschaftlichen Zusammenhingen Gultigkeit
beanspruchen kénnten.

Der Zusammenhang von Verantwortung in einem nicht individuumszen-
trierten Verstandnis und Problematiken der Systemdifferenzierunglassen sich
an dieser Stelle mit Bezug auf die dkologische Kommunikation kldren (Luh-
mann 1986): In seinem Beitrag zur Debatte um sich aufdringende 6kologische
Probleme macht Luhmann vor allem auf die Schwierigkeiten aufmerksam, die
eine moderne Gesellschaft dabei hat, sich auf ckologische Gefihrdungen ein-
zustellen. Die 6kologische Gefihrdung der Gesellschaft ergibt sich im Zuge
ihrer Ausdifferenzierung. Allgemein ergeben sich Gkologische Problemstel-
lungen ungeachtet der Ebene der Systembildung als Konsequenz der Differen-
zierung von System und Umwelt. Zunichst ist es die Gesellschaft (als funktio-
nal differenzierter, sinnhafter Zusammenhang), die sich selbst gefihrdet und
nicht etwa eine von aufien einbrechende Natur oder materielle Umwelt. Als
operativ geschlossenes Kommunikationssystem wird fiir Gesellschaft erst re-
levant, was auch kommuniziert wird (Luhmann 1986, S. 62f.). Die verschiede-
nen differenzierten (Sub)Systemlogiken der modernen Gesellschaft machen es
fur die Gesellschaft als Ganzes unwahrscheinlicher, dass sie auf 6kologische
Gefihrdungen in strukturierter Weise reagiert.

Mit dem Blick zuriick auf die Gesamtkonstellation der modernen Gesell-
schaft ergeben sich dann neue Einsichten beziiglich ihrer dkologischen Ge-
fihrdungen: Die Steigerung an verarbeitbarer Komplexitit der Gesellschaft,
die durch Umstellung auf funktionale Differenzierung geschaffen wird, hat
mit der Schliefung der Funktionssysteme die Konsequenz, dass jedes Funk-
tionssystem fiir sich selbst die Gesellschaft reprisentiert. Jedes Funktionssys-
tem kann damit fiir sich selbst plausibel als die Gesellschaft auftreten, wenn
es auf Umwelt zugreift (Luhmann 1986, S. 204). Der Redundanzverzicht,
dass die Systeme nicht mehr Leistungen mehrfach erbringen, reduziert Kom-
plexitdt fiir die Gesellschaft, stellt aber im selben Zuge eine Unmoéglichkeit
von gegenseitiger Substitution dar. Neben der gesellschaftsexternen Grenze
werden somit die gesellschaftsinternen Grenzen strikt gezogen und machen
eine Abstimmung unwahrscheinlicher (Luhmann 1986, S. 218-2206). Ein iiber-
greifendes Schema der Selbstbeobachtung der Gesellschaft fehlt, keine gesell-
schaftliche Position kann die Einheit des Gesamtsystems in Bezug auf seine
Umwelt darstellen — so die These (Luhmann 1986, S. 229f.). >Hoffnung« fiir
zumindest partikulare Einstellungen auf 6kologische Problemlagen sieht Luh-
mann in der Moglichkeit der (Selbst)Programmierung von Systemen — wie
etwa beispielsweise anhand des Erziehungssystems aufgezeigt wird: die Veran-
derung von Lehrplinen (Luhmann 1986, S.193-201). Die Programme als Mittel
der strukturellen Selbststeuerung bieten die Chance auf Einstellung auf sich
verindernde Umwelten, da sie vom System selbst aufgesetzt werden kénnen,
ohne die Einheit des Systems selbst zu verdndern. Moral und Ethik — insbeson-

- 8 14.02.2028, 20:53:03.

237


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Nikolai Drews

dere eine geforderte Umweltethik — und so auch universelle Verantwortungs-
appelle in moralisch aufgeladener Form sind keine aussichtsreiche Reaktion,
da diese einerseits inkompatibel mit den differenzierten Systemlogiken sind
(solange sie nicht von den Systemen selbst in Programme tibersetzt werden)
und andererseits auch nur von einem bestimmten Standpunkt (unter ande-
ren) aus formuliert werden kénnen (einschliefllich eigener blinder Flecke). Die
Rede von Verantwortung wird im modernen, hochkomplexen Zusammenhang
kommunikativer Wechselwirkungen schnell zu einem relativ unverbindlichen
Spiel von Zuschreibungen und moralischen Aufforderungen.

Luhmann spielt den Gedanken in seiner Argumentation anhand der So-
ziologie durch. Was fiir Verantwortung in der Gesellschaft generell giiltig
sein soll, muss dann auch fir die Soziologie als Teil dieser Gesellschaft gel-
ten, sofern die Theorie ihrem Anspruch gerecht werden will und damit diesen
autologischen Schluss der Theorie auf sich selbst vollzieht (Luhmann 1990,
S. 485). Auch die Soziologie hat keine privilegierte Position, von der aus ihre
Beobachtungen iibergreifende Giiltigkeit beanspruchen kénnten. Diese Selbst-
referenz ist nicht zu verstehen als »raffinierte Technik der Exkulpation [...] etwa
in dem Sinne: ich mache niemanden verantwortlich, also bin ich selbst es auch
nicht« (Luhmann 1987, S. 116). Vielmehr geht es darum, diese Einsicht zu nut-
zen, zu reflektieren. Dies konne die Soziologie in Bezug auf die Gesellschaft
leisten — was dann »[...] in einem erweiterten Sinne, als gesellschaftliche Ver-
antwortung der Soziologie [...]« gelten kénne (Luhmann 1987, S. 117). Was als
>Verantwortungs bleibe, sei »[...] dies im Kontext der fachlichen Moglichkeiten
nach [den] eigenen Kriterien gut zu machen« (Luhmann 198y, S. 18). Somit
reduziert sich der Anspruch an den Verantwortungsbegriff deutlich. Er wird
so weit relativiert, dass er letztlich fiir die Soziologie nur noch bedeuten kann,
dass sie fiir sich selbst, nach ihren selbst aufgestellten Kriterien >gut« operiert,
mit ihren Fihigkeiten in Bezug auf Gesellschaft bestmoglich umgeht:

»Wenn man die Soziologie zur Beobachtung der Soziologie einsetzt, kommt man, obwohl
selbstreferentiell orientiert, gerade nicht zu einer ungehemmten Selbstiiberschdtzung,
sondern zu einem verstadndnisvoll-resignativen Urteil. Und wenn die Ethik der Verant-
wortung lehrt, da® man nicht alles darf, was man kann, muf die Soziologie der Ver-
antwortung zu der Einsicht fiihren, dafs man nicht einmal alles kann, was man kénnen
mite.« (Luhmann 1987, S. 120)

Die soziologische Reflexion ihrer gesellschaftlichen Verantwortung fithrt also
zur Erkenntnis der Grenzen der eigenen Fihigkeiten und Leistungsfihigkeit.
Wenn die Konsequenz fiir die Soziologie in der Einsicht liegt, dass man den
Rahmen der eigenen Moglichkeiten nicht {iberschreiten kann und Verant-
wortung in diesem beschrinkten Rahmen verortbar ist, so lisst sich die An-
schlussfrage stellen, ob sich dies in dhnlicher Weise auch fiir andere Kontexte

- 8 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung als systemspezifische Reflexion 6kologischer Gefédhrdung

formulieren und beobachten lisst. Denn abstrakt handelt es sich um die Refle-
xion auf die eigene »Aufgabe« innerhalb der Gesellschaft bzw. des tibergreifen-
den Systems und damit die Reflexion der eigenen Leistung fiir das jeweilige
uibergreifende System, wie sie im System verhandelt wird.

Die Reflexion durch die systemtheoretische Perspektive relativiert den Ver-
antwortungsbegriff soweit, dass als Verantwortung etwas bleibt, das nur in-
nerhalb von Kommunikationssystemen selbst und nach eigenen Mafistiben
geleistet werden kann. Die Kriterien, wann Operationen des Systems diesen
Anspriichen folgen — wann die Aufgabe >gut« erfiillt wird — werden vom System
selbst festgelegt in seiner Programmierung. Diese Blickwinkelverschiebung,
wenn Verantwortung nicht gedacht wird als ein Zurechnungsschema oder
Komplexititsreduktionsmechanismus, der immer am Individuum ansetzt,
sondern als eine Leistung von Kommunikationssystemen, als eine Reflexion
ihrer eigenen Okologie (die sich potentiell einrichtet und stabilisiert), ermég-
licht ganz andere Beobachtungen.

Verantwortung in diesem Sinne einer systemspezifischen Reflexion kann
in zwei Aspekte aufgespaltet betrachtet werden: Einerseits geht es um die Re-
flexion der eigenen Leistung und damit auch um die Regulierung, wie diese
geleistet wird. Dieser operative Aspekt der Verantwortung bezieht sich auf die
operative Geschlossenheit des Systems, die sich in stabilisierten Strukturen
ausdriickt. Andererseits setzt diese Reflexion der eigenen Leistung das System
in Beziehung zu seinem tibergeordneten System, fiir welches es seine Leis-
tung letztlich erbringt. So zielt der Prozess neben der Reflexion auch auf >Um-
weltsensibilitit« ab. Die eigene Operativitit wird regulativ eingegrenzt auf die
Leistungsfihigkeit und eine Uberdehnung dieser wird vermieden. Bei dieser
Selbstbeschrinkung handelt es sich um den Aspekt der Programmierung ko-
gnitiver Offenheit in Bezug auf die unmittelbare Umwelt. Beide Aspekte sind
aufeinander bezogen. Die Ausdifferenzierung des Systems zieht eine eigene
Grenze und markiert gleichsam die spezifische Leistung des Systems mit Ver-
weisen nach >Innen<und nach >Auflen<. Diese Form der Verantwortungsbeob-
achtung spricht dann von Verantwortung des Systems, wenn sich strukturelle
Einrichtungen beobachten lassen, die diese Grenze von System und Umwelt
im System wiederauftauchen lassen — sprich: wenn das System diese Grenze
und damit diese spezifische ckologische Herausforderung fiir sich selbst the-
matisiert und gegebenenfalls strukturell ausformt.

Was als Verantwortungsiibernahme von Systemen besprochen wird, ist in
Relation mit der Eigenlogik des Systems zu verstehen. Verantwortung liegt in
der Bearbeitung der erkannten Differenz von System und Umwelt — darin liegt
ja sozusagen der komplexititsbezogene Grund fiir die Ausdifferenzierung.
Das Komplexititsgefille wird reflexiv eingeholt als eine Art >Anerkennung«
der Komplexitit und damit der Untiberschaubarkeit der systemspezifischen
Umwelt.

- 8 14.02.2028, 20:53:03.

239


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Nikolai Drews

3. TRANSDISZIPLINARE FORSCHUNG - EIN BEISPIELFALL

Aus den bisherigen Uberlegungen lisst sich die These ableiten, dass Systeme,
die sich im Zuge ihrer Ausdifferenzierung mit ckologischen Gefihrdungen
konfrontiert sehen, diese als Frage ihrer Verantwortung je spezifisch reflektie-
ren. Um diese Idee des Beitrags zu illustrieren, wird ein kurzer exemplarischer
Blick auf das Phinomen transdisziplinirer Forschung geworfen. Die fallspezi-
fische These ist, dass das Entstehen der Idee und des Konzepts transdiszipli-
nirer Forschung die Folge einer Reflexion gesellschaftlicher Verantwortung
innerhalb von Wissenschaft darstellt und sich entsprechend im Aufbau von
Strukturen niederschligt.

3.1 Okologische Problemstellung fiir die Wissenschaft

So wie sich die Gesellschaft in verschiedene Subsysteme ausdifferenziert, so
differenziert sich auch die Wissenschaft in verschiedene Disziplinen aus.

Okologische Gefihrdungen der Gesellschaft driicken sich aus als Proble-
matik, auf die auflergesellschaftliche Umwelt zu reagieren. Analog ergibt sich
dies auch fur die Wissenschaft. Die innerwissenschaftliche Differenzierung in
Disziplinen und Subdisziplinen macht es der Wissenschaft schwer bis unmég-
lich, als Ganzes auf ihre Umwelt — die Gesellschaft — zu reagieren. Jede Diszi-
plin muss im Vollzug ihrer Operationen fiir sich annehmen, die Wissenschaft
zu reprisentieren. Vor dem Hintergrund disziplinenspezifischer Kommunika-
tion ist das 6kologische Problem der Wissenschaft, dass sich mit zunehmen-
der Ausdifferenzierung ein Einstellen auf Gesellschaft und gesellschaftliche
Probleme und Herausforderungen als Abstimmungsproblem innerhalb der
Wissenschaft manifestiert.

3.2 Transdisziplindre Forschung in ihrem Selbstverstandnis

Diese strukturelle Problematik zeichnet sich etwa ab in der Debatte um die
gesellschaftliche Verantwortung von Wissenschaft, wie sie unter anderem
unter dem Stichwort der >transdiszipliniren Forschung« gefithrt wird (zu-
mindest in der deutschsprachigen Debatte — Mittelstraf 2003; Bergmann und
Schramm 2008). In dieser Debatte wird dariiber diskutiert, dass die Gesell-
schaft aktuell vor groflen Herausforderungen steht, die gekennzeichnet sind
durch Unsicherheit von Wissen, von umstrittenem und ambivalentem Wissen.
Unsicheres Wissen mache es zudem schwer, tiberhaupt Problemdefinitionen
und Fragestellungen zu kliren sowie Betroffenheiten festzustellen (Funtowicz
und Ravetz 1993). Des Weiteren wird in der Diskussion betont, dass Wissen-
schaft sich angesichts gesellschaftlicher Fragestellungen nicht auf sich selbst
beschrinken kann. Einerseits bedeutet dies, dass wissenschaftliches Wissen

- 8 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung als systemspezifische Reflexion 6kologischer Gefédhrdung

und praktisches Wissen aus der Gesellschaft in transdisziplinirer Forschung
zu integrieren seien (Bergmann 2010). Andererseits wird stark gemacht, dass
die behandelten Probleme nicht immer rein innerwissenschaftliche Proble-
me darstellen, so dass wissenschaftsexternes Wissen miteinbezogen werden
sollte (Pohl und Hirsch Hadorn 2008). Die Idee transdisziplinirer Forschung
ist, tiber die Integration moglichst vieler wissenschaftlicher und nichtwissen-
schaftlicher Perspektiven in den Forschungsprozess eine moglichst komplexe
Abdeckung der untersuchten Fragestellungen zu bewerkstelligen und dabei
auch eine gewisse Gemeinwohlorientierung im Blick zu haben (Hirsch Ha-
dorn et al. 2008). Praktisch organisiert wird transdisziplinire Forschung typi-
scherweise in problemorientierten Projekten (Jahn 2008).

3.3 Die Verantwortungsiibernahme transdisziplinarer Forschung

Uber den Begriff der Verantwortung formuliert, wird transdisziplinire For-
schung verhandelt als ein Vorhaben, das angesichts gesellschaftlicher Her-
ausforderungen Verantwortung fiir deren Bewiltigung tibernimmt. Auch in
diesem Rahmen kénnen Verantwortungsverhiltnisse unter dem Vorzeichen
von individueller oder organisationaler Responsibilisierung beleuchtet werden
(vgl. Ludtke in diesem Band), etwa als Frage, ob individuelle Verantwortungs-
zurechnungsschemata den Forscher gleichsam in der Forschung zum unter-
nehmerischen Selbstmanagement zwingen oder dhnliches. Im Sinne der vor-
geschlagenen Perspektive stellt sich die Beobachtung anders dar:

Die Unsicherheit im Umgang mit der 6kologischen Problemstellung der
Wissenschaft veranlasst eine Reflexion der Aufgabe der Wissenschaft und
gleichsam ihres innergesellschaftlichen Umweltbezugs. Die Forderungen und
Ideen der transdisziplindren Forschung erscheinen in diesem Sinne als eine
Variante dieser Reflexion: Transdisziplindre Forschung will die Leistung er-
bringen, in Bezug auf ihre Umwelt — die Gesellschaft — Probleme und Gefihr-
dungen mdoglichst komplex zu erfassen und auch mittels Wissensproduktion
zu deren Losung beizutragen. Dabei werden die Beschrinkungen disziplinirer
Perspektiven und Fahigkeiten realisiert — dhnlich, wie die soziologische Refle-
xion ihrer gesellschaftlichen Verantwortung zur Einsicht in die Grenzen der
eigenen Leistungsfihigkeit fiihrt. Das Erfassen und Bearbeiten gesellschaft-
licher Problemstellungen strebt transdisziplinire Forschung einerseits durch
die Integration differenter disziplinirer Perspektiven an, andererseits durch
die Integration externer Perspektiven. So fiihrt die Realisierung von Defizi-
ten im diszipliniren Umweltbezug zu Strukturbildung. Es werden durch das
Einrichten transdisziplinirer Projekte und die Orientierung am Gedanken der
Transdisziplinaritit Programmierungen in der Wissenschaft vorgenommen,
die Strukturen der gegenseitigen Sensibilitit unter den Disziplinen etablieren,
sowie Strukturen geschaffen, die Irritationen durch wissenschaftsexterne Bei-

- 8 14.02.2028, 20:53:03.

241


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Nikolai Drews

trige erleichtern sollen. Letzteres etwa durch dezidierte Biirgerbeteiligungs-
verfahren und den gezielten Einbezug von Biirgerinnen und Biirgern und
zivilgesellschaftlichen Akteuren in den Forschungsprozess. Es entsteht ein
zusitzlicher Aufwand im Vergleich zu »iiblicher Forschung«. Die zusitzliche
Komplexitit, die verarbeitet werden muss, wird dabei vor allem dadurch aufge-
fangen, dass die Arbeit der Forschung auf die Ebene der Organisation verlagert
wird. Die praktische Abstimmung der zu integrierenden Perspektiven wird
in organisierten, problemzentrierten Projekten realisiert. Das Projekt wird da-
mit zum eigenen, organisierten Kommunikationszusammenhang, der in An-
kniipfung an disziplinire Forscher, in Ankniipfung an zivilgesellschaftliche
Akteure und die eigene Ziel- bzw. Aufgabenorientierung einen ganz bestimm-
ten Ausschnitt von Weltkomplexitit reduzieren kann. Das Projekt hat damit
auch eine eigene Adresse — abseits der einzelnen beteiligten Personen —, an die
konkrete Erwartungen gerichtet werden konnen. Im Sinne transdisziplinirer
Forschung wird somit Verantwortung »iilbernommens, indem auf Ebene der
Organisation konkrete gesellschaftliche Probleme in einer bestimmten Form
der Integration differenter Perspektiven programmatisch aufgelegt werden.

Mittels der Anwendung der vorgeschlagenen Perspektive auf Verantwor-
tung lasst sich damit am Beispiel der transdisziplindren Forschung nachzeich-
nen, wie realisierte Gkologische Problemstellungen zu innersystemischen
Strukturbildungen fiihren konnen. Die Reflexion >gesellschaftlicher Verant-
wortungs, angesichts dieser spezifischen okologischen Problemstellungen,
manifestiert sich in stabilisierter Kommunikation, in Programmen innerhalb
der Wissenschaft.

4. FAzIT - VERANTWORTUNG ALS PERSPEKTIVE FUR
DIE ANALYSE OKOLOGISCHER PROBLEMATIKEN

Ausgegangen von der Diagnose, dass Verantwortungszuschreibung auf indivi-
duelles Handeln zu Uberforderungserscheinungen fiithrt und einfache Forde-
rungen nach Verantwortung angesichts grofser gesellschaftlicher Herausfor-
derungen als wenig wirkungsvoll erscheinen, wirft der Beitrag die Frage auf,
wie Verantwortung anders beobachtet werden kann. Ahnlich den Befunden
der Gouvernementality Studies werden in systemtheoretischer Perspektive die
Grenzen individueller Verantwortungszuschreibungen in der Gegenwartsge-
sellschaft erkennbar. Das Entscheidende der vorgeschlagenen Perspektive ist,
Verantwortung als etwas zu betrachten, das soziale Systeme in ihrer Eigenlogik
in Anschlag bringen, wenn sie ihre spezifische 6kologische Problemstellung
bearbeiten. Die Beobachtung lisst mittels dieser analytischen Fokussierung
konkrete Prozesse der Strukturbildung sichtbar werden, die in Systemen auf-
treten, wenn diese realisieren, dass sie aufgrund ihrer Differenzierung Schwie-

- 8 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung als systemspezifische Reflexion 6kologischer Gefédhrdung

rigkeiten damit bekommen, sich auf ihre Umwelt einzustellen. Die Reflexion
von Verantwortung kann somit die Funktion haben, die Ausdifferenzierung
von Systemzusammenhingen zu stabilisieren und jeweilige 6kologische Ge-
fahrdungen zu verringern. Verantwortung konnen Systeme in diesem Sinne
nur selbst leisten durch die Reflexion der eigenen Position und der eigenen
Leistung und Funktion beziiglich des tibergeordneten Systems bzw. der Ge-
samtgesellschaft.

Die Beobachtung ist aufgrund der Perspektivverschiebung dadurch ge-
kennzeichnet, in der Betrachtung gesellschaftlicher Verantwortungsverhilt-
nisse einerseits einen Blick darauf zu haben, wie Systeme — also Kommuni-
kationszusammenhinge — sich selbst als verantwortlich fiir ihre (spezifische)
gesellschaftliche Umwelt verhandeln, sowie andererseits auch nachzuvollzie-
hen, wie sich dies in strukturellen Arrangements niederschligt, die von den
Systemen selbst eingerichtet werden — sprich: Welche Strukturen bilden Sys-
teme aus, wie programmieren sie ihren spezifischen Umweltbezug und auch
wie organisieren sie dies?

Es kann heute kaum mehr der Anspruch erhoben werden, dass allgemein
gehaltene Appelle an Verantwortung — so etwa an >Umweltverantwortung«
oder eine universelle >Umweltethik« — tatsidchlich auch in der Weise funktio-
nieren, wie sie angedacht sind. Solche Appelle kénnen durchaus formuliert
werden, dies geschieht allerdings immer von einem bestimmten Standpunkt
aus, mit eigenen blinden Flecken. Aus gesellschafts- und systemtheoretischer
Sicht lisst sich formulieren, dass Verantwortung in sozialen Systemen nur
wirksam werden kann, wenn diese selbst reflektiert wird. Die Systeme kon-
nen dies nur selbst operativ leisten. Sie konnen zur Bearbeitung der Frage, zur
Komplexititsreduktion, auf das Mittel der Subsystembildung zuriickgreifen,
indem beispielsweise ein Programm wie das der transdiszipliniren Forschung
entworfen und umgesetzt wird, oder auch in Organisationen neue Abteilun-
gen gegriindet oder Beauftragtenstellen eingerichtet werden. Die mégliche
Uberforderung kann so bearbeitet werden.

Die Beobachtung von Verantwortung als ein Phinomen der Gegenwartsge-
sellschaft gewinnt durch die vorgeschlagene Perspektive einen Aspekt hinzu.
Der Einbezug der gesellschaftstheoretischen Ebene, in Form der Theorie funk-
tionaler Differenzierung, macht sensibel fiir die Eigenlogiken der betrachteten
Systeme, die je fiir sich aushandeln, was sie als ihre Verantwortung verstehen
und wie sie diese einrichten. Es bleibt analytisch offen, wie Verantwortung je
realisiert wird. Mogliche Verkiirzungen wie etwa in Form einer postulierten
Tendenz individueller Uberforderung kommen nicht zum Tragen. Es erdff-
nen sich stattdessen Moglichkeiten, verschiedene gesellschaftliche Kommu-
nikationszusammenhinge und Phinomene mit dieser »Optik« in den Blick
zu nehmen.

- 8 14.02.2028, 20:53:03.

243


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244

Nikolai Drews

Durch die theoretische Verkniipfung von systemspezifischer Verantwor-
tung mit systemspezifischer 6kologischer Problematik ist es moglich, Verglei-
che zwischen den jeweiligen Bearbeitungen verschiedener Systeme anzustellen.
Dabei konnte etwa danach gefragt werden, wann kologische Gefihrdungen
fur Systeme so dringlich werden, dass die eigene Verantwortung reflektiert
wird und wann dies zu strukturellen Konsequenzen fiihrt.

Im Kontext der Debatte um Nachhaltigkeit ergibt sich somit eine interes-
sante Anschlussfrage: Bildet sich im Aufkommen und in der zunehmenden
Prisenz von Nachhaltigkeitssemantiken ein struktureller Trend ab, dass Sys-
teme zunehmend ihre gesellschaftliche Verantwortung und damit ihre dko-
logische Problematik reflektieren? Damit wiren Nachhaltigkeitssemantiken
eine kommunikative Erfassung dessen, dass Gesellschaft ihre funktionale Dif-
terenzierungsform strukturell stabilisiert. Die Berithrungspunkte von Nach-
haltigkeit und Verantwortung wiren dann aufzuzeigen anhand 6kologischer
Gefihrdungen funktionaler Differenzierung.

LITERATUR

Bergmann, Matthias, und Engelbert Schramm, Hg. 2008. Transdisziplinire
Forschung. Integrative Forschungsprozesse verstehen und bewerten. Frankfurt
a.M.: Campus.

Bergmann, Matthias. 2010. Methoden transdisziplindrer Forschung: Ein Uber-
blick mit Anwendungsbeispielen. Frankfurt a.M.: Campus.

Brockling, Ulrich, Susanne Krasmann und Thomas Lemke. 2011: Governmen-
tality: Current Issues and Future Challenges. New York: Routledge.

Brockling, Ulrich. 2007. Das unternehmerische Selbst: Soziologie einer Subjekti-
vierungsform. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ehrenberg, Alain. 2008. Das erschipfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der
Gegenwart. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Funtowicz, Silvio O., und Jerome R. Ravetz. 1993. Science for the post-normal
age. Futures 25(7):739-755.

Heidbrink, Ludger. 2003. Kritik der Verantwortung: zu den Grenzen verantwort-
lichen Handelns in komplexen Kontexten. Weilerswist: Velbriick.

Henkel, Anna, und Niels Akerstrom Andersen. 2013/2014. Introduction: The
Necessity of a New Understanding of Responsibility for Modern Society.
Soziale Systeme 19(2):221-232.

Henkel, Anna. 2013/2014. Gesellschaftstheorie der Verantwortung. Funktion
und Folgen eines Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexitit. Sozia-
le Systeme 19(2):470-500.

Hirsch Hadorn, Gertrude, Holger Hoffmann-Riem, Susette Biber-Klemm,
Walter Grossenbacher-Mansuy, Dominique Joye, Christian Pohl, Urs Wies-

- 8 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verantwortung als systemspezifische Reflexion 6kologischer Gefédhrdung

mann und Elisabeth Zemp, Hg. 2008. Handbook of Transdisciplinary Re-
search. Heidelberg: Springer.

Jahn, Thomas. 2008. Transdisziplinaritit in der Forschungspraxis. In Trans-
disziplindre Forschung. Integrative Forschungsprozesse verstehen und bewerten,
Hg. Matthias Bergmann und Engelbert Schramm, 21-37. Frankfurt a.M.:
Campus.

Lessenich, Stephan. 2009. Krise des Sozialen? Aus Politik und Zeitgeschichte
52:28-34.

Luhmann, Niklas. 1986. Okologische Kommunikation. Kann die moderne
Gesellschaft sich auf 6kologische Gefihrdungen einstellen? Opladen: Westdeut-
scher Verlag.

Luhmann, Niklas. 1987. Die gesellschaftliche Verantwortung der Soziologie.
In Wissenschaft und gesellschaftliche Verantwortung: Ringvorlesung der Hoch-
schule Liineburg, Hg. Helmut de Rudder und Heinz Sahner, 109-121. Berlin:
Spitz.

Luhmann, Niklas. 1990. Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas. 1991. Soziologie des Risikos. Berlin: De Gruyter.

Luhmann, Niklas. 1992. Beobachtungen der Moderne. Opladen: Westdeutscher
Verlag.

Mittelstraf3, Jiirgen. 2003. Transdisziplinaritit — wissenschaftliche Zukunft und
institutionelle Wirklichkeit. Konstanz: Universititsverlag.

Pohl, Christian und Gertrude Hirsch Hadorn. 2008. Gestaltung transdiszipli-
nirer Forschung. Sozialwissenschaften und Berufspraxis 31(1):5-22.

Reese-Schifer, Walter. 2007. Das iiberforderte Selbst. Globalisierungsdruck und
Verantwortungslast. Hamburg: Merus.

Semmling, Elsa, Anja Peters, Hans Marth, Walter Kahlenborn und Peter de
Haan. 2016. Rebound-Effekte: Wie kinnen sie effektiv begrenzt werden? Um-
weltbundesamt. https://www.umweltbundesamt.de/publikationen/rebou
nd-effekte-wie-koennen-sie-effektiv-begrenzt (Zugegriffen: 13.11.2017).

WBGU. 2011. Welt im Wandel. Gesellschaftsvertrag fiir eine Grofse Transformation.
Berlin.

- 8 14.02.2028, 20:53:03.

245


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- 8 14.02.2028, 20:53:03.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

