1. Einleitung

,Der Fehler bestand darin, mir eine einzelne Stimme vorzustellen, die Stimme des
Anderen. Wenn ich eine einzelne Stimme horen wollte, mufite ich mir die unzahligen
Stimmen der Toten anhoren. Und wenn ich die Stimme des Anderen horen wollte,
mufite ich meiner eigenen Stimme lauschen. Das Gerede der Toten ist, wie mein
eigenes, kein Privateigentum.!

L1. Einfithrung

In Peter Hoegs Erzidhlung ,Spiegelbild eines jungen Mannes im Gleichge-
wicht® entdeckt der Ich-Erzdhler, ein Ingenieur und Spiegelbauer, dass
ein von ihm gebauter und von einer berithmten Glasschleiferin polierter
Hohlspiegel lebendig zu sein scheint. Der Mann reist der Frau um die halbe
Welt nach, und sie zeigt ihm schliefilich einen von ihr geschaffenen Spiegel,
der der Tatsache Rechnung tragen soll, dass, wer in einen Spiegel blickt, das
sieht, was er zu sehen wiinscht oder fiirchtet. Daher miisse ein Spiegel, der
die Wirklichkeit zeige, selbst lebendig sein, ,ein Organismus, der die Stim-
mung des Betrachters spiirt und ein um diese Stimmung korrigiertes Bild
zeigt? Der Ich-Erzéhler fasst sein Erlebnis mit diesem Spiegel schliefilich
in die folgenden Worte:

»Die Geschichte der Wissenschaft in Europa hat die Diskussion zwischen
den Anhingern von Aristoteles und Galen nicht entscheiden kénnen.
Die Frage, inwieweit der Sehende passiv einen optischen Abdruck der
Wirklichkeit empfiangt oder selbst formt, was er sieht. Angesichts der
Frau vor mir verstand ich, dass der Dialog immer sinnlos gewesen war,
weil die Frage falsch gestellt war. Sie setzt voraus, dass es eine stabile
Wirklichkeit zu beobachten gibt. Die gibt es nicht. In dem Augenblick,
in dem wir die Welt betrachten, beginnt sie sich zu verandern. Und wir
mit ihr. Die Wirklichkeit ansehen heif$t nicht, eine Struktur begreifen.
Es heif3t vielmehr, sich unterwerfen und eine uniiberschaubare Verwand-
lung einzuleiten.

1 Greenblatt 1993, S. 33.
2 Hoeg 1996, S. 223.
3 Ebd., S. 226.

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Aristoteles und seine Anhénger werden hier als Vertreter der Auffassung an-
gegeben, dass ,der Sehende passiv einen optischen Abdruck der Wirklich-
keit empféangt®, wihrend den Anhédngern Galens die Theorie zugeschrieben
wird, dass der Sehende ,selbst formt, was er sieht® Zwei gegensitzliche
Theorien stehen sich in einer Kontroverse gegeniiber, die sich darum
dreht, ob das Sehen ein passives Empfangen eines Abdrucks der Auflenwelt
oder aber ein aktives Gestalten eines Bildes von der Auflenwelt sei. Beide
Theorien stimmen aber darin {iberein, dass der Sehende einer gesehenen
Wirklichkeit, der ,, Auflenwelt’, gegeniibersteht wie einem (gewohnlichen)
Spiegel. Hoegs Erzdhler kommt schliefilich zu einer Kritik beider Theorien
in Form einer Kritik dieser ihnen beiden zugrunde liegenden Vorstellung
eines Gegeniibers von gesehener Welt und sehendem Menschen.

Die wichtigere Kontroverse dreht sich dann um die Frage, ob gesehene
Welt und sehender Mensch einander gegeniiberstehen und der Mensch
eine (zu empfangende oder aber gestaltete) Struktur begreift, oder ob nicht
vielmehr das Sehen darin besteht, sich innerhalb der Welt Veranderungen
zu unterwerfen und Teil von Verdnderungen zu werden. Heegs Erzdhler
kommt zu seiner Erkenntnis, die Kontroverse um passives Empfangen oder
aktives Gestalten sei sinnlos, erst durch den Dialog mit einem anderen
Menschen; es ist keine Einsicht, die er in einsamem Nachdenken vor sei-
nem Kaminfeuer entwickelt haben konnte.*

Der Ausgangspunkt fiir die Entstehung dieser Studie war ganz zu Be-
ginn die Frage, warum oder wie sich eine offensichtlich falsche Theorie
des Sehens iiber Jahrhunderte durchsetzen, halten und bis heute wirksam
bleiben konnte, ndmlich eine Theorie, die hdufig Aristoteles zugeschrieben
wird. Wie bei Hoeg gibt es ein immer noch wirkméchtiges Bild, Aristoteles
habe die Theorie eines passiven Sehens oder der visuellen Wahrnehmung
als im ersten Schritt blofles Empfangen von Empfindungen vertreten® —
wenn auch schon bei kurzem Hinsehen die Texte zeigen, dass das nicht
stimmt. Der Sehende empfange nach Aristoteles in passiver Weise einen
optischen Abdruck der Wirklichkeit. Diese Einordnung kommt wohl durch
eine dauerhaft wiederholte Kontrastierung mit antiken Sehstrahltheorien

4 Zum Ungeniigen einer Selbstreflexion und zur Notwendigkeit des Dialogs und des
Angeblicktwerdens durch ein Gegeniiber vgl. Hobuf3 2004.

5 Vgl. exemplarisch Miinch 1996, S. 792: ,die aristotelische Vorstellung [...], daf} der
Wlahrnehmungs]-Prozefd mit Empfindungen beginnt® Fiir weitere populdre Literatur
vgl. z.B. Pirsig 1978, S. 143: ,die alte aristotelische Vorstellung vom Menschen als einem
passiven Beobachter.

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1. Einfithrung

wie in Platons ,Iimaios“ zustande, denn so etwas wie Sehstrahlen gibt es
bei Aristoteles tatsachlich nicht.®

Auch in systematischen philosophischen Darstellungen oder Abhandlun-
gen zur Geschichte der Theorie des Sehens wird Aristoteles” Theorie als
~Empfangstheorie“ des Sehens etikettiert, wahrend etwa Plato und Galen
als ,,Sendetheoretiker” bezeichnet werden. Zutreffend ist freilich, dass Pla-
ton im ,Timaios“ die namensgebende Dialogfigur von Sehstrahlen sprechen
lasst,” und dass Galen eine Theorie formuliert, nach der die* Betrachter*in
eine Wahrnehmungskraft aussendet, die von ihr* zum gesehenen Kérper
fithrt, und sich gegen die Vorstellung wendet, die gesehenen Korper sende-
ten etwas zur Betrachter*in hin, u.a. mit dem vor der Ausbildung der Optik
klassischen Argument, dann konnten wir die Gréfie der Gegenstidnde nicht
bestimmen, weil ja z.B. ein sehr grofier Berg gar nicht ins Auge passe und
zum Gesehenwerden erst auf unerklarbare Weise schrumpfen miisse. Im
Unterschied zu solchen Modellen gibt es bei Aristoteles keine Annahme
von Sehstrahlen. Aber ist seine Theorie der visuellen Wahrnehmung eine
des passiven Empfangens oder nimmt sie ein Stufenmodell an, das auf
einem ,reinen” Empfangen von Eindriicken als einer ersten Stufe basiert?

Solche Gegeniiberstellungen von Sende- und Empfangstheorien des Se-
hens beruhen auf dem Bild des Sehens als Spiegel, dessen Kritik bei
Hoeg formuliert wird, wenn der Ich-Erzéhler die Einsicht duflert, die
JWirklichkeit ansehen heifit nicht, eine Struktur begreifen“® Hier ist die
Kritik am Bild des Sehens als Spiegelung verkniipft mit der allgemeineren
Kritik am Erkennen als dem Begreifen einer dem erkennenden Subjekt
gegeniiberstehenden Struktur. Die Vorstellung vom Erkennen als einem
»Spiegel der Natur®, d.h. der den Erkennenden gegeniiberstehenden Welt,
ist eine der wirkmaichtigsten Ideen der neuzeitlichen Wissenschaften, die
Richard Rorty als klassische Vorstellung der meisten Philosophen bezeich-

6 Vgl. dazu exemplarisch die Darstellung bei Noé 2006, S. 40, wo ,,Platons Theorie“ als
sextromissionist® und Aristoteles Auffassung dagegen als ,intromissionist“ bezeichnet
wird. Aufschlussreich ist die Gesamttendenz bei Lindberg 1987, nach der Aristoteles
vergleichsweise differenziert dargestellt wird (vgl. Lindberg 1987, S. 347 und S. 28-31),
aber in weiteren Kapiteln zu den anderen antiken Autoren und ihren Kommentatoren
kommt er immer wieder auf ,die Aristotelische Theorie“ als Empfangstheorie zuriick
(vgl. z.B. im Abschnitt tiber Avicenna, ebd. S. 89, oder im Abschnitt {iber Alhazen, wo
es heif3t, ,Die andere Spielart der Empfangstheorie stammt von Aristoteles®, ebd., S.
114).

7 Vgl. dazu unten den Abschnitt tiber Platons ,Timaios® im dritten Kapitel.

8 Hoeg 1996, S. 226.

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

net und sie folgendermaflen zusammengefasst hat: ,Das Erkennen ist das
genaue Darstellen dessen, was sich im Bewufitsein befindet. [...] Zentrale
Aufgabe der Philosophie ist es, allgemeine Theorie der Darstellung zu
sein Rortys Diagnose zeigt, wie eine bestimmte Wahrnehmungstheorie
generalisiert und zum Vorbild der Erkenntnistheorie geworden ist. Solche
Erkenntnistheorien korrelieren also mit bestimmten Vorstellungen vom
Wahrnehmungsgeschehen. John Dewey hat diese erkenntnistheoretische
Vorstellung die »Zuschauertheorie«!® des Erkennens genannt; die entspre-
chenden Wahrnehmungstheorien fasst Lambert Wiesing unter dem »Para-
digma des Zugangs«!! zusammen. Nach Dewey bezieht sich der klassischen
neuzeitlichen Theorie zufolge die Erkenntnis immer auf ein vorgingiges
Sein. Das Erkannte geht der Erkenntnis voraus, bleibt von ihr unbeein-
flusst; die Erkenntnisgegenstdnde bleiben unwandelbar. Das legt die Eigen-
schaften des Geistes und der Erkenntnisorgane fest: Sie miissen auflerhalb
des Erkannten liegen, denn sonst wiirden sie ja mit dem Erkannten inter-
agieren.? Eine Interaktion wiirde eine Verdnderung bedeuten, die es nicht
geben diirfe. Stattdessen gelte fiir die klassischen neuzeitlichen Theorien:
»Die Erkenntnistheorie ist den Vermutungen iiber das, was beim Akt des
Sehens stattfindet, nachgebildet worden® Der Akt des Sehens wirkt sich
zwar auf den Sehenden aus, aber nicht auf das Gesehene, das in seiner
Isolation fiir den Sehenden zu einem ,Konig“ werde* Die Erkenntnis

9 Rorty 198l S. 13. Rorty benennt Locke, Descartes und Kant als wirkmachtigste Vertre-
ter dieses Bildes; Wittgenstein, Heidegger und Dewey fiihrt er (jeweils in der Abkehr
von ihrem eigenen Frithwerk) als Kritiker ein, deren

~gemeinsame Diagnose lautet, daff die Vorstellung, das Erkennen sei ein akkurates
Darstellen — erméglicht durch besondere mentale Vorgénge und verstehbar durch
eine allgemeine Theorie der Darstellung, aufgegeben werden muf3* (Ebd., S. 16).

Rortys Plddoyer fiir eine geschichtliche Perspektive anstelle der Suche nach ahisto-
rischen Bedingungen von Erkenntnis gerdt dabei zuweilen recht pauschal. Wenn
z.B. von ,Platons verpfuschtem Versuch, iiber Adjektive zu sprechen, als wiéren sie
Substantive® (ebd., S. 44) die Rede ist, zeugt diese Formulierung gerade von einer
unhistorischen und pauschalen Sicht auf Platons Kategorien.

10 Dewey 2001, S. 27.

11 Wiesing 2009, S. 61-70.

12 Sowohl bei Platon als auch bei Aristoteles kann, wie sich zeigen wird, eine solche
Interaktion durchaus gedacht werden.

13 Dewey 2001, S. 27.

14 Vgl. ebd. Dewey sieht dieses Bild bereits abgel6st durch eine neuerliche kopernikani-
sche Wende. Bestand frither die Tatigkeit des Geistes gerade in der Erkenntnis und
Spiegelung des unwandelbaren Seins, so wird Erkenntnis nun zu einem Modus des
Handelns:

10

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1. Einfithrung

und die Wahrnehmung sind durch die Philosophiegeschichte hindurch
insofern parallel begriffen worden: In beiden Fillen gibt es den Vorrang
des Gesehenen bzw. des zu Erkennenden, an dem die Angemessenheit des
Sehens oder des Erkennens bewertet werden konne - als ob Sehen und
Erkennen Prozesse der Anndherung an oder Wiedergabe eines auch ohne
das Sehen oder Erkennen zu Sehende oder zu Erkennende wiéren. Die
Krise der Représentation' in der Erkenntnistheorie kénnte dann auch zu
Konsequenzen in den jeweiligen Wahrnehmungstheorien fiithren, so dass
sich die wahrnehmungstheoretischen Ansitze dndern.

Hoegs Ich-Erzdhler merkt, was dieser Spiegel tut; anstatt aber als Kon-
sequenz die Spiegelmetapher {iberhaupt aufzugeben, will er sich absolut
ruhig, also stimmungslos verhalten - in der Erwartung, dass der Spiegel
dann ,die Wahrheit® {iber ihn zeigen werde. Die Stimmungen, in der Er-
zéhlung sind es seine Wiinsche und Phobien, denkt er also immer noch als
Verfalschungen einer zu spiegelnden Realitit und muss daher feststellen,
dass seine Erwartung nicht aufgeht: ,Ich selbst aber war fort, der Raum war
nicht mehr naturalistisch, statt dessen schraubte er sich spiralformig in die
Unendlichkeit.1® Der Spiegel lasst sich durch das erkennende Subjekt, das
sich so gern als unabhingiges Gegeniiber der Welt begreifen wiirde, nicht
tiberlisten und fiihrt es in der Konsequenz dieser Erwartung an den Rand
des Wahnsinns.

Der Ausgangspunkt der vorliegenden Arbeit war also die Frage danach,
wie sich gerade phanomenalistische Theorien des Sehens, dass ndmlich
das eigentliche Sehen in der passiven Wahrnehmung visueller Sinnesdaten
besteht, seit Aristoteles haben durchsetzen und bis heute wirksam bleiben
kénnen, obwohl in der Geschichte der Philosophie immer wieder Wider-
legungen und gegenteilige Ansichten formuliert worden sind. Aber diese
urspriingliche Frage kann in der vorliegenden Arbeit nicht beantwortet
werden. Denn es ist klar: Es ldsst sich kein Kontinuum der Wirkungsge-
schichte der aristotelischen Theorie seit der Antike und dem Mittelalter
aufsuchen, und zwar sowohl aus kontingenten Griinden - dazu bediirfte
es einer ganzen Forscher*innengruppe -, aber vor allem aus sachlichen

»Der Geist ist nicht langer ein Zuschauer, der die Welt von auflen betrachtet und
seine hochste Befriedigung im Genuf3 einer sich selbst geniigenden Kontemplation
findet. Der Geist ist in der Welt als ein Teil ihres voranschreitenden Prozesses.”
(Dewey 2001, S. 291)
15 Der Ausdruck ,Krise der Reprisentation” kommt aus der entsprechenden Debatte,
die ihren Ausgang in der Ethnographie hatte, vgl. Fuchs/Berg 1993 sowie Hobuf} 2013.
16 Hoeg1996, S. 224.

11

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Griinden. Es spricht vieles dafiir, im Anschluss an Foucault und andere
kein monolithisches und kausales Wirkkontinuum einer Theorie oder eines
Autors anzunehmen.

Die Frage lautet dariiber hinaus: Ist es denn richtig anzunehmen, Aris-
toteles habe eine phanomenalistische Theorie oder eine Empfangstheorie
oder so etwas wie (die Vorlduferin der) Unterscheidung zwischen priméren
und sekunddren Sinnesdaten vertreten? Und ldsst sich Platon im Gegensatz
dazu eine Theorie des aktiven Sehens zuschreiben? Oder aber: Wann und
auf welche Weise sind die Texte im Verlauf der Interpretationsgeschichte
zu solchen geworden und solche geblieben? Vielleicht ist die Geschichte
der Empfangstheorie gar nicht die Geschichte der aristotelischen Theorie,
sondern die einer spezifischen hegemonialen Aristoteles-Interpretation, die
spatestens im Mittelalter einsetzt? Wie ist die erneute Indienstnahme der
aristotelischen Theorie im Rahmen neuerer Philosophien der Passivitat
zu bewerten?” Da sprechen viele: die Stimmen in Aristoteles’ Text selbst
und dann die vielstimmige und uneinheitliche Gruppe der Interpreten,
Kommentatoren und Fortsetzer.!8 Ein Ausschnitt dieser Stimmen, ihr Ver-
héltnis zueinander und die jeweiligen diskursiven Fassungen der Theorie
des Sehens bilden den Rahmen fiir die Fragestellung dieser Arbeit. Letztlich
geht es nicht einfach darum, Platons und Aristoteles’ Uberlegungen in die
Kategorien ,aktiv® und ,passiv® einzuordnen, sondern darum, aus welchen
Kontexten heraus die Frage nach aktiver oder passiver, empfangender oder
aussendender Wahrnehmung an die antiken Texte gestellt wird.

Auch wenn schon feststeht, dass die reduzierenden Interpretationen zu
kurz greifen, ist eine ausfiihrliche Interpretation der einschlagigen Textpas-
sagen in ihren Kontexten nicht iiberfliissig. Da wir ein Stiick weit in dieser
Interpretationstradition stehen, gilt es, gleichsam mit dieser Brille gegen
diese Brille zu arbeiten und an den Texten das Vielfiltige, Widerspriichliche
und Offene stark zu machen. Denn unser heutiger Blick auf die Theorien
der visuellen Wahrnehmung bei Platon und Aristoteles ist durch zwei Um-
stande getriibt: erstens dadurch, dass wir oft schon zu wissen glauben,
was sie libers Sehen gesagt haben, und zweitens dadurch, dass wir ganz
unproblematisch zu wissen glauben, wie man die antiken philosophischen
Texte, die die Form von Dialogen oder aber von Abhandlungen haben,

17 Vgl. z.B. Schiffers 2014, Busch 2013 sowie Hobuf}/Tams 2014.

18 Die fiir diese Frage entscheidende Interpretation der mittelalterlichen Kommentaren
kann in dieser Arbeit nicht geleistet werden und muss weiterer Forschung vorbehal-
ten bleiben.

12

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1. Einfithrung

lesen kann oder muss. Die Aufgabe der Interpretation ist es daher, sowohl
die erste Gewissheit in Frage zu stellen, indem das Feld der Theorien des
Sehens gegen verfestigte Lesarten gedffnet wird. Um die zweite Gewissheit
zu erschiittern, geht es zunéchst in einem methodologischen Abschnitt der
Einleitung (1.2.) um die Entwicklung eines Modells der Textlektiire speziell
fiir antike philosophische Texte.

Zu den Schwierigkeiten kommt hinzu, dass viele Ubersetzungen eine
klassisch-scholastische Terminologie benutzen. Dies verstirkt noch den
Eindruck, dass scheinbar immer schon gewusst wird, was ein alter Text
sagt. Wie also die Sache ohne Spielgeldbegriffe formulieren, die wie Marken
oder Chips stindig zirkulieren, aber oft wenig mit aktuellen Erfahrungen
und einer jiingeren Sprache der Philosophie zu tun haben? Hier wire das
Ziel das einer moglichst unterminologischen Lektiire.

Leser*innen, die eine womdglich neue Theorie oder eine Antwort auf
die Frage erwarten, wie ,die visuelle Wahrnehmung“ funktioniert, werden
wahrscheinlich enttauscht sein. Es geht weder darum, eine solche Antwort
zu entwickeln, noch sollen Aristoteles gegen die Empfangstheorieunterstel-
lung, Platon gegen die des ,nur aktiven® Sehens und beide fiir eine ,fort-
schrittlichere’ moderne Interpretation ,gerettet” werden. Vielmehr geht es
darum zu zeigen, dass sich bei ihnen die Frage nach Sinnesdaten und dem
,eigentlich Gesehenen' im modernen Sinne gar nicht stellt. Insofern handelt
es sich hier um unterschiedliche Ordnungen des Wissens.

Der Gang der Argumentation wird im Folgenden weitgehend in Form
von Lektiiren entwickelt. Wenn nicht mehr selbstverstandlich ist, ob man
sagen kann, was ein Text ,eigentlich sagt; wenn nicht mehr selbstverstand-
lich ist, ob man fragen kann, ob ein Text ,Recht hat; wenn die Frage lautet,
wie und wann ein Text zu einem solchen geworden ist, dem diese und
jene Theorie zugeschrieben wird, dann ist auf solche Lektiiren nicht zu
verzichten.

Gelegentlich wird eine Legitimationsfrage hinsichtlich der Aktualitdt des
Themas gestellt: Warum soll man sich heute {iberhaupt noch philosophisch
mit der Theorie des Sehens beschiftigen angesichts der vielfaltigen Kri-
tik an einer ,visualistischen Ideologie’® und den Erklirungsanspriichen
der Neuro- und Kognitionswissenschaften? Im vierten Kapitel wende ich
mich der Uberlegung zu, dass die Beschiftigung mit dem Visuellen eine
notwendige Ergénzung einer rein symbolischen Perspektive darstellt. Die
gegenwirtige Situation in der Philosophie ist dadurch gekennzeichnet, dass

19 Vgl. Tyler 1991, S. 97 und Haraway 1995.

13

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

einerseits in Teilen der Philosophie des Geistes und der Kognitionswissen-
schaften abfallige Bemerkungen zur ,aristotelischen’ Theorie fallen (,Wer
glaubt denn heute noch..”), andererseits phdnomenalistische Versuche der
Aktualisierung empiristischer und Qualia-Theorien erstarken. Hier ist es
das Ziel dieser Arbeit, solche Diagnosen um eine alte Theorietradition des
Visuellen zu ergédnzen, die nicht erst seit der Existenz von Visualisierungs-
techniken einsetzt, sondern moglicherweise alte Pfade neu begehbar macht.

Das vierte Kapitel ist daher zentralen Ergebnissen aus den Lektiiren und
der Frage nach ihrer moglichen Aktualitit gewidmet.

Eine These der vorliegenden Arbeit zum antiken philosophiehistorischen
Kontext lautet: Platon und Aristoteles verfassten Ihre Texte in einer Zeit,
die die Trennung von Naturwissenschaften und Philosophie noch nicht
kannte. Auch das vor allem bei Aristoteles naturwissenschaftlich Gedachte
gehort heute in den Kontext der Naturphilosophie. Aus dem naturwissen-
schaftlichen Aspekt wurde in der Wissenschaftsgeschichte das Bemiihen
um das Empirische, Einzelne, Lokale, Konkrete, Situierte; aus dem philoso-
phischen wurde spéter das Bemiithen um das Universale, ,Theoretische®,
Situationsunabhiangige etc. Es liefle sich womdglich heute eine spiegelbild-
liche Schwellenzeit, ein gegenldufiger Umbruch diagnostizieren, wo diese
Teilung in Wissenschaftskulturen wieder problematisch wird, oder auch,
wo sich die Kulturwissenschaften mit dem Lokalen, Situierten beschaftigen
und die Bio-, Neuro- und Kognitionswissenschaften Universalitatsansprii-
che erheben.??

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire:
Methodologische Uberlegungen

In exegetischen Arbeiten und immer dann, wenn die Zuschreibung von
Auffassungen zu klassischen Autor*innen iberpriift werden soll, geht es
darum, dass es nicht selbstverstiandlich ist, dass ein Text das sagt, was
er zu sagen scheint. Fiir solche Untersuchungen ist es hilfreich, das in
einzelnen Textpassagen explizit Gesagte (und das, was nicht gesagt wird)
mit dem, was ein Text tut (und nicht tut), immer wieder zueinander ins
Verhiltnis zu setzen. Daher sollen im Folgenden Fragen zur Textualitét
formuliert und an die Texte Platons und Aristoteles® gestellt werden, um

20 Vgl. Hagner/Laubichler 2006, die einen solchen Umbruch aus wissenschaftshistori-
scher Perspektive betrachten.

14

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

fir die Lektiire als Lektiire aufmerksam zu machen. Im Anschluss an
Foucault und Wittgenstein, an Praktiken der dekonstruktiven Lektiire und
des ethnographischen Schreibens, New Historicism und Hermeneutik wird
der Frage nachgegangen, welche methodischen Konsequenzen sich fiir die
Interpretation klassischer philosophischer Texte aus den texttheoretischen
Debatten ergeben.

Archidologie und dynamische Zirkulation: Der Text und die Macht bei
Foucault

Wie konnte es aussehen, Platons und Aristoteles’ Aussagen zur Theorie des
Sehens im Lichte der Diskurstheorie Foucaults zu betrachten??! In dieser
Arbeit wird der Versuch unternommen, einige Elemente der komplizierten
diskursiven Verteilungen innerhalb von Texten im Foucaultschen Sinne zu
rekonstruieren, ohne dass dabei die Diskursanalyse als operationalisierbare
Methode im technischen Sinne fiir die Entwicklung eines Instrumentari-
ums zur quantitativen und qualitativen Textuntersuchung benutzt wird,??
sondern als theoretische Perspektive?® auf Praktiken des Aussagens und
der Zuriickweisung in Texten. Foucaults Uberlegungen haben die Rolle der
Werkzeuge,?* mit deren Hilfe versucht werden soll, auch die machttheoreti-
schen Dimensionen von Texten zu erkunden.

In der ,Archéologie des Wissens® richtet sich Foucault vor allem gegen
ein subjektzentriertes Denken und eine damit verkniipfte Auffassung von

21 Besonders aufschlussreich wire hier die Betrachtung der antiken und mittelalterli-
chen Kommentare, die in dieser Arbeit leider nicht vorgenommen werden kann und
spateren Forschungen vorbehalten bleiben muss.

22 Dafiir, dass das eine durchfithrbare und vielversprechende, aber auch problematische
Méglichkeit ist, vgl. z.B. Jager 1999, S. 171-187 und Diaz-Bone 1999, der Foucaults
Diskurstheorie als eine ,(post)strukturalistische Wissenssoziologie“ auffasst; einen
Uberblick iiber unterschiedliche diskurstheoretische methodische Ansitze gibt z.B.
Jager 1999, S. 121-124. Siehe auch Keller 2007; Bublitz 2003; Link1995; Keller et al.
2001; Jager 2001 und Schwab-Trapp 2001.

23 Vgl. Hobuf3 2007, S. 47-49. Wie bei Keller 2007 unterschieden, wird hier mit ,dem
Begriff der Diskursanalyse [...] keine spezifische Methode, sondern eher eine For-
schungsperspektive auf besondere, eben als Diskurse begriffene Forschungsgegen-
stinde bezeichnet. Was darunter konkret, im Zusammenhang von Fragestellung und
methodisch-praktischer Umsetzung verstanden wird, hangt von der disziplindren
und theoretischen Einbettung ab.“ Keller 2007, S. 8.

24 Vgl. Foucault 1996, S. 25 sowie Maset 2002, S. 128 und Dreyfus/Rabinow 1987, S. 11.

15

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

der Kontinuitat der Geschichte.?> Die Aufgabe der Archdologie soll daher
die Ermittlung dessen sein, was zu einem bestimmten Zeitpunkt gesagt
werden kann und was durch das jeweils Gesagte ausgeschlossen wird,
und wie dadurch Erfahrungen in spezifischen historischen und kulturellen
Situationen ermdglicht werden.

»Dabei sollen retrospektive Darstellungen, die die etablierte Wissenschat-
ten, ihre internen Normen und Giiltigkeitskriterien als Organisations-
prinzip einer Geschichte des wissenschaftlichen Denkens in den Vorder-
grund stellen, vermieden werden.?

Gerade im Fall der Interpretation antiker Texte ldsst es sich einerseits
gar nicht ohne retrospektive Zuschreibungen bestimmter Argumentations-
kontexte und Argumente auskommen, wenn ein einordnendes Verstdndnis
erzielt werden soll, andererseits soll es darum gehen, vorliegende Interpre-
tationen und Zuschreibungen an den Texten zu iiberpriifen.

Foucaults Denken bis zur Methode der Archdologie und dariiber hinaus
lasst sich ausgehend vom Begriff des Schweigens rekonstruieren, das sich
jenseits der ,Rander dessen, was in der Sprache, im Redehandeln wirklich
moglich ist“?” befinde. Foucault untersucht zunédchst die Geschichte des
Wahnsinns, um das Schema des historischen Wandels zu begreifen, in
dessen Verlauf der Wahnsinn in gewisser Weise entsteht und zugleich et-
was verschwindet, wenn in den von ihm untersuchten historischen Texten
so etwas wie Unvernunft erscheint, dann verstummt und schliefllich von
einem neuen Vernunfttyp iiberdeckt wird. Das methodische Problem bei
der Untersuchung des Wahnsinns als einem Versuch, hinter die ,Rdnder®
zu denken, liegt vor allem darin, dass es schwierig ist, nach Vorkommnissen
einer zum Verstummen gebrachten Rede zu suchen. Die Frage lautet daher
fir viele Interpreten, auf welche Weise gewisse Sprech- und Denkweisen
unméglich gemacht werden, und dies ist daran untersuchbar, welche Doku-
mente und Zeugnisse aus vergangenen Zeiten {iberlebt haben, weil sie fiir

25 Vgl. Foucault 1973, S. 23.

26 Maset 2002, S. 127.

27 Vgl. z.B. Gehring 2004, S. 14. Wird dieser Ausgangspunkt bei Gehring auch ungenau
formuliert, da unklar bleibt, ob da etwas ,jenseits dieser Rénder [des Sagbaren]
gesagt oder getan wurde“ und blof ,in der Uberlieferung gar nicht erst“ (ebd.)
vorkommt, oder aber ,,im Raum der wirklichen Geschichte [...] gar nicht erst vorkom-
men kann“ (ebd., S. 15), so hebt die Rekonstruktion doch zutreffend eine Linie in
Foucaults Beschaftigung mit den Begriffen des Wahnsinns, der Literatur, des Autors
und des Archivs hervor.

16

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

archivierbar befunden wurden und werden. Inhaltlich gewendet, lautet die
Frage, welche Inhalte in diesen Dokumenten heute gelesen werden konnen.
Hier liegt ein grundsitzliches Problem fiir Historiker*innen, Philosoph*in-
nen und alle, die mit Texten der Vergangenheit befasst sind.?

Schon seit den spdten 1950er und in den 1960er Jahren hatte Foucault
die damit verbundenen Probleme an den Funktionsweisen der Literatur
untersucht.?® Die Literatur, und moglicherweise auch andere Formen des
Sprechens, konnten in ein Auflen fiithren, das aber hier nicht als ein
Nichtsprachliches oder Aufiersprachliches gedacht werden muss, sondern
als jenes Sprechen, das nicht die Souverénitat des ,ich spreche” besitzt,3
dieses dadurch aber als Fundament erst ermdglicht. Deswegen ist fiir Fou-
cault in dieser Zeit das Studium der Sprache der modernen Literatur rich-
tungweisend.? Wenn Gehring schreibt, ,das literarische Experiment selbst
konne fiir den radikalen Umgang mit der Uberlieferung ein methodisches
Vorbild sein’2 ist das als Wiedergabe der Foucaultschen Uberlegungen so
zu verstehen, dass die Literatur (Foucault nennt de Sade, Holderlin, Mallar-
mé, Artaud und vor allem Blanchot), die die Sprache der Reprasentation
hinter sich lésst, ein Sprechen entwickelt, das dem Rieseln und Rauschen
niaher kommt als dem souverdnen ,,ich spreche®

Zunidchst gibt Foucault in ,Was ist ein Autor?“3? vier unterschiedliche
Funktionen als Bedeutungen des Begriffs des Autors an: erstens die na-
mentliche Nennung eines herausgehobenen Menschen, zweitens das spezi-
fische Aneignungsverhaltnis eines Autors zu ,seinem“ Text, u.a. in Form
urheberrechtlicher Bestimmungen, drittens ein Zurechnungsverhaltnis von
Gedanken und viertens ein grammatisches Positionierungsgefiige in einem
Text. Daraus folgt die oft als ,Tod des Autors“ bezeichnete Diagnose,
dass der Autorname ,nicht im Personenstand der Menschen lokalisiert*
sei. Den Ausdruck ,Autor eines Textes“ als Sammelbezeichnung fiir die

28 Vgl. z.B. Sarasin 1996; Sarasin 2001; Maset 2002.

29 Bernhard Waldenfels spricht geradezu von der ,literarisch imprégnierte[n] Matrix“
der frihen Aufsatze, in denen es ,in vielen Varianten um den Status des Schreiben-
den® gehe, und die in Band 1 der ,,Dits et Ecrits* vorliegen, vgl. Waldenfels 2003, S. 4.

30 Foucault spricht hier vom ,Rauschen und Rieseln® des Sprechens, vgl. Foucault
2001a, S. 695.

31 Vgl. unten (im Abschnitt iiber Wittgenstein) die Kritik an Figuren der Selbstbeztig-
lichkeit. Foucault nimmt bei seiner Bestimmung der Funktionsweise der Sprache der
modernen Literatur an diesem Punkt eine Wittgenstein sehr verwandte Position ein.

32 Vgl. Gehring 2004, S. 23.

33 Vgl. Foucault 2001b, S. 1004 und S. 1015-1020. ,

34 Foucault 2001b, S. 1015.

17

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

genannten Funktionen zu bestimmen, bedeutet aber nicht etwa, den Autor
ganzlich zum Verschwinden zu bringen. Die Autorposition in Foucaults
Sinne zu verstehen, ermdglicht es, darauf zu achten, wie solche Funktionen
wie die namentliche Nennung, die Urheberschaft, die Zuschreibung von
Gedanken zu einem Menschen und die des Autors als Textstrategie in histo-
risch variabler Weise vorkommen. Dabei ldsst sich grundsétzlich durchaus
bestimmen, wie manche Weisen, diese Funktionen zu erfiillen, zu einer
bestimmten Zeit vorkommen und spéter durch andere abgel6st werden.
Insofern besteht die Aufgabe auch darin, so etwas wie Sagbarkeiten der
jeweiligen Zeiten zu rekonstruieren.

Wichtig fiir die Beschiftigung mit den antiken Texten ist im vorliegen-
den Zusammenhang, welche Relevanz diese Uberlegungen fiir die Lektii-
re und Interpretation der Texte haben, und zwar nicht im Sinne der
Frage, ob oder ab wann sie als Philosophie im Gegensatz zur Literatur
gewertet wurden, sondern mehr im Sinne der Frage, welchen Status sie
haben hinsichtlich der Zurechnung zur Psychologie, Physiologie, Optik,
Erkenntnistheorie oder weiteren Disziplinen und Teildisziplinen. Foucault
schreibt zur Verdnderung seiner Arbeitsweise, wie er in das Unternehmen
einer Geschichte der Wahrheit hineingeraten sei: Er habe nicht mehr die
Verhaltensweisen, Ideen, Gesellschaften und ihre ,Ideologien® untersuchen
wollen, sondern die ,,Problematisierungen, in denen das Sein sich gibt als
eines, das gedacht werden kann und muf3“3¢ Er denkt dabei die Geschichte
in Diskontinuitaten und Briichen, wodurch Ordnungen des wissenschaftli-
chen Redens und Denksysteme sichtbar werden, die nur zeitweilig stabil
sind und sich immer wieder in mehr oder weniger plotzlichen Umbriichen
verandern. Dadurch zeigen sich Unterschiede nicht nur zu solchen Verfah-
rensweisen, die ihren Interpretationsgegenstanden einen iiberhistorischen
Sinn oder eine durch die Zeiten gleich bleibende logische Struktur entneh-
men wollen, sondern auch zu solchen historischen und wissenschaftsge-
schichtlichen Untersuchungen, die nach Kontinuititen, Entwicklungen und
Ursachen suchen. Fiir die Interpretation einzelner Texte bedeutet das, dass
immer wieder auf Problematisierungsweisen zu achten ist.

35 Bernhard Waldenfels kritisiert, dass Foucault an manchen Stellen, wo er die Frage
nach dem Autor oder dem Subjekt auf diese Weise stellt, sich blof} noch auf die ,,Au-
tor-Funktion“ oder die ,Subjekt-Funktion® richtet und damit den philosophischen
Gehalt der Subjektkritik verschenke: ,,Der plausible Einspruch gegen ein Subjekt, das
sich seiner selbst machtig diinkt [...], droht an den Ufern eines Systemfunktionalis-
mus zu stranden.” Waldenfels 2003, S. 12.

36 Foucault 1986, S. 19 (kursiv i.0.).

18

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

Michael Maset beschreibt als Beispiel, wie Lucien Febvres Buch von
1942 tiber Rabelais und das Problem des Unglaubens im 16. Jahrhundert
als Vorlaufer Foucaults gelesen werden kann und zugleich bis heute interes-
sante Fragen aufwirft.’” Febvre wandte sich gegen eine Rabelais-Interpreta-
tion, die ihm zufolge ,Rabelais Gedanken zuschrieb, die im sechzehnten
Jahrhundert nicht denkbar waren’®® und ermittelt mit einer philologischen
Analyse solche Begriffe, die es im sechzehnten Jahrhundert noch gar nicht
gab, um den Nachweis zu erbringen, dass ,das ,outillage mental’ - das men-
tale Riist- bzw. Handwerkszeug, die mentale Ausriistung®® - bestimmte
Uberzeugungen und Einstellungen nicht zuliel. Febvre formuliert damit
bis heute interessante Fragen: Lisst sich etwas ausmachen wie ,eine Er-
fahrungsstruktur, eine das erkennende Subjekt und das zu erkennende Ob-
jekt gleichermafien umgreifende historisch-kulturelle Situation, die Denken
und Erkenntnis zeitlich variabel strukturiert?“4° Wenn man diese Gedan-
ken auf die philosophische Interpretation antiker Texte iibertragt, wire zu
priifen, ob es auch hier so ist, dass zwar konkurrierende Ubersetzungen
thematisiert und kritisiert und terminologische Begriffe erldutert werden,
dass aber der grundsitzliche ,Zugang zur Bedeutung der Sprache in den
Quellen [...] als unproblematisch betrachtet zu werden¥! scheint. Dafiir
ist die Beachtung der Rolle der Textualitit und die Aufmerksamkeit auf
die Lektiire als Lektiire wichtig. Auf der Basis dieses Grundgedankens argu-
mentiert der folgenden Abschnitt dafiir, dass sich an der Literatur etwas
iber das Funktionieren der Sprache tiberhaupt ablesen ldsst, das man dann
auf alle anderen Textsorten iibertragen kann.

Die Textualitdt in New Historicism und Ethnologie

Stephen Greenblatt beschiftigt sich mit der komplexen ,dynamischen Zir-
kulation“? von Liisten, Angsten und Interessen innerhalb eines Textes und
zwischen Texten und Kontexten. Nicht nur Kunstwerke seien Ergebnisse

37 Vgl. Maset 2002, S. 162-165; Maset bezieht sich auf Febvre 1988.

38 Maset 2002, S. 162.

39 Maset 2002, S. 163.

40 Maset 2002, S. 164.

41 Maset 2002, S. 165.

42 Vgl. Greenblatt 1993, S. 9-33. Als Quelle fiir den Begriff der ,dynamischen
Zirkulation® nennt Greenblatt Foucaults ,,Der Gebrauch der Liuste. Sexualitat und
Wahrheit 2 An der von ihm angegebenen Stelle findet sich bei Foucault allerdings
nicht der Wortlaut ,dynamische Zirkulation/dynamic circulation/circulation dynami-
que’ Foucault beschaftigt sich hier mit dem Gegenstand der moralischen Reflexion

19

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

gesellschaftlicher Produktion, sondern auch die Begriffe der Kunst und
der Literatur und die Trennung zwischen kiinstlerischen und nichtkiinstle-
rischen sozialen Praktiken. Dies ldsst sich auch auf philosophische Texte
tbertragen:

Philosophische Texte sind nicht von sich aus in den betreffenden Gesell-
schaften vorhanden, sie haben keine wesensmdfSigen Gemeinsamkeiten in
ihrer Struktur, sondern sie werden innerhalb von bestimmten Gebrauchswei-
sen fortwihrend als philosophische Texte bestitigt, verworfen, verfasst und
akzeptiert.

Welches sind die Konsequenzen dieser Betrachtungsweise fiir die Inter-
pretation, und lassen auch sie sich auf philosophische Texte und ihre Inter-
pretation iibertragen? Greenblatts Ausgangsfrage lautete, wie Shakespeare
in seinen Dramentexten die Intensitdt habe zustande bringen konnen,
in der auf fast unheimliche Weise Textspuren vergangenen Lebens vom
Willen erfiillt scheinen, sich zu Gehér zu bringen.*3 Dabei folgt Green-
blatt einerseits Foucault und fordert die Verabschiedung vom Autor als
Instanz, von der Vorstellung einer ahistorischen Reprdsentation und vom
Begriff der Kunst als vorhandener Klasse von Dingen.#* Interessant ist
aber, wie der Foucaultsche Abschied von der literarischen Autoritat durch
Greenblatt konkretisiert wird. Wie bei Foucault und bei Derrida findet
sich auch bei ihm die metaphorische Rede von den Réndern des Textes
oder der Sprache und davon, dass sich etwas entzieht, das nur ,erhascht®
werden kann.*> Offensichtlich geht Greenblatt davon aus, dass dies mog-
lich und durchfiihrbar ist, wenn man nur seine Aufmerksambkeit verlagert.
Der Preis dafiir sei allerdings der Verzicht auf die ,befriedigende Illusion
einer ,ganzheitlichen Lektiire’;*¢ was offenbar heifen soll, dass keine ab-

iber die sexuelle Lebensfithrung in der griechischen Antike und betont, entschei-
dend sei dort weder die Art des sexuellen Akts noch des Begehrens noch des Vergnii-
gens, ,sondern die Dynamik, die sie alle drei kreisférmig vereint“ (Foucault 1986,
S. 58). Im Original lautet die Formulierung: ,c’est plutot la dynamique qui les unit
tous trois de fagon circulaire® (Foucault 1984, S. 52). Als terminologischen Begriff
gibt es den Ausdruck in der Demographie und der Strémungsmechanik, wo sich von
der dynamischen Zirkulation einer Bevolkerung in einem Gebiet, der Nahrstoffe im
Oslofjord, der Warme im Erdklimasystem, der Saure in einem Rohrleitungssystem
sprechen ldsst.

43 Vgl. Greenblatt 1993, S. 9.

44 Siehe Foucault 1973, S. 182.

45 Greenblatt 1993, S. 12.

46 Die Ubersetzung ist ungliicklich, vgl. im Original: ,the satisfying illusion of a whole
reading™ (Greenblatt 1988, S. 4).

20

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

schlieenden und eindeutigen Lektiiren mehr angestrebt werden. Wenn
all diese Uberlegungen methodisch operationalisiert werden sollen, fragt
sich, von wo nach wo nun die Aufmerksamkeit verlagert werden soll, und
in welcher Weise sich dies bewerkstelligen ldsst. Greenblatt schldgt vor,
»den kollektiven Charakter der Produktion literarischen Vergniigens und
Interesses ernster [zu] nehmen als bisher*” Wie lasst sich den Manifesta-
tionen solcher sozialen Dimension der Macht auf den Leib riicken? Alte
Texte, die heute Gegenstand der Interpretation sind, haben uns etwas zu
sagen, d.h. sie haben, wie Greenblatt sich ausdriickt, Energie in sich, und
diese heutige Energie kultureller Gegenstinde ,hdngt von einer ungeord-
neten Reihe historischer Transaktionen ab“*® Auf welche Weise ldsst sich
ihnen auf die Spur kommen? Fiir den Fall der Shakespeareschen Dramen
seien es das Stiick, der Text selbst und die Umstidnde seiner Einbettung in
die Kontexte, die fortwahrend umgebildet werden in einem ,anhaltenden,
strukturierten Tauschhandel* den er als ,Codierung® denkt.’® Wie aber
kann dieser Code heute gelesen, decodiert, entschliisselt werden, wie kann
die urspriingliche Energie in der Form des Textes als Code zu einem viel
spateren Zeitpunkt wieder aktiv werden? Greenblatts Antwort lautet, die
soziale Energie manifestiere sich durch ihre Auswirkungen:

»Sie manifestiert sich in der Fihigkeit gewisser sprachlicher, auditiver
und visueller Spuren, kollektive physische und mentale Empfindungen
hervorzurufen und diese zu gestalten und zu ordnen. Sie geht also mit
wiederholbaren Formen von Vergniigen und Interesse einher [...]%!

Literarische Werke, Texte und Dramen, begreift er hier als les-, hor- und
sichtbare ,Spuren’, die wiederholbare Formen des Vergniigens und des
Interesses beinhalten. Bestimmte sprachliche, akustische und visuelle Ein-
heiten sollen als Codes gewesener sozialer Energie interpretierbar sein,
weil ihnen die Eigenschaft zukommt, wiederholbar, d.h. in voraussagba-
rer Weise ihnen entsprechende kollektive Empfindungen zu organisieren.
Wie soll man sich das Decodieren vorstellen? Fiir Greenblatts Antwort
ist die Annahme grundlegend, dass das Theater (und Texte iiberhaupt)
nicht blof3 Widerspiegelungen sind. Stattdessen gebe es unterschiedliche

47 Greenblatt 1993, S. 13.

48 Greenblatt 1993, S. 15.

49 Greenblatt 1993, S. 15.

50 Vgl. Greenblatt 1993, S. 15.
51 Greenblatt 1993S. 15.

21

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Austauschmodi:>? Erstens die Aneignung; etwas wird ohne Bezahlung ein-
fach genommen, wie z.B. die Alltagssprache oder die Darstellung der Un-
terschichten.> Zweitens den Kauf; die Theatergesellschaft bezahlt fiir ein
Objekt wie z.B. fiir Requisiten und Kostiime, der Dramatiker zahlte fiir
seine Quellen und wurde ggf. fiir seine Stiicke bezahlt. Drittens die sym-
bolische Aneignung; eine soziale Praktik wird durch Représentation auf
die Bithne tibertragen.>* Hier gebe es wiederum unterschiedliche Formen:
die Simulation, die metaphorische Aneignung> und die Aneignung durch
Synekdoche oder Metonymie. Als Beispiel fiir Letztere begreift Greenblatt
Shakespeares verbale Abreibungen in seinen Komédien ,nicht nur als Zei-
chen fiir, sondern als lebendige Realisierung einer umfassenden erotischen
Hitze">¢ die anders nicht offentlich darstellbar war.

Gibt es Entsprechungen, die eine Ubertragung auf antike philosophische
Texte erlauben? Auch im Falle der Philosophie hingt die Zirkulation von
einer Trennung zwischen philosophischen Praktiken und anderen sozialen
Gewohnheiten ab, die durch fortwdhrende Anstrengungen und allgemein
anerkannte klassifikatorische Unterscheidungen produziert wird. Philoso-
phie und philosophische Texte sind nicht einfach von sich aus in der
Welt vorhanden, sie werden zusammen mit den anderen Erzeugnissen,
Diskursen und Praktiken der jeweiligen Kontexte immer wieder hergestellt.
Dabei ist die Abgrenzung nicht so, dass sie sich auf einen einheitlichen
theoretischen Nenner bringen liefle, noch dass die philosophischen Texte
gewisse Strukturen oder Merkmale hitten, an denen sich ihr Charakter
einfach ablesen lief3e.

52 Lutz Ellrich formuliert, Greenblatts energiegeladenes Zusammenspiel von Texten
und sozialen Kontexten indiziere ,eine Sphire jenseits der Texte“ — dies sei aber
gerade nicht ,die wirkliche Welt, denn die sei von Greenblatts Textverstandnis ,nie
ausgesperrt” gewesen, vgl. Ellrich 1999, S. 338f. Er befindet sich damit in grofer Nahe
zu Wittgenstein, wenn er schreibt:

»Die Art von Text-Holismus, den Greenblatt propagiert, riickt also nicht die ,wirk-
liche’ Welt in unerreichbare Ferne oder transformiert die Referenz, die jede wahre
oder bedeutungsvolle Aussage herzustellen beansprucht, in eine Beziehung, die
Worte nur zu anderen Worten unterhalten kénnen, sondern eréffnet die Moglich-
keit, das Nicht-Textuelle als erstaunlichen, allein textuell zugénglichen Entzug zu
markieren. (Ebd., S. 341)

53 Vgl. Greenblatt 1993, S. 18.

54 Vgl. Greenblatt 1993, S. 19.

55 Vgl. Greenblatt 1993, S. 20.

56 Greenblatt 1993, S. 21.

22

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

Greenblatt gibt metaphorische Beschreibungen dieser Absonderungspro-
zesse: ein Territorium durch Zaune oder Mauer abgrenzen; ein Tor wird
errichtet, durch das manche hindurch diirfen, andere nicht; eine Tafel mit
Regeln wird aufgestellt; es entwickelt sich eine Klasse von spezialisierten
Funktiondren; es biirgern sich ritualisierte Formeln ein, die wiederholt
werden.”” Wie sihe die Ubertragung all dieser Punkte auf die Philosophie
aus?

Ein methodisch nutzbarer Hinweis besteht darin, dass Greenblatt von
der ,Dokumentation fremder Stimmen® in einem Text spricht:>8

»aus welchem Grunde sollte Macht daran interessiert sein, andere Stim-
men zu dokumentieren, subversive Experimente zu dulden und in ihrem
eigenen Zentrum jene Ubertretungen zu registrieren, die ihr iiber kurz
oder lang entgegenwirken? Teils, weil Macht niemals, noch nicht einmal
unter kolonialen Bedingungen, vollig monolithisiert ist und daher in
einer ihrer Funktionen auf Material stofSen und es dokumentieren kann,
durch das sie in einer anderen Funktion gefahrdet wird; teils, weil Macht
von Wachsamkeit abhiangt und Menschen gerade dann besonders wach-
sam sind, wenn sie Gefahr wittern; teils schliefSlich, weil sich Macht tiber
Gefahren oder schlichtweg tiber das nicht mit ihr Identische definiert.>

Solche ,anderen Stimmen® wiren in den Texten aufzusuchen. Dazu gehort
es unter anderem, im Falle widerspriichlicher Argumentationen nicht aus-
schliellich eine Interpretationslosung zu suchen, die ein Argument auf
Kosten des Textbefunds moglichst wasserdicht rekonstruiert. AufSerdem
wird es wichtig sein, dafiir aufmerksam zu bleiben, aus welchen philoso-
phischen und anderen diskursiven und 4sthetischen Kontexten im Verlauf
der Herausbildung der philosophischen Diskussion Argumente Eingang in
die interpretierten antiken Texte gefunden haben, wobei die*der heutige
Leser*in ,zwischen diesen Texten Beziehungen herstellen und seine Lek-
tire als ein Echo auf den Austausch von Argumenten und Sichtweisen
betrachten [kann], den die Texte in ihrer Zeit miteinander pflegten. [...

57 Vgl. Greenblatt 1993, S. 23.
58 Vgl. Greenblatt 1993, S. 34-88.
59 Greenblatt 1993, S. 53.

23

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

So] entstehen Zusammenhdnge zwischen sich wechselseitig energetisch
ausbeutenden Diskursen. 60

Die Ethnologin Ulla Haselstein vertritt die These, ein Begriff einer all-
gemeinen Textwissenschaft habe sich aus dem Aufeinandertreffen von An-
thropologie und Literaturwissenschaft entwickelt; dazu seien eine von ihr
so genannte ,selbstreferentielle Rahmung“ der Literatur einerseits und die
sreferentielle Rahmung“ der Ethnographie andererseits nétig gewesen. Die
literarische Ethnographie habe die einseitige Betonung des referentiellen
Moments in der klassischen Ethnographie in Frage gestellt, und umgekehrt
habe z.B. der New Historicism in der Literaturwissenschaft erstens die enge
Fokussierung auf literarische Texte aufgehoben und stattdessen Literatur in-
nerhalb des Feldes kultureller Produktivitat betrachtet, und zweitens (eben-
falls wie in der ethnographischen Feldforschung) das kulturell je spezifisch
motivierte Interesse der Lektiire stets in den Vordergrund gestellt. Dabei
imaginiere sich der Literaturwissenschaftler als Feldforscher wie Greenblatt
z.B. im Feld der Renaissance.®! Der als Anspielung auf den ,Tod des Autors"
geduflerte Wunsch, mit den Toten zu reden, gerate dabei stets auch zur
Bauchrednerei, weil man ja den Toten eine Stimme geben miisse. Die ent-
stehende ,projective past® ermdgliche in der Differenz zur Vergangenheit
ein neues Verstindnis des Literaturwissenschaftlers von sich selbst. Green-
blatt beziehe ,seine eigene Position als Beobachter in seine Re-Konstrukti-
on mit ein“%? Als notwendige Erginzung dieses selbstreflexiven Vorgehens
betrachtet Haselstein den Begriff der ethnologischen Feldforschung, in der
es auf die personliche Erfahrung und die dichte Beschreibung ankomme.®?
Im Falle der Aristotelesinterpretation ist freilich kein der Feldforschung
analoges Setting moglich.

Aber eine sinnvolle Frage lautet: Ist diese Vorgehensweise auf Dichtung
beschrankt, wenn sie ein am Hinausgehen iiber literarische Texte im enge-
ren Sinne geschultes Modell fiir die Literaturwissenschaft anbietet? Sie ist
nach Haselsteins These zwar am Besonderen der Literatur gewonnen, als
das gar nicht so sehr die Unabgeschlossenheit des Sinns anzusehen sei als
vielmehr das, was Haselstein ihren ,selbstrefentiellen Gestus“ nennt. Im

60 Ellrich 1999, S. 192. Dies ware im Falle der Uberlieferung der antiken Texte besonders
an den Kommentaren zu zeigen, was in dieser Arbeit jedoch nicht durchgefiihrt
werden kann.

61 Vgl. Haselstein 2000, S. 14-16.

62 Haselstein 2000, S. 14.

63 Haselstein 2000, S. 16.

24

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

Unterschied zu anderen Diskurstypen stelle Literatur aus, dass sie Literatur
sei. Die Literatur nutze ein spezifisches dsthetisches Reflexionspotential:

»indem sie die kulturell tradierten Bedeutungen aufruft, einsetzt, kom-
mentiert und verandert, arbeitet sie an der durch Differenzen und Gren-
zen organisierten symbolischen Ordnung.

An der Literatur werden diskursive Prozesse des Ausschlusses bzw. der
Inkorporierung des Anderen als unabgeschlossene und unregelmafiige
erfafibar, weil in der literarischen Textualitdt die Sprache ihre referentiel-
le Bindung 16st [...] 04

Die Spielrdume und Problematisierungsmoglichkeiten der Literatur seien
aber nicht auf den Gegenstand der fiktionalen Literatur beschrinkt, son-
dern giiltig fiir alle anderen Textsorten. Denn der New Historicism und
die Verfahrensweisen der dekonstruktiven Lektiire lesen der Literatur ein
Wissen vom grundsitzlichen Funktionieren der Sprache ab, dass sie nie nur
referentiell sei. Und sei dies erst einmal gewonnen, gehe es auch an anderen
Texten. Fiir ihre eigenen Fallstudien formuliert sie:

»oucht man der Komplexitit der entsprechenden Texte durch ein Lek-
tireverfahren Rechnung zu tragen, das an der Selbstreferentialitidt und
Rhetorizitit literarischer Texte geschult ist, wird im Gegenzug die litera-
rische Verarbeitung kulturellen Materials als Institution mit vielféltigen
Funktionen historisch konturiert und theoretisch konstruierbar.“®>

Haselsteins Gedankengang lautet also, dass sich an der Literatur etwas iiber
das Funktionieren der Sprache ablesen ldsst, das man dann auf alle anderen
Textsorten iibertragen kann. Bei allen Textsorten gilt dann: Wenn Texte
mehrere Perspektiven nahe legen oder Widerspriiche und Inkohdrenzen
enthalten, sollten und konnten wir uns gar nicht zwischen all diesen Per-
spektiven entscheiden. Der Text als Schnittstelle (z.B. zwischen mehreren
Kulturen) macht ihn anfillig fiir weitere Lektiiren. Haselsteins Forderung
lautet daher, prinzipiell keine Dimensionen des Textes wegfallen zu lassen.
Ist dieser Anspruch auch grundsitzlich unerfiillbar, ldsst sich aus ihm
doch die Maxime ableiten, moglichst viele Dimensionen zu rekonstruieren.
Fiir philosophische Texte ist daran erstens interessant, dass Schnittstellen
in den Texten in erster Linie zwischen historischen Epochen statt geogra-

64 Haselstein 2000, S. 21.
65 Haselstein 2000, S. 21. Haselstein (vgl. ebd., S. 153-161) erganzt ihre Darstellung durch
eine ausfiihrliche Kritik an Greenblatt, die hier unberiicksichtigt bleibt.

25

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

phisch auseinander liegenden Gesellschaften wie im Falle der Ethnographie
zu beachten wiren, und es stellt sich zweitens die Frage, wie mit dem
Wahrheitsanspruch philosophischer Texte umzugehen sei.

Referentielle, nichtreferentielle und ,selbstreferentielle® Bilder in
Wittgensteins Kritik

Wittgensteins Uberlegungen iiber referentielle und nichtreferentielle Bilder
zeigen, dass sowohl Sitze und Texte wie Bilder grundsitzlich jeweils refe-
rentiell oder nichtreferentiell verstehbar sind. Damit ldsst sich eine Falle
aufzeigen und vermeiden, in die ethnographisch-textwissenschaftliche und
literaturwissenschaftliche Ansdtze leicht geraten. Im Textzusammenhang
der ,,Philosophischen Untersuchungen® geht es in der Passage PU 518-52366
um Sitze, sprachliche Aulerungen und Texte, die in vielerlei Weisen mit
Bildern verglichen werden. Das heifit, Wittgenstein beschaftigt sich sowohl
mit Bildern als auch mit Texten und untersucht die Konsequenzen, die
sich ergeben, wenn man Texte und die Sprache als (Ab-)Bilder denkt, und
wenn man Bilder mit sprachlichen Darstellungen vergleicht. Daher ist auch
im vorliegenden Zusammenhang seine Untersuchung referentieller und
nichtreferentieller Bilder fiir eine Ubertragung auf das Verstindnis und die
Interpretation von Texten relevant.®”

Wittgenstein zeigt zunachst, dass der Bildbegriff in diesem Kontext sehr
irrefithrend verwendet werden kann, und nimmt dann in PU 522 eine
Differenzierung innerhalb der Bildtheorie vor. Wenn wir ein Portrit haben,
lasst es sich als eine Abbildung bestehender Tatsachen auffassen, als eine
mehr oder weniger zutreffende Beschreibung einer lebenden oder gelebt
habenden Person. Ein Genrebild dagegen kdnnte man als eine Darstellung
,moglicher® Sachverhalte kennzeichnen, im Gegensatz zum Portrit als eine
Beschreibung oder Darstellung fiktiver Personen. Aber gerade das sagt
Wittgenstein hier nicht. Er versieht nicht den zweiten Fall mit der Logik
des ersten. Er schreibt, das Genrebild ,sagt uns etwas’, wir kénnten auch
sagen, ,es stellt etwas dar’, ist dabei aber keine Beschreibung einer oder
mehrerer Person/en, weder historischer noch fiktiver. Wittgenstein lehnt

66 Vgl. Wittgenstein 1984. Wie allgemein tiblich, wird im Folgenden nicht nach Seiten-
zahlen zitiert, sondern mit der Sigle ,PU“ und der Abschnittsnummer.

67 Hier wird nur eine Zusammenfassung gegeben. Fiir eine ausfiihrlichere Interpretati-
on der Passage mit weiteren Verweisen vgl. Hobuf 2013, S. 57-63 und Hobuf} 1998, S.
155-161.

26

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

die Argumentation ab, vom Fall des im Portrat dargestellten Gegenstands
eine Ubertragung auf den Fall des Genrebilds vorzunehmen.

Und damit geht es gar nicht mehr um unterschiedliche Weisen des
Bezugs auf entweder wirkliche oder nur mdgliche Sachverhalte, sondern
es kommt darauf an, dass ein wirkliches Bild vorliegt. Und so verhilt es
sich beim Genrebild: Das Augenmerk ist nicht gerichtet auf den Bezug
zum Sachverhalt, sondern auf das Bild selbst. Das, was darstellende Prak-
tiken liefern, ist dann nicht mehr mit der Argumentation ,wahre oder
falsche/fiktionale Abbildung eines Sachverhalts® zu erfassen. Wenn man der
Versuchung erliegt, doch in dieser Argumentation zu bleiben, kommt man
tiir das Genrebild zu so etwas wie dem ,Sachverhalt, den nur das Genrebild
selbst erfiillt’ - und das heifSt: es gibt gar kein Verhéltnis zwischen einem
Sachverhalt und dem Bild. Dass es ein fiir den Charakter des Bildes konsti-
tutives Verhaltnis zwischen Sachverhalt und Bild, eine solche Relation hier
gar nicht gibt, widerlegt die Auffassung, die das Genrebild nach der Logik
des Portrits auffassen wollte. Es muss kein an sich selbst vorhandenes
Referenzobjekt geben, damit ein Text oder ein Bild etwas bedeuten. An
der Struktur oder den Eigenschaften eines Bildes selbst ist es dabei nicht
abzulesen, ob es sich um ein Bild nach der Logik des Portrdts oder der
Logik des Genrebildes handelt. Wittgenstein iibertragt das Gesagte dann
auf die Sprache, und es gilt ebenfalls fiir andere Darstellungssysteme: Texte
kénnen unterschiedlich aufgefasst werden, entweder im Sinne der Sprache
als einem eigenstindigen Symbolsystem oder im Sinne der Sprache als
etwas, das sich auf die Wirklichkeit bezieht. Wenn wir Texte so auffassen
kénnen, dass sie sich auf die Wirklichkeit beziehen wie ein Portrat und
auch so auffassen konnen, dass sie in ihrer Funktionsweise dem Genrebild
vergleichbar sind, dann kann man offenbar keine Theorie der Textbedeu-
tung aufrechterhalten, die die Bedeutung im jedem Fall an die Frage des
Wirklichkeitsbezugs kniipft.

Eine mogliche Folge der abgelehnten Auffassung beschreibt Wittgenstein
schlieSlich in PU 523:

»Das Bild sagt sich mir selbst” - mdchte ich sagen. D.h., daf} es mir etwas
sagt, besteht in seiner eigenen Struktur, in seinen Formen und Farben.
(Was hiefe es, wenn man sagte ,Das musikalische Thema sagt sich mir
selbst?)*

Hier kommt nach Wittgenstein eine irrefithrende Figur ins Spiel, die einen
dazu bringen kann, von Reflexivitit oder Selbstreflexivitit zu reden, was

27

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

er aber als Folge der Verlegenheit diagnostiziert, in die die referentielle
Logik geraten ist. Im ,,Brown Book“® untersucht Wittgenstein die Selbst-
tauschung, der zu erliegen man in Gefahr ist, wenn man bestimmte Formu-
lierungen als referentiell versteht, deren Gebrauch aber keiner referentiel-
len Logik folgt. Sein Beispiel ist das Wort ,bestimmt® (,particular®), das
manchmal dazu gebraucht wird, eine folgende Beschreibung vorzubereiten
(Wittgenstein nennt ihn ,transitiv®), manchmal aber eher als ein zeigendes
Hervorheben verwendet wird (wie in ,,dieses Gesicht macht auf mich einen
ganz bestimmten Eindruck, den ich nicht beschreiben kann®; Wittgenstein
nennt ihn ,intransitiv). Wenn man trotzdem danach fragte, welches der
bestimmte Eindruck sei, konnte man nur wiederholen: ,eben dieser”. Und
dann konnte man meinen, in der Formulierung werde die als ,bestimmt*
gekennzeichnete Sache mit etwas verglichen — mit sich selbst. Diese Idee
bezeichnet Wittgenstein als die Vorstellung, es gébe einen reflexiven Ver-
gleich. Sie entsteht dadurch, dass man den Fall des intransitiven Gebrauchs
von ,bestimmt“ nimmt und nach dem Muster des transitiven konstruiert
- nur mit dem Unterschied, dass man zum angeblichen Vergleich nichts
anderes hat als den Gegenstand selbst noch einmal (und das sind keine
zwei Gegenstinde).

Diese Untersuchung mit Hilfe der Begriffe ,transitiv - intransitiv —
reflexiver Vergleich® lasst sich auf die Unterscheidung zwischen den unter-
schiedlichen Bildbegriffen tibertragen. Wihrend es nach Wittgenstein beim
Portrdt darauf ankommt, dass es gemdfl Konventionen der Sichtbarkeit
etwas iiber historisch wirkliche Personen sagt, kommt es beim Genrebild
gerade nicht darauf an. Aber nach der Logik des Portrits formuliert ,sagt
sich das Genrebild mir selbst, genauso wie die irrige Interpretation des
intransitiven Falles zur irrigen Vorstellung des reflexiven Vergleichs fiihrte.

In PU 523 verwendet Wittgenstein also die Formulierung: ,,,Das Bild sagt
sich mir selbst’ — maochte ich sagen“®® Die Formulierung ,méochte ich sagen®
ist bei Wittgenstein immer ein Alarmsignal und verweist stets darauf, dass
im betreffenden Satz eine verfiihrerische, aber irrefithrende Formulierung
gebraucht wird. Man hat in diesem Fall nicht das Bild und das, was es sagt,
sondern nur eines: das Bild selbst.

Wenn auf diese Weise die Frage nach dem ,Wirklichkeitsbezug“ ei-
nes Textes aus dem Zentrum der Aufmerksambkeit der Interpretation ver-

68 Vgl. Wittgenstein 1972, S. 158.
69 Hervorhebung von mir, S.H.

28

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

schwindet, was folgt daraus fiir die Textinterpretation? Und wo liegt die
Parallele zur Ethnographie, die von der Literatur gelernt hat, einerseits und
zu Haselsteins Konzept einer allgemeinen Textwissenschaft andererseits?
Eine Ubereinstimmung mit Haselstein besteht zunichst darin, dass die Eth-
nographie von der Literatur gelernt habe, dass es literarischen Darstellun-
gen nicht um Wahrheit im Sinne eines referentiellen Wirklichkeitsbezugs
geht — was Wittgenstein in grundsitzlicher Weise am Bildbegriff gezeigt
hat: Die Semantik der Sprache ist nicht auf den Aspekt der Referentiali-
tat beschrankt -, und dies gilt (mehr oder weniger) fiir alle Texte und
alle Textsorten. Diese Einstellung ermdglicht den Blick auf viele andere
Textfunktionen und mehr Textstrategien als nur diejenigen, die man mit
der Frage erfassen kann ,was sagt es mir denn?®. Was man mit dieser
Frage nicht erfasst, konnte manchmal gerade das Wichtigste sein. Und es
ist einer der Grunde, warum sich keine scharfe Grenze im Sinne einer
Fallunterscheidung zwischen referentiellen und nichtreferentiellen Texten
ziehen ldsst, und warum der Versuch einer Trennung zwischen Texten mit
Wirklichkeitsbezug und solchen ohne iiberhaupt nicht immer sinnvoll ist.
Mit Wittgenstein zu sprechen, hidngt die Rolle, die sie spielen, nicht von
der Beschaffenheit der Texte, sondern stets von den Praktiken ab, in die
die Texte eingebettet sind. In diesem Sinne hat Greenblatt von der Seite
der Literaturwissenschaft aus das Thema literarischer Texte behandelt und
denkt sie gerade nicht als Klasse von Texten, die in den Gesellschaften
einfach von sich aus vorhanden wire. Wittgensteins Perspektive fithrt aber
auch zur Kritik an Haselsteins Formulierungen: Es ist misslich, wenn
Haselstein von ,Selbstreferentialitit redet, denn diese Redeweise bleibt
im Rahmen der Referenzlogik, die sie doch gerade verlassen will. Von
einer ,Selbstreferentialitdt” der Literatur zu sprechen, scheint Wittgensteins
sreflexiven Vergleich® in Anspruch zu nehmen: Im Unterschied zu gewdhn-
lichen konstativen Sitzen behauptet die Literatur nicht ,wirklich, da aber
die Sprachbedeutung nicht anders als referentiell gedacht wird, bezieht sich
die Literatur — auf sich selbst.”®

70 Im Text ,Das Denken des Auflen“ kommt Foucault der Wittgensteinschen Kritik an
Figuren der Selbstreflexivitét erstaunlich nahe, wenn er schreibt:
Viele meinen ublicherweise, die moderne Literatur zeichne sich durch eine Ver-
dopplung aus, die es ihr gestattet, sich auf sich selbst zu beziehen; in dieser
Selbstbeziiglichkeit habe sie die Moglichkeit gefunden, sich in extremer Weise
nach innen zu wenden [... In Wirklichkeit trete aber die Literatur eher aus sich
heraus:] die Sprache ldsst die Seinsweise des Diskurses, das heifit die Dynastie
der Reprdsentation, hinter sich; das literarische Sprechen entwickelt sich aus sich

29

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Dekonstruktive Lektiire, ,falsche Literarisierung“ und der
Wahrheitsanspruch philosophischer Texte

Habermas gehort zu denjenigen, die die Figur der ,Selbstreflexivitdt der
Literatur verwenden und verbleibt damit im Rahmen einer Referenzlo-
gik. Habermas kritisiert explizit weder Haselstein noch Greenblatt noch
Wittgenstein, sondern es ist Derrida, gegen den sich seine Kritik richtet.
Er macht Derrida den Vorwurf der ,Liquidierung® und ,Einebnung® des
Gattungsunterschiedes zwischen Philosophie und Literatur und dréngt in
seiner Kritik darauf, diesen Gattungsunterschied zwischen Literatur und
Philosophie trennscharf zu halten. Derrida benutzt in seinen eigenen phi-
losophischen Texten literarische und rhetorische Darstellungsstrategien,’!
und er betrachtet auch klassische philosophische Texte wiederum auf ihre
literarischen Darstellungsstrategien hin. Habermas widmet Derrida in sei-
nem ,Der philosophische Diskurs der Moderne“ einen lingeren ,Exkurs
zur Einebnung des Gattungsunterschiedes zwischen Philosophie und Lite-
ratur®. Zu Derridas Verfahrensweisen schreibt er:

»Derrida verfahrt [...] stilkritisch, indem er aus dem rhetorischen Bedeu-
tungsiiberschufl der literarischen Schichten eines nicht-literarisch auftre-
tenden Textes so etwas wie indirekte Mitteilungen herausliest, mit denen
der Text selber seine manifesten Gehalte dementiert. Auf diese Weise
notigt Derrida Texte von Husserl, Saussure oder Rousseau dazu, gegen
die explizite Meinung ihrer Autoren gestandig zu werden. [...] So werden

selbst heraus und bildet ein Netz, dessen verschiedene Punkte gleichen Abstand
von ihren Nachbarn haben [...] (Foucault 200la, S. 672, Hervorhebung von
mir, S.H.) Wenn Foucault hier auch die Formulierung gebraucht, das literarische
Sprechen entwickle sich ,aus sich selbst heraus ist dies doch nicht als Figur einer
Selbstreflexivitat zu lesen, sondern als ein Fortgehen von einem Punkt aus hin
zu vielen Punkten, die nicht mehr wie in der Reprisentationslogik hierarchisch
angeordnet sind durch ihre Entfernung von oder den Bezug auf das Reprisentierte
oder Portritierte.

71 Vgl. zum Folgenden auch Kimmerle 2000, S. 143f.: Derrida ,chiffriert seine Texte,
indem er literarische Darstellungsstrategien einsetzt, um seine philosophischen Ziele
zu erreichen. [...]“ (ebd.). Der Beurteilung dieses Sachverhalts durch die Herausgeber
des Bandes Einsdtze des Denkens, die auch durch R. Gaschés Beitrag unterstiitzt
wird, mochte ich zustimmen, dass namlich der Vorwurf der ,Liquidierung’ und
,Einebnung des Gattungsunterschiedes zwischen Philosophie und Literatur’, den Ha-
bermas erhebt, weder der Absicht noch der Durchfithrung’ dieser Darstellungsstra-
tegie ,gerecht wird’“ Vgl. auch Gondek/Waldenfels 1997, darin besonders ,Derridas
performative Wende S. 7-18, sowie Derrida 1997, S. 19-39.

30

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

einem Interpreten jene fiir die Erkenntnis konstitutiven Beschrankungen
eines philosophischen Textes erst zugénglich, wenn er den Text als das
behandelt, was er nicht sein mochte - als literarischen Text.72

In dieser Darstellung erldutert Habermas, inwiefern Derrida ,stilkritisch®
verfahre: Ausgangspunkt ist ein Text, der nicht-literarisch auftrete, also
z.B. ein philosophischer Text. Geht man davon aus, er besitze auch ,li-
terarische Schichten’, ldsst sich diesen ein ,rhetorischer Bedeutungsiiber-
schuss® zuschreiben, und dann ist es nicht mehr auszuschlieflen, dass
der Bedeutungsiiberschuss auch ,indirekte Mitteilungen® enthdlt, die sogar
den expliziten Aussagen des Textes zuwiderlaufen. Habermas fasst dieses
Gegeneinander in den Begriffen der Manifestation und der Latenz. Den
manifesten Gehalt verbindet er mit der expliziten und direkt zuginglichen
Meinung des Autors, latent sei ein iiberschreitender Gehalt, den der Text
nur widerstrebend preisgebe, der aber ,fiir die Erkenntnis konstitutive]...]
Beschrankungen® enthalte. Da ein mdoglicher Zugang zu solchen Beschrin-
kungen als paradox, aber erstrebenswert erscheint, sieht es so aus, als folge
Habermas hier Derridas Vorgehensweise, aber in der Formulierung ,was er
nicht sein mochte wird die Distanz zu Derrida deutlich: Es gibt fiir Haber-
mas das, was der Text in Wahrheit sein mdchte. Und philosophische Texten
»mochten® eben keine literarischen sein. Derrida mache die Voraussetzung,
»dass ,der philosophische Text in Wahrheit ein literarischer ist — wenn
man zeigen kann, dafd sich der Gattungsunterschied zwischen Philosophie
und Literatur bei niherem Hinsehen auflost“7> Habermas™ Interpretation
kann Derridas Vorgehensweise nur dadurch kohérent machen, dass sie ihr
unterstellt, sie miisse zeigen konnen, der (fiir Habermas in Wahrheit beste-
hende) Gattungsunterschied falle weg. Habermas® erstes Ergebnis lautet
daher, ,am Ende gehen alle Gattungsunterschiede in einem umfassenden,
alles einbegreifenden Textzusammenhang unter®”* Dadurch werde die Ver-
nunftkritik in den Bereich der Rhetorik versetzt — und es verschwinde
die ,Aporie der Selbstbeziiglichkeit, der ,performative Widerspruch, die
subjektzentrierte Vernunft nur unter Riickgriff auf deren eigene Mittel ihrer
autoritdren Natur {iberfithren zu kénnen“” Ist fiir Habermas der durch die
Erkenntnis erbrachte Zugang zu ihren ,konstitutiven Beschrankungen® ein

72 Habermas 1985, S. 223.
73 Habermas 1985, S. 223
74 Habermas 1985, S. 224
75 Habermas 1985, S. 219

31

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

paradoxes und widerspriichliches Unterfangen, fallt ein solcherart formu-
lierter Widerspruch fiir Derrida freilich weg. Habermas, der sich im Kon-
text der Vernunftkritik befindet, sieht hier den Vorrang der Rhetorik vor
vernunftkritischem und wissenschaftlichem Denken am Werk. In ,Nach-
metaphysisches Denken’”® wo er das Ende des subjektzentrierten Denkens
als Teil der ,Konsequenzen einer falschen Literarisierung von Wissenschaft
und Philosophie“”7 im Rahmen des linguistic turn beklagt, konkurrieren
fir ihn ,die Sprache® auf der einen Seite und die Subjektivitdt auf der
Gegenseite im Rahmen eines Prozesses, der alle wichtigen Unterschiede
zum Verschwinden bringe.”8 Derrida wird ihm zum Teil dieses Prozesses
und vernachlissige das Folgende:

»Die Produktivitdt des Verstehensprozesses bleibt nur solange unproble-
matisch, wie alle Beteiligten am Bezugspunkt einer méglichen aktuellen
Verstindigung festhalten, in der sie denselben Auflerungen dieselbe Be-
deutung beimessen.”°

Das vielleicht noch unkontroverse Ziel eines produktiven Verstehenspro-
zesses ist fiir Habermas daran gebunden, dass die Moglichkeit der Verstan-
digung durch sichere Auflerungsbedeutungen bedingt wird. Hier erscheint
der Dissenspunkt in der Theorie der sprachlichen Bedeutung, die Derri-
da an die Iterabilitit des Zeichens kniipft, die gleichzeitig dafiir sorgt,
dass die Unterstellung einer feststehenden und gleichbleibenden Bedeutung
haltlos wird.8® Wihrend Habermas davon ausgeht, dass die Produktivitat
»des” Verstehensprozesses gewéhrleistet bleiben muss, wird dessen Zustan-
dekommen durch Derrida ja gerade auf seine innewohnenden Probleme
hin befragt. Habermas meint daher, dass die an Kommunikationsprozessen
Beteiligten

»allein unter der Voraussetzung intersubjektiv identischer Bedeutungszu-
schreibung iiberhaupt kommunikativ handeln kénnen. Gegen Derrida
mochte ich also nicht einen Wittgensteinschen Sprachspielpositivismus
ins Feld fithren. Nicht die jeweils eingespielte Sprachpraxis entscheidet

76 Habermas 1992, S. 244-263.
77 Ebd., S.263.

78 Vgl.ebd., S. 244.

79 Habermas 1985, S. 233

80 Vgl. Derrida 1988.

32

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

dariiber, welche Bedeutung einem Text oder einer Auflerung gerade zu-
kommt.“8!

Wenn sprachliche Verstindigung nur unter der Bedingung zustande
kommt, dass die beteiligten Akteure den Auflerungen , intersubjektiv iden-
tische” Bedeutungen zuweisen, muss die Sprachbedeutung in irgendeiner
Weise intersubjektiv festgelegt werden. Dies mochte Habermas nicht durch
eingespielte Praktiken des Sprachgebrauchs gewdhrleistet sehen, wie es
Wittgenstein denkt; offensichtlich scheint eine solche Begriindung fiir Ha-
bermas in die Willkiir zu fithren. Sprachspiele funktionieren fiir ihn deswe-
gen, ,weil sie sprachspieliibergreifende Idealisierungen voraussetzen®®? Fiir
die ,normale® Alltagssprache mit ihren kommunikativen Funktionen lassen
sich fiir ihn Regeln der Kommunikation im Sinne von Geltungsanspriichen
angeben, denen alle folgen miissen, die verstanden werden wollen. In der
Literatur hingegen

~entwindet sich die Sprache [...] den strukturellen Beschrankungen und
kommunikativen Funktionen des Alltags. Der Raum der Fiktion, der
sich mit dem Reflexivwerden der sprachlichen Ausdrucksformen o6ffnet,
resultiert aus dem Unwirksamwerden der illokutiondren Bindungskrifte
und jener Idealisierungen, die einen verstdndigungsorientierten Sprach-
gebrauch moglich machen - und damit eine iiber die intersubjektive
Anerkennung kritisierbarer Geltungsanspriiche laufende Koordinierung
von Handlungspldnen. Man kann Derridas Auseinandersetzung mit Aus-
tin auch als eine Verleugnung dieses eigensinnig strukturierten Bereichs
der kommunikativen Alltagspraxis lesen; ihr entspricht die Verleugnung
eines autonomen Reichs der Fiktion. [...] Weil Derrida beides verleugnet,
kann er beliebige Diskurse nach dem Muster der poetischen Sprache
analysieren und so tun, als sei Sprache iiberhaupt durch den poetischen,
durch Welterschlieflung spezialisierten Sprachgebrauch determiniert.*s?

Den ,strukturellen Beschrinkungen und kommunikativen Funktionen des
Alltags“ muss sich eine Sprache der Literatur freilich nur ,entwinden’, wenn
man sie vorher unterstellt hat. Die Wiederholung der Rede vom ,verstan-
digungsorientierten Sprachgebrauch® hat etwas Beschworendes, wo Haber-
mas sicherzustellen versucht, dass die gewoéhnliche Alltagssprache durch

81 Habermas 1985, S. 233
82 Habermas 1985, S. 234
83 Habermas 1985, S. 240, Hervorhebung von mir. S.H.

33

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

ihre Verstandigungsorientierung, ihre handlungskoordinierende Funktion
und Bindung an kritisierbare Geltungsanspriiche trennscharf von einer
Sprache der Literatur zu unterscheiden sei, fir die all dies offenbar nicht
gelte. Die Lektiire von Habermas™ Aussagen auf ihre eigenen Voraussetzun-
gen hin ldsst sie als Unterstellungen dessen sichtbar werden, was Derrida
angeblich verleugnet.34 Und so verkniipft Habermas den Vorwurf der Leug-
nung eines Unterschieds mit dem Vorwurf der Beliebigkeit der Interpreta-
tion, da sich ihm zufolge die nicht-beliebige Interpretation eines Textes
danach zu richten habe, ob der Text ein kommunikativer Alltagstext oder
ein ,welterschlieflender® Text der Dichtung sei.

Dagegen hat schon Umberto Eco eingewandt, Texte konnten zwar un-
endlich viele Lesarten haben, dies lasse sich aber gefahrlos anerkennen,
denn gliicklicherweise bewegten wir uns gemeinhin in konventionalisierten
Interpretationsbahnen.®> Es wire eine verkiirzende Reduktion der vielfalti-
gen und komplizierten Funktionen der Auflerung, von einem ,eigentlichen
Sprechen® des Textes im Sinne Habermas’ auszugehen.3¢

Noch wichtiger als seine Auseinandersetzung mit Habermas ist Derridas
Auseinandersetzung mit Platon, die er exemplarisch am Begriff der ,Chora®
in Platons ,Timaios” fithrt.%” Derrida betont hier, dass er den Begriff "vor
aller Ubersetzung geschiitzt"$® belassen mochte, und fiihrt als Begriindung

84 Diese Darstellung vernachlissigt freilich die Theoriegeschichte des Habermasschen
Denkens, der hier nicht nachgegangen werden kann. Vgl. dazu Koveker 2005, S.
261-273.

85 Vgl. Eco 1999, S. 434f. (im Abschnitt 4.6.4 ,Derrida tiber Peirce®). Und Catherine
Belsey weist darauf hin, dass die Aufmerksamkeit fiir literarische Strategien in nichtli-
terarischen Texten nicht zur Konsequenz haben muss, alle Unterschiede einzuebnen
(vgl. Belsey 1999, S. 131).

86 Inwiefern Habermas’ Theorie unzuldnglich ist, untersucht Judith Butler in ,Haf}
spricht® (Butler 1998). Der Kontext ist ihre Diskussion performativer verletzender
Auflerungen; hier setzt sie sich unter anderem mit jener Kritik an der Pornographie
auseinander, die Pornographie als Deformierung des Sprechens betrachtet, durch die
Menschen am Ausfithren beabsichtigter Sprechakte gehindert, also zum Schweigen
gebracht wiirden. Butler fragt in einem Abschnitt mit dem Titel ,, Angriff auf die Uni-
versalitdt® (vgl. Butler 1998, S. 124-138) nach dem Modell eigentlichen Sprechens, das
diese Kritik zu motivieren scheint. Die ,permanente Diversitat im sprachlichen Feld*
(ebd., S. 125) werde in Habermas’ und anderer sprachpolitischer Theorie deshalb ver-
nachléssigt, weil es als schwerwiegende Bedrohung des Ideals der Kommunikation
wahrgenommen werde, ,wenn mehrdeutige Interpretationen einfach stehen bleiben
wihrend ,man die Bedrohung, die von einer solchen Autoritit ausgeht, fiir weniger
schwerwiegend“ (ebd.) halt.

87 Vgl. Derrida 2013 [1987).

88 Ebd., S.16.

34

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

an, dass Ubersetzungen stets "in den Interpretationsnetzen gefangen" blie-
ben. Es seien immer die Interpretationen, die dem fremden Begriff der
Chora ,Form geben, indem sie in ihr die schematische Markierung ihres
Abdrucks hinterlassen und in ihr das Sediment ihres Beitrags ablegen“®’
Dabei sei gerade Platons Begriff der Chora ein Beispiel dafiir, dass sich
historische Begriffe den Binarititen und Einordnungen entziehen.

Methodische Konsequenzen fiir die Textlektiire

Zusammenfassend soll nun fiir die Ubertragung auf die Forschungsfragen
dieser Arbeit nach den methodischen Konsequenzen gefragt werden: Was
leistet die Beschiaftigung mit den genannten Text- und Bildtheorien fiir den
Umgang mit alten und philosophischen Texten? Erstens ist das Verstand-
nis eines Texts als Abbild von etwas® mit Risiken und Nebenwirkungen
verbunden: Es fiihrt leicht zu einem referentialisierenden Denken, das
nicht allen Textdimensionen gerecht wird, auf die zu achten wire. Zweitens
gehort auch die Rede von ,Selbstreferenz® immer noch zur Referenzlogik
und ist in diesem Sinne irrefithrend. Drittens ldsst sich mit Wittgenstein
gegen Habermas geltend machen, dass es nicht an den Bildern/Satzen/Tex-
ten selbst abzulesen ist, worum es jeweils geht und welche Art des Sagens
im Vordergrund steht. Viertens kann man deswegen literarische Strategien
auch in philosophischen Texten untersuchen, ohne das Gespiir dafiir ver-
lieren zu miissen, welche Textsorten es gibt und welchen Stellenwert der
jeweils untersuchte Text in seinem Kontext hat. Was und ob ein Text im
referentiellen Sinne sagt und ob er Recht hat, muss und kann voneinander
entkoppelt werden. Dem Satz ,,Es gibt ein Leben nach der Dekonstrukti-
on“? mochte ich also hinzufiigen: Das wire eines, das sie nicht zuriick-
weist, sondern durch Wittgensteins Untersuchungen zum Bildbegriff und
deren Konsequenzen komplettiert.

Jan Opsomer verteidigt einen Pluralismus hinsichtlich der Zielsetzungen
und der Methoden in der Forschung zur Geschichte der Philosophie.®! Er
argumentiert dafiir, dass es erstens ,mehrere legitime Typen der Beschaf-
tigung mit der Philosophiegeschichte gibt‘? die zweitens an unterschiedli-
che Zwecke gebunden seien, und dass es keinen prinzipiellen Grund gibt,

89 Ebd, S.19.

90 Peter Stein, Liineburg, in einem unverdffentlichten Gutachten 2000.
91 Vgl. Opsomer 2014 (0.S.).

92 Opsomer 2014, Handout S. L.

35

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

diesen Pluralismus abzulehnen. Diese unterschiedlichen Typen philoso-
phiehistorischer Forschung verfahren drittens auf methodisch unterschied-
liche Weisen. Die unterschiedlichen Anndherungsweisen sollten viertens
von den Forscher*innen eindeutig benannt und distinkt behandelt werden,
und ihre Ergebnisse und Konklusionen seien in Bezug auf die Zielsetzun-
gen und Methoden zu spezifizieren. Schlieflich miisse ,das Prinzip der
wohlwollenden Interpretation (PWI), das bei allen Typen philosophiege-
schichtlicher Forschung als methodische Maxime zum Einsatz kommt, je
nach Zielsetzung differenziert werden”?

Innerhalb der groflen Bandbreite philosophiegeschichtlicher Forschung
mit ihrer methodischen Vielfalt und unterschiedlichen Zielsetzungen un-
terscheidet Opsomer drei Grundtypen: erstens das dem Antiquitidtensamm-
ler vergleichbare antiquarische Forschungsinteresse, zweitens das der philo-
sophischen Historiographie, das sich der Ergebnisse der antiquarischen
Forschung bediene, bei dem aber auch die Wahrheitsfrage (nicht aus-
schliefllich) wichtig sei, und drittens philosophische Untersuchungen histo-
rischer Texte ohne genuin historische Komponente. Alle diese Typen seien
legitim, sie seien aber jeweils explizit zu machen. Probleme mit dieser
Pluralitdt entstehen erst dann, wenn die Anndherungsweisen vermischt
werden, oder dass man sich dariiber im Klaren ist, wenn die eigenen
Zwecke nicht explizit gemacht wiirden, oder wenn man den eigenen Ansatz
zum einzig richtigen erklare.*

Im Anschluss an M. Frede unterscheidet Opsomer zwischen historischen
Griinden und guten Griinden:*> Zunéchst miisse man in der Rekonstruk-
tion historischer Argumentationen unterscheiden zwischen solchen Auffas-
sungen, denen man zugetan sein kénnte und solchen, denen irgendjemand
tatsdchlich zugetan war. Schon dies wird im Fall der Lektiiren vor allem der
Platontexte nicht immer einfach sein. Wenn wir jemandem tatsdchlich eine
Auffassung zuschreiben, lassen sich wiederum unterschiedliche Fragen an
die Argumentation formulieren:

1. ,Welche Griinde hat dieser Philosoph/diese Philosophin fiir seine/ihre
Auffassung angefiithrt?*

93 Zum Begriff des PWI vgl. Opsomer 2016.
94 Vgl. Opsomer 2014 (0.S.).
95 Vgl.Opsomer 2014, Handout S. 2.

36

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

2. ,Welche Griinde hitte dieser Philosoph/diese Philosophin fiir seine/ihre
Auffassung anfiihren kénnen?“¢
3. Handelt sich hier lediglich um Griinde oder auch um gute Griinde?

Den Begriff der ,guten Griinde“ im Kontext philosophiehistorischer For-
schung fithrt M. Frede in der folgenden Passage ein:

»One reason why we study the thought of great philosophers with such
care would seem to be precisely this, that we trust that in many cases they
had good reason to say what they did, although, because of limitations in
our understanding, we do not really understand it.”%”

Wir schreiben, bedeutet das, den historischen Vorgingern bestimmte An-
nahmen zu sowie einen Argumentationsgang, ,die erkldren konnten, war-
um sie meinen kénnten, iiber gute Grunde fiir ihre Auffassung zu verfii-
gen®® Nur wenn uns das nicht gelingt, meint Frede, suchen wir in der
philosophiehistorischen Forschung nach auflerphilosophischen Erkldrun-
gen, und greifen dafiir zu einem historischen Kontext, der die Verfiigbarkeit
einer Ansicht irgendwie erkldren koénnte. Damit ,hétten wir einen Grund
gefunden, nur keinen guten Grund“® Hier wird zwischen philosophisch
rationalen Rekonstruktionen auf der einen Seite und aulerphilosophischen
Rekonstruktionen auf der anderen Seite unterschieden. Wenn M. Frede
zwischen historischen und guten Griinden unterscheidet, bedeutet das
nicht, dass nicht historische Griinde einfach als Griinde gelten konnten,
sondern es wird (freilich mit anklingender Wertung hinsichtlich philoso-
phischer Zwecke) zwischen Typen von Griinden unterschieden. In diesem
Sinne kénnen durchaus unterschiedliche Typen von Griinden im Rahmen
des PWI verwendet werden, sofern explizit gemacht wird, um welchen
Typus es sich jeweils handelt. Entsprechend ldsst sich eine Differenzie-
rung des PWI vornehmen hinsichtlich unterschiedlicher Prinzipien, die
Anwendung finden kénnen.!® Solche Prinzipien kénnten Wahrhaftigkeit,
Konsistenz, Argumentative Kompetenz und Scharfsinn, zugeschriebene
Hermeneutische Kompetenz, Philosophiehistorische Kenntnisse, Rationali-
tatsunterstellung und anderes mehr sein.

96 Ebd.
97 M. Frede 1987, S. xi.
98 Opsomer 2014, Handout S. 2.
99 Ebd.
100 Opsomer 2014, Handout S. 3.

37

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Diese unterschiedlichen Prinzipien kénnen auch im Konflikt miteinan-
der stehen. Ein Beispiel wiren solche Interpretationen, die eine Platon und
Aristoteles von religiésen Aspekten ,reinigen® wollen, um sie fiir heute
anschlussfahig zu machen. Dann wiirde man philosophisch Plausibles dem
historisch Plausiblen vorziehen, um sie Texte gleichsam wieder salonfahig
zu machen Gegeniiber solchen Verfahrensweisen betont Opsomer, es sei
vollig legitim wie unvermeidlich, bei der Interpretation heutige Begriffe
anzulegen, aber illegitim, sie fiir zeitlos zu halten. Die dltere Philosophie ist
immer auch wegen ihrer Methoden und ihrer Aufmerksamkeit fiir heute
vernachldssigte Probleme interessant — diese potentiellen Korrektive oder
Herausforderungen aktueller Debatten seien nicht zum Verschwinden zu
bringen. Schliefilich sei zu beriicksichtigen, dass auch fehlerhafte Interpre-
tationen fiir die Weiterentwicklung der Philosophie durchaus niitzlich sein
konnen, aber sie vertragen sich nicht nicht mit einem historiographischem
Interesse.

Gerade fiir die platonischen Dialoge gilt, dass es nicht ,die platonische
Wahrnehmungstheorie® gibt, und zwar aus dem Grund, dass in den Dialo-
gen unterschiedlichste Theorien und Modelle benannt und ausfiihrlich im
Gesprach formuliert, rekonstruiert und gepriift werden. Keiner der vielen
Sprecher, auch nicht Sokrates, kann dabei einfach als jemand angesehen
werden, der Platons eigene Gedanken wiedergibt.!! Daraus folgt ein ,Wer-
spricht-Problem'!9? wihrend die aristotelischen Texte keine Dialogform
aufweisen und die formulierten Theorien zugleich vertreten werden.!%

101 Vgl. Hauskeller 1998, S. 167: ,Die platonischen Dialoge haben in der Regel ihre
eigene Logik, die das Verstdndnis der dialogfithrenden Personen einschlifielich des
Sokrates transzendiert. Diese Logik gilt es, hinter den Irrefithrungen der Oberfla-
chenargumentation freizulegen.“ Vgl. auflerdem Kutschera 2002a, S. 54. Bei der
Interpretation konne trotzdem nicht darauf verzichtet werden, Annahmen {iber
»Platons Gberzeugungen“ zu machen.

102 Eike von Savigny hat den Begriff des ,Wer-spricht-Problems® fiir den Fall der
Wittgensteinschen Spétphilosophie gepragt (vgl. von Savigny 1988, S. 1-2); in einem
modifizierten Sinne ist er auch hier verwendbar. Zwar ist im Unterschied zu Witt-
genstein in Platons Dialogen immer explizit klar, wer auf der Narrationsebene des
Dialogs jeweils spricht, aber die Strukturparallele besteht darin, dass es haufig
implizit oder ganz offen bleibt, wer und ob iiberhaupt jemand die vorgetragenen
Ansichten vertritt.

103 Vgl. auch Heitsch 1988, S. 8f.:

»50 wird der Leser [bei Platon] durch die Art der Gespréchsfithrung immer
wieder gehindert, in einzelnen Sitzen etwa die Losung des erdrterten Problems
zu sehen und dann zu glauben, mit der Kenntnis solcher Sitze Wissen erworben
zu haben.

38

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

Weil Platon in seinen Dialogen Figuren auftreten lésst, die dies und jenes
sagen, aber keine von ihnen als Sprecher Platons eigener Gedanken angese-
hen werden kann, ist die Frage nach Platons eigenen Theorien schwierig zu
beantworten.

~Behauptungen, Platon selbst meine dies oder jenes, sind daher immer
unsicher. Wir, die wir an Platons Uberzeugungen interessiert sind, kon-
nen auf solche problematischen Annahmen nicht verzichten, sollten uns
aber klar machen: Platon wollte in seinen Dialogen nicht seine Ansichten
zu erkennen geben, sondern verbirgt sie eher. Ihm ging es allein um die
Sache und um die Hilfe bei der Geburt rechter Erkenntnis durch den
Leser selbst. Unser Schielen nach seinen Meinungen widerspricht diesen
Intentionen. Im Ubrigen fithrt der Weg zu Platons Ansichten [...] vor
allem tiber die Erkenntnis der Sache selbst. 104

Hier wird zwischen Platons ,Meinungen® und der ,Sache selbst® unter-
schieden: Wenn es miifiig ist, Platons Meinungen rekonstruieren zu wollen,
es aber um die ,Sache® gehen soll, kann der Zugang zum Sachgehalt nicht
dariiber hergestellt werden, dass man diejenige Theorie aus dem Dialog
herausprépariert, der Platon vielleicht am ehesten zugestimmt hitte. Aus
diesem Grund wird die Forderung nach wohlwollender Interpretation
bei Platons Texten besonders wichtig, die aber nicht nur darin besteht,
moglichst widerspruchsfreie Argumente zu rekonstruieren, sondern gera-
de die Funktion zundchst verwirrender und widerspriichlicher Passagen
zu bestimmen, denn Platon ldsst Sokrates durchaus auch einmal etwas
»Falsches sagen, unvollstindige Alternativen préasentieren oder unschliissig
argumentieren.'®> Daher wird es im Folgenden nicht nur darum gehen
zu fragen, welche Argumente aus einer heutigen Perspektive als wahr gel-
ten konnen und welche nicht. Die Spannung zwischen dem Wahrheitsan-

Damit zeichnet sich fiir die Interpretation platonischer Dialoge eine spezifische
Schwierigkeit ab. Sie ldfit sich auch so kennzeichnen, dafd hier die Frage Was
meint der Autor, wenn er das schreibt?; wie sie angesichts etwa einer von Kant
oder Aristoteles verfafiten Abhandlung angebracht ist, zu ersetzen ist durch die
andere: Was meint hier diese Person, wenn sie das sagt, und warum lafit Platon
sie das sagen?’
Zur Erlduterung nimmt Heitsch exemplarische Interpretationen besonders solcher
Passagen aus dem Theaitetos vor, deren argumentative Unzuldnglichkeit bei der
Lektiire auffallt und die Platon sicher nicht unterlaufen sein durften; Heitsch nennt
sie ,Ungereimtheiten als Appell; hier vgl. besonders Heitsch 1988, S. 36-47.
104 Kutschera 2002a, S. 54f.
105 Kutschera 2002a, S. 55.

39

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

spruch philosophischer Texte und der ihre Rhetorizitat berticksichtigenden
reprasentationskritischen und diskurstheoretischen Perspektive ist dann fiir
jede einzelne Lektiire immer wieder produktiv zu machen.

Dorothea Frede geht von einer ,,Aspekt-Erginzung als Arbeitshypothe-
se“1% bei der Platon-Interpretation aus. Ausgehend von dem Umstand, dass
im Vergleich der Dialoge untereinander sowie innerhalb einzelner Dialoge
teilwiese miteinander unvereinbare Auffassungen vertreten werden, gelangt
sie zu folgender methodologischen Entscheidung:

~Wenn Diskrepanzen zwischen verschiedenen Dialogen [und auch inner-
halb der Dialoge, S.H.] festzustellen sind, so diirfte es manchmal die
falsche Frage sein, was denn Platon nun selbst meint, ob er vielleicht
seine Auffassung geandert hat und in welcher zeitlichen Reihenfolge dies
geschehen sein mag. Es ist oft sehr viel fruchtbarer, sich zu tiberlegen,
ob verschieden scheinende Auffassungen nicht blofl zwei Seiten einer
Medaille darstellen, weil Platon daran gelegen ist, verschiedene Aspekte
eines Problems oder verschiedene Moglichkeiten zu seiner Losung her-
vorzuheben, eine Verschiedenheit, die er durch die Auswahl der jeweili-
gen Gesprachspartner entsprechend markiert.10”

Die Suche nach Platons eigener Auffassung ,hinter’ den Dialogen und
nach Anzeichen dafiir, dass er seine Meinung vielleicht zu bestimmten
Zeitpunkten gedndert habe, kann, so Frede hier, manchmal sogar ,die
falsche Frage® sein, weil sie davon ablenkt, die Art und Weise genau zu
betrachten, in der er die Dialogpositionen miteinander ins Verhiltnis setzt,
um dem Ereignischarakter der Wahrheit Rechnung zu tragen, anstatt sie
ergebnishaft zu formulieren. Mit der Aufmerksambkeit auf Aspektwechsel
und Komplementaritat entwirft D. Frede an unterschiedlichen Beispielen
wie der Interpretation des ,,Symposions® und des ,,Phaidros’, oder auch des
»Philebos* und des ,Timaios“ die Interpretationsmaxime der , Arbeitstei-

106 D. Frede 2006, S. 48. D. Fredes Uberlegungen stehen dabei im Kontext einer Inter-
pretation der platonischen Schriftkritik, die hier nicht entfaltet werden kann. Die
Ausgangsfrage lautet, wie Platons Dialoge zu interpretieren seien, ,wenn man auf
die Rekonstruktion eines Systems verzichtet und statt dessen seine Vorbehalte gegen
das Schreiben ernst nimmt“ (ebd., S. 41). D. Frede fiihrt aus dem ,,Phaidros“ neben
den Passagen zur Schriftkritik auch diejenigen Passagen an, in denen Anweisungen
gegeben werden, wie der Dialektiker vorzugehen habe, denen Platon selbst folge,
und so seien ,verschiedene ,Erinnerungszeichen’ von den verschiedenen Dialogen
zu erwarten” (ebd., S. 43). Vgl. mit Hinweisen auf weitere Literatur ebd., S. 41-44.

107 D. Frede 2006, S. 45.

40

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

lung® zwischen den Dialogen. Hier verweist sie auf eine weitere Eigenschaft
der Dialoge, die mit ihrer Handlung immer an spezifischen Orten und
in bestimmten Zeitpunkten situiert sind, gleiche Probleme auch immer
wieder neu présentieren konnen, ,ohne an die Ergebnisse anderer Gespri-
che gebunden zu sein‘}'®® und daher nicht zu einem kohdrenten systemati-
schen Gesamtbild zusammengefithrt werden miissen. Insofern stellen die
Verteilung von Sprechsituationen innerhalb der Dialoge, die Situiertheit der
Dialoghandlungen und die literarischen Verfahren, die Platon anwendet,
um dem Ereignischarakter der Wahrheit Rechnung zu tragen, nicht blofle
»-Randbedingungen® dar, auch wenn der Aussage Wielands zugestimmt wer-
den kann, Platon vertrete nie kontextunabhingig bestimmte Auffassungen
explizit als die eigenen:

»Platon macht sich niemals unmittelbar fiir die Richtigkeit bestimmter
Sitze stark. Es gibt keinen Satz, der unabhéngig von Randbedingungen
gliltig ware, wie sie dem Leser mit Hilfe der literarischen Techniken vor
Augen gestellt werden. 1%

Wenn bei Platon kein Satz kontextunabhéngig giiltig und damit verstehbar
ist, miissen diese ,Randbedingungen® durch eine Interpretation ausgewie-
sen werden — dazu gehoren diejenigen Aspekte, die erst durch die literari-
sche, dialogische und performative Verfasstheit der Texte sichtbar werden.
Und daher ist es besonders irrefithrend, einzelne Sitze und Passagen ohne
ihre Kontexte anzufiihren.

Fur Aristoteles stellt sich das Bild zunachst anders dar, weil die Tex-
te, jedenfalls die erhalten gebliebenen Lehrschriften, keine Dialoge sind,
sondern aussagende philosophische Abhandlungen. ,Es ist mir vielmehr
darum zu tun, durch diese Beschiftigung mit Aristoteles unserem eigenen
Philosophieren ganz unmittelbar zu dienen!® - dieser Satz stammt aus
dem allerersten Abschnitt von Josef Konigs Aristoteles-Vorlesung von 1944.
Der Verfasser dieses Satzes duflert mit dieser programmatischen Formulie-
rung nur scheinbar, dass es ihm nicht so sehr um Wahrheitsanspriiche

108 D. Frede 2006, S. 47.

109 Wieland 1999, S. 236.

110 Konig 2002, S. 17. Auch die Vorlesung Konigs liegt nicht in Form eines vom Autor
fir die Veroffentlichung redigierten Textes vor, sondern wurde viel spater herausge-
geben. Aber auch in diesem Fall gilt, dass es hier nicht um exegetische Details von
Konigs Text geht, sondern er wird als Modell eines bestimmten Zugangs zu antiken
philosophischen Texten verwendet, und daher kann der schwierige Textstatus hier
vernachldssigt werden.

41

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

des aristotelischen Textes gehe oder dass im Zentrum seines Interesses das
eigene Philosophieren stehe und der Gehalt der aristotelischen Schriften
nur Mittel zum Zweck sei. Der Text der Vorlesung zeigt, dass das ein
Missverstdndnis wire; Konig grenzt sich in diesem Zitat vielmehr von
einem blof$ historischen Zugang ab. Braun weist in seinem Nachwort zu
den Vorlesungen darauf hin:

~Weder soll hier also anhand eines Textes aus einer weit zuriickliegenden
Zeit Philosophiehistorie um ihrer selbst willen betrieben werden noch
etwa unter ginzlichem Verzicht auf einen derartigen Text in ein rein sys-
tematisches, origindres Philosophieren eingefiihrt werden — zwei Posi-
tionen, die sowohl innerhalb als auch auflerhalb der Philosophie immer
wieder in ein uniiberbriickbares Gegensatzverhéltnis gebracht werden.
Vielmehr will Kénig zu einem Umgang mit Texten der Vergangenheit
anleiten, bei dem diese Texte und die Beschiftigung mit ihnen ein inte-
gratives Moment oder ein Medium der philosophischen Reflexion selbst
darstellen. !

Aber wie ldsst sich dieser Anspruch einldsen? Braun spricht von einer
Haltung, ,in der er von dem Text gerade eben nur Gebrauch macht, um
mit seiner Hilfe die eigene philosophische Intention auf den Gegenstand
auszurichten, den auch der Text intendiert“!? Dazu wirft Konig immer
wieder eigene Fragen und ganze Fragengruppen auf, durch die er tber
das im Interpretierten Text Gesagte hinausfragt. Beispiele dafiir sind For-
mulierungen wie ,fragen wir noch einmal..; ,was sagen wir dazu...; ,kom-
men wir noch einmal zur Frage..”; ,was sagen die Ausleger dazu..” Solche
Formulierungen organisieren Konigs Interpretation. Braun interpretiert sie
folgendermafien:

~Wer fragt, exponiert jedenfalls Alternativen, die in vielfaltiger Beziehung
zu dem stehen konnen, wovon der Text handelt und daher sachliche
Gesichtspunkte abgeben, das im Text Gesagte zumindest der Moglichkeit
nach zu erdrtern, zu {iberpriifen, zu kritisieren und zu verbessern. Es ist
offenbar, dafi bei einem derartigen Umgang mit dem Text auf den mit ihm
verbundenen Wahrheitsanspruch von vornherein eingegangen wird.

Eben im Hinblick darauf, dafl dieser Wahrheitsanspruch nicht nur ernst
genommen, sondern auch gepriift, d.h. nach dessen Rechtfertigung ge-

111 Braun 2002, S. 205.
112 Braun 2002, S. 205

42

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

fragt wird, sagt Konig [..], dafl sich sein Vorgehen ,mit einem rein

«

historischen Vorhaben nicht vertragt™ [Hervorhebung von mir, S.H.]'

Dass nach der Rechtfertigung des Wahrheitsanspruchs gefragt wird, zeige
sich an Fragen wie den bereits genannten und besonders an expliziten
Formulierungen wie ,Aber stimmt nun, was Aristoteles sagt?. Hier liegt
wie im Falle der Platoninterpretation die methodische Spannung zu den
referenzkritischen und diskurstheoretischen Perspektiven. Ohne tiber die
unhistorische Wahrheit des Aristoteles zu verfiigen, werden doch unwahre
Interpretationen auszuschlieflen sein. Ein Kriterium dafiir ist auch hier
die Beriicksichtigung der Kontexte der jeweiligen Textpassagen, auch wenn
ihre rhetorische und literarische Verfasstheit lingst nicht das platonische
Ausmaf$ annimmt.

Die methodische Spannung zwischen dem Wahrheitsanspruch der phi-
losophischen Texte und der diskurstheoretischen und referenzkritischen
Perspektive ist auf jeden Fall aufrechtzuerhalten und nicht auflosbar. Wenn
Gadamer den ,Vorgriff der Vollkommenheit® als das ,Axiom aller Herme-
neutik“l bezeichnet, muss das keine Identifikation einer Wahrheit bedeu-
ten, sondern es ist ihm darum zu tun, dass ein Text als ein sinnvoller
gelesen werden kann, ,auch wenn [...] unsere Wahrheitsunterstellung be-
ziglich des Textes [...] zusammenbricht“!"> Bekanntlich richtet Gadamer
seinen Blick nicht darauf, die Situierung der Interpretation in ihrem eige-
nen geschichtlichen und sozialen Rahmen zu verdrangen, sondern fordert
gerade, diese Situierung ,als eine positive und produktive Moglichkeit des
Verstehens zu erkennen®!!® Unser Zeitabstand von antiken Texten wird ihm
eher eine Briicke als ein trennender Abgrund, weil er die ausschliefilich
zeitbedingten Vorurteile verschwinden und die ,wahren® hervortreten las-
se.’” Grondin weist darauf hin, dass dieses Vertrauen unzureichend fiir die
Loésung der Frage sei, welche interpretatorischen Vorurteile legitim oder
illegitim seien;"8 auch dies spricht dafiir, die Spannung zwischen der Suche
nach dem Wahrheitsanspruch und der diskurstheoretischen und referenz-
kritischen Perspektive nicht einzuziehen, sondern fiir die Lektiire der Texte
fruchtbar zu machen.

113 Braun 2002, S. 206.

114 Gadamer 1990, S. 376.

115 Tietz 2000, S. 64. Vgl. dazu auch Kiinne 1981.
116 Gadamer 1990, S. 281.

117 Ebd.,, S. 304.

118 Vgl. Grondin 2000, S. 142.

43

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

1.3. Wahrnehmung als passives Empfangen oder als aktives Konstruieren -
zur Wirkmdchtigkeit einer Dichotomie

Die Aufgabe dieses systematischen Abschnitts ist es, die inhaltlichen Vor-
aussetzungen fiir die Interpretation der Wahrnehmungstheorien in den an-
tiken Texten zu benennen. Es gibt hier gleichsam eine Brille, durch die wir
zwangslaufig sehen, wenn wir uns im 21. Jahrhundert vor dem Hintergrund
der Philosophiegeschichte den antiken Texten zuwenden. Besonders gilt
es zu priifen, wie die systematische Beziehung zwischen einerseits der situa-
tionsunabhangigen Unterscheidung primérer und sekundirer Sinnesdaten
und andererseits der Unterscheidung einer passiven Empfangstheorie des
Sehens und einem aktiven Sehen gedacht wird. Inwiefern héngen diese
Unterscheidungen zusammen und werden in der Rezeption der antiken
Texte verwendet? Offensichtlich handelt es sich hier um zwei unterschiedli-
che, aber miteinander verbundene Stufungen. Nach den Kapiteln zu Platon
und Aristoteles werden im vierten Kapitel ausgehend von der Theorie des
Sehens in der Philosophie des 20. Jahrhunderts zunichst vor allem Austin
und Wittgenstein herangezogen, weil sie Theorien eines ,reinen“ Sehens
kritisieren und befragen und in diesem Zusammenhang gegen Empfangs-
theorien und phinomenalistische Theorien argumentieren.” Das Kapitel
argumentiert schlieflich gegen die dekontextualisierte Auffassung des Se-
hens, die in der Regel vorgetragen wird, wenn nach einem ,reinen® oder
Lunmittelbaren“ Sehen gefragt wird, das als ein passives Empfangen im
Gegensatz zu einem aktiv konstruierenden Wahrnehmen gedacht ist.!20

Damit sind als Ausgangspunkte der Begrift der Wahrnehmung als Basis
des Wissens und die Frage nach einer Basis der Wahrnehmung, die noch
vor jeder Interpretation oder Deutung lige, benannt. Die Bedeutung des
Gebrauchs von ,unmittelbar® kann in diesem Zusammenhang gar nicht
hoch genug eingeschitzt werden.!?!

119 Merleau-Pontys Philosophie der Wahrnehmung liegt hier ebenfalls nahe; sie wird
ebenfalls im Rahmen des vierten Kapitels aufgenommen.

120 Hier liefSe sich die Verbindung mit wissenshistorischen Studien untersuchen, die an
Fragen der Optik und der Sinnesphysiologie im 16.-19. Jh. zeigen, wie das Thema
der Aktivitdt und Passivitat behandelt wurde. Vgl. Fredriksson 2014 und Schmidgen
2010. In Teilen der Wissenschaftsgeschichte und der Kognitionswissenschaften ist
bis heute eine aktiv-passiv-Dichotomie in Fragen der Wahrnehmung leitend.

121 Vgl. dazu auch Wittgenstein 1972, wo er im ,,Blue Book® iiber die Rolle des Ge-
brauchs von ,unmittelbar® nachdenkt. Dariiber hinaus lieffe sich die Vorstellung
der besonderen Wichtigkeit des Unmittelbaren mit Derrida in den Rahmen der

44

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Wahrnehmung als passives Empfangen oder als aktives Konstruieren

Wenn die visuelle Wahrnehmung in ihrer Relation zum Wissen ange-
sprochen wird, stellt sich die Frage, was sie liberhaupt leistet, ob sie iiber-
haupt zum Wissen fithrt. Was gibt die visuelle Wahrnehmung eigentlich
zu sehen? Die Dinge, die Welt oder Sinnesdaten? Welches ist die epistemo-
logische Rolle der Wahrnehmung? Spéter wird sich zeigen, dass bei Platon
diese letztere Frage explizit thematisch ist, wihrend die epistemologische
Verlasslichkeit der visuellen Wahrnehmung bei Aristoteles in den meisten
Fillen als unproblematisch vorausgesetzt wird. Aber solche Begriffe wie
Sinnesdaten kommen erst ins Spiel, wenn spdter in der Philosophiege-
schichte nach einem ,reinen” Sehen, einer Basis der Wahrnehmung inner-
halb des Wahrnehmungsgeschehens oder nach einer klaren Zuweisung der
Theorien im aktiv-passiv-Schema gefragt wird.

Die Voraussetzungen der Wirkmaéchtigkeit der aktiv-passiv-Dichotomie
bleiben in der Regel unausgewiesen, wenn sie an die antiken Texte herange-
tragen werden. Diese Voraussetzungen auszuweisen bedeutet, ihre systema-
tischen und philosophiehistorischen Orte anzugeben und auch die Frage zu
stellen, was fiir die Theorien des Sehens zu gewinnen ist, wenn die antiken
Texte neu interpretiert werden.

Austin hat mit seinen Untersuchungen zur Basis der sinnlichen Erkennt-
nis eine ,vernichtende Kritik am erkenntnistheoretischen Credo praktisch
der gesamten philosophischen Tradition Europas“?? vorgelegt, wenn er
ein schon zur Selbstverstindlichkeit gewordenes Bild angreift, das man
das Bild von der ,Basis der Wahrnehmung® nennen oder auch mit dem
Titel ,das Gehirn vor der Mattscheibe“!?* bezeichnen kann, und das in
der phanomenalistischen Auffassung besteht, dass wir materielle Gegen-
stande nie direkt wahrnehmen, sondern dass nur Sinnesdaten, Eindrucke,
Bewusstseinsinhalte oder @hnliches die Gegenstinde der Wahrnehmung
sind. Gleichzeitig ist dieses Bild mit der Annahme verbunden, jede Theorie
der Wahrnehmung und der Erkenntnis miisse eine Antwort auf die Frage
liefern, auf welche Weise denn iiberhaupt ein Zugang zur Welt ermdglicht
werde; hier lasst sich vom ,,Mythos des Zugangs“?* sprechen. Hier geht es
um Fragen der Reprisentation, in denen die Welt als Gegeniiber und der
wahrnehmende Geist nach dem Modell des Rorty’schen Spiegels gedacht
werden. Aber nur wenn man innerhalb dieses Bildes bleibt, entsteht die

abendldndischen Metaphysik der Tiefe, der Basis, der Prasenz und eines ,,Dahinter
einordnen.

122 Von Savigny 1975, S. 209.

123 Ebd, S. 208.

124 Wiesing 2009, S. 61-70.

45

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Frage nach der Direktheit oder Indirektheit der Wahrnehmung, oder nach
ihrer Aktivitat oder Passivitit. Geht man von einer lebensweltlichen oder
pragmatistischen Einstellung aus, dann wird eine solche Dichotomie gar
nicht thematisch. Erst das Bild der Basis oder der Mythos des Zugangs
fithren zu den Fragen nach dem direkt Wahrgenommenen, nach einem
sreinen® Sehen, der Passivitit des Empfangens und zu Sinnesdatentheorien.
Sinnesdaten und dhnliche Annahmen werden erst notwendig, wenn die
Wahrnehmung hinsichtlich ihres Beitrags zum Wissen fraglich wird. Diese
Diagnose wird auch bei der Interpretation der antiken Texte zu beriicksich-
tigen sein.

Insofern Platon vor allem im ,Theaitetos“ mit der Frage befasst ist, ob
Wahrnehmung {iberhaupt zum Wissen fiihrt und eine Unterscheidung
zwischen zwei unterschiedlichen (in der Seele oder in den Wahrnehmungs-
organen angesiedelten) Wahrnehmungsformen anbietet, liefert er fiir man-
che Interpreten einen Vorldufer einer dichotomen aktiv-passiv-Unterschei-
dung oder einer Art von Sinnesdaten-Theorie.!?> Insofern lieflen sich die
Wissenschaften des 16.-19. Jahrhunderts als ,platonisch® charakterisieren,
wihrend erst der Philosophie des 20. Jahrhunderts mit dem lebenswelt-
lich situierten Sehen die Uberwindung der starren Dichotomie gelungen
wire. Aristoteles, dessen Kontext nicht so sehr von der Frage nach dem
erkenntnistheoretischen Gehalt der visuellen Wahrnehmung, sondern von
der Frage nach ihrem Zustandekommen bestimmt ist, wire dann sogar
ndher an modernen Theorien, weil er von vornherein die visuelle Wahr-
nehmung von Lebewesen in der Welt betrachtet und sich bei ihm die
platonische Frage in ihrer erkenntnistheoretischen Schérfe nicht stellt. Das
wire geradezu eine Umkehrung des genannten Verdachts gegen Aristoteles
als naivem Empfangstheoretiker und Platons Stilisierung als einem Proto-
Konstruktivisten. Daraus, dass ohne griindliche Exegese beide diametral
entgegengesetzten Zuschreibungen mdglich scheinen, erhellt zum einen die
Notwendigkeit der griindlichen Interpretation in Kenntnis des gegenwarti-
gen Diskussionstandes und zum anderen den Umstand, dass es nicht um
die Zuordnung der Etiketten ,aktiv/passiv® oder ,Empfangs- und Sende-
theorie zu den Theorien der beiden Philosophen geht, sondern jenseits der
Dichotomien'?® darum, welche Fragen in den Texten selbst gestellt werden
und daher auch an sie gestellt werden konnen.

125 Vgl. unten Abschnitt 2.3.
126 Eine strukturdahnliche Forderung erhebt Perler 2003 fiir die frithneuzeitliche Philo-
sophie, deren Einteilung nach einem starren Rationalismus/Empirismus-Schema er

46

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14. Forschungsstand

Fir die weitere Interpretation sollen vor allem die folgenden Fragen
leitend sein: Wird die Wahrnehmung in den interpretierten Schriften im
Rahmen des ,Paradigmas des Zugangs“?’ erldutert, oder lasst sich ein
anderes Paradigma ausmachen? Wird die Frage verhandelt, ob die Wahr-
nehmung eher als aktive Konstruktionsleistung eines Subjekts oder als pas-
sive, empfangende Abbildung des Wahrnehmungsgegenstands zu denken
sei? Wenn ja, in welcher Form und mit welcher Antwort? Gibt es eine
Uberschreitung dieser Alternative? Gibt es in den interpretierten Schriften
eine Differenzierung zwischen so etwas wie primdren und sekundédren
Qualitdten, unmittelbar und mittelbar Wahrgenommenem oder eine Ab-
folge unterschiedlicher Stufen des Wahrgenommenen? Inwiefern werden
in den interpretierten Texten empiristische Grundannahmen thematisiert,
vertreten oder widerlegt? Welche Grundannahmen werden im jeweils Dis-
kutierten fraglos vorausgesetzt dergestalt, dass sie erst gar nicht genannt
oder thematisiert werden miissen?

1.4. Forschungsstand

Hinsichtlich einer Interpretation der Beziehung zwischen Platon und Aris-
toteles in Bezug auf ihre Theorien der visuellen Wahrnehmung besteht eine
Forschungsliicke. Die Thematik wurde bisher nicht behandelt.!?8

Zu Platons einschlagigen Texten gibt es eine Vielzahl an Literatur. Der
Forschungsstand zu den im dritten Kapitel behandelten Fragen und Text-
passagen aus seinem Werk!?® kann angesichts der Vielzahl an Gesamtdar-
stellungen und Diskussionen von Spezialproblemen zu den jeweiligen Tex-

zugunsten der Aufmerksamkeit auf die ,Vielfalt und Uniibersichtlichkeit der Texte®
(S. 57) aufzugeben empfiehlt:
,Im Mittelpunt der Debatten stand namlich [bis weit ins 18. Jahrhundert] nicht
die erkenntnistheoretische Frage, wo das Fundament fiir sichere Erkenntnis
anzusiedeln sei, sondern vielmehr die naturphilosophische und kosmologische
Frage, wie der Ursprung und die Struktur der materiellen Welt zu erkldren seien.
(Ebd., S.58).
In dieser Arbeit wird auflerdem nicht der Weg verfolgt, in Form wissenshistori-
scher Untersuchungen nachzuweisen, dass das Sehen ,in Wirklichkeit” immer eine
kulturelle Praxis sei; vorziigliche Darstellungen liefern hier Fredriksson 2014, Stur-
ken/Cartwright 2001, Levin 1997 und Jay 1993.
127 Vgl. Wiesing 2009, S. 61-70.
128 Die einzige Ausnahme bildet Merker 2003, die das Thema in einem philosophisch-
theologischen Rahmen behandelt.
129 Fiir eine einfithrende Erlauterung der Texte und Kontexte vgl. Abschnitt 3.1.

47

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

ten hier nur als ein grober Uberblick angegeben werden; die einschligige
Forschungsliteratur wird im Einzelnen in den jeweiligen Abschnitten disku-
tiert.

Zum Liniengleichnis sind zum einen die jeweiligen Abschnitte aus den
Politeia-Gesamtinterpretationen und Platon-Gesamtdarstellungen etwa von
Wieland 1999, G. Bohme 2000 und von Kutschera 2002 zu bertcksichti-
gen; im vorliegenden Kontext der Diskussion um die Rolle der visuellen
Wahrnehmung sind aber vor allem einige klassische und neuere Aufsitze
entscheidend, die sich speziell mit dem Liniengleichnis beschiftigen, die
letzten sind Foley 2008, Zovko 2008 und Krdmer 2009-2012.130

Zum ,Theaitetos® gibt es neben zahlreichen einzelnen Aufsitzen zu De-
tailfragen einige ausfiihrliche Kommentare und Lektiiren des Gesamttexts,
die fiir die interpretierten einschldgigen Passagen herangezogen werden. Zu
nennen sind hier aus dem deutschsprachigen Raum vor allem die Studie
von Ernst Heitsch aus dem Jahr 1988, die Dissertation von Jorg Hardy
tiber den Theaitetos von 2001 und die Studienausgabe mit einem eigenen
Interpretationsteil von Alexander Becker 2007. Historisch interessant ist
die Arbeit von Wiirz aus dem Jahr 1888 iiber ,,Die sensualistische Erkennt-
nislehre der Sophisten und Platons Widerlegung derselben®. Aus dem an-
gelsdchsischen Raum sind neben vielen Texten, die sich speziellen Fragen
widmen, McDowells Kommentierung zu seiner Ubersetzung von 1973, die
Studie von Bostock 1988 mit zahlreichen Verweisen auf die empiristische
Tradition und die klassische analytische Philosophie, die ausfiihrliche Ein-
leitung zur englischen Ausgabe von Burnyeat 1990 sowie mehrere Aufsitze
von Burnyeat aus den Jahren 1976-1982, der Kommentar von Polansky von
1992 und die neue englische Ubersetzung mit Kommentar von Chappell
2004 hervorzuheben.!

Zum ,limaios” mit seiner kosmologischen und naturphilosophischen
Ausrichtung, der in der Antike das am meisten kommentierte Werk Platons
war, liegen eher wenige moderne Interpretationen vor; zu beriicksichtigen
sind vor allem die élteren Kommentare von Taylor 1928 und Cornford 1937,
die Darstellung in Vlastos 1975 und die neuere franzosische Arbeit von
Merker 2003, die sich allgemein mit dem Sehen bei Platon und Aristoteles

130 Altere Aufsitze sind hier nur von historischem Interesse.

131 Die éltere Diskussion wird nur dann beriicksichtigt, wenn es sich um systematisch
wichtige Punkte handelt. Fiir eine vollstandige Aufarbeitung der Interpretationsge-
schichte wéren noch einige Arbeiten aus den 1930er bis 1960er Jahren zu beriick-
sichtigen; vgl. exemplarisch Cornford 1935, Owen 1953, Cherniss 1957, Runciman
1962.

48

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14. Forschungsstand

beschiftigt. Auch zu visuellen Wahrnehmung im ,Philebos® gibt es neben
Passagen aus den Gesamtdarstellungen einige neuere Aufsitze und die
Uberstezung mit Kommentar von D. Frede 1997.

Zu Aristoteles’ Theorie des Sehens wird nach Jahren des Schweigens
seit einiger Zeit wieder publiziert. Vor allem gab es frither Arbeiten zur
Ethik und Politik und gelegentlich Sammelbénde zu tibergreifenden aristo-
telischen Themen, meist verbunden mit Versuchen der Aktualisierung oder
Fragen wie dem Titel des Bandes der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft
von 2003: ,Kann man heute noch etwas anfangen mit Aristoteles?!3
Neben einer Anzahl an Aufsdtzen zu Einzelfragen und Kommentaren zu
»-De Anima“ sind die wichtigsten zu beriicksichtigenden Werke aus der For-
schungsliteratur zunachst Wolfgang Welschs Habilitationsschrift ,, Aisthesis*
von 1987, die mit einiger Verzogerung aufgenommen wurde und mit der
nach einer ,Reihe von Halbwahrheiten oder gar Irrtiimer[n]“!** die heute
einschldgigen Gesamtrekonstruktionen einsetzen. Die zeitgleich erschiene-
ne Arbeit von Modrak 1987 versteht Aristoteles’ Wahrnehmungstheorie als
Basis fiir seine Erkenntnistheorie und seine Philosophie des Geistes und
zielt darauf ab, seine Wahrnehmungstheorie als Ausdruck seiner Philoso-
phie des Geistes einzuordnen.3* Daher arbeitet sie mit moderner Termino-
logie und geht nicht exegetisch vor, liefert aber einen guten Uberblick iiber
den Forschungsstand zur Korper-Geist-Problematik bei Aristoteles,'® sei-
nen Begriff des Bewusstseins!*® und seine Theorie der Phantasia.!¥” Dariiber
hinaus sind die Arbeiten von Nussbaum/A. O. Rorty, Herzberg, Johansen,
Béhme und Alloa!®® mafigeblich.

Zur Zitierweise: In der vorliegenden Studie werden alle Zitate von Aris-
toteles mit den tblichen Siglen und nach der Seite und Kolumne der
maf3geblichen Gesamtausgabe von Immanuel Bekker belegt. Alle Zitate von
Platon werden ebenfalls mit den iiblichen Siglen der Stephanus-Ausgabe
angegeben. Die zitierten Schriften anderer antiker Klassiker werden eben-
falls nach den iiblichen Werksiglen zitiert. Die Ubersetzungen stammen
entweder von mir oder wurden nach Priifung der unterschiedlichen vor-
liegenden, im Literaturverzeichnis angegebenen Ubersetzungen iibernom-

132 Vgl. Buchheim/Flashar/King 2003.
133 VOlpi 2003, S. 286.

134 Vgl. Modrak 1987, S. 2.

135 Vgl. Modrak 1987, S. 4-7 und 10-19.
136 Vgl. Modrak 1987, S. 8f.

137 Vgl. Modrak 1987, S. 71.

138 Vgl. Alloa 2011.

49

- am 24,01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

men. Sofern nicht ganze Sétze, sondern nur einzelne Wendungen iibersetzt
sind, wurden die Flexionsformen gelegentlich angeglichen.

Eine frithere Fassung von kiirzeren Teilen der Einleitung und der Kapitel
drei und vier dieser Studie wurde als Aufsatz unter dem Titel ,,Aktivitat
und Passivitit der visuellen Wahrnehmung bei Platon und Aristoteles”
veroffentlicht.®

Den Anstofy am Ausgangspunkt der Arbeit, die Frage nach dem Fortwir-
ken der aristotelischen Theorie des Sehens, verdanke ich Eike von Savigny.
Seit meinem Studium hat Hartmut Engelhardt mein Interesse an der Phi-
losophie des 20. und 21. Jahrhunderts und den daraus sich ergebenden
Blick auf klassische Texte gefordert. Meine beiden akademischen Lehrer
waren Lehrer fiir Lektiiren im emphatischen Sinne; beiden danke ich sehr.
Wichtige Hinweise und Resonanz empfing ich in vielen Gesprichen, die
ich mit Kerstin Andermann, Stephanie Bunk, Antony Fredriksson, Chris-
toph Jamme, Ulrich Lolke, Alfred Nordmann und Jan Opsomer gefiihrt
habe. Wiahrend eines Aufenthalts an der Universitdt Klagenfurt hatte ich
Gelegenheit, einige Teilkapitel mit den Angehorigen des dortigen Instituts
tiir Philosophie zu diskutieren; besonders danke ich Martin G. Weiss, Alice
Pechriggl und Volker Munz. Sibylle Krimer danke ich fiir die Uberlassung
eines zum Zeitpunkt des Schreibens noch im Erscheinen befindlichen Tex-
tes. Konstantin Hobuf3 und Martina Laue danke ich fir Gesprache und
Hinweise zum griechischen Text.

Der Fotokiinstlerin Eva Beth danke ich sehr herzlich fiur die Erlaubnis,
ihr Fotogramm fiir die Covergestaltung verwenden zu diirfen. Eva Beth be-
schaftigt sich in ihrer kiinstlerischen Arbeit mit Fragen nach dem Verhiltnis
von Tun und Erleiden in der Verarbeitung von Gewalterfahrungen, Trauma
und Erinnerung, die in Resonanz mit den hier aufgeworfenen Interpretati-
onsfragen stehen.

139 Vgl. Hobuf3 2014.

50

- am 24.01.2026, 06:38:01.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1. Einführung
	1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektüre: Methodologische Überlegungen
	Archäologie und dynamische Zirkulation: Der Text und die Macht bei Foucault
	Die Textualität in New Historicism und Ethnologie
	Referentielle, nichtreferentielle und ‚selbstreferentielle‘ Bilder in Wittgensteins Kritik
	Dekonstruktive Lektüre, „falsche Literarisierung“ und der Wahrheitsanspruch philosophischer Texte
	Methodische Konsequenzen für die Textlektüre

	1.3. Wahrnehmung als passives Empfangen oder als aktives Konstruieren – zur Wirkmächtigkeit einer Dichotomie
	1.4. Forschungsstand

