
49

6) E. Husserl: Die Verletzlichkeit  
des endlichen Lebens

»Ich fühle innerhalb dieser ungeheuren Schicksale meine Existenz als et-
was recht Überflüssiges.« (Brief von Georg Simmel an Edmund Husserl 
vom 15. Dez. 1914) Husserl hatte für die Zerrissenheit der Moderne und 
die Tragödie der Kultur, er sprach selbst von einer Krisis, ein Bewusst-
sein, da er mitten darin lebte. Dieses Schicksal teilte er mit Georg Simmel, 
Sigmund Freund und Ernst Cassirer. Er ist ein weiterer Meisterdenker 
der Unendlichkeit, der die Vulnerabilität letztlich aber anerkennt. Zu die-
sem Zweck müssen wir auch Husserl ein wenig gegen den Strich lesen.

a. Transzendental-phänomenologischer Idealismus

In manchen Lehrbüchern gilt Husserl als Verfechter einer allgemeinen 
Theorie des Sinns und der Vernunft, welche Motive einer ersten und ei-
ner letzten Philosophie verwendet. Die Aufklärung des Sinns der Seins-
geltung von Welt leistet das transzendentale Bewusstsein, das sich zum 
Wir-Bewusstsein erweitert. Husserl möchte keinen Erkenntnisboden un-
befragt voraussetzen, sondern absolute Voraussetzungslosigkeit schaf-
fen. Dabei ist nicht zuletzt die Erwartung einer universellen Einstim-
migkeit der Erfahrung von maßgeblicher Bedeutung. Alle Auffassungen, 
Perspektiven und auch Personen stimmen demnach in letzter Instanz 
in der Sinnklärung zwanglos zusammen (vgl. dazu ausführlich: Schnell 
1995, 28ff). Husserls Programm trägt den Namen transzendental phä-
nomenologischer Idealismus.

Radikale Begründung beinhaltet absolute Voraussetzungslosigkeit. 
Damit ist nicht gemeint, dass ein Bewusstsein ohne Voraussetzungen an-
fangen könne, Husserl hat vielmehr im Sinn, dass alle Voraussetzungen 
nachträglich durch eine Rückfrage einsichtig gemacht und durchschaut 
werden. »Philosophie gilt mir, der Idee nach, als die universale und im ra-
dikalen Sinne strenge Wissenschaft. Als das ist sie Wissenschaft aus letz-
ter Begründung, oder, was gleich gilt, aus letzter Selbstverantwortung, 
in der also keine prädikative oder vorprädikative Selbstverständlichkeit 
als unbefragter Erkenntnisboden fungiert.« (Husserl 1971, 139) Dieser 
»Radikalismus der Erkenntnisautonomie« (ebd., 151) hat für Husserl 
auch eine höchste praktische Dimension. Er wirkt nämlich bei der Ret-
tung des gefährdeten Europa mit; eine Bemühung, die heute aktueller 
denn je scheint. Husserl entwickelte in den 30er Jahren bekanntlich ei-
nen Beitrag zur Rettung des europäischen Menschentums. 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-49 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

b. Europa und die Unendlichkeit des Geistes

Eine Anknüpfung an die Vernunftteleologie der europäischen Geschich-
te ist für Husserl der entscheidende Schritt zur Überwindung der Krise 
Europas. Husserl erweist sich als klassischer Meisterdenker, wenn er gar 
an »die Wiedergeburt Europas aus dem Geist der Philosophie« (Husserl 
1976, 347f) appelliert.

Husserls Arbeitsphilosophie ist dabei auf eine »Unendlichkeit des Le-
bens und Strebens auf Vernunft hin« (ebd., 275)  Ausgerichtete, die eine 
der Wissenschaft und des Rationalismus ist. Europa wird sich seiner 
Urstiftung durch die griechische Philosophie und ihres Strebens nach 
Wahrheit, die über alle Partikularitäten hinwegführt, bewusst und kann 
sich dadurch nicht nur erhalten, sondern gar vervollkommnen.

»Wissenschaftliche Kultur unter Ideen der Unendlichkeit bedeutet also 
eine Revolutionierung der gesamten Kultur, eine Revolutionierung in 
der ganzen Weise des Menschentums als kulturschaffenden. Sie bedeu-
tet auch eine Revolutionierung der Geschichtlichkeit, die nun Geschich-
te des Entwerdens des endlichen Menschentums im Werden zum Men-
schentums unendlicher Aufgaben ist.« (325)

Das Menschentum vermag sich stets zu erneuern, indem es sich in den 
Strahl der Unendlichkeit eines »Geistes« stellt, »der allein unsterblich 
ist.« (348) Unendlichkeit ist nicht eine des Anderen (Levinas), die von 
außen in die Eigenheitssphäre der Vernunft einbricht, sondern eine der 
Immanenz und damit »eine Unendlichkeit des Lebens und Strebens auf 
Vernunft hin.« (275) Der Mensch entwird, wie Husserl sagt, sich und 
»wird zum unbeteiligten Zuschauer, Überschauer der Welt, er wird zum 
Philosophen.« (331)

Husserl reiht sich damit in Tradition der Meisterdenker ein, die, wie 
wir mit Michel Foucault anlässlich von Kant betont haben (vgl. Kap. 2a), 
das Endliche durch Teilhabe am Unendlichen veredelt.

c. Die Antinomie von Endlichem und Unendlichem

Das Verhältnis von Endlichem und Unendlichem ist Foucault zufolge ein 
Leitfaden im Umgang mit Husserl und anderen Idealisten. Ein Lehrstück 
in dieser Sache ist immer noch die Werkentwicklung von Adorno (vgl. 
Schnell 2017, 38f). Als junger Gelehrter wollte Adorno Husserl idealis-
tisch übertrumpfen. Erst später, vermutlich auch unter dem Einfluss der 
politischen Verhältnisse, gewinnt Adorno einen Einblick in die Endlich-
keit und die Nichtidentität der Vernunft.

Hans Blumenberg kommt zu einer ähnlichen Einsicht. Die Annah-
me, dass es ein endliches Menschentum gibt, welches auf Pole der 

E. HUSSERL: DIE VERLETZLICHKEIT DES ENDLICHEN LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783748911654-49 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Unendlichkeit hinlebt, stelle, so Blumenberg, die »entscheidende Anti-
nomie« in Husserls Philosophie dar. Weil Unendlichkeit der Vernunft 
vom endlichen Leben aus gedacht werden muss, bleibt diesem Leben 
die »Erfüllung versagt.« (Blumenberg 2015, 193) Dieses Versagen ist 
auch ein Versagen bei der Rettung Europas. »Man kann nicht vom Wer-
den zum Menschentun unendlicher Aufgaben schwärmen und gleichzei-
tig den Preis für dieses Werden verweigern.« (ebd., 194) Mit Foucault 
gesprochen: Husserl hat zu viel gefordert, die Vernunft erschöpfte sich 
dabei und ist hinter der versprochenen Rettung des Menschentums zu-
rückgeblieben. Die Konsequenz daraus ist die Einsicht, dass »der kon-
krete Mensch gar nicht mögliches Subjekt einer unendlichen Aufgabe 
ist.« (198)

d. Die Endlichkeit des Leibes

Wenn nun, wie angekündigt, auch Husserl als Autor der Vulnerabilität 
vorgestellt werden soll, so ist das möglich, weil es noch eine andere Seite 
als die des Denkers der unendlichen Aufgaben gibt. Hier gilt der alte Satz 
von Ludwig Landgrebe, dass es immer wieder möglich ist, »mit Husserl 
gegen Husserl zu argumentieren.« (Landgrebe 1977, 14) Diese andere 
ist die Phänomenologie der Leiblichkeit. Damit rückt nun die Endlich-
keit in den Mittelpunkt.

Endlichkeit besagt, dass der Leib vergänglich ist und dass er in kei-
ner Leistung, weder einer praktischen noch einer geistigen völlig aufgeht 
oder erfasst werden kann. Der menschliche Leib ist eine »Umschlagstelle 
von geistiger Kausalität in Naturkausalität.« (Husserl 1952, 286) Um-
schlagstelle besagt, dass der Leib Geist und Natur in sich verkörpert und 
daher nicht einem der Bereiche allein zugeordnet werden kann. Diese 
zentrale Sichtweise impliziert, dass jeder Mensch jeweils mit Haut und 
Haaren leiblich ist. Es gibt nichts an mir, was leiblos wäre.

Der Vollzug der menschlichen Existenz, der im Verhalten, Handeln 
und Sprechen besteht und der mit Bezug auf Andere und die Welt zu ver-
stehen ist, bildet einen Ausgangpunkt, von dem aus nun eine Differenz 
von Leib und Körper getroffen werden kann. Der Leib ist Körper, so-
fern er nicht mehr als jemand, der sich der Welt zuwendet, auftritt, son-
dern als etwas, an dem Handlungen ausgeführt werden. Ich greife quasi 
als Leib in das Regal, um ein Buch herauszunehmen, verletzte mich da-
bei und versorge später die blutende Stelle am meinem Körper mit ei-
nem Pflaster. Ausgehend von Faktum der Leiblichkeit kann die Differenz 
Leib und Körper getroffen werden. Die Differenz von Leib und Körper 
wird vom Leib aus getroffen. Der Leib tritt damit doppelt auf, nämlich 
als Orientierungsnullpunkt und als Element einer Differenzierung. Sys-
tematisch hat Helmuth Plessner diesen Gedanken entwickelt.

DIE ENDLICHKEIT DES LEIBES

https://doi.org/10.5771/9783748911654-49 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

Die leibliche Existenz verweist auf das Mit-Dasein von Anderen. 
»Leiblich existieren heißt, daß man im Blick der Anderen und unter 
dem Zugriff des Anderen existiert.« (Waldenfels 2000, 240) Wie bereits 
angesprochen, ist ein Bezug zu Anderen stets gegenwärtig, schon allein 
aufgrund der Tatsache, dass sich ein leibhaftiger Mensch der Sichtbar-
keit nicht entziehen kann. 

Leibliches Zur-Welt-Sein geschieht unter Zugriff des und der Ande-
ren. Dieses Phänomen impliziert Grenzen des Ich, genauer der Konsti-
tutionsleistungen der transzendentalen Subjektivität. Husserl selbst hat 
den Leib als »merkwürdig unvollkommen konstituiertes Ding« (Husserl 
1952, 159) bezeichnet. Unvollkommen und zwar wesensmäßig und damit 
unaufhebbar unvollkommen ist der Leib konstituiert, weil seine Bedeu-
tungsstiftungen nicht in den Leistungen des Bewusstseins aufgehen. Das 
Bewusstsein ist inkorporiertes Bewussten und daher endlich.

e. Vulnerabilität und das Unbehagen in der Kultur

Mit Husserl erkennen wir die Verletzlichkeit des endlichen Leibes an. Die 
Materialität des Leibes, die in keinem Denken aufgeht, bedeutet, dass bei 
allem aktiven Tun mir immer auch etwas angetan wird. Ich applaudie-
re dem Sänger. Dabei erleidet jede meiner Hände den Widerstand der je 
anderen. Ich erfahre die Welt, indem sie mir widerfährt. Darin liegt eine 
Verletzlichkeit, die prinzipiell nicht aufzuheben ist (vgl. Waldenfels 1980, 
98ff). Daraus ergeben sich erhebliche Konsequenzen. 

Mit Rückblick auf Simmel und Cassirer können wir hier auch Freud 
anführen. Das Unbehagen in der Kultur resultiert aus einem Leiden, das 
von »drei Seiten« her droht: »vom eigenen Körper«, »von der Außen-
welt« und »aus den Beziehungen zu anderen Menschen.« (Freud 1994, 
79) Jede dieser drei Dimensionen ist unverzichtbar. Der Selbst-, Welt- 
und Fremdbezug ist Merleau-Ponty zufolge das Dasein. Zugleich ist die-
ser dreifache Bezug Einfallstor für Leid, weil er eine grundsätzliche Vul-
nerabilität bezeugt. Der alte Grundsatz Neminem laedere (niemanden 
schaden), der in mancher medizinischen Ethik hochgehalten wird, ist 
wichtig, zugleich aber auch ein Problem. Der Mensch ist nicht Gott und 
somit nicht unverletzbar, sondern er ist ein Prothesengott.

E. HUSSERL: DIE VERLETZLICHKEIT DES ENDLICHEN LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783748911654-49 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Transzendental-phänomenologischer Idealismus
	b.  Europa und die Unendlichkeit des Geistes
	c.  Die Antinomie von Endlichem und Unendlichen
	d.  Die Endlichkeit des Leibes
	e.  Vulnerabilität und das Unbehagen in der Kultur

