6) E. Husserl: Die Verletzlichkeit
des endlichen Lebens

»Ich fiihle innerhalb dieser ungeheuren Schicksale meine Existenz als et-
was recht Uberfliissiges. « (Brief von Georg Simmel an Edmund Husserl
vom 15. Dez. 1914) Husserl hatte fur die Zerrissenheit der Moderne und
die Tragodie der Kultur, er sprach selbst von einer Krisis, ein Bewusst-
sein, da er mitten darin lebte. Dieses Schicksal teilte er mit Georg Simmel,
Sigmund Freund und Ernst Cassirer. Er ist ein weiterer Meisterdenker
der Unendlichkeit, der die Vulnerabilitit letztlich aber anerkennt. Zu die-
sem Zweck miissen wir auch Husserl ein wenig gegen den Strich lesen.

a. Transzendental-phdnomenologischer 1dealismus

In manchen Lehrbiichern gilt Husserl als Verfechter einer allgemeinen
Theorie des Sinns und der Vernunft, welche Motive einer ersten und ei-
ner letzten Philosophie verwendet. Die Aufklarung des Sinns der Seins-
geltung von Welt leistet das transzendentale Bewusstsein, das sich zum
Wir-Bewusstsein erweitert. Husserl mochte keinen Erkenntnisboden un-
befragt voraussetzen, sondern absolute Voraussetzungslosigkeit schaf-
fen. Dabei ist nicht zuletzt die Erwartung einer universellen Einstim-
migkeit der Erfahrung von maflgeblicher Bedeutung. Alle Auffassungen,
Perspektiven und auch Personen stimmen demnach in letzter Instanz
in der Sinnkldarung zwanglos zusammen (vgl. dazu ausfithrlich: Schnell
1995, 28ff). Husserls Programm tragt den Namen transzendental phdi-
nomenologischer Idealismus.

Radikale Begriindung beinhaltet absolute Voraussetzungslosigkeit.
Damit ist nicht gemeint, dass ein Bewusstsein ohne Voraussetzungen an-
fangen konne, Husserl hat vielmehr im Sinn, dass alle Voraussetzungen
nachtriglich durch eine Riickfrage einsichtig gemacht und durchschaut
werden. »Philosophie gilt mir, der Idee nach, als die universale und im ra-
dikalen Sinne strenge Wissenschaft. Als das ist sie Wissenschaft aus letz-
ter Begriindung, oder, was gleich gilt, aus letzter Selbstverantwortung,
in der also keine pradikative oder vorpradikative Selbstverstandlichkeit
als unbefragter Erkenntnisboden fungiert.« (Husserl 1971, 139) Dieser
»Radikalismus der Erkenntnisautonomie« (ebd., 151) hat fiir Husserl
auch eine hochste praktische Dimension. Er wirkt niamlich bei der Ret-
tung des gefihrdeten Europa mit; eine Bemithung, die heute aktueller
denn je scheint. Husserl entwickelte in den 30er Jahren bekanntlich ei-
nen Beitrag zur Rettung des europaischen Menschentums.

49

https://doLorg/10.5771/8783748911654-49 - am 26.01.2026, 05:35:44. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. HUSSERL: DIE VERLETZLICHKEIT DES ENDLICHEN LEBENS
b. Europa und die Unendlichkeit des Geistes

Eine Ankniipfung an die Vernunftteleologie der europaischen Geschich-
te ist fiir Husserl der entscheidende Schritt zur Uberwindung der Krise
Europas. Husserl erweist sich als klassischer Meisterdenker, wenn er gar
an »die Wiedergeburt Europas aus dem Geist der Philosophie« (Husserl
1976, 347f) appelliert.

Husserls Arbeitsphilosophie ist dabei auf eine » Unendlichkeit des Le-
bens und Strebens auf Vernunft hin« (ebd., 275) Ausgerichtete, die eine
der Wissenschaft und des Rationalismus ist. Europa wird sich seiner
Urstiftung durch die griechische Philosophie und ihres Strebens nach
Wabhrheit, die tiber alle Partikularititen hinwegfiihrt, bewusst und kann
sich dadurch nicht nur erhalten, sondern gar vervollkommnen.

»Wissenschaftliche Kultur unter Ideen der Unendlichkeit bedeutet also
eine Revolutionierung der gesamten Kultur, eine Revolutionierung in
der ganzen Weise des Menschentums als kulturschaffenden. Sie bedeu-
tet auch eine Revolutionierung der Geschichtlichkeit, die nun Geschich-
te des Entwerdens des endlichen Menschentums im Werden zum Men-
schentums unendlicher Aufgaben ist.« (325)

Das Menschentum vermag sich stets zu erneuern, indem es sich in den
Strahl der Unendlichkeit eines »Geistes« stellt, »der allein unsterblich
ist.« (348) Unendlichkeit ist nicht eine des Anderen (Levinas), die von
aufSen in die Eigenheitssphare der Vernunft einbricht, sondern eine der
Immanenz und damit »eine Unendlichkeit des Lebens und Strebens auf
Vernunft hin.« (275) Der Mensch entwird, wie Husserl sagt, sich und
»wird zum unbeteiligten Zuschauer, Uberschauer der Welt, er wird zum
Philosophen.« (3371)

Husserl reiht sich damit in Tradition der Meisterdenker ein, die, wie
wir mit Michel Foucault anlésslich von Kant betont haben (vgl. Kap. 2a),
das Endliche durch Teilhabe am Unendlichen veredelt.

c. Die Antinomie von Endlichem und Unendlichem

Das Verhiltnis von Endlichem und Unendlichem ist Foucault zufolge ein
Leitfaden im Umgang mit Husserl und anderen Idealisten. Ein Lehrstiick
in dieser Sache ist immer noch die Werkentwicklung von Adorno (vgl.
Schnell 2017, 38f). Als junger Gelehrter wollte Adorno Husserl idealis-
tisch tibertrumpfen. Erst spater, vermutlich auch unter dem Einfluss der
politischen Verhiltnisse, gewinnt Adorno einen Einblick in die Endlich-
keit und die Nichtidentitit der Vernunft.

Hans Blumenberg kommt zu einer dhnlichen Einsicht. Die Annah-
me, dass es ein endliches Menschentum gibt, welches auf Pole der

50

https://doLorg/10.5771/8783748911654-49 - am 26.01.2026, 05:35:44. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENDLICHKEIT DES LEIBES

Unendlichkeit hinlebt, stelle, so Blumenberg, die »entscheidende Anti-
nomie« in Husserls Philosophie dar. Weil Unendlichkeit der Vernunft
vom endlichen Leben aus gedacht werden muss, bleibt diesem Leben
die »Erfillung versagt.« (Blumenberg 2015, 193) Dieses Versagen ist
auch ein Versagen bei der Rettung Europas. »Man kann nicht vom Wer-
den zum Menschentun unendlicher Aufgaben schwarmen und gleichzei-
tig den Preis fiir dieses Werden verweigern.« (ebd., 194) Mit Foucault
gesprochen: Husserl hat zu viel gefordert, die Vernunft erschopfte sich
dabei und ist hinter der versprochenen Rettung des Menschentums zu-
ruckgeblieben. Die Konsequenz daraus ist die Einsicht, dass »der kon-
krete Mensch gar nicht mogliches Subjekt einer unendlichen Aufgabe
ist.« (198)

d. Die Endlichkeit des Leibes

Wenn nun, wie angekiindigt, auch Husserl als Autor der Vulnerabilitit
vorgestellt werden soll, so ist das moglich, weil es noch eine andere Seite
als die des Denkers der unendlichen Aufgaben gibt. Hier gilt der alte Satz
von Ludwig Landgrebe, dass es immer wieder moglich ist, »mit Husserl
gegen Husserl zu argumentieren.« (Landgrebe 1977, 14) Diese andere
ist die Phanomenologie der Leiblichkeit. Damit riickt nun die Endlich-
keit in den Mittelpunkt.

Endlichkeit besagt, dass der Leib verganglich ist und dass er in kei-
ner Leistung, weder einer praktischen noch einer geistigen vollig aufgeht
oder erfasst werden kann. Der menschliche Leib ist eine » Umschlagstelle
von geistiger Kausalitdt in Naturkausalitit.« (Husserl 1952, 286) Um-
schlagstelle besagt, dass der Leib Geist und Natur in sich verkoérpert und
daher nicht einem der Bereiche allein zugeordnet werden kann. Diese
zentrale Sichtweise impliziert, dass jeder Mensch jeweils mit Haut und
Haaren leiblich ist. Es gibt nichts an mir, was leiblos wire.

Der Vollzug der menschlichen Existenz, der im Verhalten, Handeln
und Sprechen besteht und der mit Bezug auf Andere und die Welt zu ver-
stehen ist, bildet einen Ausgangpunkt, von dem aus nun eine Differenz
von Leib und Korper getroffen werden kann. Der Leib ist Korper, so-
fern er nicht mehr als jemand, der sich der Welt zuwendet, auftritt, son-
dern als etwas, an dem Handlungen ausgefuhrt werden. Ich greife quasi
als Leib in das Regal, um ein Buch herauszunehmen, verletzte mich da-
bei und versorge spiter die blutende Stelle am meinem Korper mit ei-
nem Pflaster. Ausgehend von Faktum der Leiblichkeit kann die Differenz
Leib und Korper getroffen werden. Die Differenz von Leib und Korper
wird vom Leib aus getroffen. Der Leib tritt damit doppelt auf, namlich
als Orientierungsnullpunkt und als Element einer Differenzierung. Sys-
tematisch hat Helmuth Plessner diesen Gedanken entwickelt.

ST

https://doLorg/10.5771/8783748911654-49 - am 26.01.2026, 05:35:44. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. HUSSERL: DIE VERLETZLICHKEIT DES ENDLICHEN LEBENS

Die leibliche Existenz verweist auf das Mit-Dasein von Anderen.
»Leiblich existieren heif$t, daf$ man im Blick der Anderen und unter
dem Zugriff des Anderen existiert.« (Waldenfels 2000, 240) Wie bereits
angesprochen, ist ein Bezug zu Anderen stets gegenwirtig, schon allein
aufgrund der Tatsache, dass sich ein leibhaftiger Mensch der Sichtbar-
keit nicht entziehen kann.

Leibliches Zur-Welt-Sein geschieht unter Zugriff des und der Ande-
ren. Dieses Phianomen impliziert Grenzen des Ich, genauer der Konsti-
tutionsleistungen der transzendentalen Subjektivitdt. Husserl selbst hat
den Leib als »merkwiirdig unvollkommen konstituiertes Ding« (Husserl
1952, 159) bezeichnet. Unvollkommen und zwar wesensmafSig und damit
unaufhebbar unvollkommen ist der Leib konstituiert, weil seine Bedeu-
tungsstiftungen nicht in den Leistungen des Bewusstseins aufgehen. Das
Bewusstsein ist inkorporiertes Bewussten und daher endlich.

e. Vulnerabilitit und das Unbehagen in der Kultur

Mit Husserl erkennen wir die Verletzlichkeit des endlichen Leibes an. Die
Materialitit des Leibes, die in keinem Denken aufgeht, bedeutet, dass bei
allem aktiven Tun mir immer auch etwas angetan wird. Ich applaudie-
re dem Sanger. Dabei erleidet jede meiner Hiande den Widerstand der je
anderen. Ich erfahre die Welt, indem sie mir widerfidhrt. Darin liegt eine
Verletzlichkeit, die prinzipiell nicht aufzuheben ist (vgl. Waldenfels 1980,
98ff). Daraus ergeben sich erhebliche Konsequenzen.

Mit Riickblick auf Simmel und Cassirer konnen wir hier auch Freud
anfihren. Das Unbehagen in der Kultur resultiert aus einem Leiden, das
von »drei Seiten« her droht: »vom eigenen Korper«, »von der AufSen-
welt« und »aus den Beziehungen zu anderen Menschen.« (Freud 1994,
79) Jede dieser drei Dimensionen ist unverzichtbar. Der Selbst-, Welt-
und Fremdbezug ist Merleau-Ponty zufolge das Dasein. Zugleich ist die-
ser dreifache Bezug Einfallstor fiir Leid, weil er eine grundsitzliche Vul-
nerabilitdt bezeugt. Der alte Grundsatz Neminem laedere (niemanden
schaden), der in mancher medizinischen Ethik hochgehalten wird, ist
wichtig, zugleich aber auch ein Problem. Der Mensch ist nicht Gott und
somit nicht unverletzbar, sondern er ist ein Prothesengott.

52

https://doLorg/10.5771/8783748911654-49 - am 26.01.2026, 05:35:44. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Transzendental-phänomenologischer Idealismus
	b.  Europa und die Unendlichkeit des Geistes
	c.  Die Antinomie von Endlichem und Unendlichen
	d.  Die Endlichkeit des Leibes
	e.  Vulnerabilität und das Unbehagen in der Kultur

