Die Konfessionalisierung des Helden
oder die subversive Kraft des Heroischen
im spiten 16. Jahrhundert

Im Jahre 1594 versuchte ein katholischer Attentiter, Jean Chatel, den franzosi-
schen Konig Heinrich IV. zu ermorden. Anders als 16 Jahre spiter, als es Ravaillac
wirklich gelang, den Monarchen tddlich zu verletzen, misslang dieses Attentat
und Chatel starb als potenzieller Konigsmorder eines qualvollen Todes, aber seine
Tat fand dennoch ihre Verteidiger. Einer der fuhrenden Theologen der Liga, Jean
Boucher, der 1589 schon die religiose Rechtfertigung fir die Ermordung Hein-
richs III. geliefert hatte, sich aber nun im Exil in den spanischen Niederlanden
aufhielt, schrieb eigens eine Apologie fiir Jean Chétel, in der er nochmals einge-
hend begriindete, warum es sich hier um einen - so wortlich - ,acte héroique®
handelte. Heroisch sei eine Handlung, die durch ihre Tugendhaftigkeit, aber auch
durch ,,magnanimité, force, courage” und ,constance” (Seelengrofie, Kraft, Mut
und Standhaftigkeit) das Normalmafl des Menschlichen deutlich iiberschreite und
den Menschen gewissermaflen gottlich werden lasse: ,rend I'homme divin en
quelque sorte“.! Vorausgesetzt war dabei zugleich, dass solche Martyrer-Attentiter
unmittelbar gottlich inspiriert waren.2 Mit dem Hinweis darauf, dass Chitel ein
Held sei, sollte ihm auch die Vollmacht zugeschrieben werden, eine Tat zu voll-
bringen, die sonst nach menschlichem Ermessen als Mord und Majestitsverbre-
chen hitte gelten miissen. Auch die widerstandsrechtlichen Theorien, die die
Konfessionskriege hervorgebracht hatten, rechtfertigten normalerweise nicht die
Tat eines Einzelnen, sondern versuchten, das Widerstandsrecht auf die korporativ
verfassten Stinde oder das wie auch immer definierte Volk einzuschrinken, wobei
auf katholischer Seite auch das Recht des Papstes, weltliche Herrscher abzusetzen,
eine erhebliche Rolle spielte. Die katholische Haltung zur Moglichkeit des Tyran-
nenmords hatte sich freilich seit den 1580er Jahren erheblich radikalisiert. Schon
das Attentat auf Wilhelm von Oranien war 1584 von katholischer Seite gepriesen

1 Jean Boucher, Apologie pour Iehan Chastel. Parisien, executé & mort, par Frangois de Ve-

rone Constantin [Pseudonym fiir Jean Boucher], Teil 2, [s. .] ORT 1610, S. 26.

Zu dieser Problematik siehe auch Paul-Alexis Mellet, Lange et ’assassin. Les vocations
extraordinaires et le regicide jusq’au 1610, in: Marie-Luce Demonet (Hrsg.), Hasard et pro-
vidence XIVe-XVII® siécles. Actes du cinquantenaire de la fondation du CESR et XLIX®
Colloque International d’études Humanistes, Tours, 3-9 juillet 2006, 2007, http://umr6576.
cesr.univ-tours.fr/Publications/HasardetProvidence/, 20. Juli 2015. Zur Hinrichtung von
Chatel, der dieser mit heroischer Standhaftigkeit entgegenging, siche auch: Mathilde Ber-
nard, Ecrire la peur a ’époque des guerres de Religion. Une étude des historiens et mémo-
rialistes contemporains des guerres civiles en France 1562-1598 (Collection Savoir : Let-
tres), Paris 2010, S. 138.

2

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

worden als ,a holy and living sacrifice offered to God the Lord his creator”.? Und
als 1589 der Monch Jacques Clément Heinrich III. von Frankreich umbrachte,
duflerte sich der Papst lobend iiber den Attentiter und verglich nach einigen Dar-
stellungen seine Tat sogar mit dem Wunder der Inkarnation,* wihrend der spani-
sche Jesuit Mariana den Attentiter in einem seiner Werke ,aeternum Galliae de-
cus“ (yeine ewige Zierde Frankreichs“) nannte.’ Dies waren keine vereinzelten
Stimmen. Der spanische Botschafter in Paris war tiberzeugt, dass Clément ein
Werk von tibermenschlicher Grofle vollbracht habe, andere sprachen von einem
Zeichen Gottes oder verglichen Clément mit den Helden und Heldinnen der Bi-
bel. So predigte der Prior der Dominikaner in Paris, Edmond Bourgoing, ein be-
sonders fanatischer Anhinger der Heiligen Liga, nach der Ermordung des letzten
Valois 15 Tage lang tiber die Gestalt der biblischen Judith, deren Tat er als Prifigu-
ration der Tat Jacques Cléments sah, der jedoch ebenso mit David, Samson oder
Ehud verglichen wurde. Clément verkorperte auf diese Weise eine bestimmte Va-
riante des heroischen Glaubenskdmpfers, zugleich Mirtyrer und Tyrannenmorder
und Uberdies noch Priester, der in der Nachfolge Christi stand.

Im Zuge der Religionskriege war es auf beiden Seiten, auf der katholischen wie
auf der protestantischen, zu einer Umdeutung des religiosen Martyriums gekom-
men. War der Mirtyrer in der Tradition der Kirche in erster Linie als unschuldiger
Dulder gesehen worden, der sein Leben fiir seinen Glauben opferte und der allen-
falls in der Standhaftigkeit des Leidens heroische Grof3e entfaltete, so wurde das
Martyrium nun zunehmend zur Tat umgedeutet. Namentlich von katholischer
Seite wurde das Martyrium als Aufforderung zur Bekehrung derjenigen darge-
stellt, die seine Zeugen wurden.” Dieser Aspekt mochte bei der Darstellung der
protestantischen Opfer religioser Verfolgung geringer ausgeprigt sein. Die stoische
Apathie des Mirtyrers wurde hier generell stirker betont als im katholischen Be-
reich, wo namentlich die Jesuiten auf die Indienstnahme der menschlichen Lei-

Brad S. Gregory, Salvation at Stake. Christian Martyrdom in Early Modern Europe (Har-
vard Historical Studies; 134), Cambridge, MA 1999, S. 295-296.

4 Jacques Auguste de Thou, Historia sui temporis, Bd. 4, London 1733, Liber XCVI, § X,
S. 767-768; vgl. Nicola M. Sutherland, Henry IV of France and the Politics of Religion,
Bd. 1, Henry of Navarre, Bristol 2002, S. 265.

Juan Mariana, De Rege et eius institutione, Toledo 1599, S. 69; vgl. Harro Hopfl, Jesuit Po-
litical Thought. The Society of Jesus and the State, c. 1540-1630 (Ideas in Context; 70),
Cambridge 2004, S. 319-320.

Nicolas Le Roux, Le roi, la cour, I’état. De la Renaissance a I’absolutisme (Epoques), Seys-
sel 2013, S. 252-256.

7 Peter Burschel, Sterben und Unsterblichkeit. Zur Kultur des Martyriums in der Frithen
Neuzeit (Ancien Régime. Aufklirung und Revolution; 35), Minchen 2004, S. 281-282:
»50 wird in der Tat deutlich, daf} die Mirtyrerinnen und Mirtyrer auf den Jesuitenbithnen
im Vergleich mit ihren protestantischen [...] nicht leiden, sondern ,gegenleiden’, nicht
dulden, sondern agieren, nicht loslassen, sondern kidmpfen, nicht iiberwinden, sondern
Uberzeugen. Thr Martyrium wird zur Tat, und erst in der Tat zum Triumph.“

28

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

denschaften fiir die Sache des Glaubens und nicht auf ihre ginzliche Uberwin-
dung setzten.® Aber auch hier konnte der Opfertod eines Mannes oder einer Frau,
die von konfessionellen Feinden wegen ihres Glaubens getotet wurden, leicht eine
politische Dimension erhalten. Foxes ,Book of Martyrs® etwa, das die Erinnerung
an die rund 300 Englinder und Englinderinnen wachhielt, die unter Maria Tudor
wegen ihres Bekenntnisses zum Protestantismus hingerichtet worden waren, wur-
de im spiten 16. und im 17 Jahrhundert als Aufforderung gelesen, einer maogli-
chen katholischen Machtergreifung in England einen entschiedenen Widerstand
entgegenzusetzen.” Ob diese Machtergreifung sich nun auf dem Wege der dynas-
tischen Erbfolge vollzog oder durch einen gewaltsamen Umsturz oder gar durch
den Abfall eines Herrschers vom wahren Glauben, war dafiir von untergeordneter
Bedeutung.!® Zum Fanal wurde der Tod der Opfer der marianischen Verfolgungen
vor allem im Kontext einer Interpretation, die sich von der Offenbarung des Jo-
hannes inspirieren lief} und dieses Buch der Bibel als Aufforderung zur aktiven
Beteiligung auch des einfachen Gldubigen am eschatologischen Kampf zwischen
Licht und Finsternis las.!!

Auf katholischer Seit erhielt diese Politisierung des Martyriums jedoch noch ei-
ne stirkere und konkretere Zuspitzung. Protestanten neigten etwa wihrend der
franzosischen Religionskriege in Frankreich in der Regel nicht dazu, Adlige oder
andere Laien, die im aktiven Kampf gegen den konfessionellen Gegner umge-
kommen oder auch Opfer eines politischen Attentates geworden waren, als Mirty-
rer zu verehren, was zum Teil auch daran gelegen haben mag, dass etwa die politi-
schen Anflhrer der Hugenotten in Frankreich, die sich eher den traditionellen
Idealen einer spezifisch adligen Lebenshaltung verpflichtet sahen, sich nur mit
Miihe als Verkorperung einer leidenschaftlichen Frommigkeit darstellen liefen.?
Den Vorkidmpfern des Protestantismus, die wihrend der Religionskriege umkamen,

8 Vgl. ebd., S.278, S.282; vgl zu den Jesuiten und ihrer Vorstellung des Heroischen auch
Marc Fumaroli, Héros et orateurs. Rhétorique et dramaturgie cornéliennes, Genf 1996,
S.329-337.

9 Vgl. David Loades (Hrsg.), John Foxe at Home and Abroad, Aldershot 2004; Thomas

P. Anderson / Ryan Netzley (Hrsg.), Acts of Reading. Interpretation, Reading Practices,

and the Idea of the Book in John Foxe’s Actes and Monuments, Newark, Del. 2010; vgl.

Alice Dailey, The English Martyr from Reformation to Revolution (Reformations), Notre

Dame, IN 2012, S. 53-97.

Thomas S. Freeman, ‘Imitatio Christi with a Vengeance’: The Politicisation of Martyrdom

in Early-Modern England, in: Thomas S. Freeman / Thomas F. Mayer (Hrsg.), Martyrs and

Martyrdom in England, c. 1400-1700 (Studies in Modern British Religious History; 15),

Woodbridge 2007, S. 35-69.

11" Zum Einfluss der Apokalypse auf das politische Denken siehe Ronald G. Asch, The Reve-
lation of the Revelation. Die Bedeutung der Offenbarung des Johannes fiir das politische
Denken in England im spiten 16. und frithen 17. Jahrhundert, in: Kai Trampedach / An-
dreas Pecar (Hrsg.), Die Bibel als politisches Argument. Voraussetzungen und Folgen bibli-
zistischer Herrschaftslegitimation in der Vormoderne (Historische Zeitschrift; Beihefte
N.E. 43), Miinchen 2007, S. 315-331.

12" E] Kenz, Les biichers du roi, S. 209-212.

10

29

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wurden zwar heroische Tatkraft, ritterlicher Mut und wohl auch die Seelengrofie
des Aristokraten, der mit stoischem Gleichmut die Unbill der Welt ertrug, zuge-
schrieben, aber man zogerte, ihnen einen wirklichen Mirtyrerkult zu widmen, wie
es auf katholischer Seite zum Beispiel mit den 1588 ermordeten Briidern Guise
durchaus geschah. Ein Held auf dem Schlachtfeld zu sein und zugleich ein Mirty-
rer, das war aus protestantischer Sicht, zumindest zu diesem Zeitpunkt, nur schwer
vereinbar, selbst wenn man am Ende einem Mordanschlag zum Opfer fiel, ganz
abgesehen von der Tatsache, dass es natiirlich im Protestantismus keinen Heiligen-
kult gab.13

Es mag hinzugekommen sein, dass die Protestanten, die in Frankreich anders als
in England nur eine Minderheit der Bevolkerung darstellten, nie hoffen konnten,
die Mehrheit der Franzosen fuir ithren Kampf zu gewinnen, es sei denn, sie stellten
diesen vor allem auch als eine politische Auseinandersetzung dar, in der es um die
Freiheit des Landes und die Rechte der Stinde, vor allem des Adels ging. Und so
war die Argumentation der Hugenotten im Krieg, wie man etwa an der ,Franco-
Gallia“ Frangois Hotmans sehen kann, auch ausgerichtet.'* Mit der Berufung auf
religiose Mirtyrer konnte man die gemifigten Katholiken kaum fir sich gewin-
nen, mit rein politischen und historischen Argumenten aber vielleicht bis zu ei-
nem gewissen Grade doch.

Vor diesem Problem stand die katholische Seite im konfessionellen Kampf
nicht. Sie war aber seit den 1580er Jahren mit der Herausforderung konfrontiert,
ihre grundsitzliche Treue gegeniiber einer katholischen Monarchie mit dem Wi-
derstand gegen einen Konig, Heinrich IIL, zu verbinden, der zwar Katholik war,
aber im Kampf gegen die Ketzer den Eindruck nicht vermeiden konnte, lau und
unentschlossen zu sein, und der tiberdies die Moglichkeit offen lief3, dass ein Pro-
testant, Heinrich von Navarra, sein Nachfolger sein kénnte.l> Die heroische Geste
des Martyrers brachte vielleicht auch deshalb die Botschaft der Heiligen Liga — des
Zusammenschlusses der militanten Katholiken — besser zum Ausdruck als jede
Predigt und jede theoretische Abhandlung, weil der Mirtyrer als Figur die internen
Konflikte der katholischen Position lebbar machte und gewissermaflen authob.!6

Bei der Zuspitzung der konfessionellen Konflikte in Frankreich spielte der Ver-
weis auf das Leiden und den heroischen Tod der katholischen Glaubenszeugen je-

13- Zu den Problemen, die sich fiir die Protestanten daraus ergaben, dass es wihrend der Reli-

gionskriege keine klassischen Martyrer — also etwa Opfer von Hiresieverfahren — mehr gab,
siehe auch Bernard, Ecrire la peur, S. 289.

Francois Hotman, Franco-Gallia, in: Jirgen Dennert (Hrsg.), Beza, Brutus, Hotman. Cal-
vinistische Monarchomachen (Klassiker der Politik; 8), Koln 1968, S. 203-327.

15 Zu Heinrich IIL siehe jetzt Robert J. Knecht, Hero or Tyrant? Henry III, King of France,
1574-89, Farnham 2014, besonders S. 39-58 zur Rolle Heinrichs als katholischer Held in
der Zeit als Thronfolger.

Diese These vertritt sinngemif8 David El Kenz, Les usages subversifs du martyre dans la
France des troubles de religion. De la parole au geste, in: Frank Lestringant (Hrsg.), Mar-
tyrs et martyrologes (Revue des Sciences Humaines; 269), Lille 2003, S. 33-51, hier S. 46.

14

16

30

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

denfalls eine entscheidende Rolle. Als 1587 in England Maria Stuart hingerichtet
wurde, instrumentalisierte die Liga in Frankreich deren Tod, um den eigenen Ko6-
nig anzugreifen, weil er nicht versucht habe, die Hinrichtung dieser fritheren Koni-
gin von Frankreich (Maria Stuart war die Witwe Franz II. von Frankreich) zu ver-
hindern. Zugleich wurden in einer Pariser Kirche Bilder zur Schau gestellt, die den
qualvollen Tod der katholischen Priester darstellten, die in England unter Elisa-
beth I. wegen ihres Glaubens hingerichtet worden waren, um so die Franzosen vor
der Moglichkeit des Ubergangs der Krone an einen Protestanten zu warnen.!? We-
nig spiter kam es in Paris zu einem Volksaufstand radikaler Katholiken, vor dem
sich der Konig nur mithsam durch Flucht in Sicherheit bringen konnte. Doch auch
auflerhalb der Hauptstadt war er seines Lebens nicht sicher. 1589 wurde er — wie
bereits erwihnt — in Saint Cloud vom den Jakobinerménch Jacques Clément, der
dabei selbst umkam, ermordet.

In der Propaganda der Liga wurde Clément mit Judith und anderen Heldinnen
und Helden des Alten Testamtes verglichen.!® In seinem Falle stellte sich natiirlich
die Frage, ob ein Monch und Priester wirklich berechtigt sein konne, selbst zum
Schwert zu greifen, mit besonderem Nachdruck, denn es galt ja das Prinzip ,eccle-
sia non sitit sanguinem® (,die Kirche trinkt kein Blut®). Indes betonten die Traktate
der Liga, dass ja auch der Prophet Elias vierhundert Baalspriester getotet habe und
Samson unter Opferung seines Lebens an die dreitausend Philister mit sich in den
Tod gerissen habe.!?

Gefihrlich fiir die Monarchie waren in Frankreich jedoch nicht nur radikalisierte
Einzeltiter wie Jacques Clément, die durch die eine grofle heroische Tat das Land
vor der Gefahr der Hiresie zu retten versuchten, sondern auch jene Adligen, die
sich an die Spitze der streitenden konfessionellen Parteien setzten. Die Motivation
dafiir war sicherlich eine recht unterschiedliche. Fir manche mogen Konflikte mit
feindlichen Klientelnetzwerken oder der Versuch, sich zu profilieren, eine Rolle ge-
spielt haben, aber man sollte ein anderes Motiv nicht unterschitzen: Die Suche
nach einer Legitimation fiir die eigene gesellschaftliche Position und nach einer
Mission, der man dienen konnte. Denis Crouzet hat mit Nachdruck die These ver-
treten, das Ende der Kriege gegen die duferen Feinde Frankreichs im Frieden von
Cateau-Cambrésis 1559 sei fur viele Adlige ein Trauma gewesen, denn fiir sie habe

17 Stuart Carroll, Martyrs and Murderers. The Guise Family and the Making of Europe, Ox-
ford 2009, S. 257; vgl. Alexander S. Wilkinson, Mary Queen of Scots and French Public
Opinion 1542-1600, Basingstoke 2004, S. 110, S.111-127; vgl. John D. Staines, The
Tragic Histories of Mary Queen of Scots, 1560-1690. Rhetoric, Passions and Political Lit-
erature, Farnham 2009, S. 102; vgl. Paul Arblaster, Antwerp and the World. Richard Ver-
stegan and the International Culture of Catholic Reformation (Avisos de Flandes; 9), Neu-
Lowen 2004, S. 41-43.

Jacques Baron, Origine, généalogie et démonstration de ceste excellente, et héroique mai-
son de Lorraine, et Guyse en dépendente. Avec les martyrs de Henry et Louys, Duc et
Cardinal de Guise, Paris 1589, S. 36.

Charles Pincelet, Le martyre de frére Jacques Clément de Iordre S. Dominique, Troyes
1589, S. 59, S. 61.

18

19

31

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Krieg fast die Bedeutung eines sakralen Selbstopfers angenommen. In mythen-
umwobenen Kimpfen wie dem Zweikampf zwischen dem Chevalier Bayard und
dem Spanier Alonzo de Sotomayor im Februar 1503 wihrend der Kriege in Italien
glaubte man die Hand Gottes zu erkennen, die dem scheinbar Schwicheren den
Sieg verlieh, so wie ein David iiber Goliath gesiegt hatte. Dieses ganze Feld heroi-
scher Taten schien mit dem Ende der Kriege gegen das Haus Habsburg und andere
Gegner dem Vergessen anheim gegeben zu sein und die Begeisterung, mit der sich
Teile des Adels in die Religionskriege stiirzten, wire dann gewissermafien eine
Kompensation fir den unpopuliren dufleren Frieden, eine notwendige Suche nach
einer heroischen Existenz in einer unheroischen Zeit gewesen.?® Eine solche Inter-
pretation mag die Dinge zu sehr zuspitzen, trifft aber doch ein wesentliches Ele-
ment des adligen Engagements in den Religionskriegen, wobei man gleichzeitig be-
tonen muss, dass die meisten weniger wohlhabenden Adligen in der Provinz sich
nur voribergehend oder gar nicht an den Kimpfen beteiligten.?! Adlige aber, die
so dachten, wie es Crouzet skizziert, setzten dem Bild eines schwankenden und
entscheidungsschwachen Monarchen, Heinrichs IIL, eine Selbstinszenierung ent-
gegen, die sie als heroische milites Christi, als Streiter Christi, erschienen liel. Auf
protestantischer Seite liefd sich das traditionelle Adelsethos freilich auch unter den
Vorzeichen eines heroischen Kampfes fiir den wahren Glauben nicht ohne weiteres
mit den Idealen eines gottesfurchtigen Lebens zur Deckung bringen, wie es die Pa-
storen der reformierten Kirche propagierten. Eine Figur wie Heinrich von Navarra,
der spitere Heinrich IV,, lasst dies ja deutlich genug werden.??

Leichter tat sich die katholische Seite damit, einen Kompromiss zwischen kon-
fessioneller Militanz und adligem Ehrgefiihl zu finden, zumal hier stirker zwi-
schen der Rolle von Geistlichen und Laien in der konfessionellen Auseinanderset-
zung differenziert werden konnte. Die Doktrin des Priestertums aller Glaubigen
war dem Katholizismus ja fremd. Es gab freilich auch Adlige, wie den Grafen von
Bouchage, spiter Herzog von Joyeuse, die in einer Person in unterschiedlichen
Lebensphasen die Rolle des Geistlichen, der durch eine heroische Askese und auf-
riittelnde Predigten der Kirche diente, und des bewaffneten Kimpfers, der auf den
Schlachtfeldern des Religionskrieges flir den wahren Glauben eintrat, verbanden.
Henri de Joyeuse (geb. 1563, gest. 1608) war der Bruder eines der mignons (Favori-
ten) Heinrichs IIL., Anne de Joyeuse, und gehorte selbst zu den Hoflingen und
Freunden des Konigs. 1587 trat Henri nach dem Tode seiner jungen Frau in ein

20 Denis Crouzet, La genése de la Réforme francaise, Paris 1999, S. 539-541, S. 545.

21 Jean-Marie Constant, Les barons francais pendant les guerres de religion, in: Association
Henri IV (Hrsg.), Quatriéme centenaire de la bataille de Courtras (Colloque de Coutras
organisé par le GRAHC 1987), Pau 1989, S. 49-62, besonders S. 54-60; vgl. Ders., The
Protestant Nobility in France during the Wars of Religion. A Leaven of Innovation in a
Traditional World, in: Philip Benedict [et al.] (Hrsg.), Reformation, Revolt and Civil War
in France and the Netherlands, 1555-1585, Amsterdam 1999, S. 69-82.

22 7Zu Heinrich IV. siche Vincent J. Pitts, Henri IV of France. His Reign and Age, Baltimore
2009.

32

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kloster ein und wurde Kapuziner, lief sich aber 1592 von seinen Geliibden als
Monch entbinden, um mit dem Status eines Malteserritters am Kampf gegen die
Protestanten teilzunehmen. Nach dem Ende der Religionskriege trat er erneut ins
Kloster ein und erlangte durch seine Predigten und seine Neigung zum Mystizis-
mus eine gewisse Berithmtheit.23 Es ist bezeichnend, dass Joyeuse in seiner Rolle
als Kapuziner auch an einer groflen Prozession teilnahm, welche die Liga im Mai
1588 in Paris veranstaltete. Sie stellte den Weg Christi zum Kalvarienberg dar und
sollte die Bevolkerung gegen den Koénig mobilisieren, ihn aber auch zur Riickkehr
aus Blois nach Paris bewegen. In der Prozession, in der die Henkersknechte be-
sonders brutal agierten, um das Ganze lebensnah wirken zu lassen, wurde die Rol-
le des gequilten Christus von Joyeuse gespielt.2* Im Leben des Kapuziners Pére
Ange (so hief§ Joyeuse als Monch) verband sich das heroische Leiden fir den wah-
ren Glauben in unterschiedlichen Phasen mit dem bewaffneten Kampf fur die
Kirche. Eine solche Synthese war natiirlich eher die Ausnahme. Andere Adlige
waren weltlichen Freuden weit stirker zugetan als Joyeuse und wurden dennoch
als Glaubensstreiter und am Ende auch als Mirtyrer heroisiert.

Das galt etwa fur den Fiihrer der Liga in den 1580er Jahren, den Herzog von
Guise. Henri de Guise entstammte einer Nebenlinie des Hauses Lothringen, einer
Dynastie, die Gottfried von Bouillon, den Kreuzfahrer und ersten Konig von Je-
rusalem, zu ihren Vorfahren rechnete und im Kampf gegen die Ungliubigen ihre
besondere Mission sah.?> In den spiten 1550er Jahren hatten die Guise den fran-
zdsischen Hof faktisch dominiert, nach dem Tode Franz II. 1560 war ihre Macht-
stellung jedoch ins Wanken geraten. Die Vertreibung Maria Stuarts, die miitterli-
cherseits eine Guise war, aus Schottland im Jahre 1567 war fur ihre Macht und ihr
Ansehen ein weiterer Schlag. Die Guise reagierten darauf, indem sie sich immer
starker mit der Sache der militanten Katholiken identifizierten und sich einer eng-
en Zusammenarbeit mit Philip II. von Spanien verschrieben. Die Identifikation
mit dem militanten Katholizismus wurde auch von Antoinette de Bourbon ge-
fordert, der fanatisch frommen Gattin der ersten Herzogs von Guise und Grof3-
mutter von Henri de Guise. Ihr Sohn Francois de Guise wurde zu Beginn der Re-
ligionskriege 1563 bei der Belagerung von Orléans von dem Protestanten Jean de
Poltrot aus dem Hinterhalt erschossen oder — aus der Sicht der Katholiken - er-

23 Luigi Gonzaga di Castiglione, Le Pére Ange de Joyeuse, frére mineur capucin, maréchal de
France (1563-1608), Paris 1928.

Antoinette Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des Croix. Les représentations du corps souf-
frant 1580-1650 (Bibliothéque littéraire de la Renaissance, Sér. 4; 82), Paris 2011, S. 69.

Denis Crouzet, Capital identitaire et engagement religieux. Aux origines de I’engagement
militant de la maison de Guise ou le tournant des années 1524-1525, in: Joél Fouilheron
[et al.] (Hrsg.), Sociétés et idéologies des Temps modernes. Hommage a Arlette Jouanna,
Bd. 2, Montpellier 1996, S. 573-589; Ders., Un texte fondateur? Note sur « U'Histoire et
recueil de la triomphante et glorieuse victoire... », in: Brigitte Maillard (Hrsg.), Foi, fidelité,
amitié en Europe 2 la période moderne. Mélanges offerts & Robert Sauzet, Bd. 2, Sensibili-
té et pratiques religieuses, Tours 1995, S. 311-331; vgl. zur Kreuzzugsidee auch unten, S. 67,
Anm. 6.

24

25

33

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mordet und seine Witwe verschrieb sich ganz der Mission, diesen Tod zu richen.
Sein Sohn Henri galt als einer der besten Kimpfer unter den Adligen seiner Zeit
und zeichnete sich durch seine Beteiligung an zahlreichen Duellen ebenso aus wie
durch seinen Mut auf dem Schlachtfeld, auf dem er mehrmals verwundet wurde,
was ihm den Beinamen ,Le Balafré“, Narbengesicht, eintrug.2® Seine Arroganz
und seine Neigung, politisch gefihrliche Liebesaffiren mit Frauen von Stand, et-
wa mit der Schwester des Konigs, anzufangen, verwickelten ihn allerdings auch
schon friihzeitig in Konflikte mit der Krone bzw. dem Haus Valois. Er war im Ub-
rigen wie seine Mutter besessen von dem Gedanken, den Tod seines Vaters zu ri-
chen, fur den er den Admiral Coligny verantwortlich machte, und galt als einer
der Hintermanner der Bartholomausnacht von 1572.

In den 1580er Jahren wurde er vor allem zum Gegenspieler des Konigs Hein-
rich III. Im Vergleich zu der eher morbiden und nach innen gekehrten Frommig-
keit Heinrichs III. war Henri de Guise ein Mann der Tat, dessen Kampf gegen die
Hiresie und fur die Romische Kirche nicht frei war von politischem Kalkil. Spa-
testens als die Guise in den 1580er Jahren die Fithrung der Heiligen Liga tiber-
nahmen, war jedoch ihre Treue zur Kirche zu einem Identititskapital geworden,
auf das man kaum verzichten konnte, wenn man das Netzwerk der zahlreichen
Klienten, die man besaf}, durch den Appell an gemeinsame ideelle Ziele zusam-
menhalten wollte.

Guise war daher mehr als ein malkontenter Hofling, er stand an der Spitze ei-
ner politischen Bewegung. Er spielte Ende der 1580er Jahre offenbar durchaus mit
den Gedanken, den Konig gefangen zu nehmen oder ihn sogar in ein Kloster ein-
zuweisen, um dann als Statthalter oder Reichsverweser an seiner Stelle zu herr-
schen.?’” An die Stelle eines verweiblichten Konigs wire damit ein adliger Krieger
getreten, der das Ideal heroischer Minnlichkeit und doch zugleich durch die ka-
tholischen Mirtyrer, die seine Familie in Gestalt seines Vaters und Maria Stuarts
aufzuweisen hatte, glaubwiirdig das Anliegen des reinen Katholizismus verkorper-
te. Durch seine offene Auflehnung gegen Heinrich III., wie sie in der Vertreibung
des Konigs aus Paris im Jahr 1588 zum Ausdruck kam, hatte Guise jedoch sein
Blatt tiberreizt. Im Dezember 1588 lief ihn der Konig bei einer Audienz in Blois
von seiner Leibgarde niederstechen. Auch sein Bruder, der Kardinal de Lorraine,
wurde gefangen gesetzt und ohne formliches Verfahren im Kerker umgebracht.

Die propagandistischen Schriften der Liga stellten den Tod der Herzogs von
Guise und seines Bruders nicht einfach nur als Mord dar, sondern als ein wahres
Martyrium, als ob die beiden im Kampf fir den wahren Glauben von einem
heidnischen Herrscher umgebracht worden wiren, wihrend umgekehrt der Tod
Heinrichs III. als Richterspruch Gottes gedeutet wurde.?

26 Carroll, Martyrs and Murderers, S. 185-187, S. 222-223.

27 Vgl. ebd., S. 283-284.

28 Baron, Origine, généalogie et démonstration, S. 36; vgl. Le Roux, Le roi, la cour, Iétat,
S. 243-246.

34

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dass Guise tiberhaupt eine so prominente Rolle als heroischer Fithrer der katho-
lischen Partei im Birgerkrieg hatte spielen konnen, lag wesentlich auch daran, dass
der Konig selbst zwischen den streitenden Parteien zu vermitteln versuchte oder
doch zumindest eine Festlegung auf das Ziel der Ausrottung der Hiresie mit
Stumpf und Stil sichtbar vermied. Heinrich III. hatte zu Lebzeiten seines ilteren
Bruders Karl IX., als er selbst noch den Titel eines Herzogs von Anjou trug, durch-
aus die Rolle des heroischen Kimpfers gegen die Hugenotten iibernommen. Er
war 1569, also noch in sehr jungen Jahren (er war 1551 geboren), an den Siegen
von Jarnac und Montcontour mafigeblich beteiligt und diese Tatsache erlaubte es
thm, fur sich ein ,symbolisches Kapital® zu schaffen, das auf seiner Selbstdarstel-
lung als vorbildlicher katholischer Ritter (,chevalier catholique exemplaire®) beruh-
te, wie Nicolas Le Roux hervorgehoben hat.?? Als Heinrich jedoch Konig wurde,
dnderten sich sowohl seine Selbstinszenierung als auch die Wahrnehmung seiner
Rolle als Herrscher zwischen den streitenden Parteien. Seine Versuche, Frankreich
den Frieden wiederzubringen, wurden von den militanten Katholiken zunehmend
als Verrat am wahren Glauben gesehen. Die Stellung des Konigs wurde zusitzlich
dadurch geschwicht, dass er kinderlos war. Die intensiven Freundschaften, die er
mit einem ausgesuchten Kreis von Hoflingen pflegte, wurden als Indiz fir homo-
erotische Neigungen gesehen.3? Heinrich selbst suchte solche Defizite zu kompen-
sieren, indem er seine katholische Frommigkeit ganz besonders spektakulir zu de-
monstrieren suchte, etwa indem er im Buiffergewand an offentlichen Prozessionen
von besonders strengglaubigen Briiderschaften wie der Gemeinschaft der Confréres
de la Mort oder der Pénitents Blancs teilnahm. Aber diese Negation der Aura der
Majestit stiefd weitgehend auf Ablehnung und wurde entweder als licherlich oder
als Heuchelei betrachtet. Der Versuch des Konigs, die heroische Rolle des miles chris-
tianus gegen diejenige des Buflers einzutauschen, war jedenfalls kein Erfolg, diesem
Rollentausch fehlte die Plausibilitit.3! Sein kurzfristig vollzogener Wechsel zu einer
Politik riicksichtsloser Brutalitit gegentiber seinen Gegnern - in diesem Fall gegen-
Uber den Briiddern Guise, die er in Blois umbringen lieff - vermochte ihn jedoch
auch nicht zu retten.’?

29 Ders., Lhéroisme impossible des derniers Valois, in: Martin Wrede (Hrsg.), Die Inszenie-

rung der heroischen Monarchie. Frithneuzeitliches Konigtum zwischen ritterlichem Erbe

und militdrischer Herausforderung (Historische Zeitschrift, Beihefte N.E.; 62), Miinchen

2014, S. 152-169, hier S. 160-161.

Ders., La faveur du roi. Mignons et courtisans au temps des derniers Valois, vers 1547-vers

1589 (Epoques), Seyssel 2001.

31 Ders., Lhéroisme impossible, S. 165, S. 169; Knecht, Hero or Tyrant?, S.215-220; vgl.
Alain Tallon, Conscience nationale et sentiment religieux en France au XVI¢ siécle (Le
noeud gordien), Paris 2002, S. 125-132.

32 Anita M. Walker / Edmund H. Dickerman, The King Who Would be Man. Henri III,
Gender Identity, and the Murders at Blois, 1588, in: Historical Reflections 24, Heft 2,
1998, S. 253-281.

30

35

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein Nachfolger, Heinrich IV., entsprach sehr viel mehr als der letzte Valois dem
Bild des roi connétable, denn er fithrte seine Truppen selbst in die Schlacht und ver-
korperte ganz und gar das Ethos eines Adels, fiir den der Krieg das Zentrum der
eigenen Existenz war. Auch seine zahlreichen erotischen Affiren konnten als Zei-
chen einer besonderen Maskulinitit gedeutet werden,? jedenfalls hitte keine Kritik
thm unterstellt, seine Neigungen wiirden eher jungen Minnern gelten. Aber die
Heroisierung des neuen Herrschers ging weit tiber das hinaus, was man etwa auch
bei adligen Heerfithrern finden konnte. Wiederholt wurde die Bereitschaft des
Bourbonen betont, sich fiir sein Land, Frankreich, und fir die gerechte Sache zu
opfern, gegebenenfalls auch in einem Zweikampf mit seinen Gegnern. Wie Denis
Crouzet argumentiert hat, diente die prononcierte Heroisierung des neuen Herr-
schers auch dem Zweck, ihm eine Sakralitit zuzuschreiben, die nicht unmittelbar
von seiner Rechtgliubigkeit abhingig war. Entscheidend war auch der Umstand,
dass es Heinrich erst 1594 gelang, sich zum Konig kronen zu lassen, fast fiinf Jahre
nach seiner offiziellen Thronbesteigung. Die Legitimation, die ihm Salbung und
Krénung nicht zu geben vermochten, mussten ihm in dieser Ubergangzeit seine
militirischen Siege verschaffen, in denen seine Anhinger das Werk der Vorsehung
sahen. Die Heroisierung Heinrichs IV. als Heerfiihrer, Herrscher und Friedensstifter
hatte fiir seine Legitimation also eine viel zentralere Bedeutung als fir Monarchen,
deren Erbrecht unbestritten war.34

Aus der Perspektive eines christlichen Stoizismus war Heinrich in diesem Kon-
text der neue Herkules, der seine eigenen Leidenschaften genauso wie die Dimo-
nen der Zwietracht iberwunden hatte. An die Stelle des Mysteriums eines Priester-
konigtums mit quasi magischer Kraft — ein Bild des Konigtums, das unter den
Vorgingern Heinrichs IV. eine erhebliche Rolle gespielt hatte und auch neoplatoni-
sche Konnotationen besaf§ - trat ein ,heroisches Epos®, das den Weg Frankreichs
in ein Goldenes Zeitalter zeigte, wie Denis Crouzet dies interpretiert hat, und der
Held dieses Epos war der Konig selbst.>® Der Neustoizismus mit seiner Betonung

33 Katherine B. Crawford, The Politics of Promiscuity. Masculinity and Heroic Representa-
tion at the Court of Henry IV, in: French Historical Studies 26, Heft 2, 2003, S. 225-252.

34 Le Roux, Le roi, la cour, Iétat, S. 276-280; vgl. Asch, Sacral Kingship, S. 28-34.

35 Crouzet schreibt: ,une royauté stoicienne se mythifie dans la personne d’un roi qui n’est
autre que la reincarnation du mythique héros du renvouveau du monde® und ,le stoicisme
fut I’élément refondateur d’une sacralité de la personne monarchique. Le roi incarne la vie,
le principe de la vie qu’est la Raison. Dieu ou demi-Dieu, il ne peut mourir®, Denis Crou-
zet, Dieu en ses royaumes. Une histoire des Guerres de Religion (Epoques), Seyssel 2008,
S. 456-457, hier S. 455, S. 457; vgl. Ders., Les Guerriers de Dieu. La violence au temps des
troubles de religion (vers 1525-vers 1610), Bde 2, Seyssel 1990, S. 779-782; Ders., Les fon-
dements idéologiques de la royauté d’Henri IV, in: Jacques Pérot / Pierre Tucoo-Chala
(Hrsg.), Henri IV. Le Roi et la reconstruction du royaume, Pau 1990, S. 165-194. Skepti-
scher gegeniiber diesen Deutungen ist Denise Carabin, Les idées stoiciennes dans la littéra-
ture morale des XVI¢ et XVII¢ siecles 1575-1642 (Etudes et essais sur la Renaissance; 51),
Paris 2004, S. 519-521.

36

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Kontrolle der Leidenschaften, auf den die konigliche Propaganda sich berief,3¢
war zugleich eine Ideologie, die eine Distanzierung der Untertanen des Monarchen
von der Tagespolitik beglinstigte. Der einzig kimpfende Held in dieser Welt war
der Konig selbst — alle anderen Spieler auf der Bithne demonstrierten ihre heroi-
sche Kraft eher im Ertragen des Unvermeidlichen und Schicksalhaften und in der
Selbstdisziplin, aber nicht primir im agonalen Kampf. Zugleich bot die starke Be-
rufung auf die Sprache und die Bilder der antiken Mythologie fiir die Legitimation
der Herrschaft des ersten Bourbonen noch weitere Vorteile, denn sie blieb hinrei-
chend vieldeutig, um es unterschiedlichen Gruppen und Bewegungen zu ermogli-
chen, ihre Hoffnungen auf den koniglichen Heros zu projizieren. Fiir die Katholi-
ken, die ihn als Herrscher akzeptiert hatten, sich aber in der Tradition der Liga
sahen, war es moglich, die Bekehrung des Konigs zum Katholizismus als seine
grofite Heldentat zu feiern, wihrend Protestanten oder politigues den Konig als
Verkorperung einer ratio feiern konnten, die eher philosophische als theologische
Zige trug. An der Heroisierung Heinrichs IV. wird in der Tat deutlich, wie sehr der
Held eine Figur ist, die als Chiffre fiir die ,Aufthebung’, das heifdt die Suspension
von Gegensitzen, Konflikte ertriglich macht, die sonst Ordnung und Frieden be-
drohen miissen.3” Im Ubrigen dominierte die Figur des Herkules die Darstellung
des Konigs zumindest bis in die 1590er Jahre nicht ginzlich, zumal erst der Opfer-
tod des Konigs (seine Ermordung, in der man eine Parallele zum Tod des Herkules
auf dem Berge Oeta sehen konnte) sein irdisches Leben mit dem Mythos quasi zur
Deckung brachte, dhnlich wie die Verbannung Napoleons nach St. Helena diesen
endgiiltig als modernen Prometheus erscheinen lie3.3¥ In den 1590er Jahren war
Heinrich aber auch noch oft genug als Perseus dargestellt worden, 3’ der die An-
dromeda Frankreich vor dem Seeungeheuer Ketos (wahlweise die Liga oder der
Biirgerkrieg an sich) rettete, oder aber als christlicher Ritter, der die Liga in Gestalt
des Konigsmorders Clément niedertrat und sich mit dem Konigreich vermihlte.0
Die Idee einer Vermahlung zwischen Konig und Konigreich spielte auch im Kro-
nungsritual der Epoche eine wichtige Rolle.*! Als Feldherren und roi connétable 1isst

36 Zum Neustoizismus siche etwa Bernard, Ecrire la peur, S. 61-64, S. 318-324; Carabin, Les
idées stoiciennes; Jacqueline Lagrée, Just Lipse et la restauration du stoicisme (Philologie et
Mercure), Paris 1994.

37 Siche S. 16.

38 Vgl. Blumenberg, Arbeit am Mythos, S. 504-566: ,Prometheus wird Napoleon, Napoleon

Prometheus®.

Henri IV nouveau Persée délivrant la France-Andromede, Holzschnitt zum Einblattdruck

»La délivrance des la France par le Pers8ee francois®, Paris 1594, BNF Recueil de I’Estoile,

Gd. FORés. La?’ 6, FO 31.

40" Henri IV tenant la France par la main, Holzschnitt, 1590er Jahre, BNF, Inv. Ql_’ 1589 Hennin

920.

Aurélie du Crest, Modele familial et pouvoir monarchique. XVI-XVIII¢ siécles (Collec-

tion d’histoire des institutions et des idées politiques), Aix-en-Provence 2002, S. 47-53.

39

41

37

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den Herrscher auch das heroisierende Reiterstandbild auf dem Pont Neuf erschei-
nen, das erste derartige Standbild iiberhaupt fir einen franzosischen Herrscher.#?
Ein dhnliches Standbild fur Elisabeth I. von England wire nicht nur deshalb
undenkbar gewesen, weil sie eine Frau war und daher ihre Truppen nicht selbst in
den Krieg fithren konnte, sondern auch, weil die Tudor-Herrscherin es sorgfiltig
vermied, sich zu klar und eindeutig auf eine kriegerisch-heroische Selbstdarstel-
lung festzulegen, auch wenn ihr eine solche Rolle immer wieder von anderen, von
Geistlichen ebenso wie von Dichtern und ihren eigenen Hoflingen und Ratge-
bern, nahelegt wurde. ,,At best she was a half-hearted heroine in the apocalyptic
struggle beween Christ and Antichrist“, wie Alexandra Walsham konstatiert hat.*3
Dort, wo Elisabeth von Dichtern, Predigern und Hoflingen heroisiert wurde,
wurde sie, obwohl sie eine Frau war, im Ubrigen keineswegs durchgehend mit
weiblichen Vorbildern wie den Heldinnen der Bibel (Deborah oder Judith zum
Beispiel) verglichen, sondern oft genug auch mit Minnern, wie etwa mit David
oder anderen Heroen.* Dabei ist klar zu erkennen, dass diese Heroisierung auch
als Abwehrstrategie gegen mogliche Attentate gedacht war, die von radikalen Ka-
tholiken als ein Akt des Tyrannenmordes legitimiert wurden. So wies der Geistli-
che William Leigh in einer seiner Predigten, die er in den 1590er Jahren am Tag
der Thronbesteigung der Konigin hielt, darauf hin, Katholiken sihen im Konigs-
mord einen ,heroicall acte“.# Dagegen versuchte er zu zeigen, dass allein die Ko-
nigin wirklich heroische Grof3e besitze. Wie Josiah habe sie die Feinde ihres Lan-
des in der Schlacht geschlagen - eine Anspielung auf den Sieg tiber die Armada.
Allerdings war Elisabeth ja nicht selbst in den Kampf gezogen, ihr Geschlecht hat-
te ihr das unmoglich gemacht. Indes, gerade weil Elisabeth eine schwache Frau sei,
konne man in ihren Siegen die Hand Gottes erkennen. Nicht durch korperliche
Kraft und mit dem Schwert, sondern durch die Kraft ihres Gebetes habe die Ko-
nigin ihre Feinde und die ihres Landes besiegt, oder wie Leigh es formulierte:
»David killed Goliah in his weake strength with prayer in his mouth and a pebble stone

in his hand [...] Queen Elizabeth in her weake, and feminine [sic] sex, to give God the
glorie, hath subdued that great Giant of Gath, I meane that man of Rome, with the

42 Dazu Gérard Sabatier, Le cavalier de bronze, in: Gérard Sabatier, Le Prince et les arts. Stra-

tégies figuratives de la monarchie francaise de la Renaissances aux Lumiéres (Epoques),
Seyssel 2010, S. 281-302, hier S. 283-288; Volker Hunecke, Europiische Reitermonumente.
Ein Ritt durch die Geschichte Europas von Dante bis Napoleon, Paderborn 2008.
43 Alexandra Walsham, “A Very Deborah?” The Myth of Elizabeth I as a Providential Mon-
arch, in: Susan Doran / Thomas S. Freeman (Hrsg.), The Myth of Elizabeth, Basingstoke
2003, S. 143-168, hier S. 146.
Zur Verherrlichung der Konigin in England siehe Kevin Sharpe, Selling the Tudor Monarchy.
Authority and Image in Sixteenth-Century England, New Haven, CT 2009, S.358-473;
Louis Montrose, The Subject of Elizabeth. Authority, Gender, and Representation, Chicago
2006.
William Leigh, Queene Elizabeth Paralleld in her Princely vertues with David, losua and
Hezekia [...] in three Sermons, London 1612, preface, sign. A 4 verso.

44

45

38

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sweete perfume of prayer in her mouth and the power of the word of god in her blessed
hand [...] in the spirit and speech of David hath been her royall march®.46

Die heroische Grofle der Konigin wurde dargestellt als die Frucht ihres protestan-
tischen Glaubens: ,This heroicall vertue of Magnanimite ever springs out of the
fountaine of faith“.4’ In den Predigten eines William Leigh war Elisabeth somit
eine wahre Glaubensheldin und die Idee heroischer Stirke war in ihrer Gestalt
vollstindig konfessionalisiert worden. Leigh predigte jedoch iber die Koénigin
nicht in ihrem Auftrag. Elisabeth selbst scheint die Versuche, sie fir die Sache des
militanten Protestantismus zu vereinnahmen, eher mit Skepsis gesehen zu haben.
In ihren letzten beiden Regierungsjahrzehnten lief} sie sich, soweit sie solche Dar-
stellungen zu kontrollieren vermochte, dann auch nicht mehr vorrangig als neue
Deborah oder Judith oder als Nachfolgerin Davids, der Goliath besiegt hatte, fei-
ern, sondern eher im Kostiim antiker Gottinnen oder anderer Figuren der Mytho-
logie. Auch die mittelalterliche Dichtung in Gestalt der Artus-Sage oder das Arka-
dien der neu-lateinischen Poesie spielten eine Rolle, aber die Figuren der Bibel
traten als Vorbilder zumindest bei Hof ganz in den Hintergrund, wie Donald
Stump betont hat.*® Die Bilderwelt der Bibel mochte nun einerseits angesichts der
auferordentlich bedrohlichen Lage, in der England sich befand, als zu realistisch
erscheinen; der Riickzug in die rein fiktive Welt der Mythologie und der Ritter-
romanzen bot hier eine groflere Sicherheit. Anderseits legte die Konigin auch
Wert darauf, nicht von den Anwilten eines militanten Protestantismus, der jeden
Kompromiss mit dem Gegner ablehnte, vereinnahmt zu werden. Sie sollte und
wollte als heroische Herrscherin erscheinen, versuchte aber Handlungszwinge zu
umgehen, die ein solches Selbstbild mit sich brachte.** Das war ein Drahtseilakt
der Selbstinszenierung, der ihr selbst noch leidlich gelang, ihren beiden Nachfol-
gern aus dem Hause Stuart jedoch nicht mehr in gleicher Weise.

Selbst unter Elisabeth waren nicht alle Untertanen der Konigin bereit, sich ohne
Vorbehalte auf dieses Selbstverstindnis der Monarchin einzulassen oder sich damit
zufriedenzugeben, aggressivere Identifikationsangebote an die Monarchin in Pre-
digten und literarischen oder kiinstlerischen Werken heranzutragen, ohne wirklich
hoffen zu konnen, dass die Konigin sich auf solche Rollenmodelle einlief3. Es gab
insbesondere eine Reihe von Adligen, die sehr viel stirker als Elisabeth selbst auf
eine konsequent bellizistische Politik gegeniiber dem spanischen Weltreich setzten
und auch noch in den spiteren 1590er Jahren jeden moglichen Ausgleich mit dem

46 Bbd., S. 52-53, vgl. S. 69.

47 Ebd., S. 119.

48 Donald Stump, Abandoning the Old Testament. Protestant Dissent and the Shift in Court
Paradigms for Elizabeth, in: Donald Stump [et al.] (Hrsg.), Elizabeth I and the ,Sovereign
Arts“. Essays in Literature, History and Culture (Medieval and Renaissance Texts and Stud-
ies; 407), Tempe, AZ 2011, S. 281-299.

49 Siehe dazu auch Linda Shenk, Learned Queen. The Image of Elizabeth I in Politics and
Poetry (Queenship and Power), Basingstoke 2010, S. 123-158.

39

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

alten Feind ablehnten. Das Heroismus-Defizit, das die Anhinger der Liga in Frank-
reich in der Personlichkeit und in der Politik Heinrichs III. zu erkennen glaubten,
vermuteten manche militante Protestanten auch hinter der nie ganz eindeutigen
Haltung Elisabeths I., auch wenn ein solcher Vorwurf in der Regel nur verklausu-
liert formuliert wurde, anders als in Frankreich gegeniiber dem letzten Valois.>?

Ein Mann, der mit der Politik der Konigin lange gehadert hatte und dessen Le-
ben selbst postum als Paradigma einer heroischen Biographie gedeutet wurde, war
der Dichter Philip Sidney. Im Jahre 1586 starb er in den Niederlanden nach einer
Verwundung, die er in einer Schlacht erhalten hatte. Sidney galt schon zu Lebzei-
ten als ein Mann, der die Manieren des vollendeten Cortegiano mit einer umfas-
senden humanistischen Bildung und den Tugenden des christlichen Ritters ver-
band. Sein Hauptwerk, die Schiferdichtung ,,The Countess of Pembroke’s Arcadia®
gehort zu den wichtigsten Werken der elisabethanischen Bliitezeit der englischen
Literatur. Sidney, der die Bartholomiusnacht in Paris selbst miterlebt hatte, sah
sich als Mitglied eines europaweiten Netzwerkes von militanten Protestanten. Die
Politik seiner eigenen Konigin hingegen stellte ihn selten zufrieden, zu sehr war sie
durch die Suche nach Kompromissen bis hin zu moglichen Eheverbindungen der
Konigin mit katholischen Prinzen geprigt.’! Den Hof erlebte Sidney als Ort von
Intrigen und menschlicher Niedertracht. Als der Fithrer des niederlindischen Frei-
heitskampfes, in dem Sidney sicherlich ein Vorbild sah, 1584 ermordet wurde, gin-
gen eine ganze Reihe von englischen Edelleuten in die Niederlande, um gegen
Spanien zu kidmpfen, dazu gehorte auch Sidney. Als er seinen Verwundungen er-
lag, die er sich in einem eigentlich recht banalen Gefecht zugezogen hatte, ordnete
die Konigin ein grofles Staatsbegribnis fur ihn an, das allerdings erst 1587 statt-
fand. Der enorme Aufwand, der dafiir betrieben wurde, war sicherlich zum Teil
auch eine Reaktion auf den Tod Maria Stuarts im Februar 1587. Um diesem Mirty-
rerkult, in dessen Mittelpunkt die schottische Konigin stand, etwas entgegenzustel-
len, brauchten auch die Protestanten in England einen Helden - und das war Sid-
ney, obwohl zu Lebzeiten seine Beziehungen zur Koénigin gespannt gewesen
waren. Er wurde in der St. Paul’s Kathedrale bestattet, als sei er ein Mitglied des
Oberhauses und Triger hochster Amter gewesen.? Man kénnte sagen, die Vereh-

50 Tlona Bell, “Souvereaigne Lord or Lordly Lady of this Land”. Elizabeth, Stubbs and the Gap-
ing Gulf, in: Julia M. Walker (Hrsg.), Dissing Elizabeth. Negative Representations of Glori-
ana, Durham, NC 1998, S. 99-116; Peter E. McCullough, Out of Egypt. Richard Fletcher’s
Sermon before Elizabeth I after the Execution of Mary Queen of Scots, in: Julia M. Walker
(Hrsg.), Dissing Elizabeth. Negative Representations of Gloriana (British Literature & His-
tory: Woman’s Studies), Durham, NC 1998, S. 118-148; vgl. Thomas S. Freeman, Provi-
dence and Prescription: The Account of Elizabeth in Foxe’s ‘Book of Martyrs’, in: Susan
Doran / Thomas S. Freeman (Hrsg.), The Myth of Elizabeth, Basingstoke 2003, S. 27-55.

51 Zu Sidney siehe Blair Worden, The Sound of Virtue. Philip Sidney’s “Arcadia” and Eliza-
bethan Politics, New Haven, CT 1996.

52 J. . R. Day, Death be Very Proud. Sidney, Subversion and Elizabethan Heraldic Funerals,
in: Dale Hoak (Hrsg.), Tudor Political Culture, Cambridge 1995, S. 179-203.

40

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rung, die Sidney nach seinem Tode zuteilwurde, sei ein typisches Beispiel dafiir
gewesen, wie ein Auflenseiter zum Helden umdefiniert wurde, weil plotzlich ein
politisches Bediirfnis bestand, den englischen Widerstand gegen Spanien und Rom
in einer solchen heroischen Figur seinen Ausdruck finden zu lassen. Allerdings darf
man nicht Gbersehen, dass Sidney sein Leben und sein literarisches Werk durchaus
bewusst auf ein Ideal heroischer Tugend ausgerichtet und in seinen Dichtungen
und Schriften die Voraussetzungen eines solchen Lebensentwurfes immer wieder
reflektiert hatte. Und in der Tat wurde er offenbar schon zu seinen Lebzeiten von
gleichaltrigen Adligen als Vorbild angesehen.>3

Man kann bei Sidney von einer Selbststilisierung als Mitglied eines Bundes he-
roischer Kimpfer fuir die Sache des internationalen Protestantismus und der Frei-
heit sprechen, einer sehr spezifischen heroischen Gemeinschaft, zu der Franzosen
ebenso gehorten wie Niederlinder und Deutsche. Insoweit ist Sidney auch ein gu-
tes Beispiel dafir, wie ein ilteres Ideal einer ritterlich-heroischen Lebenshaltung
konfessionalisiert wurde, eine Konfessionalisierung, die auch darin zum Ausdruck
kam, dass der englische Ritterorden des Hosenbands seit 1578 nur noch Protestan-
ten offen stand, obwohl es sich dem Anspruch nach um eine transnationale ritter-
liche Gemeinschaft handelte. Hier zeigen sich deutliche Parallelen zum franzosi-
schen Orden vom Heiligen Geist, der von Heinrich III. 1578 allerdings von
Anfang an mit dem Ziel begriindet wurde, loyale Katholiken um die Krone zu
scharen.®

Sidney selbst versuchte in seinen Schriften wohl auch unter dem Einfluss seiner
gelehrten Freunde wie des franzosischen Diplomaten Hubert Languet, das tradi-
tionelle Ideal einer heroischen Minnlichkeit und den Gewalthabitus des adligen
Kriegers nicht nur an konfessionelle Werte zu binden, sondern auch zu sublimie-
ren, oder wie es Mervyn James vor vielen Jahren formuliert hat: ,,Sidney’s object
was to show that the magnanimity of the Aristotelian hero, admirable in itself, was
ineffectual to set ‘a stay upon the exorbitant smilings of chance’ unless transcen-
ded by wisdom and religion“.>> Der Verweis auf das Licheln der Fortuna nimmt
dabei eine Formulierung wieder auf, die aus einem Brief von Sidneys Freund Fulke
Greville stammt.>®

Kein Zweifel kann darin bestehen, dass Sidneys Werk namentlich in seinen spa-
teren Lebensjahren stark durch den Neustoizismus beinflusst wurde und er nun

53 Worden, The Sound of Virtue, S. 68.

54 Rory Rapple, Martial Power and Elizabethan Political Culture. Military Men in England and

Ireland, 1558-1594 (Cambridge Studies in Early Modern British History), Cambridge 2009,

S. 88-94. Zum Ordre de Saint-Esprit siche Knecht, Hero or Tyrant?, S. 197-198.

James Mervyn, Society, Politics and Culture. Studies in Early Modern England (Past and

Present Publications), Cambridge 1986, S. 389.

6 William Craft, Labyrinth of Desire. Invention and Culture in the Work of Sir Philip Sid-
ney, Newark, NJ 1994, S. 75; vgl. Joan Rees, Fulke Greville, Lord Brooke, 1554-1628. A
Critical Biography, London 1971, S. 50.

55

41

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

neben den Heroismus der Tat die Grofle des Duldens und Ertragens setzte. Seine
Weltsicht war deutlich pessimistischer geworden.”” Gerade dies verstirkte jedoch
die Wirkung seines Lebens und seines Werkes nach seinem Tode. Zwar war seine
Bestattung der fiir den Moment erfolgreiche Versuch gewesen, den Auf3enseiter zu
integrieren und die Legitimitit des elisabethanischen Regimes auf diese Weise zu
stirken, doch spitestens nach dem Ende des Krieges gegen Spanien 1604, wenn
nicht schon in den spiten 1590er Jahren, schien Sidney vielen als Beispiel fir ei-
nen Helden, dessen kimpferische Tugend vom Monarchen nie wirklich anerkannt
worden war. Namentlich Sidneys Freund Fulke Greville, der sich als Verwalter sei-
nes Ruhmes betrachtete, betonte immer wieder, dass von Monarchen wirkliche
Anerkennung fiir Tugend nicht zu erwarten sei.*8

Diese Stimmung malkontenter Adliger, deren Karrieren nicht den gewiinschten
Verlauf genommen hatten, wurde in den 1590er Jahren von niemandem so nach-
haltig artikuliert wie von Robert Devereux, dem zweiten Earl of Essex, der pass-
enderweise Sidneys Witwe geheiratet und dessen Schwert geerbt hatte. Vielen er-
schien er als Heerfiihrer und als Ritter, der fiir seine spektakuliren Auftritte bei den
hofischen Turnieren berihmt war,> als Verkorperung jener heroischen wita activa,
die bei Hofe nicht jene Anerkennung zu finden schien, die sie verdiente. Die
Hoffnungen einer wachsenden Klientel von Dichtern, Historikern aber auch von
Offizieren, die beflirchteten, England sei durch Dekadenz und den Verfall alter Tu-
genden bedroht, richteten sich auf Essex, der mit Achill aber auch mit Scipio Afri-
canus und anderen Helden der Antike verglichen wurde, wie unter anderem Alex-
andra Gajda vor kurzem noch einmal hervorgehoben hat.®® Die Historiker und
Publizisten, die zum Umfeld des Earl of Essex gehorten, lieflen sich in ihrer Kritik
an hofischer Korruption, aber auch in ihrer Hoffnung auf einen Aristokraten, der
durch seine ,heroicall vertues® hervorstach, stark von Tacitus aber auch vom Neu-
stoizismus inspirieren.®! Wihrend in Frankreich der Stoizismus mit seinem Appell
an die Selbstdisziplin, die Ztigelung der Leidenschaften und mit seiner Botschaft
von einer inneren Freiheit des Menschen, die von seiner dufleren Lage ganz unab-

57 Worden, The Sound of Virtue, S.363-367. Generell zum Stoizismus in England: Adriana
McCrea, Constant Minds. Political Virtue and the Lipsian Paradigm in England, 1584-1650
(The Mental and Cultural World of Tudor and Stuart England), Toronto 1997.

58 Fulke Greville, Baron Brooke. The Life of the Renowned Sir Philip Sidney, 0.0. 1652

(Nachdr. Delmar, NY 1984); Charles H. Larson, Fulke Greville, Boston 1980.

Paul E. J. Hammer, Upstaging the Queen. The Earl of Essex, Francis Bacon and the Acces-

sion Day Celebrations of 1595, in: David Bevington / Peter Holbrook (Hrsg.), The Politics

of the Stuart Court Masque, Cambridge 1998, S. 41-66; vgl. generell Ders., The Polarisa-
tion of Elizabethan Politics. The Political Career of Robert Devereux, 2™ Earl of Essex,

1585-1597 (Cambridge Studies in Early Modern British History), Cambridge 1999.

60 Alexandra Gajda, The Earl of Essex and Late Elizabethan Political Culture (Oxford His-
torical Monographs), Oxford 2012, S. 220-221.

61 Ebd., S.226, S.232. Der Begrift ,heroicall virtues' geht auf die Tacitus-Ubersetzung von
Henry Savile zuriick: Henry Savile, The End of Nero and Beginning of Galba. Foure
Bookes of the Histories of Cornelius Tacitus, The Life of Agricola, London 1612.

59

42

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hingig war, eher politisch stabilisierend wirkte und von Heinrich IV,, der sich als
neustoischer Herrscher der Vernuntft (ro7 de raison) stilisierte, auch fur seine Zwecke
instrumentalisiert werden konnte,®? wurde in England derselbe Neustoizismus mit
seinem Ideal heroischer Unerschiitterlichkeit oft in einer spezifischen Verbindung
mit einem calvinistischen Protestantismus eher zu einer Philosophie,®® die es dem
Mann von Stand erlaubte, seine Tugend der Korruption und den machiavellisti-
schen Kompromissen des hofischen Lebens gegeniiberzustellen.

Essex selbst, dessen Klienten versucht hatten, ihn als die Verkorperung dieser
stoischen Tugenden darzustellen, scheiterte politisch allerdings. Bei der Konigin in
Ungnade gefallen, versuchte er 1601, durch einen Putsch am Hof wieder Fuff zu
fassen, um seine Gegner auszuschalten, vielleicht auch um die Konigin faktisch ge-
fangen zu setzen. Aber der halbherzige Aufstand schlug fehl und anders als dem
Herzog von Guise, mit dem er gelegentlich verglichen wurde, gelang es ihm nicht,
sich der Hauptstadt zu bemichtigen; er blieb aber auch nach seiner Hinrichtung
eine populire Figur. Sidney und Essex waren wichtige Orientierungspunkte fiir ei-
ne Tradition des, wie Andrew Shifflett es genannt hat, ,stoical protestant milita-
rism®, der zugleich eng mit dem Versuch verbunden war, eine Vorstellung von ad-
liger Ehre zu entwickeln, die unabhingig war von der Gunst oder Ungunst des
Monarchen und daher potenziell ein gewisses subversives Potenzial entfalten
konnte.® Das galt besonders fur Zeiten, in denen der Monarch selbst der Rolle des
heroischen Streiters fir den wahren Glauben und die Freiheit seines Landes tat-
sachlich oder scheinbar nicht gerecht wurde, und solche Zeiten schienen in Eng-
land 1603 mit der Thronbesteigung Jakobs I. anzubrechen, jedenfalls aus der Sicht
derjenigen, die — wie die tiberlebenden Anhinger des Earl of Essex — schon Elisa-
beth I. einen Mangel an Bellizismus vorgeworfen hatten.

62 Shenk, Learned Queen, S. 181-182.

63 Vgl. Geoffrey Aggeler, “Sparkes of Holy things”. Neostoicism and the English Protestant

Conscience, in: Renaissance and Reformation 14, Heft 3, 1990, S. 223-240.

Blair Worden, Ben Jonson among the Historians, in: Kevin Sharpe / Peter Lake (Hrsg.), Cul-

ture and Politics in Early Stuart England (Problems in Focus), Basingstoke 1994, S. 67-90,

hier S. 76-89; vgl. Malcolm Smuts, Court-Centred Politics and the Uses of Roman Histori-

ans c. 1590-1630, in: Kevin Sharpe / Peter Lake (Hrsg.), Culture and Politics in Early Stuart

England (Problems in Focus), Basingstoke 1994, S. 21-43.

65 Andrew Shifflett, Stoicism, Politics and Literature in the Age of Milton. War and Peace
Reconciled, Cambridge 1998, S. 34, S. 15. Zum Fortleben der Erinnerung an Essex siehe
etwa Christine Sukic, The Earl of Essex. From one Reign to the Next, in: Jean-Christophe
Mayer (Hrsg), The Struggle for the Succession in Late Elizabethan England. Politics, Po-
lemics and Cultural Representations (Collection Astraea; 11), Montpellier 2004, S. 417-
432, die unter anderem auf die Bedeutung von Essex als paradigmatischem Helden fiir den
Homer-Ubersetzer George Chapman verweist. Zum Fortleben des Neustoizismus im Kreis
um Prinz Henry siehe auch Jonathan Gibson, Civil War in 1614. Lucan, Gorges and Prince
Henry, in: Stephen Clucas / Rosalind Davies (Hrsg.), The Crisis of 1614 and the Addled
Parliament. Literary and Historical Perspectives, Aldershot 2003, S. 161-176.

64

43

https://dol.org/10.5771/6783856505867-27 - am 13.01.2026, 08:50:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/6783858505867-27 - am 13.01.2026,



https://doi.org/10.5771/9783956505867-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

