
8. Fazit: Die Politiken des Fleisches

Ausgangspunkt dieser Arbeit ist die These, dass mit dem Veggie-Boom ein ge-

sellschaftlicher Konflikt im Bereich der Ernährung offenbar wird. Sie ist ver-

bunden mit der Frage, unter welchen gesellschaftlichen Bedingungen vegane

Ernährung im Laufe der letzten Jahre ein fester Bestandteil gegenwärtiger

Ernährungskulturen geworden ist. Die vorliegende Studie legt eine soziolo-

gische Perspektive auf ernährungskulturelle Machtkämpfe um Lebensmittel,

Körper und Geschlecht vor. Die zentrale sozialtheoretischeThese ist, dass Le-

bensmittel, Körper und Geschlecht in unterschiedlichen ernährungsbezoge-

nen Wissenspraxen multiple und gesellschaftlich umkämpfte materielle Rea-

litäten sind. Die empirische Analyse eröffnet mit diesem Zuschnitt einen Ein-

blick in die sozialen Bedingungen, unter denen vegane Ernährung und Le-

bensmittel gesellschaftliche Relevanz und die Bewertung als gute und rich-

tige Ernährung erlangen. Die Ausgangsbeobachtung, dass die Konstruktion

vonMännlichkeiten ein wesentlicher Faktor für die Frage des Fleischkonsums

oder -verzichts ist, wird in Richtung einer Vergeschlechtlichung des Nähr-

stoffs Protein und der Reproduktion eines auf muskulärer Stärke aufbauen-

denMännlichkeitsideals spezifiziert, das somit veganer Ernährung verknüpft

wird. Vegane Ernährungsstile sind damit kompatibel mit den hegemonialen

Diskursen neoliberaler Gesundheitsregime und mit auf muskulärer Stärke

basierenden Männlichkeitskonstruktionen. Andererseits wird mit dem Flexi-

tarismus eine Ernährungsform erschaffen, die auf Flexibilität und Kompati-

bilität mit den Anforderungen gegenwärtiger Ernährungskulturen ausgerich-

tet ist.

Flexibilisierung statt ›Veggie-Boom‹

Wie in der Einleitung dokumentiert, ist der Anteil an Veganer*innen in der

Bevölkerung auch nach dem Veggie-Boommit unter 2 % eher gering. Der Er-

folg von Fleischalternativen ist daher in der Ablösung dieser Lebensmittel vom

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027 - am 13.02.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Ernährungskulturen und Geschlecht

Veganismus zu sehen. Dies geschieht auf einer symbolischen und auf einer

materiellen Ebene. Symbolisch wird die Trennung von Lebensmittel und Le-

bensstil als Entideologisierung vollzogen. Die Fleischalternativen werden von

der Bedeutung gelöst, ein Essen für Menschen zu sein, die sich strikt vegan

ernähren, was als »ideologisch« abgewertet wird. Fleischalternativen zu es-

sen bedeutet demnach nicht, dass man auch vegan ist. Dafür werden diese

mit der variablen und dehnbaren Kategorie der Flexitarier*innen verbunden.

Fleischalternativen zu konsumieren bedeutet nicht, vollständig auf Fleisch zu

verzichten, sondern, dass der Fleischkonsum »reduziert« wird.

Vegane und vegetarische Lebensmittel sind nichtmehr etwas, das sich nur

an Veganer*innen und Vegetarier*innen richtet. Die Lebensmittelindustrie,

darunter auch Fleischfirmen, vermarkten ihre Produkte gezielt an diese Flexi-

tarier*innen. Die materielle Ebene zeigt an zwei Stellen, wie die Grenze zwi-

schen Fleisch und Fleischalternativen überbrückt wird. Es kommt hier nicht

nur zu einer Grenzziehung zwischen diesen Lebensmitteln, sondern auch zu

gegenläufigen Tendenzen, die diese Grenzen abzuschwächen oder gar auf-

zulösen versuchen. Die erste Brücke besteht darin, dass der Produktionspro-

zess der Verarbeitung der jeweiligen Rohmaterialien sowohl für Fleisch als

auch für Fleischalternativen vergleichbar dargestellt und als identischer Pro-

zess, der auf gleichem kulinarischem und technischem Produktionswissen

aufbaut, präsentiert wird. In Bezug auf Geschmack und Aussehen werden die

Fleischalternativen in die Nähe von Fleisch gerückt. Die zweite Brücke macht

beide Produkte aufgrund ihrer Nährwerte vergleichbar. Fleisch und Fleisch-

alternativen werden beide als Proteinquellen positioniert, wodurch ihnen der

gleiche Effekt im Körper zugeschrieben wird.

Drei Wissenspraxen und Materialisierungen

Die Analyse von Wissenspraxen und ihrer Differenzierungen bezüglich guter

und richtiger Ernährung hat so eine Unterscheidung entlang von drei Ma-

terialisierungen ergeben: eine ökologische, nutritionale und kulinarische. Der in

dieser Arbeit verfolgte machttheoretische Zugang zu Materialisierungspro-

zessen lässt darüber hinaus Rückschlüsse darüber zu, wie die Materialisie-

rungen von Lebensmitteln und Körpern in denWissenspraxenmit Geschlecht

verbunden sind. Als Ko-Materialisierungen werden die einzelnen Entitäten und

Dimensionen als in den Praxen miteinander verwoben und zugleich hervor-

gebracht verstanden. Diese theoretische Perspektive ermöglicht mit dem Be-

zug auf das Konzept der hegemonialen Männlichkeit eine Differenzierung

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027 - am 13.02.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit: Die Politiken des Fleisches 259

nach unterschiedlichen Konstruktionen von Männlichkeiten und Weiblich-

keiten und ihren Relationen untereinander. Es sind damit auch jeweils un-

terschiedliche Konstruktionsweisen von Geschlecht im Blick. Wie lassen sich

diese Materialisierungen inhaltlich näher spezifizieren?

Knapp umrissen, werden in der nutritionalenMaterialisierung Lebensmittel

molekularisiert und die einzelnen Bestandteile quantifiziert hervorgebracht.

Körper sind in dieser Materialisierung Organismen, die für die Reproduktion

insgesamt und für bestimmte Teilprozesse bestimmte Nährstoffe aus den

Lebensmitteln benötigen. Geschlecht ist aufbauend auf einem biologischen

Geschlechterwissen mit einer fundamentalen Dichotomie zwischen Körpern

verbunden. Lebensmittel, Körper und Geschlecht werden dabei objektiviert

und mit Eigenschaften unabhängig von Zeit und Raum hervorgebracht.

Mit dem biologischen Wissen werden Körper und Ernährungspraktiken

in normal und nicht-normal unterschieden und der Körper als gesund

formbar begriffen. In der kulinarischen Materialisierung werden Lebensmit-

tel als Ganzes und mit den Eigenschaften Geschmack, Konsistenz und

Aussehen inszeniert. Körper werden als sensorisch-affektiv empfindende

Körper hervorgebracht, die mit bestimmten Präferenzen verbunden sind,

die wiederum qua Geschlecht differenziert sind. In der Orientierung, für

wessen Geschmack ein Gericht produziert wird, drücken sich gesellschaft-

liche Distinktions-, Arbeitsteilungs- und Geschlechterverhältnisse aus. In

der ökologischen Materialisierung werden Lebensmittel als das Produkt ihres

Produktionsprozesses, der auch mit zukünftigen Folgen verbunden ist,

hervorgebracht. Die Lebensmittel bekommen damit eine individuelle und

kollektive Geschichte.

Diese unterschiedlichen Materialisierungen sind nicht diskret voneinan-

der zu unterscheiden. Es handelt sich also nicht im Sinne von Ontologien um

abgeschlossene Gebilde, vielmehr hat die Analyse gezeigt, dass es auch zu ver-

schiedenen Überlagerungen kommt. Die einzelnen Wissenspraxen sind da-

her auch nicht mit institutionalisierten Bereichen gleichzusetzen, auch wenn

in manchen Bereichen klar bestimmte Praxen und Materialisierungen domi-

nieren, wie zum Beispiel die nutritionale Materialisierung in der Ernährungs-

wissenschaft und die kulinarische Materialisierung im Bereich des Kochens. Es

zeigt sich aber insbesondere in der Lebensmittelproduktion, dass die Wis-

sensformen interdiskursiv über die jeweiligen Spezialdiskurse hinweg diffun-

dieren und weit darüber hinaus wirkmächtig sind. Dabei werden diese aller-

dings nicht unmittelbar übertragen, sondern erfahren Brechungen, Reduk-

tionen oder Verzerrungen. Welche Wissensform wie wirkmächtig wird und

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027 - am 13.02.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Ernährungskulturen und Geschlecht

Realitätseffekte erzielen kann, ist eine Frage von Machtkämpfen. Die sozio-

logisch interessante Frage ist daher, welche und wie Wissenspraxen und da-

mit verbundene Materialisierungen in verschiedenen Praxen deutungsmäch-

tig werden und Hegemonie erreichen können.

Die praktische Glaubwürdigkeit des Wissens und die hierbei inszenier-

ten Realitäten, so eine zentraleThese dieser Arbeit,werden durch Kopplungen

mit hegemonialenMännlichkeiten gestützt. Lebensmittel in der nutritionalen

Wissenspraxis sind an eine biologisch definierte und so differenzierte Kör-

perlichkeit gebunden, in der qua Geschlecht unterschiedliche Nahrungsbe-

dürfnisse definiert werden. Auf dieseWeise differenzierte Ernährungspraxen

produzieren qua Geschlecht differenzierte Körper, unter anderem den »star-

ken« Männerkörper. Die kulinarische Materialisierung ist dagegen mit einer

Geschlechterordnung verbunden, die mit vergeschlechtlichter Arbeitsteilung,

der Zuschreibung von Care-Aufgaben und damit verknüpften Orientierun-

gen in der Frage, für wen gekocht wird, zusammenhängt. Der »Männerge-

schmack«, so die hier vertretene These, zeichnet sich auch dadurch aus, dass

sich in ihm eine Orientierung am Mann hinsichtlich der Zubereitung aus-

drückt. In der ökologischen Materialisierung findet sich eine Vergeschlecht-

lichung in der symbolisch männlich konnotierten Dominanz der Natur. Das

bedeutet, dass die Autorität der Wissenspraxen damit zusammenhängt, dass

sie glaubwürdig dafür stehen, eine derzeitig akzeptierteMännlichkeit hervor-

bringen und legitimieren zu können – zum Beispiel die Jagd und aufwändig

selbst präpariert Fleischgerichte.

Veganismus als Fitnessprogramm

Der Veganismus definiert sich über den Konsumverzicht von tierlichen Le-

bensmitteln. Die hier vertretene These ist, dass die gestiegene gesellschaftli-

che Relevanz veganer Ernährung damit zusammenhängt, dass sie strategisch

mit hegemonialen gesellschaftlichen Diskursen verknüpft wird, die nicht in

ethischen Bewertungen aufgehen. Neoliberale Gesundheitsregime erfordern

eine zunehmende Selbstverantwortung der Subjekte für ihre Gesundheit und

Fitness. Veganismus wird im Zuge dieser Regime als eine Ernährung positio-

niert, die fit und gesund macht. In einer Verbindung aus praktischer Evidenz

durch die Präsentation von veganen Sportler*innen und Bezügen auf ernäh-

rungswissenschaftliches Wissen wird demonstriert, dass vegane Ernährung

auch für die Produktion von leistungsfähigen Körpern geeignet ist. Damit

wird vegane Ernährung von der Konnotation gelöst, eine Mangelernährung

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027 - am 13.02.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit: Die Politiken des Fleisches 261

zu sein. Hierbei rückt die nutritionale Wissenspraxis ins Zentrum und Ernäh-

rung wird zu einem »Problem« der Nährstoffversorgung der Körper. Damit

werden Lebensmittel als Nährstofflieferanten hervorgebracht und können so

in einer (para)wissenschaftlichen Genauigkeit instrumentell für die Produk-

tion gewünschter Körper eingesetzt werden. Durch diese nutritionale Materia-

lisierung von Körpern und Lebensmitteln werden die Körper in Ernährungs-

praxen zu körpertechnologisch form- und gestaltbaren Entitäten.

Auf den veganen Messen werden verschiedene Gruppen besonders dar-

auf angesprochen, dass vegane Ernährung auch für ihre körperlichen An-

forderungen geeignet sei: Dies sind Kinder, Schwangere, Sportler*innen und

prinzipiell Männer. Die Verbindung von veganer ErnährungmitMännlichkeit

hängt eng mit Gesundheit und Fitness zusammen. Sie bezieht sich auf ein

idealisiertes Körperbild: auf den starken, muskulösen Mann. Die Demons-

tration, dass Männer mit einer rein pflanzlichen Ernährung ihre männlichen

Körper nicht aufs Spiel setzen, scheint notwendig, um diese Ernährung auch

für sie zu legitimieren. Wer als Mann auf Fleisch verzichtet, läuft durch die-

se Konnotation nicht Gefahr, als »verweichlichter Schwächling« zu gelten. Die

Disziplin, eine vegane Ernährung durchzuhalten, kann dabei zusätzliche Sta-

tusgewinne im unter Männern ausgetragenen Spiel um den richtigen Körper

bedeuten. Veganen Lebensmitteln, insbesondere Fleischalternativen wie Tofu

und Seitan, wird damit eine weibliche Konnotation genommen. Veganismus

wird somit einer Form hegemonialerMännlichkeit kompatibel, derenmacht-

volle Position auf körperliche Stärke aufbaut, die über eine Differenzierung

zur Weiblichkeit und jenen Männern gezogen wird, die nicht durch Ernäh-

rung und Sport an ihrem Körper arbeiten.

Diemachtvollen Verschiebungen in der interdiskursiven Verbreitung nut-

ritionaler Wissenspraxis, verlangen nach einer differenzierteren Betrachtung

derThesen der Gouvernementalitätsforschung. Denn die in dieser Arbeit dar-

gestellten Ergebnisse gehen über die Forschungen zu den neoliberalen Ge-

sundheitsregimen hinaus, wenn man der These folgt, dass die Fitnessimpe-

rative an eine bestimmte Variante gebunden sind, wie Körper und Lebens-

mittel hervorgebracht werden. Meine Ergebnisse legen nahe, dass neben die-

ser an die nutritionaleMaterialisierung gebundenen Ernährungspraxis auch an-

dere Bewertungsregime bestehen. Ebenso ist der Geschmack von Essen im

Zusammenhang mit einer kulinarischen Materialisierung in gegenwärtigen Er-

nährungspraxen als relevante Kategorie sichtbar. Ernährungspraktiken sind

dementsprechend nicht einförmig und unterliegen daher nicht ausschließlich

Gesundheitsimperativen, die distinktive Unterscheidung entlang von Klas-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027 - am 13.02.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Ernährungskulturen und Geschlecht

senpositionen von »Form und Substanz« (Bourdieu 1987) ist damit nach wie

vor relevant. Es scheint aber sich also vor allem die Versorgung mit »Sub-

stanz« zunehmend nach nutritionalenWissenspraxen und Normativitäten zu

gestalten und mit entsprechenden Handlungsimperativen die Ernährungs-

praxen zu leiten. Selbstoptimierungsimperative sind qua Klassenlage zu dif-

ferenzieren.

Hegemonie nutritionalen Wissens und die Dominanz des Proteins

Proteine sind derjenige Nährstoff, der im Körper für den Aufbau vonMuskeln

zuständig ist. Interdiskursiv wird daraus, dass Proteine »Muskeln machen«.

Diese Kapazität von Proteinen ist die zentrale Grundlage, auf der diesemänn-

lich vergeschlechtlicht werden, indem sie als wesentlicher nutritionaler Bau-

stein für die Produktion von starken Männerkörpern verantwortlich gemacht

werden. Die hieran anschließende These ist, dass die nutritionale Materialisie-

rung über den spezialdiskursiven Bereich der Ernährungswissenschaften hin-

aus mit einer besonderen Dominanz verbunden ist. Denn diese Wissenspra-

xis erlaubt eine instrumentelle Formung vonKörpern entsprechend eines spe-

zifischen Ideals. Dieses Ideal ist in Bezug auf Fleisch und Fleischalternativen

insbesondere der starke muskuläre Männerkörper. Die Hervorbringung von

Lebensmitteln als Nährstofflieferanten und die dadurch kalkulierbare Men-

ge von Nährstoffen, die durch die Ernährung aufgenommen werden können,

macht es möglich, das Argument zu entkräften, vegane Ernährung sei eine

Mangelernährung.

Es wird nicht das »Stück Fleisch« als männlich konnotiertes und mit der

Symbolik der Herrschaft über die Natur verbundenes Lebensmittel in den Fo-

kus gestellt. Vielmehr wird der Nährstoff Protein männlich inszeniert: Eine

Ernährung gilt als männlich, wenn sie für den Muskelaufbau im Körper eine

ausreichende Proteinversorgung sicherstellt. Das historische Aufkommen der

Konnotation von Fleisch als männlich ist auf die ›Entdeckung‹ der Proteine

und von Fleisch als proteinreichem Lebensmittel in der Ernährungswissen-

schaft um 1900 zurückzuführen (Fischer 2015). Fleisch und Fleischalternati-

ven werden in der gegenwärtigen Praxis zu austauschbaren Proteinlieferanten.

Protein ist damit der Stoff, der starke Männerkörper formt. Die nutritionale

Materialisierung ist zwar sehr wirkmächtig, allerdings ist sie nicht allein deu-

tungsmächtig in der Frage, was gutes und richtiges Essen ist. Dies zeigt sich

an der materiellen Brücke zwischen Fleisch und Fleischalternativen in der

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027 - am 13.02.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit: Die Politiken des Fleisches 263

Praxis der kulinarischen Materialisierung, also der Orientierung von Fleisch-

alternativen am Fleisch in Bezug auf Aussehen, Geschmack und Konsistenz.

Männlichkeiten im Ernährungswandel

Die Verbindung von Fleisch mit Männlichkeit hat sich im Zusammenhang

mit einer institutionalisierten Zuweisung von Männern an die Produktions-

sphäre und die damit verbundene Anforderung an die körperliche Stärke

etabliert und über einen langen Zeitraum gehalten. Der männliche Körper

materialisiert sich gegenwärtig aber nicht mehr primär qua Arbeitsteilungs-

arrangement und der vergeschlechtlichten Lebensmittelzuweisung, nach

der »das größte Stück vom Braten« dem Mann und »Ernährer« zustehe.

Diese Verschiebung lässt sich mit der Beobachtung aus der Männlichkei-

tenforschung zusammenbringen, dass der männliche Körper »zu einer

(Gestaltungs-)Aufgabe« (Meuser 2011, 157) wird. Das bedeutet, dass die

Geschlechterdifferenz und mit ihr die männliche Dominanz nicht mehr

primär durch die arbeitsteiligen Geschlechterarrangements hergestellt und

abgesichert wird, sondern dass diese zunehmend individualisiert am jewei-

ligen Körper festgemacht werden muss. Daher gewinnt eine Wissenspraxis

und damit verbundene Materialisierung von Lebensmitteln an Boden, die

glaubwürdig dieser Gestaltungsaufgabe gewachsen ist.

Es zeigt sich aber, dass die starke, muskulöse Männlichkeit nicht die

einzige Männlichkeit ist, die sich ernährungskulturell im Kontext von Fleisch

und Fleischverzicht nachzeichnen lässt. Ich möchte dazu hier nochmal

Männlichkeiten kontrastieren, um damit eine Relation auf der homosozia-

len Dimension darzustellen: In Bezug auf hochwertiges Fleisch konnte die

naturverhaftete »Marlboro-Männlichkeit« nachgezeichnet werden. Freiheit

und Unabhängigkeit werden hier kombiniert mit dem Zusammenfallen von

Produktion und Konsum. Hochwertiges Fleisch wird symbolisch mit einer

naturbeherrschenden Männlichkeit verknüpft. Das Fleisch, das aus einem

von der Massenproduktion abgegrenzten Produktionsbereich stammt und

mit einer eigenen Geschichte – idealerweise der abenteuerhaften Erlegung

durch den Konsumenten selbst – verbunden ist. Diese ökologische Materia-

lisierung ist in diesem Fall mit der naturbeherrschenden Marlboro-Männlichkeit

verbunden. Stellt man diese Männlichkeit der körperbetonten, starken Männ-

lichkeit, die mit der Figur des veganen Straßenbaumeisters herausgearbeitet

wurde, fällt folgendes auf: Fleischverzicht reit sich in gesundheitspoliti-

sche Selbstoptimierungsdiskurse ein, Männlichkeit wird in Abgrenzung zu

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027 - am 13.02.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Ernährungskulturen und Geschlecht

Weiblichkeit hergestellt, indem die Position als »starkes Geschlecht« repro-

duziert wird und diese Männlichkeit wird mit einer Arbeitermännlichkeit

verbunden, die vegane Ernährung als Massentauglich positioniert. Die na-

turbeherrschende Männlichkeit baut dagegen auf einer Dominanz der Natur

auf, die mit Freiheit und Unabhängigkeit einhergeht. Sie gestaltet sich nicht

Massentauglich, sondern ist Elitär.

In der Männlichkeitenforschung werden die Folgen eines sich wandeln-

den Arbeitssektors und der Auflösung des »Normalarbeitsverhältnisses« da-

hingehend diskutiert, dass sich auch hegemoniale Männlichkeit stärker in

Richtung einer »flexiblen Männlichkeit« wandelt (Connell und Wood 2005,

362; Meuser [1998] 2010, 333; Budde 2010). Eine solche Männlichkeit ist an

die gültigen Anforderungen angepasst und kann die jeweiligen Ernährungs-

felder ›flexibel‹ bespielen. Traditionelle Männlichkeit mit und durch Fleisch-

konsum, aber auch die auf Gesundheit und insbesondere Fitness gerichtete

vegane Variante ist gleichzeitig und je nach sozialer Anforderung im Reper-

toire der flexiblen Männlichkeit enthalten. Der flexitarische Mann ist damit

die ernährungskulturelle Ausprägung der »flexiblen Männlichkeit«. Ein zen-

trales Kennzeichen ist das Bespielen und Überbrücken der differenten Ma-

terialisierungen: Mit dieser Männlichkeit kann zugleich die symbolische Do-

minanz über die Natur durch Fleischkonsum sowie die symbolische und ma-

terielle Demonstration der Herstellung eines fitten Körpers durch Reduktion

des Fleischkonsums durch Sicherstellung der Proteinversorgung durch alter-

native Proteinquellen inszeniert werden.

Ausblick: Vegane Ernährung für ein Ende der Herrschaften

Ernährung ist eine machtvoll strukturierte soziale Praxis. Die Art und Wei-

se, wie gegenwärtig Fleisch produziert und konsumiert wird, ist nicht nach-

haltig, sondern hat negative Konsequenzen für Tier, Mensch und Umwelt

(Rückert-John 2017). Vor diesem Hintergrund sind die Achsen der Politik und

die Formen der Herrschaft, die mit dem Fleisch auf dem Teller verbunden

sind, zu bewerten. Fleisch ist nach wie vor sowohl symbolisch, als auch ma-

teriell eng mit der Ausbeutung und Zerstörung, aber auch Herstellung von

Arbeitskraft für die kapitalistische Produktionsweise verbunden. Unter neo-

liberalen Bedingungen verschränken sich die ungebremste Ausbeutung von

und Gewalt an Tieren und Umwelt mit der Herrschaft über die Körper, die

sich ›normal‹ und gesund selbst reproduzieren sollen. Das heißt für die meis-

ten: Sie sollen ihre Ernährung so wählen, dass sie fit und leistungsfähig sind,

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027 - am 13.02.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit: Die Politiken des Fleisches 265

werden und bleiben. Die Geschlechterdifferenz bietet bei zunehmender Pre-

karisierung Orientierung und eine Hegemonie der Männer bietet unterge-

ordneten Männlichkeiten eine ›patriarchale Dividende‹ – auch ohne Fleisch.

Vor allem aber mit »reduziertem« Fleischkonsum ist diese Position gesichert.

Denn die praktische Herrschaft über Tiere und Umwelt bleibt auch durch

Flexitarier*innen und ihren Fleischkonsum stabil und die symbolische Herr-

schaft bleibt Teil oberer Klassenpositionen. Aber die Selbstverständlichkeiten

und traditionellenHerrschaftslegitimationenwerden zunehmend brüchig: Es

wird erkennbar, dass das Feld Fleisch und Männlichkeiten zu einer Kampfarena

geworden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027 - am 13.02.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462461-027 - am 13.02.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

