8. Fazit: Die Politiken des Fleisches

Ausgangspunkt dieser Arbeit ist die These, dass mit dem Veggie-Boom ein ge-
sellschaftlicher Konflikt im Bereich der Ernihrung offenbar wird. Sie ist ver-
bunden mit der Frage, unter welchen gesellschaftlichen Bedingungen vegane
Ernihrung im Laufe der letzten Jahre ein fester Bestandteil gegenwirtiger
Ernihrungskulturen geworden ist. Die vorliegende Studie legt eine soziolo-
gische Perspektive auf ernihrungskulturelle Machtkimpfe um Lebensmittel,
Korper und Geschlecht vor. Die zentrale sozialtheoretische These ist, dass Le-
bensmittel, Kérper und Geschlecht in unterschiedlichen ernihrungsbezoge-
nen Wissenspraxen multiple und gesellschaftlich umkimpfte materielle Rea-
litdten sind. Die empirische Analyse erdffnet mit diesem Zuschnitt einen Ein-
blick in die sozialen Bedingungen, unter denen vegane Ernihrung und Le-
bensmittel gesellschaftliche Relevanz und die Bewertung als gute und rich-
tige Erndhrung erlangen. Die Ausgangsbeobachtung, dass die Konstruktion
von Minnlichkeiten ein wesentlicher Faktor fiir die Frage des Fleischkonsums
oder -verzichts ist, wird in Richtung einer Vergeschlechtlichung des Nihr-
stoffs Protein und der Reproduktion eines auf muskulirer Stirke aufbauen-
den Minnlichkeitsideals spezifiziert, das so mit veganer Ernihrung verkniipft
wird. Vegane Ernihrungsstile sind damit kompatibel mit den hegemonialen
Diskursen neoliberaler Gesundheitsregime und mit auf muskuldrer Stirke
basierenden Minnlichkeitskonstruktionen. Andererseits wird mit dem Flexi-
tarismus eine Erndhrungsform erschaffen, die auf Flexibilitit und Kompati-
bilitit mit den Anforderungen gegenwirtiger Ernahrungskulturen ausgerich-
tet ist.

Flexibilisierung statt >Veggie-Boom¢«

Wie in der Einleitung dokumentiert, ist der Anteil an Veganer*innen in der
Bevolkerung auch nach dem Veggie-Boom mit unter 2 % eher gering. Der Er-
folg von Fleischalternativen ist daher in der Ablosung dieser Lebensmittel vom

httpsy//dol.org/1014361/9783839462461-027 - am 13.02.2028, 21:46:20,



https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Veganismus zu sehen. Dies geschieht auf einer symbolischen und auf einer
materiellen Ebene. Symbolisch wird die Trennung von Lebensmittel und Le-
bensstil als Entideologisierung vollzogen. Die Fleischalternativen werden von
der Bedeutung gel6st, ein Essen fiir Menschen zu sein, die sich strikt vegan
erndhren, was als »ideologisch« abgewertet wird. Fleischalternativen zu es-
sen bedeutet demnach nicht, dass man auch vegan ist. Dafir werden diese
mit der variablen und dehnbaren Kategorie der Flexitarier*innen verbunden.
Fleischalternativen zu konsumieren bedeutet nicht, vollstindig auf Fleisch zu
verzichten, sondern, dass der Fleischkonsum »reduziert« wird.

Vegane und vegetarische Lebensmittel sind nicht mehr etwas, das sich nur
an Veganer*innen und Vegetarier*innen richtet. Die Lebensmittelindustrie,
darunter auch Fleischfirmen, vermarkten ihre Produkte gezielt an diese Flexi-
tarier*innen. Die materielle Ebene zeigt an zwei Stellen, wie die Grenze zwi-
schen Fleisch und Fleischalternativen iiberbriickt wird. Es kommt hier nicht
nur zu einer Grenzziehung zwischen diesen Lebensmitteln, sondern auch zu
gegenliufigen Tendenzen, die diese Grenzen abzuschwichen oder gar auf-
zuldsen versuchen. Die erste Briicke besteht darin, dass der Produktionspro-
zess der Verarbeitung der jeweiligen Rohmaterialien sowohl fir Fleisch als
auch fiir Fleischalternativen vergleichbar dargestellt und als identischer Pro-
zess, der auf gleichem kulinarischem und technischem Produktionswissen
aufbaut, prisentiert wird. In Bezug auf Geschmack und Aussehen werden die
Fleischalternativen in die Nihe von Fleisch geriickt. Die zweite Briicke macht
beide Produkte aufgrund ihrer Nihrwerte vergleichbar. Fleisch und Fleisch-
alternativen werden beide als Proteinquellen positioniert, wodurch ihnen der
gleiche Effekt im Korper zugeschrieben wird.

Drei Wissenspraxen und Materialisierungen

Die Analyse von Wissenspraxen und ihrer Differenzierungen beziiglich guter
und richtiger Erndhrung hat so eine Unterscheidung entlang von drei Ma-
terialisierungen ergeben: eine dkologische, nutritionale und kulinarische. Der in
dieser Arbeit verfolgte machttheoretische Zugang zu Materialisierungspro-
zessen lisst dariiber hinaus Riickschliisse dariiber zu, wie die Materialisie-
rungen von Lebensmitteln und Kérpern in den Wissenspraxen mit Geschlecht
verbunden sind. Als Ko-Materialisierungen werden die einzelnen Entititen und
Dimensionen als in den Praxen miteinander verwoben und zugleich hervor-
gebracht verstanden. Diese theoretische Perspektive ermoglicht mit dem Be-
zug auf das Konzept der hegemonialen Minnlichkeit eine Differenzierung

httpsy//dol.org/1014361/9783839462461-027 - am 13.02.2028, 21:46:20,



https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Fazit: Die Politiken des Fleisches

nach unterschiedlichen Konstruktionen von Mannlichkeiten und Weiblich-
keiten und ihren Relationen untereinander. Es sind damit auch jeweils un-
terschiedliche Konstruktionsweisen von Geschlecht im Blick. Wie lassen sich
diese Materialisierungen inhaltlich niher spezifizieren?

Knapp umrissen, werden in der nutritionalen Materialisierung Lebensmittel
molekularisiert und die einzelnen Bestandteile quantifiziert hervorgebracht.
Korper sind in dieser Materialisierung Organismen, die fiir die Reproduktion
insgesamt und fiir bestimmte Teilprozesse bestimmte Nahrstoffe aus den
Lebensmitteln benotigen. Geschlecht ist aufbauend auf einem biologischen
Geschlechterwissen mit einer fundamentalen Dichotomie zwischen Kérpern
verbunden. Lebensmittel, Kérper und Geschlecht werden dabei objektiviert
und mit Eigenschaften unabhingig von Zeit und Raum hervorgebracht.
Mit dem biologischen Wissen werden Kérper und Erndhrungspraktiken
in normal und nicht-normal unterschieden und der Korper als gesund
formbar begriffen. In der kulinarischen Materialisierung werden Lebensmit-
tel als Ganzes und mit den Eigenschaften Geschmack, Konsistenz und
Aussehen inszeniert. Kérper werden als sensorisch-affektiv empfindende
Korper hervorgebracht, die mit bestimmten Priferenzen verbunden sind,
die wiederum qua Geschlecht differenziert sind. In der Orientierung, fiir
wessen Geschmack ein Gericht produziert wird, driicken sich gesellschaft-
liche Distinktions-, Arbeitsteilungs- und Geschlechterverhiltnisse aus. In
der dkologischen Materialisierung werden Lebensmittel als das Produkt ihres
Produktionsprozesses, der auch mit zukinftigen Folgen verbunden ist,
hervorgebracht. Die Lebensmittel bekommen damit eine individuelle und
kollektive Geschichte.

Diese unterschiedlichen Materialisierungen sind nicht diskret voneinan-
der zu unterscheiden. Es handelt sich also nicht im Sinne von Ontologien um
abgeschlossene Gebilde, vielmehr hat die Analyse gezeigt, dass es auch zu ver-
schiedenen Uberlagerungen kommt. Die einzelnen Wissenspraxen sind da-
her auch nicht mit institutionalisierten Bereichen gleichzusetzen, auch wenn
in manchen Bereichen klar bestimmte Praxen und Materialisierungen domi-
nieren, wie zum Beispiel die nutritionale Materialisierung in der Erndhrungs-
wissenschaft und die kulinarische Materialisierung im Bereich des Kochens. Es
zeigt sich aber insbesondere in der Lebensmittelproduktion, dass die Wis-
sensformen interdiskursiv iiber die jeweiligen Spezialdiskurse hinweg diffun-
dieren und weit dariiber hinaus wirkmachtig sind. Dabei werden diese aller-
dings nicht unmittelbar tibertragen, sondern erfahren Brechungen, Reduk-
tionen oder Verzerrungen. Welche Wissensform wie wirkmichtig wird und

httpsy//dol.org/1014361/9783839462461-027 - am 13.02.2028, 21:46:20,

259


https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Realititseffekte erzielen kann, ist eine Frage von Machtkimpfen. Die sozio-
logisch interessante Frage ist daher, welche und wie Wissenspraxen und da-
mit verbundene Materialisierungen in verschiedenen Praxen deutungsmich-
tig werden und Hegemonie erreichen kénnen.

Die praktische Glaubwiirdigkeit des Wissens und die hierbei inszenier-
ten Realititen, so eine zentrale These dieser Arbeit, werden durch Kopplungen
mit hegemonialen Minnlichkeiten gestiitzt. Lebensmittel in der nutritionalen
Wissenspraxis sind an eine biologisch definierte und so differenzierte Kor-
perlichkeit gebunden, in der qua Geschlecht unterschiedliche Nahrungsbe-
diirfnisse definiert werden. Auf diese Weise differenzierte Erndhrungspraxen
produzieren qua Geschlecht differenzierte Korper, unter anderem den »star-
ken« Minnerkorper. Die kulinarische Materialisierung ist dagegen mit einer
Geschlechterordnung verbunden, die mit vergeschlechtlichter Arbeitsteilung,
der Zuschreibung von Care-Aufgaben und damit verkniipften Orientierun-
gen in der Frage, fiir wen gekocht wird, zusammenhingt. Der »Minnerge-
schmack, so die hier vertretene These, zeichnet sich auch dadurch aus, dass
sich in ihm eine Orientierung am Mann hinsichtlich der Zubereitung aus-
driickt. In der 6kologischen Materialisierung findet sich eine Vergeschlecht-
lichung in der symbolisch méinnlich konnotierten Dominanz der Natur. Das
bedeutet, dass die Autoritit der Wissenspraxen damit zusammenhingt, dass
sie glaubwiirdig dafiir stehen, eine derzeitig akzeptierte Mannlichkeit hervor-
bringen und legitimieren zu kénnen - zum Beispiel die Jagd und aufwindig
selbst pripariert Fleischgerichte.

Veganismus als Fitnessprogramm

Der Veganismus definiert sich iiber den Konsumverzicht von tierlichen Le-
bensmitteln. Die hier vertretene These ist, dass die gestiegene gesellschaftli-
che Relevanz veganer Ernihrung damit zusammenhingt, dass sie strategisch
mit hegemonialen gesellschaftlichen Diskursen verkniipft wird, die nicht in
ethischen Bewertungen aufgehen. Neoliberale Gesundheitsregime erfordern
eine zunehmende Selbstverantwortung der Subjekte fiir ihre Gesundheit und
Fitness. Veganismus wird im Zuge dieser Regime als eine Erndhrung positio-
niert, die fit und gesund macht. In einer Verbindung aus praktischer Evidenz
durch die Prisentation von veganen Sportler*innen und Beziigen auf ernih-
rungswissenschaftliches Wissen wird demonstriert, dass vegane Ernidhrung
auch fur die Produktion von leistungsfihigen Kérpern geeignet ist. Damit
wird vegane Ernidhrung von der Konnotation gel6st, eine Mangelernihrung

httpsy//dol.org/1014361/9783839462461-027 - am 13.02.2028, 21:46:20,



https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Fazit: Die Politiken des Fleisches

zu sein. Hierbei riickt die nutritionale Wissenspraxis ins Zentrum und Ernih-
rung wird zu einem »Problem« der Nahrstoffversorgung der Korper. Damit
werden Lebensmittel als Nahrstofflieferanten hervorgebracht und kénnen so
in einer (para)wissenschaftlichen Genauigkeit instrumentell fir die Produk-
tion gewiinschter Korper eingesetzt werden. Durch diese nutritionale Materia-
lisierung von Koérpern und Lebensmitteln werden die Kérper in Erndhrungs-
praxen zu korpertechnologisch form- und gestaltbaren Entititen.

Auf den veganen Messen werden verschiedene Gruppen besonders dar-
auf angesprochen, dass vegane Ernihrung auch fiir ihre korperlichen An-
forderungen geeignet sei: Dies sind Kinder, Schwangere, Sportler*innen und
prinzipiell Minner. Die Verbindung von veganer Erndhrung mit Mannlichkeit
hingt eng mit Gesundheit und Fitness zusammen. Sie bezieht sich auf ein
idealisiertes Korperbild: auf den starken, muskulésen Mann. Die Demons-
tration, dass Midnner mit einer rein pflanzlichen Erndhrung ihre mdnnlichen
Korper nicht aufs Spiel setzen, scheint notwendig, um diese Ernidhrung auch
fur sie zu legitimieren. Wer als Mann auf Fleisch verzichtet, liuft durch die-
se Konnotation nicht Gefahr, als »verweichlichter Schwichling« zu gelten. Die
Disziplin, eine vegane Ernihrung durchzuhalten, kann dabei zusitzliche Sta-
tusgewinne im unter Minnern ausgetragenen Spiel um den richtigen Kérper
bedeuten. Veganen Lebensmitteln, insbesondere Fleischalternativen wie Tofu
und Seitan, wird damit eine weibliche Konnotation genommen. Veganismus
wird so mit einer Form hegemonialer Mannlichkeit kompatibel, deren macht-
volle Position auf korperliche Stirke aufbaut, die iiber eine Differenzierung
zur Weiblichkeit und jenen Minnern gezogen wird, die nicht durch Ernih-
rung und Sport an ithrem Korper arbeiten.

Die machtvollen Verschiebungen in der interdiskursiven Verbreitung nut-
ritionaler Wissenspraxis, verlangen nach einer differenzierteren Betrachtung
der Thesen der Gouvernementalititsforschung. Denn die in dieser Arbeit dar-
gestellten Ergebnisse gehen iiber die Forschungen zu den neoliberalen Ge-
sundheitsregimen hinaus, wenn man der These folgt, dass die Fitnessimpe-
rative an eine bestimmte Variante gebunden sind, wie Korper und Lebens-
mitte] hervorgebracht werden. Meine Ergebnisse legen nahe, dass neben die-
ser an die nutritionale Materialisierung gebundenen Ernihrungspraxis auch an-
dere Bewertungsregime bestehen. Ebenso ist der Geschmack von Essen im
Zusammenhang mit einer kulinarischen Materialisierung in gegenwartigen Er-
nihrungspraxen als relevante Kategorie sichtbar. Ernihrungspraktiken sind
dementsprechend nicht einférmig und unterliegen daher nicht ausschlieflich
Gesundheitsimperativen, die distinktive Unterscheidung entlang von Klas-

httpsy//dol.org/1014361/9783839462461-027 - am 13.02.2028, 21:46:20,

261


https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Erndhrungskulturen und Geschlecht

senpositionen von »Form und Substanz« (Bourdieu 1987) ist damit nach wie
vor relevant. Es scheint aber sich also vor allem die Versorgung mit »Sub-
stanz« zunehmend nach nutritionalen Wissenspraxen und Normativititen zu
gestalten und mit entsprechenden Handlungsimperativen die Ernihrungs-
praxen zu leiten. Selbstoptimierungsimperative sind qua Klassenlage zu dif-
ferenzieren.

Hegemonie nutritionalen Wissens und die Dominanz des Proteins

Proteine sind derjenige Nahrstoff, der im Korper fiir den Aufbau von Muskeln
zustindig ist. Interdiskursiv wird daraus, dass Proteine »Muskeln machen.
Diese Kapazitit von Proteinen ist die zentrale Grundlage, auf der diese minn-
lich vergeschlechtlicht werden, indem sie als wesentlicher nutritionaler Bau-
stein fur die Produktion von starken Minnerkorpern verantwortlich gemacht
werden. Die hieran anschliefRende These ist, dass die nutritionale Materialisie-
rung tiber den spezialdiskursiven Bereich der Erndhrungswissenschaften hin-
aus mit einer besonderen Dominanz verbunden ist. Denn diese Wissenspra-
xis erlaubt eine instrumentelle Formung von Kérpern entsprechend eines spe-
zifischen Ideals. Dieses Ideal ist in Bezug auf Fleisch und Fleischalternativen
insbesondere der starke muskulire Mannerkérper. Die Hervorbringung von
Lebensmitteln als Nihrstofflieferanten und die dadurch kalkulierbare Men-
ge von Nihrstoffen, die durch die Erndhrung aufgenommen werden kénnen,
macht es moglich, das Argument zu entkriften, vegane Erndhrung sei eine
Mangelernihrung.

Es wird nicht das »Stiick Fleisch« als minnlich konnotiertes und mit der
Symbolik der Herrschaft iiber die Natur verbundenes Lebensmittel in den Fo-
kus gestellt. Vielmehr wird der Nihrstoff Protein minnlich inszeniert: Eine
Ernihrung gilt als minnlich, wenn sie fiir den Muskelaufbau im Kérper eine
ausreichende Proteinversorgung sicherstellt. Das historische Aufkommen der
Konnotation von Fleisch als mannlich ist auf die »Entdeckung« der Proteine
und von Fleisch als proteinreichem Lebensmittel in der Ernihrungswissen-
schaft um 1900 zuriickzufithren (Fischer 2015). Fleisch und Fleischalternati-
ven werden in der gegenwartigen Praxis zu austauschbaren Proteinlieferanten.
Protein ist damit der Stoff, der starke Minnerkérper formt. Die nutritionale
Materialisierung ist zwar sehr wirkmachtig, allerdings ist sie nicht allein deu-
tungsmdichtig in der Frage, was gutes und richtiges Essen ist. Dies zeigt sich
an der materiellen Briicke zwischen Fleisch und Fleischalternativen in der

httpsy//dol.org/1014361/9783839462461-027 - am 13.02.2028, 21:46:20,



https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Fazit: Die Politiken des Fleisches

Praxis der kulinarischen Materialisierung, also der Orientierung von Fleisch-
alternativen am Fleisch in Bezug auf Aussehen, Geschmack und Konsistenz.

Mannlichkeiten im Erndhrungswandel

Die Verbindung von Fleisch mit Mannlichkeit hat sich im Zusammenhang
mit einer institutionalisierten Zuweisung von Minnern an die Produktions-
sphire und die damit verbundene Anforderung an die korperliche Stirke
etabliert und tber einen langen Zeitraum gehalten. Der minnliche Korper
materialisiert sich gegenwirtig aber nicht mehr primir qua Arbeitsteilungs-
arrangement und der vergeschlechtlichten Lebensmittelzuweisung, nach
der »das grofite Stiick vom Braten« dem Mann und »Ernihrer« zustehe.
Diese Verschiebung lisst sich mit der Beobachtung aus der Minnlichkei-
tenforschung zusammenbringen, dass der mainnliche Kérper »zu einer
(Gestaltungs-)Aufgabe« (Meuser 2011, 157) wird. Das bedeutet, dass die
Geschlechterdifferenz und mit ihr die mannliche Dominanz nicht mehr
primidr durch die arbeitsteiligen Geschlechterarrangements hergestellt und
abgesichert wird, sondern dass diese zunehmend individualisiert am jewei-
ligen Kérper festgemacht werden muss. Daher gewinnt eine Wissenspraxis
und damit verbundene Materialisierung von Lebensmitteln an Boden, die
glaubwiirdig dieser Gestaltungsaufgabe gewachsen ist.

Es zeigt sich aber, dass die starke, muskulése Minnlichkeit nicht die
einzige Mannlichkeit ist, die sich erndhrungskulturell im Kontext von Fleisch
und Fleischverzicht nachzeichnen ldsst. Ich mochte dazu hier nochmal
Minnlichkeiten kontrastieren, um damit eine Relation auf der homosozia-
len Dimension darzustellen: In Bezug auf hochwertiges Fleisch konnte die
naturverhaftete »Marlboro-Mdannlichkeit« nachgezeichnet werden. Freiheit
und Unabhingigkeit werden hier kombiniert mit dem Zusammenfallen von
Produktion und Konsum. Hochwertiges Fleisch wird symbolisch mit einer
naturbeherrschenden Minnlichkeit verkniipft. Das Fleisch, das aus einem
von der Massenproduktion abgegrenzten Produktionsbereich stammt und
mit einer eigenen Geschichte — idealerweise der abenteuerhaften Erlegung
durch den Konsumenten selbst — verbunden ist. Diese dkologische Materia-
lisierung ist in diesem Fall mit der naturbeherrschenden Marlboro-Mannlichkeit
verbunden. Stellt man diese Mannlichkeit der kérperbetonten, starken Minn-
lichkeit, die mit der Figur des veganen Strafenbaumeisters herausgearbeitet
wurde, fillt folgendes auf: Fleischverzicht reit sich in gesundheitspoliti-
sche Selbstoptimierungsdiskurse ein, Mannlichkeit wird in Abgrenzung zu

httpsy//dol.org/1014361/9783839462461-027 - am 13.02.2028, 21:46:20,

263


https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Weiblichkeit hergestellt, indem die Position als »starkes Geschlecht« repro-
duziert wird und diese Mannlichkeit wird mit einer Arbeitermannlichkeit
verbunden, die vegane Ernihrung als Massentauglich positioniert. Die na-
turbeherrschende Minnlichkeit baut dagegen auf einer Dominanz der Natur
auf, die mit Freiheit und Unabhingigkeit einhergeht. Sie gestaltet sich nicht
Massentauglich, sondern ist Elitir.

In der Minnlichkeitenforschung werden die Folgen eines sich wandeln-
den Arbeitssektors und der Auflésung des »Normalarbeitsverhiltnisses« da-
hingehend diskutiert, dass sich auch hegemoniale Mannlichkeit stirker in
Richtung einer »flexiblen Minnlichkeit« wandelt (Connell und Wood 2005,
362; Meuser [1998] 2010, 333; Budde 2010). Eine solche Minnlichkeit ist an
die giiltigen Anforderungen angepasst und kann die jeweiligen Ernihrungs-
felder >flexibel« bespielen. Traditionelle Mannlichkeit mit und durch Fleisch-
konsum, aber auch die auf Gesundheit und insbesondere Fitness gerichtete
vegane Variante ist gleichzeitig und je nach sozialer Anforderung im Reper-
toire der flexiblen Mannlichkeit enthalten. Der flexitarische Mann ist damit
die erndhrungskulturelle Ausprigung der »flexiblen Minnlichkeit«. Ein zen-
trales Kennzeichen ist das Bespielen und Uberbriicken der differenten Ma-
terialisierungen: Mit dieser Mannlichkeit kann zugleich die symbolische Do-
minanz tiber die Natur durch Fleischkonsum sowie die symbolische und ma-
terielle Demonstration der Herstellung eines fitten Korpers durch Reduktion
des Fleischkonsums durch Sicherstellung der Proteinversorgung durch alter-
native Proteinquellen inszeniert werden.

Ausblick: Vegane Ernédhrung fiir ein Ende der Herrschaften

Ernihrung ist eine machtvoll strukturierte soziale Praxis. Die Art und Wei-
se, wie gegenwirtig Fleisch produziert und konsumiert wird, ist nicht nach-
haltig, sondern hat negative Konsequenzen fiir Tier, Mensch und Umwelt
(Riickert-John 2017). Vor diesem Hintergrund sind die Achsen der Politik und
die Formen der Herrschaft, die mit dem Fleisch auf dem Teller verbunden
sind, zu bewerten. Fleisch ist nach wie vor sowohl symbolisch, als auch ma-
teriell eng mit der Ausbeutung und Zerstérung, aber auch Herstellung von
Arbeitskraft fur die kapitalistische Produktionsweise verbunden. Unter neo-
liberalen Bedingungen verschrinken sich die ungebremste Ausbeutung von
und Gewalt an Tieren und Umwelt mit der Herrschaft iiber die Korper, die
sich >normalc und gesund selbst reproduzieren sollen. Das heif3t fiir die meis-
ten: Sie sollen ihre Erndhrung so wihlen, dass sie fit und leistungsfihig sind,

httpsy//dol.org/1014361/9783839462461-027 - am 13.02.2028, 21:46:20,



https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Fazit: Die Politiken des Fleisches

werden und bleiben. Die Geschlechterdifferenz bietet bei zunehmender Pre-
karisierung Orientierung und eine Hegemonie der Minner bietet unterge-
ordneten Minnlichkeiten eine >patriarchale Dividende« — auch ohne Fleisch.
Vor allem aber mit »reduziertem« Fleischkonsum ist diese Position gesichert.
Denn die praktische Herrschaft iiber Tiere und Umwelt bleibt auch durch
Flexitarier*innen und ihren Fleischkonsum stabil und die symbolische Herr-
schaft bleibt Teil oberer Klassenpositionen. Aber die Selbstverstindlichkeiten
und traditionellen Herrschaftslegitimationen werden zunehmend briichig: Es
wird erkennbar, dass das Feld Fleisch und Mannlichkeiten zu einer Kampfarena
geworden ist.

httpsy//dol.org/1014361/9783839462461-027 - am 13.02.2028, 21:46:20,

265


https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839462461-027 - am 12.02.2028, 21:46:20.



https://doi.org/10.14361/9783839462461-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

