C UmriBzeichnung einer Theorie der Erfah-
rung als eines Dialogs mit der Wirklichkeit

Die gesuchte Theorie der Erfahrung, so hat sich gezeigt, mufs in einer
Weiterentwicklung der kantischen Transzendentalphilosophie ge-
wonnen werden, die, im Durchgang durch Hegels Kritik, Kants »star-
ren Formen-Apriorismus« iiberwindet, ohne, wie Hegel dies gemeint
hat, die Kontingenz der Erfahrung als blof8 scheinbare zu begreifen
und in eine aus Prinzipien deduzierbare Notwendigkeit zu verwan-
deln. Der Ausdruck »Dialog mit der Wirklichkeit« benennt ein sol-
ches Programm in zweifacher Hinsicht: Was beschrieben werden soll,
ist ein zukunfts-offenes Verhiltnis, in welchem Formen und Inhalte
der Erfahrung sich aneinander entwickeln, zugleich aber so, daf3 da-
bei die Kontingenz der jeweils neuen Begegnung mit dem Wirklichen
gewahrt bleibt.

1. Die Erfahrung und die Welt ihrer Gegenstinde

a) Stufen im Aufbau der Gegenstandswelt und vier »Grundsitze
des reinen Verstandes«

Das soeben erwihnte vorantreibende Moment der »Veritas semper
maiorg, ist auf jeder Stufe desjenigen Vorgangs wirksam, durch den
sich der Gegenstand vor unserem leiblichen und geistigen Auge auf-
baut: auf der Stufe der Anschauung, der Wahrnehmung und der
durch Begriffe (vor allem durch die Kategorien der Relation) gestal-
teten Erfahrung. Dieser Vorgang soll im Folgenden wenigstens skiz-
zenhaft nachgezeichnet werden. In nachtriglicher Reflexion auf die
schon geschehene Erfahrung werden die Regeln freigelegt werden,
nach denen der Aufbau des Gegenstandes, der uns in der Erfahrung
gegeniibertritt, sich stufenweise vollzieht. An Kants Sprachgebrauch
ankniipfend werden diese Regeln als »Grundsitze des reinen Ver-
standes« bezeichnet werden.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 113

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Schon der einfache Akt des Anschauens schliefSt ein Moment
des Gestaltens ein. Was uns in der Anschauung zum BewufStsein
kommt, sind nicht die Wirkungen isolierter »Sinnesaffektionenc,
sondern immer schon eine durch aktive Leistungen unseres Bewuf3t-
seins aufgebaute Gestalt. Das ist schon vor Jahrzehnten durch die Be-
obachtungen der »Gestaltpsychologie« deutlich geworden'. Ubrigens
beruhen auf dieser aktiv-gestalterischen Eigenleistung des Anschau-
ens auch die »Sinnestiuschungen«; denn nicht der isolierte Sinnes-
reiz tduscht uns, sondern die Weise, wie wir die psychischen Korrela-
te derartiger »Reize« zu einer Gestalt verkniipfen. Doch tritt diese
gestaltende Eigenleistung des Bewufdtseins nicht nur dort hervor,
wo ihr Ergebnis sich, durch Vergleich mit anderen Anschauungs-In-
halten, als irrefithrend erweist, sondern auch und vor allem dort, wo
es sich in unserer weiterschreitenden Wirklichkeits-Orientierung be-
wahrt.

Diese gestaltende Tatigkeit des Anschauens ordnet jedoch nicht
nur einen »chaotischen« Stoff von Sinnesempfindungen, die aus ein-
zelnen Sinnesreizen hervorgehen, sondern steht in einem Wechsel-
verhiltnis zu einem Maf3geblichkeitsanspruch des Wirklichen, den
wir freilich erst dann inhaltlich bestimmen konnen, wenn wir den
Akt des Anschauens (und die nachfolgenden Akte des Wahrnehmens
und des Denkens) schon vollziehen.

Beispiele dafiir bietet das binokulare Sehen. Da wir den gleichen
Gegenstand mit jedem der beiden Augen unter einer leicht verander-
ten Perspektive erblicken, bemerken wir nicht nur (z.B. indem wir
wechselweise je ein Auge schliefSen), daf3 er jeweils dem einen Auge
etwas zeigt, was er dem anderen verbirgt; vielmehr bauen wir aus der
Zusammenschau dieser Perspektiven die Raumgestalt des ange-
schauten Korpers auf und sehen so, daf3 er eine Riickseite hat, die
wir nicht sehen — der schlichteste, in den Lehrbiichern der Erkennt-
nistheorie oft erwiahnte Fall, wie sich inmitten des Anschauens die
Veritas semper maior des Angeschauten zur Geltung bringt. Das
kann uns veranlassen, die Perspektive zu wechseln. Nicht zufillig
pflegen wir, wenn wir einen optisch gegebenen Gegenstand genauer
erfassen wollen, den Oberkdrper hin und her zu bewegen, womit die
Differenz der Perspektiven erhoht wird und die Plastizitdt des ange-
schauten Gegenstands deutlicher hervortritt. Freilich wird ebenda-

! Veroffentlicht vor allem in der Zeitschrift »Psychologische Forschung« 1921 ff. und
den einschligigen Monographien von W. Kohler, M. Wertheimer und F. Sander.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

durch auch die Tatsache der »verdeckten Riickseite« noch deutlicher
erfahren. Und selbst wenn wir den Gegenstand umschreiten, um ihn
von allen Seiten zu betrachten, wird uns deutlich: Wir sehen, daf3 die
Identitat des Angeschauten sich fiir uns in die sukzessive erfahrene
Pluralitit seiner Aspekte (wortlich: seiner Anblicksgestalten) ausein-
anderlegt, wihrend »er selbst« etwas jeweils Eines ist, das wir als
Grund dieser Vielheit von Aspekten nur intendieren, aber nie an-
schauen konnen. Denn wir sehen immer nur die Vielheit der An-
blicksgestalten, nicht die Einheit des Gegenstands als solche. So se-
hen wir, dafl der Gegenstand von jedem seiner Aspekte verschieden
ist und so als der selbst nicht anschaubare Einheitsgrund alles an ihm
Angeschauten erfahrbar wird — eine weitere Weise, wie sich inmitten
des Anschauens die Veritas semper maior des Angeschauten zur Gel-
tung bringt.

Der Vorgang setzt sich fort, wenn wir unterschiedliche »Sinnes-
qualititen« dem gleichen Gegenstand zuschreiben, und zwar noch
vor aller Verwendung von Namen und Begriffen im rein sinnenhaf-
ten Erfassen: Der Klang einer Stimme veranlafit uns zur Wendung
des Blicks, weil wir »horen, daf3 es hier jemanden zu sehen gibt;
der Gestus eines Sprechenden veranlafit uns zum aufmerksamen
Hinhoren, weil wir »sehen, daf3 es hier etwas zu horen gilt«; der dar-
gebotene Blumenstrauf3 eines angekommenen Gastes 1afSt uns zu-
greifen, vielleicht auch an den Blumen riechen, weil wir »sehen, daf3
es hier etwas zu tasten und zu riechen gibt«. In jeder derartigen Wei-
se sinnenhaften Erfassens werden wir uns dessen bewuf3t, daf3 jede
dieser Sinnesqualititen auf die andere verweist, weil wir nicht horen
konnen, was gesehen sein will, nicht sehen kénnen, was getastet und
mit dem Geruchssinn aufgenommen werden muf3. In jeder Weise des
sinnenhaften Perzipierens meldet sich also etwas am Gegenstand,
was eine andere Weise des sinnenhaften Perzipierens verlangt, bis
wir schliefSlich den einen Gegenstand als den erfassen, der in seiner
Einheit mit keiner seiner Erscheinungsformen zusammenfillt und
den wir doch zugleich als den mit keinem unserer Sinne erfaften
Grund fiir die Diversitit seiner Erscheinungsformen anschaulich vor
uns haben — wiederum eine Weise, wie sich inmitten der sinnenhaf-
ten Perzeption die Veritas semper maior des Gegenstandes Geltung
verschafft.

Alle diese Formen des Verkniipfens werden im frithen Kindes-
alter erlernt. Und dieses Lernen hat physiologische, psychologische
und lernsoziologische Bedingungen, die empirisch erforscht werden

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 115

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Erster Teil: Fragestellung und Methode

konnen. Aber von diesen Entstehungsbedingungen des Anschauens
sind die Bedingungen der spezifischen Art von Geltung des Ange-
schauten zu unterscheiden; und diese sind es, die das Interesse des
Transzendentalphilosophen erregen. Denn was man die Objektivitit
des Angeschauten nennen kann, also jene Maf3geblichkeit, mit der er
den soeben beschriebenen Akten gegeniibertritt, beruht gerade dar-
auf, dafl in jedem Akt der anschauenden Perzeption der Gegenstand
sich als ein solcher »meldet«, an dem es mehr zu sehen, zu horen, zu
tasten gibt, als wir an ihm jeweils gegenwiirtig erfassen. Der Gegen-
stand ist »mehr« als seine von uns jeweils erfafSte Anschauungs-
gestalt; aber dieses »Mehr« ist nicht abseits von der Anschauung, et-
wa im rein begrifflichen Denken, gegeben, sondern inmitten seiner
Gegebenheit fiir die Anschauung selbst. Wir »sehen es ihm an«, daf3
er in der Weise, wie wir ihn sehen, nicht aufgeht; so erfassen wir
seine Differenz gegeniiber seiner Erscheinungsgestalt, und er treibt
uns weiter zu neuen Weisen des sinnenhaften Erfassens (zum Per-
spektivenwechsel oder zum Ubergang von der Titigkeit je eines Sin-
nes zu der eines anderen). Aber weil dieses vorantreibende Moment
in jedem einzelnen Akt des sinnenhaften Erfassens mit-erfaf3t wird,
ist der Gegenstand gerade als der, an dem wir unser Anschauen kri-
tisch messen und als jeweils ungeniigend beurteilen, in der Anschau-
ung selber gegeben; so erfassen wir seine Prisenz in jeder seiner Er-
scheinungsgestalten.

Auf dieser Prisenz des Differenten beruht die »Gegenstands-
fahigkeit« der Anschauung, d.h. ihre Fahigkeit, sich auf den Gegen-
stand als eine von ihr und allen ihr gegebenen »Aspekten« verschie-
dene Wirklichkeit zu beziehen. Wenn man Hegels Ausdrucksweise
verwenden will, kann man sagen: Die Differenz zwischen dem An-
sichsein des Gegenstandes und seinem Fiirunssein ist selber »fiir
uns; in seiner anschaulich unseren Sinnen gegebenen Gestalt ist er
uns zugleich als derjenige gegeben, an dem wir jeden unserer »Hin-
blicke« und seine diesen Hinblicken entsprechenden »Anblicke«
(Aspekte) kritisch messen und gegebenenfalls korrigieren.

In solchem Wechselspiel der Hinblicke (Weisen sinnenhaften
Anschauens) und der Anblicke (Weisen sinnenhafter Gegebenheit)
erweist sich jenes Gestalten, das wir in jedem Akt des Anschauens
leisten, als ein responsorisches Gestalten. Wir geben den Weisen,
wie der Gegenstand in der Anschauung erscheint, durch die Weisen
unseres Hinblicks die Gestalt; aber wir tun dies, indem wir einem
Anspruch des Wirklichen auf der Spur sind, den wir in immer neuen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

Formen des Hinblickens vernehmbar machen, weil er in jeder Weise
dieses Hinblickens als vorantreibende Kraft wirksam ist. Dieses re-
sponsorische Gestalten gewinnt, worauf an spiterer Stelle noch ein-
zugehen sein wird, in der kiinstlerischen Anschauung, aus der das
kiinstlerische Bilden hervorgeht, seine besondere Ausdriicklichkeit.

Versucht man, diesen Vorgang, der sich noch ohne alle begriff-
liche Reflexion vollzieht, nachtriglich auf die ihn leitende Regel zu
bringen, so kann diese in einem »Ersten Grundsatz des reinen Ver-
standes« auf folgende Weise formuliert werden: »Alle Inhalte der
Anschauung sind gestaltete Groflen und gehen als solche aus der
Antwort hervor, die wir durch die synthetischen Akte des anschauen-
den Auffassens (kantisch gesprochen: durch die » Apperzeption in der
Anschauung«) auf den Anspruch des Wirklichen geben«?.

An dieser Stelle sei eine terminologische Bemerkung gestattet:
Der Ausdruck »Grundsitze des reinen Verstandes« ist Kants »Kritik
der reinen Vernunft« entnommen. Dort werden vier solcher Grund-
sitze formuliert, die Kant » Axiomen der Anschauung«, »Antizipa-
tionen der Wahrnehmungg, »Analogien der Erfahrung« und »Postu-
late des empirischen Denkens iiberhaupt« nennt’. Sie konnten so,
wie Kant sie formuliert, in die hier vorgeschlagene Weiterentwick-
lung der Transzendentalphilosophie nicht {ibernommen werden.
Aber sie muften im verinderten Kontext ihr inhaltlich anders gear-
tetes funktionales Aquivalent finden; denn hier wie bei Kant geht es
darum, die Verstandesregeln zu benennen, die den Aufbau einer Er-
fahrungswelt moglich machen, und zwar schon die Konstituierung
der Elemente, aus denen diese Welt aufgebaut werden soll: der Inhal-
te des Anschauens und des Wahrnehmens.

Es ist leicht zu sehen, daf3 der einzelne Akt des Anschauens sich
alsbald mit Akten des Erinnerns und des Erwartens verbindet. Bei-
spiele dafiir sind: Wir folgen mit den Augen einem Vogel im Flug;
wir beobachten die Entfaltung einer Knospe zur Bliite; wir erfassen
die Identitit einer Melodie in der Abfolge ihrer Variationen. An sol-
chen und dhnlichen Akten ist die nachbildende und die vorausbilden-
de Einbildungskraft beteiligt. Und mit dieser Beteiligung geht die
Anschauung in die Wahrnehmung tiber. Indem wir auf solche Weise
unsere Erinnerungen und Erwartungen mit dem Inhalt einer neuen
Anschauung vergleichen, geben wir dem Gegenstand die Moglich-

2 Erfahrung als Dialog 335.
3 KdrV A 158 ff.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 117

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118

Erster Teil: Fragestellung und Methode

keit, uns zu tiberraschen (sich anders zu zeigen, als aufgrund seiner
bisherigen Erscheinungsweisen zu erwarten war), aber auch unsere
Erinnerungen neu zu deuten (uns zu zeigen, was, von uns unbe-
merkt, in seiner fritheren Erscheinungsgestalt schon impliziert gewe-
sen ist).

Indem nun der Gegenstand uns auf solche Weise tiberrascht und
seine eigene frithere Erscheinungsgestalt re-interpretiert, tritt ein
weiteres Moment der Veritas semper maior hervor: Wir sehen wahr-
nehmend dem Gegenstand an, dafy »noch mehr in ihm steckt, als wir
gegenwirtig an ihm wahrnehmen, und daf3, auf die Zukunft bezogen,
noch Anderes in ihm am Werke ist, als wir gegenwirtig bemerken.
Ebendadurch bleibt das, was wir am Gegenstand je gegenwiirtig se-
hen, »denkwiirdig«, also des Gedenkens wert, weil es »versprichtc,
durch kommende, neue Inhalte des Anschauens neu beleuchtet zu
werden, aber auch die kommenden Aspekte, die er uns zeigen wird,
im Lichte solchen Erinnerns erst wahrnehmbar zu machen. Wir neh-
men die Bliite nicht als solche wahr, wenn wir die Knospe vergessen;
und wir nehmen die Knospe nicht als solche wahr, wenn wir nicht auf
die Uberraschung durch die Bliite »gespannt sind«.

So fordert uns der Gegenstand zu Akten des Erinnerns und Er-
wartens heraus und tiberbietet doch immer wieder nicht nur unsere
Erwartungen, sondern auch unsere Erinnerungen, sofern diese durch
spitere Phasen im Wahrnehmungsvorgang neu ausgelegt werden.
(Dabei hat eines der soeben gewihlten Beispiele den Sprachgebrauch
der Erkenntnistheorie geprigt: Die »Entfaltung« der Knospe zur Blii-
te ist jener exemplarische Vorgang, an dem wir den Begriff der »Ex-
plikation« und der »Auslegung« gebildet haben.) Auf solche Weise
wird der einzelne Akt der Responsion, die wir im Anschauen voll-
zogen haben, zum vielstufigen Vorgang eines »Dialogs«. Indem der
Gegenstand unsere Erwartungen tiberbietet und zugleich unsere Er-
innerungen auf unvorhergesehene Weise auslegt, schulen wir an ihm
unseren wahrnehmenden Blick und verdndern damit die Bedingun-
gen, unter denen er sich uns kiinftig zeigen kann. Und weil dieser
Blick durch unsere fritheren Anschauungsinhalte, Erinnerungen
und Erwartungen geprigt ist, ist jeder gegenwirtige Akt der Wahr-
nehmung auch ein Niederschlag der bisherigen Geschichte unseres
Wahrnehmens.

Das hat eine eigentiimliche Konsequenz fiir das Verhiltnis von
Subjektivitit und Objektivitit des Wahrnehmens. Wir bilden im
Laufe unserer Lebensgeschichte unsere personliche Wahrnehmungs-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

art aus. Vergleichbar der Weise, wie wir unsere personliche Hand-
schrift ausbilden, gibt es etwas, was man unsere »Seh-Schrift« nen-
nen konnte, die unverwechselbare Konfiguration unserer Auffas-
sungsweisen, in die jeder »Text«, jeder Inhalt der Wahrnehmung,
aufgenommen wird und dadurch erst zur sinnenhaften Gegebenheit
gelangt. An der Werkgeschichte von Kiinstlern ist diese Ausbildung
einer individuellen »Seh-Schrift« besonders deutlich ablesbar; aber
sie geschieht, in weniger auffilliger Weise, in der Geschichte jedes
wahrnehmenden Subjekts. Und doch ist diese lebensgeschichtlich be-
dingte Ausprigung einer je individuellen Wahrnehmungsart mehr
als die bloe Auflerung unserer je individuellen Innerlichkeit und
»Seelenart«. Sie ist zugleich und vor allem der Niederschlag unserer
Versuche, dasjenige am Gegenstand zu erfassen, was uns, unsere
Auffassungsart bestindig iiberbietend, mit MafSgeblichkeit in An-
spruch nimmt. Und weil dieser Anspruch immer vorantreibenden,
unser Auffassen und die Gegebenheitsart der Gegenstinde ver-
andernden Charakter hat, ist die Geschichte unseres Wahrnehmens,
so individuell sie verlauft, zugleich die deutlichste Weise, wie die Ve-
ritas semper maior ihren Anspruch vernehmbar macht.

Wiederum ist dafiir der gestaltende Blick des Kiinstlers das aus-
gezeichnete Beispiel. Er ist der unverwechselbar individuelle Nieder-
schlag seines Dialogs mit der Wirklichkeit; ebendarin aber ist er, weil
dieser Dialog durch den je grofleren Anspruch des Wirklichen in
Gang gehalten wurde, der deutlichste Ausdruck fiir die »Wahrheit
der Dinge«, ihre Veritas semper maior, und gewinnt dadurch auch
fiir den fremden Betrachter eine wirklichkeits-aufschlief3ende, den
Anspruch des Wirklichen auch an den Betrachter weitervermittelnde
Maf3geblichkeit. Aber auch fiir uns »ganz gewohnlichen« Wahrneh-
mungs-Subjekte gilt: Die Schulung der Wahrnehmungsfihigkeit,
von der soeben die Rede war, und die Ausbildung unserer ganz per-
sonlichen Wahrnehmungsweise hingt von empirischen Bedingun-
gen ab, die sich empirisch erforschen lassen. Aber dem so geformten
Blick zeigt sich das Wirkliche mit einer MafSgeblichkeit, an der wir
unsere subjektive Auffassungsart kritisch messen und fiir eine Kor-
rektur offenhalten. Wie wir, gerade mit unserem geschulten Blick,
am Gegenstand wahrnehmen, daf8 wir in der Schule des Wahrneh-
mens noch nicht ausgelernt haben, so kann unsere ganz individuelle
Sichtweise auch Andere fiir den Anspruch des Wirklichen sensibel
machen, der auch sie iiber ihre gegenwirtige Wahrnehmungsart hin-
ausdringt. Die Subjektivitit der lebensgeschichtlich bedingten Wahr-

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 119

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Erster Teil: Fragestellung und Methode

nehmungsweise schliefSt die Objektivitit des Wahrgenommenen
nicht aus sondern ein, sofern dieses Wahrgenommene als die tiber-
bietungsbediirftige Gegenwartsgestalt der je grofseren Wahrheit der
Dinge erfahren wird. Denn indem wir diese Wahrheit nicht abseits
von der Wahrnehmung erfassen (etwa durch deren Vergleich mit
dem reinen Begriff), sondern innerhalb ihrer als deren immanentes,
vorantreibendes Moment, bleibt die Weise, wie der Gegenstand von
uns wahrgenommen wird, die unersetzliche Gestalt fiir die Gegen-
wart dieser Wahrheit, hegelisch gesprochen: fiir das Fiirunssein des
Ansich der Dinge.

Versucht man nun wiederum, diesen Vorgang, der sich im rei-
nen Wahrnehmen und noch vor aller begrifflichen Reflexion voll-
zieht, nachtraglich auf die Regel zu bringen, die ihm zugrundeliegt,
so kann diese in einem »Zweiten Grundsatz des reinen Verstandes«
so formuliert werden: »Alle Inhalte der Wahrnehmung sind Phasen
in einem Dialog zwischen dem wahrnehmenden Subjekt und der
Wirklichkeit und enthalten daher in sich den Niederschlag friiherer
und die Antizipation kommender Wahrnehmungsweisen«*.

Schon der Versuch, diejenigen Akte, die wir in unserem An-
schauen und Wahrnehmen vollziehen, in nachtriglicher Reflexion
auf ihre Regel zu bringen, macht deutlich, auf welche Weise der Ver-
stand die Mannigfaltigkeit der Inhalte solchen Anschauens und
Wahrnehmens zur Einheit der Erfahrung verbinden kann: Was er
vorfindet, ist die identische Wiederkehr eines Verhiltnisses (und in
diesem Sinne die »Analogie«), die die verschiedenen Aktformen und
Objektgestalten des sinnlichen Erkennens untereinander verbindet:
das wiederkehrende Verhiltnis zwischen der Veritas semper maior,
durch die der Gegenstand uns in Anspruch nimmt, und der Weise,
wie dieser Anspruch sich selbst, in den Gestalten des Angeschauten
und Wahrgenommenen, als vorantreibendes Moment zur Geltung
bringt. Die Entdeckung dieses wiederkehrenden Verhiltnisses aber
ist es, die es dem Verstand moglich macht, seine Begriffe auf die viel-
filtigen Inhalte der Wahrnehmung anzuwenden, vor allem die Kate-
gorien der Relation. Und so laf3t sich ein »Dritter Grundsatz des rei-
nen Verstandes« formulieren: »Die Wiederkehr des Verhiltnisses
zwischen dem je groBeren Anspruch des Wirklichen und unserer
Antwort, die wir im Anschauen, Erinnern und Erwarten auf diesen

4 Erfahrung als Dialog 337 f.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

Anspruch geben, ist das Grundgesetz aller Verkniipfung der Wahr-
nehmungen zur Einheit der Erfahrung«®.

Dieses transzendentale, d.h. Erfahrung erméglichende, Grund-
gesetz der Analogie »garantiert, daf3 die Gegenstinde unserer Erfah-
rung a priori in einem Verhiltnis gegenseitigen Sich-Bestimmens
stehen«®. Denn sie vermitteln uns auf je unterschiedliche Art einen
identischen Anspruch, der nur in ihrem Wechselverhiltnis auf niher
bestimmbare Weise hervortritt. Als Quelle dieses identischen An-
spruchs ist der identische Gegenstand in der Mannigfaltigkeit seiner
Erscheinungsweisen bestimmbar (Substanzkategorie). Und als Glie-
der in einem Wechselverhiltnis des Sich-Bestimmens, in welchem
jeweils eine Vielzahl von Wahrnehmungsinhalten als Erscheinungs-
gestalten des gleichen Gegenstandes und schliefSlich alle Wahrneh-
mungsinhalte als Erscheinungsgestalten fir die Beziehung unter
den Gegenstinden auslegbar werden, sind alle Gegenstiande unserer
Erfahrung apriori dem Gesamtzusammenhang aller Bedingungen
und Folgen eingefiigt (Kategorie der Wechselwirkung von Be-
dingungsverhiltnissen). Das »Feld« aber, innerhalb dessen diese
mannigfachen Beziehungen wechselseitigen Sich-Bestimmens statt-
finden, ist die uns niemals gegebene, aber stets zum Aufbau aufgege-
bene eine Erfahrungswelt.

Die sich immer neu stellende Aufgabe, aus der Mannigfaltigkeit
der Wahrnehmungsinhalte die umfassende, geordnete Ganzheit der
Erfahrungswelt aufzubauen, ist nur erfiillbar unter einer Vorausset-
zung, die in einem »Vierten Grundsatz des reinen Verstandes« aus-
gesprochen werden kann: »Keine Erfahrung ist von solcher Art, daf3
sie kommende Erfahrungen iiberfliissig macht; keine ist von solcher
Art, daf3 sie durch kommende Erfahrungen bedeutungslos gemacht
werden konnte.« Vielmehr diirfen wir mit Bezug auf jede einzelne
Erfahrung »dessen gewifS sein, daf3 sie uns spezifische Moglichkeiten
aufschlief3t, neue Erfahrungen zu machen oder alte neu zu verstehen.
Auf dieser Gewifsheit beruht unsere Fihigkeit, im Weiterschreiten
von einer Erfahrung zur anderen dem je grofleren Anspruch des
Wirklichen auf der Spur zu bleiben«”. Da dieser Satz die Vorausset-
zung ausspricht, unter der allein die Verkniipfung von Wahrneh-
mungen zur Einheit der Erfahrung méglich ist, kann dieser »Vierte

5 A.a..O. 340.
¢ A.a..O. 341.
7 A.a..O. 347.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 121

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Grundsatz des reinen Verstandes« auch, in der von Kant gewihlten
Terminologie, das »Postulat des empirischen Denkens tiberhaupt«
genannt werden.

b) »Gegenstandsfihigkeit«, »Wahrheitsfihigkeit« und
»objektive Geltung«

Zu Beginn der hier vorgetragenen Uberlegungen sind drei Fragen
mit Bezug auf die speziell religiose Erfahrung formuliert worden
(s.0.S.35f). Nun aber hat sich gezeigt, daf8 diese Fragen mit Bezug
auf jeden intentionalen Akt gestellt werden miissen: Was macht
nicht nur den speziell religiosen Akt, sondern jeden intentionalen
Akt gegenstandsfihig und wahrheitsfihig? Und was sichert ihm den
objektiv giiltigen Bedeutungsgehalt? Erst wenn diese beiden Fragen
beantwortet sind, kann auch die dritte geklart werden: ob es mehr als
nur eine Art von Objektivitit gebe und, falls dies zutreffen sollte,
worin die speziell religiose Wahrheitspritention und die von ihr be-
anspruchte objektive Geltung bestehen konne.

Auf die erste dieser Fragen kann nun geantwortet werden: Es ist
die Beziehung auf Erfahrung, die den intentionalen Akt »gegen-
standsfdhig« macht, d.h. ihn dazu fahig werden 1aft, zwischen dem
Anspruch, den der Gegenstand an das Anschauen und Denken des
Subjekts richtet, und dessen Vorstellungen von ihm bzw. Meinungen
iiber ihn zu unterscheiden. Denn die Erfahrung ist es, durch die das
Subjekt den je grofieren Anspruch des Wirklichen vernimmt, an dem
es sich selbst und seine Auffassungsart kritisch messen kann. Nur
dieser Anspruch des Wirklichen befreit das Subjekt von der Befan-
genheit in seine theoretischen Ansichten und praktischen Absichten
und stellt diesen Ansichten und Absichten einen Maf3stab ihrer Beur-
teilung und Bewahrung gegentiber. Eine Dialogische Theorie der Er-
fahrung aber kann deutlich machen: Dieser je grofsere Anspruch des
Wirklichen kommt nicht abseits vom Anschauen und Denken des
Subjekts zur Sprache, sondern inmitten dieser Akte als ihr kritisch-
vorantreibendes Moment.

Auf diese Weise greift die Dialogische Theorie der Erfahrung
Kants Frage auf, was die Beziehung auf einen Gegenstand unserem
Anschauen und Denken hinzufiige®. Diese Beziehung auf einen Ge-
genstand namlich ist die gemeinsame Bedingung des Wahren und

8 Vgl. KdrV A 57f,; 104f.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

Falschen, weil das Gegenstandslose nicht einmal falsch sein kann.
Dabei mufS der Gegenstand »etwas von allen unseren Vorstellungen
Verschiedenes« sein’, weil er nur so unseren Vorstellungen als Maf3-
stab des Wahren und Falschen gegeniibertreten kann. Andererseits
begegnet er uns nicht »neben« unseren Vorstellungen, weil er uns
sonst nicht zum Bewufltsein kommen konnte, sondern nur in ihnen
selbst als deren inneres Moment. Kant sieht nun dasjenige Moment
unserer Vorstellungen, durch das sie auf Gegenstinde bezogen sind,
in jener gesetzmiflig zustandegebrachten Einheit, die uns ein belie-
biges Assoziieren unserer Vorstellungs-Elemente verbietet und eine
jeweils bestimmte Art der Synthesis notwendig macht. » Alsdann sa-
gen wir, wir erkennen den Gegenstand, wenn wir in dem Mannigfal-
tigen der Anschauung synthetische Einheit bewirkt haben«!°. Heute
dagegen ist uns deutlicher bewuf3t geworden, als dies zu Kants Zeiten
moglich war, daf3 die Einheit der Synthesis zwar die notwendige, aber
nicht die zulingliche Bedingung fiir den Bezug auf Gegenstinde ist,
weil gerade die von uns »bewirkte« Einheit die Gefahr geschlossener
Systeme erzeugen kann, die uns fiir den Anspruch des Wirklichen
unempfindlich machen. In diesem Falle kann die Welt, mit Camus
gesprochen, nur dadurch »wieder sie selbst werden, d.h. sich aus
dem Geféngnis unserer Vorstellungen von ihr befreien, dafd sie ge-
geniiber unseren Vorstellungsbildern und Denk-Kategorien jene
»Dichte und Fremdartigkeit« zeigt, die sich unserem Zugriff ent-
zieht!'. Nur indem die Wirklichkeit sich gegeniiber unserer Auffas-
sungsart als die je groflere erweist, wird unser Anschauen und Den-
ken fahig, sich auf Gegenstinde zu beziehen, an denen es sich messen
und dann als wahr oder falsch beurteilen kann, statt nur die eigene
Befindlichkeit des Subjekts nach auflen zu projizieren (zu »externa-
lisieren«). Dieses Moment des je groferen Anspruchs also ist es, das
in der Erfahrung zur Geltung kommt und unsere Akte zur Beziehung
auf Gegenstiande fahig macht.

Wiirde freilich die »Dichte und Fremdartigkeit der Welt« uns
nur dadurch bewuf3t, daf3 wir das Wirkliche, wie Camus meint, als
das Absurde erfahren, das die Vernunft zum Verstummen bringt
und ihr dann keine andere Titigkeit mehr gestattet, als die des
machtlosen Protests, dann kime der je grofler Anspruch des Wirk-

% KdrV A 105.
10 Tbid.
11 A. Camus, Le mythe de Sisyphe, Paris 1942, 28.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 123

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Erster Teil: Fragestellung und Methode

lichen auch nicht mehr zur Sprache. Mit dem Verstummen der Ver-
nunft wiirde das »je GrofSere« dieses Anspruchs zum schlechterdings
Unbenennbaren, das uns auch nicht mehr als Maf3stab unterschei-
dender Selbstbeurteilung dienen kann. Eine Dialogische Theorie der
Erfahrung muf sich dadurch bewihren, daf8 sie den »dritten Weg«
aufzeigt zwischen einer sich in Selbstgesprachen verfangenden und
einer vor dem Absurden verstummenden Vernunft.

Dazu ist es notig, daf3 eine solche Theorie das Verhaltnis zwi-
schen der Gegenstandsfihigkeit unseres Anschauens und Denkens
und der Wahrheitsfihigkeit dieser Akte genauer bestimmt. Denn
wenn, wie soeben angedeutet wurde, die Gegenstandsfahigkeit der
intentionalen Akte darauf zuriickgefiihrt wird, dafl diese sich auf
den je grofleren Anspruch des Wirklichen beziehen, dann wird die
Frage desto dringlicher, ob die so verstandenen Akte noch »wahr
heitsfahig« seien. Der Begriff des »je Grofieren«, so scheint es,
schlieflt den der » Addquation« aus, und zwar sowohl im Sinne der
»Angleichung« des Anschauens und Denkens an seinen Gegenstand
als auch im Sinne der » Angemessenheit« des Angeschauten und Ge-
dachten gegeniiber dem, was es zu erkennen gilt. Gerade diese
»Adaequatio intellectus et rei« ist es, die traditionell »Wahrheit« ge-
nannt wird. Auch Kant hat dort, wo er nach den Bedingungen fiir die
Wahrheit der Erkenntnis frug, diesen traditionellen Begriff der
Wahrheit fraglos vorausgesetzt: »Die Namenserkliarung der Wahr-
heit, daf3 sie ndmlich die Ubereinstimmung der Erkenntnis mit ihrem
Gegenstande sei, wird hier geschenkt und vorausgesetzt«'2. Der Be-
griff des »je Grofleren« aber scheint den Begriff der »Wahrheit der
Dinge«, d.h. ihrer Offenbarkeit fiir das Erkennen, ebenso aus-
zuschlieflen wie den der »Wahrheit des Erkennensc, d. h. seiner An-
gemessenheit an den Gegenstand. Wird dann der Begriff des »je Gro-
eren« gar noch so verwendet, als bezeichne er eine Eigenschaft der
Wahrheit, die als » Veritas semper maior« zu begreifen sei, dann trigt
er, so scheint es, einen inneren Widerspruch in den Begriff der Wahr-
heit hinein, weil er das Wahre, also das Offenbare, zugleich als das
von jedem Modus seiner Offenbarkeit Verschiedene bezeichnet und
die Wahrheit der Erkenntnis darauf einschrinkt, daf3 sie ihre eigene
Unwahrheit (Unangemessenheit an den Gegenstand) bekennt. Unser
Anschauen und Denken, so scheint es, bleibt unter diesen Bedingun-

12 KdrV A 58.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

gen nur gegenstandsfihig, indem es sich selber als radikal wahrheits-
unfihig durchschaut.

Nun kénnte man einen Ausweg aus dieser Schwierigkeit darin
sehen, daf8 uns wenigstens eine fortschreitende » Anniherung« an die
Wahrheit moglich sei. Aber die raumliche Metapher der »Anni-
herung« erweist sich in zweifacher Weise als unangemessen. Einer-
seits namlich ist nicht einzusehen, wie die Erkenntnisbemithung sich
einer Wahrheit »annihern« soll, wenn sie keinen angemessenen Be-
griff von ihr hat; denn einen solchen hat sie nétig, um im Suchen
nach der Wahrheit ihres Weges sicher zu sein. Und andererseits ver-
liert der Begriff der » Annaherung« seine Bedeutung, wenn der » Ab-
stand« zwischen der Wahrheit und unserer Weise, sie zu begreifen,
sich bei jedem Versuch, sich ihr zu »nihern«, auf neue Weise wieder-
herstellt, &hnlich wie der Regenbogen immer neu vor dem zuriick-
weicht, der dorthin zu gelangen versucht, wo er die Erde beriihrt.
Einer Wahrheit, fiir die es wesentlich ist, »je grofSer« zu sein als un-
sere Auffassungsart, kann man sich nicht »nihern«, weil gerade ihre
»Ferne« ihr Charakteristikum ist.

Im Sinne der Dialogischen Theorie der Erfahrung ist auf derarti-
ge Einwinde zu antworten: Der geeignete Begriff, um das Verhiltnis
des Anschauens und Denkens zu dem je grofieren Anspruch des
Wirklichen zu beschreiben, ist nicht der der gradweisen »Anna-
herung«, sondern der der » Vergegenwiirtigung« oder »Reprisentati-
on«. In der stets iiberbietungsbediirftigen Gestalt des Anschauens,
Wahrnehmens und Begreifens gewinnt das Wirkliche und sein An-
spruch fiir den Erfahrenden seine Gegenwartsgestalt, sodaf das Sub-
jekt sich nicht, bei bleibendem Abstand, ihm nur annihert, sondern
ihm aktuell begegnet, um seinen Anspruch zu beantworten und so
zur Sprache zu bringen. So ist es die Gegenwart der Sache selbst
und ihres je grofieren Anspruchs, die das Subjekt aus seiner Selbst-
befangenheit befreit, es aber nicht zum Verstummen bringt, sondern
zur Antwort fahig macht. Eine geldufige Redewendung bringt diesen
Sachverhalt zum Ausdruck: »Die Sache gibt mir zu denken«. Sie pra-
sentiert sich dem Subjekt so, daf3 dieses dadurch nicht nur das Thema
seiner Reflexionen gewinnt, sondern zugleich die Form, in der es sein
Anschauen und Denken vollziehen muf3, um auf den Anspruch der
Sache Antwort zu geben: Das Subjekt wird durch die Sache in einem
ganz wortlichen Sinne »in-formiert«, d.h. in jene Form gebracht,
durch die es zum Erfassen dieser Sache fahig wird. In diesem Sinne
laBt sich sagen: »Nulla res cognoscitur nisi per seipsam« — »Keine

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 125

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Sache kann erkannt werden, wenn sie nicht selbst die Fihigkeit des
Subjekts, sie zu erkennen hervor-ruft«. An spiterer Stelle wird davon
zu handeln sein, daf3 der geldufige Grundsatz der Gotteserkenntnis
»Deus non cognoscitur nisi per seipsum« ein spezieller, freilich auch
spezifisch gearteter Anwendungsfall dieser allgemeinen transzen-
dentalphilosophischen Regel ist.

Auch diese Antwort, zu der der Gegenstand selbst das Subjekt
ermichtigt, kann auf ihre Angemessenheit hin befragt und beurteilt
werden. Aber »adaquat« ist sie nicht dadurch, dafs sie den Gehalt die-
ses Anspruchs ausschopft, sondern dadurch, daf$ der Antwortende in
ein Verhaltnis zum Wirklichen eintritt, das seinem Anspruch ent-
spricht. Das Paradigma solchen Entsprechens ist nicht das Abbild,
das seinem Urbild fortschreitend dhnlicher wird, bis es zuletzt mit
ihm in allen wesentlichen Merkmalen iibereinstimmt, sondern die
Begegnung, wie sie zwischen Partnern eines Dialogs stattfindet. Bei-
spielhaft dafiir ist der Dialog zwischen Personen, der auf Fortsetzung
angelegt ist, gleichwohl aber in jeder seiner Phasen, nicht erst bei
Erreichen irgendeines Zieles, Ausdruck der aktuell vollzogenen Ge-
genwart jedes Partners fiir den anderen ist. Die Antwort ist »ange-
messen« (addquat) in dem MafSe, in welchem sie diese Prisenz des
Anderen und das »Dasein unter seinem Blick«, unerachtet der Un-
ausschopfbarkeit seines Anspruchs, durch die Gestalt des Anschau-
ens, Wahrnehmens und Begreifens zum Ausdruck bringt. FafSt man
also » Adaquation« als die Definition der »Wahrheit« auf, so wird der
Akt, der sich auf das Wirkliche bezieht, »wahrheitsfahig« durch seine
Kraft, im Anschauen, Wahrnehmen und Begreifen in die Begegnung
mit dem Anderen (der anderen Person, aber auch jeder Art des Wirk-
lichen) einzutreten. »Wahrheitsfahigkeit« ist so als die Fahigkeit
zum Vollzug der Begegnung zu verstehen, in die das Wirkliche den
Erfahrenden durch seinen Anspruch ruft. Und »wahre, d.h. der be-
gegnenden Wirklichkeit angemessen, ist eine Vorstellung, ein Be-
griff, ein Urteil, sofern sie den Anspruch dieser Wirklichkeit so zur
Sprache bringen, dafs, inmitten der Vorlaufigkeitsgestalt unseres An-
schauens und Denkens, eine solche Begegnung zustandekommen
kann, in der der je grofSere Anspruch des Wirklichen unverstellt er-
fahrbar wird.

Erst in diesem Zusammenhang kann die weitere Frage geklart
werden, worin die »Objektivitit« der Inhalte der Erfahrung besteht.
Denn im Unterschied von der blofSen Subjektivitit des Erlebens soll
die Erfahrung Erkenntnisse vermitteln, die objektiv gelten. Und das

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

bedeutet zunichst: Diese Inhalte sollen fiir das Subjekt nicht blof$ im
jeweils gegenwirtigen Augenblick mafigeblich sein, sondern zu jeder
Zeit, und tiberdies nicht nur fiir das jeweils individuelle Subjekt, das
die Erfahrung macht, sondern fiir alle. Nun kann dies offensichtlich
nicht bedeuten, daf3 die Erfahrung den Anspruch des Wirklichen er-
schopfend zur Sprache bringt und dadurch kommende Erfahrungen
tiberfliissig macht, seien es neue Erfahrungen des gleichen Subjekts,
seien es die anders gearteten Erfahrungen anderer Subjekte. Wohl
aber kann und muf3 »Objektivitit« bedeuten, dafS jede Erfahrung,
im Sinne des oben erwihnten »Vierten Grundsatzes des reinen Ver-
standesc, fiir unser Urteil mafgeblich bleibt, auch wenn noch so viele
und noch so verschiedenartige andere Erfahrungen zu ihr hinzutre-
ten. Was einmal durch Erfahrung erkannt ist, bleibt wahr; und diese
Wahrheit kann durch weitere Erfahrungen des gleichen Subjekts
oder auch durch andersartige Erfahrungen anderer Subjekte nicht
aufler Kraft gesetzt werden. Diese bleibende und auf alle Subjekte
bezogene Mafigeblichkeit des einmal durch Erfahrung Erkannten ist
es, die seine »objektive Geltung« genannt wird.

Die so verstandene Objektivitit ist leicht erklarlich, solange der
Fortgang der Erfahrungen als die blofle Addition von Inhalten ver-
standen wird, die in eine immer gleichbleibende Form des Erfah-
rungs-Kontextes aufgenommen werden. Denn innerhalb einer Sum-
me bleibt jedes ihrer Glieder in Kraft, zu welcher Linge auch immer
die Reihe der Summanden anwachsen mag. Diese Erklirung versagt
jedoch angesichts solcher Erfahrungen, durch die nicht nur die Inhalte
unserer Erkenntnis vermehrt werden, sondern zugleich die Form un-
seres Anschauens und Denkens verdndert wird. Dem so verdnderten
Blick zeigen sich auch alle bisher erfahrenen Inhalte »in neuem
Licht«, d.h. auf veranderte Weise und mit veridndertem Bedeutungs-
gehalt. Das gilt nicht nur fiir die Abfolge derjenigen Erfahrungen, die
ein identisches Subjekt im Laufe seiner Lebensgeschichte macht, son-
dern auch fiir die Begegnung zwischen verschiedenen Subjekten, de-
ren Anschauen und Denken durch unterschiedliche Erfahrungen eine
unterschiedliche Gestalt gewonnen hat. Fremde Subjekte nehmen die
Erfahrungen, die ich gemacht habe und ihnen bezeuge, in einen an-
ders gearteten Kontext auf, sehen sie auf andere Art und gewinnen
ihnen eine andere Art von Bedeutung ab. Und indem sie mir ihrerseits
nicht nur ihre Erfahrungen, sondern auch ihr Verstindnis der meinen
bezeugen, lerne auch ich, meine Erfahrungen in einen verinderten
Kontext aufzunehmen und auf veranderte Weise zu verstehen.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 127

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Erster Teil: Fragestellung und Methode

»Objektivitit« als die bleibende und fiir alle Subjekte mafigeb-
liche Geltung der einmal gemachten Erfahrung kann unter dieser
Voraussetzung nicht bedeuten, daf3 das einmal Erkannte so, wie es
im Akt der Erfahrung angeschaut und begriffen wurde, fiir alle Zeit
und fiir jedermann auf verinderungsresistente Weise mafdgeblich
bliebe, wohl aber, daf3 das einmal durch Erfahrung Erkannte zum Be-
wihrungsmafSstab auch aller kommenden eigenen und fremden Er-
fahrungen wird: Kein Inhalt einer Erfahrung, weder der eigenen
noch der bezeugten fremden, kann als »wahr« gelten, wenn er nicht
das, was frither oder von anderen erfahren wurde, auszulegen und in
ihrem Lichte neu ausgelegt zu werden vermag. Oder kurz: Objekti-
vitit als »Geltung fiir immer und fiir alle« ist der hermeneutische
Anspruch der einmal gemachten Erfahrung, alle anderen auszulegen
und durch sie ausgelegt zu werden. Darum wird der hermeneutische
Wechselbezug zur Bewihrungsprobe beanspruchter Objektivitit.

Versteht man jene Antwort auf den Anspruch des Wirklichen,
die wir in unserem Anschauen und Denken geben, als »Verbum
Mentis« und seinen nach aufSen hervortretenden Ausdruck als »Ver-
bum Oris«, dann folgt aus dem Gesagten: Das Wort, das wir spre-
chen, sei es inneres oder dufleres Wort, ist stets eine Phase im Dialog
mit dem Wirklichen und seinem Anspruch’®. Deshalb ist sowohl das
Verbum Mentis als auch das Verbum Oris stets ein inmitten der Zeit
gesprochenes Wort. Dennoch behilt es im weiteren Fortgang des
Dialogs mit der Wirklichkeit bleibende Bedeutung, weil es in diesem
Dialog keine Phase gibt, die durch seine weiteren Phasen ihrem Maf3-
geblichkeitsanspruch verlére. Jede einmal erreichte Gestalt der Er-
fahrung ist in den hermeneutischen Wechselbezug zu allen fritheren
und spéteren Erfahrungsweisen und Erfahrungsinhalten einbezogen
und stellt deshalb eine Bewihrungsprobe fiir jedes kommende Ver-
bum Mentis et Oris dar. Auch kommende Formen und Inhalte der
Erfahrung miissen daran gemessen werden, ob sie die fritheren For-
men und Inhalte neu verstidndlich machen und ihrerseits in ihrem
Lichte verstanden werden kénnen. Das gilt auch fiir jedes einmal ge-
sprochene Wort, das jemals »wahr, d.h. dem Verhiltnis zum Wirk-
lichen und seinem Anspruch angemessen gewesen ist'*. Dies ist die

3 Geméfl dem Zweiten Grundsatz des reinen Verstandes, vgl. Erfahrung als Dialog mit
der Wirklichkeit 337 f.

4 Gemif dem Vierten Grundsatz des reinen Verstandes, vgl. Erfahrung als Dialog mit
der Wirklichkeit 347.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

erste Antwort auf die zu Beginn der hier vorgetragenen Unter-
suchung gestellte Frage, auf welche Weise es moglich sei, inmitten
der Zeit ein Wort zu sprechen und zu horen, das universal bedeutsam
ist (s.0. S. 431f.): Jedes Zeugnis von einer Erfahrung kann insoweit
universal bedeutsam werden, als es sich an allen fritheren und spite-
ren Erfahrungen hermeneutisch bewihrt, und zwar auch an solchen,
die andere Subjekte frither gemacht haben oder spater machen wer-
den. Insofern ist jedes Zeugnis einer Erfahrung (im Unterschied von
der bloflen Mitteilung eines subjektiven Erlebens) ein Wort »inmit-
ten der Zeit« und doch zugleich ein »letztgiiltiges« Wort, dessen
Maf3geblichkeit durch keinen Fortgang der Geschichte aufgehoben
werden kann.

Die spezifische Weise freilich, wie theologisch von einem »letz-
ten Wort Gottes inmitten der Zeit« gesprochen wird, ist damit noch
nicht getroffen. Hier ist, wie an friiherer Stelle ausgefiihrt wurde,
nicht nur epistemologisch von der bleibenden Giiltigkeit dieses Wor-
tes die Rede, sondern geschichtstheologisch von jener »Fiille«, die die
gesamte Geschichte Gottes und der Menschen in eine Gegenwart ver-
sammelt. Eine »Philosophische Einiibung in die Christologie« wird
die philosophischen Voraussetzungen zu kliren haben, die in einer
solchen Geschichtstheologie impliziert sind und es gestatten, den ge-
schichtlichen Ort des Christus-Ereignisses als das »Zur-Fiille-Kom-
men« der gesamten Geschichte zu deuten.

2. Die Erfahrung und ihr Subjekt

a) Der Gestaltwandel des Verbum Mentis, die Bedeutung
strukturverindernder Erfahrungen und der Aufbau eines
Erzihl-Kontextes

Wenn es die Beziehung auf den je grofieren Anspruch des Wirklichen
ist, der unser Anschauen und Denken aus seiner drohenden Selbst-
verfangenheit befreit und zum Bezug auf Gegenstinde fahig macht,
und wenn dieser je grofiere Anspruch sich, inmitten unseres An-
schauens und Denkens, als vorantreibendes Moment zur Geltung
bringt, dann muf3 eine Theorie des transzendentalen Subjekts die
Antwort auf die Frage enthalten: Auf welche Weise ist eine Verinde-
rung unseres Anschauens und Denkens moglich, die uns nicht in die
blofle Kontingenz historischer Erkenntnisbedingungen verstrickt,

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 129

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Erster Teil: Fragestellung und Methode

sondern uns fiir den Anspruch der » Veritas semper maior« offenhalt?
Anders gefragt: Kann eine Theorie, die das » Verbum Mentis« als eine
geschichtliche und deswegen verinderliche GrofSe versteht, einen
Relativismus vermeiden, der alle vermeintliche Erkenntnis in eine
blofle Spiegelung historisch bedingter »Bewufltseinszustinde« ver-
wandelt?

Nun gibt es in der Tat Beispiele dafiir, daf8 nicht nur unser An-
schauen, sondern auch unser Denken sich geschichtlich verindert hat
und dafl dadurch zugleich die Bedingungen dafiir neu definiert wor-
den sind, was uns als Gegenstand unserer Erfahrung gegentibertreten
kann. Die bekanntesten Beispiele dafiir sind: der Hervorgang jener
spezifischen Vernunftgestalt, die fiir die antike Philosophie und Wis-
senschaft (»Episteme«) charakteristisch ist, aus der fiir den Mythos
bestimmenden Weise des Anschauens, Wahrnehmens und Denkens,
aber auch die Entstehung der besonderen Vernunftgestalt neuzeit-
lich-wissenschaftlicher Rationalitdt aus der mittelalterlichen Phi-
losophie, vor allem in ihrer Auspragung durch den Skotismus. Ein
jiingeres Beispiel aus der Wissenschaftsgeschichte, an dem dieser
Vorgang verdeutlicht werden kann, ist der Bedeutungswandel der
Kausalkategorie beim Ubergang von der klassischen Mechanik zur
Quantenphysik. Ein anderes Beispiel ist die Tatsache, daf8 es heute
strittig geworden ist, ob und gegebenenfalls in welcher verinderten
Bedeutung die Substanzkategorie noch geeignet ist, zum Aufbau je-
ner Welt beizutragen, in der die Gegenstinde wissenschaftlicher For-
schung ihre Stelle finden.

Aber mit dem bloSen Hinweis auf derartige Beispiele ist noch
keine angemessene Theorie ihrer Deutung gefunden. Um einen der-
artigen Gestaltwandel des Anschauens und Denkens und die daraus
resultierende Verinderung der Erfahrungsweisen und der ihnen kor-
respondierenden Erfahrungswelten zu erkliren, reicht es nicht aus,
die psychischen und sozialen Griinde anzugeben, die eine veranderte
Einstellung der Menschen zu der sie umgebenden Weltwirklichkeit
verursacht haben. Solche Griinde gab und gibt es zweifellos. Aber
sie erklaren nicht, was es hier zu verstehen gilt: daf8 einem verander-
ten BewufStsein der Menschen das Wirkliche sich nicht nur auf ver-
dnderte Weise zeigt (das ist nicht erstaunlich), sondern daf$ aus die-
sem Vorgang neue Weisen des objektiven Geltens hervorgehen
konnten. Riickschauend erweist sich der zunachst tiberraschende Ge-
staltwandel des Anschauens und Denkens als die unerldfliche Bedin-
gung neuer Weisen, wie das Wirkliche gegeniiber den erkennenden

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

Subjekten seinen Anspruch zur Geltung bringen konnte. Es hat die
Menschen zu neuen Weisen der Antwort herausgefordert und in der
Kraft dieser Antwort seinen Anspruch auf neue Weise vernehmbar
gemacht. So ist die spezifische Weise objektiven Geltens, mit der uns
die Gegenstinde wissenschaftlicher Erkenntnis gegeniibertreten,
durch die historische Entwicklung einer spezifisch neuzeitlichen Be-
wufltseinsgestalt bedingt. »Objektivitit« im neuzeitlichen Sinne hat
es in fritheren Epochen nicht gegeben, nicht einmal als Vorstellung
von einem Ziel, das die menschliche Erkenntnisbemiihung sich setzt,
also als regulative Idee. Und seit die Reflexionen der Physik auf die
Doppelnatur des Lichts als Welle bzw. Corpuskularstrahl deutlich ge-
macht haben, daf3 es von der Weise der Betrachtung bzw. der Experi-
ment-Anordnung abhingt, in welcher Weise das Licht uns erscheint,
hat auch dieser neuzeitliche Begriff der Objektivitdt sich als revisi-
onsbediirftig erwiesen, ohne daf$ dadurch der Willkiir der Auslegun-
gen Tiir und Tor gedffnet wiirde: Maf3geblichkeit fiir den Betrachter
kann nun nicht mehr Unabhangigkeit von ihm besagen, sondern er-
weist sich als Moment eines dialogischen Verhiltnisses zwischen
dem Subjekt und der Wirklichkeit. Nicht nur der Inhalt der Erkennt-
nis, sondern auch ihre Form und mit ihr die regulative Idee von dem
Ziel, auf das sie ausgerichtet ist, unterliegen einem Wandel in der
Geschichte.

Andererseits fithren Theorien nicht weiter, die in diesem Vor-
gang das Walten einer iibermenschlichen Macht am Werke sehen,
etwa, im Sinne Heideggers, ein »Seinsgeschick«, das den Menschen
»auf neue Weisen des Entbergens schickt«, oder ein »Geheif$«, das
ihn auf neue Weise zu denken »heifit«. Denn da uns zur Beschrei-
bung der Weise, wie eine derartige iibermenschliche Macht auf die
Menschen einwirkt, um ihr Anschauen und Denken zu verindern,
jeder Begriff fehlt, ist die Einfithrung derartiger Erklarungsgriinde
nur eine neue Umschreibung dessen, was erklirt werden soll. Soll
man angeben, was es bedeutet, vom Sein auf neue Wege des Entber-
gens geschickt, vom Geheif$ in neue Weisen des Denkens gerufen zu
sein, dann kann man nur wiederholen, was man erkliaren wollte: daf3
eine verinderte Weise des Anschauens und Denkens zugleich eine
neue Form derjenigen Mafigeblichkeit moglich gemacht hat, mit der
das Wirkliche uns in Anspruch nimmt, und daf3 in der Riickschau
dieser neu vernommene Anspruch als diejenige Instanz erfahren
wird, die den Gestaltwandel des Anschauens und Denkens notwendig
gemacht hat.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 131

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Demgegeniiber hat die hier angedeutete »Dialogische Theorie
der Erfahrung« Ansitze erkennen lassen, von denen aus sich eine
Antwort auf diese Frage gewinnen ldfft. Denn wenn die Weise, wie
die Wirklichkeit sich uns in der Erfahrung zeigt, aus der Antwort
hervorgeht, die wir in unserem Anschauen und Denken auf den An-
spruch des Wirklichen geben, dann ist damit zu rechnen, daf8 dieser
Anspruch sich immer wieder gegeniiber unserer Antwort als »je gro-
er« erweisen und damit eine Umgestaltung unserer Denk- und An-
schauungsformen notwendig machen wird. Deren jeweils erreichte
Gestalt erweist sich gerade dadurch als erfahrungsfihig, daf3 sie auch
solchen Inhalten eine Stelle im Erfahrungskontext zuweist, die sich
gegeniiber der Struktur dieses Kontextes als »sperrig« erweisen und
schlieBlich eine Verianderung dieser Struktur erzwingen. Erst ein auf
solche Weise verandertes Anschauen und Denken erweist sich dann
als fihig, die neuen Inhalte angemessen zu beurteilen.

Auch enthilt eine solche »Dialogische Theorie der Erfahrung«
einen Hinweis darauf, auf welche Weise die Variabilitit unserer An-
schauungs- und Denkformen mit der objektiven Geltung des Ange-
schauten und Gedachten zusammenbestehen kann. Denn nur eine
solche Theorie kann zeigen, dafl und warum die objektive Geltung
des einmal Erfahrenen und Ausgesagten nicht anzeigt, daf das Wirk-
liche und sein Anspruch auf eine Weise erfahren und ausgesagt wor-
den sei, die kiinftiger Umgestaltung nicht mehr bedarf. Es ist im Ge-
genteil die jeweils historisch konkrete, einer bestimmten Phase im
Dialog mit dem Wirklichen zugehorige Gestalt des Anschauens und
Denkens, die die objektiv giiltige Erfahrung bzw. Aussage moglich
gemacht hat. Das schliefSt freilich ein, daf diese Gestalt als das Ergeb-
nis des gesamten bisher gefithrten Dialogs mit dem Wirklichen ver-
standen werden kann und deshalb nicht nur als die Bedingung fiir die
Fortfithrung dieses Dialogs gelten darf, sondern zugleich eine herme-
neutische Bewihrungsprobe fiir alle weiteren Dialogphasen darstellt.
Jede einmal gemachte Erfahrung bleibt von unverlierbarer Mafigeb-
lichkeit, jedoch nicht so, als ob sie den Dialog mit dem Wirklichen
zum Abschluf8 brichte. Gerade als unentbehrliche Phase im Dialog
mit dem Wirklichen und als hermeneutische Bewihrungsprobe jeder
kommenden Dialogphase bleibt jede Erfahrung, die inmitten der Ge-
schichte gemacht wurde und eine bestimmte, historisch konkrete Ge-
stalt des Verbum Mentis bezeugt, fiir alle weiteren Stadien dieser
Geschichte ein unentbehrlicher Ausdruck fiir den Anspruch des
Wirklichen, auch wenn dieser, als Anspruch der » Veritas semper mai-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

org, bestindig iiber die jeweils erreichte Gestalt unseres Anschauens
und Denkens hinausdringt. Und darin liegt die Antwort auf die an
fritherer Stelle aufgeworfene Frage, ob und wie eine Erfahrung, die
eine historisch bestimmte Vernunftgestalt voraussetzt, gleichwohl
universale Bedeutung beanspruchen konne (s.o. S. 52): Als unent-
behrliche Phase in der Geschichte der Vernunft bildet jede Erfahrung,
wenn ihre objektive Giiltigkeit einmal gesichert ist, und mit ihr die-
jenige Gestalt des Verbum Mentis, die diese Erfahrung moglich ge-
macht hat, einen Mafistab, an dem jede kommende Erfahrung sich
hermeneutisch bewidhren muf3, auch wenn die Vernunft aus dieser
kommenden Erfahrung in verinderter Gestalt hervorgehen wird.
Darum gilt fiir jede Phase in diesem Prozefs der Umgestaltung:
Die objektive Geltung des einmal Angeschauten, Begriffenen, Erfah-
renen bzw. Ausgesagten schliefSt die Moglichkeit kommender Struk-
turveridnderungen nicht aus sondern ein. Aber auch die strukturver-
andernde Erfahrung wird ihrerseits nur verstindlich, wenn sie in ein
hermeneutisches Wechselverhiltnis zu fritheren, durch die »alte«
Bewuftseinsgestalt bedingte Erfahrungen tritt, wenn sie also im
Lichte der Erinnerung an sie ausgelegt wird, freilich auch ihrerseits
diese erinnerten Erfahrungen neu auslegt. Nur in einem solchen her-
meneutischen Wechselverhiltnis zur Erinnerung wird die neue Er-
fahrung in ihrer Bedeutung erfafSt und kann von der blof3 subjektiven
Uberwiltigung durch das Unverstindliche unterschieden werden.
Erst in diesem hermeneutischen Wechselverhiltnis von Erinnerung
und strukturverdndernder Erfahrung kommt jene »Geschichte der
Vernunft« zustande, fiir die Kant eine »Stelle im System offenhal-
ten« wollte'. Und nur in einer Dialogischen Theorie der Erfahrung,
die dieses hermeneutische Wechselverhiltnis beschreibt, kann diese
Stelle im transzendentalphilosophischen System ausgefiillt werden.
Doch ist damit noch immer nicht die Frage beantwortet: Wie
miissen die je gegenwirtigen Akte unseres Anschauens und Denkens
vollzogen, wie muf8 der Geltungsanspruch des Angeschauten und
Gedachten verstanden werden, wenn es moglich sein soll, unsere je-
weilige Erfahrungsart und die ihr zugehorige Erfahrungswelt als vor-
laufig und tiberbietungsbediirftig zu beurteilen und gleichzeitig des-
sen gewifs zu bleiben, daf3 das, was sich diesem unserem vorlaufigen
Anschauen und Denken gezeigt hat, sich auch in allen kommenden
Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten als objektiv giiltig erweisen

15 KdrV A 852.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 133

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Erster Teil: Fragestellung und Methode

wird? Und wenn, wie an friiherer Stelle gesagt worden ist, diese ob-
jektive Giiltigkeit auf einem hermeneutischen Wechselverhiltnis be-
ruht, aufgrund dessen es moglich ist, alte Erfahrungsinhalte im Lich-
te neuer neu zu verstehen, aber auch neue im Lichte der alten erst zu
begreifen, dann bleibt doch die Frage: Worauf beruht die Gewifsheit,
daB3 alles, was wir einmal erfahren haben, sich auch an allen kom-
menden Inhalten der Erfahrung, tiber allen Strukturwandel unseres
Anschauens und Denkens hinweg, hermeneutisch bewihren wird?

Eine erste Antwort auf diese Frage lautet: Es handelt sich um
eine Gewif$heit, die durch jede Erfahrung bestatigt wird, auch und
gerade durch solche Erfahrungen, die die Struktur unseres Anschau-
ens und Denkens verindern. Denn gerade dies macht den Unter-
schied der Erfahrung im Verhiltnis zum bloflen Erleben aus: Erfah-
rung erweist sich als objektiv giiltig, indem ihre Inhalte eine Stelle in
jenem geordneten Zusammenhang finden, den wir durch unser An-
schauen und Denken aufbauen. Im Falle der strukturverdandernden
Erfahrung handelt es sich freilich nicht um einen durch unwandel-
bare Anschaungs- und Denkformen gestalteten Zusammenhang,
sondern um einen solchen, der als die Geschichte des Verbum Mentis
erzihlt werden kann. Das Subjekt erkennt im Wandel seiner Weisen
des Anschauens und Denkens seine Geschichte und kann sie als die
seine erzdhlen. Und es ist dieser Erzahlzusammenhang, innerhalb
dessen alte und neue Erfahrungen sich gegenseitig auslegen: solche,
die durch eine friithere Gestalt des Anschauens und Denkens bedingt
waren, und solche, die eine verwandelte Struktur dieses Anschauens
und Denkens voraussetzen. Nur indem es uns gelingt, einen solchen
Erzihlzusammenhang aufzubauen, bleibt das erfahrende und er
zihlende Subjekt sich zugleich dessen gewif3, daf3 es den identischen
Anspruch von Wirklichem im Verlauf seiner Geschichte auf unter-
schiedliche Weise beantwortet und so vernehmbar gemacht hat. Des-
halb bleibt auch das frither Erfahrene ihm bleibend bedeutsam, tritt
zu den Inhalten aller spiteren Erfahrung in die nun schon mehrfach
erwiahnte hermeneutische Wechselbeziehung ein und bewihrt sich
so als objektiv giiltig.

Von hier aus wird auch verstandlich, daf3 zwei von den an frithe-
rer Stelle erwihnten »Grundsitzen des reinen Verstandes« den Cha-
rakter von Zukunfts-Antizipationen hatten und daher im grammati-
schen »Tempus Futurum« formuliert werden mufSten. Das gilt vor
allem von dem vierten dieser Grundsitze: »Wir diirfen mit Bezug
auf jede einzelne Erfahrung dessen gewif$ sein, dafd sie uns spezi-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

fische Moglichkeiten aufschlief3t, neue Erfahrungen zu machen oder
alte neu zu verstehen. Auf dieser Gewisheit beruht unsere Fihigkeit,
im Weiterschreiten von einer Erfahrung zur anderen dem je grofSe-
ren Anspruch des Wirklichen auf der Spur zu bleiben«'¢. Alle diese
Grundsitze, auch der soeben zitierte vierte, benennen Bedingungen,
von denen die Moglichkeit der Erfahrung abhdngt. Und speziell der
letztgenannte Grundsatz konnte, mit einer von Kant {ibernommenen
Formulierung, »das Postulat des empirischen Denkens iiberhaupt«
genannt werden. Weil aber auch dieses Postulat eine Bedingung be-
nennt, von der die Moglichkeit der Erfahrung abhéngt, wird durch
jede gelingende Erfahrung bestitigt, daf3 diese Bedingung erfiillt war.
Auch und gerade strukturveridndernde Erfahrungen zeigen dadurch,
daf sie wirklich zustandekommen, das Recht jener Zukunfts-Anti-
zipation an, ohne die sie nicht moglich gewesen wiren. Da der ange-
messene Kontext derartiger Erfahrungen jener Erzihl-Kontext ist, in
dem die Geschichte des Verbum Mentis erziahlt wird, kann das »Po-
stulat des empirischen Denkens tiberhaupt« auch so formuliert wer-
den: Wir diirfen mit Bezug auf alles, was uns widerfahrt, dessen ge-
wif3 sein, daf3 es einen Teil unserer Geschichte ausmachen wird, die
sich so wird erzihlen lassen, daf3 »Nova et Vetera« sich gegenseitig
beleuchten und verstdndlich machen. Und jede gelingende Erzih-
lung, die die erschiitternden, die Struktur unseres Anschauens und
Denkens verindernden Widerfahrnisse als Teile dieser unserer Le-
bensgeschichte verstehen laf3t, verwandelt subjektives Erleben in In-
halte objektiv giiltiger Erfahrung und bestitigt zugleich das Recht
jenes Postulats, das eine unerliflliche Bedingung dieses Ubergangs
vom Erleben zur Erfahrung benennt.

Doch ist auch durch diesen Hinweis die gestellte Frage nicht
endgiiltig beantwortet: Wohl ist es méglich, von jeder gelingenden
Verwandlung subjektiver Erlebnisse in Inhalte objektiv giiltiger Er-
fahrung darauf zu schlieflen, daf3 die Bedingungen erfiillt waren,
von denen die Mdoglichkeit der Erfahrung abhiangt. Und sofern zu
diesen Bedingungen gewisse Zukunfts-Antizipationen gehoren, wer-
den auch sie durch jede gelingende Erfahrung ins Recht gesetzt. Aber
diese Bewihrung gelingt stets nur in der Riickschau, nicht in der Pro-
gnose. Sooft es gelingt, die Erschiitterungen bisher bewihrter For-
men des Anschauens und Denkens in den strukturierten Zusammen-
hang einer Erzihlung aufzunehmen, erweist sich auch das »Postulat

16 Erfahrung als Dialog 347.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 135

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Erster Teil: Fragestellung und Methode

des empirischen Denkens tiberhaupt« als berechtigt. Aber sooft dies
auch in der Riickschau festgestellt werden mag, so wenig folgt dar-
aus, daf3 dies auch in Zukunft so bleiben wird. Und auch der, dem es
bisher gelang, seine »Erlebnisse so zu buchstabieren, dafs er sie als
Erfahrung lesen konnte«, kann im Zweifel sein, ob ihm dies auch in
Zukunft gelingen werde. Und dieser Zweifel kann nicht nur auf psy-
chologischen Griinden beruhen (etwa aus der Beobachtung nachlas-
sender Integrationskraft seines Erinnerns), sondern auch auf logi-
schen Griinden: Inhalte des Erinnerns und des gegenwirtigen
Erlebens konnen strukturell so verschieden sein und auf solche
Strukturdifferenzen zwischen dem »alten« und dem »neuen« An-
schauen und Denken verweisen, daf3 es nicht mehr gelingt, sie in
den einen Akt »Ich denke« aufzunehmen und so als Momente der
einen Geschichte des gleichen Subjekts zu erzdhlen. Gelingt dies
nicht mehr, dann kann der, dem solches widerfuhr, zwar noch dis-
parate Erlebnisse aufzihlen, aber sie nicht mehr als seine eigene Ge-
schichte erzdhlen. Und mit dem Verlust dieses Erzahl-Kontextes geht
ihm auch das Kriterium zur Unterscheidung des objektiv Giiltigen
vom blof$ subjektiv Vermeinten verloren; weder seine Erinnerungen
noch seine Erlebnisse unterscheiden sich dann noch eindeutig von
Angst- oder Wunschtragumen.

Nun kann man angesichts solcher Zweifel darauf verweisen, daf3
jener Kontext, in welchem alle Inhalte ihrer Stelle finden miissen,
um als Inhalte objektiv giiltiger Erfahrung zu gelten, nicht gegeben,
sondern aufgegeben ist, und dafs es folglich miifsig sei, danach zu fra-
gen, ob sich ein Erzdhl-Kontext fiir die Geschichte des Verbum Men-
tis immer werde finden lassen, da der Erfahrende selbst die Aufgabe
hat, einen solchen Kontext aufzubauen. Aber auch dann kehrt der
soeben beschriebene Zweifel wieder und kann in folgender Weise
ausgesprochen werden: Selbst vorausgesetzt, dafy der Aufbau eines
solchen Kontextes eine Aufgabe ist, die die Vernunft sich selber stel-
len muf3, wenn Erfahrung moglich sein soll, ist nicht erwiesen, daf3
die Vernunft an ihren in transzendentaler Hinsicht unerlaflichen
Aufgaben nicht auch scheitern kann. Wie 1af3t sich angesichts dieser
Maoglichkeit jene Gewifsheit rechtfertigen, von der im oben erwihn-
ten vierten Grundsatz des reinen Verstandes die Rede war?

Eine angemessene Antwort auf diese Frage wird sich erst finden
lassen, wenn noch ein zweites Problem in die Erérterung einbezogen
wird: neben der diachronen Variabilitit der Formen unseres An-
schauens und Denkens ihre synchrone Pluralitit. Denn die Formen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

unseres Anschauens und Denkens unterliegen nicht nur, unter dem
Anspruch der je grofieren Wahrheit, einem Wandel in der Zeit; viel-
mehr gibt es zur jeweils gleichen Zeit unterschiedliche Weisen, den
Anspruch des Wirklichen zu beantworten und dadurch vernehmbar
zu machen, und deshalb unterschiedliche Erfahrungswelten, die wir
durch diese je spezifisch gearteten Weisen des Anschauens und Den-
kens aufbauen. Es wird zu zeigen sein, daf8 die Beobachtung dieser
synchronen Pluralitit von Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten
Fragen aufwirft, die nur durch eine neue Art von Vernunftpostulaten
losbar sind, und daf$ diese Vernunftpostulate auch die gesuchte Deu-
tung der soeben beschriebenen diachronen Variabilitit in sich ent-
halten.

b)  Die Vielfalt der Gestalten des Verbum Mentis
und die Dialektik der Vernunft

Die Akte des Anschauens, Wahrnehmens und Erfahrens werden in
unterschiedlichen Weisen vollzogen. Das ésthetische Anschauen, in
welchem der Anschauende sich vom Gegenstand zu Akten responso-
rischen Gestaltens herausgefordert weif3, ist von anderer Art als jenes
Anschauen, das der wissenschaftlichen Beobachtung zugrundeliegt
und von der Absicht geleitet ist, dem Gegenstand die im jeweiligen
Beobachtungskontext bedeutsamen Merkmale »anzusehen, bei-
spielsweise diejenigen Merkmale, die ihn geeignet machen, eine Hy-
pothese zu bestitigen oder zu falsifizieren. Die dsthetische Gestalt-
wahrnehmung ist von anderer Art als jene Art des Wahrnehmens,
die der begegnenden Wirklichkeit, noch vor aller Anwendung von
Begriffen, verpflichtende Moglichkeiten des Handelns »ansieht«
(»Das meint mich!«), oder als jene Wahrnehmung, die ein Phéno-
men in Natur oder Geschichte als Erscheinungsgestalt des Heiligen
erfa8t. Vor allem aber sind die Weisen, wie wir die einzelnen Inhalte
der Wahrnehmung zum geordneten Kontext einer Erfahrung ver-
kntipfen, von je spezifischer Eigenart. Das zeigt sich besonders deut-
lich daran, daf3 die Verstandeskategorien, durch die wir dem einzel-
nen Inhalt seine unverwechselbare Stelle im Erfahrungskontext
geben und dadurch erst subjektive Erlebnisse von objektiv giiltigen
Erfahrungen unterscheidbar machen, eine fiir den jeweiligen Kontext
spezifische Bedeutung gewinnen.

Die Identifikation einer Melodie im Wechsel ihrer Variationen
gibt dem Begriff der »Identitdt« eine andere Bedeutung als die Iden-

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 137

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Erster Teil: Fragestellung und Methode

tifikation einer sittlichen Pflicht (z.B. der Treuepflicht gegeniiber
einer Person oder der Sorgfaltspflicht in der Erfiillung einer Aufgabe)
im Wechsel ihrer Anwendungsfille; die Identifikation eines For-
schungsgegenstands (»der Morgenstern ist der Abendstern«) folgt
anderen Regeln als die Identifikation des Heiligen in der Diversitit
seiner Erscheinungsgestalten (»Der Vater Jesu Christi ist der Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs«). Auf solche Weise gewinnt die Sub-
stanzkategorie, die uns als Leitfaden fiir das Wiedererkennen des
Identischen dient, auf unterschiedlichen Erfahrungsfeldern eine je
besondere Bedeutung.

Entsprechendes gilt fiir die Kategorie der Bedingung und Folge.
Die Weise, wie jene Phinomene, die wir wissenschaftlich erforschen,
nach Regeln der Kausalitit untereinander verkniipft sind, fallt nicht
zusammen mit der Weise, wie aus einer einmal iibernommenen
Pflicht sich andere Pflichten ergeben, oder wie die Erinnerung an eine
Manifestation des Heiligen neue Weisen der Hierophanie-Erfahrung
ermoglicht oder ausschlief3t. Die Kategorie der Folge und die logische
Partikel »weil« erhalten in unterschiedlichen Erfahrungskontexten
eine je besondere Bedeutung.

Schliefslich ist offenkundig, daf3 die »Kategorien der Modalitit«
in unterschiedlichen Erfahrungskontexten etwas je Verschiedenes
bedeuten. Das ésthetisch Notwendige, das uns das Urteil gestattet,
ein Produkt kiinstlerischer Gestaltung sei in sich konsistent und frei
von Willkiir und Zufilligkeit, ist etwas Anderes als das sittlich Not-
wendige, das uns nicht nur unter bestimmten Bedingungen, sondern
unbedingt verpflichtet, oder als diejenige Notwendigkeit, mit der
eine wissenschaftlich beobachtete Erscheinung, bei Vorliegen defi-
nierbarer »Randbedingungen«, das Auftreten anderer, angebbarer
Erscheinungen vorhersagbar macht.

Durch diese je spezifische Bedeutung der Verstandeskategorien,
durch die wir das Mannigfaltige unserer Wahrnehmungen zur Ein-
heit der Erfahrung verkniipfen, kommt es zum Aufbau strukturver-
schiedener Gesamtkomplexe aller Erfahrungsgegenstinde oder »Er-
fahrungswelten«. Deren Differenz beruht nicht (oder hochstens
sekundir) auf einem Unterschied der Gegenstinde, sondern primar
auf einem Unterschied der Weisen, wie sie uns in der Erfahrung ge-
geniibertreten: Alles, was tiberhaupt erfahren werden kann, kann
nicht nur in der Weise wissenschaftlicher Empirie, sondern auch auf
dsthetische, sittliche oder auch religiose Weise erfahren werden.

Diese Strukturdifferenz der Erfahrungswelten, deren Glieder die

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

gleichen Gegenstinde sein konnen, ist ein besonders deutlicher Hin-
weis darauf, daf solche »Welten« aus der aktiv gestaltenden Kraft un-
seres Anschauens, Wahrnehmens und Erfahrens hervorgehen. Und
doch handelt es sich dabei nicht um blofSe Symptome subjektiven Er-
lebens oder gar um willkiirliche Setzungen, sondern um Weisen, wie
das Wirkliche uns in Anspruch nimmt und zu je unterschiedlichen
Weisen des Erfahrens herausfordert. Freilich konnen wir diesen An-
spruch nur vernehmen, indem wir das Wirkliche schon anschauen,
wahrnehmen und erfahren, also auf seinen Anspruch schon geant-
wortet haben, und dies auf eine Weise, die man »responsorisches Ge-
stalten« nennen kann. Es ist die jeweils besondere Art unserer Ant-
wort, durch die wir den je spezifischen, fiir je eine Erfahrungsart
charakteristischen Anspruch des Wirklichen zur Sprache bringen.

Da nun jede dieser Antworten nicht nur aus spezifischen Weisen
des Anschauens und Wahrnehmens hervorgeht, sondern auch und
vor allem aus der Verarbeitung der so gewonnenen Inhalte durch
Verstandeskategorien, werden an der Strukturdifferenz der Erfah-
rungswelten zugleich unterschiedliche Weisen des Verstandesge-
brauchs ablesbar. Und sofern der Verstand dabei jedesmal von den
regulativen Ideen der Vernunft geleitet wird, das Mannigfaltige der
Erlebnisse in die Einheit des Aktes »Ich denke« und die entsprechen-
de Mannigfaltigkeit der Inhalte in die geordnete Ganzheit einer
»Welt« einzufiigen, legen auch die Vernunftideen sich in eine ent-
sprechende Mannigfaltigkeit auseinander. Die Welt der Forschungs-
gegenstinde ist eine andere als die Welt der verpflichtenden Hand-
lungsziele (die Kant etwas mifSverstindlich »Welt der Zwecke«
genannt hat). Dann aber scheint die Einheit der Vernunft einer Plu-
ralitidt von Vernunftgestalten Platz zu machen, von denen jede dazu
fahig ist, den Verstand auf Ziele auszurichten (auf das Ziel des Auf-
baus einer Welt und damit zugleich auf das Ziel, in der Mannigfaltig-
keit der Akte zur Einheit des »Ich denke« zu finden). Aber keine die-
ser Vernunftgestalten reicht dazu aus, die verschiedenen Welten der
asthetischen, religiosen, ethischen Erfahrung und der wissenschaft-
lichen Empirie in die eine, allumfassende Welt einzugliedern.

Damit aber werden die Vernunftideen, die man mit Recht als
»Einheitsforderungen« beschrieben hat, in sich dialektisch; und die
von Kant beschriebene Dialektik, die sich aus der Strukturdifferenz
des theoretisch-wissenschaftlichen und des praktisch-sittlichen Ver-
nunftgebrauchs ergab, erweist sich als blofler Sonderfall einer all-
gemeineren Dialektik, in welcher die Vernunft sich notwendigerwei-

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 139

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Erster Teil: Fragestellung und Methode

se die Aufgabe stellt, alle Inhalte der Erfahrung in die Einheit des
»Ich denke« einzufiigen, aber gerade bei dem Versuch, diese Aufgabe
zu erfiillen, nun ihrerseits in eine Pluralitit von Vernunftgestalten
auseinanderfillt: Das »universal vertretbare Forschersubjekt« ist
nicht das »unvertretbare Subjekt der Pflichterfahrung« oder das im
freien Spiel der eigenen Krifte dem Anspruch des Wirklichen ant-
wortende Subjekt der dsthetischen Erfahrung. Noch einmal von an-
derer Art ist jene Weise des Anschauens und Denkens, die gerade
dort, wo sie an die Grenzen ihrer eigenen Erfahrungsfihigkeit ge-
fithrt wird, jener Einheit von Offenbarwerden und Sich-Vorenthal-
ten begegnet, die zur Eigenart der Erscheinung des Heiligen gehort.

Dabei fiigen sich aufgrund ihrer Strukturdifferenz weder die
verschiedenen Erfahrungswelten zum allumfassenden System der
einen Welt, noch die verschiedenen Vollzugsgestalten des Verbum
Mentis zum widerspruchsfreien Ganzen der einen Vernunft zusam-
men. Aber gleichzeitig iiberschneiden sich diese Erfahrungswelten
und Erfahrungsweisen immer wieder auf solche Weise, dafS auch der
Versuch scheitert, sie durch Trennung voneinander in ein kollisions-
freies Verhiltnis zu bringen.

Der Gedanke der » Veritas semper maior« gewinnt in diesem Zu-
sammenhang eine zweifache Bedeutung: Einerseits ist, im Sinne des
dritten der »Grundsitze des reinen Verstandes«, innerhalb jeder Er-
fahrungswelt der Anspruch des Wirklichen stets grofSer als die Weise
unserer Antwort. Darum ist die Aufgabe, diesen Anspruch zur Spra-
che zu bringen, nie zu Ende getan. Jede dsthetische Erfahrung macht,
auch mit Bezug auf den gleichen Gegenstand, weitere dsthetische
Erfahrungen ebenso méglich wie nétig; jede sittliche Erfahrung er-
offnet einen Weg, auf dem weitere verpflichtende Moglichkeiten
sittlichen Handelns entdeckt werden; jeder Befund der wissenschaft-
lichen Empirie wirft nicht nur Probleme auf, die neue wissenschaft-
liche Beobachtungen nétig machen, sondern kann dahin fiihren, daf3
Fragestellungen korrigiert und die leitenden Verstandeskategorien
neu verstanden werden miissen (vgl. den Bedeutungswandel der
Kausalkategorie beim Ubergang von der Klassischen Mechanik zur
Quantenphysik).

Andererseits aber zeigt sich: Keine dieser Erfahrungsweisen und
Erfahrungswelten ist sich selber genug. Denn jede Erfahrungswelt
hat nicht nur andere neben sich, sodafl der Anspruch des Wirklichen
in keiner von ihnen erschopfend zur Sprache gebracht werden kann;
vielmehr hat jede von ihnen auch Momente in sich, die nur in einem

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

anderen Erfahrungskontext angemessen expliziert werden konnen.
Es gibt ethische Implikate der wissenschaftlichen Empirie, éstheti-
sche Implikate der religiosen Erfahrung, religiose Momente in der
Erfahrung des Schénen wie des Verpflichtenden; und diese Implikate
notigen uns, von je einem Erfahrungskontext zum anderen {iber-
zugehen. Die Wahrheit ist nicht nur in dem Sinne je grofler als un-
sere Antwort, daf3 sie innerhalb je eines Erfahrungskontextes ein
Weiterschreiten von einer Erfahrung zur anderen verlangt, sondern
auch in dem Sinne, daf sie uns immer wieder nétigt, die Grenzen
zwischen den einzelnen Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten zu
tberschreiten. Da aber diese Notwendigkeit, aufgrund der erwihnten
Wechsel-Implikationen, innerhalb jeder Erfahrungswelt auftritt, re-
produziert sich der Konflikt der Weisen, wie die »je grofiere Wahr-
heit der Dinge« uns in Anspruch nimmt, innerhalb jeder einzelnen
Erfahrungswelt als deren je immanenter Konflikt.

Sowohl innerhalb der je einzelnen Erfahrungsweisen und Erfah-
rungswelten als auch im Verhaltnis zwischen ihnen gilt daher der
schon erwdhnte Vierte Grundsatz des reinen Verstandes: »Wir diir-
fen mit Bezug auf jede Erfahrung dessen gewifs sein, daf3 sie uns spe-
zifische Moglichkeiten aufschliefit, neue Erfahrungen zu machen
und in deren Licht alte neu zu verstehen«' (s.0. S. 1211.). Angesichts
der Konflikte zwischen den Erfahrungsweisen und angesichts der
Tatsache, daf3 diese Konflikte sich innerhalb jeder einzelnen von
thnen wiederholen, bedarf jedoch der Mut, sich diesen Konflikten
auszusetzen, ohne an der Einheit der Wahrheit zu verzweifeln, einer
besonderen Begriindung. Diese aber ist nur in einem postulatori-
schen Vernunftglauben zu gewinnen. Um diesen Vernunftglauben
zu beschreiben, muf3 freilich Kants Postulatenlehre auf spezifische
Weise verallgemeinert werdens.

Kant nidmlich konnte zeigen, dafs jene Dialektik, die sich aus der
Strukturdifferenz der Welt theoretisch-wissenschaftlicher Empirie
und der Welt sittlich verpflichtender Handlungsziele ergibt, nur
durch das Postulat aufgelst werden kann, wonach wir unsere Pflich-
ten zugleich als Gebote desjenigen Gottes verstehen diirfen, der, als

17 Vgl. Erfahrung als Dialog 347.

18 Vgl. dazu: R. Schaeffler, Recht und Grenzen eines postulatorischen Gottesglaubens,
in: E. Coreth [Hrsg.] Von Gott reden in sikularer Gesellschaft, Festschrift fiir K. Feie-
reis, Leipzig 1996, 145-161, sowie: Kritik und Neubegriindung der Religion bei Kant, in:
A. Franz u. W. G. Jacobs, Religion und Gott im Denken der Neuzeit, Paderborn 2000,
39-63.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 141

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Schopfer der Natur, auch jener Welt die Gesetze gegeben hat, in der
wir uns theoretisch orientieren. Die Uberzeugung, es sei in der Welt,
die wir theoretisch erkennen, moglich, die Pflichten zu erfiillen, die
wir sittlich erfahren, wird nur dann vor logischem Widerspruch be-
wahrt, wenn wir die strukturverschiedenen GesetzmafSigkeiten bei-
der Welten als die Erscheinungsgestalten der einen Gesetzgebung
eines identischen Gesetzgebers verstehen diirfen. Dieser hat sowohl
das Naturgesetz als auch das Sittengesetz gegeben, sodafS wir sowohl
die Wahrheit der Dinge, d. h. ihre Maf3geblichkeit fiir unser theoreti-
sches Urteil, als auch unsere Pflichten, d. h. die Maf3geblichkeit des in
der sittlichen Erfahrung entdeckten Guten, als Ausdrucksgestalten
des gottlichen Willens verstehen diirfen. Diese Art der »Erkenntnis
unserer Pflichten als gottlicher Gebote« aber ist es, die »Religion«
genannt wird".

Erinnert man sich jedoch daran, daf8 nach Kants Uberzeugung
beide Gesetze, das Naturgesetz nicht weniger als das Sittengesetz,
aus der Autonomie der Vernunft hervorgehen, dann wird eine Folge-
rung unvermeidlich, die Kant selbst nicht ausdriicklich gezogen hat:
Das Sittengesetz ist ein Ausdruck der Selbstgesetzgebung der Ver-
nunft, kraft derer diese das Individuum einem moralischen Gebot
unterwirft, das sie sich selber gibt; aber diese Selbstgesetzgebung
der Vernunft erweist sich ihrerseits als Erscheinungsgestalt einer
gottlichen Moralgesetzgebung. Entsprechend ist das Naturgesetz ein
Ausdruck der Weltgesetzgebung der gleichen Vernunft, kraft derer
diese den Verstand dazu anleitet, jene Struktur der Erfahrungswelt
vorzuzeichnen, innerhalb derer die Daten der Erfahrung in Wechsel-
wirkung zueinander treten; aber auch diese Weltgesetzgebung der
Vernunft erweist sich als Erscheinungsgestalt einer gottlichen Welt-
gesetzgebung. Nur unter dieser Voraussetzung ist es moglich, die
Pflichten, die wir uns selber vorschreiben, als gottliche Gebote, d.h.
als Gebote des gleichen Gesetzgebers aufzufassen, der als Schopfer
auch die Gesetze der Natur gegeben hat. Der kantische Religions-
begriff, »die Erkenntnis unserer Pflichten als gottlicher Gebotex, der
sich als nétig erwiesen hat, um die Dialektik der Vernunft aufzu-
losen, impliziert also die These: Die Selbst- und Weltgesetzgebung
der Vernunft ist die zweifache Erscheinungsgestalt der gottlichen Ge-
setzgebung. Diese Erscheinungsgestalten mogen dann, wegen ihrer
Strukturdifferenz, als unvereinbar erscheinen und dadurch Wider-

19 Rel B 229.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

spriiche erzeugen; eben dadurch zeigen sie an, daf} sie blofie Er-
scheinungsgestalten sind. Die Widerspriiche 16sen sich auf, wenn die
verschiedenen Weisen, wie die Vernunft ihre Selbst- und Welt-
gesetzgebung ausiibt, als die Erscheinungsgestalten der einen, gott-
lichen Gesetzgebung verstanden werden.

Dann aber wird dieses Verhaltnis auch das Ergebnis dieser zwei-
fachen Gesetzgebung betreffen: also nicht nur die formalen Gesetze
beider Welten, sondern auch die inhaltlichen Anspriiche, die, inner-
halb dieser Welten, jeder einzelne Gegenstand der Erfahrung an das
Subjekt richtet. Auch diese inhaltliche Mafigeblichkeit der Erfah-
rungsgegenstiande geht aus der autonomen Vernunfttitigkeit hervor:
die Vernunft selbst verlangt vom Individuum die Erfiillung der sitt-
lichen Pflichten, aber auch die Anerkennung der theoretischen Maf3-
geblichkeitgsanspriiche der Gegenstinde, die ihr begegnen. Anderer-
seits aber diirfen diese Anspriiche, die theoretischen nicht weniger als
die praktischen, als die Erscheinungsgestalten der einen Weise ver-
standen werden, wie der gottliche Gesetzgeber uns unter seinen An-
spruch stellt. Nur so wird der Widerspruch zwischen den Ergebnissen
unserer Vernunfttitigkeit auflgsbar.

Denn aus der Selbstgesetzgebung der Vernunft geht jener Kon-
text erst hervor, in welchem die Inhalte unserer Erfahrung ihre Stelle
finden miissen, um uns mit der je spezifischen Weise ihrer Maf3geb-
lichkeit in Anspruch nehmen zu kénnen: sei es als Gegenstinde der
sittlichen Erfahrung, an denen unser praktisches Urteil sich messen
lassen muf3, sei es als Gegenstinde der wissenschaftlichen Empirie,
denen unser theoretisches Urteil entsprechen muf3, um wahr zu sein.
Wenn nun dieser Maf3geblichkeitsanspruch der Erfahrungsgegen-
stinde erst durch die Selbstgesetzgebung der Vernunft ermoglicht
wird, welche ihrerseits als die Erscheinungsgestalt einer gottlichen
Gesetzgebung verstanden werden darf und muf3, dann wird auch die-
ser inhaltliche Maf3geblichkeitsanspruch des Wirklichen als die Er-
scheinungsgestalt jener Weise verstanden werden diirfen, wie Gott
unsere Theorie und Praxis unter seinen Anspruch stellt.

Ganz in diesem Sinne hat Kant unsere Pflichten, die den Inhalt
unserer sittlichen Erfahrung darstellen, »als gottliche Gebote« ver-
standen. Nicht nur das Sittengesetz, das die Vernunft sich selber gibt,
sondern auch die konkret inhaltlichen Verpflichtungen, die wir ent-
decken, wenn wir die »Fille«, die die Erfahrung uns bietet, im Lichte
dieses Sittengesetzes als »gebotene Zwecke« begreifen, werden so als
Erscheinungsgestalten eines gottlichen Anspruchs begriffen. Doch

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 143

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

Erster Teil: Fragestellung und Methode

wird man daraus eine Konsequenz ziehen miissen, die Kant so nicht
gezogen hat: In gleicher Weise muf3 auch jener Maf3geblichkeits-
anspruch, mit dem die Gegenstande der wissenschaftlichen Empirie
uns gegeniibertreten, als Erscheinungsgestalt eines Anspruchs ver-
standen werden, mit dem der gottliche »Weltgesetzgeber« unser
theoretisches Urteil seiner Gesetzgebung unterwirft. Wie unser sitt-
liches Urteil, das aus der Selbstgesetzgebung der Vernunft in ihrem
praktischen Gebrauch hervorgeht und uns so erst zur Entdeckung
konkreter Pflichten befihigt, zugleich den moralischen Anspruch
eines gottlichen Gesetzgebers vernehmbar macht, so bezeugt auch
unser theoretisches Urteil, das aus der Selbstgesetzgebung der glei-
chen Vernunft in ihrem theoretischen Gebrauch hervorgeht und uns
so erst zur Entdeckung konkreter »Wahrheiten« befihigt, den Gel-
tungsanspruch des gottlichen »Weltgesetzgebers«.

Eine Dialogische Theorie der Erfahrung kann verstindlich ma-
chen, inwiefern die Selbstgesetzgebung der Vernunft als die Erschei-
nungsgestalt eines von ihr verschiedenen »Gesetzes«, also eines an
sie gerichteten Anspruchs, verstanden werden kann: Die Vernunft
bringt, gerade durch ihre eigengesetzliche Titigkeit, einen Anspruch
des Wirklichen zur Sprache, dem sie antwortet. Dariiber hinaus aber
macht die Dialogische Theorie der Erfahrung deutlich: Der Konflikt
unterschiedlicher Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten ist nicht
auf das Verhiltnis zwischen der »Natur« und der »Welt der Zwecke«
beschrinkt. Darum nehmen die Vernunftpostulate, die zur Auf-
l6sung der Vernunftdialektik nétig sind, in einer Dialogischen Theo-
rie der Erfahrung folgende nun schon mehrfach erwihnte Form an:
Die Vielfalt der Weisen, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt
und zum Aufbau je unterschiedlicher Erfahrungswelten herausfor-
dert, darf als eine Vielfalt von Abbild- und Gegenwartsgestalten der
einen Weise verstanden werden, wie wir »in omnitudine realitatis«,
d.h. in allem, was ist und geschieht, von einer gottlichen Wirklich-
keit in Anspruch genommen und zur Antwort herausgefordert wer-
den. Und die Vielfalt der Subjektivititsweisen, mit denen wir uns als
Forschersubjekte, als Subjekte der dsthetischen, sittlichen und reli-
givsen Erfahrung verhalten und verstehen, darf als eine Vielfalt von
Abbild- und Gegenwartsgestalten der einen Weise verstanden wer-
den, wie Gott den Menschen weif3 und unter seine Anrede stellt2.

2 Vgl. Erfahrung als Dialog 650-685.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

¢)  Die postulatorische Hoffnung
und die Geschichte des Verbum Mentis

Sobald deutlich geworden ist, daf3 die simultane Pluralitit von Ge-
stalten des Verbum Mentis eine Dialektik erzeugt, die nur durch Ver-
nunftpostulate aufgehoben werden kann, fillt auch auf die sukzessi-
ve Variabilitdt dieser Gestalten ein neues Licht. Denn jede Gestalt des
Verbum Mentis ist der Ausdruck einer je bestimmten Weise, wie die
Vernunft (und sogar die Anschauung hinsichtlich ihrer Form) ihre
Selbstgesetzgebung ausiibt und so erst den Zusammenhang aufbaut,
innerhalb dessen die jeweils begegnende Wirklichkeit ihren Mafigeb-
lichkeitsanspruch gegeniiber unseren theoretischen und praktischen
Urteilen zur Geltung bringen kann. Wenn aber diese Selbstgesetz-
gebung der Vernunft (und sogar der Anschauung) als die Erschei-
nungsgestalt einer gottlichen Gesetzgebung verstanden werden
kann, dann erklirt sich daraus der Doppelaspekt aller Inhalte der Er-
fahrung. Der »je grofiere« Anspruch dieser Inhalte, der, innerhalb
unseres Anschauens und Denkens, als das vorantreibende Moment
wirksam wird, das eine Veridnderung unserer Anschauungs- und
Denkformen nétig macht und so die jeweilige Gestalt des Verbum
Mentis als Phase im Dialog mit der Wirklichkeit erweist, ist dann
die Erscheinungsgestalt des »je grofferen« Anspruchs Gottes, unter
den der Erfahrende sich gestellt weifs. Als blofle Erscheinungsgestalt
ist der Anspruch des Wirklichen, so wie wir ihn durch die jeweilige
Gestalt unseres Verbum Mentis zur Sprache bringen, vorlaufig und
tberbietungsbediirftig. Als wirkliche Erscheinungsgestalt aber ist er
von bleibender Maf3geblichkeit und erméglicht dem Erfahrenden
nicht eine blofle » Anniherung« an die Weise, wie er von der jeweils
erfahrenen Wirklichkeit in Anspruch genommen wird und diesen
Anspruch des Wirklichen zugleich als Erscheinungsgestalt des gott-
lichen Anspruchs verstehen darf; vielmehr wird die Begegnung mit
dem Wirklichen zur Gestalt einer aktuelle Begegnung mit diesem
gottlichen Anspruch (vgl.o. S. 1251.).

Und darum kann der Erfahrende auch fiir die Zukunft gewif3
sein, daf$ ihm nichts widerfahren kann, was ihn nicht diesen gleichen
gottlichen Anspruch erfahren lassen wird, wenn auch in verénderter
Gestalt. Oder kurz: Die im Lichte der Vernunftpostulate gedeutete
Erfahrung stiftet jenes Zutrauen, nach dessen Legitimationsgrund
soeben gefragt worden ist. Auch wo es dem Erfahrenden nicht mehr
gelingen sollte, die verschiedenen Widerfahrnisse, die ihn zu einer

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 145

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Umgestaltung seines Anschauens und Denkens gendtigt haben, in
einen Erzdhlzusammenhang zu bringen und sie so als Phasen seiner
eigenen Geschichte zu begreifen, ist er, wiederum in der Form eines
Postulates, dessen gewifs, dafs ein solcher Zusammenhang tatsichlich
besteht. Die Identitit Gottes, als deren Erscheinungsgestalten der Er-
fahrende alle Weisen seiner Selbstgesetzgebung und alle Inhalte sei-
ner Erfahrung verstehen darf, garantiert die Kohdrenz einer Ge-
schichte, die alle Verinderungen dieser Formen und Inhalte in sich
umfaflt, auch wenn sich diese Kohirenz in den krisenhaften Erschiit-
terungen dieser Geschichte fiir den Erfahrenden selbst zuweilen
schmerzhaft verbirgt. Dieses Vertrauen nimmt dem Subjekt die Auf-
gabe nicht ab, immer neu jene Zusammenhinge herzustellen, in die
die einzelnen Inhalte seiner Erfahrung sich einfiigen; es verschafft
ihm jedoch die Gewifsheit, daf3 diese Aufgabe sich, auch im Durch-
gang durch lebensgeschichtliche Krisen seines IdentititsbewufStseins,
immer neu als erfiillbar erweisen wird.

Und so ist es die postulatorische Hoffnung, in allen kiinftigen
Formen und Inhalten der Erfahrung dem gleichen Anspruch des glei-
chen Gottes zu begegnen, die jenes Zutrauen in die Erfahrung recht-
fertigt, welches es dem Subjekt moglich macht, sich auch der schein-
baren Disparatheit der Erfahrungsweisen und Erfahrungsinhalte
ohne Angst vor Selbstverlust anzuvertrauen. Das Subjekt kann sich
der Erfahrung unerwarteter sittlicher Verpflichtung auch dort aus-
setzen, wo diese seine bisherige, verantwortungsvolle Lebensplanung
stort. Es kann sich der begeisternden dsthetischen Erfahrung an-
vertrauen, auch wo diese »exorbitant« (wortlich: »aus dem Geleise
werfend«) wirksam wird. Und es braucht sich den in der Wissen-
schaftsgeschichte immer wieder einmal notwendig werdenden »Re-
volutionen« eines bisher bewahrten Begriffsgefiiges nicht zu verwei-
gern, auch wenn sich dadurch die Kriterien zur Unterscheidung des
objektiv Giiltigen vom nur subjektiv Vermeinten verindern. Postu-
latorische Hoffnung macht die Vernunft ihres Weges gewifs, und dies
auch in Situationen, in der dieser Weg in unvorhersehbaren Wen-
dungen verlorenzugehen scheint?'.

Die Vielfalt der Subjektivitdtsweisen und der ihnen entspre-
chenden Erfahrungswelten lif3t also eine Dialektik entstehen, in der
die Einheit der Vernunft verlorenzugehen droht. Diese Dialektik ist
nur durch Vernunftpostulate aufzulésen. Im Lichte desjenigen

2l Zum Zutrauen in die Erfahrung vgl.: Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit 682 .

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

Selbstverstindnisses aber, das in diesen Vernunftpostulaten impli-
ziert ist, wird das Subjekt fihig, auch diejenigen Erfahrungen, in de-
nen die Gestalt des Verbum Mentis zunichst zerbricht, aus denen sie
dann aber verwandelt hervorgeht, einem spezifischen Kontext ein-
zuordnen: dem Kontext einer Erzihlung, die vom Betroffenen selbst
immer nur bruchstiickhaft erzihlt werden kann, von der er aber den-
noch gewifs ist, daf3 sie »vor Gott« eine Einheit bildet. Weil sie in der
Treue dieses Gottes gehalten bleibt, umgreift sie alle Wandlungen
der Formen des menschlichen Anschauens und Denkens, auch wenn
diese fiir das Individuum unvorhersehbar bleiben. Im Vertrauen auf
diese Treue kann auch der menschliche Erzihler in immer neuen An-
sitzen seine Geschichte »vor Gott« erzihlen und allem Einzelnen,
das ihm widerfuhr, einen Platz in dieser Geschichte zuweisen. Und
im Mafle, in dem ihm das gelingt, gewinnt er zugleich Kriterien, die
die objektive Geltung seiner Erfahrungen von den bloflen Subjekti-
vitit seines Erlebens unterscheidbar machen.

3. Erfahrung als Thema des intersubjektiven Dialogs

Da die Erfahrung aus dem Zusammenspiel von sinnenhafter An-
schauung und Denken hervorgeht, mufs jedes anschauende und den-
kende Subjekt seine Erfahrungen selber machen. Erfahrung hat ein
Moment von Unvertretbarkeit an sich. BloSe Kenntnis »vom Horen-
sagen« kann eigene Erfahrung nicht ersetzen. Da die Erfahrung
gleichwohl, im Unterschied vom bloflen Erleben, Anspruch auf ob-
jektive Geltung erhebt, bleibt sie keine blofle »Privatsache« des Indi-
viduums. Thr Geltungsanspruch betrifft auch alle iibrigen Subjekte.
Deshalb wird sie in Erfahrungs-Zeugnissen ausgesprochen und wird
so zum Thema des intersubjektiven Dialogs.

Insoweit entsteht der Anschein, als trite die Mitteilung an An-
dere nur sekundar zu der in der Erfahrung erworbenen Kenntnis der
Dinge und Sachverhalte hinzu, ohne fiir deren Eigenart und Geltung
konstitutive Bedeutung zu besitzen. Und selbst wenn man hinzufiigt,
durch den Versuch, diese Kenntnis anderen mitzuteilen, werde deren
objektive Geltung erprobt, ist diese Feststellung sogleich wieder ein-
zuschridnken. Auch diese Erprobung ist weder fiir die Erfahrung
selbst noch fiir ihre objektive Geltung konstitutiv. Wer eine Erfah-
rung gemacht und durch Reflexion Kriterien ihrer Unterscheidung
vom blof3 subjektiven Erleben gewonnen hat, ist ihrer objektiven

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 147

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Geltung auch dann gewifs, wenn er bei dem Versuch, sie anderen mit-
zuteilen, auf Unverstindnis st6f3t. Die Zustimmung der Anderen ist
keine Bedingung ihrer Mafigeblichkeit. Eine wichtige Regel besagt:
»Wahrheitsfragen sind keine Mehrheitsfragen«.

Das Bild @ndert sich, wenn man sich, wie soeben geschehen, dar-
an erinnert, daf die Formen des Anschauens und Denkens variabel
sind und dafl von ihrer jeweils erreichten Gestalt die Moglichkeit
der Erfahrung abhingt. Auf diese Geschichte der Anschauungs- und
Denkformen und damit auf die Geschichte der Erfahrungsfahigkeit
aber hat der Dialog, den Menschen untereinander fiihren, einen er-
kennbaren Einfluf3. Selbst die Fahigkeit zur wissenschaftlichen Em-
pirie, deren objektive Geltung als unstrittig gilt, wird im Dialog der
Lehrenden und Lernenden und weiterhin im Dialog der Mitforschen-
den erworben. Und es ist von vorne herein zu erwarten, daf3 dies auch
— vermutlich in noch hsherem MafSe - fiir die Fihigkeit zur dstheti-
schen, sittlichen und religiésen Erfahrung gilt. Die Fihigkeit, das An-
schauen und Denken in denjenigen Formen zu vollziehen, die diese
Erfahrungsweisen moglich machen und zur Konstitution der ihnen
entsprechenden Gegenstinde notwendig sind, wird durch eine »For-
matio Mentis« erworben, die die wesentliche Aufgabe jeder »Bil-
dung« darstellt. (Nicht zufillig wird das, was im Deutschen »Bil-
dung« heiflt, im Franzosischen als »Formation, im Italienischen als
»Formazione« bezeichnet.) Da diese Formatio Mentis nur durch den
intersubjektiven Dialog geschehen kann, gehoren auch die Bedin-
gungen der Intersubjektivitdt zum Themenfeld der Transzendental-
philosophie, die die Moglichkeitsbedingungen der Erfahrung auftkla-
ren soll.

Deshalb ist die transzendentale Reflexion zwar von der histori-
schen zu unterscheiden, aber nicht von ihr zu trennen. Nun ist die
wichtigste Bedingung der Intersubjektivitit die Sprache. Fiir die Ver-
bindung beider Reflexionsarten, der transzendentalen und der histo-
rischen, bietet daher die Sprachphilosophie die ausgezeichnete Mog-
lichkeit?2.

2 Vgl. R. Schaeffler, Zum Verhiltnis transzendentaler und historischer Reflexion, in:
H. Kohlenberger/W. Liitterfelds [Hrsg] Von der Notwendigkeit der Philosophie in der
Gegenwart — Festschrift fiir Karl Ulmer, Wien 1976, 42-76.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

a) Die Verkniipfung
transzendentaler und sprachphilosophischer Reflexion

Daf3 ein Briickenschlag von der Transzendentalphilosophie zur Ana-
lyse der Sprache und von dort zu einer Beschreibung der Geschichte
der Vernunft moglich sei, wird erst durch die folgenden Uberlegun-
gen gezeigt werden konnen. Doch sei vorwegnehmend ein kurzer
Hinweis gestattet: Kants Lehre von der Konstitution der Gegenstin-
de durch die Formen unseres Anschauens und Denkens steht mehr,
als ihm selbst bewufSt gewesen zu sein scheint, in der Tradition eines
Lehrstiicks der mittelalterlichen Erkenntnislehre: der Lehre vom »in-
tellectus agens, der aus dem Material der Gedichtnisresiduen sinn-
licher Anschauungsinhalte (aus dem »phantasmata«) die Gegenstin-
de der Verstandeserkenntnis (die »intelligibilia actu«) aufbaut.
Entsprechend kann eine Theorie, die die Erfahrung als Dialog mit
der Wirklichkeit versteht, als eine Neufassung der klassischen Lehre
vom »Verbum Mentis« verstanden werden, d. h. von jenem Wort, das
der menschliche Geist noch vor aller nach auflen vernehmbaren
sprachlichen Auferung, also vor jedem »Verbum Oris, spricht, um
sich die Gegenstinde seiner Erkennens gegeniiberzustellen®.

Im Zusammenhang der hier vorgetragenen Uberlegungen er-
scheint es nun zweckmiflig, diesen Zusammenhang zwischen einer
»Dialogischen Theorie der Erfahrung« und dem Begriff des » Verbum
Mentis« ausdriicklicher hervorzuheben, als dies in dem genannten
Buch geschehen ist. Denn von hier aus wird es moglich, die Bedeu-
tung einer solchen Theorie der Erfahrung fiir die Analyse der Spra-
che deutlich zu machen: Die Wechselbeziehung zwischen dem Ver-
bum Mentis und dem Verbum Oris bietet einen Ansatz, von dem
her gezeigt werden kann, wie die Ausformung spezifischer Weisen
der Erfahrung (darunter der religiosen) mit der Herausbildung spezi-
fischer Weisen der Sprache (darunter der religiosen Sprache) zusam-
menhingt. Dadurch aber wird, wie im Folgenden zu zeigen sein wird,
eine philosophische Einiibung in die Theologie moglich, die es mit
der Weitergabe und Auslegung eines ebenso traditionsbegriindenden
wie traditionskritischen Wortes zu tun hat: eines Wortes, das theo-
logisch als »Gotteswort in der Gestalt des Menschenworts« verstan-
den wird und den Aufbau einer spezifischen Sprachgemeinschaft

% Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit 298.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 149

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Erster Teil: Fragestellung und Methode

moglich macht: Die »Auferbauung« (Oikodomé) der Gemeinschaft
der Glaubenden als eines » Tempels aus lebendigen Steinen«.

Dabei stehen die beiden Formen des Wortes, das » Verbum Men-
tis« und das » Verbum Oris, in einem engeren Zusammenhang, als
dies zunichst den Anschein hat. Das Verbum Oris geht zwar aus dem
Verbum Mentis hervor, wirkt aber auf dieses zuriick. Denn im Dialog
mit anderen Subjekten wird der Anspruch der Sache, die das Thema
dieses Dialoges bildet, fiir die Beteiligten auf neue Weise vernehm-
bar, fordert beide zu einer Umgestaltung ihrer Anschauungs- und
Denkformen auf und kann ihnen so neue Moglichkeiten der Erfah-
rung aufschliefen.

Der Zusammenhang zwischen der hier vorgeschlagenen weiter-
entwickelten Transzendentalphilosophie und einer philosophischen
Reflexion auf die Sprache und ihre Bedeutung fiir den Aufbau von
Kommunikations- und Uberlieferungsgemeinschaften kann durch
folgende Uberlegung deutlich gemacht werden: Das gesprochene
Wort bringt zundchst die subjektive Befindlichkeit dessen zum Aus-
druck, der es ausspricht: seine Gemiitszustinde und Stimmungen,
seine Werthaltungen und Absichten, aber auch seine Meinungen
iiber die Weltwirklichkeit. Daraus kann der Anschein entstehen, als
kame die Wirklichkeit, von der der Sprecher spricht, nur als inneres
Moment seines Bewuf$tseins zur Sprache. Der Horer des gesproche-
nen Wortes konnte dann diesem zwar eine Auskunft iiber den Spre-
cher und seinen Bewufltseinszustand entnehmen, nicht aber eine
Kenntnis von der Wirklichkeit selbst, die dem subjektiven Meinen,
Empfinden und Wollen des Sprechers mit dem Anspruch auf Maf3-
geblichkeit gegeniibertritt. Das Wort wiirde sich, so verstanden, dar-
auf beschrinken, eine Ausdruckshandlung zu sein, aber keine wirk-
lichkeits-erschlieffende Kraft besitzen. Eine solche Auffassung von
der rein subjektiven Bedeutung des Wortes wiirde zwar in vielen
und signifikanten Féllen der Absicht des Sprechers zuwiderlaufen;
denn dieser will in der Regel nicht nur tiber »seine« Welt sprechen,
die als solche nur in seinem Bewuftsein existiert, sondern iiber die
»wirkliche« Welt, die auch dem Hérer »zu denken gibt« — ihn also
nicht nur dazu veranlaft, sich psychologisch iiber die Eigenart und
den Bewufstseinszustand des Sprechers Gedanken zu machen, son-
dern iiber eine Wirklichkeit, die von den Meinungen und Stimmun-
gen des Sprechers unabhingig ist. Aber der Anhinger einer »subjek-
tivistischen« Sprachauffassung, wie sie soeben angedeutet wurde,
konnte diese Aussageabsicht der Sprechers als Folge einer Illusion

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

beurteilen, die darin besteht, daf3 er »seine« Welt fiir die »wirkliche«
Welt hilt, ohne dafiir einen zureichenden Grund angeben zu kon-
nen.

Ein Weg, der iiber diese subjektivistische Auffassung vom ge-
sprochenen Wort hinausfiihrt, 6ffnet sich durch die in der hier vor-
gelegten Untersuchung vorgeschlagene Theorie, die die Erfahrung
als einen Dialog mit der Wirklichkeit beschreibt. Wenn namlich das
Anschauen und Denken dialogischen Charakter besitzt, indem es den
Anspruch des Wirklichen antwortend zur Sprache bringt, kann das
nach auflen verlautende Wort diesen Anspruch des Wirklichen an
den Hoérer weitergeben. Denn wohl kommt der Anspruch des Wirk-
lichen nur in der Antwort zur Sprache, die wir in unserem Anschau-
en und Denken geben; aber dieser Anspruch erweist sich, inmitten
unserer Antwort, als »je grofler« und darum als das vorantreibende
Moment, das unser Anschauen und Denken zur Umgestaltung noti-
gen kann. Und das duflere Wort gibt diesen Anspruch an den Horer
weiter, um auch ihn zu einer Umgestaltung seines Anschauens und
Denkens aufzufordern, die diesem Anspruch der Sache, nicht nur den
subjektiven Wiinschen des Sprechers, entspricht. Oder kurz: Auf
dem dialogischen Charakter des Verbum Mentis beruht die Moglich-
keit, durch das Verbum Oris einen Dialog mit anderen Menschen zu
fithren, der nicht nur »das Verhiltnis von Seele zu Seele« ins Wort
bringt, sondern »Trans-Mentales« zu seinem Inhalt hat.

Dabei kann das Verbum Oris des Sprechers seinen Anspruch an
den Horer nur geltend machen, indem es diesen zu seinem, in eige-
ner Aktivitdt gesprochenen Verbum Mentis hervorruft. Der Horer
muf3 ja selber Akte des sinnlichen Wahrnehmens oder Vorstellens
und des Denkens vollziehen, um das Gehorte zu verstehen. Er soll
niaherhin dem gehorten Wort nicht eine Auskunft iiber die subjektive
Bewuftseinsverfassung des Sprechers entnehmen, sondern dieses
Wort als die Vergegenwirtigungsgestalt jenes Anspruchs begreifen,
durch den das Wirkliche auch ihn zur Antwort herausfordert. Das
gehorte Wort bezeugt also nicht nur eine Erfahrung des Sprechers,
der seinerseits einen Anspruch des Wirklichen antwortend zur Spra-
che gebracht hat; es ruft auch den Horer dazu auf, mit der gleichen
Wirklichkeit seine eigenen Erfahrungen zu machen, durch die er den
Anspruch dieses Wirklichen auf seine Weise beantwortet und zur
Sprache bringt. Und indem der Hérer nun seine neue Erfahrung ant-
wortend auch dem ersten Sprecher bezeugt, ruft er auch diesen zu
einer neuen Antwort auf.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 151

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Auf diese Weise wird das Verbum Oris zur Bewihrungsprobe
fiir den Geltungsanspruch des Verbum Mentis. Aber diese Bewih-
rungsprobe erschopft sich nicht darin, diejenige Form des Anschau-
ens und Denkens, die der Sprecher jeweils schon erreicht hat, entwe-
der zu bestitigen oder zu widerlegen. Vielmehr wird die Antwort, die
der Horer auf das Wort des Sprechers gibt, fiir diesen zur konkreten
Gestalt, in welcher der Maf3geblichkeitsanspruch der Sache, von der
beiden sprechen, sich an ihm als » Veritas maior« erweist.

Diese stellt ihn nicht vor die Alternative, seine erreichte »Forma
Mentis« entweder beizubehalten oder ganz preiszugeben, sondern
fordert ihn zu einer Umgestaltung seiner Anschauungs- und Denk-
formen auf. Die Formatio Mentis ist ein geschichtlicher Prozef3, in
welchem keine Phase entbehrlich ist und deshalb auch keine friiher
gegebene Antwort auf den Anspruch des Wirklichen ihre Bedeutung
verliert. Wohl aber wird jede einmal gewonnene Erkenntnis durch
neue, die eine veranderte Forma Mentis voraussetzen, auf neue Wei-
se ausgelegt.

An fritherer Stelle wurde gezeigt: Der Gegenstandsbezug des
Anschauens und Denkens beruht darauf, daf3 sich, im Medium der
Antwort, die wir geben, der Anspruch des Gegenstandes als der »je
groBere« erweist. Die Wahrheitsfahigkeit dieses Anschauens und
Denkens aber beruht darauf, daf§ wir uns diesem »je gréfferen An-
spruch« nicht nur annihern, sondern ihn, inmitten eines Denkens
»auf dem Wege«, auf antizipatorische Weise als gegenwirtig erfah-
ren (s.0. S. 1251.). Daraus ist nun die Folgerung zu ziehen: Der Dia-
log unter Menschen ist der ausgezeichnete Ort, an dem diese antizi-
patorische Prisenz der Wahrheit sich gegeniiber dem Sprecher wie
dem Horer zur Geltung bringt.

Nun kann nicht zweifelhaft sein, dafs eine solche Begegnung mit
der Antwort, die der Horer auf den ihm bezeugten Anspruch des
Wirklichen gibt, eine Erschiitterung fiir das Selbstverstindnis des
Sprechers bedeuten kann. Denn diese Begegnung bringt dem Indivi-
duum die Kontingenz seiner Vernunftgestalt zum BewufStsein und
laBt ihm die objektive Geltung seiner durch diese Vernunftgestalt
bedingten Erfahrungen fragwiirdig erscheinen. Dieser Zweifel kann
nur iiberwunden werden, wenn es gelingt, das jeweils Eigene im
Lichte des Fremden, das Fremde im Lichte des Eigenen neu zu verste-
hen. Der hermeneutische Anspruch jeder Erfahrung muf3 sich also
auch und gerade in der intersubjektiven Begegnung bewihren. Und
als das Feld solcher Bewdhrung ist die Kommunikationsgemeinschaft

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

unerlifilich, wenn die Grenze zwischen subjektivem Erleben und ob-
jektiv giiltiger Erfahrung nicht verschwimmen soll.

An fritherer Stelle wurde gesagt: Der Anspruch der einzelnen
Erfahrung auf objektive Giiltigkeit muf3 sich dadurch bewihren, daf3
je neue Erfahrungen im Lichte der alten ausgelegt, alte im Lichte der
neuen auf neue Weise verstanden werden (s. 0. S. 127). Dies gilt auch
fir die unterschiedlichen Erfahrungen, die verschiedene Individuen
mit der gleichen Wirklichkeit machen, und dies auch dann, wenn die-
se Erfahrungen fremder Individuen durch deren anders geartetes An-
schauen und Denken ihren »Ort« und damit ihre Bedeutung in
einem anderen Kontext gewinnen. Die Begegnung mit dem Anderen,
der mit der gleichen Wirklichkeit andere, strukturell verschiedene
Erfahrungen gemacht hat, gehort zu den wichtigsten Zeugnissen fiir
die »Veritas semper maior«, fiir den Anspruch des Wirklichen, der
stets grofSer ist als die Antwort, die der je Einzelne auf diesen An-
spruch zu geben vermag. Auch solche Begegnungen gehoren darum
fiir jeden der Beteiligten zur Geschichte seiner Vernunft, die sich fiir
ihre Umgestaltung offenhalten muf3, um wahrheitsfahig zu bleiben.
Sowohl die Einheit des Gegenstandes, der »vor« und »nach« der Um-
gestaltung des Denkens auf je verschiedene Weise perzipiert worden
ist, als auch die Einheit des Subjekts, das sich durch den Gegenstand
zur Umgestaltung seines Anschauens und Denkens herausfordern
lief3, wird von dem, der solche Erfahrungen macht, nur in dem Maf3e
erfaflt, in dem es ihm gelingt, solche Widerfahrnisse zur Einheit
einer erzahlbaren Geschichte zu verkniipfen.

Daran schlieSt sich die Frage an: Reicht die Erinnerung eines
einzelnen Menschen oder auch nur einer einzelnen Generation dazu
aus, der jeweils neuen, strukturverindernden Erfahrung ihre Stelle
in der Geschichte der Vernunft zuzuweisen? Oder ist dazu die be-
zeugte Erinnerung fritherer Generationen notig? Beide Fragen kon-
nen nur beantwortet werden, wenn gezeigt werden kann, auf welche
Weise Kommunikationsgemeinschaften aufgebaut werden konnen
und sich zu Uberlieferungsgemeinschaften erweitern.

Nun ist, wie allgemein anerkannt wird, das wichtigste Mittel
zum Aufbau von Kommunikations- und Uberlieferungsgemein-
schaften die Sprache. Diese macht zwar jeden einzelnen sprachlichen
Ausdruck erst moglich und geht ihm insofern voran. Aber sie »lebt«
doch nur, indem sie gesprochen wird. Und dieses Sprechen veriandert
die Sprache, die dabei »gebraucht« wird. Auf diesen wechselseitigen
Zusammenhang von »Sprache« (langue) und »Rede« (parole) hat

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 153

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Erster Teil: Fragestellung und Methode

insbesondere Ferdinand de Saussure hingewiesen. Dieser wechselsei-
tige Zusammenhang kann nun durch eine Theorie verstandlich ge-
macht werden, die die Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit be-
greift. Denn in dem Wechselbezug von Sprache und Rede spiegelt
sich die Wechselbeziehung von Vernunftgestalt und Erfahrung. Um-
gekehrt ist eine Betrachtung der Sprache geeignet, der Transzenden-
talphilosophie ein empirisch kontrollierbares Beobachtungsmaterial
an die Hand zu geben. Denn die Struktur einer Sprache ist die Weise,
wie die jeweils historisch erreichte Gestalt des Anschauens und Den-
kens sich ihren empirisch vorfindlichen Ausdruck verschafft. Wie die
Sprache jedem gesprochenen Wort erméglichend vorausgeht, so geht
die Vernunftgestalt jeder konkreten Erfahrung erméglichend voraus.
Aber wie das Wort, das wir sprechen, auf die Struktur der Sprache
verindernd zuriickwirken kann, so wirkt die Erfahrung, die wir ma-
chen, verindernd auf die Vernunftgestalt zuriick.

Und dieses Verhiltnis wiederholt sich noch einmal in der Begeg-
nung von Sprechern und Horern. Jeder von ihnen spricht und hort in
der Weise, die seiner im Dialog mit dem Wirklichen entwickelten
Weise des Anschauens und Denkens, also seinem » Verbum Mentis,
entspricht. Dieses geht also dem nach auflen verlautenden Wort, dem
»Verbum Oris«, ermoglichend voraus. Aber indem das Wort des
Sprechers dem Horer Erfahrungen solcher Art bezeugen kann, die
dieser nicht nur bisher noch nicht selber gemacht hat, sondern die
er, aufgrund seiner Art des Anschauens und Denkens, gar nicht ma-
chen konnte, vermittelt es ihm einen Anspruch des Wirklichen, der
ihm eine Umgestaltung seines Anschauens und Denkens abverlangt.
In solchen Fillen wirkt das Verbum Oris des Sprechers auf das Ver-
bum Mentis des Horers verindernd ein. Und es wirkt sogar auf das
Verbum Mentis des Sprechers verdndernd zuriick, weil dieser be-
merkt, daf3 er seine Erfahrungen, um sie dem Horer verstindlich zu
machen, auch selber auf neue Weise verstehen muf3, gleichsam in
dem Versuch, sein eigenes Wort mit den Ohren des Horers zu horen
und mit den Begriffen des Horers zu begreifen. Denn nur so kann er
abschiitzen, auf welche Weise der Anspruch des Wirklichen, den er
dem Horer vermitteln will, diesem eine Umgestaltung seines An-
schauens und Denkens abverlagen wird, aber auch um mit Aufmerk-
samkeit darauf zu achten, auf welche Weise der Horer nun, mit ver-
wandeltem Verbum Mentis et Oris, auch dem ersten Sprecher den
Anspruch dieser Wirklichkeit bezeugen wird.

So setzt das nach auflen verlautende Wort (» Verbum Oris«) ei-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

nerseits das Anschauen und Denken, durch das Sprecher und Horer
den Anspruch des Wirklichen beantworten, ihr »Verbum Mentis«,
voraus und wirkt andererseits auf dessen Form pragend zuriick.
Kommunikations- und Uberlieferungsgemeinschaften sind nur aus
dieser Wechselbeziehung von Verbum Mentis und Verbum Oris zu
verstehen. Diese wechselseitige Bestimmung des inneren und dufSe-
ren Wortes aber kann nur in einer Dialogischen Theorie der Erfah-
rung angemessen gedeutet werden: als Ausdruck dafiir, wie Erfah-
rung jeweils bestimmte Formen des Anschauens und Denkens
voraussetzt, bezeugte Erfahrung aber auf diese Formen veridndernd
zuriickwirkt. Das gilt nicht nur fiir diejenigen Erfahrungen, die der
Einzelne macht, sondern auch fiir die, die ein Anderer ihm bezeugt.

Um dies deutlich zu machen, ist es freilich notwendig, zwei ver-
breitete Fehldeutungen des Verhiltnisses von Verbum Mentis und
Verbum Oris zuriickzuweisen.

Die erste dieser Fehldeutungen bestiinde in der Annahme, das
Verbum Oris erschopfe sich darin, der sekundére Ausdruck des Ver-
bum Mentis zu sein, und dieser sekundire Ausdruck lasse das Verbum
Mentis hinsichtlich seiner Eigenart und seines Bedeutungsgehaltes
unbetroffen. Das gilt allenfalls fiir Grenzfille. Die Beobachtung,
daf8 bei Einbruch der Abendddmmerung Sterne am Himmel auf-
leuchten, wird nicht »wahrer«, wenn ich sie anderen mitteile, und
verliert nichts von ihrer Mafgeblichkeit fiir mein Urteil, wenn ich
sie fiir mich behalte. Aber in anderen — und vermutlich den meisten
— Fillen gilt das nicht. Schon um zwischen einer getrdumten und
einer »wirklichen« Abenddimmerung zu unterscheiden, werde ich
versuchen, die eigenen Eindriicke mit denen anderer Beobachter zu
vergleichen und mit ihnen ins Gesprich zu kommen. Dann fordere
ich sie durch mein Wort zu einer Antwort heraus, die sie mir auf-
grund ihres eigenen Verhiltnisses zu der in Rede stehenden Sache
geben konnen.

Sollte ich dabei zu der Uberzeugung kommen, der Wechsel zwi-
schen der Tageshelle, in der ich die Orte und Wege meines alltdgli-
chen Lebens entdecken kann, und dem Dunkel der Nacht, in der diese
meine Orte und Wege mir versinken und das umgreifende Ord-
nungsgefiige des bestirnten Himmels mir sichtbar wird, sage etwas
iiber die Weise menschlichen In-der-Welt-Seins aus?¢, dann wird das
Erfahrungszeugnis der Anderen fiir mich auf neue Weise bedeutsam.

* Vgl. Erfahrung als Dialog 4391.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 155

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Ich werde aufmerksam zuhoren, wenn Andere mir auf ihre besonde-
re Weise davon erzihlen, wie sie, unter dem Eindruck der gleichen
optischen Phanomene, nach jener Wahrheit iiber die menschliche
Existenz suchen, der auch ich in meinem Erleben und Nachdenken
auf der Spur bin. Das Verbum Orris ist dann nicht der blof$ sekundire
Ausdruck dessen, was ich in meinem Verbum Mentis schon erfafit
habe, sondern die Bedingung dafiir, iiber mein subjektives Meinen
hinauszukommen und zu priifen, von welcher Art jener Anspruch
des Wirklichen ist, dem ich im Begreifen des Erlebten auf der Spur
bleiben mochte.

Die zweite Fehldeutung bestiinde in der Annahme, das Verbum
Orris, also jenes Wort, das akustisch vernehmbar von einem Sprecher
zu einem Horer gesprochen wird, sei die blofle Voraussetzung des
Verbum Mentis, also jenes Anschauens und Denkens, durch das der
Horer sich unter den Anspruch der Wirklichkeit stellt. Ware es so,
dann hitte das akustisch vernehmbar Wort seine Aufgabe erfiillt, so-
bald der Horer seine Bedeutung erfafst hat, und konnte dann verges-
sen werden. Dies aber trifft nur auf Grenzfille zu: Wenn wir eine
historische Information oder einen mathematischen Lehrsatz ver-
standen haben, konnen wir vergessen, wer uns davon Kenntnis gege-
ben hat und mit welchen Worten er das getan hat. Das Verbum Oris
des Lehrers wird entbehrlich, sobald wir, im je eigenen Verbum Men-
tis, uns unmittelbar zu der Wirklichkeit verhalten, von der er gespro-
chen hat. In anderen Fillen aber macht das eigene Verhiltnis zur »je
grofleren Wahrheit«, das der Horer gewinnt, seine Beziehung auf
den Sprecher und sein Wort keineswegs tiberfliissig, sondern aller-
erst moglich. Das ist etwa dann der Fall, wenn ein Forscher seinen
Fachgenossen eine Beobachtung oder eine Deutungs-Hypothese mit-
teilt und damit eine wissenschaftliche Diskussion eréffnet: Je besser
die Beteiligten verstehen, was er sagt, und je eigensténdiger ihr eige-
nes Verhiltnis zu jener gesuchten Wahrheit ist, das durch solches
Verstehen zustandekommt, desto wichtiger wird es fiir sie, nicht im
Selbstgesprach zu verharren, sondern genau auf das hinzuhéoren, was
der Forscher ihnen vortragt. Das Verbum Mentis der Horer macht
das Verbum Oris des Sprechers nicht iiberfliissig, sondern lafit es in
seiner Besonderheit und Unersetzlichkeit erst hervortreten. Anderer-
seits verhindert das Verbum Mentis, das der Horer in seinem eigen-
verantwortlichen Anschauen und Denken spricht, daf3 sein antwor-
tendes Verbum Oris zur bloflen Wiederholung des Gehorten wird,
und macht es zu einem eigenstindigen Beitrag innerhalb eines Dia-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

logs, der die in Rede stehende Sache auf neue Weise hervortreten

laB3t.

b) Gegenstandskonstitution und
konkrete Kommunikationsgemeinschaft

Sind auf solche Weise Fehldeutungen des Verhiltnisses zwischen
dem Verbum Mentis und dem Verbum Oris vermieden, dann kann
sprachphilosophisch gefragt werden, wie deren Wechselspiel ange-
messen zu deuten sei. Dazu aber reichen all jene geldufigen Dialog-
theorien nicht aus, die den Dialog als bloflen Austausch inhaltlicher
Informationen begreifen. Solche Dialogtheorien weisen zwar mit
Recht darauf hin, daf8 das Gesprich die gemeinsame Beziehung der
Beteiligten auf die in Rede stehende Sache voraussetzt, auch wenn sie
iiber diese Sache Unterschiedliches, ja sogar Gegensitzliches sagen.
In der unter Sprachphilosophen iiblich gewordenen Terminologie ge-
sprochen: Die Identitdt des Sachbezugs (reference) ist die Bedingung
fiir den Austausch sprachlicher Aulerungen mit unterschiedlichem
Bedeutungsgehalt (meaning). Aber diese Feststellung ist, so zutref-
fend sie ist, dennoch unzulinglich. Denn was es zu begreifen gilt, ist
die Tatsache, daf8 Sprecher und Hérer im Verlauf ihres Dialogs nicht
nur ihre Kenntnisse tiber den besprochenen Gegenstand unterein-
ander austauschen, sondern dabei die angemessene Form, iiber ihn
zu sprechen, gemeinsam erst suchen und finden. Der eigenstindige
Beitrag des Horers, der vom Sprecher auf die Sache verwiesen wird,
besteht nun darin, daf er unter dem Anspruch dieser Sache neue For-
men des Anschauens und Begreifens entwickeln kann, die auch dem
Sprecher, der die Sache schon kennt, neue Moglichkeiten ihres Ver-
stehens anbieten. Das veranderte Verbum Mentis, durch das der Ho-
rer den Anspruch des Wirklichen auf neue Weise beantwortet und
vernehmbar gemacht hat, bestimmt die Antwort, die er dem Spre-
cher gibt. Und dieses antwortende Verbum Oris wirkt auf das An-
schauen und Denken des ersten Sprechers, also auf dessen Verbum
Mentis, verandernd zuriick.

Aus dem Gesagten wird deutlich: Die Dialogfahigkeit der Sub-
jekte beruht nur unter besonderen Bedingungen darauf, daf3 jeder der
Beteiligten sich zunichst »auf den Standpunkt der allgemeinen Men-
schenvernunft erhebt« und dann, als Vernunftsubjekt, nur aussagt,
was er »im Namen aller Vernunftsubjekte sagen kann, sodafs es zu-
letzt gleichgiiltig ist, wer eine bestimmte erkannte Wahrheit aus-

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 157

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Erster Teil: Fragestellung und Methode

gesagt hat. Das ist, wenigstens dem Ideal nach, die spezifische Weise,
wie nach neuzeitlichem Wissenschaftsverstindnis wissenschaftlich
gesicherte Erkenntnisse ausgesprochen werden. Dem Ideal des uni-
versal vertretbaren Forschersubjekts entspricht das Ideal einer Ob-
jektivitit, die von der Differenz der Subjekte unbetroffen bleibt.

Unter dieser Voraussetzung wire weder tiber die Erfahrung un-
vertretbarer sittlicher Verpflichtung noch tiber die Inhalte dstheti-
scher oder religioser Erfahrung eine objektiv giiltige Aussage mog-
lich, und der Dialog iiber die Inhalte derartiger Erfahrungen bliebe
darauf beschriankt, daf8 die Beteiligten sich gegenseitig ihre subjekti-
ven Erlebnisse mitteilen. Eine Theorie dagegen, die die Erfahrung als
einen Dialog mit der Wirklichkeit begreift, fiihrt zugleich zu einem
anderen Verstindnis des zwischenmenschlichen Dialogs. Der An-
spruch des Wirklichen, der im Verbum Oris weitergegeben wird, ruft
den Horer zu seiner eigenen, in wichtigen Hinsichten unvertretbaren
Antwort auf, die er nur aufgrund der bestimmten Forma Mentis ge-
ben kann, die er im Laufe seiner Geschichte entwickelt hat. Darum
vernimmt er den Anspruch des Wirklichen, der ihm bezeugt wird,
auf eine eigene Weise, sodaf3 seine Antwort auch den ersten Sprecher
nicht selten tiberrascht. Dann kann das Horen auf seine Antwort
auch fiir den ersten Sprecher zu einem weitertreibenden Moment
seiner eigenen Geschichte werden. Ein solcher Dialog findet nicht
zwischen »universal vertretbaren Subjekten« statt, sondern in einer
jeweils konkreten Dialoggemeinschaft, deren Glieder sich immer neu
darum bemiihen miissen, die gemeinsame Sprache erst zu finden, die
sie zum Austausch ihrer Erfahrungszeugnisse fahig macht.

Dieser Sachverhalt ist nicht nur von erheblicher Bedeutung fiir
eine Psychologie des Dialogs, sondern auch fiir die Transzendental-
philosophie. Denn jener Gegenstand, der als gemeinsamer von bei-
den Dialogpartnern intendiert wird, baut sich vor ihrem Anschauen
und Denken nur dadurch auf, daf} jeder von ihnen die AuSerungen
des jeweils Anderen, die nicht selten fiir ihn befremdlich erscheinen,
als konkrete Gestalt versteht, wie die Sache selbst sich gegentiber sei-
nem Anschauen und Denken als die »je grofSere« erweist.

Der Dialog des Einzelnen mit der Wirklichkeit ist auf solche
Weise in den Dialog mit dem Mitmenschen verwoben, und der Dia-
log mit dem Mitmenschen kann nur gefiihrt werden, sofern jeder der
Partner im Horen wie im Sprechen seinen eigenen, unmittelbaren
Zugang zu der in Rede stehenden Wirklichkeit gewinnt. Eine Sprach-
theorie, die die Eigenart und Funktion des nach auflen verlautenden

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

Wortes untersucht, kommt daher ohne transzendentale Methoden
nicht aus, um deutlich zu machen, auf welche Weise der Dialog zwi-
schen Menschen zugleich die Bedingungen verdndert, unter denen
jeder der Beteiligten nicht nur seine subjektiven Meinungen aus-
spricht, sondern den Anspruch der in Rede stehenden Sache ver-
nimmt und zur Sprache bringt. Um diesen Vorgang zu deuten,
scheint eine Dialogische Theorie der Erfahrung unerldflich zu sein,
wie sie aus einer Weiterentwicklung der transzendentalen Methode
gewonnen werden kann. Denn eine solche Theorie kann zeigen: Un-
mittelbarkeit und soziale Vermittlung bedingen sich gegenseitig.
Darauf beruht das Wechselspiel zwischen dem nach aufen verlauten-
den Wort, das einen fremden Hérer zur Antwort aufruft, und der
Unvertretbarkeit der Erfahrung, die jeder der Beteiligten selber ma-
chen mufs.

Um dieses Verhiltnis genauer zu bestimmen, empfiehlt es sich,
zwei Unterscheidungen auseinanderzuhalten: die Unterscheidung
zwischen dem Verbum Mentis und dem Verbum Oris einerseits,
und die Unterscheidung zwischen dem inneren und dem &uferen
Wort andererseits. Auch das Verbum Mentis kann als Antwort ge-
sprochen werden, die einen Anspruch vernehmbar macht, den der
Mensch sich zusprechen lassen muf3; deshalb hat die Erfahrung, auch
wenn sie von einem isolierten Individuum gemacht wird, den Cha-
rakter eines »Dialogs mit der Wirklichkeit«. Umgekehrt kann auch
das Verbum Oris so gesprochen werden, daf$ es nur die innere Be-
findlichkeit des Subjekts oder seine Reflexion auf diese Befindlichkeit
ausdriickt und monologisch dem Sprecher selbst bewufst macht.
Dann bleibt es insofern »inneres Wort«, auch wenn es mit dem Mun-
de gesprochen wird; und die Tatsache, dafy fremde Subjekte diesem
Selbstgesprich des Subjekts zuhoren konnen, bleibt fiir die Eigenart
und den Bedeutungsgehalt dieses Wortes unwesentlich. Die blofse
Orientierung am Verbum Oris, am akustisch vernehmbaren Wort,
garantiert also noch nicht, daf§ die Exterioritit des Wortes angemes-
sen verstanden wird, d. h. jene Eigenschaft, durch die es dem Versuch
widersteht, das Gehorte in ein Moment des Selbstgesprichs zu ver-
wandeln.

Hilt man an dieser Unterscheidung fest, dann lif3t sich die wei-
terfiihrende Frage stellen: Wie verhilt sich das »dufsere Wort« (Ver-
bum externum), das das jeweilige Individuum sich nicht selber sagen
kann, sondern héren muf3, zu jenem »inneren Wort« (Verbum inter-
num), in welchem das gleiche Individuum sich seine eigenen, sein

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 159

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Denken und Handeln bestimmenden, ihm aber oft nicht bewuf3ten
Uberzeugungen zum ausdriicklichen Bewuftsein bringt? Und spe-
zieller: Kann das Subjekt sich ein dufseres Wort, das ihm von einem
fremden Subjekt gesagt wird, zueigen machen, ohne ihm seine Exte-
rioritdt zu rauben und es in das blofle innere Wort seiner reflektie-
renden Selbstvergewisserung zu verwandeln? Wird das Gehorte in
dem Mafle, in dem es verstanden wird, zu einem inneren Moment
des Selbstgespriichs?

Fiir die Transzendentalphilosophie ist diese Frage besonders
dringend. Denn gerade die transzendentale Reflexion kann dazu An-
la8 geben, die Erfahrung so sehr aus ihren subjektiven Bedingungen
heraus zu verstehen, daf3 alle Inhalte dieser Erfahrung wie blof3e Ex-
plikationen dieser Subjektivitit erscheinen. Dann verliert das Ver-
bum Mentis seinen dialogischen Charakter und wird zur monologi-
schen Selbstentfaltung des Subjekts; und das Verbum Oris wird zum
bloflen Anlafi, sich in der Begegnung der Subjekte der Gleichheit
ihrer Anschauungs- und Denkformen zu vergewissern. Eine entspre-
chende Gefahr ist nun auch von den Theologen bemerkt worden und
hat diese dazu veranlaf3t, mit besonderem Nachdruck die »Exteriori-
tit des Wortes« zu betonen. Hat darum der Transzendentalphilosoph
diese fiir thn charakteristische Selbstgefahrdung erkannt, dann wird
es auch fur ihn lohnend, die Theologen danach zu befragen, auf wel-
che Weise sie ihrer analogen Selbstgefihrdung entgehen konnen.
Und es konnte sein, dafy die Transzendentalphilosophie aus einem
solchen Gesprach mit der Theologie mit einem gescharften Blick fiir
ihre eigenen Aufgabe hervorgeht und dann ihrerseits der Theologie
methodische Hinweise zur Losung ihrer Probleme zu geben vermag.

c) Verstehen und Auslegen
als transzendentalphilosophisches Problem

Die Mitglieder einer Kommunikationsgemeinschaft konnen sich ge-
genseitig den Anspruch des Wirklichen nur bezeugen, wenn sie ein-
ander verstehen. Aber sie verstehen einander nur, wenn sie begrei-
fen, von welcher Wirklichkeit in den sprachlichen Aulerungen des
jeweils Anderen die Rede ist. Die Aufgabe, sprachliche AufSerungen
zu verstehen, impliziert deswegen die Aufgabe, im Widerhall dieser
Auflerungen den Anspruch der in Rede stehenden Sache zu verneh-
men. Dabei zeigt eine nihere Betrachtung: Die Aufgaben und auch
die Schwierigkeiten des Verstehens beginnen nicht erst dort, wo eine

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

fertig formulierte sprachliche Auflerung vorliegt, sondern schon
dort, wo diejenigen Erfahrungen gemacht werden, die in solchen
Aussagen bezeugt werden sollen. Denn ohne ein Verstehen kiame Er-
fahrung gar nicht zustande; statt dessen bliebe das Subjekt bei seinen
subjektiven Erlebnissen stehen und wiirde von ihnen tiberwiltigt.

Nicht nur sprachliche Auflerungen, sondern die Weisen, wie die
Sache sich zeigt, wollen verstanden sein und bediirfen dazu der Aus-
legung. Die Freilegung von Bedeutungsmomenten einer gegebenen
Erscheinung ist deshalb nicht weniger als die Freilegung der Be-
deutungsmomente sprachlicher Auflerungen eine Aufgabe der Inter-
pretation.

Deren Ziel ist es, vom Wahrnehmen der Erscheinung zu ihrem
Verstehen zu gelangen. Das gilt vom Verstehen der Inhalte der Er-
fahrung nicht weniger als vom Verstehen von Texten. Dabei scheint
alle Bemiithung um Interpretation das Gegebensein von Erscheinun-
gen ebenso vorauszusetzen, wie die Bemithung um Textauslegung
das Vorliegen des Textes. Das »Interpretandumc, so scheint es, muf3
»gegeben« sein, ehe die Interpretation beginnen kann. Und doch
kann die Rede von diesem »Gegebensein« des Interpretandum zu
Mif3verstindnissen Anlaf3 geben. Das lidf3t sich wiederum am Ver-
hiltnis von Text und Interpretation deutlich machen. Damit ndmlich
ein Text als Gegenstand der Auslegung vorfindlich wird und zugleich
als Maf3stab dienen kann, an dem die Auslegung sich bewihren muf,
miissen zuvor eine Reihe von Alternativen entschieden werden:
Handelt es sich bei vorfindlichen »Graphemen« (Linien-Komplexen
auf einer Fliche) um ein Ornament oder um Schriftzeichen, z. B. um
einen Komplex von Buchstaben? Und stehen derartige Schriftzeichen
fiir Laute und Lautverbindungen innerhalb einer gesprochenen Spra-
che oder fiir Zahlbegriffe? (Im Lateinischen kénnen Buchstaben wie
»D« oder »M« Laute darstellen, aber auch Zahlen wie »500« oder
»1000«). Und wenn es sich um Zeichen fiir Laute oder Lautverbin-
dungen handelt: welcher Sprache gehoren sie an? (Die Lautverbin-
dung »Babel« kann im Hebriischen fiir » Verwirrung« gelesen wer-
den, im Ostsemitischen aber fiir »Bab-Ili«, Pforte des Himmels. Und
der Verfasser der Erziahlung vom »Turmbau zu Babel« macht von
dieser Polysemie einen gezielten Gebrauch.) Und schliefSlich: Wie
unterscheiden wir zwischen dem, was »wirklich dasteht«, und dem
was wir als Text vorzufinden meinen? Konkreter: Woran erkennen
wir unsere eigenen Lese-Fehler und die aus solchen Lese-Fehlern re-
sultierenden Schreibfehler derjenigen Abschreiber, denen wir den je-

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 161

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Erster Teil: Fragestellung und Methode

weils vorliegenden Text verdanken? Fragen solcher Art machen deut-
lich: Ehe uns der Text so vorliegt, daf3 die Interpretation beginnen
kann, sind wir immer schon, bewuf3t oder nicht, auslegend und ver-
stehend titig geworden. Versuchen wir, diese Tatigkeit zu unterlas-
sen und uns »rein hinnehmend« auf den Text zu richten, ist uns
nichts gegeben als ein Komplex optischer Sinnes-Eindriicke, den wir
als »Verteilung von Druckerschwirze oder Tinte auf Papier« inter-
pretieren — und auch das schon ist Interpretation. Ein Text, der uns
Aufgaben des Auslegens und des Verstehens stellt, kommt auf diese
Weise nicht vor unseren Blick.

Entsprechendes gilt auch von den Inhalten der Erfahrung, wenn
sie uns als Erscheinungen, d.h. als Gegenstinde einer Verstehens-
bemiihung, »gegeben« sein sollen. Denn dazu miissen sie mehr sein
als physische Gegebenheiten, die in uns gewisse psychische Zustiande
erzeugen, z. B. indem sie unsere Sinnesorgane »affizieren«. Sollen sie
uns einen Anspruch des Wirklichen vermitteln, mufS das Subjekt an
ihnen immer schon verstehend und auslegend titig geworden sein.
Das gilt schon fiir die sogenannte »schlichte Tatsachenfeststellung«.
Um eine Tatsache als gegeben festzustellen und dann nach ihrer
moglichen Bedeutung fragen zu konnen, muf3 das, was die Tatigkeit
unserer Sinne auslost, immer schon interpretiert werden, vor allem
durch Bestimmung seines »Ortes« in einem »Tatsachenzusammen-
hang«. Insofern gibt es keine »interpretationsfreie Tatsachenfeststel-
lung« (worauf vor allem Karl Popper hingewiesen hat). Und noch
weniger gibt es eine interpretationsfreie Feststellung komplexer Er-
scheinungen wie eines »Sonnenaufgangs« oder einer »verpflichten-
den Handlungsméglichkeit in einer konkreten Lebenssituation«.

Die Inhalte unserer theoretischen und unserer praktischen Er-
fahrung, die wir uns und anderen durch Auslegung verstindlich ma-
chen wollen, gehen aus eigenen Interpretationsleistungen erst hervor
— 50 wie der »vorliegende Text« schon ein Produkt von Interpretati-
onsleistungen ist. In beiden Fallen ist fir das Zustandekommen des
Gegenstandes, auf den sich dann unsere Verstehensbemiihung rich-
tet, schon ein Verstehen und Interpretieren erforderlich. Dieses aber
hat nichts Beliebiges an sich; vielmehr hingt sein Gelingen davon ab,
ob wir bei dem Versuch, von der Feststellung subjektiver Befindlich-
keiten, die wir in uns erleben, zur Wahrnehmung von Erscheinungen
iiberzugehen, nach deren Bedeutung wir fragen konnen, gewisse Re-
geln einhalten. Diese geben dem, was sich zeigt, einen Kontext vor,
innerhalb dessen es uns mit dem Anspruch auf Mafigeblichkeit ge-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

geniibertreten kann. Was fiir den Philologen die »Textherstellung«
ist, die aller Textauslegung vorangeht, ist fiir den Erfahrenden die
»Gegenstandskonstitution«. Diese ist selber schon Produkt einer
nach Regeln voranschreitenden interpretatorischen Leistung, ver-
schafft aller nachfolgenden Auslegung von Erscheinungen erst ihr
Objekt und zeichnet ihr ihre Aufgaben vor?.

Verstehen und Auslegung gehoren insofern zu den Bedingun-
gen dafiir, dafl es gelingt, vom subjektiven Erleben zur objektiv giil-
tigen Erfahrung iiberzugehen. Auch diese Weise des Ubergangs hat
nicht nur psychisch-soziale, sondern auch logische Bedingungen.
Diese konnen deswegen nicht nur in einem psychologischen, sondern
auch in einem transzendentalphilosophischen Sinne Moglichkeits-
bedingungen der Erfahrung heifSen und gehéren deshalb zum The-
menfeld der Transzendentalphilosophie.

Nun liegen bisher kaum ausgefiihrte transzendentalphilosophi-
sche Theorien vor, die versuchen, niher zu bestimmen, auf welchen
logischen Bedingungen jene interpretatorischen Leistungen beruhen,
die nétig sind, wenn Erfahrung moglich sein soll. In dieser Lage kann
es hilfreich sein, sich dort umzusehen, wo es ausgefiihrte Theorien
des Interpretierens und des Verstehens schon gibt: also bei solchen
Theorien, die zwar nicht die Interpretation und das Verstehen von
Erscheinungen, wohl aber die von Texten betreffen. Denn hier haben
Ausleger in der Bemiihung vieler Generationen Erkenntnisse gesam-
melt, die auch fiir das Verstehen von Erfahrungen als Modelle dienen
konnen. Es ist zu vermuten, daf3 solche Theorien, bei geeigneter Ab-
wandlung, als Leitfaden dienen konnen, um auch die besonderen
Funktionen des transzendentalen, d.h. fiir die Konstituierung von
Erfahrungsgegenstinden unerlafSlichen Auslegens und Verstehens
aufzufinden.

Sucht man nach den formalen Bedingungen solchen Verstehens,
dann bietet sich als Leitfaden die Theorie der Sprache an. Nun haben
die antiken Rhetoriker einen Satz des Aristoteles?® auf die Kurzfor-
mel gebracht »Pas Logos tinds tini peri tinds«, »Jede Rede geschieht
von jemandem an jemanden und iiber etwas«. Karl Biihler hat im
20. Jahrhundert in diesem Sinne vom »Kommunikativen Dreieck«
gesprochen. Dann entspricht dem »peri tinds« der »Aussagesinng,
dem »tinés« der »Kundgabesinn«, dem »tini« der »Anredesinn«

% Vgl. Erfahrung als Dialog, S. 311-317.
% Aristoteles, Rhetorik A.3.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 163

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Erster Teil: Fragestellung und Methode

jedes gesprochenen Wortes. Im Sinne einer Sprachphilosophie, die
sowohl das Verbum Mentis als auch das Verbum Oris als Teilfunk-
tionen innerhalb eines Dialogs mit der Wirklichkeit begreift, kann
diese traditionelle Lehre in folgender Weise reformuliert werden:
Jedes Wort ist Selbstaussage des Sprechers (Logos tinds«, »Kund-
gabesinn«), sofern dieser sich unter den Anspruch des Wirklichen
gestellt weifS und diesen Anspruch im Widerhall seiner Antwort fiir
sich und andere vernehmbar macht. Ebendadurch ist es giiltige Rede
(»Légos peri tinds«, »Aussagesinn«), in der der Sprecher nicht nur
sich selbst, sondern auch und vor allem den Anspruch des Wirklichen
zur Geltung bringt. Und es ist damit zugleich Stiftung eines kom-
munikativen Verhdiltnisses zwischen dem Sprecher und den Horern
(»Légos tini«, »Anredesinn«): Das gesprochene Wort ruft die Horer
dazu auf, nicht nur auf den Sprecher und seine Selbstaussage, son-
dern zugleich und vor allem auf den durch ihn vermittelten An-
spruch des Wirklichen Antwort zu geben und so das Wort des Spre-
chers, durch das ihm dieser Anspruch vermittelt wurde, auf diesen
»je grofleren« Anspruch hin kritisch auszulegen. Das gehorte Wort
bleibt gerade dadurch unersetzlich, daf es die »Veritas semper mai-
or«, den die Antwort stets iiberbietenden Maf3geblichkeits- Anspruch
des Wirklichen, dem Horer auf eine Weise bezeugt, wie er selbst die-
sen Anspruch nicht vernommen hitte oder hitte vernehmen konnen.
Und es ist zugleich kritisch auszulegendes Wort, weil es nur so den
Anspruch einer Wirklichkeit bezeugt, der sich in der Weise, wie der
Sprecher ihn verstanden und zum Ausdruck gebracht hat, nicht er-
schopft, sondern die neue, selbstverantwortete Antwort des Horers
verlangt.

Die dreigliedrige aristotelische Beschreibung der Beziige, in der
jede Rede steht (auf den Sprecher, den Horer und die in Rede stehen-
de Sache) ist in der »allgemeinen Zeichentheorie« oder »Semiotik«
auf charakteristische Weise abgewandelt worden, wie sie unter dem
Einflufl von Ch. W. Morris in der Sprachwissenschaft herrschend ge-
worden ist”. Die Beziehung des sprachlichen Ausdrucks auf das
Wirkliche, dessen Anspruch er vernehmbar machen soll, ist Gegen-
stand der »semantischen« Sprachbetrachtung; seine Tauglichkeit, zur
Stiftung eines Verhiltnisses von Sprechern und Hérern und damit
zum Aufbau einer Kommunikationsgemeinschaft beizutragen, bildet
das Thema der »pragmatischen« Sprachbetrachtung, wihrend die

2 CH. W. Morris, Foundations of the theory of signs, Chicago 1938.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

Analyse der Form, durch die der sprachliche Ausdruck diese Funktio-
nen erfiillen kann, den Gegenstand der »grammatischen« oder »syn-
taktischen« Sprachbetrachtung ausmacht.

Dabei sind diese Betrachtungsweisen nicht voneinander zu tren-
nen. Das kann gerade dann deutlich gemacht werden, wenn man die
soeben erwihnten Ergebnisse der allgemeinen Semiotik mit einer
dialogischen Theorie des Verbum Mentis sowie des Verbum Oris ver-
bindet. Denn eine solche Betrachtung kann deutlich machen: Das
Verbum Oris des Sprechers kann nur deshalb den Anspruch des
Wirklichen an den Horer weitergeben und ihn zu einer eigenstindi-
gen Antwort auf diesen Anspruch herausfordern, weil dieser An-
spruch des Wirklichen sich nicht in der Weise erschopft, wie der
Sprecher ihn vernommen und zur Sprache gebracht hat. Der Spre-
cher wird so zum Platzhalter der »Veritas semper maior, die von
neuen Horern auf neue Weise vernommen und beantwortet werden
wird. Nur deshalb stiftet das Wort, statt blof3 einseitig den Horer zu
belehren, eine Kommunikationsgemeinschaft, deren Partner von
einander lernen konnen.

In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu sehen, daf$ derartige
Kommunikationsgemeinschaften nicht einfach Gruppen solcher
Menschen sind, die vergleichbare Erfahrungen gemacht haben und,
als Bedingung wie als Folge solcher Erfahrungen, in der Weise ihres
Anschauens und Denkens tibereinstimmen. Das Verbum Oris dient
nicht nur dazu, daf$ die Individuen sich der Gleichartigkeit ihres Ver-
bum Mentis vergewissern. Es dient weit mehr noch dazu, dafs jeder
der Beteiligten dem Anderen etwas sagen kann, was dieser sich nicht
selber, aus seiner eigenen Erfahrung heraus, sagen konnte, was er
vielmehr horen muf3, wenn er seinerseits das, was er selber zu sagen
weifs, als seinen Beitrag zum Aufbau der Kommunikationsgemein-
schaft begreifen soll. Zwar setzt jedes Sprechen und Horen die Ge-
meinsambkeit einer Sprache und damit eine konkrete Kommunika-
tionsgemeinschaft voraus; aber sowohl die Sprache als auch die
Kommunikationsgemeinschaft, die sie spricht, gehen in ihrer jeweils
konkreten Gestalt aus den Versuchen gelingenden oder auch mifSlin-
genden Sprechens und Horens immer neu hervor. Sprache und Kom-
munikationsgemeinschaft sind sowohl Voraussetzungen als auch
Produkte solcher Dialogerfahrungen. Darum kénnen die einzelnen
Versuche des Sprechens und Hérens nicht nur daraufhin untersucht
werden, auf welche Weise sie durch die konkrete Kommunikations-
gemeinschaft und ihre Sprache bedingt und ermoglicht werden, son-

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 165

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Erster Teil: Fragestellung und Methode

dern auch daraufhin, was sie zum Aufbau, zur Erhaltung und Umge-
staltung dieser Kommunikationsgemeinschaft und ihrer Sprache bei-
tragen. Die nie abgeschlossene Metamérphosis der Individuen, aber
auch der Kommunikationsgemeinschaft, ist Voraussetzung wie Folge
der Weise ihres »Gebrauchs« einer gemeinsamen Sprache und wird
an der Geschichte dieser Sprache ablesbar. Die Geschichte einer je-
weils konkreten Sprache ist der Niederschlag jenes Austausches von
Erfahrungen, in dem sich die Gestalt und Funktion einer Kommuni-
kationsgemeinschaft herausgebildet haben.

Diese Geschichte aber wird daraus verstandlich, daf3 der An-
spruch des Wirklichen, den die Glieder einer Kommunikations-
gemeinschaft einander bezeugen, ihr Anschauen, Denken und Spre-
chen iber die jeweils erreichte Form hinaustreibt. Indem das
»Verbum mentis« den je grofSeren Anspruch des Wirklichen beant-
wortet und ebendadurch erst vernehmbar macht, und indem das
»Verbum oris« diesen je grofieren Anspruch an immer neue Horer
weitergibt und diese zur Antwort herausfordert, wird dieser An-
spruch des Wirklichen zum vorantreibenden Moment nicht nur fiir
die Geschichte der Anschauungs- und Denkformen, sondern auch fiir
die Geschichte der Sprache. Darum wird an der Grammatik des Dia-
logs zwischen Sprechern und Horern die Eigenart einer Dialog-
gemeinschaft ablesbar, die im Héren und Antworten diesem je gro-
eren Anspruch des Wirklichen auf der Spur bleibt. Die semantische
Frage, was das gehorte und beantwortete Wort bedeutet, ist nicht un-
abhingig von der pragmatischen Frage zu beantworten, auf welche
Weise es eine vielstimmige Dialoggemeinschaft konstituiert, die ihre
Einheit gerade darin findet, daf3 sie in allem Gehorten und Gesagten
zugleich den Uberschuf3 bezeugt, durch den der Anspruch des Wirk-
lichen tiber alle versuchten Antworten immer schon hinaus ist. Diese
pragmatische Frage aber ist nur zu beantworten durch Analyse der
Grammatik des Dialogs, der in dieser Dialoggemeinschaft gefiihrt
wird.

Damit macht eine dialogische Theorie der Erfahrung auch einen
weiteren Befund der Sprachtheorie verstandlich: Fiir jede Kommuni-
kationsgemeinschaft ist es charakteristisch, dafs und auf welche Wei-
se die Sprache, die ihre Glieder »verwenden, ihnen jeweils bestimm-
te »Rollen« innerhalb der Kommunikationsgemeinschaft zuweist,
und daf3 die »semantische« Frage nach der Bedeutung des Gesagten
nicht zu trennen ist von der »pragmatischen« Frage nach der Funk-
tion solchen Sprechens im Wechselverhalten von Sprechern, Adres-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

saten und Hoérern. (Dabei fallen die unmittelbaren Hérer nicht im-
mer mit den Adressaten der Rede zusammen, zum Beispiel nicht bei
der Rede durch Boten oder bei der Rede vor Zeugen.) SchliefSlich ist
auch die »grammatische« Frage nach der Struktur einer Sprache, z. B.
auch nach den dabei verwendeten »Genera loquendi«, von den so-
eben erwihnten Fragen nach der Funktion der Rede im Aufbau der
Kommunikationsgemeinschaft und nach der Bedeutung des Gesag-
ten nicht zu trennen, weil nicht jeder beliebige Inhalt in jeder belie-
bigen Sprache zum Ausdruck gebracht werden kann, sondern je be-
sondere Weisen der Bedeutung je spezifische Formen des Sprechens
erfordern, und weil diese Sprachformen auch die »Rollen« von Spre-
chern, Adressaten und Horern definieren. Kurz: An der grammati-
schen Form einer sprachlichen AuSerung (oder eines Textes) ist ab-
lesbar, in welche »Rollen« sie die Sprecher und Horer einweisen soll;
und nur diese Verbindung zwischen grammatischer und pragmati-
scher Sprachbetrachtung ist geeignet, die semantische Frage zu be-
antworten, wovon in dieser sprachlichen Auflerung die Rede ist und
was sie besagt (worin »reference« und »meaning« dieser Auferung
besteht). Diese Einsicht, daf3 diese drei Teilgebiete der »allgemeinen
Zeichenlehre« oder »Semiotik« nicht voneinander getrennt werden
konnen, bestitigt auf allgemein sprachphilosophischem Felde die al-
teren Ergebnisse, zu denen innerhalb der Theologie die »form-
geschichtliche« Betrachtung biblischer Schriften gefiihrt hatte.
Durch Uberlegungen dieser Art wird deutlich, daf8 Sprachtheo-
rie und Transzendentalphilosophie in ein fiir beide Teile fruchtbares
Wechselverhiltnis treten konnen. Die Theorie der Sprache (im vor-
liegenden Beispiel die Freilegung ihres semantischen, grammati-
schen und pragmatischen Aspekts) kann den Transzendentalphiloso-
phen auf Bedingungen der Erfahrung aufmerksam machen: Auch die
Erfahrung als die Weise, wie der »je grofSere« Anspruch des Wirk-
lichen in der Antwort menschlichen Anschauens und Denkens ver-
nehmbar wird, kommt nur zustande, wenn eine entsprechende drei-
fache Funktion der Erscheinungen erfaflt wird: dafl sie etwas
bedeuten und also Aufgaben der Auslegung stellen (semantischer
Aspekt), daf3 dies nur méglich ist, wenn sie in einen formal geord-
neten Zusammenhang gebracht werden (grammatischer Aspekt)
und daf3 sie das erfahrende Individuum in eine Kommunikations-
gemeinschaft einweisen und ihm in dieser Kommunikationsgemein-
schaft bestimmte »Rollen« zuweisen, worunter die Rolle des Dis-
kussionspartners in der »community of investigators« nur eine, fir

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 167

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Erster Teil: Fragestellung und Methode

eine besondere Erfahrungsart spezifische Rolle ist (pragmatischer
Aspekt).

Indem nun der Transzendentalphilosoph sich von den Vertre-
tern der Sprachtheorie auf diese dreifache Funktion der Erscheinun-
gen aufmerksam machen l4ft, die notwendig sind, wenn der Aufbau
einer Erfahrungswelt gelingen soll, kann er seinerseits den Sprach-
theoretikern verstindlich machen, warum sprachliche Auflerungen
diesen dreifachen Aspekt zeigen: Die drei Aspekte der Sprache erge-
ben sich daraus, daf3 die sprachliche AufSerung dazu bestimmt ist, den
Anspruch des Wirklichen, der in der Erfahrung vernommen und be-
antwortet wird, an andere Individuen weiterzugeben. So ergibt sich
der dreifache Aspekt der Sprache, den die Allgemeine Semiotik un-
tersucht, aus dem dreifachen Aspekt der Erfahrung, der zum The-
menfeld des Transzendentalphilosophen gehort. Oder kurz: Die
Sprachtheorie kann so dem Transzendentalphilosophen als Leitfaden
fiir die Entdeckung von Méglichkeitsbedingungen der Erfahrung die-
nen; die Transzendentalphilosophie aber kann dem Sprachtheoretiker
die Griinde deutlich machen, warum die Sprache diejenigen Aspekte
zeigt, die er untersucht. Damit gewinnt die Transzendentalphiloso-
phie fiir die Sprachtheorie eine legitimierende, aber zugleich eine kri-
tische Funktion: legitimierend, weil sie zeigt, daf3 die Sprachtheorie
nicht willkiirliche Annahmen tber die Sprache gemacht, sondern
Einsichten in deren notwendige Funktion gewonnen hat, kritisch,
weil die Sprachtheorie auf Irrwege geraten kann, wenn sie diese ihre
eigenen Legitimationsgriinde aus den Augen verliert. Im zweiten
Teil dieses Bandes (»Gotteswort im Menschenwort«) wird darauf
einzugehen sein, welche Aufgaben des Verstehens und der Aus-
legung sich aus diesem dreifachen Aspekt der Sprache und der Erfah-
rung ergeben.

Das wechselseitige Verhaltnis von Sprachtheorie und Transzen-
dentalphilosophie tritt noch deutlicher hervor, wenn man ein Aus-
legungsverfahren beobachtet, das bei den Theologen jahrhunder-
telang als normativ gegolten hat: Die Lehre vom »vierfachen
Schriftsinn«. Diesem Auslegungsverfahren niamlich scheint — ohne
dafl dies seinen Vertretern immer bewufst gewesen wire — eine
sprachphilosophische Einsicht zugrundezuliegen, die ihrerseits durch
eine transzendentalphilosophische Reflexion verstandlich gemacht
werden kann. Denn es zeigt sich, daf3 die Stiftung eines kommunika-
tiven Verhiltnisses zwischen dem Sprecher und dem Hérer, also der
»pragmatische« Aspekt der Sprache, zwei Momente in sich enthilt:

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

ein Moment des Anspruchs, der an ihn weitergegeben wird, und ein
Moment der Zusage, durch das der Sprecher sich an den Horer bin-
det, um in dialogischer Gemeinschaft mit ihm einen weiteren Weg zu
durchlaufen. Behilt man dies im Auge, dann erweitert sich das klas-
sische, dreigliedrige System der Funktionen des Wortes in ein vier-
gliedriges. Zur Selbstaussage des Sprechers, der Mitteilung als objek-
tiv giiltiger Aussage tiber das Wirkliche tritt der Anspruch, der vom
Horer immer auch eine Gestaltverinderung seines Anschauens und
Denkens verlangt (Platon hat von einer »Umwendung der ganzen
Seele« gesprochen), und die Zusage, die dem Horer die Gemeinsam-
keit eines Weges eroffnet. (Fiir die wissenschaftliche Aussage besteht
das zuletzt genannte Moment darin, daf3 der Sprecher sich, indem er
eine wissenschaftliche Behauptung aufstellt, mindestens implicite
dazu bereit erklirt, sich mit dem Horer in eine weiterfithrende Dis-
kussion einzulassen.)

In diesem Sinne kann von einer »vierfachen Bedeutung« jeden
gesprochenen Wortes gesprochen werden. Und darin scheint die zu-
meist nicht ausdriicklich reflektierte sprachphilosophische Grund-
lage der theologischen Lehre vom »vierfachen Schriftsinn« zu liegen:
Dem »Mitteilungs-Sinn« jeglicher Rede entspricht der »Sensus
scientiae«, ihrem Anspruchs-Sinn der »Sensus tropologicus sive cari-
tatis«, threm Zusagesinn der »sensus anagogicus sive spei«. Da aber
das religiose Wort dazu bestimmt ist, in der »Knechtsgestalt« des
menschlichen Wortes die Anrede Gottes an den Horer weiterzuge-
ben, kann in diesem speziellen Zusammenhang hinzugefiigt werden:
Die Selbstaussage des gottlichen Sprechers hat dessen Selbstkund-
gabe an den Horer zum Inhalt und ruft diesen zum Glauben (»sensus
allegoricus sive fidei«). Die Freilegung dieser zumeist verborgen ge-
bliebenen sprachphilosophischen Voraussetzungen einer durch viele
Jahrhunderte hindurch getibten exegetischen Praxis aber konnte
zweierlei leisten: Sie konnte einerseits diese Praxis theoretisch legiti-
mieren und so auch ihren lange Zeit hindurch unbestrittenen Erfolg
einsichtig machen; und sie konnte andererseits die Griinde dafiir be-
nennen, daf3 diese Auslegungspraxis vielfach in allegorisierende
Willkiir entartet ist und damit zuletzt ihre Uberzeugungskraft verlor.
Weil es der mittelalterlichen Exegese an einer solchen sprachphiloso-
phischen Begriindung ihres Verfahrens mangelte, traten der »Sensus
scientiae, fidei, caritatis et spei« so sehr auseinander, daf3 die drei
»geistlichen« Weisen des Schriftverstindnisses hiufig nicht mehr
dem Text abgewonnen, sondern je nach der Uberzeugung des Exege-

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 169

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Erster Teil: Fragestellung und Methode

ten in diesen eingetragen wurden. Wenn heute die Lehre vom »vier-
fachen Schriftsinn« von manchen Exegeten wieder als ernstzuneh-
mende Weise des Umgangs mit heiligen Schriften zur Diskussion ge-
stellt wird®, dann konnte eine sprachphilosophische Grundlegung
von der hier vorgeschlagenen Art dazu dienen, die Berechtigung die-
ses Verfahrens neu zu begriinden und zugleich den Gefahren seines
Gebrauchs entgegenzuwirken.

Legt man den oft verborgenen sprachphilosophischen Hinter-
grund dieses mittelalterlichen Auslegungsverfahrens frei, dann zeigt
sich gerade an diesem Beispiel besonders deutlich: Eine Theorie der
Auslegung von Texten kann, kritisch gebraucht, der Transzendental-
philosophie als Leitfaden dienen, wenn sie die Bedeutungsmomente
jeder Erfahrung aufsucht, von denen keines fehlen darf, wenn der
Aufbau einer Erfahrungswelt gelingen soll: Die Erfahrung, so hat
sich an friiherer Stelle gezeigt, gewinnt ihren Gegenstandsbezug da-
durch, daf} inmitten der Antwort, die wir auf den Anspruch des
Wirklichen geben, dieser Anspruch sich als der »je grofiere« zur Gel-
tung bringt und so zum vorantreibenden Moment im Prozef3 der
Umgestaltung unseres Anschauens und Denkens wird. Jede Er-
fahrung kann, inmitten dieser ihrer Vorlaufigkeit, objektive Geltung
beanspruchen, weil sie zugleich zur Bewihrungsprobe aller kom-
menden eigenen und fremden Erfahrung wird: Alle kommende Er-
fahrung mufs sich als tauglich erweisen, die einmal gewonnene aus-
zulegen, freilich auch durch sie ausgelegt zu werden. So wird jede
Erfahrung zur Phase in einem zukunftsoffenen Dialog mit der Wirk-
lichkeit: blofie Phase, die fiir ihre eigene Uberbietung offen ist, aber
zugleich bleibend mafigebliche Phase, an der auch kommende Er-
fahrungen sich zu bewihren haben (s.0. S. 127).

Das bedeutet fiir das in der Erfahrung implizierte Verstehen: Die
je gegenwirtige Erfahrung enthilt einen Bedeutungs-Uberschuf} ge-
geniiber dem, was der Erfahrende aufgrund der jeweils erreichten
Gestalt seines Anschauens und Denkens an ihr erfafst. Dieser Bedeu-
tungs-Uberschufl wird von ihm zwar im je gegenwirtigen Akt seines
Anschauens und Denkens mit-erfaf3t: Er sieht, daf3 es am Gegenstand
mehr zu sehen gibt, als er gegenwirtig sehen kann; er begreift, dafs es
an ihm mehr zu begreifen gibt, als er gegenwirtig begreift. Aber was
dieser Bedeutungs-Uberschuf3 inhaltlich besagt, wird sich fiir ihn erst

% Vgl. H. de Lubac, Exégese médiévale — Les quatre sens de la sainte écriture, Paris
1959.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

im weiteren Verlauf seines Dialogs mit dem Wirklichen herausstel-
len, wenn er das jeweils »heute« Gesehene und Begriffene im Lichte
neuer Erfahrungen neu zu sehen und zu begreifen lernt. So wird er
durch die je gegenwirtige Erfahrung auf zukiinftige, fiir ihn noch
unvorhersehbare Wendungen dieses Dialogs mit dem Wirklichen
vorausgewiesen und weify doch schon jetzt, dafs er dabei immer wie-
der auf seine je gegenwirtige Erfahrung zuriickverwiesen werden
wird, um deren heute noch unbestimmbaren Bedeutungs-Uberschuf3
neu zu entziffern. So gehort zur Erfahrung das Wissen, daf3 das, was
sich gegenwirtig zeigt, »mehr und anderes besagt«, als es heute er-
kennen liaf3t, und daf3 dieses »Mehr und Andere« sich erst im kiinfti-
gen Riickblick zeigen wird. Erinnert man sich daran, dafy »Mehr und
Anderes besagen« auf griechisch »Alla agoreuein« heifst, dann kann
man diesen fiir eine stufenweise kiinftige Enthiillung aufgesparten
Bedeutungs-Uberschuf3 das »allegorische« Bedeutungsmoment der
Erfahrung nennen. Und Vieles spricht dafiir, daf3 die »allegorische«
Auslegung von Texten auf der Freilegung dieses »allegorischen Mo-
ments« innerhalb derjenigen Erfahrungen beruht, die in diesen Tex-
ten bezeugt werden.

An dieser Stelle ist freilich anzumerken: Vom »Sensus allego-
ricus« biblischer Texte wird in zweifacher Bedeutung gesprochen.
Einerseits gilt es, im »Literalsinn« des Textes, seinem »Sensus histo-
ricus«, der von Ereignissen in der Geschichte spricht, zugleich die
Selbstaussage des gottlichen Sprechers zu entdecken. Auf diesen rich-
tet sich der Akt des Glaubens. Deswegen wird dieses Bedeutungs-
moment des Textes sein »Sensus fidei« genannt. Dem entspricht, in
einer Theorie der Erfahrung, deren postulatorische Auslegung, nach
welcher jede Weise, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt, als die
Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt einer gottlichen Anrede ver-
standen werden darf — eine Verallgemeinerung der kantischen Aus-
legung jeder erfahrenen Pflicht als einer Gegenwarts- und Erschei-
nungsgestalt eines gottlichen Gebotes (Erfahrung als Dialog 685).
Andererseits, und davon war soeben die Rede, besteht die Aufgabe
seiner »allegorischen« Auslegung darin, im tberlieferten Text bei
verinderter historischer Situation einen neuen Bedeutungsgehalt zu
entdecken. Ein Beispiel dafiir bietet die »relecture« der Erzahlung von
der Herausfithrung Israels aus Agypten wihrend der Zeit der Babylo-
nischen Gefangenschaft. In der neuen Situation wurde diesem Text
die Verheiflung entnommen, dafy Gott sein Volk auch aus dem neuen
Sklavenhaus befreien und in das verheiflene Land zuriickfiihren wer-

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 171

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Erster Teil: Fragestellung und Methode

de. Diesem Auslegungsverfahren entspricht, innerhalb einer Theorie
der Erfahrung, der »Vierte Grundsatz des reinen Verstandes«, wo-
nach jede Erfahrung, die wir einmal gemacht haben, Moglichkeiten
aufschlieflt, neue Erfahrungen zu machen, diese neuen Erfahrungen
auslegt, aber auch ihrerseits durch sie neu ausgelegt wird®.

Beide Arten, einen tiberlieferten biblischen Text allegorisch aus-
zulegen, héngen inhaltlich untereinander zusammen: Weil in jedem
Zeugnis der Schrift, zusammen mit der Information iiber Geschehe-
nes, eine Selbstaussage des gottlichen Sprechers vernommen wird,
kann der Leser des Textes sich der Treue dieses Gottes anvertrauen
und deshalb dessen gewif3 sein, daf3 Gottes Gnaden-Erweise unwider-
ruflich sind. Und dieses Vertrauen in Gottes Treue ldfSt ihn gewifs
sein, daf3 die Zeugnisse des gottlichen Wirkens an den Vitern, von
den Sohnen und Tochtern in deren verdnderter historischer Situation
neu gelesen, nicht bedeutungslos werden, wohl aber ihnen, im Lichte
neuer Erfahrungen, »Neues sagen« (élla agoredousin).

Durch die zuletzt genannte Weise »allegorischer« Auslegung
wird der Leser des Textes und der Ausleger der Erfahrung nicht aus
der Geschichte hinaus, sondern in sie hinein verwiesen. Diese Art der
Allegorese unterscheidet die biblische und in ihrem Gefolge die theo-
logische Auslegung von der hellenistischen Allegorese mythischer
Uberlieferung. Hier namlich sollte dem iiberlieferten Text eine »bild-
hafte Einkleidung« ewiger Wahrheiten entnommen werden, im Er-
gebnis also ein bildhafter Ausdruck philosophisch zu erkennender
Vernunftwahrheiten. Die innerbiblische (und in ihrem Gefolge die
theologische) Allegorese dagegen soll dazu anleiten, die Geschichte
selbst als die reale Auslegung der Uberlieferung zu begreifen und
umgekehrt die normativen Texte der Uberlieferung als Anleitung
zu einem solchen Begreifen der Geschichte zu verstehen. Freilich ist
diese Differenz zwischen biblisch-theologischer und hellenistisch-
philosophischer Allegorese nicht von allen theologischen Vertretern
der Lehre vom »vierfachen Schriftsinn« konsequent festgehalten
worden.

Um jedoch von kommenden Erfahrungen her auf die je gegen-
wirtige zuriickzukommen und beide in ein hermeneutisches Wech-
selverhéltnis zu bringen, ist es notig, die jeweils gegenwirtige Erfah-
rung unverfilscht im Gedichtnis zu bewahren. Sie behilt ja fiir alle
kommenden Wendungen des Dialogs mit dem Wirklichen den Cha-

» Erfahrung als Dialog 353.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

rakter des »bleibend Denkwiirdigen«, an dem auch alle kommenden
Erfahrungen sich hermeneutisch bewihren miissen. Auch dieses Be-
wuBtsein von der bleibenden Denkwiirdigkeit tritt nicht nur nach-
triglich zur Erfahrung hinzu, sondern gehért zu ihr selbst. Es ver-
leiht dem Erfahrenden die Gewif$heit, objektiv Giiltiges erfafst zu
haben, das er nicht mehr preisgeben darf, wenn er dem Anspruch
des Wirklichen, den er vernommen hat und beantworten will, auf
der Spur bleiben soll. Er erfafit in der je gegenwiirtigen Erfahrungs-
situation: Aller Fortgang des Dialogs mit dem Wirklichen wird die
Treue des Gedenkens verlangen, das sich das, was sich einmal gezeigt
hat, nicht nach den wechselnden Bediirfnissen je neuer Erfahrungs-
Situationen riickschauend zurechtlegt, sondern es so, wie es in der
jeweiligen Stunde den Erfahrenden unter seinen Anspruch gestellt
hat, in seiner bleibenden Mafigeblichkeit anerkennt. Dieses Moment
bleibender Denkwiirdigkeit, die auch alle kommenden Phasen des
Dialogs mit dem Wirklichen bestimmt, kann das »historische Be-
deutungsmoment« der Erfahrung genannt werden. Und vieles
spricht dafiir, daf§ alle »historische« Auslegung von Texten ihr Ziel
nur erreicht, wenn sie nicht nur Vergangenes rekonstruiert, das nicht
mehr ist, sondern diese bleibende Mafigeblichkeit dessen erfafit, was
unter den besonderen Bedingungen friiherer Situationen erfahren
worden ist.

Die beiden Bedeutungsmomente der Erfahrung, die soeben das
»allegorische« und das »historische« genannt worden sind, werden
durch zwei weitere Bedeutungsmomente miteinander vermittelt:
ein Moment der Verheifflung und ein Moment der Verpflichtung.
Der Dialog mit dem Wirklichen, der »Erfahrung« heif3t, ist zwar zu-
kunftsoffen, aber nicht ziellos. Er ist von der Gewifsheit geleitet, daf3
mit jeder Phase im Dialog der Anspruch des Wirklichen auf neue
Weise erfafsbar und damit auch alle bisher durchlaufenen Strecken
des Weges auf neue Weise verstehbar werden. Und diese GewifSheit
griindet sich darauf, daf3 der Erfahrende sich auf diesem Wege nicht
nur »unterwegs zur Wirklichkeit« befindet, um sich ihr anzunahern,
sondern in jedem Akt der Erfahrung dieser Wirklichkeit gegenwirtig
begegnet. Deshalb war an friiherer Stelle davon die Rede, daf3 nicht
»Anniherungg, sondern »Gegenwirtigwerdung« oder »Reprisenta-
tion« der angemessene Begriff sei, um das Verhaltnis der Wirklich-
keit zum Subjekt der Erfahrung zu beschreiben (s. 0. 125). Der Erfah-
rende vertraut sich dieser Gegenwart des Wirklichen an; er weif3 im
Akt der Erfahrung, daf das, was sich ihm gegenwirtig erschliefSt, ihn

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 173

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Erster Teil: Fragestellung und Methode

auf allen kommenden Wegen, auf die der Dialog mit dem Wirklichen
ihn fithren wird, begleiten und ihm den Mut verleihen wird, sich den
unvorhersehbaren Wendungen dieses Weges anzuvertrauen. Die den
Logikern vertraute Formel »Semel verum semper verume, »Was sich
einmal als wahr erwiesen hat, wird immer wahr bleiben, ist nur dann
kein Ausdruck der Unbelehrbarkeit und Uberraschungs-Resistenz,
wenn sie dieses Vertrauen in die Wirklichkeit zum Ausdruck bringt,
die auch in allen zukiinftigen Weisen, sich zu zeigen, sich als diejenige
erweisen wird, deren Anspruch das Subjekt in allen fritheren Begeg-
nungen als Gegenwart dieses Wirklichen erfahren hat. Die Erfahrung
selbst, sofern sie dieses Zutrauen stiftet, hat den Charakter einer
Verheifsung; sie erdffnet eine Zukunft, die nicht in die Irre fiihren,
sondern ein Weg sein wird, der »nach oben fiihrt«, zu immer neuen
Begegnungen mit dem Wirklichen, von denen aus sich der Bedeu-
tungsgehalt aller fritheren Begegnungen immer klarer und inhaltlich
immer bestimmter erschlieffen wird. Diese Gewif$heit, durch die Er-
fahrung auf einen »nach oben fithrenden, d. h. »anagogischen« Weg
gestellt zu sein, macht das »anagogische Bedeutungsmoment« der Er-
fahrung aus. Dieses anagogische Bedeutungsmoment vermittelt die
bleibende Maf3geblichkeit der je gegenwirtigen Erfahrung mit der
Zukunftsoffenheit der Geschichte des Subjekts.

Und wiederum spricht Vieles dafiir, dafs alle »anagogische« Aus-
legung von Texten ihre Berechtigung darin findet, das anagogische
Bedeutungsmoment derjenigen Erfahrungen ans Licht zu bringen,
die in diesen Texten bezeugt sind.

SchliefSlich enthilt jede Erfahrung ein Moment der Verpflich-
tung. Das wird schon dadurch deutlich, daf§ Erfahrung darauf beruht,
einen Anspruch des Wirklichen zu vernehmen und zu beantworten.
Und sofern dieser Anspruch immer wieder vom Subjekt verlangt,
sich hinsichtlich der Formen seines Anschauens und Denkens umge-
stalten zu lassen, fordert er von ihm ein Sich-Loslassen im Vertrauen
auf ein neues Sich-Gewinnen. Angesichts des natiirlichen Hangs zur
Selbstbehauptung (auch in seiner scheinbar harmlos-theoretischen
Form als Beharren auf bisher wohlbewihrten Formen der Weltorien-
tierung) ist solches »Sich-Loslassen auf Vertrauen hin« nicht ohne
eine »Umkehr« moglich, von der schon Platon bemerkt hat, daf3 sie
nicht nur dieses oder jenes Verhalten betrifft, sondern »die ganze
Seele«®. Jenes Bedeutungsmoment der Erfahrung, vermoge dessen

% Vgl. Politeia 521 c.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

sie eine solche Umkehr, griechisch »tropos, verlangt, kann ihr »tro-
pologisches Bedeutungsmoment« heiflen, das der »tropologischen«
Textauslegung erst ihren Sachbezug verleiht.

In den soeben vorgetragenen Uberlegungen ist der Versuch un-
ternommen worden, am Leitfaden der alten Lehre vom »vierfachen
Schriftsinn« vier Bedeutungsmomente freizulegen, die fiir jede Er-
fahrung konstitutiv sind. Dieses Verfahren erschien gerechtfertigt,
weil sich die vier Bedeutungsmomente von Texten, die die Vertreter
dieser Lehre herausarbeiten wollten, als Spiegelungen von vier Be-
deutungsmomenten der Erfahrung begreifen lassen: Die Texte, auf
die die theologische Auslegung sich bezieht, bezeugen ja religiose
Erfahrungen und wollen ihre Hérer und Leser zu religiosen Erfah-
rungen fihig machen. In seiner Anwendung auf die Erfahrung im
Allgemeinen hat das gleiche Verfahren sich als fruchtbar erwiesen,
weil es eine Vielfalt von Verstehens-Aufgaben deutlich machen
konnte, die erfiillt werden miissen, wenn Erfahrung moglich sein
soll.

Dem ist freilich an dieser Stelle hinzuzufiigen: Noch weniger als
die sprachphilosophischen Voraussetzungen ihres Verfahrens waren
den mittelalterlichen Exegeten die transzendentalphilosphischen Im-
plikate ihrer Auslegungskunst bewufit. So konnten sie nicht darauf
aufmerksam werden, daf8 die vier Bedeutungsmomente der Texte, die
sie freilegen wollten, in vier Bedeutungsmomenten der Inhalte von
Erfahrungen begriindet sind, die diese Texte bezeugen. Und wieder-
um spricht Vieles dafiir, daf8 die offenkundigen Mingel, die die Lehre
vom »vierfachen Schriftsinn« in Mifkredit gebracht haben, in die-
sem Mangel an Kenntnis von dem Zusammenhang zwischen Sprach-
philosophie und Transzendentalphilosophie begriindet sind. Davon
wird an spiterer Stelle, anldflich einer kritischen Wiirdigung ver-
schiedener Verfahren der Auslegung, noch zu handeln sein (s.u.
S. 360 ff).

Damit ist zugleich ein Thema angeschnitten, das in der Tran-
szendentalphilosophie nur selten behandelt wird: Neben den Bedin-
gungen, durch die Erfahrung moglich wird, hat sie auch die Griinde
dafiir zu untersuchen, dafl Erfahrung nicht immer gelingt, und die
Frage zu stellen, ob dieses Mifilingen immer darauf beruht, daf3 die
Vernunft an uniiberschreitbare Grenzen stof3t, oder ob ihm vermeid-
bare Fehler zugrundeliegen. An spiterer Stelle wird zu zeigen sein:
Das Mifllingen des Versuchs, durch Transformation subjektiver Er-
lebnisse eine Welt von Gegenstanden objektiv giiltiger Erfahrung

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 175

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Erster Teil: Fragestellung und Methode

aufzubauen, kann darauf beruhen, daf einzelne der soeben beschrie-
benen Bedeutungsmomente ausfallen.

Fiir eine Philosophische Einiibung in die Theologie gewinnt die-
ser Hinweis in zwei Zusammenhingen besondere Wichtigkeit: im
Zusammenhang eines kritischen Religionenvergleichs und im Zu-
sammenhang einer kritischen Wiirdigung religioser Institutionen.
Im ersten Zusammenhang a8t sich zeigen, daf3 bestimmte Fehlfor-
men des Religiosen (z.B. die Magie) sich auf einen solchen Ausfall
einzelner Momente der religiosen Erfahrung zuriickfithren lassen.
Im zweiten Zusammenhang ldft sich aufweisen: Religise Traditio-
nen und Institutionen sind notwendig, wenn jener die Generationen
iibergreifende Prozefs der Formatio Mentis gelingen soll, der die
Uberlieferungsgenossen zu bestimmten Weisen der religidsen Erfah-
rung fahig macht; aber Traditionen und Institutionen kénnen auch
bewirken, daf$ Fehlformen der religiésen Erfahrung sozial stabilisiert
werden und dafy dem Versuch, sie zu iiberwinden, ein vermeintlich
»frommer« Widerstand entgegengesetzt wird. Davon wird im Zu-
sammenhang einer Philosophischen Einiibung in die Gotteslehre
und einer Philosophischen Einiibung in die Lehre von religigsen In-
stitutionen (also insbesondere in die Ekklesiologie) zu handeln sein.

4. Von der Erfahrung im Allgemeinen
zur speziell religiosen Erfahrung

Um wenigstens in einem ersten Umrif3 deutlich zu machen, welchen
moglichen Beitrag die soeben beschriebene Weiterentwicklung der
transzendentalen Methode leisten kann, um eine Philosophische Ein-
iibung in die Theologie méglich zu machen, sollen zunichst die er-
reichten Ergebnisse einer Theorie der Erfahrung im Allgemeinen auf
die Deutung der speziell religiosen Erfahrung angewandt werden.
Erst im néchsten Abschnitt wird zu zeigen sein, welche Angebote an
das Selbstverstindnis der Theologie daraus zu gewinnen sind.

a) Die religidse Erfahrung und die »Veritas semper maior«

Wenn das spannungsvolle Verhiltnis zwischen der Veritas semper
maior und der Gestalt, in der ihr Anspruch fiir uns in unserem An-
schauen, Wahrnehmen und Erfahren vernehmbar wird, das Grund-
gesetz aller Erfahrung auf jeder Stufe ihrer Konstitution ausmacht,

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

dann fillt von hier aus auch ein neues Licht auf die Eigenart der spe-
ziell religiosen Erfahrung. Hier namlich ist die Spannung zwischen
der Wahrheit und der Weise, wie sie fiir uns vernehmbar wird, aufs
Auflerste gesteigert.

Das kommt in der Sprache der Religion in Bildern zum Aus-
druck, die anzeigen, daf3 der Mensch in der religiosen Erfahrung an
die Grenze seiner Erfahrungsfahigkeit im Ganzen gefiihrt wird. Der
blendende Blitz, den man »sieht«, indem er alles Sehen unméglich
macht; aber auch die Finsternis, die man »sieht« (dem Blinden bleibt
auch die Finsternis unsichtbar), aber so, dafy wir uns dorthin gestellt
erfahren, wo alle Fahigkeit des Sehens endet; die Wolke, die zur Er-
scheinungsgestalt des Heiligen wird, indem sie es menschlichen Blik-
ken entzieht; der betdubende Schall des Donners oder der Posaune,
der »gehort« wird, indem er uns alles Horen verschligt; aber auch
die Stille, die wir »horen«, indem uns deutlich wird, daf3 das, was es
hier zu horen gibt, menschlichen Ohren unzuginglich bleibt: solche
und ihnliche Bilder zeigen an, daf3 in der religiosen Erfahrung ein
Anspruch vernommen wird, vor dem jeder Versuch menschlicher
Antwort versagt. Ahnliches wird in Bildern ausgesprochen wie dem
von der Hohle, in die der Mensch gestellt wird, um den »Voriiber-
gang Gottes« zu ertragen, der sich »in seinem Riicken« zutrigt, vor
allem aber in Bildern der Todes-Antizipation im totenden und leben-
spendenden Wasser, im Hiniibergefiihrtwerden in ein unbetretbares
Land oder auch in Erzihlungen davon, Zeuge geworden zu sein vom
Austausch von Worten, die in diesem sterblichen Leben kein Mensch
nachsprechen kann.

Und dennoch will dieser Anspruch beantwortet sein, weil er an-
dernfalls nicht zur Sprache kiime — weder fiir den Erfahrenden selbst,
der ohne eine Antwort, die er gibt, auch kein Verhiltnis zu der Wirk-
lichkeit fande, die ihn in Anspruch nimmt, noch fiir die, denen er von
seiner Erfahrung Zeugnis geben will und muf3. Und so zeigt sich auch
hier: Der je groflere Anspruch des Wirklichen, in diesem Falle des
Heiligen, kommt nicht abseits von unserem Anschauen, Wahrneh-
men und Begreifen zur Sprache, sondern als deren inneres, vor-
antreibendes Moment. Und wenn soeben gesagt wurde, die religidse
Erfahrung fithre den Menschen an die Grenze seiner Erfahrungs-
fahigkeit im Ganzen, dann kann das nicht bedeuten, daf er an dieser
Grenze authére, Erfahrungen zu machen, daf3 er also aufhéren miif3-
te, anzuschauen, wahrzunehmen und zu denken, sondern daf er die
Fahigkeit zu einer verdnderten Weise des Erfahrens nicht sich selber

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 177

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Erster Teil: Fragestellung und Methode

und seiner Erkenntniskraft zuschreiben kann. Denn auch die Weise,
wie das Heilige sich dem Menschen zeigt und ihn unter seinen An-
spruch stellt, kommt nur zur Sprache, wenn der Mensch diesen An-
spruch durch sein Anschauen und Denken beantwortet. Und auch
dieser Anspruch ist stets grofSer als die Weise, wie er in den Akten
des menschlichen Anschauens und Denkens zur Sprache kommt,
und wird so zum vorantreibenden Moment eines zukunftsoffenen
Dialogs. Aber diese Differenz ist hier ins Unendliche gesteigert. Dar-
um gehort es zur Eigenart der religiosen Erfahrung, dafS sie den
Menschen an die Grenzen seiner Erfahrungsfihigkeit fiihrt, ihn aber
dort nicht verstummen laf8t, sondern zu einer Antwort befdhigt, die
der Mensch nicht seiner eigenen Kraft zuschreiben kann. Das religi-
se Verbum Mentis wird deshalb als Gabe des Heiligen an den
menschlichen Sprecher verstanden. Es ist ein Wort, das dem, der die
religiose Erfahrung macht, vom Heiligen selbst »ins Herz und auf die
Lippen gelegt« worden ist.

Anmerkung:
Der im grammatischen »Genus neutrum« formulierte Ausdruck »das
Heilige« soll deutlich machen, daf3 die religiose Erfahrung nicht pri-
mar durch ihren Gegenstand (objectum materiale) definiert ist, son-
dern durch die spezifisch religiose Weise, wie die unterschiedlichsten
Gegenstinde den Menschen in Anspruch nehmen konnen (das objec-
tum formale): Alles, was iiberhaupt zum Gegenstand der Erfahrung
werden kann, kann unter geeigneten Bedingungen auch zum Gegen-
stand der speziell religiosen Erfahrung werden. Die Auszeichnung
bestimmter Erfahrungsbereiche als bevorzugter »Orte« fiir die Be-
gegnung mit dem Heiligen sowie die » Verlagerung des hierophanti-
schen Akzents« von einem Erfahrungsbereich auf einen anderen
macht einen wichtigen Inhalt der Religionsgeschichte aus (vgl.
M. Eliade, Die Religionen und das Heilige). Aber unabhingig von
diesen religionshistorischen Differenzen und Veranderungen ist das
Verstummen des Menschen vor dem Anspruch des Heiligen und die
diese Stummbeit tiberwindende Gabe des Wortes durch das Heilige
ein Charakteristicum der religiosen Erfahrung. Ein geldufig gewor-
dener Ausdruck dafiir besagt: »Sacrum non cognoscitur nisi per se
ipsumc.

Wer die religiose Erfahrung macht, muf$ die Form seines An-
schauens und Denkens, die es ihm gestattet, auf den Anspruch des
Heiligen eine angemessene Antwort zu geben, als Folge einer »Off-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

nung der Augen, der Ohren und des Verstandes« begreifen, die ihm
als kontingentes Ereignis widerfihrt und die er deshalb einer frem-
den, fir ithn unverfiigbaren Freiheit zuschreibt. Die religios erfahre-
ne Wirklichkeit zeigt sich ihm deshalb als das »Numen, die heilige
Willensmacht, deren »Nutume, d.h. deren durch nichts genétigter
»Winkg, ihn mit einer neuen Kraft des Vernehmens beschenkt. Die-
ser numinosen Willensmacht und ihrer Freiheit ist es anheimgestellt,
ob der Mensch unter dem Anspruch des Heiligen endgiiltig ver-
stummt oder zu einer neuen, nun speziell religiosen Weise des An-
schauens und Denkens befahigt wird. Das Heilige, das den Menschen
mit dieser Fahigkeit zur Antwort beschenkt, ist deshalb nicht nur, wie
jedes Wirkliche, das Subjekt eines Anspruchs, sondern zugleich das
Subjekt einer freien Zuwendung, der der Mensch sich gerade dort
anvertrauen kann, wo er an die Grenzen seiner eigenen Fahigkeiten
des Anschauens und Denkens gefiihrt wird. Sofern nun (was nicht
immer geschieht) darauf reflektiert wird, daf die Freiheit der Zuwen-
dung das Unterscheidungsmerkmal der Person ist, kommt in der re-
ligiosen Erfahrung zugleich die Personalitit des Heiligen zum Aus-
druck. Nun ist der Ausdruck der freien, personalen Zuwendung das
Wort. Darum wird dasjenige Verbum Mentis (und sekundir auch das
Verbum Orris), das der Mensch unter der Zuwendung des Heiligen
sprechen kann, als das im Menschenwort zur Sprache kommende
Wort des Heiligen selbst verstanden, ohne dafl dazu besondere Audi-
tions-Erfahrungen notig wiren. Es ist, woriiber an spiterer Stelle
noch zu reden sein wird, Gotteswort in der Gestalt des Menschen-
worts.

Anmerkung:

Es ist daher ein irrefithrender Ausdruck, wenn oft gesagt wird, der
religiose Mensch neige dazu, diejenige Wirklichkeit, von der er sich
auf religiose Weise in Anspruch genommen weif, zu »personifizie-
ren«. Das wiirde voraussetzen, daf3 das Heilige sich ihm zunéchst auf
apersonale Weise gezeigt hat und vom Menschen in einer sekunda-
ren Auslegung mit Eigenschaften einer Person »ausgestattet« wiirde.
Stattdessen ist es angemessener, zu sagen: Die Erfahrung numinoser
Freiheit, durch die der Mensch sich auf eine von ihm nicht erzwing-
bare Weise mit einer neuen Fihigkeit zum Horen und Antworten
beschenkt weif3, ist einer der wichtigsten Urspriinge fiir die Entste-
hung des Begriffs der gottlichen (und sekundir auch der mensch-
lichen) Person. Das schliefit nicht aus, dafd es in der Religions-

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 179

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Erster Teil: Fragestellung und Methode

geschichte erst vergleichsweise spit (und in manchen Religionen gar
nicht) zur Ausformulierung ausdriicklicher, begrifflicher Unterschei-
dungsmerkmale des Personalen im Unterschied zum Apersonalen
gekommen ist.

Daraus ist eine weitere Folgerung zu ziehen: Wie jede Erfah-
rung, so kommt auch die religiose Erfahrung durch das Verbum
Mentis zustande, d.h. durch jene Weise des Anschauens und Den-
kens, durch die wir den Anspruch des Wirklichen beantworten und
in dieser Antwort vernehmbar machen. Aber weil das spezifisch reli-
giose Verbum Mentis als kontingente und ungeschuldete Gabe des
Heiligen verstanden wird, hat die religiose Erfahrung den Charakter
einer Antwort auf die gnidige Zuwendung des Heiligen, die als ge-
genwirtige Begegnung erfahren wird, in welcher aber zugleich das
noch ausstehende, endgiiltige Offenbarwerden des Heiligen antizipa-
torisch prasent wird. Darum ist das religiose Verbum Mentis nicht
dadurch der Wirklichkeit des Heiligen »angemessenc, dafs es den Be-
deutungsgehalt dieser Begegnung erschopfend (und in diesem Sinne
»addquat«) zum Ausdruck bringt, sondern dadurch, dafs es der Eigen-
art dieser Begegnung entspricht. Es ist »Homologia«, d.h. das der
Zuwendung des Heiligen antwortend entsprechende Wort. Und es
entspricht (homologei) dieser Zuwendung des Heiligen dadurch,
dafl es sich der freien Zuwendung des Heiligen verdankt und sich
seinem noch ausstehenden, kiinftigen Offenbarwerden anvertraut.
In solchem dankenden Sich-Anvertrauen bringt das spezifisch reli-
giose Verbum Mentis das als gegenwirtig erfahrene und zugleich
als antizipatorisch verstandene »Aufleuchten« des Heiligen, seine
»Doxa«, antwortend zur Sprache: Es ist jene Weise menschlichen
Anschauens und Denkens, in welcher die gegenwirtige Zuwendung
des Heiligen zugleich als Zusage des kommenden Offenbarwerdens
seiner Herrlichkeit zur Sprache gebracht wird. Dasjenige spezifisch
religiose Verbum Mentis, das der freien und ungeschuldeten Zuwen-
dung des Heiligen entspricht, hat »doxologischen« Charakter. Darauf
beruht die spezifische Weise seiner objektiven Geltung.

Denn aus dem doxologischen Charakter des religiosen Verbum
Mentis (und damit derjenigen Erfahrung, die nur méglich wird, in-
dem der Mensch das Aufleuchten der gottlichen Doxa durch dieses
Verbum Mentis beantwortet), ergibt sich die spezifisch religiose Fa-
higkeit, alle vergangenen und kommenden Weisen, wie das Heilige
erfahren werden kann, auszulegen und durch sie ausgelegt zu wer-
den. Jede dieser Erfahrungen kann als die Erscheinungsgestalt der

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

einen und gleichen numinosen Wirklichkeit verstanden werden, der
sich der Erfahrende auch dann anvertraut, wenn die Doxa ihm nicht
nur als das Aufleuchten des Heiligen erscheint, sondern zugleich als
der »Mantelg, in den es sich hiillt. Dies macht es moglich, alle Inhalte
der religiosen Erfahrung in ein Verhiltnis gegenseitiger Auslegung
zu bringen. Denn wie jede Erfahrung, so erweist auch die religiose
Erfahrung sich dadurch als objektiv giiltig, dafd jeder einzelne Erfah-
rungsinhalt alle anderen fritheren und spéteren auslegt und durch sie
ausgelegt wird. Durch diese hermeneutische Bewihrung bleibt sie
fir alle kommenden Phasen des Dialogs mit der Wirklichkeit maf3-
geblich, auch wenn sie jeweils nur eine Phase in diesem zukunftsoffe-
nen Dialog darstellt. Auch die spezifisch religiose Erfahrung, die den
Anspruch des Heiligen beantwortet und in dieser Antwort zur Spra-
che bringt, ist auf ihre zukiinftige Uberbietung angelegt und doch
zugleich, als unentbehrliches Glied in diesem Dialog, von bleibender
Maf3geblichkeit, sodaf$ jede kommende religiose Erfahrung sich dar-
an bewidhren muf3. Christlich gesprochen: Die religiése Erfahrung
bleibt von der zukiinftigen »Visio beatifica« unterschieden und zu-
gleich antizipatorisch auf sie bezogen.

Im kommenden, zukunftsoffenen Dialog des Menschen mit
dem Heiligen kann geschehen, was immer geschehen mag; gleich-
wohl ist der, der die religiose Erfahrung gemacht hat, dessen gewifs,
dafs es sich dabei um immer neue Weisen handeln wird, wie die glei-
che Doxa der gleichen heiligen Wirklichkeit aufleuchten wird, der er
sich im gegenwirtig gesprochenen, ihm vom Heiligen selbst ge-
schenkten Wort seiner Doxologie verdankt und anvertraut.

b) Die religiose Erfahrung:
Gegenstandsfihigkeit, Wahrheitsfiahigkeit, objektive Geltung

Aus der Tatsache, dafs Menschen, die religiose Erfahrungen gemacht
haben, zu dem Bekenntnis gendtigt werden, daf3 die Wirklichkeit, die
sie erfahren haben, »unendlich grofer« ist als alles menschliche Be-
greifen, wird nicht selten der Schlufl gezogen: Angesichts der unend-
lichen Differenz zwischen der Wirklichkeit des Heiligen und allen
menschlichen Begriffen verblassen alle endlichen Differenzen, durch
die die menschlichen Versuche, das Heilige zu benennen, sich von-
einander unterscheiden. Alle derartigen Versuche sind notwendig,
weil der, der religiose Erfahrungen gemacht hat, von dem Bewuf3t-
sein davon erfiillt ist, er diirfe nicht schweigen. Aber weil alle derarti-

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 181

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Erster Teil: Fragestellung und Methode

gen Versuche unendlich hinter dem zuriickbleiben, was gesagt wer-
den miifdte, sei es, so meint man nun, nicht mehr so wichtig, auf wel-
che Weise und mit Hilfe welcher Bilder oder Begriffe solche Versuche
unternommen werden. Der Streit um die »bessere« Art, vom Heili-
gen zu sprechen, sei deswegen ein gegenstandsloser Streit. Man miis-
se alle diese Versuche in gleicher Weise gelten lassen, wenn man sich
nur dessen bewuft bleibe, daf3 sie allesamt unangemessen sind. Auf
diesem Wege wird der »Indifferentimus«, der den Differenzen zwi-
schen unterschiedlichen religiosen Aussagen keine Bedeutung bei-
mifit, als die einzig angemessene AufSerung eines kritischen Selbst-
bewufStseins der Religion verstanden.

Daraus wird eine gelaufige Auffassung von der religiosen Erfah-
rung verstindlich: Was man »religiose Erfahrung« nennt, ist nicht
selten dem Verdacht ausgesetzt, nichts anderes zu sein als der Aus-
druck der rein subjektiven Befindlichkeit gewisser Subjekte. Daraus
resultiert die Frage, ob und in welcher Weise diese besondere Art von
Erfahrungen fihig sei, sich auf Gegenstinde zu beziehen. Sollte dies
nicht der Fall sein, dann wiren derartige rein subjektive Erlebnisse
weder wahr noch falsch, weil auch das Falsche eine Beziehung auf
Gegenstinde voraussetzt, wenn auch eine solche, die die Eigenart
des Gegenstandes verfehlt. Daraus ergibt sich die zweite Frage, ob
und in welcher Weise es innerhalb der religiésen Erfahrung moglich
ist, GegenstandsgemifSheit von Gegenstands-Ungemif3heit und in
diesem Sinne Wahrheit von Falschheit zu unterscheiden. Stellt man
die gleiche Frage nicht im Blick auf die Erfahrungen selbst, sondern
im Blick auf Aussagen, die solche Erfahrungen beschreiben, dann ge-
winnt sie die Form: Sind religiose Aussagen »wahrheitsdifferents,
d.h. lassen sie die Unterscheidung des Wahren und Falschen zu?
Und erst wenn diese Frage positiv beantwortet werden kann, kann
die dritte Frage gestellt werden: Kénnen solche Erfahrungen (und
deshalb auch die sie ausdriickenden Aussagen) objektive Geltung be-
anspruchen? Es ist deutlich, daf8 sie nur dann von rein subjektiven
Erlebnissen unterschieden und im vollen Sinne als »Erfahrungen«
bezeichnet werden konnen.

Um diese drei Fragen zu beantworten, soll auf die Ergebnisse
zuriickgegriffen werden, zu denen die soeben vorgetragenen Uber-
legungen zum dialogischen Charakter der Erfahrung im Allgemei-
nen gefiihrt haben.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

o) Das Problem der Gegenstandsfihigkeit religioser Erfahrung
Die Frage nach der »Gegenstandsfahigkeit« des religiosen Aktes ist
schon zu Beginn der hier vorgetragenen Uberlegungen aufgeworfen
worden (s.o0. S. 351.). Auf diese Frage kann nun geantwortet werden:
Dieser Akt unterscheidet sich von einer bloflen »Externalisation«
einer inneren Befindlichkeit des Subjekts, von einer bloflen »Projek-
tion« seiner frommen Innerlichkeit an einen imaginierten »Him-
mel«, von aller eigenen Hervorbringung subjektiver Vorstellungen
oder Gedankenkonstruktionen nur dann, wenn der Erfahrende einem
Anspruch begegnet, den er nicht aus eigener Kraft beantworten
kann; stattdessen verdankt er die Kraft dazu eben jener Wirklichkeit,
auf die er sich in einem veranderten Anschauen, Wahrnehmen und
Denken bezieht. Die »Gegenstandsfihigkeit« des religiosen Aktes
beruht so verstanden auf einer »Metamorphose«, durch welche der
Erfahrende durch das, was er erfihrt, zu einer neuen Weise des Er-
fahrens befahigt wird. (Von jener Verwandlung des Subjekts, die in
religioser Sprache »Metamorphosis«, »Umgestaltung zur Neuheit
des Denkensc, heifSen kann®, wird in einem spiteren Abschnitt des
hier vorgetragenen Gedankengangs, bei der Behandlung speziell
theologischer Aufgaben des Verstehens und der Auslegung, noch zu
sprechen sein —s.u. S. 329ff.).

Angesichts dieser Art von Erfahrung dringt sich die Frage auf,
ob sie nicht jene Selbstbestimmung des Subjekts ausschliefSe, auf der,
nach einer nicht wieder riickgingig zu machenden Einsicht aller
Transzendentalphilosophie, die Moglichkeit der Erfahrung beruht.
Darauf ist zu antworten: Auch die religiose Erfahrung ist, im Unter-
schied zum bloflen religisen Erlebnis, nur dann moglich, wenn der
Erfahrende dem einzelnen Inhalt, den er erfihrt, eine Stelle im Er-
fahrungskontext zuweisen kann, und wenn er in eigener Selbst-
gesetzgebung einen solchen Erfahrungskontext aufbaut. Andernfalls
hitte die religiose Erfahrung den Charakter einer blolen Uberwilti-
gung durch das Heilige und bliebe dann ein ebenso anschauungsloses
wie begriffsloses »AufSer-sich-Geraten«. Nur indem das Subjekt
einen solchen Kontext aufbaut, wird es fihig, die Inhalte seiner Er-
fahrung kritisch zu beurteilen und von rauschhaft-bewufitlos er-
zeugten Vorstellungsbildern zu unterscheiden. Dieser Aufbau eines
Erfahrungskontextes erfordert eine Selbsttitigkeit des Subjekts, das
dabei den selbstgegebenen Gesetzen der eigenen Vernunft folgt.

31 Vgl. Rom 12,2.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 183

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Aber derjenige, der den religiosen Akt vollzieht, begreift jene Selbst-
gesetzgebung, die zum Aufbau eines solchen Erfahrungskontextes
notwendig ist, als empfangene Gabe, niherhin als die ihm in Freiheit
geschenkte Teilhabe an der Weise, wie das Heilige selbst ihn und die
Welt sieht und begreift. Religios gesprochen: Die Fihigkeit, religiose
Erlebnisse in religiose Erfahrungen zu verwandeln, ist eine »Gabe
des Geistes«, der »allein die Tiefen der Gottheit erforscht« und dem
Menschen so gegeben wird, daf3 dieser im religiosen Kontext urteils-
fahig wird. »Der Geistbegabte beurteilt alles«?2.

An fritherer Stelle wurde gesagt: Jede Sache kann nur erkannt
werden, sofern sie dem Subjekt »zu denken gibt«, d. h. sein Anschau-
en und Denken erst zu jener Form hervorruft, kraft welcher es die
angemessene Antwort auf seinen Anspruch geben kann. In diesem
Sinne gilt die Regel »Nulla res cognoscitur nisi per seipsam«. Ange-
wandt auf die Gotteserkenntnis bedeutet dies »Deus non cognoscitur
nisi per seipsum« (s.0. S. 125f.). Nun aber kann angegeben werden,
was dieses »per seipsum« in diesem besonderen Falle bedeutet: Die
»In-Formatio« des menschlichen Geistes, d.h. jene »Formgebungg,
durch die er zur Antwort auf den Anspruch des Heiligen fihig wird,
geschieht dadurch, dafy Gott selbst dem Menschen an seinem »Geist«
Anteil gewihrt. Und eine theologische Deutung, die der Apostel Pau-
lus gibt, versteht diese Gabe des Geistes als Anteil-Gewéhrung an der
Weise, wie Gott sich selber weifs. »Denn wer kennt, was des Men-
schen ist, auler dem Geist des Menschen, der in ihm ist? So kennt
auch niemand, was Gottes ist, aufler dem Geist Gottes [...]. Wir aber
haben den Geist empfangen, der aus Gott stammt, [...] sodaf8 wir als
Geistbegabte zusammen mit Geistbegabten gemeinsam beurteilen
konnen, was des Geistes ist«*. Es wird an spéterer Stelle zu zeigen
sein, daf3 die spezifische Bedeutung religioser Uberlieferungsgemein-
schaften darauf beruht, dafi sie diese Gabe des Geistes an immer neue
Horer weitergeben.

B) Das Problem der Wahrheitsfihigkeit

Wenn die Gegenstandsfahigkeit des religiosen Aktes und damit die
Befreiung des religiosen Subjekts aus der Befangenheit in ein from-
mes Selbstgespriach auf einer »Metamorphosis« beruht, die ihrer-
seits als Folge davon verstanden wird, daf3 der Mensch die »Gabe

32 Vgl. 1 Kor 2,10-15.
3 1 Kor 2,11 ff.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

des Geistes« empfangen hat, dann stellt sich umso dringlicher die
Frage, in welchem Sinne und unter welchen Bedingungen der reli-
giose Akt die Unterscheidung des Wahren und Falschen zuldfSt und
dadurch »wahrheitsfihig« wird. Denn dazu gehort, wie sich soeben
gezeigt hat, die Unterscheidung zwischen dem Akt, den das Subjekt
vollzieht, und der Wirklichkeit, der dieser Akt entsprechen soll. Der
Akt kann dem Wirklichen nur »entsprechen«, wenn dieses ihm, als
etwas von ihm Verschiedenes, gegeniibertritt. Wenn aber die Fihig-
keit, den religiosen Akt zu vollziehen, derjenigen Wirklichkeit ver-
dankt wird, auf die dieser Akt sich ausrichtet (gemafd der Regel:
»Deus non cognoscitur nisi per seipsumc), dann scheint jede Unab-
hingigkeit des Akts von seinem Gegenstand und damit auch jedes
Gegeniibertreten beider unmoglich zu sein. Der religiose Akt
scheint, wenn er nur auf spezifisch religiose Weise vollzogen wird,
der Wirklichkeit, der er sich verdankt, notwendig zu entsprechen.
Das religiose Anschauen, Wahrnehmen und Denken wire dann sei-
nem Inhalt nach notwendig wahr. Und der religiose Akt wire gegen
jede Selbsttiuschung wie gegen jede Fremdverfithrung apriori im-
mun. Diese Behauptung aber, Selbstkritik niemals nétig zu haben,
wiirde den Verdacht erzeugen, der religiose Akt mache den, der ihn
vollzieht, unempfindlich gegeniiber der Unterscheidung des Wahren
und Falschen.

Diese Folgerung widerspricht aber offensichtlich der religiosen
Erfahrung selbst. Denn wer diese Erfahrung macht, wird durch sie,
unbeschadet seiner Geistbegabung, immer wieder zu dem Bekennt-
nis veranlaf3t, die Wirklichkeit, die er erfahre, iibersteige all seine
Fassungskraft. Auch der Geistbegabte weif3, daf3 er »einen kostbaren
Schatz in tonernen GefafSen tragt«**. Auch bezeugt die Geschichte
der Religionen mit ihren periodisch wiederkehrenden Kultreformen
und Neuredaktionen heiliger Texte das Bemiihen, die religitsen
Worte und Handlungen, obgleich sie in der Kraft des Heiligen selbst
gesprochen und vollzogen werden, am Anspruch des Heiligen kri-
tisch zu messen und zu korrigieren. Auch im religiosen Zusammen-
hang also gilt Kants Feststellung, daf3 der Gegenstand »etwas von
allen unseren Vorstellungen Unterschiedenes sein soll«**, und daf3
deshalb die Ubereinstimmung mit ihm, also die Wahrheit, sich nicht
von selbst einstellt, sondern gesucht und gesichert sein will. Die Fra-

3 1Kor4,7.
35 KdrV A 105.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 185

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Erster Teil: Fragestellung und Methode

ge nach der Wahrheitsfihigkeit des religiosen Aktes ist insofern die
Frage, wie das BewufStsein der Geistbegabung mit dem BewufStsein
notwendiger Selbstkritik zusammenbestehen kann.

Fragt man unter dieser Voraussetzung, was » Wahrheit« im reli-
giosen Kontext bedeute und worauf die Wahrheitsfiahigkeit des reli-
giosen Aktes beruhe, dann ist es hilfreich, auf die an friiherer Stelle
vorgetragenen allgemeinen Uberlegungen zur Wahrheitsfihigkeit
intentionaler Akte zuriickzugreifen (s.o. S. 124f.). »Wahrheit«, so
ist deutlich geworden, kann nicht darin bestehen, dafs die Akte des
Anschauens, Wahrnehmens und Begreifens den Anspruch des Wirk-
lichen inhaltlich ausschépfen; dieser Anspruch bleibt ihnen gegen-
iiber »stets grofler«. Wohl aber besteht Wahrheit darin, daf3 diese
Akte sich als geeignet erweisen, durch sie in eine Begegnung mit
dem Wirklichen einzutreten und diese Begegnung so zu vollziehen,
wie es dem Verhiltnis zwischen dem Subjekt und dieser Wirklichkeit
gemif ist.

Das bedeutet fiir den religiosen Akt: Auch der geistgewirkte Akt
des Menschen behalt den Charakter einer Antwort; und das Subjekt,
das diese Antwort gibt, verschmilzt nicht mit dem Heiligen so, dafs es
seine Identitit verlore, sondern bleibt Partner in einem Dialog mit
ihm. (Auf den Grenzfall der »Unio mystica« kann an dieser Stelle
nur durch den kurzen Hinweis eingegangen werden, daf3 auch sie
sich darin bewdhren muf3, daf8 der Mystiker, in seine Endlichkeit zu-
riickkehrend, mit menschlichen Worten iiber das heilige Ereignis zu
sprechen versucht.) In diesem Dialog ist die menschliche Antwort
»addquatc, d.h. der Begegnung mit dem Heiligen angemessen, wenn
sie im menschlichen Wort die aufstrahlende Herrlichkeit des Heili-
gen zur Sprache bringt. Die »Homologia«, die preisende Anrede, ist
die Form, wie das menschliche Wort der Zuwendung des Heiligen
entspricht, »homologei«. Wahrheitsfahigkeit ist die Fahigkeit zu sol-
cher Homologia. Diese aber schliefit das Bewuf3tsein der Differenz
nicht aus, sondern ein (»quia maior omni laude nec laudare sufficis«).
Freilich handelt es sich um eine Differenz, die die Beziehung nicht
abbricht, als hatte das Heilige sich dem Menschen nicht zugewandt,
sondern um eine Differenz solcher Art, daf3 sie es dem Menschen
gestattet, die Gabe des Geistes, die er empfingt, mit dem freien Akt
seiner Selbsthingabe »angemessen« zu beantworten. Die Wahrheit
des Wortes in der Homologia bewihrt sich in der Angemessenheit
(und das bedeutet: in der Vorbehaltlosigkeit) solcher antwortenden
Selbsthingabe. Und die Fahigkeit zu solcher Selbsthingabe ist es,

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

durch die das religiose Subjekt in seinem Sprechen wie in seiner Le-
bensfithrung »wahrheitsfihig« wird.

Wenn auf solche Weise die urspriinglich religiose Wahrheit die
Homologia ist, die dem Anspruch des Heiligen in »angemessener«
Weise zur Sprache bringt, und wenn diese Angemessenheit sich in
der ungeteilten Selbsthingabe des Sprechers an das Heilige bewihren
muf, dann schlieBt dies gewif8 ein, da3 in solcher Homologia auch
zutreffende Aussagen iiber das Heilige und den Menschen enthalten
sind, z.B. tiber die Freiheit, mit der das Heilige sich dem Menschen
zuwendet, und iiber die Verwandlung des Denkens und des Lebens,
die dem Menschen dadurch widerfahrt. Diese Aussage-Implikatio-
nen kénnen aus dem Kontext der Homologie gelost und in theoreti-
sche Feststellungen verwandelt werden. Und diese theoretischen
Feststellungen sind »wahr«, insofern sie auf das Heilige bzw. den
Menschen zutreffen, auch wenn sie den Bedeutungsgehalt jenes An-
spruchs nicht ausschopfen, unter den das Heilige den Menschen
stellt. Aber derartige zutreffende Aussagen behalten ihren spezi-
fischen Gegenstandsbezug und Bedeutungsgehalt nur so lange, wie
sie ihre Herkunft aus den Zeugnissen der lebendig vollzogenen Be-
gegnung mit dem Heiligen noch erkennen lassen. Geht dieser Zu-
sammenhang verloren, sind sie, trotz aller Richtigkeit, religios be-
langlos, im auflerreligiosen Kontext aber bedeutungslos.

Aus derartigen zutreffenden Aussagen besteht auch die Theo-
logie, die aus der Hymnologie entwickelt werden kann. So sind viele
theologischen Gottespridikate urspriinglich hymnologische Gottes-
Anreden gewesen; und die theologische Christologie ist in wichtigen
Hinsichten aus den Christus-Hymnen des Neuen Testaments ent-
wickelt worden. Der darin bezeugten Erfahrung, d.h. der in leben-
diger Begegnung gegebenen Antwort auf den Anspruch und die Zu-
wendung Gottes in Christus, verdanken dann auch die theologischen
Aussagen ihren spezifisch religiosen Sachbezug und Bedeutungs-
gehalt. Sie verlieren ihn, wenn sie sich nicht mehr auf derartige be-
zeugte Erfahrung zuriickbeziehen. Dann entsteht die Gefahr jener
»Kenophonia« theologischen Sprechens, von der einleitend die Rede
war (s.0.S. 19f.). Auf diesem Riickbezug zur religiosen Erfahrung
und zu ihrem urspriinglichen Ausdruck im homologischen Sprechen
und der ihm entsprechenden »Lebensantwort« der Selbsthingabe be-
ruht also die spezifisch religiose Wahrheitsfihigkeit auch der theo-
logischen Aussagen.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 187

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Erster Teil: Fragestellung und Methode

v) Haben religiose Erfahrungen objektive Geltung?

Wenn die Wahrheit der religiosen Erfahrung und damit auch die
Wahrheit von Aussagen, die solche Erfahrungen bezeugen, auf einem
Wechselverhiltnis von »Geistbegabung« und »Selbsthingabe« be-
ruht, dann scheint es um deren objektive Geltung schlecht bestellt
zu sein. Denn der Begriff »Objektivitdt« soll, wie an fritherer Stelle
ausgefiihrt worden ist, gerade besagen, daf8 der Inhalt, von dem die
Rede ist, nicht nur im Augenblick der Erfahrung fiir das Subjekt maf3-
geblich ist, sondern fiir immer, und dafs er auch fiir fremde Subjekte,
die die entsprechende Erfahrung nicht gemacht haben, zum Maf3stab
wird, an dem ihre theoretischen und praktischen Urteile gemessen
werden miissen. Die Frage ist also, ob und wie eine so verstandene
Objektivitat widerspruchsfrei mit der Riickbindung an eine spezifisch
religiose Weise des Erfahrens zusammengedacht werden kann.

Auch diese Frage nach der objektiven Geltung der religiosen
Wahrheit 1483t sich im Riickblick auf das beantworten, was an friihe-
rer Stelle ganz allgemein tiber die objektive Geltung dessen gesagt
worden ist, was im intentionalen Akt nicht nur gemeint, sondern er-
fa3t wird. Die Inhalte der Erfahrung sind nicht dadurch objektiv giil-
tig, dafd sie den Bezug zu konkreten Lebenssituationen »ausblenden,
in denen der Mensch unter den je groferen Anspruch des Wirklichen
gestellt worden ist und ihn zu beantworten versuchte. Sie sind es da-
durch, daf8 sie sich, iiber die konkrete Erfahrungssituation hinaus,
hermeneutisch bewihren, d.h. auch andere Erfahrungen, darunter
auch solche anderer Subjekte, auf neue Weise auslegen und durch
sie ausgelegt werden (s. 0. S. 128). Dieser Bewihrungsprobe aber un-
terliegt auch die religiose Erfahrung und mit ihr die religiose oder
auch theologische Aussage, die durch derartige Erfahrungen moglich
wird. Wenn in der religiosen Sprache von der neuen »Offnung von
Auge, Ohr und Verstand« und der »Umgestaltung zur Neuheit des
Denkens« gesprochen wird, dann wird deutlich, daf3 in der religicsen
Erfahrung die in einem absoluten Sinne »groflere Wahrheit« den
Menschen in einer Weise in Anspruch nimmt, die ihn auch alles An-
dere, die Weltwirklichkeit im Ganzen, auf neue Weise sehen und ho-
ren léft. Denn auch die religiose Erfahrung bewihrt sich, wie jede
Erfahrung, darin, daf3 sie andere, frithere und spitere, nicht bedeu-
tungslos werden laf3t, sondern neu auslegt und umgekehrt von ihnen
ausgelegt wird*. Daf3 daher »alle Lande der gottlichen Herrlichkeit

% Vgl. den »Vierten Grundsatz des reinen Verstandes«.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

(gr.: Doxa, hebr.: Qabod) voll sind«, ist Zusage und Auftrag zugleich:
Die Erfahrung dieser »Herrlichkeit«, in der Gott erscheint und in die
er sich zugleich wie in einen Mantel hiillt, bewéhrt sich durch ihre
hermeneutische Kraft, alles, was tiberhaupt erfahren werden kann,
auf neue Weise verstiandlich zu machen: religits gesprochen als das
»Aufleuchten der gottlichen Herrlichkeit auf dem Antlitz der Krea-
tur«. Aber sie bewdhrt sich auch dadurch, da8 sie durch jede andere
Erfahrung neu ausgelegt wird. Denn was das Aufleuchten der gott-
lichen Doxa »sagt«, muf3 in diesem ihrem Widerschein auf den Krea-
turen immer neu gelernt werden.

Daraus ist eine erste, wenn auch auf spitere Explikation ange-
wiesene Antwort auf die Frage nach der Objektivitit der religitsen
Erfahrung und der auf sie bezogenen religiosen und theologischen
Aussagen zu gewinnen (vgl.o. S. 128 u. 152f.). »Objektivitit« besagt
auch im religiosen Zusammenhang nicht eine verdnderungsresisten-
te Weise der Mafgeblichkeit, wohl aber den bleibenden Anspruch auf
hermeneutische Kompetenz. Die religiose Erfahrung bewihrt sich
dadurch als objektiv giiltig, dafy sie Auge, Ohr und Verstand dazu
befihigt, alles, was iiberhaupt erfahren werden kann, auf neue Weise
zu sehen und zu begreifen. Ob sie wirklich »Erfahrung« war, und ob
in ihr wirklich »das Heilige« erfahren wurde, zeigt sich in dem durch
sie eroffneten neuen Blick auf die Welt und in der durch sie gestifte-
ten Fihigkeit, Welterfahrung auf unverwechselbare Weise auszule-
gen und durch sie ausgelegt zu werden?.

¢)  Die Postulate der Hoffnung und die religiose Erfahrung

Im Zusammenhang einer Lehre von der Dialektik der Vernunft und
von ihrer Auflésung durch Vernunftpostulate wichst, wie sogleich
zu zeigen sein wird, gerade der religiosen Erfahrung eine besondere
Bedeutung zu. Um dies deutlich zu machen, ist zunéchst an eine Fra-
ge zu erinnern, die an friiherer Stelle der hier vorgetragenen Uberle-
gungen gestellt worden ist: die Frage, auf welche Weise der Anspruch
der empiristisch oder auch rationalistisch verstandenen Wissenschaft
zuriickgewiesen werden konne, sie allein fithre zu objektiv giiltigen
Erkenntnissen. Daran schlof$ sich die zweite Frage an, wie es vermie-

37 Vgl. R. Schaeffler, Ein transzendentalphilosophischer Gottesbegriff, in: M. Kessler,
W. Pannenberg, H.]J. Pottmeyer [Hrsg.] Fides quaerens intellectum, Festschrift fir
Max Seckler, Tiibingen 1992, 97-110.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 189

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Erster Teil: Fragestellung und Methode

den werden konne, dafs eine derartige Wissenschaftskritik dem Irra-
tionalismus Vorschub leiste (s.0. S. 71£.). Eine solche nicht-irrationa-
listische Kritik am Anspruch der Wissenschaft auf ein »Objektivi-
titsmonopol« setzt zweierlei voraus: daf3 es mehr als nur eine
einzige Art von objektiver Giiltigkeit gebe, und daf$ andererseits Er-
fahrungen, die fiir ihre Inhalte eine bestimmte Art von objektiver
Giltigkeit in Anspruch nehmen kénnen, auch fiir das Verstindnis
anderer Erfahrungsinhalte bedeutsam sind, die in anderen Kontexten
gemacht worden sind und eine andere Art von objektiver Geltung
besitzen.

Die erste dieser Voraussetzungen wird durch die Beobachtung
bestitigt, daf es nicht nur eine einzige Art von Erfahrung gibt, son-
dern mehrere strukturverschiedene Erfahrungsweisen, denen eine
ebenso grofle Vielfalt von Weisen der objektiven Geltung entspricht.
Jede Art von Erfahrung verwandelt subjektive Erlebnisse in Inhalte
objektiv giiltiger Erkenntnis, indem sie den einzelnen Inhalten eine
Stelle im geordneten Erfahrungskontext zuweist. Aber jede Art von
Erfahrung tut dies auf spezifische Weise und verleiht darum ihren
Inhalten eine je besondere Art, wie sie dem erkennenden Subjekt
mit dem Anspruch auf Mafigeblichkeit gegeniibertreten. Diejenige
Objektivitit, mit der die Gegenstinde der wissenschaftlichen Empirie
dem Forschersubjekt als Maf3stibe gegentibertreten, an denen sein
Urteil sich als wahr oder falsch erweisen kann und muf, ist nur eine
unter mehreren Weisen objektiven Geltens. Die Wissenschaft (und
spezieller: die im neuzeitlichen Sinne verstandene Wissenschaft)
kann kein »Objektivititsmonopol« fiir sich in Anspruch nehmen.
Denn nicht nur die wissenschaftliche Empirie, sondern jede Art von
Erfahrung beruht darauf, daf§ wir in unserem Anschauen und Wahr-
nehmen und in der Verkniipfung der angeschauten und wahrgenom-
menen Inhalte zum geordneten Kontext einer Erfahrung den je gro-
eren Anspruch des Wirklichen auf je spezifische Weise beantworten
und dadurch vernehmbar machen. Gerade um dieses je grofieren An-
spruchs willen folgt jede Erfahrungsart ihren eigenen Gesetzen; denn
der Anspruch des Wirklichen ldf3t sich nicht auf die Weise beschran-
ken, wie er innerhalb jeweils einer bestimmten Erfahrungsart ver-
nehmbar wird. Das gilt auch fiir die religiése Erfahrung, die in ihrem
Anschauen und Wahrnehmen und in ihrem Verstandesgebrauch ei-
genen Gesetzen folgt. Diese Figengesetzlichkeit der religiosen Erfah-
rung kann, ebenso wie die Eigengesetzlichkeit aller anderen Erfah-
rungsarten, gegeniiber allen Versuchen geltend gemacht werden, die

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

wissenschaftliche Empirie zum alleinigen Maf3stab fiir die objektive
Geltung von Erfahrungsinhalten zu erkliren.

Die besondere Art von objektiver Geltung jedoch, die die reli-
givse Erfahrung fiir sich in Anspruch nehmen kann, ist schon an frii-
herer Stelle wenigstens andeutungsweise beschrieben worden: Von
ihr wurde gefordert, dafs es moglich sein miisse, in ihrem Lichte auch
alle iibrigen Erfahrungen auf neue Weise auszulegen, aber auch sie
selbst im Lichte aller anderen Erfahrungen je neu auszulegen
(s.0.S.122 u. 141). Nun aber kann hinzugefiigt werden: Die beson-
dere Art dieser hermeneutischen Beziehung der religiosen Erfahrung
zu allen anderen Erfahrungsarten tritt erst durch ihr Verhaltnis zur
Vernunftdialektik und ihrer Auflssung durch Vernunft-Postulate
deutlich hervor.

Denn einerseits unterliegen die Vernunftpostulate dem Ver-
dacht, einen blolen Wunsch zum Ausdruck zu bringen. Die Ver-
nunftpostulate »fordern«, was nétig ist, wenn die Dialektik der Ver-
nunft auflosbar sein soll, weil andernfalls Erfahrung tiberhaupt
unmoglich wire. Eine in inneren Widerspriichen sich selbst auf-
hebende Vernunft wire zugleich erfahrungs-unfihig. Derartige For-
derungen entspringen, wie Kant mit Recht bemerkt hat, aus einem
»Bediirfnis der reinen Vernunft«*® und sind deshalb unabweislich.
Aber sie konnen sich der Realitit dessen, was sie »fordern«, nicht
anders vergewissern als durch den Hinweis, daf8 sie die Bedingung
benennen, die allein Erfahrung moglich macht. Daf8 Erfahrung aber
moglich sei, und daf$ deshalb die Bedingungen ihrer Méglichkeit als
real vorausgesetzt werden diirfen, wird dabei unbefragt angenom-
men. Erst die religiose Erfahrung tritt in die Begegnung mit dem
Heiligen ein, dessen Anspruch sie beantwortet. Und erst in dieser
Antwort kommt jener spezifische Anspruch des Heiligen zur Spra-
che, der nicht nur gréfler ist als jedes menschliche Anschauen und
Begreifen, sondern zugleich alle anderen Weisen, wie das Wirkliche
uns in Anspruch nimmt, als seine Erscheinungsgestalten begreiflich
macht. Denn in der religiésen Erfahrung leuchtet jene Doxa auf, de-
ren Widerschein auf dem Antlitz aller Kreatur wiedererkannt werden
kann. Was daher die Vernunft nur »fordern« kann, dafy namlich jede
Weise, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt, als die Erschei-
nungsgestalt eines gottlichen Anspruchs und einer gottlichen Zu-

% KrpV A 255ff.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 191

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Erster Teil: Fragestellung und Methode

wendung verstanden werden darf*’, das ist der religiosen Erfahrung
unmittelbar gewif3. Daher begriindet erst sie die Gewifsheit, daf$ das-
jenige wirklich ist, was die Vernunft, ihrem unabweislichen »Be-
diirfnis« folgend, nur postuliert.

Andererseits unterliegt die religiose Erfahrung, fiir sich genom-
men, dem Verdacht, nur fiir diejenigen belangvoll zu sein, die, auf-
grund ihrer spezifisch gearteten Weise des Anschauens und Denkens,
religiose Akte vollziehen, fiir alle anderen Subjekte aber ohne Bedeu-
tung zu sein. Umgangssprachlich gesprochen: Man muf, so scheint
es, ein »religioser Mensch« sein, um religiose Erfahrungen zu ma-
chen, und man mufS derartige Erfahrungen machen, um das Heilige
nicht als Fiktion zu beurteilen, sondern als den Ursprung eines An-
spruchs, der beantwortet und in dieser Antwort zur Sprache gebracht
werden will. Erst die Vernunftpostulate machen deutlich, daf3 diese
spezielle Art von Erfahrung, obgleich sie eine bestimmte Weise des
Vernunft-Vollzugs voraussetzt, gleichwohl universale Geltung be-
anspruchen kann: Denn diese spezielle Erfahrung beantwortet den
Anspruch jener Wirklichkeit, von der, wie die Vernunftpostulate dies
deutlich machen, die Méglichkeit jeder Erfahrung abhéngt. Ist nim-
lich einmal diejenige Vernunftdialektik entdeckt worden, die nicht
auf blof3 subjektiv-psychologischen Griinden beruht, sondern auf
der Interferenz strukturverschiedener Erfahrungsarten und ihrer Ge-
genstandswelten, und ist deshalb die Notwendigkeit von Vernunft-
postulaten deutlich geworden, die allein geeignet sind, diese Dialek-
tik aufzuheben, dann zeigt sich zugleich, daf die religiose Erfahrung
diese Postulate ins Recht setzt und vor dem Verdacht, blofle Wunsch-
projektionen zu sein, bewahrt. Damit aber zeigt sich die universale
Bedeutung dieser speziellen Erfahrungsart: Sie ist nicht nur fiir den
»religiosen Menschen« belangvoll, sondern fiir jeden, der tiberhaupt
objektiv giiltige Erfahrungen von blofy subjektiven Erlebnissen un-
terscheiden will und sich zugleich der Gefahr einer Selbstaufhebung
der Vernunft und damit der Erfahrungsfahigkeit bewuf$t geworden
1st.

Darum lafit sich das Verhiltnis zwischen der religiosen Erfah-
rung und den Postulaten der reinen Vernunft auf folgende Weise be-
schreiben: Vernunftpostulate ohne religiose Erfahrung sind leer, d. h.
ohne die sie erfiillende Beziehung zur Wirklichkeit des Heiligen, das
sie »fordern«; religivse Erfahrung ohne Vernunftpostulate ist blind,

% Erfahrung als Dialog 685.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

d.h. ohne Bewuf3tsein von der universalen Bedeutung ihres speziel-
len Erfahrungsgehalts®. Die objektive Geltung der religiosen Erfah-
rung erweist sich, wie dies an fritherer Stelle von jeder Erfahrung
gesagt worden ist, in ihrer hermeneutischen Kraft, jede andere Erfah-
rung auszulegen und durch sie ausgelegt zu werden. Die spezifische
hermeneutische Kraft der religiosen Erfahrung aber beruht darauf,
daf8 sie alle Arten von Erfahrung auf ihren gemeinsamen Moglich-
keitsgrund hin durchsichtig macht; gerade durch ihre Fahigkeit, alle
anderen Erfahrungsarten auszulegen, lifst die religiose Erfahrung
ihre besondere Eigenart erst erkennen.

Dieser Befund aber bestitigt auch die zweite der oben genann-
ten Voraussetzungen: Obgleich die religiose Erfahrung ihren eigenen
Gesetzen folgt und ihre eigene Art von objektiver Giiltigkeit besitzt,
ist sie auch fur alle anderen Erfahrungsarten belangvoll: nicht nur,
weil sie deren Inhalte auf spezifisch religiose Weise zu deuten ver-
mag, sondern vor allem, weil sie jene Postulate ins Recht setzt, ohne
die die Dialektik der Vernunft nicht auflosbar wire und daher die
Fahigkeit zu jeder Erfahrung verlorenginge.

d) Autonomie, nicht Autarkie

Damit kann auch eine Frage beantwortet werden, die schon in der
einleitenden Problem-Explikation der hier vorgelegten Unter-
suchung gestellt worden ist: Auf welche Weise kann der Anspruch
der empiristisch oder auch rationalistisch verstandenen Wissenschaft
zuriickgewiesen werden, sie allein fithre zu objektiv giiltiger Er-
kenntnis, und auf welche Weise kann vermieden werden, daf} diese
Wissenschaftskritik in Irrationalismus ausschligt (s.0. S. 71£.)? Der
Eigengesetzlichkeit jeder Art von Erfahrung, auch der religiosen,
entspricht eine eigene Weise der Objektivitit, mit der das auf solche
Weise Erfahrene dem Subjekt gegeniibertritt. Keine Erfahrungsart,
auch nicht die wissenschaftliche, kann ein Monopol auf Rationalitit
ihres Verfahrens und auf objektive Geltung ihrer Ergebnisse bean-
spruchen.

Diese Kritik an dem gelegentlich von der Wissenschaft erhobe-
nen Monopolanspruch rechtfertigt jedoch keinen Irrationalismus auf
dem Felde der Ethik, der Asthetik oder auch der Religion. Vielmehr
beruht diese Kritik auf dem Nachweis, daf3 es unterschiedliche For-

4 Vgl. a.a..0. 689.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 193

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Erster Teil: Fragestellung und Methode

men des Anschauens, aber auch des Verstandesgebrauchs und seiner
Regeln gibt, und daf aus diesem je unterschiedlichen Gebrauch je
besondere Weisen hervorgehen, wie das Wirkliche das Subjekt mit
dem Anspruch auf objektive Geltung in Anspruch nimmt. Dazu aber
ist eine je spezifische Weise nicht nur des Anschauens, sondern auch
des Verstandesgebrauches notwendig. Daher hat jede Erfahrung,
auch die religiose, ihre eigene Art von » Verstandigkeit« oder »Ratio-
nalitit«, die nicht an der besonderen Rationalitit der Wissenschaft
gemessen werden darf. Und ihr entspricht eine eigene Art von Maf3-
geblichkeit, mit der dem Erfahrenden das Objekt seiner Erfahrung
gegeniibertritt, also eine eigene Art von Objektivitit.

Freilich besagt die Eigengesetzlichkeit jeder Erfahrungsweise,
auch der religidsen, nicht, daf3 diese sich selbst genug wire. Auto-
nomie ist nicht Autarkie. Gerade die religiése Erfahrung ist, deutli-
cher als andere Erfahrungsarten, darauf angewiesen, sich im herme-
neutischen Wechselbezug zu jeder Weise des Erfahrens zu bewihren.
Religios gesprochen: Sie hat zu zeigen, daf§ nicht nur ausgegrenzte
Orte, Zeiten oder Lebensvollziige, also nicht nur ein »heiliges Landx,
sondern »alle Lande«, der géttlichen »Herrlichkeit voll« sind. Muf3
aber die religiose Erfahrung, um ihre spezielle Art der objektiven
Geltung zu erweisen, sich an allen anderen Arten der Erfahrung
und an ihren Inhalten hermeneutisch bewihren, dann ist es dem,
der diese besondere Art von Erfahrung macht, verwehrt, sich allein
auf die Ubermacht seiner Gefiihle zu berufen. Er muf8 vielmehr zei-
gen konnen, dafs seine Erfahrung die Forderungen (»Postulate«) ein-
16st, die die Vernunft aus ihrer eigenen Notwendigkeit heraus, nam-
lich um ihrer bedrohten Erfahrungsfihigkeit willen, stellen muf. Die
Notwendigkeit solcher Postulate tritt dann hervor, wenn sich zeigt,
dafl die menschliche Vernunft angesichts der Vielgestaltigkeit der Er-
fahrungsweisen und der ihnen entsprechenden Erfahrungswelten in
eine unvermeidliche Dialektik gerit, die nur durch Postulate der
Hoffnung aufgelost werden kann. Aber diese Vernunftpostulate ma-
chen die religiose Erfahrung nicht iiberfliissig, sondern lassen im Ge-
genteil ihre allgemeine Bedeutung hervortreten. Denn diese Postula-
te ihrerseits gehen zwar aus einem »reinen Vernunftbediirfnis«
hervor, unterldgen aber gleichwohl dem Verdacht, blofSe Wunschvor-
stellungen zu sein, wenn sie nicht durch religiése Erfahrungen ins
Recht gesetzt wiirden. Andererseits machen erst diese Postulate
deutlich, daf3 die speziell religiose Erfahrung allgemeine, naherhin
transzendentale Bedeutung besitzt, weil sie jene Gewisheit begriin-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

det, deren die Vernunft bedarf, wenn sie ihre Aufgabe erfiillen soll.
Die allgemeine Bedeutung der speziell religiosen Erfahrung beruht
so auf ihrem Wechselverhiltnis mit den Postulaten der Vernunft.
Und so bestitigt sich noch einmal das schon beschriebene Wechsel-
verhiltnis: Vernunftpostulate ohne religiose Erfahrung sind leer; Re-
ligiose Erfahrung ohne Vernunftpostulate sind blind (ndmlich ohne
BewufStsein von ihrer transzendentalen Bedeutung).

Die hermeneutische Beziehung auf alle anderen Erfahrungen
verwehrt es dem religidsen Menschen, sich irrationalistisch der Re-
chenschaftspflicht gegeniiber den Subjekten anderer Erfahrungswei-
sen zu entziehen. Denn der universelle hermeneutische Anspruch,
auch alle anderen Erfahrungsweisen und die ihnen entsprechenden
Erfahrungswelten auf ihren Moglichkeitsgrund hin auszulegen, ge-
hort zur Eigenart der religiosen Erfahrung. Deshalb gibt es auch in-
nerhalb dieser besonderen Erfahrungsart Momente, die nur durch
anders strukturierte Weisen des Anschauens und Denkens, z.B. die
asthetische oder ethische, angemessen expliziert werden konnen.
Und es gibt, ebenfalls innerhalb der religiosen Erfahrung, Mehrdeu-
tigkeiten, die nach verantworteter Entscheidung von Deutungs-Al-
ternativen verlangen und so eine argumentierende Uberpriifung
von Interpretations-Angeboten erfordern. Und so gehort auch die
Entwicklung einer argumentierenden Auslegungswissenschaft zu
den Aufgaben, die erfiillt werden miissen, um dem religios erfahre-
nen Anspruch des Wirklichen gerecht zu werden. Die Vielfalt der
Erfahrungsweisen wiederholt sich insofern innerhalb der religisen
Erfahrung selbst.

Ebendaraus aber ergibt sich freilich die Gefahr, daf3 die Reflexion
auf die religiose Erfahrung durch asthetische, moralische oder auch
wissenschaftliche Weisen des Anschauens und Denkens tiberformt
wird und so dem spezifischen Charakter des Anspruchs, den sie zur
Sprache bringen will, nicht mehr gerecht wird. Auch und gerade von
der religiosen Erfahrung gilt deshalb, was an fritherer Stelle von
jeder Erfahrungsart und Erfahrungswelt gesagt worden ist: Der Kon-
flikt strukturverschiedener Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten
reproduziert sich innerhalb jeder von ihnen, und so auch innerhalb
der religiosen Erfahrungsweise, als ein ihr immanenter Konflikt (s. o.
S. 141). Gerade die Geschichte der Religionsphilosophie liefert Bei-
spiele fiir solche einerseits kaum vermeidliche, andererseits die Ei-
genart des Religiosen verdeckende »szientistische Uberformung«
der Inhalte religiosen Erfahrens und fiir die daraus entstehenden

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 195

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Konflikte. In entsprechender Weise kann die Reflexion auf die dsthe-
tischen oder ethischen Implikationen der religiosen Erfahrung dazu
fithren, daf} diese auf eine adsthetisierende oder moralisierende Weise
iiberformt wird, sodaf ihr spezifisch religioser Charakter dadurch
verdeckt wird.

Dieser Gefahr kann nur entgegengewirkt werden, wenn alle For-
men der Reflexion auf die religiose Erfahrung zunichst deren unver-
wechselbare FEigenart hervorheben. Alle religionsphilosophischen
Reflexionen werden sich daran messen lassen miissen, ob sie mit
ihren Deutungs-Angeboten und mit ihren Argumenten, die die Al-
ternativen zwischen derartigen Deutungs-Angeboten entscheiden,
auf jene Wirklichkeit bezogen bleiben, deren besonderer Anspruch
nur dem religiosen Akt »origindr gegeben« ist (um einen Ausdruck
Husserls zu gebrauchen) und daher nur in der spezifisch religiosen
Weise des » Verbum Mentis« angemessen beantwortet und zur Spra-
che gebracht werden kann. In einem zweiten Schritt wird dann zu
zeigen sein, inwiefern gerade diejenige Wirklichkeit, deren Anspruch
nur durch die spezifisch religiose Weise des Anschauens und Den-
kens urspriinglich erfafit und beantwortet werden kann, den Uber-
gang zu ethischen, dsthetischen oder auch wissenschaftlichen Weisen
seiner Bezeugung verlangt. Und in einem dritten Schritt wird auf-
zuweisen sein, daf$ auch im religiosen Zusammenhang jene Wechsel-
Implikation unterschiedlicher Weisen, den Anspruch des Wirklichen
zur Sprache zu bringen, jene Dialektik erzeugt, die nur durch Postu-
late der Hoffnung aufgelost werden kann: Menschliches Reden von
Gott, auch religidses Reden, ist nur moglich als Reden von demjeni-
gen Grund, der die Hoffnung rechtfertigt, daf3 die Religion »kann,
was sie soll«: von der religiosen Erfahrung auch zu ethischen, dsthe-
tischen oder auch wissenschaftlichen Weisen ihrer Bezeugung tiber-
zugehen und auch in dieser Weise des Zeugnisses von jener Wirk-
lichkeit zu sprechen, die nur dem religiosen Akt originir gegeben
ist. Auch die spezifisch religiose Vernunfttatigkeit und damit die ei-
gene Rationalitdt der Religion steht in der Gefahr, sich in jener Dia-
lektik aufzulgsen, die aus der Strukturdifferenz der Erfahrungweisen
und Erfahrungswelten entspringt, und auch sie kann nur in der Wei-
se der Hoffnung gewifs sein, aus dieser Gefahr befreit zu werden.

Und auch die theologische Reflexion, die sich auf die Inhalte und
die formale Eigenart der spezifisch religiosen Erfahrung bezieht,
muf3 sich dadurch bewihren, daf$ sie jene Hoffnung rechtfertigt, die
in transzendentaler Hinsicht notwendig ist: die Hoffnung darauf, daf3

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

in der Zuwendung Gottes die Vernunft aus ihrer drohenden Selbst-
authebung befreit wird und so, auch in ganz profanen Zusammen-
hiangen, die Fahigkeit zur Erfahrung wiedergewinnt.

e) Religidse Sprache und konkrete Uberlieferungsgemeinschaft

Das Verbum Oris, durch das ein Sprecher sich an seinen Horer wen-
det, gibt den Anspruch des Wirklichen weiter, den der Sprecher durch
sein Verbum Mentis beantwortet hat. Und es fordert den Horer zu
einer eigenverantwortlichen Antwort heraus, durch die er nicht nur
das Wort des Sprechers, sondern zugleich den Anspruch des Wirk-
lichen beantwortet. In dieser Antwort kann auch dem ersten Spre-
cher der Anspruch des Wirklichen auf eine Weise vernehmbar wer-
den, die ihn tberrascht und zu einer Umgestaltung seiner Forma
Mentis herausfordert und so zu neuen Weisen der Erfahrung fihig
macht.

All dies gilt auch vom religiosen Wort. Es gibt jene Anrede des
Heiligen, die der Sprecher durch sein Anschauen und Denken beant-
wortet hat, an den Horer weiter, stellt auch ihn unter diese Anrede
und fordert ihn zu seiner eigenverantwortlichen Antwort heraus.
Wie jedes zwischenmenschliche Wort die Gegenwarts- und Erschei-
nungsgestalt ist, in der der Anspruch des Wirklichen dem Sprecher
begegnet ist und dem Horer vermittelt werden soll, so ist das religio-
se Wort die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt der Anrede des
Heiligen an jeden von beiden und in diesem Sinne »Gotteswort im
Menschenwort«. Davon wird im kommenden Zweiten Teil der hier
vorgelegten Untersuchung die Rede sein.

Jede konkrete Kommunikationsgemeinschaft muf3 die Sprache
erst finden, in der Sprecher und Horer einander den Anspruch des
Wirklichen so vermitteln, daf$ sie zu einer angemessenen Antwort
fihig werden. Diese muf3, ihrer Form nach, der jeweils besonderen
Weise entsprechen, wie das Wirkliche sich in je besonderen Weisen
der Erfahrung zeigt. Wird nun die Weise, wie das Heilige aus seiner
Verborgenheit hervortritt und den Menschen unter seine Anrede
stellt, seine »Doxa« genannt, dann ist die angemessene Weise, wie
dieses Ereignis beantwortet und in dieser Antwort erst erfahrbar
wird, die »Doxologia«. Die religiose Kommunikationsgemeinschaft
ist deswegen primir doxologische Gemeinschaft, deren Glieder sich
gegenseitig in der Gestalt ihres menschlichen Wortes die Anrede des
Heiligen und damit das Aufleuchten seiner Doxa vermitteln. Die do-

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 197

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Erster Teil: Fragestellung und Methode

xologische Wechselrede wird so, im BewufStsein derer, die sie aus-
sprechen, zum Ort fiir die erfahrene Gegenwart des Heiligen. (»Du
bist der Heilige, thronend auf Israels Lobgesdngen«*'.)

Nun gibt die Antwort des Horers diese Anrede des Heiligen
auch an den ersten Sprecher auf eine Weise zurtick, die ihn tiber
raschen und zur Umgestaltung seines Anschauens und Denkens
herausfordern kann. Der religiose Dialog ist die konkrete Gestalt,
in der die Zuwendung und der Anspruch des Heiligen sich gegen-
iiber der Antwort der Individuen immer neu als »je groffer« erweist
und so den Prozef$ ihrer Formatio Mentis vorantreibt. So werden
beide aus der bloffen Subjektivitat ihres religiosen Erlebens befreit
und zu jeweils neuen Gestalten religioser Erfahrung fihig gemacht.
Die konkrete religiose Kommunikationsgemeinschaft wird so fir
ihre Glieder zu einer Schule der religiosen Erfahrung. Davon wird
im Dritten Band der hier vorgelegten Untersuchung im Rahmen
einer »Philosophischen Einiibung in die Ekklesiologie« zu handeln
sein.

Hier wie auf allen anderen Erfahrungsfeldern reicht fiir den
Vorgang der Formatio Mentis die Lebenszeit eines Individuums nicht
aus. Hier wie in allen anderen Kommunikationsgemeinschaften ist
deswegen die Begegnung der Zeitgenossen in eine Uberlieferung ein-
bezogen, die die Generationen tibergreift. Hier wie in allen anderen
Fillen stellt sich deswegen die Aufgabe, die iiberlieferte Sprache zu
lernen, die ihrer Form nach den Niederschlag der Erfahrungen vieler
Generationen enthilt, zugleich aber in der tberlieferten Sprache
nicht nur tberlieferte Zeugnisse weiterzugeben, sondern zugleich
»aktive Sprachkompetenz« zu erwerben, d.h in dieser Sprache zu
sagen, was niemand dem konkreten Sprecher vorgesagt hat. Uberlie-
ferungsgemeinschaften bewihren sich als Schulen der Erfahrung, in-
dem sie den Individuen derartige aktive Sprachkompetenz vermit-
teln. Auch dies gilt fiir die religiose Uberlieferungsgemeinschaft in
ausgezeichnetem Mafle. Sie bewdhrt sich als Schule der religiosen
Erfahrung, indem die Glieder der Uberlieferungsgemeinschaften im
Hoéren auf die normativen Zeugnisse der Uberlieferung zu eigener
religioser Erfahrung fihig werden, diese im Lichte der Uberlieferung
verstehen und, riickblickend von ihren eigenen Erfahrungen her,
auch die Uberlieferung neu begreifen. Im Rahmen einer »Philosophi-

4 Ps.22,4.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

schen Einiibung in die Ekklesiologie« wird zu zeigen sein, daf8 darin
zugleich ein Bewihrungskriterium religioser Traditionen und Insti-
tutionen zu sehen ist.

5. Philosophische Angebote an das Selbstverstindnis
der Theologie

a) Folgerungen aus der allgemeinen Theorie der Erfahrung

o) Erreichte Ergebnisse

Die hier vorgeschlagene Weiterentwicklung einer allgemeinen Theo-
rie der Erfahrung hat zu folgenden Ergebnissen gefiihrt, die hier
noch einmal in Erinnerung gerufen werden, um aus ihnen Anfragen
an die Theologie zu gewinnen:

Die Struktur unseres Anschauens und Denkens ist nicht unver-
anderlich, sondern wird im Wechselverhiltnis zu den Inhalten unse-
rer Erfahrung immer wieder umgestaltet. Das » Verbum Mentis« hat
seine Geschichte: Die Verwandlung subjektiver Erlebnisse in Inhalte
objektiv giiltiger Erfahrung setzt den Aufbau eines strukturierten
Kontextes voraus, der den einzelnen Inhalten ihren »Stellenwert«
und damit ihre Bedeutung verleiht. Darum haben die Strukturen un-
seres Anschauens und Denkens transzendentale, d.h. Erfahrung er-
moglichende Funktion. Die Inhalte aber, die in diesem Kontext ihre
Stelle finden, erweisen sich immer wieder ihm gegentiber als »sper-
rig« und erzwingen dadurch eine Verinderung der Denk- und An-
schauungsformen. Die Moglichkeit der Erfahrung (in ihrem Unter-
schied von der bloflen Subjektivitit des Erlebens) hingt davon ab,
ob es dem Subjekt gelingt, sich vom dem »je groferen« Anspruch
des Wirklichen, das ihm in der Erfahrung begegnet, zu einem Ge-
staltwandel seines Anschauens und Denkens herausfordern zu las-
sen.

Das Verbum Mentis ist daher in seiner jeweils erreichten Gestalt
Phase in einem Dialog mit der Wirklichkeit, innerhalb dessen der
Anspruch dieses Wirklichen sich als vorantreibende Kraft zur Gel-
tung bringt. Jede dieser Phasen ist durch alle fritheren bedingt und
enthilt in sich die Antizipation einer kommenden Umgestaltung un-
seres Anschauens und Denkens; denn der je groflere Anspruch des
Wirklichen kommt zwar in dieser Gestalt des Verbum Mentis zur
Sprache, hilt aber zugleich dieses Anschauen und Denken fiir eine

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 199

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Erster Teil: Fragestellung und Methode

noch unbekannte Zukunft offen. Indem das »Verbum Mentis« die
Notwendigkeit seiner eigenen Uberbietung bezeugt, macht es kom-
mende Erfahrungen nicht tiberfliissig, sondern allererst méglich.

Doch schliefit dies nicht aus sondern ein, daf$ wir den je grofle-
ren Anspruch des Wirklichen in jeder Phase des Dialogs mit ihm auf
objektiv giiltige, d.h. auch fir kommende Dialogphasen bleibend
maf3gebliche Weise vernehmbar machen. Auch kommende Erfah-
rungen miissen ihre objektive Giiltigkeit dadurch bewihren, daf3 sie
sich als Phasen im Dialog mit jener Wirklichkeit erweisen, deren An-
spruch uns durch frithere Erfahrungen vermittelt worden ist. Darum
behilt die einmal erreichte Gestalt dieses Anschauens und Denkens
und also das einmal gesprochene Verbum Mentis fiir alle kommen-
den Erfahrungen bleibende, richtungweisende Mafigeblichkeit, weil
es durch den je grofleren Anspruch des Wirklichen in seine jeweils
neue Gestalt gebracht worden ist und so diesen Anspruch auch fiir
die Zukunft vernehmbar gemacht hat. Jede im Dialog mit dem Wirk-
lichen einmal erreichte Gestalt des Verbum Mentis wird so fiir alle
kommenden Erfahrungen zum Maf3stab dafiir, ob sie diesem einmal
vernehmbar gewordenen je grofleren Anspruch des Wirklichen auf
der Spur geblieben sind.

Wenn von der Erfahrung im Allgemeinen gesagt werden kann,
ihre objektive Geltung bewihre sich in einem hermeneutischen
Wechselverhiltnis zwischen ihrem Inhalt und den Inhalten jeder an-
deren Erfahrung, dann gilt dies auch fiir diejenigen speziellen Erfah-
rungen, die »horizontveriandernd« genannt werden konnen, weil in
ihnen die vorantreibende Kraft der »Veritas semper maior« unver-
stellt hervortritt und das Subjekt zu einer Umgestaltung seiner An-
schauungs- und Denkformen nétigt. Auch deren objektive Geltung
ist nur gesichert, wenn es gelingt, einen Kontext aufzubauen, inner-
halb dessen sie alle anderen Erfahrungen auf neue Weise auslegt,
aber auch von ihnen ausgelegt wird. Dieser Kontext wird die Gestalt
eines Erzihlzusammenhanges haben, der die jeweils erreichte Gestalt
des menschlichen Anschauens und Denkens aus der vorangegange-
nen Geschichte seiner Gestaltung und Umgestaltung begreiflich
macht und riickschauend diese Geschichte als das Gefiige der Bedin-
gungen deutet, aus denen diese gegenwirtige Gestalt der eigenen
Subjektivitdt hervorgegangen ist.

Doch ist es nicht fraglos gewifs, daf3 die Herstellung eines sol-
chen Zusammenhangs wechselseitiger Auslegung immer gelingt.
Die Vielfalt der Subjektivititsweisen und der ihnen entsprechenden

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

Erfahrungswelten lafit eine Dialektik entstehen, in der die Einheit
der Vernunft verlorenzugehen droht. Diese Dialektik ist nur durch
Vernunftpostulate aufzulosen. Diese sprechen eine in transzenden-
taler Hinsicht notwendige Hoffnung aus. Und alles Sprechen von
Gott gewinnt seine Rechtfertigung daraus, daf$ es den Grund dieser
Hoffnung benennt (s.o0. S. 1451.).

B) Folgerungen und weiterfithrende Anfragen

Aus dem Gesagten ergeben sich Folgerungen, die auch fiir die Theo-
logie bedeutsam sind. Wenn néamlich jede Erfahrung darauf beruht,
daf3 der »je groflere« Anspruch des Wirklichen eine Umgestaltung
des Anschauens und Denkens verlangt, die sich riickschauend als
Phase in einem zukunftsoffenen Dialog mit dem Wirklichen erweist,
dann wird dies auch und vor allem von jenem »je grofleren« An-
spruch Gottes gelten, der in den Schriften von Propheten und Apo-
steln bezeugt wird. Der Mensch kann diesen gottlichen Anspruch nur
dann in seiner objektiven Giiltigkeit erfassen, wenn er jene »Umge-
staltung zur Neuheit des Denkensc, zu der dieser gottliche Anspruch
ihn herausfordert, sich als Teil einer Geschichte aneignet, die er als
die seine erzihlen kann. Von Gott, seinem Anspruch und seiner Zu-
sage reden, heifdt deswegen stets zugleich: die Geschichte erzihlen, in
der diese Umgestaltung ihre Stelle findet.

Wenn der Apostel die Gemeinde von Rom ermahnt: »Lasset
euch nicht mit-hineinpressen in das Schema dieser Weltzeit, lasset
euch vielmehr umgestalten zur Neuheit des Denkens, damit ihr ur-
teilsfihig werdet«*, dann spricht er zunichst von der Bedingung
sittlicher Urteilsfahigkeit iiber »das Gute, Zustimmungswiirdige
und Vollkommene«, das er zugleich fir das »Gottgewollte« halt.
Der Transzendentalphilosoph aber erkennt in dieser speziellen Aus-
sage die Bedingung jeder Urteilsfahigkeit wieder: Die Fihigkeit zum
Urteil wird nur in dem MafSe gewonnen, in welchem das Subjekt sich
durch den je grofieren Anspruch des Wirklichen, das ihm in der Er-
fahrung begegnet, zu einer Veridnderung der Gestalt (morphé) seines
Denkens herausfordern léf8t. Und die religiose Erfahrung ist dafiir,
neben der sittlichen, das ausgezeichnete Beispiel.

Daraus ergibt sich eine erste weiterfiihrende Anfrage: Kann eine
transzendentalphilosophische Theorie, die das Verbum Mentis als
eine geschichtlich variable Grofle begreift und diese geschichtliche

42 Rom 12,2.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 201

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Verinderung auf den »je grofleren« Anspruch des Wirklichen zu-
riickfiihrt, der Theologie eine Hilfe bieten, wenn diese deutlich zu
machen versucht, daf§ die Weitergabe der Zeugnisse von Gottes Zu-
wendung und Anspruch den Horer dazu auffordert, das gehdrte Wort
als die Kraft, die sein Leben verwandelt, zu begreifen und zu bezeu-
gen?

Wenn weiterhin die bleibende Mafigeblichkeit dessen, was un-
serem Anschauen und Denken in seiner jeweils erreichten Gestalt
erfahrbar wird, darauf beruht, daf3 diese Gestalt eine unentbehrliche
Phase im Dialog mit der Wirklichkeit ist und daher den Niederschlag
des gesamten bisher gefiihrten Dialogs und zugleich die Antizipation
seiner Zukunft in sich enthilt, dann wird dies auch fiir die jeweils
historisch bedingte Gestalt jenes Verbum Mentis gelten, durch das
Propheten und Apostel den je grofleren Anspruch und die je groflere
Zusage Gottes zur Sprache gebracht haben. Dann aber kann eine hi-
storische Kritik, die das menschliche Anschauen und Denken, auch
das der Propheten und Apostel, als historisch bedingt und tiberbie-
tungsbediirftig begreift, widerspruchsfrei mit der Unbedingtheit des
gottlichen Anspruchs zusammengedacht werden, der in diesem Ver-
bum Mentis vernehmbar wird und zugleich dieses Anschauen und
Denken bestindig iiber seine je gegenwirtige Gestalt hinaustreibt.

Daraus ergibt sich eine zweite weiterfiihrende Anfrage: Kann
ein dialogisches Verstindnis des »Verbum Mentis« der Theologie
eine Hilfe bieten, wenn diese sich bemiiht, die bleibende Verbind-
lichkeit der Anamnese an jede Gestalt der einmal ergangenen Of-
fenbarung Gottes so zu begreifen, daf diese Anamnese das zu-
kunftsgewandte Horen auf Gottes je groferes Gnadenwort nicht
iiberfliissig, sondern im Gegenteil erst moglich macht? Und kann
der Theologe dieser allgemein philosophischen Einsicht einen Hin-
weis zur Beantwortung seiner speziellen Frage abgewinnen, auf wel-
che Weise die Unbedingtheit jeder Glaubenserfahrung mit der
prinzipiellen Unabgeschlossenheit der Glaubensgeschichte zusam-
mengedacht werden kénne?

Wenn weiterhin, wie an friiherer Stelle gesagt wurde, die objek-
tive Geltung unserer Erfahrung darauf beruht, daf3 ein Kontext auf-
gebaut wird, innerhalb dessen alle einzelnen Inhalte sich gegenseitig
auslegen, dann wird dies auch auf die Geltung jener Erfahrungen zu-
treffen, die in biblischen Schriften bezeugt sind. Dann bewihrt auch
der unverwechselbar individuelle Inhalt dessen, was Propheten und
Aposteln offenbar geworden ist, sich darin, daf3 er allem, was tiber-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

haupt zum Inhalt menschlicher Erfahrung werden kann, einen neuen
Stellenwert und eine neue Bedeutung verleiht, freilich auch fihig ist,
im Licht neuer Erfahrungen neu verstanden zu werden. Immer neue
Generationen von Juden haben im Lichte der Zeugnisse von der Her-
ausfithrung der Viter aus Agypten ihr eigenes individuelles und ge-
meinschaftliches Leben gedeutet, freilich auch im Lichte dieser ihrer
Erfahrungen immer neu verstehen gelernt, was es bedeutet, aus
Agypten gefiihrt worden zu sein. Immer neue Generationen von
Christen haben im Lichte der Botschaft von Jesu Tod und Auferwek-
kung ihre eigenen Erfahrungen von Schuld und Todesnot, von Ver-
gebung und Errettung und von ihrer Berufung zur »Neuheit des Le-
bens« gedeutet, freilich auch im Lichte dieser ihrer Erfahrungen
immer neu verstehen gelernt, was es heiflt, zur Gemeinschaft mit
Jesu Todes-Erniedrigung und zur Hoffnung auf die Gemeinschaft
mit seiner Auferstehungs-Herrlichkeit berufen zu sein. »Erkennen
wollen wir ihn und die Kraft seiner Auferstehung und die Gemein-
schaft mit seinem Leiden, gleichgestaltet zu werden seinem Tode,
entgegenzueilen der Auferweckung von den Toten. Denn er wird
umgestalten den Leib unserer Niedrigkeit, gleichgestaltet dem Leib
seiner Herrlichkeit, gemaf3 seinem Wirken, das Kraft hat, sich zu un-
terwerfen das All«*.

Daraus ergibt sich folgende dritte weiterfiihrende Anfrage:
Kann eine philosophische Theorie, die die Erfahrung als einen Dialog
begreift, innerhalb dessen jede einzelne Phase alle anderen auslegt
und durch sie ausgelegt wird, der Theologie eine Hilfe bieten, wenn
diese sich bemiiht, die »Concordantia Scripturarum« neu zu verste-
hen: nicht als logische Kohirenz eines Systems von Lehrsitzen oder
von Priamissen, aus denen solche Lehrsitze sich folgern lassen, son-
dern als hermeneutisches Wechselverhiltnis von Erfahrungszeugnis-
sen? Und enthilt eine solche Theorie der Erfahrung auch einen Hin-
weis fiir die Theologie, sofern diese sich bemiiht, den Horer des
Wortes zugleich als eigenverantwortlichen Zeugen der Wahrheit zu
begreifen, obgleich er nicht Augenzeuge der biblisch berichteten Er-
eignisse gewesen ist?

Und wenn schlieflich die Moglichkeit, sich den vielfdltigen
Weisen zu offnen, wie das Wirkliche den Menschen in Anspruch
nimmt, auf der postulatorischen Hoffnung beruht, jede Begegnung

# Phil 3,10f. und 21, Ubersetzungsvorschlag in: R. Schaeffler, Fahigkeit zur Erfahrung,
Freiburg 1982, 107.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 203

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Erster Teil: Fragestellung und Methode

mit dem Wirklichen und seinem Anspruch lasse sich zugleich als die
Erscheinungsgestalt der gottlichen Zuwendung und des gottlichen
Anspruchs begreifen, dann gewinnt das Sprechen von Gott zugleich
allgemeine, jede Art von Erfahrung betreffende Bedeutung. Das Zu-
trauen in die Erfahrung, auch und gerade in deren unvorhersehbare,
die Struktur unseres Anschauens und Denkens verindernde Wir-
kung, ist, so verstanden, in dem Vertrauen auf Gottes Zuwendung
begriindet, die gerade darin wirksam wird, daf3 sie das menschliche
Anschauen und Denken im Durchgang durch die Krisen seiner Ge-
schichte zu immer neuen Weisen seiner Selbstgesetzgebung und da-
mit zu je neuen Weisen der Erfahrung fahig macht.

Daraus ergibt sich die vierte weiterfiihrende Anfrage: Kann eine
transzendentalphilosophische Theorie, die das Sprechen von Gott als
Ausdruck einer postulatorischen Hoffnung versteht, eine Hilfe fiir
die Theologie bedeuten, wenn diese deutlich zu machen versucht,
daf die Verkiindigung von Gottes Wort nicht nur im »speziell reli-
giosen« Kontext bedeutsam ist, sondern zugleich den Grund be-
nennt, der den Menschen in immer neuen Krisen seiner Geschichte
zur Selbstbestimmung und damit zugleich zur Welterfahrung fihig
macht?

Damit wiirde sich fiir die Theologie zugleich ein Weg offnen,
jenen methodischen Fehler zu vermeiden, den sie nicht selten der
Philosophie vorwirft: Die theologische Reflexion wird sich davor hii-
ten miissen, den Gott des Glaubens durch einen »Deus theologorum«
zu ersetzen, der der spezifisch religiosen Weise des Anschauens und
Denkens ebenso fremd erscheinen miifite wie der »Deus philosopho-
rumg, dessen Differenz gegeniiber dem »Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs« viele Theologen immer wieder so nachdriicklich hervor-
heben. Die spezifische Differenz religiésen Redens geht verloren,
wenn dieses nicht den Grund einer Hoffnung benennt, dem der
Mensch sich auch und gerade in den Krisen seiner Erfahrungswelt
und seiner eigenen Identitit anvertrauen kann.

Es wire darum nichts damit gewonnen, wenn innerhalb der
Theologie ein vordialektisch-unkritischer Optimismus des Guten,
Schonen und (im wissenschaftlichen Sinne) Wahren vertreten und
dafiir vermeintliche Griinde in einem religidsen Gottvertrauen ge-
sucht wiirden. Es war, um noch einmal auf Kant zuriickzukommen,
gerade der vordialektisch-unkritische Erkenntnis-Optimismus der
Theologen, der Kants Kritik hervorgerufen und ihn zu der Uberzeu-
gung gebracht hat, er miisse den Glauben des schlichten Glaubigen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

davor schiitzen, in die Streitigkeiten der Schultheologie verwickelt zu
werden, die den Anspruch erhob, tiber gottliche Dinge bescheid-
zuwissen. Und es war gerade die »Dialektik im Begriff des hochsten
Gutes«, die ihn dazu veranlafite, die christliche Botschaft von der
Rechtfertigung des Siinders und vom Reiche Gottes auf philosophi-
sche Weise anzueignen. Gerade dadurch hat er, gegeniiber dem Mo-
ral-Optimismus der Aufklarungstheologie, die christliche Einsicht in
Erinnerung gerufen: Dieses Reich a3t sich durch menschliche Taten
nicht so bewirken, wie ein Zweck sich durch die Wahl geeigneter
Mittel verwirklichen 1d83t; es laf3t sich durch die sittliche Praxis des
Menschen nur im Sinne des »signum rememorativum, demonstrati-
vum et prognosticum« bezeugen*.

Gerade eine theologische Ethik wire gut beraten, wenn sie jenes
Zutrauen in die Wirksamkeit des Guten, ohne das kein sittliches
Handeln maglich ist, nicht auf den Leistungs-Optimismus des Men-
schen griinden wiirde, sondern auf jene Hoffnung, die sich auf Gottes
Heilshandeln richtet. Und gerade eine christliche Glaubenslehre wi-
re gut beraten, wenn sie in Erinnerung behielte, daf3 alles »Uber-
fithrtwerden von Tatsachen, die man nicht sieht« sich darin bewih-
ren muf, den Grund zu benennen, der es dem Glaubenden moglich
macht »festzustehen in dem, worauf er hofft«*. Es sind, philoso-
phisch gesehen, die Postulate der Hoffnung, die ein Sprechen von
Gott moglich machen. Und die universelle Bedeutung der speziell re-
ligiosen Erfahrung, auf die die Theologie reflektiert, beruht nicht
darauf, dafi diese Erfahrung ein Wissen erzeugt, das vor der Dialektik
der Vernunft bewahrt bliebe, sondern darauf, dafs sie eine Hoffnung
ins Recht setzt, die diese unvermeidliche Dialektik auflosbar macht.

b)  Folgerungen aus der speziellen Theorie der religiosen Erfahrung

o) Erreichte Ergebnisse

Das Verstindnis jeder Erfahrung als eines Dialogs mit der Wirklich-
keit hat, in seiner Anwendung auf die speziell religise Erfahrung, zu
folgenden Ergebnissen gefiihrt: Das Verbum Mentis, das den beson-
deren Anspruch des Heiligen beantwortet und zur Sprache bringt,
wird als ein Wort begriffen, das dem, der die religiose Erfahrung
macht, vom Heiligen selbst »ins Herz und auf die Lippen gelegt«

4 1, Kant, Der Streit der Fakultiten, Akad.-Aus.VII,84.
4 Hebr. 11,1.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A= 205

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Erster Teil: Fragestellung und Methode

worden ist. Die unerzwingbare Gabe des Verbum Mentis, das die spe-
ziell religiose Erfahrung erst moglich macht, ist, religios verstanden,
ein Ausdruck der numinosen Freiheit des Heiligen (von »Numen« =
»Willensmacht«). Dasjenige spezifisch religiose Verbum Mentis, das
der freien und ungeschuldeten Zuwendung des Heiligen entspricht,
hat »doxologischen« Charakter. Darauf beruht die spezifische Weise
seiner objektiven Geltung. Diese objektive Geltung bewihrt sich da-
durch, daf3 jede einzelne religiose Erfahrung mit jeder friitheren und
spéteren in ein Verhiltnis wechselseitiger Auslegung gebracht wer-
den kann.

B) Folgerungen und weiterfithrende Anfragen
Aus dem Gesagten ergeben sich folgende Angebote an das Selbstver-
stindnis der Theologie, die aus der hier vorgeschlagenen philosophi-
schen Einiibung gewonnen werden konnen: Wenn die religiése Er-
fahrung nur durch eine spezifische Weise des Verbum Mentis
beantwortet werden kann, namlich durch ein Wort, das von dem,
der diese Erfahrung macht, als Gabe des Heiligen (als ihm vom Hei-
ligen ins Herz gelegtes Wort) begriffen werden muf3, dann wird das
auch fiir diejenigen Erfahrungen gelten, die in heiligen Schriften be-
zeugt sind. Schon ehe sich Propheten und Apostel durch ihr nach au-
Ben verlautendes Wort an einen Horer wenden, bringen sie in ithrem
Anschauen und Denken eine Anrede des Heiligen zur Sprache, die
alle Eigenmacht ihres Auffassungsvermogens zerbricht und sie mit
der Gabe des Wortes beschenkt. Schon ihr Verbum Mentis (und nur
deshalb sekundir auch ihr Verbum Oris) ist Gottes Wort, nicht weil
es ihr eigenes Anschauen und Denken iiberfliissig, sondern weil es
dieses erst moglich macht und Gott als den »sermone ditans guttura«
erweist.

Daraus ergeben sich noch einmal sechs weiterfiihrende Fragen.
Die erste von ihnen lautet: Kann eine philosophische Theorie, die die
religiose Erfahrung als die Folge einer Gabe des (zunichst inneren,
sekunddr auch des dufleren) Wortes begreift, das der Mensch nicht
aus eigener Kraft sprechen kann, eine Hilfe fiir die Theologie bedeu-
ten, wenn diese sich bemiiht, die Weise, wie Gottes Wort in der Ant-
wort des Menschen zur Sprache kommt, von aller »Menschenweis-
heit« zu unterscheiden? Und kann der Theologe dieser allgemein
sprachphilosophischen Einsicht einen Hinweis zur Beantwortung
seiner speziellen Frage abgewinnen, wie sich das gottliche Offenba-
rungswort als Anrede begreifen 14ft, die das Menschenwort nicht er-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

setzt, sondern zur Erscheinungsgestalt des gottlichen Wortes werden
lage?

Wenn, wie soeben gesagt worden ist, zur religiosen Erfahrung
das Bewuf3tsein gehort, einer numinosen Freiheit begegnet zu sein,
durch die der Mensch seiner Selbstverfiigung beraubt, zugleich aber
mit einer Zuwendung beschenkt wird, der er sich anvertrauen kann,
dann wird dies auch fiir diejenigen Erfahrungen gelten, die in heili-
gen Schriften bezeugt sind. Das den Propheten und Aposteln »in den
Mund gelegte Wort« wird dann als das in freier Zuwendung gespro-
chene Gotteswort verstanden, das im antwortenden Wort des Men-
schen zur Sprache kommt. Die Befahigung zu solchem Sprechen gilt
zugleich als Zeichen ihrer »Erwihlung vom Mutterleibe an« und als
die Zusage eines bleibenden Schutzes, der alle menschliche Furcht
vertreibt*. Darum ist das empfangene Wort, tiber all seinen Mittei-
lungs- und Aussagesinn hinaus, stets zugleich der Erweis einer frei
gewihrten personalen Zuwendung, die als »Erwihlung« verstanden
werden darf?.

Daraus ergibt sich wiederum eine zweite weiterfiihrende Anfra-
ge: Kann eine philosophische Theorie, die die religiose Erfahrung als
Folge einer freien Zuwendung des Heiligen und damit der Stiftung
eines personalen Verhiltnisses zwischen der Gottheit und dem »er-
withlten Gefaf3« ihres Wortes versteht, eine Hilfe fiir die Theologie
bedeuten, wenn diese sich bemiiht, die »Offnung des Ohres« fiir Got-
tes Anrede als eine Gnadengabe zu begreifen, durch die Gott zugleich
sich selbst in freier Zuwendung mit dem Menschen verbindet? Und
kann der Theologe dieser allgemein religionsphilosophischen Ein-
sicht einen Hinweis zur Beantwortung seiner speziellen Frage abge-
winnen, wie die »Inspiration« des erwéhlten Horers, d. h. seine Bega-
bung mit jenem géttlichen Geist, der allein »die Tiefen der Gottheit
erforscht«*®, sich zur menschlichen Eigentitigkeit des Verstehens
dieser gottlichen Anrede verhalt?

Wenn weiterhin die objektive Geltung der religiosen Erfahrung
darauf beruht, dafl dasjenige Verbum Mentis, das diese Art von Er-
fahrung ermoglicht, doxologischen Charakter hat, dann wird dies
auch fiir diejenigen Erfahrungen gelten, die in heiligen Schriften be-
zeugt sind. Das Wort, das Propheten und Aposteln ins Herz (und se-

# vgl. Jer 1.
¥ vgl. die Bezeichnung des Apostels Paulus als »vas electionis«, Apg 9,15.
4 1 Kor 2,10f.

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 207

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Erster Teil: Fragestellung und Methode

kundir auf die Lippen) gelegt worden ist, macht sie fihig, nicht nur
ihr subjektives und situationsgebundenes Erleben zur Sprache zu
bringen, sondern ihre personliche Begegnung mit dem Heiligen als
objektiv giiltige, bleibend maf3gebliche Erfahrung zu bezeugen. Weil
das innere und duflere Wort des Zeugen dessen Antwort auf das Auf-
leuchten der gottlichen Doxa ist und in dieser Antwort die Zuwen-
dung und den Anspruch Gottes zur Sprache bringt, kann der Horer
im Echo dieser Antwort jene Anrede vernehmen, in der auch fiir ihn
dieses Aufleuchten der Doxa erfahrbar wird. Diese Weitergabe der
gottlichen Anrede im Echo des menschlichen Wortes aber ist nur
moglich, weil in der religiosen Erfahrung, die durch dieses Wort be-
zeugt wird, zugleich das kommende, endgiiltige Aufleuchten der
Herrlichkeit Gottes antizipatorisch prasent wird. Darum vermittelt
das menschliche Zeugnis zugleich den Horern die Zusage, daf3 die
gleiche Herrlichkeit des gleichen Gottes auch kiinftig in immer neu-
en Gestalten aufleuchten wird. Und indem diese Zusage sich an allen
vergangenen und kiinftigen Inhalten der religiosen Erfahrung her-
meneutisch bewihrt, tritt die objektive, die personliche Situation
der Propheten und Apostel iibergreifende Geltung ihres Zeugnisses
ausdriicklich hervor. Dieses Zeugnis gibt die Zuwendnug und den
Anspruch Gottes, die der Zeuge erfahren hat, auch an seinen Horer
oder Leser weiter und fordert auch ihn auf, darauf seine doxologische
Antwort zu geben. Denn die Tatsache, daf das doxologische Wort,
nach dem Selbstverstindnis der Religion, seinem Sprecher von Gott
selbst ins Herz und auf die Lippen gelegt wird, nimmt weder dem
Verfasser heiliger Schriften noch ihren Lesern die Aufgabe ab, ihr
subjektives und situationsgebundenes Erleben in den Inhalt objektiv
giiltiger, bleibend mafigeblicher Erfahrung zu verwandeln, die auch
anderen bezeugt werden kann. Aber das doxologische Wort muf3te
ihnen geschenkt werden und hat ihnen die Erfiillung dieser Aufgabe
moglich gemacht. Der angemessene Ausdruck fiir die empfangene
Gabe des Wortes ist daher der Dank fiir die Ermachtigung zum doxo-
logischen Lobgesang. »Er legte in meinen Mund ein neues Lied, ein
Preislied fiir unseren Gott«*.

Daraus ergibt sich die dritte weiterfiihrende Anfrage: Kann eine
philosophische Theorie, die die objektive Geltung der religiosen Er-
fahrung auf den doxologischen Charakter des religiosen Verbum
Mentis (und sekundir auch des religiosen Verbum Oris) zuriickfiihrt,

4 Ps 40,4.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

eine Hilfe fiir die Theologie bedeuten, wenn diese sich bemiiht, die
Vielfalt bezeugter Glaubenserfahrungen, auch innerhalb der Bibel,
unverkiirzt zur Geltung zu bringen und ihre »Concordantia« so zu
bestimmen, daf3 nicht der irrefithrende Anschein entsteht, sie seien
untereinander bedeutungsgleich und daher austauschbar? Und kann
der Theologe der allgemein religionsphilosophischen Einsicht in den
primar doxologischen Charakter des religiosen Wortes einen Hin-
weis zur Beantwortung seiner speziellen Frage abgewinnen, wie sich
die bleibende Maf3geblichkeit dieser Zeugnisse zu ihrer erwarteten
Uberbietung durch jenes Offenbarwerden der géttlichen Herrlichkeit
verhilt, das erst »am Ende der Tage« geschehen wird, wenn wir »Gott
schauen werden, wie er ist«?

SchliefSlich war davon die Rede, daf3 die religiose Erfahrung in
einem spezifischen Wechselverhiltnis zu den Postulaten der Ver-
nunft steht: Sie setzt die in diesen Postulaten implizierte Hoffnung
ins Recht und wird ihrerseits, durch die Beziehung zur Vernunftdia-
lektik und ihrer Aufthebung, ihrer universalen, alle Erfahrungswei-
sen betreffenden Bedeutung bewufSt. Auch daraus ergeben sich Fol-
gerungen fiir die Theologie. Wenn nimlich die religiése Erfahrung,
unbeschadet ihrer Eigengesetzlichkeit, gerade dadurch universale Be-
deutung hat, daf3 sie jene Hoffnungspostulate ins Recht setzt, die zur
Auflosung der Vernunftdialektik notwendig sind, dann wird auch die
theologische Reflexion auf diese religiose Erfahrung beim Aufweis
dieser Vernunftdialektik anzusetzen haben. Thre Aufgabe wird dann
nicht darin bestehen, den Optimismus der Erkenntnis und der sitt-
lichen Praxis gegen die transzendentale Kritik in Schutz zu nehmen
(was ihr den Vorwurf eintragen miifite, in ein vordialektisch-unkriti-
sches Denken zuriickgefallen zu sein). Statt dessen wird sie zu zeigen
haben, daf3 alles Sprechen von Gott den Grund jener Hoffnung be-
nennt, die auf die Auflésung dieser Vernunftdialektik und damit auf
die Wiederherstellung der bedrohten Vernunftautonomie gerichtet
ist. Denn nur in der Kraft dieser Hoffnung kann es gelingen, ange-
sichts der Kollision strukturverschiedener Erfahrungsweisen und Er-
fahrungswelten dennoch den objektiv giiltigen Anspruch freizule-
gen, den das Wirkliche an alle Weisen unserer Erkenntnis und
unseres Handelns richtet (nicht nur an die speziell religiose Theorie
und Praxis).

Daraus ergibt sich die vierte weiterfiihrende Frage: Kann eine
Theorie, die die Erfahrung als einen Dialog mit der Wirklichkeit be-
greift, eine Hilfe fiir die Theologie bedeuten, wenn diese sich be-

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 209

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Erster Teil: Fragestellung und Methode

miiht, zugleich an der Eigengesetzlichkeit des Religigsen und an sei-
ner universalen Bedeutung festzuhalten? Kann eine Theologie, die
sich an einer solchen Theorie der Erfahrung orientiert, dadurch zu-
gleich einen Ansatz gewinnen, von dem aus gezeigt werden kann,
dafl die Botschaft des Glaubens die Zusage einer Hoffnung enthilt,
die sich nicht ausschliefSlich auf das Leben in einer kommenden Welt
richtet, sondern zugleich darauf, dafy der Mensch in dieser Welt, bei
illusionslosem Blick auf die Selbstgefihrdungen seiner Vernunft, zu
einer veranwortlichen Theorie und Praxis fahig bleibt?

Um diese Fragen zu beantworten, ist es freilich nétig, nicht nur
auf die Vielgestaltigkeit und historische Variabilitit des Verbum
Mentis zu reflektieren, sondern vor allem auf die Bedeutung des
nach auflen verlautenden Wortes, des Verbum Oris und auf dessen
Funktion beim Aufbau von Kommunikations- und Uberlieferungs-
gemeinschaften. Das Verbum Oris hat, in speziell religiosen Kom-
munikations- und Uberlieferungsgemeinschaften, die spezielle Ge-
stalt des doxologischen Wortes, das dem Aufleuchten der Doxa des
Heiligen nicht nur antwortet, sondern in dieser Antwort zugleich
zur Erscheinungs- und Gegenwartsgestalt dieses Aufleuchtens wird.

Auch daraus ergeben sich Folgerungen fiir die Theologie. Wenn
nicht erst das » Verbum oris«, sondern schon das » Verbum Mentis«
responsorischen Charakter hat, indem es einen Anspruch des Wirk-
lichen beantwortet und durch diese Antwort zur Sprache bringt,
dann wird dies auch fiir die Verfasser heiliger Schriften gelten: Got-
tes Anspruch und Zusage liegt dem Anschauen und Begreifen der
Propheten und Apostel ermdglichend voraus und gewinnt doch erst
durch dieses ihr Anschauen und Denken seine vernehmbare Gegen-
wartsgestalt.

Daran schliefSt sich die fiinfte weiterfiihrende Frage an: Kann
eine sprachphilosophische Theorie, die den responsorischen Charak-
ter des » Verbum Mentis« betont, eine Hilfe fiir die Theologie bedeu-
ten, wenn diese versucht, nicht nur allgemein vom Anspruch des
Wirklichen und der menschlichen Antwort zu sprechen, sondern das
Proprium desjenigen Verhaltnisses zu bestimmen, das zwischen der
Wirklichkeit des gottlichen Heilswirkens und jenem menschlichen
Akt besteht, in welchem Propheten und Apostel dieses gottliche Wir-
ken gldaubig begriffen und bezeugt haben? Kann der Theologe der
allgemein sprachphilosophischen These, daf§ der Anspruch des Wirk-
lichen uns stets nur im Widerhall unserer Antwort vernehmbar wird,
einen Hinweis zur Beantwortung seiner speziellen Frage abge-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UmriBzeichnung einer Theorie der Erfahrung

winnen, wie sich das Wort Gottes zu seiner Erscheinungsgestalt im
Menschenwort verhalte?

Wenn weiterhin unsere Erfahrung nicht nur responsorischen,
sondern dialogischen Charakter hat, weil der Anspruch des Wirk-
lichen immer neu eine Verinderung unserer Anschauungs- und
Denkformen verlangt, dann wird das auch fiir diejenigen Erfahrun-
gen gelten, die in heiligen Schriften bezeugt sind, aber auch fiir die-
jenigen, zu denen die Horer und Leser dieser Schriften herausgefor-
dert werden. Die Weise, wie Gott sich vom Menschen erkennen und
anrufen lif3t, 6ffnet diesem einen Weg in eine noch unbekannte Zu-
kunft; und doch ist an jeder Stelle dieses Weges die ganze Wirklich-
keit Gottes, seines Anspruchs und seiner Zusage, der Inhalt der reli-
giosen Erfahrung.

Ein solches Verstindnis des dialogischen Charakters der Erfah-
rung hitte Auswirkungen auf die Bestimmung des Verhiltnisses
zwischen den beiden Testamenten: Auch in den Schriften des »Alten
Testaments« ist die ganze Wirklichkeit Gottes und seiner Herrlich-
keit offenbar gemacht, sodafy diese sich nicht in der Préfiguration
dessen erschopfen, was in den Schriften des »Neuen Testaments« of-
fenbargemacht worden ist. Aber die spezifische Zukunftsoffenheit,
die dem dialogischen Charakter jeder Offenbarung entspricht, macht
es moglich, das unverkiirzt festgehaltene Zeugnis des »Alten Testa-
ments« im Lichte neutestamentlicher Verkiindigung neu zu lesen.

Wiederum ergibt sich daraus eine sechste weiterfiihrende An-
frage: Kann eine Theorie, die die Erfahrung als Dialog mit der Wirk-
lichkeit begreift, der Theologie eine Hilfe bieten, wenn diese sich be-
miiht, die »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens«, auf der der
Glaube beruht, als Antizipation einer kommenden Umgestaltung zu
begreifen, die den Inhalt einer endzeitlichen Hoffnung darstellt? Und
kann der Theologe dieser allgemein philosophischen Einsicht einen
Hinweis zur Beantwortung seiner speziellen Frage abgewinnen, wie
sich die Gewifsheit des Glaubens zu seinem selbstkritischen Bewufst-
sein verhalt, ndherhin zum BewufStsein von seiner eigenen Vorlau-
figkeit, durch die der Glaube als eine »cognitio in via« sich von der
seligmachenden Schau unterscheidet?

Im nun folgenden Zweiten Teil der hier vorgelegten Unter-
suchung sollen deshalb die hier gewonnenen Ergebnisse auf ein Pro-
blemfeld angewandt werden, das fiir die Theologie von zentraler Be-
deutung ist, dessen philosophische Implikate aber bisher wenig
Beachtung gefunden haben. Die Theologie namlich hat es in all ihren

Philosophische Einiibung in die Theologie | A 211

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Erster Teil: Fragestellung und Methode

Disziplinen mit Auslegungsaufgaben zu tun. Gegenstand dieser Aus-
legung sind sprachliche Auflerungen unterschiedlicher Art, z.B.
Bibeltexte, Bekenntnisse (Symbola), Glaubenszeugnisse aus der Ge-
schichte der Kirche. Ziel der Auslegung aber ist es, diese sprachlichen
Auflerungen so verstindlich zu machen, dafi in ihnen die Anrede und
Zusage Gottes an die jeweiligen Horer vernehmbar wird. Ein zentra-
les Problem der Theologie besteht deshalb darin, wie derartige Texte
als Gegenwartsgestalten des gottlichen Wortes in der Erscheinungs-
gestalt des vernommenen Menschenworts begriffen werden konnen.
Darum wird der folgende Zweite Teil der hier vorgelegten Unter-
suchung dem Problem »Gotteswort im Menschenwort« gewidmet
sein. Dabei wird zu priifen sein, ob eine Theorie, die die Erfahrung
als einen Dialog mit der Wirklichkeit begreift, zur Klirung oder gar
zur Losung dieses Problems etwas beitragen kann. Sofern dies gelin-
gen sollte, wiirde die hier vorgeschlagene Methode sich zugleich als
eine Anleitung zur »Philosophischen Einiibung in die theologische
Erkenntnislehre« bewihren. Im Zweiten und Dritten Bande der hier
vorgelegten Untersuchung soll dann erprobt werden, ob und auf wel-
che Weise die hier vorgeschlagene weiterentwickelte transzendentale
Methode etwas dazu beitragen kann, jene philosophischen Probleme
zu kldren, die in den drei dlteren Traktaten der Fundamentaltheologie
impliziert sind: in der »Demonstratio religiosa, christiana et catho-
lica«. Diese Teile sollen daher die Titel tragen: »Philosophische Ein-
iibung in die Gotteslehre« und »Philosophische Einiibung in die
Ekklesiologie und Christologie«.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8782485860808-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Erfahrung und die Welt ihrer Gegenstände
	a) Stufen im Aufbau der Gegenstandswelt und vier »Grundsätze des reinen Verstandes«
	b) »Gegenstandsfähigkeit«, »Wahrheitsfähigkeit« und »objektive Geltung«

	2. Die Erfahrung und ihr Subjekt
	a) Der Gestaltwandel des Verbum Mentis, die Bedeutung strukturverändernder Erfahrungen und der Aufbau eines Erzähl-Kontextes
	b) Die Vielfalt der Gestalten des Verbum Mentis und die Dialektik der Vernunft
	c) Die postulatorische Hoffnung und die Geschichte des Verbum Mentis

	3. Erfahrung als Thema des intersubjektiven Dialogs
	a) Die Verknüpfung transzendentaler und sprachphilosophischer Reflexion
	b) Gegenstandskonstitution und konkrete Kommunikationsgemeinschaft
	c) Verstehen und Auslegen als transzendentalphilosophisches Problem

	4. Von der Erfahrung im Allgemeinen zur speziell religiösen Erfahrung
	a) Die religiöse Erfahrung und die »Veritas semper maior«
	b) Die religiöse Erfahrung: Gegenstandsfähigkeit, Wahrheitsfähigkeit, objektive Geltung
	#G_a_G#) Das Problem der Gegenstandsfähigkeit religiöser Erfahrung
	#G_b_G#) Das Problem der Wahrheitsfähigkeit
	#G_g_G#) Haben religiöse Erfahrungen objektive Geltung?

	c) Die Postulate der Hoffnung und die religiöse Erfahrung
	d) Autonomie, nicht Autarkie
	e) Religiöse Sprache und konkrete Überlieferungsgemeinschaft

	5. Philosophische Angebote an das Selbstverständnis der Theologie
	a) Folgerungen aus der allgemeinen Theorie der Erfahrung
	b) Folgerungen aus der speziellen Theorie der religiösen Erfahrung


