
C Umrißzeichnung einer Theorie der Erfah-
rung als eines Dialogs mit der Wirklichkeit

Die gesuchte Theorie der Erfahrung, so hat sich gezeigt, muß in einer
Weiterentwicklung der kantischen Transzendentalphilosophie ge-
wonnen werden, die, im Durchgang durch Hegels Kritik, Kants »star-
ren Formen-Apriorismus« überwindet, ohne, wie Hegel dies gemeint
hat, die Kontingenz der Erfahrung als bloß scheinbare zu begreifen
und in eine aus Prinzipien deduzierbare Notwendigkeit zu verwan-
deln. Der Ausdruck »Dialog mit der Wirklichkeit« benennt ein sol-
ches Programm in zweifacher Hinsicht: Was beschrieben werden soll,
ist ein zukunfts-offenes Verhältnis, in welchem Formen und Inhalte
der Erfahrung sich aneinander entwickeln, zugleich aber so, daß da-
bei die Kontingenz der jeweils neuen Begegnung mit dem Wirklichen
gewahrt bleibt.

1. Die Erfahrung und die Welt ihrer Gegenst�nde

a) Stufen im Aufbau der Gegenstandswelt und vier »Grundsätze
des reinen Verstandes«

Das soeben erwähnte vorantreibende Moment der »Veritas semper
maior«, ist auf jeder Stufe desjenigen Vorgangs wirksam, durch den
sich der Gegenstand vor unserem leiblichen und geistigen Auge auf-
baut: auf der Stufe der Anschauung, der Wahrnehmung und der
durch Begriffe (vor allem durch die Kategorien der Relation) gestal-
teten Erfahrung. Dieser Vorgang soll im Folgenden wenigstens skiz-
zenhaft nachgezeichnet werden. In nachträglicher Reflexion auf die
schon geschehene Erfahrung werden die Regeln freigelegt werden,
nach denen der Aufbau des Gegenstandes, der uns in der Erfahrung
gegenübertritt, sich stufenweise vollzieht. An Kants Sprachgebrauch
anknüpfend werden diese Regeln als »Grundsätze des reinen Ver-
standes« bezeichnet werden.

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 113

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schon der einfache Akt des Anschauens schließt ein Moment
des Gestaltens ein. Was uns in der Anschauung zum Bewußtsein
kommt, sind nicht die Wirkungen isolierter »Sinnesaffektionen«,
sondern immer schon eine durch aktive Leistungen unseres Bewußt-
seins aufgebaute Gestalt. Das ist schon vor Jahrzehnten durch die Be-
obachtungen der »Gestaltpsychologie« deutlich geworden1. Übrigens
beruhen auf dieser aktiv-gestalterischen Eigenleistung des Anschau-
ens auch die »Sinnestäuschungen«; denn nicht der isolierte Sinnes-
reiz täuscht uns, sondern die Weise, wie wir die psychischen Korrela-
te derartiger »Reize« zu einer Gestalt verknüpfen. Doch tritt diese
gestaltende Eigenleistung des Bewußtseins nicht nur dort hervor,
wo ihr Ergebnis sich, durch Vergleich mit anderen Anschauungs-In-
halten, als irreführend erweist, sondern auch und vor allem dort, wo
es sich in unserer weiterschreitenden Wirklichkeits-Orientierung be-
währt.

Diese gestaltende Tätigkeit des Anschauens ordnet jedoch nicht
nur einen »chaotischen« Stoff von Sinnesempfindungen, die aus ein-
zelnen Sinnesreizen hervorgehen, sondern steht in einem Wechsel-
verhältnis zu einem Maßgeblichkeitsanspruch des Wirklichen, den
wir freilich erst dann inhaltlich bestimmen können, wenn wir den
Akt des Anschauens (und die nachfolgenden Akte des Wahrnehmens
und des Denkens) schon vollziehen.

Beispiele dafür bietet das binokulare Sehen. Da wir den gleichen
Gegenstand mit jedem der beiden Augen unter einer leicht veränder-
ten Perspektive erblicken, bemerken wir nicht nur (z. B. indem wir
wechselweise je ein Auge schließen), daß er jeweils dem einen Auge
etwas zeigt, was er dem anderen verbirgt; vielmehr bauen wir aus der
Zusammenschau dieser Perspektiven die Raumgestalt des ange-
schauten Körpers auf und sehen so, daß er eine Rückseite hat, die
wir nicht sehen – der schlichteste, in den Lehrbüchern der Erkennt-
nistheorie oft erwähnte Fall, wie sich inmitten des Anschauens die
Veritas semper maior des Angeschauten zur Geltung bringt. Das
kann uns veranlassen, die Perspektive zu wechseln. Nicht zufällig
pflegen wir, wenn wir einen optisch gegebenen Gegenstand genauer
erfassen wollen, den Oberkörper hin und her zu bewegen, womit die
Differenz der Perspektiven erhöht wird und die Plastizität des ange-
schauten Gegenstands deutlicher hervortritt. Freilich wird ebenda-

114 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

1 Veröffentlicht vor allem in der Zeitschrift »Psychologische Forschung« 1921ff. und
den einschlägigen Monographien von W. Köhler, M. Wertheimer und F. Sander.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch auch die Tatsache der »verdeckten Rückseite« noch deutlicher
erfahren. Und selbst wenn wir den Gegenstand umschreiten, um ihn
von allen Seiten zu betrachten, wird uns deutlich: Wir sehen, daß die
Identität des Angeschauten sich für uns in die sukzessive erfahrene
Pluralität seiner Aspekte (wörtlich: seiner Anblicksgestalten) ausein-
anderlegt, während »er selbst« etwas jeweils Eines ist, das wir als
Grund dieser Vielheit von Aspekten nur intendieren, aber nie an-
schauen können. Denn wir sehen immer nur die Vielheit der An-
blicksgestalten, nicht die Einheit des Gegenstands als solche. So se-
hen wir, daß der Gegenstand von jedem seiner Aspekte verschieden
ist und so als der selbst nicht anschaubare Einheitsgrund alles an ihm
Angeschauten erfahrbar wird – eine weitere Weise, wie sich inmitten
des Anschauens die Veritas semper maior des Angeschauten zur Gel-
tung bringt.

Der Vorgang setzt sich fort, wenn wir unterschiedliche »Sinnes-
qualitäten« dem gleichen Gegenstand zuschreiben, und zwar noch
vor aller Verwendung von Namen und Begriffen im rein sinnenhaf-
ten Erfassen: Der Klang einer Stimme veranlaßt uns zur Wendung
des Blicks, weil wir »hören, daß es hier jemanden zu sehen gibt«;
der Gestus eines Sprechenden veranlaßt uns zum aufmerksamen
Hinhören, weil wir »sehen, daß es hier etwas zu hören gilt«; der dar-
gebotene Blumenstrauß eines angekommenen Gastes läßt uns zu-
greifen, vielleicht auch an den Blumen riechen, weil wir »sehen, daß
es hier etwas zu tasten und zu riechen gibt«. In jeder derartigen Wei-
se sinnenhaften Erfassens werden wir uns dessen bewußt, daß jede
dieser Sinnesqualitäten auf die andere verweist, weil wir nicht hören
können, was gesehen sein will, nicht sehen können, was getastet und
mit dem Geruchssinn aufgenommen werden muß. In jeder Weise des
sinnenhaften Perzipierens meldet sich also etwas am Gegenstand,
was eine andere Weise des sinnenhaften Perzipierens verlangt, bis
wir schließlich den einen Gegenstand als den erfassen, der in seiner
Einheit mit keiner seiner Erscheinungsformen zusammenfällt und
den wir doch zugleich als den mit keinem unserer Sinne erfaßten
Grund für die Diversität seiner Erscheinungsformen anschaulich vor
uns haben – wiederum eine Weise, wie sich inmitten der sinnenhaf-
ten Perzeption die Veritas semper maior des Gegenstandes Geltung
verschafft.

Alle diese Formen des Verknüpfens werden im frühen Kindes-
alter erlernt. Und dieses Lernen hat physiologische, psychologische
und lernsoziologische Bedingungen, die empirisch erforscht werden

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 115

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können. Aber von diesen Entstehungsbedingungen des Anschauens
sind die Bedingungen der spezifischen Art von Geltung des Ange-
schauten zu unterscheiden; und diese sind es, die das Interesse des
Transzendentalphilosophen erregen. Denn was man die Objektivität
des Angeschauten nennen kann, also jene Maßgeblichkeit, mit der er
den soeben beschriebenen Akten gegenübertritt, beruht gerade dar-
auf, daß in jedem Akt der anschauenden Perzeption der Gegenstand
sich als ein solcher »meldet«, an dem es mehr zu sehen, zu hören, zu
tasten gibt, als wir an ihm jeweils gegenwärtig erfassen. Der Gegen-
stand ist »mehr« als seine von uns jeweils erfaßte Anschauungs-
gestalt; aber dieses »Mehr« ist nicht abseits von der Anschauung, et-
wa im rein begrifflichen Denken, gegeben, sondern inmitten seiner
Gegebenheit für die Anschauung selbst. Wir »sehen es ihm an«, daß
er in der Weise, wie wir ihn sehen, nicht aufgeht; so erfassen wir
seine Differenz gegenüber seiner Erscheinungsgestalt, und er treibt
uns weiter zu neuen Weisen des sinnenhaften Erfassens (zum Per-
spektivenwechsel oder zum Übergang von der Tätigkeit je eines Sin-
nes zu der eines anderen). Aber weil dieses vorantreibende Moment
in jedem einzelnen Akt des sinnenhaften Erfassens mit-erfaßt wird,
ist der Gegenstand gerade als der, an dem wir unser Anschauen kri-
tisch messen und als jeweils ungenügend beurteilen, in der Anschau-
ung selber gegeben; so erfassen wir seine Präsenz in jeder seiner Er-
scheinungsgestalten.

Auf dieser Präsenz des Differenten beruht die »Gegenstands-
fähigkeit« der Anschauung, d. h. ihre Fähigkeit, sich auf den Gegen-
stand als eine von ihr und allen ihr gegebenen »Aspekten« verschie-
dene Wirklichkeit zu beziehen. Wenn man Hegels Ausdrucksweise
verwenden will, kann man sagen: Die Differenz zwischen dem An-
sichsein des Gegenstandes und seinem Fürunssein ist selber »für
uns«; in seiner anschaulich unseren Sinnen gegebenen Gestalt ist er
uns zugleich als derjenige gegeben, an dem wir jeden unserer »Hin-
blicke« und seine diesen Hinblicken entsprechenden »Anblicke«
(Aspekte) kritisch messen und gegebenenfalls korrigieren.

In solchem Wechselspiel der Hinblicke (Weisen sinnenhaften
Anschauens) und der Anblicke (Weisen sinnenhafter Gegebenheit)
erweist sich jenes Gestalten, das wir in jedem Akt des Anschauens
leisten, als ein responsorisches Gestalten. Wir geben den Weisen,
wie der Gegenstand in der Anschauung erscheint, durch die Weisen
unseres Hinblicks die Gestalt; aber wir tun dies, indem wir einem
Anspruch des Wirklichen auf der Spur sind, den wir in immer neuen

116 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formen des Hinblickens vernehmbar machen, weil er in jeder Weise
dieses Hinblickens als vorantreibende Kraft wirksam ist. Dieses re-
sponsorische Gestalten gewinnt, worauf an späterer Stelle noch ein-
zugehen sein wird, in der künstlerischen Anschauung, aus der das
künstlerische Bilden hervorgeht, seine besondere Ausdrücklichkeit.

Versucht man, diesen Vorgang, der sich noch ohne alle begriff-
liche Reflexion vollzieht, nachträglich auf die ihn leitende Regel zu
bringen, so kann diese in einem »Ersten Grundsatz des reinen Ver-
standes« auf folgende Weise formuliert werden: »Alle Inhalte der
Anschauung sind gestaltete Größen und gehen als solche aus der
Antwort hervor, die wir durch die synthetischen Akte des anschauen-
den Auffassens (kantisch gesprochen: durch die »Apperzeption in der
Anschauung«) auf den Anspruch des Wirklichen geben«2.

An dieser Stelle sei eine terminologische Bemerkung gestattet:
Der Ausdruck »Grundsätze des reinen Verstandes« ist Kants »Kritik
der reinen Vernunft« entnommen. Dort werden vier solcher Grund-
sätze formuliert, die Kant »Axiomen der Anschauung«, »Antizipa-
tionen der Wahrnehmung«, »Analogien der Erfahrung« und »Postu-
late des empirischen Denkens überhaupt« nennt3. Sie konnten so,
wie Kant sie formuliert, in die hier vorgeschlagene Weiterentwick-
lung der Transzendentalphilosophie nicht übernommen werden.
Aber sie mußten im veränderten Kontext ihr inhaltlich anders gear-
tetes funktionales Äquivalent finden; denn hier wie bei Kant geht es
darum, die Verstandesregeln zu benennen, die den Aufbau einer Er-
fahrungswelt möglich machen, und zwar schon die Konstituierung
der Elemente, aus denen diese Welt aufgebaut werden soll: der Inhal-
te des Anschauens und des Wahrnehmens.

Es ist leicht zu sehen, daß der einzelne Akt des Anschauens sich
alsbald mit Akten des Erinnerns und des Erwartens verbindet. Bei-
spiele dafür sind: Wir folgen mit den Augen einem Vogel im Flug;
wir beobachten die Entfaltung einer Knospe zur Blüte; wir erfassen
die Identität einer Melodie in der Abfolge ihrer Variationen. An sol-
chen und ähnlichen Akten ist die nachbildende und die vorausbilden-
de Einbildungskraft beteiligt. Und mit dieser Beteiligung geht die
Anschauung in die Wahrnehmung über. Indem wir auf solche Weise
unsere Erinnerungen und Erwartungen mit dem Inhalt einer neuen
Anschauung vergleichen, geben wir dem Gegenstand die Möglich-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 117

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

2 Erfahrung als Dialog 335.
3 KdrV A 158ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit, uns zu überraschen (sich anders zu zeigen, als aufgrund seiner
bisherigen Erscheinungsweisen zu erwarten war), aber auch unsere
Erinnerungen neu zu deuten (uns zu zeigen, was, von uns unbe-
merkt, in seiner früheren Erscheinungsgestalt schon impliziert gewe-
sen ist).

Indem nun der Gegenstand uns auf solche Weise überrascht und
seine eigene frühere Erscheinungsgestalt re-interpretiert, tritt ein
weiteres Moment der Veritas semper maior hervor: Wir sehen wahr-
nehmend dem Gegenstand an, daß »noch mehr in ihm steckt«, als wir
gegenwärtig an ihm wahrnehmen, und daß, auf die Zukunft bezogen,
noch Anderes in ihm am Werke ist, als wir gegenwärtig bemerken.
Ebendadurch bleibt das, was wir am Gegenstand je gegenwärtig se-
hen, »denkwürdig«, also des Gedenkens wert, weil es »verspricht«,
durch kommende, neue Inhalte des Anschauens neu beleuchtet zu
werden, aber auch die kommenden Aspekte, die er uns zeigen wird,
im Lichte solchen Erinnerns erst wahrnehmbar zu machen. Wir neh-
men die Blüte nicht als solche wahr, wenn wir die Knospe vergessen;
und wir nehmen die Knospe nicht als solche wahr, wenn wir nicht auf
die Überraschung durch die Blüte »gespannt sind«.

So fordert uns der Gegenstand zu Akten des Erinnerns und Er-
wartens heraus und überbietet doch immer wieder nicht nur unsere
Erwartungen, sondern auch unsere Erinnerungen, sofern diese durch
spätere Phasen im Wahrnehmungsvorgang neu ausgelegt werden.
(Dabei hat eines der soeben gewählten Beispiele den Sprachgebrauch
der Erkenntnistheorie geprägt: Die »Entfaltung« der Knospe zur Blü-
te ist jener exemplarische Vorgang, an dem wir den Begriff der »Ex-
plikation« und der »Auslegung« gebildet haben.) Auf solche Weise
wird der einzelne Akt der Responsion, die wir im Anschauen voll-
zogen haben, zum vielstufigen Vorgang eines »Dialogs«. Indem der
Gegenstand unsere Erwartungen überbietet und zugleich unsere Er-
innerungen auf unvorhergesehene Weise auslegt, schulen wir an ihm
unseren wahrnehmenden Blick und verändern damit die Bedingun-
gen, unter denen er sich uns künftig zeigen kann. Und weil dieser
Blick durch unsere früheren Anschauungsinhalte, Erinnerungen
und Erwartungen geprägt ist, ist jeder gegenwärtige Akt der Wahr-
nehmung auch ein Niederschlag der bisherigen Geschichte unseres
Wahrnehmens.

Das hat eine eigentümliche Konsequenz für das Verhältnis von
Subjektivität und Objektivität des Wahrnehmens. Wir bilden im
Laufe unserer Lebensgeschichte unsere persönliche Wahrnehmungs-

118 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


art aus. Vergleichbar der Weise, wie wir unsere persönliche Hand-
schrift ausbilden, gibt es etwas, was man unsere »Seh-Schrift« nen-
nen könnte, die unverwechselbare Konfiguration unserer Auffas-
sungsweisen, in die jeder »Text«, jeder Inhalt der Wahrnehmung,
aufgenommen wird und dadurch erst zur sinnenhaften Gegebenheit
gelangt. An der Werkgeschichte von Künstlern ist diese Ausbildung
einer individuellen »Seh-Schrift« besonders deutlich ablesbar; aber
sie geschieht, in weniger auffälliger Weise, in der Geschichte jedes
wahrnehmenden Subjekts. Und doch ist diese lebensgeschichtlich be-
dingte Ausprägung einer je individuellen Wahrnehmungsart mehr
als die bloße Äußerung unserer je individuellen Innerlichkeit und
»Seelenart«. Sie ist zugleich und vor allem der Niederschlag unserer
Versuche, dasjenige am Gegenstand zu erfassen, was uns, unsere
Auffassungsart beständig überbietend, mit Maßgeblichkeit in An-
spruch nimmt. Und weil dieser Anspruch immer vorantreibenden,
unser Auffassen und die Gegebenheitsart der Gegenstände ver-
ändernden Charakter hat, ist die Geschichte unseres Wahrnehmens,
so individuell sie verläuft, zugleich die deutlichste Weise, wie die Ve-
ritas semper maior ihren Anspruch vernehmbar macht.

Wiederum ist dafür der gestaltende Blick des Künstlers das aus-
gezeichnete Beispiel. Er ist der unverwechselbar individuelle Nieder-
schlag seines Dialogs mit der Wirklichkeit; ebendarin aber ist er, weil
dieser Dialog durch den je größeren Anspruch des Wirklichen in
Gang gehalten wurde, der deutlichste Ausdruck für die »Wahrheit
der Dinge«, ihre Veritas semper maior, und gewinnt dadurch auch
für den fremden Betrachter eine wirklichkeits-aufschließende, den
Anspruch des Wirklichen auch an den Betrachter weitervermittelnde
Maßgeblichkeit. Aber auch für uns »ganz gewöhnlichen« Wahrneh-
mungs-Subjekte gilt: Die Schulung der Wahrnehmungsfähigkeit,
von der soeben die Rede war, und die Ausbildung unserer ganz per-
sönlichen Wahrnehmungsweise hängt von empirischen Bedingun-
gen ab, die sich empirisch erforschen lassen. Aber dem so geformten
Blick zeigt sich das Wirkliche mit einer Maßgeblichkeit, an der wir
unsere subjektive Auffassungsart kritisch messen und für eine Kor-
rektur offenhalten. Wie wir, gerade mit unserem geschulten Blick,
am Gegenstand wahrnehmen, daß wir in der Schule des Wahrneh-
mens noch nicht ausgelernt haben, so kann unsere ganz individuelle
Sichtweise auch Andere für den Anspruch des Wirklichen sensibel
machen, der auch sie über ihre gegenwärtige Wahrnehmungsart hin-
ausdrängt. Die Subjektivität der lebensgeschichtlich bedingten Wahr-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 119

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmungsweise schließt die Objektivität des Wahrgenommenen
nicht aus sondern ein, sofern dieses Wahrgenommene als die über-
bietungsbedürftige Gegenwartsgestalt der je größeren Wahrheit der
Dinge erfahren wird. Denn indem wir diese Wahrheit nicht abseits
von der Wahrnehmung erfassen (etwa durch deren Vergleich mit
dem reinen Begriff), sondern innerhalb ihrer als deren immanentes,
vorantreibendes Moment, bleibt die Weise, wie der Gegenstand von
uns wahrgenommen wird, die unersetzliche Gestalt für die Gegen-
wart dieser Wahrheit, hegelisch gesprochen: für das Fürunssein des
Ansich der Dinge.

Versucht man nun wiederum, diesen Vorgang, der sich im rei-
nen Wahrnehmen und noch vor aller begrifflichen Reflexion voll-
zieht, nachträglich auf die Regel zu bringen, die ihm zugrundeliegt,
so kann diese in einem »Zweiten Grundsatz des reinen Verstandes«
so formuliert werden: »Alle Inhalte der Wahrnehmung sind Phasen
in einem Dialog zwischen dem wahrnehmenden Subjekt und der
Wirklichkeit und enthalten daher in sich den Niederschlag früherer
und die Antizipation kommender Wahrnehmungsweisen«4.

Schon der Versuch, diejenigen Akte, die wir in unserem An-
schauen und Wahrnehmen vollziehen, in nachträglicher Reflexion
auf ihre Regel zu bringen, macht deutlich, auf welche Weise der Ver-
stand die Mannigfaltigkeit der Inhalte solchen Anschauens und
Wahrnehmens zur Einheit der Erfahrung verbinden kann: Was er
vorfindet, ist die identische Wiederkehr eines Verhältnisses (und in
diesem Sinne die »Analogie«), die die verschiedenen Aktformen und
Objektgestalten des sinnlichen Erkennens untereinander verbindet:
das wiederkehrende Verhältnis zwischen der Veritas semper maior,
durch die der Gegenstand uns in Anspruch nimmt, und der Weise,
wie dieser Anspruch sich selbst, in den Gestalten des Angeschauten
und Wahrgenommenen, als vorantreibendes Moment zur Geltung
bringt. Die Entdeckung dieses wiederkehrenden Verhältnisses aber
ist es, die es dem Verstand möglich macht, seine Begriffe auf die viel-
fältigen Inhalte der Wahrnehmung anzuwenden, vor allem die Kate-
gorien der Relation. Und so läßt sich ein »Dritter Grundsatz des rei-
nen Verstandes« formulieren: »Die Wiederkehr des Verhältnisses
zwischen dem je größeren Anspruch des Wirklichen und unserer
Antwort, die wir im Anschauen, Erinnern und Erwarten auf diesen

120 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

4 Erfahrung als Dialog 337f.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anspruch geben, ist das Grundgesetz aller Verknüpfung der Wahr-
nehmungen zur Einheit der Erfahrung«5.

Dieses transzendentale, d. h. Erfahrung ermöglichende, Grund-
gesetz der Analogie »garantiert, daß die Gegenstände unserer Erfah-
rung a priori in einem Verhältnis gegenseitigen Sich-Bestimmens
stehen«6. Denn sie vermitteln uns auf je unterschiedliche Art einen
identischen Anspruch, der nur in ihrem Wechselverhältnis auf näher
bestimmbare Weise hervortritt. Als Quelle dieses identischen An-
spruchs ist der identische Gegenstand in der Mannigfaltigkeit seiner
Erscheinungsweisen bestimmbar (Substanzkategorie). Und als Glie-
der in einem Wechselverhältnis des Sich-Bestimmens, in welchem
jeweils eine Vielzahl von Wahrnehmungsinhalten als Erscheinungs-
gestalten des gleichen Gegenstandes und schließlich alle Wahrneh-
mungsinhalte als Erscheinungsgestalten für die Beziehung unter
den Gegenständen auslegbar werden, sind alle Gegenstände unserer
Erfahrung apriori dem Gesamtzusammenhang aller Bedingungen
und Folgen eingefügt (Kategorie der Wechselwirkung von Be-
dingungsverhältnissen). Das »Feld« aber, innerhalb dessen diese
mannigfachen Beziehungen wechselseitigen Sich-Bestimmens statt-
finden, ist die uns niemals gegebene, aber stets zum Aufbau aufgege-
bene eine Erfahrungswelt.

Die sich immer neu stellende Aufgabe, aus der Mannigfaltigkeit
der Wahrnehmungsinhalte die umfassende, geordnete Ganzheit der
Erfahrungswelt aufzubauen, ist nur erfüllbar unter einer Vorausset-
zung, die in einem »Vierten Grundsatz des reinen Verstandes« aus-
gesprochen werden kann: »Keine Erfahrung ist von solcher Art, daß
sie kommende Erfahrungen überflüssig macht; keine ist von solcher
Art, daß sie durch kommende Erfahrungen bedeutungslos gemacht
werden könnte.« Vielmehr dürfen wir mit Bezug auf jede einzelne
Erfahrung »dessen gewiß sein, daß sie uns spezifische Möglichkeiten
aufschließt, neue Erfahrungen zu machen oder alte neu zu verstehen.
Auf dieser Gewißheit beruht unsere Fähigkeit, im Weiterschreiten
von einer Erfahrung zur anderen dem je größeren Anspruch des
Wirklichen auf der Spur zu bleiben«7. Da dieser Satz die Vorausset-
zung ausspricht, unter der allein die Verknüpfung von Wahrneh-
mungen zur Einheit der Erfahrung möglich ist, kann dieser »Vierte

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 121

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

5 A.a. .O. 340.
6 A.a. .O. 341.
7 A.a. .O. 347.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundsatz des reinen Verstandes« auch, in der von Kant gewählten
Terminologie, das »Postulat des empirischen Denkens überhaupt«
genannt werden.

b) »Gegenstandsfähigkeit«, »Wahrheitsfähigkeit« und
»objektive Geltung«

Zu Beginn der hier vorgetragenen Überlegungen sind drei Fragen
mit Bezug auf die speziell religiöse Erfahrung formuliert worden
(s. o. S. 35 f.). Nun aber hat sich gezeigt, daß diese Fragen mit Bezug
auf jeden intentionalen Akt gestellt werden müssen: Was macht
nicht nur den speziell religiösen Akt, sondern jeden intentionalen
Akt gegenstandsfähig und wahrheitsfähig? Und was sichert ihm den
objektiv gültigen Bedeutungsgehalt? Erst wenn diese beiden Fragen
beantwortet sind, kann auch die dritte geklärt werden: ob es mehr als
nur eine Art von Objektivität gebe und, falls dies zutreffen sollte,
worin die speziell religiöse Wahrheitsprätention und die von ihr be-
anspruchte objektive Geltung bestehen könne.

Auf die erste dieser Fragen kann nun geantwortet werden: Es ist
die Beziehung auf Erfahrung, die den intentionalen Akt »gegen-
standsfähig« macht, d. h. ihn dazu fähig werden läßt, zwischen dem
Anspruch, den der Gegenstand an das Anschauen und Denken des
Subjekts richtet, und dessen Vorstellungen von ihm bzw. Meinungen
über ihn zu unterscheiden. Denn die Erfahrung ist es, durch die das
Subjekt den je größeren Anspruch des Wirklichen vernimmt, an dem
es sich selbst und seine Auffassungsart kritisch messen kann. Nur
dieser Anspruch des Wirklichen befreit das Subjekt von der Befan-
genheit in seine theoretischen Ansichten und praktischen Absichten
und stellt diesen Ansichten und Absichten einen Maßstab ihrer Beur-
teilung und Bewährung gegenüber. Eine Dialogische Theorie der Er-
fahrung aber kann deutlich machen: Dieser je größere Anspruch des
Wirklichen kommt nicht abseits vom Anschauen und Denken des
Subjekts zur Sprache, sondern inmitten dieser Akte als ihr kritisch-
vorantreibendes Moment.

Auf diese Weise greift die Dialogische Theorie der Erfahrung
Kants Frage auf, was die Beziehung auf einen Gegenstand unserem
Anschauen und Denken hinzufüge8. Diese Beziehung auf einen Ge-
genstand nämlich ist die gemeinsame Bedingung des Wahren und

122 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

8 Vgl. KdrV A 57f.; 104f.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Falschen, weil das Gegenstandslose nicht einmal falsch sein kann.
Dabei muß der Gegenstand »etwas von allen unseren Vorstellungen
Verschiedenes« sein9, weil er nur so unseren Vorstellungen als Maß-
stab des Wahren und Falschen gegenübertreten kann. Andererseits
begegnet er uns nicht »neben« unseren Vorstellungen, weil er uns
sonst nicht zum Bewußtsein kommen könnte, sondern nur in ihnen
selbst als deren inneres Moment. Kant sieht nun dasjenige Moment
unserer Vorstellungen, durch das sie auf Gegenstände bezogen sind,
in jener gesetzmäßig zustandegebrachten Einheit, die uns ein belie-
biges Assoziieren unserer Vorstellungs-Elemente verbietet und eine
jeweils bestimmte Art der Synthesis notwendig macht. »Alsdann sa-
gen wir, wir erkennen den Gegenstand, wenn wir in dem Mannigfal-
tigen der Anschauung synthetische Einheit bewirkt haben«10. Heute
dagegen ist uns deutlicher bewußt geworden, als dies zu Kants Zeiten
möglich war, daß die Einheit der Synthesis zwar die notwendige, aber
nicht die zulängliche Bedingung für den Bezug auf Gegenstände ist,
weil gerade die von uns »bewirkte« Einheit die Gefahr geschlossener
Systeme erzeugen kann, die uns für den Anspruch des Wirklichen
unempfindlich machen. In diesem Falle kann die Welt, mit Camus
gesprochen, nur dadurch »wieder sie selbst werden«, d. h. sich aus
dem Gefängnis unserer Vorstellungen von ihr befreien, daß sie ge-
genüber unseren Vorstellungsbildern und Denk-Kategorien jene
»Dichte und Fremdartigkeit« zeigt, die sich unserem Zugriff ent-
zieht11. Nur indem die Wirklichkeit sich gegenüber unserer Auffas-
sungsart als die je größere erweist, wird unser Anschauen und Den-
ken fähig, sich auf Gegenstände zu beziehen, an denen es sich messen
und dann als wahr oder falsch beurteilen kann, statt nur die eigene
Befindlichkeit des Subjekts nach außen zu projizieren (zu »externa-
lisieren«). Dieses Moment des je größeren Anspruchs also ist es, das
in der Erfahrung zur Geltung kommt und unsere Akte zur Beziehung
auf Gegenstände fähig macht.

Würde freilich die »Dichte und Fremdartigkeit der Welt« uns
nur dadurch bewußt, daß wir das Wirkliche, wie Camus meint, als
das Absurde erfahren, das die Vernunft zum Verstummen bringt
und ihr dann keine andere Tätigkeit mehr gestattet, als die des
machtlosen Protests, dann käme der je größer Anspruch des Wirk-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 123

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

9 KdrV A 105.
10 Ibid.
11 A. Camus, Le mythe de Sisyphe, Paris 1942, 28.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen auch nicht mehr zur Sprache. Mit dem Verstummen der Ver-
nunft würde das »je Größere« dieses Anspruchs zum schlechterdings
Unbenennbaren, das uns auch nicht mehr als Maßstab unterschei-
dender Selbstbeurteilung dienen kann. Eine Dialogische Theorie der
Erfahrung muß sich dadurch bewähren, daß sie den »dritten Weg«
aufzeigt zwischen einer sich in Selbstgesprächen verfangenden und
einer vor dem Absurden verstummenden Vernunft.

Dazu ist es nötig, daß eine solche Theorie das Verhältnis zwi-
schen der Gegenstandsfähigkeit unseres Anschauens und Denkens
und der Wahrheitsfähigkeit dieser Akte genauer bestimmt. Denn
wenn, wie soeben angedeutet wurde, die Gegenstandsfähigkeit der
intentionalen Akte darauf zurückgeführt wird, daß diese sich auf
den je größeren Anspruch des Wirklichen beziehen, dann wird die
Frage desto dringlicher, ob die so verstandenen Akte noch »wahr-
heitsfähig« seien. Der Begriff des »je Größeren«, so scheint es,
schließt den der »Adäquation« aus, und zwar sowohl im Sinne der
»Angleichung« des Anschauens und Denkens an seinen Gegenstand
als auch im Sinne der »Angemessenheit« des Angeschauten und Ge-
dachten gegenüber dem, was es zu erkennen gilt. Gerade diese
»Adaequatio intellectus et rei« ist es, die traditionell »Wahrheit« ge-
nannt wird. Auch Kant hat dort, wo er nach den Bedingungen für die
Wahrheit der Erkenntnis frug, diesen traditionellen Begriff der
Wahrheit fraglos vorausgesetzt: »Die Namenserklärung der Wahr-
heit, daß sie nämlich die Übereinstimmung der Erkenntnis mit ihrem
Gegenstande sei, wird hier geschenkt und vorausgesetzt«12. Der Be-
griff des »je Größeren« aber scheint den Begriff der »Wahrheit der
Dinge«, d. h. ihrer Offenbarkeit für das Erkennen, ebenso aus-
zuschließen wie den der »Wahrheit des Erkennens«, d. h. seiner An-
gemessenheit an den Gegenstand. Wird dann der Begriff des »je Grö-
ßeren« gar noch so verwendet, als bezeichne er eine Eigenschaft der
Wahrheit, die als »Veritas semper maior« zu begreifen sei, dann trägt
er, so scheint es, einen inneren Widerspruch in den Begriff der Wahr-
heit hinein, weil er das Wahre, also das Offenbare, zugleich als das
von jedem Modus seiner Offenbarkeit Verschiedene bezeichnet und
die Wahrheit der Erkenntnis darauf einschränkt, daß sie ihre eigene
Unwahrheit (Unangemessenheit an den Gegenstand) bekennt. Unser
Anschauen und Denken, so scheint es, bleibt unter diesen Bedingun-

124 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

12 KdrV A 58.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen nur gegenstandsfähig, indem es sich selber als radikal wahrheits-
unfähig durchschaut.

Nun könnte man einen Ausweg aus dieser Schwierigkeit darin
sehen, daß uns wenigstens eine fortschreitende »Annäherung« an die
Wahrheit möglich sei. Aber die räumliche Metapher der »Annä-
herung« erweist sich in zweifacher Weise als unangemessen. Einer-
seits nämlich ist nicht einzusehen, wie die Erkenntnisbemühung sich
einer Wahrheit »annähern« soll, wenn sie keinen angemessenen Be-
griff von ihr hat; denn einen solchen hat sie nötig, um im Suchen
nach der Wahrheit ihres Weges sicher zu sein. Und andererseits ver-
liert der Begriff der »Annäherung« seine Bedeutung, wenn der »Ab-
stand« zwischen der Wahrheit und unserer Weise, sie zu begreifen,
sich bei jedem Versuch, sich ihr zu »nähern«, auf neue Weise wieder-
herstellt, ähnlich wie der Regenbogen immer neu vor dem zurück-
weicht, der dorthin zu gelangen versucht, wo er die Erde berührt.
Einer Wahrheit, für die es wesentlich ist, »je größer« zu sein als un-
sere Auffassungsart, kann man sich nicht »nähern«, weil gerade ihre
»Ferne« ihr Charakteristikum ist.

Im Sinne der Dialogischen Theorie der Erfahrung ist auf derarti-
ge Einwände zu antworten: Der geeignete Begriff, um das Verhältnis
des Anschauens und Denkens zu dem je größeren Anspruch des
Wirklichen zu beschreiben, ist nicht der der gradweisen »Annä-
herung«, sondern der der »Vergegenwärtigung« oder »Repräsentati-
on«. In der stets überbietungsbedürftigen Gestalt des Anschauens,
Wahrnehmens und Begreifens gewinnt das Wirkliche und sein An-
spruch für den Erfahrenden seine Gegenwartsgestalt, sodaß das Sub-
jekt sich nicht, bei bleibendem Abstand, ihm nur annähert, sondern
ihm aktuell begegnet, um seinen Anspruch zu beantworten und so
zur Sprache zu bringen. So ist es die Gegenwart der Sache selbst
und ihres je größeren Anspruchs, die das Subjekt aus seiner Selbst-
befangenheit befreit, es aber nicht zum Verstummen bringt, sondern
zur Antwort fähig macht. Eine geläufige Redewendung bringt diesen
Sachverhalt zum Ausdruck: »Die Sache gibt mir zu denken«. Sie prä-
sentiert sich dem Subjekt so, daß dieses dadurch nicht nur das Thema
seiner Reflexionen gewinnt, sondern zugleich die Form, in der es sein
Anschauen und Denken vollziehen muß, um auf den Anspruch der
Sache Antwort zu geben: Das Subjekt wird durch die Sache in einem
ganz wörtlichen Sinne »in-formiert«, d. h. in jene Form gebracht,
durch die es zum Erfassen dieser Sache fähig wird. In diesem Sinne
läßt sich sagen: »Nulla res cognoscitur nisi per seipsam« – »Keine

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 125

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sache kann erkannt werden, wenn sie nicht selbst die Fähigkeit des
Subjekts, sie zu erkennen hervor-ruft«. An späterer Stelle wird davon
zu handeln sein, daß der geläufige Grundsatz der Gotteserkenntnis
»Deus non cognoscitur nisi per seipsum« ein spezieller, freilich auch
spezifisch gearteter Anwendungsfall dieser allgemeinen transzen-
dentalphilosophischen Regel ist.

Auch diese Antwort, zu der der Gegenstand selbst das Subjekt
ermächtigt, kann auf ihre Angemessenheit hin befragt und beurteilt
werden. Aber »adäquat« ist sie nicht dadurch, daß sie den Gehalt die-
ses Anspruchs ausschöpft, sondern dadurch, daß der Antwortende in
ein Verhältnis zum Wirklichen eintritt, das seinem Anspruch ent-
spricht. Das Paradigma solchen Entsprechens ist nicht das Abbild,
das seinem Urbild fortschreitend ähnlicher wird, bis es zuletzt mit
ihm in allen wesentlichen Merkmalen übereinstimmt, sondern die
Begegnung, wie sie zwischen Partnern eines Dialogs stattfindet. Bei-
spielhaft dafür ist der Dialog zwischen Personen, der auf Fortsetzung
angelegt ist, gleichwohl aber in jeder seiner Phasen, nicht erst bei
Erreichen irgendeines Zieles, Ausdruck der aktuell vollzogenen Ge-
genwart jedes Partners für den anderen ist. Die Antwort ist »ange-
messen« (adäquat) in dem Maße, in welchem sie diese Präsenz des
Anderen und das »Dasein unter seinem Blick«, unerachtet der Un-
ausschöpfbarkeit seines Anspruchs, durch die Gestalt des Anschau-
ens, Wahrnehmens und Begreifens zum Ausdruck bringt. Faßt man
also »Adäquation« als die Definition der »Wahrheit« auf, so wird der
Akt, der sich auf das Wirkliche bezieht, »wahrheitsfähig« durch seine
Kraft, im Anschauen, Wahrnehmen und Begreifen in die Begegnung
mit dem Anderen (der anderen Person, aber auch jeder Art des Wirk-
lichen) einzutreten. »Wahrheitsfähigkeit« ist so als die Fähigkeit
zum Vollzug der Begegnung zu verstehen, in die das Wirkliche den
Erfahrenden durch seinen Anspruch ruft. Und »wahr«, d. h. der be-
gegnenden Wirklichkeit angemessen, ist eine Vorstellung, ein Be-
griff, ein Urteil, sofern sie den Anspruch dieser Wirklichkeit so zur
Sprache bringen, daß, inmitten der Vorläufigkeitsgestalt unseres An-
schauens und Denkens, eine solche Begegnung zustandekommen
kann, in der der je größere Anspruch des Wirklichen unverstellt er-
fahrbar wird.

Erst in diesem Zusammenhang kann die weitere Frage geklärt
werden, worin die »Objektivität« der Inhalte der Erfahrung besteht.
Denn im Unterschied von der bloßen Subjektivität des Erlebens soll
die Erfahrung Erkenntnisse vermitteln, die objektiv gelten. Und das

126 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedeutet zunächst: Diese Inhalte sollen für das Subjekt nicht bloß im
jeweils gegenwärtigen Augenblick maßgeblich sein, sondern zu jeder
Zeit, und überdies nicht nur für das jeweils individuelle Subjekt, das
die Erfahrung macht, sondern für alle. Nun kann dies offensichtlich
nicht bedeuten, daß die Erfahrung den Anspruch des Wirklichen er-
schöpfend zur Sprache bringt und dadurch kommende Erfahrungen
überflüssig macht, seien es neue Erfahrungen des gleichen Subjekts,
seien es die anders gearteten Erfahrungen anderer Subjekte. Wohl
aber kann und muß »Objektivität« bedeuten, daß jede Erfahrung,
im Sinne des oben erwähnten »Vierten Grundsatzes des reinen Ver-
standes«, für unser Urteil maßgeblich bleibt, auch wenn noch so viele
und noch so verschiedenartige andere Erfahrungen zu ihr hinzutre-
ten. Was einmal durch Erfahrung erkannt ist, bleibt wahr; und diese
Wahrheit kann durch weitere Erfahrungen des gleichen Subjekts
oder auch durch andersartige Erfahrungen anderer Subjekte nicht
außer Kraft gesetzt werden. Diese bleibende und auf alle Subjekte
bezogene Maßgeblichkeit des einmal durch Erfahrung Erkannten ist
es, die seine »objektive Geltung« genannt wird.

Die so verstandene Objektivität ist leicht erklärlich, solange der
Fortgang der Erfahrungen als die bloße Addition von Inhalten ver-
standen wird, die in eine immer gleichbleibende Form des Erfah-
rungs-Kontextes aufgenommen werden. Denn innerhalb einer Sum-
me bleibt jedes ihrer Glieder in Kraft, zu welcher Länge auch immer
die Reihe der Summanden anwachsen mag. Diese Erklärung versagt
jedoch angesichts solcher Erfahrungen, durch die nicht nur die Inhalte
unserer Erkenntnis vermehrt werden, sondern zugleich die Form un-
seres Anschauens und Denkens verändert wird. Dem so veränderten
Blick zeigen sich auch alle bisher erfahrenen Inhalte »in neuem
Licht«, d. h. auf veränderte Weise und mit verändertem Bedeutungs-
gehalt. Das gilt nicht nur für die Abfolge derjenigen Erfahrungen, die
ein identisches Subjekt im Laufe seiner Lebensgeschichte macht, son-
dern auch für die Begegnung zwischen verschiedenen Subjekten, de-
ren Anschauen und Denken durch unterschiedliche Erfahrungen eine
unterschiedliche Gestalt gewonnen hat. Fremde Subjekte nehmen die
Erfahrungen, die ich gemacht habe und ihnen bezeuge, in einen an-
ders gearteten Kontext auf, sehen sie auf andere Art und gewinnen
ihnen eine andere Art von Bedeutung ab. Und indem sie mir ihrerseits
nicht nur ihre Erfahrungen, sondern auch ihr Verständnis der meinen
bezeugen, lerne auch ich, meine Erfahrungen in einen veränderten
Kontext aufzunehmen und auf veränderte Weise zu verstehen.

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 127

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Objektivität« als die bleibende und für alle Subjekte maßgeb-
liche Geltung der einmal gemachten Erfahrung kann unter dieser
Voraussetzung nicht bedeuten, daß das einmal Erkannte so, wie es
im Akt der Erfahrung angeschaut und begriffen wurde, für alle Zeit
und für jedermann auf veränderungsresistente Weise maßgeblich
bliebe, wohl aber, daß das einmal durch Erfahrung Erkannte zum Be-
währungsmaßstab auch aller kommenden eigenen und fremden Er-
fahrungen wird: Kein Inhalt einer Erfahrung, weder der eigenen
noch der bezeugten fremden, kann als »wahr« gelten, wenn er nicht
das, was früher oder von anderen erfahren wurde, auszulegen und in
ihrem Lichte neu ausgelegt zu werden vermag. Oder kurz: Objekti-
vität als »Geltung für immer und für alle« ist der hermeneutische
Anspruch der einmal gemachten Erfahrung, alle anderen auszulegen
und durch sie ausgelegt zu werden. Darum wird der hermeneutische
Wechselbezug zur Bewährungsprobe beanspruchter Objektivität.

Versteht man jene Antwort auf den Anspruch des Wirklichen,
die wir in unserem Anschauen und Denken geben, als »Verbum
Mentis« und seinen nach außen hervortretenden Ausdruck als »Ver-
bum Oris«, dann folgt aus dem Gesagten: Das Wort, das wir spre-
chen, sei es inneres oder äußeres Wort, ist stets eine Phase im Dialog
mit dem Wirklichen und seinem Anspruch13. Deshalb ist sowohl das
Verbum Mentis als auch das Verbum Oris stets ein inmitten der Zeit
gesprochenes Wort. Dennoch behält es im weiteren Fortgang des
Dialogs mit der Wirklichkeit bleibende Bedeutung, weil es in diesem
Dialog keine Phase gibt, die durch seine weiteren Phasen ihrem Maß-
geblichkeitsanspruch verlöre. Jede einmal erreichte Gestalt der Er-
fahrung ist in den hermeneutischen Wechselbezug zu allen früheren
und späteren Erfahrungsweisen und Erfahrungsinhalten einbezogen
und stellt deshalb eine Bewährungsprobe für jedes kommende Ver-
bum Mentis et Oris dar. Auch kommende Formen und Inhalte der
Erfahrung müssen daran gemessen werden, ob sie die früheren For-
men und Inhalte neu verständlich machen und ihrerseits in ihrem
Lichte verstanden werden können. Das gilt auch für jedes einmal ge-
sprochene Wort, das jemals »wahr«, d. h. dem Verhältnis zum Wirk-
lichen und seinem Anspruch angemessen gewesen ist14. Dies ist die

128 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

13 Gemäß dem Zweiten Grundsatz des reinen Verstandes, vgl. Erfahrung als Dialog mit
der Wirklichkeit 337f.
14 Gemäß dem Vierten Grundsatz des reinen Verstandes, vgl. Erfahrung als Dialog mit
der Wirklichkeit 347.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erste Antwort auf die zu Beginn der hier vorgetragenen Unter-
suchung gestellte Frage, auf welche Weise es möglich sei, inmitten
der Zeit ein Wort zu sprechen und zu hören, das universal bedeutsam
ist (s.o. S. 43 ff.): Jedes Zeugnis von einer Erfahrung kann insoweit
universal bedeutsam werden, als es sich an allen früheren und späte-
ren Erfahrungen hermeneutisch bewährt, und zwar auch an solchen,
die andere Subjekte früher gemacht haben oder später machen wer-
den. Insofern ist jedes Zeugnis einer Erfahrung (im Unterschied von
der bloßen Mitteilung eines subjektiven Erlebens) ein Wort »inmit-
ten der Zeit« und doch zugleich ein »letztgültiges« Wort, dessen
Maßgeblichkeit durch keinen Fortgang der Geschichte aufgehoben
werden kann.

Die spezifische Weise freilich, wie theologisch von einem »letz-
ten Wort Gottes inmitten der Zeit« gesprochen wird, ist damit noch
nicht getroffen. Hier ist, wie an früherer Stelle ausgeführt wurde,
nicht nur epistemologisch von der bleibenden Gültigkeit dieses Wor-
tes die Rede, sondern geschichtstheologisch von jener »Fülle«, die die
gesamte Geschichte Gottes und der Menschen in eine Gegenwart ver-
sammelt. Eine »Philosophische Einübung in die Christologie« wird
die philosophischen Voraussetzungen zu klären haben, die in einer
solchen Geschichtstheologie impliziert sind und es gestatten, den ge-
schichtlichen Ort des Christus-Ereignisses als das »Zur-Fülle-Kom-
men« der gesamten Geschichte zu deuten.

2. Die Erfahrung und ihr Subjekt

a) Der Gestaltwandel des Verbum Mentis, die Bedeutung
strukturverändernder Erfahrungen und der Aufbau eines
Erzähl-Kontextes

Wenn es die Beziehung auf den je größeren Anspruch des Wirklichen
ist, der unser Anschauen und Denken aus seiner drohenden Selbst-
verfangenheit befreit und zum Bezug auf Gegenstände fähig macht,
und wenn dieser je größere Anspruch sich, inmitten unseres An-
schauens und Denkens, als vorantreibendes Moment zur Geltung
bringt, dann muß eine Theorie des transzendentalen Subjekts die
Antwort auf die Frage enthalten: Auf welche Weise ist eine Verände-
rung unseres Anschauens und Denkens möglich, die uns nicht in die
bloße Kontingenz historischer Erkenntnisbedingungen verstrickt,

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 129

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern uns für den Anspruch der »Veritas semper maior« offenhält?
Anders gefragt: Kann eine Theorie, die das »Verbum Mentis« als eine
geschichtliche und deswegen veränderliche Größe versteht, einen
Relativismus vermeiden, der alle vermeintliche Erkenntnis in eine
bloße Spiegelung historisch bedingter »Bewußtseinszustände« ver-
wandelt?

Nun gibt es in der Tat Beispiele dafür, daß nicht nur unser An-
schauen, sondern auch unser Denken sich geschichtlich verändert hat
und daß dadurch zugleich die Bedingungen dafür neu definiert wor-
den sind, was uns als Gegenstand unserer Erfahrung gegenübertreten
kann. Die bekanntesten Beispiele dafür sind: der Hervorgang jener
spezifischen Vernunftgestalt, die für die antike Philosophie und Wis-
senschaft (»Episteme«) charakteristisch ist, aus der für den Mythos
bestimmenden Weise des Anschauens, Wahrnehmens und Denkens,
aber auch die Entstehung der besonderen Vernunftgestalt neuzeit-
lich-wissenschaftlicher Rationalität aus der mittelalterlichen Phi-
losophie, vor allem in ihrer Ausprägung durch den Skotismus. Ein
jüngeres Beispiel aus der Wissenschaftsgeschichte, an dem dieser
Vorgang verdeutlicht werden kann, ist der Bedeutungswandel der
Kausalkategorie beim Übergang von der klassischen Mechanik zur
Quantenphysik. Ein anderes Beispiel ist die Tatsache, daß es heute
strittig geworden ist, ob und gegebenenfalls in welcher veränderten
Bedeutung die Substanzkategorie noch geeignet ist, zum Aufbau je-
ner Welt beizutragen, in der die Gegenstände wissenschaftlicher For-
schung ihre Stelle finden.

Aber mit dem bloßen Hinweis auf derartige Beispiele ist noch
keine angemessene Theorie ihrer Deutung gefunden. Um einen der-
artigen Gestaltwandel des Anschauens und Denkens und die daraus
resultierende Veränderung der Erfahrungsweisen und der ihnen kor-
respondierenden Erfahrungswelten zu erklären, reicht es nicht aus,
die psychischen und sozialen Gründe anzugeben, die eine veränderte
Einstellung der Menschen zu der sie umgebenden Weltwirklichkeit
verursacht haben. Solche Gründe gab und gibt es zweifellos. Aber
sie erklären nicht, was es hier zu verstehen gilt: daß einem veränder-
ten Bewußtsein der Menschen das Wirkliche sich nicht nur auf ver-
änderte Weise zeigt (das ist nicht erstaunlich), sondern daß aus die-
sem Vorgang neue Weisen des objektiven Geltens hervorgehen
konnten. Rückschauend erweist sich der zunächst überraschende Ge-
staltwandel des Anschauens und Denkens als die unerläßliche Bedin-
gung neuer Weisen, wie das Wirkliche gegenüber den erkennenden

130 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjekten seinen Anspruch zur Geltung bringen konnte. Es hat die
Menschen zu neuen Weisen der Antwort herausgefordert und in der
Kraft dieser Antwort seinen Anspruch auf neue Weise vernehmbar
gemacht. So ist die spezifische Weise objektiven Geltens, mit der uns
die Gegenstände wissenschaftlicher Erkenntnis gegenübertreten,
durch die historische Entwicklung einer spezifisch neuzeitlichen Be-
wußtseinsgestalt bedingt. »Objektivität« im neuzeitlichen Sinne hat
es in früheren Epochen nicht gegeben, nicht einmal als Vorstellung
von einem Ziel, das die menschliche Erkenntnisbemühung sich setzt,
also als regulative Idee. Und seit die Reflexionen der Physik auf die
Doppelnatur des Lichts als Welle bzw. Corpuskularstrahl deutlich ge-
macht haben, daß es von der Weise der Betrachtung bzw. der Experi-
ment-Anordnung abhängt, in welcher Weise das Licht uns erscheint,
hat auch dieser neuzeitliche Begriff der Objektivität sich als revisi-
onsbedürftig erwiesen, ohne daß dadurch der Willkür der Auslegun-
gen Tür und Tor geöffnet würde: Maßgeblichkeit für den Betrachter
kann nun nicht mehr Unabhängigkeit von ihm besagen, sondern er-
weist sich als Moment eines dialogischen Verhältnisses zwischen
dem Subjekt und der Wirklichkeit. Nicht nur der Inhalt der Erkennt-
nis, sondern auch ihre Form und mit ihr die regulative Idee von dem
Ziel, auf das sie ausgerichtet ist, unterliegen einem Wandel in der
Geschichte.

Andererseits führen Theorien nicht weiter, die in diesem Vor-
gang das Walten einer übermenschlichen Macht am Werke sehen,
etwa, im Sinne Heideggers, ein »Seinsgeschick«, das den Menschen
»auf neue Weisen des Entbergens schickt«, oder ein »Geheiß«, das
ihn auf neue Weise zu denken »heißt«. Denn da uns zur Beschrei-
bung der Weise, wie eine derartige übermenschliche Macht auf die
Menschen einwirkt, um ihr Anschauen und Denken zu verändern,
jeder Begriff fehlt, ist die Einführung derartiger Erklärungsgründe
nur eine neue Umschreibung dessen, was erklärt werden soll. Soll
man angeben, was es bedeutet, vom Sein auf neue Wege des Entber-
gens geschickt, vom Geheiß in neue Weisen des Denkens gerufen zu
sein, dann kann man nur wiederholen, was man erklären wollte: daß
eine veränderte Weise des Anschauens und Denkens zugleich eine
neue Form derjenigen Maßgeblichkeit möglich gemacht hat, mit der
das Wirkliche uns in Anspruch nimmt, und daß in der Rückschau
dieser neu vernommene Anspruch als diejenige Instanz erfahren
wird, die den Gestaltwandel des Anschauens und Denkens notwendig
gemacht hat.

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 131

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demgegenüber hat die hier angedeutete »Dialogische Theorie
der Erfahrung« Ansätze erkennen lassen, von denen aus sich eine
Antwort auf diese Frage gewinnen läßt. Denn wenn die Weise, wie
die Wirklichkeit sich uns in der Erfahrung zeigt, aus der Antwort
hervorgeht, die wir in unserem Anschauen und Denken auf den An-
spruch des Wirklichen geben, dann ist damit zu rechnen, daß dieser
Anspruch sich immer wieder gegenüber unserer Antwort als »je grö-
ßer« erweisen und damit eine Umgestaltung unserer Denk- und An-
schauungsformen notwendig machen wird. Deren jeweils erreichte
Gestalt erweist sich gerade dadurch als erfahrungsfähig, daß sie auch
solchen Inhalten eine Stelle im Erfahrungskontext zuweist, die sich
gegenüber der Struktur dieses Kontextes als »sperrig« erweisen und
schließlich eine Veränderung dieser Struktur erzwingen. Erst ein auf
solche Weise verändertes Anschauen und Denken erweist sich dann
als fähig, die neuen Inhalte angemessen zu beurteilen.

Auch enthält eine solche »Dialogische Theorie der Erfahrung«
einen Hinweis darauf, auf welche Weise die Variabilität unserer An-
schauungs- und Denkformen mit der objektiven Geltung des Ange-
schauten und Gedachten zusammenbestehen kann. Denn nur eine
solche Theorie kann zeigen, daß und warum die objektive Geltung
des einmal Erfahrenen und Ausgesagten nicht anzeigt, daß das Wirk-
liche und sein Anspruch auf eine Weise erfahren und ausgesagt wor-
den sei, die künftiger Umgestaltung nicht mehr bedarf. Es ist im Ge-
genteil die jeweils historisch konkrete, einer bestimmten Phase im
Dialog mit dem Wirklichen zugehörige Gestalt des Anschauens und
Denkens, die die objektiv gültige Erfahrung bzw. Aussage möglich
gemacht hat. Das schließt freilich ein, daß diese Gestalt als das Ergeb-
nis des gesamten bisher geführten Dialogs mit dem Wirklichen ver-
standen werden kann und deshalb nicht nur als die Bedingung für die
Fortführung dieses Dialogs gelten darf, sondern zugleich eine herme-
neutische Bewährungsprobe für alle weiteren Dialogphasen darstellt.
Jede einmal gemachte Erfahrung bleibt von unverlierbarer Maßgeb-
lichkeit, jedoch nicht so, als ob sie den Dialog mit dem Wirklichen
zum Abschluß brächte. Gerade als unentbehrliche Phase im Dialog
mit dem Wirklichen und als hermeneutische Bewährungsprobe jeder
kommenden Dialogphase bleibt jede Erfahrung, die inmitten der Ge-
schichte gemacht wurde und eine bestimmte, historisch konkrete Ge-
stalt des Verbum Mentis bezeugt, für alle weiteren Stadien dieser
Geschichte ein unentbehrlicher Ausdruck für den Anspruch des
Wirklichen, auch wenn dieser, als Anspruch der »Veritas semper mai-

132 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


or«, beständig über die jeweils erreichte Gestalt unseres Anschauens
und Denkens hinausdrängt. Und darin liegt die Antwort auf die an
früherer Stelle aufgeworfene Frage, ob und wie eine Erfahrung, die
eine historisch bestimmte Vernunftgestalt voraussetzt, gleichwohl
universale Bedeutung beanspruchen könne (s. o. S. 52): Als unent-
behrliche Phase in der Geschichte der Vernunft bildet jede Erfahrung,
wenn ihre objektive Gültigkeit einmal gesichert ist, und mit ihr die-
jenige Gestalt des Verbum Mentis, die diese Erfahrung möglich ge-
macht hat, einen Maßstab, an dem jede kommende Erfahrung sich
hermeneutisch bewähren muß, auch wenn die Vernunft aus dieser
kommenden Erfahrung in veränderter Gestalt hervorgehen wird.

Darum gilt für jede Phase in diesem Prozeß der Umgestaltung:
Die objektive Geltung des einmal Angeschauten, Begriffenen, Erfah-
renen bzw. Ausgesagten schließt die Möglichkeit kommender Struk-
turveränderungen nicht aus sondern ein. Aber auch die strukturver-
ändernde Erfahrung wird ihrerseits nur verständlich, wenn sie in ein
hermeneutisches Wechselverhältnis zu früheren, durch die »alte«
Bewußtseinsgestalt bedingte Erfahrungen tritt, wenn sie also im
Lichte der Erinnerung an sie ausgelegt wird, freilich auch ihrerseits
diese erinnerten Erfahrungen neu auslegt. Nur in einem solchen her-
meneutischen Wechselverhältnis zur Erinnerung wird die neue Er-
fahrung in ihrer Bedeutung erfaßt und kann von der bloß subjektiven
Überwältigung durch das Unverständliche unterschieden werden.
Erst in diesem hermeneutischen Wechselverhältnis von Erinnerung
und strukturverändernder Erfahrung kommt jene »Geschichte der
Vernunft« zustande, für die Kant eine »Stelle im System offenhal-
ten« wollte15. Und nur in einer Dialogischen Theorie der Erfahrung,
die dieses hermeneutische Wechselverhältnis beschreibt, kann diese
Stelle im transzendentalphilosophischen System ausgefüllt werden.

Doch ist damit noch immer nicht die Frage beantwortet: Wie
müssen die je gegenwärtigen Akte unseres Anschauens und Denkens
vollzogen, wie muß der Geltungsanspruch des Angeschauten und
Gedachten verstanden werden, wenn es möglich sein soll, unsere je-
weilige Erfahrungsart und die ihr zugehörige Erfahrungswelt als vor-
läufig und überbietungsbedürftig zu beurteilen und gleichzeitig des-
sen gewiß zu bleiben, daß das, was sich diesem unserem vorläufigen
Anschauen und Denken gezeigt hat, sich auch in allen kommenden
Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten als objektiv gültig erweisen

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 133

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

15 KdrV A 852.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird? Und wenn, wie an früherer Stelle gesagt worden ist, diese ob-
jektive Gültigkeit auf einem hermeneutischen Wechselverhältnis be-
ruht, aufgrund dessen es möglich ist, alte Erfahrungsinhalte im Lich-
te neuer neu zu verstehen, aber auch neue im Lichte der alten erst zu
begreifen, dann bleibt doch die Frage: Worauf beruht die Gewißheit,
daß alles, was wir einmal erfahren haben, sich auch an allen kom-
menden Inhalten der Erfahrung, über allen Strukturwandel unseres
Anschauens und Denkens hinweg, hermeneutisch bewähren wird?

Eine erste Antwort auf diese Frage lautet: Es handelt sich um
eine Gewißheit, die durch jede Erfahrung bestätigt wird, auch und
gerade durch solche Erfahrungen, die die Struktur unseres Anschau-
ens und Denkens verändern. Denn gerade dies macht den Unter-
schied der Erfahrung im Verhältnis zum bloßen Erleben aus: Erfah-
rung erweist sich als objektiv gültig, indem ihre Inhalte eine Stelle in
jenem geordneten Zusammenhang finden, den wir durch unser An-
schauen und Denken aufbauen. Im Falle der strukturverändernden
Erfahrung handelt es sich freilich nicht um einen durch unwandel-
bare Anschaungs- und Denkformen gestalteten Zusammenhang,
sondern um einen solchen, der als die Geschichte des Verbum Mentis
erzählt werden kann. Das Subjekt erkennt im Wandel seiner Weisen
des Anschauens und Denkens seine Geschichte und kann sie als die
seine erzählen. Und es ist dieser Erzählzusammenhang, innerhalb
dessen alte und neue Erfahrungen sich gegenseitig auslegen: solche,
die durch eine frühere Gestalt des Anschauens und Denkens bedingt
waren, und solche, die eine verwandelte Struktur dieses Anschauens
und Denkens voraussetzen. Nur indem es uns gelingt, einen solchen
Erzählzusammenhang aufzubauen, bleibt das erfahrende und er-
zählende Subjekt sich zugleich dessen gewiß, daß es den identischen
Anspruch von Wirklichem im Verlauf seiner Geschichte auf unter-
schiedliche Weise beantwortet und so vernehmbar gemacht hat. Des-
halb bleibt auch das früher Erfahrene ihm bleibend bedeutsam, tritt
zu den Inhalten aller späteren Erfahrung in die nun schon mehrfach
erwähnte hermeneutische Wechselbeziehung ein und bewährt sich
so als objektiv gültig.

Von hier aus wird auch verständlich, daß zwei von den an frühe-
rer Stelle erwähnten »Grundsätzen des reinen Verstandes« den Cha-
rakter von Zukunfts-Antizipationen hatten und daher im grammati-
schen »Tempus Futurum« formuliert werden mußten. Das gilt vor
allem von dem vierten dieser Grundsätze: »Wir dürfen mit Bezug
auf jede einzelne Erfahrung dessen gewiß sein, daß sie uns spezi-

134 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fische Möglichkeiten aufschließt, neue Erfahrungen zu machen oder
alte neu zu verstehen. Auf dieser Gewißheit beruht unsere Fähigkeit,
im Weiterschreiten von einer Erfahrung zur anderen dem je größe-
ren Anspruch des Wirklichen auf der Spur zu bleiben«16. Alle diese
Grundsätze, auch der soeben zitierte vierte, benennen Bedingungen,
von denen die Möglichkeit der Erfahrung abhängt. Und speziell der
letztgenannte Grundsatz konnte, mit einer von Kant übernommenen
Formulierung, »das Postulat des empirischen Denkens überhaupt«
genannt werden. Weil aber auch dieses Postulat eine Bedingung be-
nennt, von der die Möglichkeit der Erfahrung abhängt, wird durch
jede gelingende Erfahrung bestätigt, daß diese Bedingung erfüllt war.
Auch und gerade strukturverändernde Erfahrungen zeigen dadurch,
daß sie wirklich zustandekommen, das Recht jener Zukunfts-Anti-
zipation an, ohne die sie nicht möglich gewesen wären. Da der ange-
messene Kontext derartiger Erfahrungen jener Erzähl-Kontext ist, in
dem die Geschichte des Verbum Mentis erzählt wird, kann das »Po-
stulat des empirischen Denkens überhaupt« auch so formuliert wer-
den: Wir dürfen mit Bezug auf alles, was uns widerfährt, dessen ge-
wiß sein, daß es einen Teil unserer Geschichte ausmachen wird, die
sich so wird erzählen lassen, daß »Nova et Vetera« sich gegenseitig
beleuchten und verständlich machen. Und jede gelingende Erzäh-
lung, die die erschütternden, die Struktur unseres Anschauens und
Denkens verändernden Widerfahrnisse als Teile dieser unserer Le-
bensgeschichte verstehen läßt, verwandelt subjektives Erleben in In-
halte objektiv gültiger Erfahrung und bestätigt zugleich das Recht
jenes Postulats, das eine unerläßliche Bedingung dieses Übergangs
vom Erleben zur Erfahrung benennt.

Doch ist auch durch diesen Hinweis die gestellte Frage nicht
endgültig beantwortet: Wohl ist es möglich, von jeder gelingenden
Verwandlung subjektiver Erlebnisse in Inhalte objektiv gültiger Er-
fahrung darauf zu schließen, daß die Bedingungen erfüllt waren,
von denen die Möglichkeit der Erfahrung abhängt. Und sofern zu
diesen Bedingungen gewisse Zukunfts-Antizipationen gehören, wer-
den auch sie durch jede gelingende Erfahrung ins Recht gesetzt. Aber
diese Bewährung gelingt stets nur in der Rückschau, nicht in der Pro-
gnose. Sooft es gelingt, die Erschütterungen bisher bewährter For-
men des Anschauens und Denkens in den strukturierten Zusammen-
hang einer Erzählung aufzunehmen, erweist sich auch das »Postulat

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 135

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

16 Erfahrung als Dialog 347.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des empirischen Denkens überhaupt« als berechtigt. Aber sooft dies
auch in der Rückschau festgestellt werden mag, so wenig folgt dar-
aus, daß dies auch in Zukunft so bleiben wird. Und auch der, dem es
bisher gelang, seine »Erlebnisse so zu buchstabieren, daß er sie als
Erfahrung lesen konnte«, kann im Zweifel sein, ob ihm dies auch in
Zukunft gelingen werde. Und dieser Zweifel kann nicht nur auf psy-
chologischen Gründen beruhen (etwa aus der Beobachtung nachlas-
sender Integrationskraft seines Erinnerns), sondern auch auf logi-
schen Gründen: Inhalte des Erinnerns und des gegenwärtigen
Erlebens können strukturell so verschieden sein und auf solche
Strukturdifferenzen zwischen dem »alten« und dem »neuen« An-
schauen und Denken verweisen, daß es nicht mehr gelingt, sie in
den einen Akt »Ich denke« aufzunehmen und so als Momente der
einen Geschichte des gleichen Subjekts zu erzählen. Gelingt dies
nicht mehr, dann kann der, dem solches widerfuhr, zwar noch dis-
parate Erlebnisse aufzählen, aber sie nicht mehr als seine eigene Ge-
schichte erzählen. Und mit dem Verlust dieses Erzähl-Kontextes geht
ihm auch das Kriterium zur Unterscheidung des objektiv Gültigen
vom bloß subjektiv Vermeinten verloren; weder seine Erinnerungen
noch seine Erlebnisse unterscheiden sich dann noch eindeutig von
Angst- oder Wunschträumen.

Nun kann man angesichts solcher Zweifel darauf verweisen, daß
jener Kontext, in welchem alle Inhalte ihrer Stelle finden müssen,
um als Inhalte objektiv gültiger Erfahrung zu gelten, nicht gegeben,
sondern aufgegeben ist, und daß es folglich müßig sei, danach zu fra-
gen, ob sich ein Erzähl-Kontext für die Geschichte des Verbum Men-
tis immer werde finden lassen, da der Erfahrende selbst die Aufgabe
hat, einen solchen Kontext aufzubauen. Aber auch dann kehrt der
soeben beschriebene Zweifel wieder und kann in folgender Weise
ausgesprochen werden: Selbst vorausgesetzt, daß der Aufbau eines
solchen Kontextes eine Aufgabe ist, die die Vernunft sich selber stel-
len muß, wenn Erfahrung möglich sein soll, ist nicht erwiesen, daß
die Vernunft an ihren in transzendentaler Hinsicht unerläßlichen
Aufgaben nicht auch scheitern kann. Wie läßt sich angesichts dieser
Möglichkeit jene Gewißheit rechtfertigen, von der im oben erwähn-
ten vierten Grundsatz des reinen Verstandes die Rede war?

Eine angemessene Antwort auf diese Frage wird sich erst finden
lassen, wenn noch ein zweites Problem in die Erörterung einbezogen
wird: neben der diachronen Variabilität der Formen unseres An-
schauens und Denkens ihre synchrone Pluralität. Denn die Formen

136 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unseres Anschauens und Denkens unterliegen nicht nur, unter dem
Anspruch der je größeren Wahrheit, einem Wandel in der Zeit; viel-
mehr gibt es zur jeweils gleichen Zeit unterschiedliche Weisen, den
Anspruch des Wirklichen zu beantworten und dadurch vernehmbar
zu machen, und deshalb unterschiedliche Erfahrungswelten, die wir
durch diese je spezifisch gearteten Weisen des Anschauens und Den-
kens aufbauen. Es wird zu zeigen sein, daß die Beobachtung dieser
synchronen Pluralität von Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten
Fragen aufwirft, die nur durch eine neue Art von Vernunftpostulaten
lösbar sind, und daß diese Vernunftpostulate auch die gesuchte Deu-
tung der soeben beschriebenen diachronen Variabilität in sich ent-
halten.

b) Die Vielfalt der Gestalten des Verbum Mentis
und die Dialektik der Vernunft

Die Akte des Anschauens, Wahrnehmens und Erfahrens werden in
unterschiedlichen Weisen vollzogen. Das ästhetische Anschauen, in
welchem der Anschauende sich vom Gegenstand zu Akten responso-
rischen Gestaltens herausgefordert weiß, ist von anderer Art als jenes
Anschauen, das der wissenschaftlichen Beobachtung zugrundeliegt
und von der Absicht geleitet ist, dem Gegenstand die im jeweiligen
Beobachtungskontext bedeutsamen Merkmale »anzusehen«, bei-
spielsweise diejenigen Merkmale, die ihn geeignet machen, eine Hy-
pothese zu bestätigen oder zu falsifizieren. Die ästhetische Gestalt-
wahrnehmung ist von anderer Art als jene Art des Wahrnehmens,
die der begegnenden Wirklichkeit, noch vor aller Anwendung von
Begriffen, verpflichtende Möglichkeiten des Handelns »ansieht«
(»Das meint mich!«), oder als jene Wahrnehmung, die ein Phäno-
men in Natur oder Geschichte als Erscheinungsgestalt des Heiligen
erfaßt. Vor allem aber sind die Weisen, wie wir die einzelnen Inhalte
der Wahrnehmung zum geordneten Kontext einer Erfahrung ver-
knüpfen, von je spezifischer Eigenart. Das zeigt sich besonders deut-
lich daran, daß die Verstandeskategorien, durch die wir dem einzel-
nen Inhalt seine unverwechselbare Stelle im Erfahrungskontext
geben und dadurch erst subjektive Erlebnisse von objektiv gültigen
Erfahrungen unterscheidbar machen, eine für den jeweiligen Kontext
spezifische Bedeutung gewinnen.

Die Identifikation einer Melodie im Wechsel ihrer Variationen
gibt dem Begriff der »Identität« eine andere Bedeutung als die Iden-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 137

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tifikation einer sittlichen Pflicht (z. B. der Treuepflicht gegenüber
einer Person oder der Sorgfaltspflicht in der Erfüllung einer Aufgabe)
im Wechsel ihrer Anwendungsfälle; die Identifikation eines For-
schungsgegenstands (»der Morgenstern ist der Abendstern«) folgt
anderen Regeln als die Identifikation des Heiligen in der Diversität
seiner Erscheinungsgestalten (»Der Vater Jesu Christi ist der Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs«). Auf solche Weise gewinnt die Sub-
stanzkategorie, die uns als Leitfaden für das Wiedererkennen des
Identischen dient, auf unterschiedlichen Erfahrungsfeldern eine je
besondere Bedeutung.

Entsprechendes gilt für die Kategorie der Bedingung und Folge.
Die Weise, wie jene Phänomene, die wir wissenschaftlich erforschen,
nach Regeln der Kausalität untereinander verknüpft sind, fällt nicht
zusammen mit der Weise, wie aus einer einmal übernommenen
Pflicht sich andere Pflichten ergeben, oder wie die Erinnerung an eine
Manifestation des Heiligen neue Weisen der Hierophanie-Erfahrung
ermöglicht oder ausschließt. Die Kategorie der Folge und die logische
Partikel »weil« erhalten in unterschiedlichen Erfahrungskontexten
eine je besondere Bedeutung.

Schließlich ist offenkundig, daß die »Kategorien der Modalität«
in unterschiedlichen Erfahrungskontexten etwas je Verschiedenes
bedeuten. Das ästhetisch Notwendige, das uns das Urteil gestattet,
ein Produkt künstlerischer Gestaltung sei in sich konsistent und frei
von Willkür und Zufälligkeit, ist etwas Anderes als das sittlich Not-
wendige, das uns nicht nur unter bestimmten Bedingungen, sondern
unbedingt verpflichtet, oder als diejenige Notwendigkeit, mit der
eine wissenschaftlich beobachtete Erscheinung, bei Vorliegen defi-
nierbarer »Randbedingungen«, das Auftreten anderer, angebbarer
Erscheinungen vorhersagbar macht.

Durch diese je spezifische Bedeutung der Verstandeskategorien,
durch die wir das Mannigfaltige unserer Wahrnehmungen zur Ein-
heit der Erfahrung verknüpfen, kommt es zum Aufbau strukturver-
schiedener Gesamtkomplexe aller Erfahrungsgegenstände oder »Er-
fahrungswelten«. Deren Differenz beruht nicht (oder höchstens
sekundär) auf einem Unterschied der Gegenstände, sondern primär
auf einem Unterschied der Weisen, wie sie uns in der Erfahrung ge-
genübertreten: Alles, was überhaupt erfahren werden kann, kann
nicht nur in der Weise wissenschaftlicher Empirie, sondern auch auf
ästhetische, sittliche oder auch religiöse Weise erfahren werden.

Diese Strukturdifferenz der Erfahrungswelten, deren Glieder die

138 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichen Gegenstände sein können, ist ein besonders deutlicher Hin-
weis darauf, daß solche »Welten« aus der aktiv gestaltenden Kraft un-
seres Anschauens, Wahrnehmens und Erfahrens hervorgehen. Und
doch handelt es sich dabei nicht um bloße Symptome subjektiven Er-
lebens oder gar um willkürliche Setzungen, sondern um Weisen, wie
das Wirkliche uns in Anspruch nimmt und zu je unterschiedlichen
Weisen des Erfahrens herausfordert. Freilich können wir diesen An-
spruch nur vernehmen, indem wir das Wirkliche schon anschauen,
wahrnehmen und erfahren, also auf seinen Anspruch schon geant-
wortet haben, und dies auf eine Weise, die man »responsorisches Ge-
stalten« nennen kann. Es ist die jeweils besondere Art unserer Ant-
wort, durch die wir den je spezifischen, für je eine Erfahrungsart
charakteristischen Anspruch des Wirklichen zur Sprache bringen.

Da nun jede dieser Antworten nicht nur aus spezifischen Weisen
des Anschauens und Wahrnehmens hervorgeht, sondern auch und
vor allem aus der Verarbeitung der so gewonnenen Inhalte durch
Verstandeskategorien, werden an der Strukturdifferenz der Erfah-
rungswelten zugleich unterschiedliche Weisen des Verstandesge-
brauchs ablesbar. Und sofern der Verstand dabei jedesmal von den
regulativen Ideen der Vernunft geleitet wird, das Mannigfaltige der
Erlebnisse in die Einheit des Aktes »Ich denke« und die entsprechen-
de Mannigfaltigkeit der Inhalte in die geordnete Ganzheit einer
»Welt« einzufügen, legen auch die Vernunftideen sich in eine ent-
sprechende Mannigfaltigkeit auseinander. Die Welt der Forschungs-
gegenstände ist eine andere als die Welt der verpflichtenden Hand-
lungsziele (die Kant etwas mißverständlich »Welt der Zwecke«
genannt hat). Dann aber scheint die Einheit der Vernunft einer Plu-
ralität von Vernunftgestalten Platz zu machen, von denen jede dazu
fähig ist, den Verstand auf Ziele auszurichten (auf das Ziel des Auf-
baus einer Welt und damit zugleich auf das Ziel, in der Mannigfaltig-
keit der Akte zur Einheit des »Ich denke« zu finden). Aber keine die-
ser Vernunftgestalten reicht dazu aus, die verschiedenen Welten der
ästhetischen, religiösen, ethischen Erfahrung und der wissenschaft-
lichen Empirie in die eine, allumfassende Welt einzugliedern.

Damit aber werden die Vernunftideen, die man mit Recht als
»Einheitsforderungen« beschrieben hat, in sich dialektisch; und die
von Kant beschriebene Dialektik, die sich aus der Strukturdifferenz
des theoretisch-wissenschaftlichen und des praktisch-sittlichen Ver-
nunftgebrauchs ergab, erweist sich als bloßer Sonderfall einer all-
gemeineren Dialektik, in welcher die Vernunft sich notwendigerwei-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 139

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se die Aufgabe stellt, alle Inhalte der Erfahrung in die Einheit des
»Ich denke« einzufügen, aber gerade bei dem Versuch, diese Aufgabe
zu erfüllen, nun ihrerseits in eine Pluralität von Vernunftgestalten
auseinanderfällt: Das »universal vertretbare Forschersubjekt« ist
nicht das »unvertretbare Subjekt der Pflichterfahrung« oder das im
freien Spiel der eigenen Kräfte dem Anspruch des Wirklichen ant-
wortende Subjekt der ästhetischen Erfahrung. Noch einmal von an-
derer Art ist jene Weise des Anschauens und Denkens, die gerade
dort, wo sie an die Grenzen ihrer eigenen Erfahrungsfähigkeit ge-
führt wird, jener Einheit von Offenbarwerden und Sich-Vorenthal-
ten begegnet, die zur Eigenart der Erscheinung des Heiligen gehört.

Dabei fügen sich aufgrund ihrer Strukturdifferenz weder die
verschiedenen Erfahrungswelten zum allumfassenden System der
einen Welt, noch die verschiedenen Vollzugsgestalten des Verbum
Mentis zum widerspruchsfreien Ganzen der einen Vernunft zusam-
men. Aber gleichzeitig überschneiden sich diese Erfahrungswelten
und Erfahrungsweisen immer wieder auf solche Weise, daß auch der
Versuch scheitert, sie durch Trennung voneinander in ein kollisions-
freies Verhältnis zu bringen.

Der Gedanke der »Veritas semper maior« gewinnt in diesem Zu-
sammenhang eine zweifache Bedeutung: Einerseits ist, im Sinne des
dritten der »Grundsätze des reinen Verstandes«, innerhalb jeder Er-
fahrungswelt der Anspruch des Wirklichen stets größer als die Weise
unserer Antwort. Darum ist die Aufgabe, diesen Anspruch zur Spra-
che zu bringen, nie zu Ende getan. Jede ästhetische Erfahrung macht,
auch mit Bezug auf den gleichen Gegenstand, weitere ästhetische
Erfahrungen ebenso möglich wie nötig; jede sittliche Erfahrung er-
öffnet einen Weg, auf dem weitere verpflichtende Möglichkeiten
sittlichen Handelns entdeckt werden; jeder Befund der wissenschaft-
lichen Empirie wirft nicht nur Probleme auf, die neue wissenschaft-
liche Beobachtungen nötig machen, sondern kann dahin führen, daß
Fragestellungen korrigiert und die leitenden Verstandeskategorien
neu verstanden werden müssen (vgl. den Bedeutungswandel der
Kausalkategorie beim Übergang von der Klassischen Mechanik zur
Quantenphysik).

Andererseits aber zeigt sich: Keine dieser Erfahrungsweisen und
Erfahrungswelten ist sich selber genug. Denn jede Erfahrungswelt
hat nicht nur andere neben sich, sodaß der Anspruch des Wirklichen
in keiner von ihnen erschöpfend zur Sprache gebracht werden kann;
vielmehr hat jede von ihnen auch Momente in sich, die nur in einem

140 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Erfahrungskontext angemessen expliziert werden können.
Es gibt ethische Implikate der wissenschaftlichen Empirie, ästheti-
sche Implikate der religiösen Erfahrung, religiöse Momente in der
Erfahrung des Schönen wie des Verpflichtenden; und diese Implikate
nötigen uns, von je einem Erfahrungskontext zum anderen über-
zugehen. Die Wahrheit ist nicht nur in dem Sinne je größer als un-
sere Antwort, daß sie innerhalb je eines Erfahrungskontextes ein
Weiterschreiten von einer Erfahrung zur anderen verlangt, sondern
auch in dem Sinne, daß sie uns immer wieder nötigt, die Grenzen
zwischen den einzelnen Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten zu
überschreiten. Da aber diese Notwendigkeit, aufgrund der erwähnten
Wechsel-Implikationen, innerhalb jeder Erfahrungswelt auftritt, re-
produziert sich der Konflikt der Weisen, wie die »je größere Wahr-
heit der Dinge« uns in Anspruch nimmt, innerhalb jeder einzelnen
Erfahrungswelt als deren je immanenter Konflikt.

Sowohl innerhalb der je einzelnen Erfahrungsweisen und Erfah-
rungswelten als auch im Verhältnis zwischen ihnen gilt daher der
schon erwähnte Vierte Grundsatz des reinen Verstandes: »Wir dür-
fen mit Bezug auf jede Erfahrung dessen gewiß sein, daß sie uns spe-
zifische Möglichkeiten aufschließt, neue Erfahrungen zu machen
und in deren Licht alte neu zu verstehen«17 (s. o. S. 121 f.). Angesichts
der Konflikte zwischen den Erfahrungsweisen und angesichts der
Tatsache, daß diese Konflikte sich innerhalb jeder einzelnen von
ihnen wiederholen, bedarf jedoch der Mut, sich diesen Konflikten
auszusetzen, ohne an der Einheit der Wahrheit zu verzweifeln, einer
besonderen Begründung. Diese aber ist nur in einem postulatori-
schen Vernunftglauben zu gewinnen. Um diesen Vernunftglauben
zu beschreiben, muß freilich Kants Postulatenlehre auf spezifische
Weise verallgemeinert werden18.

Kant nämlich konnte zeigen, daß jene Dialektik, die sich aus der
Strukturdifferenz der Welt theoretisch-wissenschaftlicher Empirie
und der Welt sittlich verpflichtender Handlungsziele ergibt, nur
durch das Postulat aufgelöst werden kann, wonach wir unsere Pflich-
ten zugleich als Gebote desjenigen Gottes verstehen dürfen, der, als

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 141

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

17 Vgl. Erfahrung als Dialog 347.
18 Vgl. dazu: R. Schaeffler, Recht und Grenzen eines postulatorischen Gottesglaubens,
in: E. Coreth [Hrsg.] Von Gott reden in säkularer Gesellschaft, Festschrift für K. Feie-
reis, Leipzig 1996, 145–161, sowie: Kritik und Neubegründung der Religion bei Kant, in:
A. Franz u. W. G. Jacobs, Religion und Gott im Denken der Neuzeit, Paderborn 2000,
39–63.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schöpfer der Natur, auch jener Welt die Gesetze gegeben hat, in der
wir uns theoretisch orientieren. Die Überzeugung, es sei in der Welt,
die wir theoretisch erkennen, möglich, die Pflichten zu erfüllen, die
wir sittlich erfahren, wird nur dann vor logischem Widerspruch be-
wahrt, wenn wir die strukturverschiedenen Gesetzmäßigkeiten bei-
der Welten als die Erscheinungsgestalten der einen Gesetzgebung
eines identischen Gesetzgebers verstehen dürfen. Dieser hat sowohl
das Naturgesetz als auch das Sittengesetz gegeben, sodaß wir sowohl
die Wahrheit der Dinge, d. h. ihre Maßgeblichkeit für unser theoreti-
sches Urteil, als auch unsere Pflichten, d. h. die Maßgeblichkeit des in
der sittlichen Erfahrung entdeckten Guten, als Ausdrucksgestalten
des göttlichen Willens verstehen dürfen. Diese Art der »Erkenntnis
unserer Pflichten als göttlicher Gebote« aber ist es, die »Religion«
genannt wird19.

Erinnert man sich jedoch daran, daß nach Kants Überzeugung
beide Gesetze, das Naturgesetz nicht weniger als das Sittengesetz,
aus der Autonomie der Vernunft hervorgehen, dann wird eine Folge-
rung unvermeidlich, die Kant selbst nicht ausdrücklich gezogen hat:
Das Sittengesetz ist ein Ausdruck der Selbstgesetzgebung der Ver-
nunft, kraft derer diese das Individuum einem moralischen Gebot
unterwirft, das sie sich selber gibt; aber diese Selbstgesetzgebung
der Vernunft erweist sich ihrerseits als Erscheinungsgestalt einer
göttlichen Moralgesetzgebung. Entsprechend ist das Naturgesetz ein
Ausdruck der Weltgesetzgebung der gleichen Vernunft, kraft derer
diese den Verstand dazu anleitet, jene Struktur der Erfahrungswelt
vorzuzeichnen, innerhalb derer die Daten der Erfahrung in Wechsel-
wirkung zueinander treten; aber auch diese Weltgesetzgebung der
Vernunft erweist sich als Erscheinungsgestalt einer göttlichen Welt-
gesetzgebung. Nur unter dieser Voraussetzung ist es möglich, die
Pflichten, die wir uns selber vorschreiben, als göttliche Gebote, d. h.
als Gebote des gleichen Gesetzgebers aufzufassen, der als Schöpfer
auch die Gesetze der Natur gegeben hat. Der kantische Religions-
begriff, »die Erkenntnis unserer Pflichten als göttlicher Gebote«, der
sich als nötig erwiesen hat, um die Dialektik der Vernunft aufzu-
lösen, impliziert also die These: Die Selbst- und Weltgesetzgebung
der Vernunft ist die zweifache Erscheinungsgestalt der göttlichen Ge-
setzgebung. Diese Erscheinungsgestalten mögen dann, wegen ihrer
Strukturdifferenz, als unvereinbar erscheinen und dadurch Wider-

142 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

19 Rel B 229.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sprüche erzeugen; eben dadurch zeigen sie an, daß sie bloße Er-
scheinungsgestalten sind. Die Widersprüche lösen sich auf, wenn die
verschiedenen Weisen, wie die Vernunft ihre Selbst- und Welt-
gesetzgebung ausübt, als die Erscheinungsgestalten der einen, gött-
lichen Gesetzgebung verstanden werden.

Dann aber wird dieses Verhältnis auch das Ergebnis dieser zwei-
fachen Gesetzgebung betreffen: also nicht nur die formalen Gesetze
beider Welten, sondern auch die inhaltlichen Ansprüche, die, inner-
halb dieser Welten, jeder einzelne Gegenstand der Erfahrung an das
Subjekt richtet. Auch diese inhaltliche Maßgeblichkeit der Erfah-
rungsgegenstände geht aus der autonomen Vernunfttätigkeit hervor:
die Vernunft selbst verlangt vom Individuum die Erfüllung der sitt-
lichen Pflichten, aber auch die Anerkennung der theoretischen Maß-
geblichkeitgsansprüche der Gegenstände, die ihr begegnen. Anderer-
seits aber dürfen diese Ansprüche, die theoretischen nicht weniger als
die praktischen, als die Erscheinungsgestalten der einen Weise ver-
standen werden, wie der göttliche Gesetzgeber uns unter seinen An-
spruch stellt. Nur so wird der Widerspruch zwischen den Ergebnissen
unserer Vernunfttätigkeit auflösbar.

Denn aus der Selbstgesetzgebung der Vernunft geht jener Kon-
text erst hervor, in welchem die Inhalte unserer Erfahrung ihre Stelle
finden müssen, um uns mit der je spezifischen Weise ihrer Maßgeb-
lichkeit in Anspruch nehmen zu können: sei es als Gegenstände der
sittlichen Erfahrung, an denen unser praktisches Urteil sich messen
lassen muß, sei es als Gegenstände der wissenschaftlichen Empirie,
denen unser theoretisches Urteil entsprechen muß, um wahr zu sein.
Wenn nun dieser Maßgeblichkeitsanspruch der Erfahrungsgegen-
stände erst durch die Selbstgesetzgebung der Vernunft ermöglicht
wird, welche ihrerseits als die Erscheinungsgestalt einer göttlichen
Gesetzgebung verstanden werden darf und muß, dann wird auch die-
ser inhaltliche Maßgeblichkeitsanspruch des Wirklichen als die Er-
scheinungsgestalt jener Weise verstanden werden dürfen, wie Gott
unsere Theorie und Praxis unter seinen Anspruch stellt.

Ganz in diesem Sinne hat Kant unsere Pflichten, die den Inhalt
unserer sittlichen Erfahrung darstellen, »als göttliche Gebote« ver-
standen. Nicht nur das Sittengesetz, das die Vernunft sich selber gibt,
sondern auch die konkret inhaltlichen Verpflichtungen, die wir ent-
decken, wenn wir die »Fälle«, die die Erfahrung uns bietet, im Lichte
dieses Sittengesetzes als »gebotene Zwecke« begreifen, werden so als
Erscheinungsgestalten eines göttlichen Anspruchs begriffen. Doch

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 143

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird man daraus eine Konsequenz ziehen müssen, die Kant so nicht
gezogen hat: In gleicher Weise muß auch jener Maßgeblichkeits-
anspruch, mit dem die Gegenstände der wissenschaftlichen Empirie
uns gegenübertreten, als Erscheinungsgestalt eines Anspruchs ver-
standen werden, mit dem der göttliche »Weltgesetzgeber« unser
theoretisches Urteil seiner Gesetzgebung unterwirft. Wie unser sitt-
liches Urteil, das aus der Selbstgesetzgebung der Vernunft in ihrem
praktischen Gebrauch hervorgeht und uns so erst zur Entdeckung
konkreter Pflichten befähigt, zugleich den moralischen Anspruch
eines göttlichen Gesetzgebers vernehmbar macht, so bezeugt auch
unser theoretisches Urteil, das aus der Selbstgesetzgebung der glei-
chen Vernunft in ihrem theoretischen Gebrauch hervorgeht und uns
so erst zur Entdeckung konkreter »Wahrheiten« befähigt, den Gel-
tungsanspruch des göttlichen »Weltgesetzgebers«.

Eine Dialogische Theorie der Erfahrung kann verständlich ma-
chen, inwiefern die Selbstgesetzgebung der Vernunft als die Erschei-
nungsgestalt eines von ihr verschiedenen »Gesetzes«, also eines an
sie gerichteten Anspruchs, verstanden werden kann: Die Vernunft
bringt, gerade durch ihre eigengesetzliche Tätigkeit, einen Anspruch
des Wirklichen zur Sprache, dem sie antwortet. Darüber hinaus aber
macht die Dialogische Theorie der Erfahrung deutlich: Der Konflikt
unterschiedlicher Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten ist nicht
auf das Verhältnis zwischen der »Natur« und der »Welt der Zwecke«
beschränkt. Darum nehmen die Vernunftpostulate, die zur Auf-
lösung der Vernunftdialektik nötig sind, in einer Dialogischen Theo-
rie der Erfahrung folgende nun schon mehrfach erwähnte Form an:
Die Vielfalt der Weisen, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt
und zum Aufbau je unterschiedlicher Erfahrungswelten herausfor-
dert, darf als eine Vielfalt von Abbild- und Gegenwartsgestalten der
einen Weise verstanden werden, wie wir »in omnitudine realitatis«,
d. h. in allem, was ist und geschieht, von einer göttlichen Wirklich-
keit in Anspruch genommen und zur Antwort herausgefordert wer-
den. Und die Vielfalt der Subjektivitätsweisen, mit denen wir uns als
Forschersubjekte, als Subjekte der ästhetischen, sittlichen und reli-
giösen Erfahrung verhalten und verstehen, darf als eine Vielfalt von
Abbild- und Gegenwartsgestalten der einen Weise verstanden wer-
den, wie Gott den Menschen weiß und unter seine Anrede stellt20.

144 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

20 Vgl. Erfahrung als Dialog 650–685.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Die postulatorische Hoffnung
und die Geschichte des Verbum Mentis

Sobald deutlich geworden ist, daß die simultane Pluralität von Ge-
stalten des Verbum Mentis eine Dialektik erzeugt, die nur durch Ver-
nunftpostulate aufgehoben werden kann, fällt auch auf die sukzessi-
ve Variabilität dieser Gestalten ein neues Licht. Denn jede Gestalt des
Verbum Mentis ist der Ausdruck einer je bestimmten Weise, wie die
Vernunft (und sogar die Anschauung hinsichtlich ihrer Form) ihre
Selbstgesetzgebung ausübt und so erst den Zusammenhang aufbaut,
innerhalb dessen die jeweils begegnende Wirklichkeit ihren Maßgeb-
lichkeitsanspruch gegenüber unseren theoretischen und praktischen
Urteilen zur Geltung bringen kann. Wenn aber diese Selbstgesetz-
gebung der Vernunft (und sogar der Anschauung) als die Erschei-
nungsgestalt einer göttlichen Gesetzgebung verstanden werden
kann, dann erklärt sich daraus der Doppelaspekt aller Inhalte der Er-
fahrung. Der »je größere« Anspruch dieser Inhalte, der, innerhalb
unseres Anschauens und Denkens, als das vorantreibende Moment
wirksam wird, das eine Veränderung unserer Anschauungs- und
Denkformen nötig macht und so die jeweilige Gestalt des Verbum
Mentis als Phase im Dialog mit der Wirklichkeit erweist, ist dann
die Erscheinungsgestalt des »je größeren« Anspruchs Gottes, unter
den der Erfahrende sich gestellt weiß. Als bloße Erscheinungsgestalt
ist der Anspruch des Wirklichen, so wie wir ihn durch die jeweilige
Gestalt unseres Verbum Mentis zur Sprache bringen, vorläufig und
überbietungsbedürftig. Als wirkliche Erscheinungsgestalt aber ist er
von bleibender Maßgeblichkeit und ermöglicht dem Erfahrenden
nicht eine bloße »Annäherung« an die Weise, wie er von der jeweils
erfahrenen Wirklichkeit in Anspruch genommen wird und diesen
Anspruch des Wirklichen zugleich als Erscheinungsgestalt des gött-
lichen Anspruchs verstehen darf; vielmehr wird die Begegnung mit
dem Wirklichen zur Gestalt einer aktuelle Begegnung mit diesem
göttlichen Anspruch (vgl. o. S. 125 f.).

Und darum kann der Erfahrende auch für die Zukunft gewiß
sein, daß ihm nichts widerfahren kann, was ihn nicht diesen gleichen
göttlichen Anspruch erfahren lassen wird, wenn auch in veränderter
Gestalt. Oder kurz: Die im Lichte der Vernunftpostulate gedeutete
Erfahrung stiftet jenes Zutrauen, nach dessen Legitimationsgrund
soeben gefragt worden ist. Auch wo es dem Erfahrenden nicht mehr
gelingen sollte, die verschiedenen Widerfahrnisse, die ihn zu einer

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 145

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umgestaltung seines Anschauens und Denkens genötigt haben, in
einen Erzählzusammenhang zu bringen und sie so als Phasen seiner
eigenen Geschichte zu begreifen, ist er, wiederum in der Form eines
Postulates, dessen gewiß, daß ein solcher Zusammenhang tatsächlich
besteht. Die Identität Gottes, als deren Erscheinungsgestalten der Er-
fahrende alle Weisen seiner Selbstgesetzgebung und alle Inhalte sei-
ner Erfahrung verstehen darf, garantiert die Kohärenz einer Ge-
schichte, die alle Veränderungen dieser Formen und Inhalte in sich
umfaßt, auch wenn sich diese Kohärenz in den krisenhaften Erschüt-
terungen dieser Geschichte für den Erfahrenden selbst zuweilen
schmerzhaft verbirgt. Dieses Vertrauen nimmt dem Subjekt die Auf-
gabe nicht ab, immer neu jene Zusammenhänge herzustellen, in die
die einzelnen Inhalte seiner Erfahrung sich einfügen; es verschafft
ihm jedoch die Gewißheit, daß diese Aufgabe sich, auch im Durch-
gang durch lebensgeschichtliche Krisen seines Identitätsbewußtseins,
immer neu als erfüllbar erweisen wird.

Und so ist es die postulatorische Hoffnung, in allen künftigen
Formen und Inhalten der Erfahrung dem gleichen Anspruch des glei-
chen Gottes zu begegnen, die jenes Zutrauen in die Erfahrung recht-
fertigt, welches es dem Subjekt möglich macht, sich auch der schein-
baren Disparatheit der Erfahrungsweisen und Erfahrungsinhalte
ohne Angst vor Selbstverlust anzuvertrauen. Das Subjekt kann sich
der Erfahrung unerwarteter sittlicher Verpflichtung auch dort aus-
setzen, wo diese seine bisherige, verantwortungsvolle Lebensplanung
stört. Es kann sich der begeisternden ästhetischen Erfahrung an-
vertrauen, auch wo diese »exorbitant« (wörtlich: »aus dem Geleise
werfend«) wirksam wird. Und es braucht sich den in der Wissen-
schaftsgeschichte immer wieder einmal notwendig werdenden »Re-
volutionen« eines bisher bewährten Begriffsgefüges nicht zu verwei-
gern, auch wenn sich dadurch die Kriterien zur Unterscheidung des
objektiv Gültigen vom nur subjektiv Vermeinten verändern. Postu-
latorische Hoffnung macht die Vernunft ihres Weges gewiß, und dies
auch in Situationen, in der dieser Weg in unvorhersehbaren Wen-
dungen verlorenzugehen scheint21.

Die Vielfalt der Subjektivitätsweisen und der ihnen entspre-
chenden Erfahrungswelten läßt also eine Dialektik entstehen, in der
die Einheit der Vernunft verlorenzugehen droht. Diese Dialektik ist
nur durch Vernunftpostulate aufzulösen. Im Lichte desjenigen

146 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

21 Zum Zutrauen in die Erfahrung vgl.: Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit 682f.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstverständnisses aber, das in diesen Vernunftpostulaten impli-
ziert ist, wird das Subjekt fähig, auch diejenigen Erfahrungen, in de-
nen die Gestalt des Verbum Mentis zunächst zerbricht, aus denen sie
dann aber verwandelt hervorgeht, einem spezifischen Kontext ein-
zuordnen: dem Kontext einer Erzählung, die vom Betroffenen selbst
immer nur bruchstückhaft erzählt werden kann, von der er aber den-
noch gewiß ist, daß sie »vor Gott« eine Einheit bildet. Weil sie in der
Treue dieses Gottes gehalten bleibt, umgreift sie alle Wandlungen
der Formen des menschlichen Anschauens und Denkens, auch wenn
diese für das Individuum unvorhersehbar bleiben. Im Vertrauen auf
diese Treue kann auch der menschliche Erzähler in immer neuen An-
sätzen seine Geschichte »vor Gott« erzählen und allem Einzelnen,
das ihm widerfuhr, einen Platz in dieser Geschichte zuweisen. Und
im Maße, in dem ihm das gelingt, gewinnt er zugleich Kriterien, die
die objektive Geltung seiner Erfahrungen von den bloßen Subjekti-
vität seines Erlebens unterscheidbar machen.

3. Erfahrung als Thema des intersubjektiven Dialogs

Da die Erfahrung aus dem Zusammenspiel von sinnenhafter An-
schauung und Denken hervorgeht, muß jedes anschauende und den-
kende Subjekt seine Erfahrungen selber machen. Erfahrung hat ein
Moment von Unvertretbarkeit an sich. Bloße Kenntnis »vom Hören-
sagen« kann eigene Erfahrung nicht ersetzen. Da die Erfahrung
gleichwohl, im Unterschied vom bloßen Erleben, Anspruch auf ob-
jektive Geltung erhebt, bleibt sie keine bloße »Privatsache« des Indi-
viduums. Ihr Geltungsanspruch betrifft auch alle übrigen Subjekte.
Deshalb wird sie in Erfahrungs-Zeugnissen ausgesprochen und wird
so zum Thema des intersubjektiven Dialogs.

Insoweit entsteht der Anschein, als träte die Mitteilung an An-
dere nur sekundär zu der in der Erfahrung erworbenen Kenntnis der
Dinge und Sachverhalte hinzu, ohne für deren Eigenart und Geltung
konstitutive Bedeutung zu besitzen. Und selbst wenn man hinzufügt,
durch den Versuch, diese Kenntnis anderen mitzuteilen, werde deren
objektive Geltung erprobt, ist diese Feststellung sogleich wieder ein-
zuschränken. Auch diese Erprobung ist weder für die Erfahrung
selbst noch für ihre objektive Geltung konstitutiv. Wer eine Erfah-
rung gemacht und durch Reflexion Kriterien ihrer Unterscheidung
vom bloß subjektiven Erleben gewonnen hat, ist ihrer objektiven

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 147

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geltung auch dann gewiß, wenn er bei dem Versuch, sie anderen mit-
zuteilen, auf Unverständnis stößt. Die Zustimmung der Anderen ist
keine Bedingung ihrer Maßgeblichkeit. Eine wichtige Regel besagt:
»Wahrheitsfragen sind keine Mehrheitsfragen«.

Das Bild ändert sich, wenn man sich, wie soeben geschehen, dar-
an erinnert, daß die Formen des Anschauens und Denkens variabel
sind und daß von ihrer jeweils erreichten Gestalt die Möglichkeit
der Erfahrung abhängt. Auf diese Geschichte der Anschauungs- und
Denkformen und damit auf die Geschichte der Erfahrungsfähigkeit
aber hat der Dialog, den Menschen untereinander führen, einen er-
kennbaren Einfluß. Selbst die Fähigkeit zur wissenschaftlichen Em-
pirie, deren objektive Geltung als unstrittig gilt, wird im Dialog der
Lehrenden und Lernenden und weiterhin im Dialog der Mitforschen-
den erworben. Und es ist von vorne herein zu erwarten, daß dies auch
– vermutlich in noch höherem Maße – für die Fähigkeit zur ästheti-
schen, sittlichen und religiösen Erfahrung gilt. Die Fähigkeit, das An-
schauen und Denken in denjenigen Formen zu vollziehen, die diese
Erfahrungsweisen möglich machen und zur Konstitution der ihnen
entsprechenden Gegenstände notwendig sind, wird durch eine »For-
matio Mentis« erworben, die die wesentliche Aufgabe jeder »Bil-
dung« darstellt. (Nicht zufällig wird das, was im Deutschen »Bil-
dung« heißt, im Französischen als »Formation«, im Italienischen als
»Formazione« bezeichnet.) Da diese Formatio Mentis nur durch den
intersubjektiven Dialog geschehen kann, gehören auch die Bedin-
gungen der Intersubjektivität zum Themenfeld der Transzendental-
philosophie, die die Möglichkeitsbedingungen der Erfahrung aufklä-
ren soll.

Deshalb ist die transzendentale Reflexion zwar von der histori-
schen zu unterscheiden, aber nicht von ihr zu trennen. Nun ist die
wichtigste Bedingung der Intersubjektivität die Sprache. Für die Ver-
bindung beider Reflexionsarten, der transzendentalen und der histo-
rischen, bietet daher die Sprachphilosophie die ausgezeichnete Mög-
lichkeit22.

148 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

22 Vgl. R. Schaeffler, Zum Verhältnis transzendentaler und historischer Reflexion, in:
H. Kohlenberger/W. Lütterfelds [Hrsg] Von der Notwendigkeit der Philosophie in der
Gegenwart – Festschrift für Karl Ulmer, Wien 1976, 42–76.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a) Die Verknüpfung
transzendentaler und sprachphilosophischer Reflexion

Daß ein Brückenschlag von der Transzendentalphilosophie zur Ana-
lyse der Sprache und von dort zu einer Beschreibung der Geschichte
der Vernunft möglich sei, wird erst durch die folgenden Überlegun-
gen gezeigt werden können. Doch sei vorwegnehmend ein kurzer
Hinweis gestattet: Kants Lehre von der Konstitution der Gegenstän-
de durch die Formen unseres Anschauens und Denkens steht mehr,
als ihm selbst bewußt gewesen zu sein scheint, in der Tradition eines
Lehrstücks der mittelalterlichen Erkenntnislehre: der Lehre vom »in-
tellectus agens«, der aus dem Material der Gedächtnisresiduen sinn-
licher Anschauungsinhalte (aus dem »phantasmata«) die Gegenstän-
de der Verstandeserkenntnis (die »intelligibilia actu«) aufbaut.
Entsprechend kann eine Theorie, die die Erfahrung als Dialog mit
der Wirklichkeit versteht, als eine Neufassung der klassischen Lehre
vom »Verbum Mentis« verstanden werden, d. h. von jenem Wort, das
der menschliche Geist noch vor aller nach außen vernehmbaren
sprachlichen Äußerung, also vor jedem »Verbum Oris«, spricht, um
sich die Gegenstände seiner Erkennens gegenüberzustellen23.

Im Zusammenhang der hier vorgetragenen Überlegungen er-
scheint es nun zweckmäßig, diesen Zusammenhang zwischen einer
»Dialogischen Theorie der Erfahrung« und dem Begriff des »Verbum
Mentis« ausdrücklicher hervorzuheben, als dies in dem genannten
Buch geschehen ist. Denn von hier aus wird es möglich, die Bedeu-
tung einer solchen Theorie der Erfahrung für die Analyse der Spra-
che deutlich zu machen: Die Wechselbeziehung zwischen dem Ver-
bum Mentis und dem Verbum Oris bietet einen Ansatz, von dem
her gezeigt werden kann, wie die Ausformung spezifischer Weisen
der Erfahrung (darunter der religiösen) mit der Herausbildung spezi-
fischer Weisen der Sprache (darunter der religiösen Sprache) zusam-
menhängt. Dadurch aber wird, wie im Folgenden zu zeigen sein wird,
eine philosophische Einübung in die Theologie möglich, die es mit
der Weitergabe und Auslegung eines ebenso traditionsbegründenden
wie traditionskritischen Wortes zu tun hat: eines Wortes, das theo-
logisch als »Gotteswort in der Gestalt des Menschenworts« verstan-
den wird und den Aufbau einer spezifischen Sprachgemeinschaft

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 149

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

23 Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit 298.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglich macht: Die »Auferbauung« (Oikodomé) der Gemeinschaft
der Glaubenden als eines »Tempels aus lebendigen Steinen«.

Dabei stehen die beiden Formen des Wortes, das »Verbum Men-
tis« und das »Verbum Oris«, in einem engeren Zusammenhang, als
dies zunächst den Anschein hat. Das Verbum Oris geht zwar aus dem
Verbum Mentis hervor, wirkt aber auf dieses zurück. Denn im Dialog
mit anderen Subjekten wird der Anspruch der Sache, die das Thema
dieses Dialoges bildet, für die Beteiligten auf neue Weise vernehm-
bar, fordert beide zu einer Umgestaltung ihrer Anschauungs- und
Denkformen auf und kann ihnen so neue Möglichkeiten der Erfah-
rung aufschließen.

Der Zusammenhang zwischen der hier vorgeschlagenen weiter-
entwickelten Transzendentalphilosophie und einer philosophischen
Reflexion auf die Sprache und ihre Bedeutung für den Aufbau von
Kommunikations- und Überlieferungsgemeinschaften kann durch
folgende Überlegung deutlich gemacht werden: Das gesprochene
Wort bringt zunächst die subjektive Befindlichkeit dessen zum Aus-
druck, der es ausspricht: seine Gemütszustände und Stimmungen,
seine Werthaltungen und Absichten, aber auch seine Meinungen
über die Weltwirklichkeit. Daraus kann der Anschein entstehen, als
käme die Wirklichkeit, von der der Sprecher spricht, nur als inneres
Moment seines Bewußtseins zur Sprache. Der Hörer des gesproche-
nen Wortes könnte dann diesem zwar eine Auskunft über den Spre-
cher und seinen Bewußtseinszustand entnehmen, nicht aber eine
Kenntnis von der Wirklichkeit selbst, die dem subjektiven Meinen,
Empfinden und Wollen des Sprechers mit dem Anspruch auf Maß-
geblichkeit gegenübertritt. Das Wort würde sich, so verstanden, dar-
auf beschränken, eine Ausdruckshandlung zu sein, aber keine wirk-
lichkeits-erschließende Kraft besitzen. Eine solche Auffassung von
der rein subjektiven Bedeutung des Wortes würde zwar in vielen
und signifikanten Fällen der Absicht des Sprechers zuwiderlaufen;
denn dieser will in der Regel nicht nur über »seine« Welt sprechen,
die als solche nur in seinem Bewußtsein existiert, sondern über die
»wirkliche« Welt, die auch dem Hörer »zu denken gibt« – ihn also
nicht nur dazu veranlaßt, sich psychologisch über die Eigenart und
den Bewußtseinszustand des Sprechers Gedanken zu machen, son-
dern über eine Wirklichkeit, die von den Meinungen und Stimmun-
gen des Sprechers unabhängig ist. Aber der Anhänger einer »subjek-
tivistischen« Sprachauffassung, wie sie soeben angedeutet wurde,
könnte diese Aussageabsicht der Sprechers als Folge einer Illusion

150 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beurteilen, die darin besteht, daß er »seine« Welt für die »wirkliche«
Welt hält, ohne dafür einen zureichenden Grund angeben zu kön-
nen.

Ein Weg, der über diese subjektivistische Auffassung vom ge-
sprochenen Wort hinausführt, öffnet sich durch die in der hier vor-
gelegten Untersuchung vorgeschlagene Theorie, die die Erfahrung
als einen Dialog mit der Wirklichkeit beschreibt. Wenn nämlich das
Anschauen und Denken dialogischen Charakter besitzt, indem es den
Anspruch des Wirklichen antwortend zur Sprache bringt, kann das
nach außen verlautende Wort diesen Anspruch des Wirklichen an
den Hörer weitergeben. Denn wohl kommt der Anspruch des Wirk-
lichen nur in der Antwort zur Sprache, die wir in unserem Anschau-
en und Denken geben; aber dieser Anspruch erweist sich, inmitten
unserer Antwort, als »je größer« und darum als das vorantreibende
Moment, das unser Anschauen und Denken zur Umgestaltung nöti-
gen kann. Und das äußere Wort gibt diesen Anspruch an den Hörer
weiter, um auch ihn zu einer Umgestaltung seines Anschauens und
Denkens aufzufordern, die diesem Anspruch der Sache, nicht nur den
subjektiven Wünschen des Sprechers, entspricht. Oder kurz: Auf
dem dialogischen Charakter des Verbum Mentis beruht die Möglich-
keit, durch das Verbum Oris einen Dialog mit anderen Menschen zu
führen, der nicht nur »das Verhältnis von Seele zu Seele« ins Wort
bringt, sondern »Trans-Mentales« zu seinem Inhalt hat.

Dabei kann das Verbum Oris des Sprechers seinen Anspruch an
den Hörer nur geltend machen, indem es diesen zu seinem, in eige-
ner Aktivität gesprochenen Verbum Mentis hervorruft. Der Hörer
muß ja selber Akte des sinnlichen Wahrnehmens oder Vorstellens
und des Denkens vollziehen, um das Gehörte zu verstehen. Er soll
näherhin dem gehörten Wort nicht eine Auskunft über die subjektive
Bewußtseinsverfassung des Sprechers entnehmen, sondern dieses
Wort als die Vergegenwärtigungsgestalt jenes Anspruchs begreifen,
durch den das Wirkliche auch ihn zur Antwort herausfordert. Das
gehörte Wort bezeugt also nicht nur eine Erfahrung des Sprechers,
der seinerseits einen Anspruch des Wirklichen antwortend zur Spra-
che gebracht hat; es ruft auch den Hörer dazu auf, mit der gleichen
Wirklichkeit seine eigenen Erfahrungen zu machen, durch die er den
Anspruch dieses Wirklichen auf seine Weise beantwortet und zur
Sprache bringt. Und indem der Hörer nun seine neue Erfahrung ant-
wortend auch dem ersten Sprecher bezeugt, ruft er auch diesen zu
einer neuen Antwort auf.

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 151

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf diese Weise wird das Verbum Oris zur Bewährungsprobe
für den Geltungsanspruch des Verbum Mentis. Aber diese Bewäh-
rungsprobe erschöpft sich nicht darin, diejenige Form des Anschau-
ens und Denkens, die der Sprecher jeweils schon erreicht hat, entwe-
der zu bestätigen oder zu widerlegen. Vielmehr wird die Antwort, die
der Hörer auf das Wort des Sprechers gibt, für diesen zur konkreten
Gestalt, in welcher der Maßgeblichkeitsanspruch der Sache, von der
beiden sprechen, sich an ihm als »Veritas maior« erweist.

Diese stellt ihn nicht vor die Alternative, seine erreichte »Forma
Mentis« entweder beizubehalten oder ganz preiszugeben, sondern
fordert ihn zu einer Umgestaltung seiner Anschauungs- und Denk-
formen auf. Die Formatio Mentis ist ein geschichtlicher Prozeß, in
welchem keine Phase entbehrlich ist und deshalb auch keine früher
gegebene Antwort auf den Anspruch des Wirklichen ihre Bedeutung
verliert. Wohl aber wird jede einmal gewonnene Erkenntnis durch
neue, die eine veränderte Forma Mentis voraussetzen, auf neue Wei-
se ausgelegt.

An früherer Stelle wurde gezeigt: Der Gegenstandsbezug des
Anschauens und Denkens beruht darauf, daß sich, im Medium der
Antwort, die wir geben, der Anspruch des Gegenstandes als der »je
größere« erweist. Die Wahrheitsfähigkeit dieses Anschauens und
Denkens aber beruht darauf, daß wir uns diesem »je größeren An-
spruch« nicht nur annähern, sondern ihn, inmitten eines Denkens
»auf dem Wege«, auf antizipatorische Weise als gegenwärtig erfah-
ren (s. o. S. 125 f.). Daraus ist nun die Folgerung zu ziehen: Der Dia-
log unter Menschen ist der ausgezeichnete Ort, an dem diese antizi-
patorische Präsenz der Wahrheit sich gegenüber dem Sprecher wie
dem Hörer zur Geltung bringt.

Nun kann nicht zweifelhaft sein, daß eine solche Begegnung mit
der Antwort, die der Hörer auf den ihm bezeugten Anspruch des
Wirklichen gibt, eine Erschütterung für das Selbstverständnis des
Sprechers bedeuten kann. Denn diese Begegnung bringt dem Indivi-
duum die Kontingenz seiner Vernunftgestalt zum Bewußtsein und
läßt ihm die objektive Geltung seiner durch diese Vernunftgestalt
bedingten Erfahrungen fragwürdig erscheinen. Dieser Zweifel kann
nur überwunden werden, wenn es gelingt, das jeweils Eigene im
Lichte des Fremden, das Fremde im Lichte des Eigenen neu zu verste-
hen. Der hermeneutische Anspruch jeder Erfahrung muß sich also
auch und gerade in der intersubjektiven Begegnung bewähren. Und
als das Feld solcher Bewährung ist die Kommunikationsgemeinschaft

152 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unerläßlich, wenn die Grenze zwischen subjektivem Erleben und ob-
jektiv gültiger Erfahrung nicht verschwimmen soll.

An früherer Stelle wurde gesagt: Der Anspruch der einzelnen
Erfahrung auf objektive Gültigkeit muß sich dadurch bewähren, daß
je neue Erfahrungen im Lichte der alten ausgelegt, alte im Lichte der
neuen auf neue Weise verstanden werden (s. o. S. 127). Dies gilt auch
für die unterschiedlichen Erfahrungen, die verschiedene Individuen
mit der gleichen Wirklichkeit machen, und dies auch dann, wenn die-
se Erfahrungen fremder Individuen durch deren anders geartetes An-
schauen und Denken ihren »Ort« und damit ihre Bedeutung in
einem anderen Kontext gewinnen. Die Begegnung mit dem Anderen,
der mit der gleichen Wirklichkeit andere, strukturell verschiedene
Erfahrungen gemacht hat, gehört zu den wichtigsten Zeugnissen für
die »Veritas semper maior«, für den Anspruch des Wirklichen, der
stets größer ist als die Antwort, die der je Einzelne auf diesen An-
spruch zu geben vermag. Auch solche Begegnungen gehören darum
für jeden der Beteiligten zur Geschichte seiner Vernunft, die sich für
ihre Umgestaltung offenhalten muß, um wahrheitsfähig zu bleiben.
Sowohl die Einheit des Gegenstandes, der »vor« und »nach« der Um-
gestaltung des Denkens auf je verschiedene Weise perzipiert worden
ist, als auch die Einheit des Subjekts, das sich durch den Gegenstand
zur Umgestaltung seines Anschauens und Denkens herausfordern
ließ, wird von dem, der solche Erfahrungen macht, nur in dem Maße
erfaßt, in dem es ihm gelingt, solche Widerfahrnisse zur Einheit
einer erzählbaren Geschichte zu verknüpfen.

Daran schließt sich die Frage an: Reicht die Erinnerung eines
einzelnen Menschen oder auch nur einer einzelnen Generation dazu
aus, der jeweils neuen, strukturverändernden Erfahrung ihre Stelle
in der Geschichte der Vernunft zuzuweisen? Oder ist dazu die be-
zeugte Erinnerung früherer Generationen nötig? Beide Fragen kön-
nen nur beantwortet werden, wenn gezeigt werden kann, auf welche
Weise Kommunikationsgemeinschaften aufgebaut werden können
und sich zu Überlieferungsgemeinschaften erweitern.

Nun ist, wie allgemein anerkannt wird, das wichtigste Mittel
zum Aufbau von Kommunikations- und Überlieferungsgemein-
schaften die Sprache. Diese macht zwar jeden einzelnen sprachlichen
Ausdruck erst möglich und geht ihm insofern voran. Aber sie »lebt«
doch nur, indem sie gesprochen wird. Und dieses Sprechen verändert
die Sprache, die dabei »gebraucht« wird. Auf diesen wechselseitigen
Zusammenhang von »Sprache« (langue) und »Rede« (parole) hat

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 153

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


insbesondere Ferdinand de Saussure hingewiesen. Dieser wechselsei-
tige Zusammenhang kann nun durch eine Theorie verständlich ge-
macht werden, die die Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit be-
greift. Denn in dem Wechselbezug von Sprache und Rede spiegelt
sich die Wechselbeziehung von Vernunftgestalt und Erfahrung. Um-
gekehrt ist eine Betrachtung der Sprache geeignet, der Transzenden-
talphilosophie ein empirisch kontrollierbares Beobachtungsmaterial
an die Hand zu geben. Denn die Struktur einer Sprache ist die Weise,
wie die jeweils historisch erreichte Gestalt des Anschauens und Den-
kens sich ihren empirisch vorfindlichen Ausdruck verschafft. Wie die
Sprache jedem gesprochenen Wort ermöglichend vorausgeht, so geht
die Vernunftgestalt jeder konkreten Erfahrung ermöglichend voraus.
Aber wie das Wort, das wir sprechen, auf die Struktur der Sprache
verändernd zurückwirken kann, so wirkt die Erfahrung, die wir ma-
chen, verändernd auf die Vernunftgestalt zurück.

Und dieses Verhältnis wiederholt sich noch einmal in der Begeg-
nung von Sprechern und Hörern. Jeder von ihnen spricht und hört in
der Weise, die seiner im Dialog mit dem Wirklichen entwickelten
Weise des Anschauens und Denkens, also seinem »Verbum Mentis«,
entspricht. Dieses geht also dem nach außen verlautenden Wort, dem
»Verbum Oris«, ermöglichend voraus. Aber indem das Wort des
Sprechers dem Hörer Erfahrungen solcher Art bezeugen kann, die
dieser nicht nur bisher noch nicht selber gemacht hat, sondern die
er, aufgrund seiner Art des Anschauens und Denkens, gar nicht ma-
chen konnte, vermittelt es ihm einen Anspruch des Wirklichen, der
ihm eine Umgestaltung seines Anschauens und Denkens abverlangt.
In solchen Fällen wirkt das Verbum Oris des Sprechers auf das Ver-
bum Mentis des Hörers verändernd ein. Und es wirkt sogar auf das
Verbum Mentis des Sprechers verändernd zurück, weil dieser be-
merkt, daß er seine Erfahrungen, um sie dem Hörer verständlich zu
machen, auch selber auf neue Weise verstehen muß, gleichsam in
dem Versuch, sein eigenes Wort mit den Ohren des Hörers zu hören
und mit den Begriffen des Hörers zu begreifen. Denn nur so kann er
abschätzen, auf welche Weise der Anspruch des Wirklichen, den er
dem Hörer vermitteln will, diesem eine Umgestaltung seines An-
schauens und Denkens abverlagen wird, aber auch um mit Aufmerk-
samkeit darauf zu achten, auf welche Weise der Hörer nun, mit ver-
wandeltem Verbum Mentis et Oris, auch dem ersten Sprecher den
Anspruch dieser Wirklichkeit bezeugen wird.

So setzt das nach außen verlautende Wort (»Verbum Oris«) ei-

154 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nerseits das Anschauen und Denken, durch das Sprecher und Hörer
den Anspruch des Wirklichen beantworten, ihr »Verbum Mentis«,
voraus und wirkt andererseits auf dessen Form prägend zurück.
Kommunikations- und Überlieferungsgemeinschaften sind nur aus
dieser Wechselbeziehung von Verbum Mentis und Verbum Oris zu
verstehen. Diese wechselseitige Bestimmung des inneren und äuße-
ren Wortes aber kann nur in einer Dialogischen Theorie der Erfah-
rung angemessen gedeutet werden: als Ausdruck dafür, wie Erfah-
rung jeweils bestimmte Formen des Anschauens und Denkens
voraussetzt, bezeugte Erfahrung aber auf diese Formen verändernd
zurückwirkt. Das gilt nicht nur für diejenigen Erfahrungen, die der
Einzelne macht, sondern auch für die, die ein Anderer ihm bezeugt.

Um dies deutlich zu machen, ist es freilich notwendig, zwei ver-
breitete Fehldeutungen des Verhältnisses von Verbum Mentis und
Verbum Oris zurückzuweisen.

Die erste dieser Fehldeutungen bestünde in der Annahme, das
Verbum Oris erschöpfe sich darin, der sekundäre Ausdruck des Ver-
bum Mentis zu sein, und dieser sekundäre Ausdruck lasse das Verbum
Mentis hinsichtlich seiner Eigenart und seines Bedeutungsgehaltes
unbetroffen. Das gilt allenfalls für Grenzfälle. Die Beobachtung,
daß bei Einbruch der Abenddämmerung Sterne am Himmel auf-
leuchten, wird nicht »wahrer«, wenn ich sie anderen mitteile, und
verliert nichts von ihrer Maßgeblichkeit für mein Urteil, wenn ich
sie für mich behalte. Aber in anderen – und vermutlich den meisten
– Fällen gilt das nicht. Schon um zwischen einer geträumten und
einer »wirklichen« Abenddämmerung zu unterscheiden, werde ich
versuchen, die eigenen Eindrücke mit denen anderer Beobachter zu
vergleichen und mit ihnen ins Gespräch zu kommen. Dann fordere
ich sie durch mein Wort zu einer Antwort heraus, die sie mir auf-
grund ihres eigenen Verhältnisses zu der in Rede stehenden Sache
geben können.

Sollte ich dabei zu der Überzeugung kommen, der Wechsel zwi-
schen der Tageshelle, in der ich die Orte und Wege meines alltägli-
chen Lebens entdecken kann, und dem Dunkel der Nacht, in der diese
meine Orte und Wege mir versinken und das umgreifende Ord-
nungsgefüge des bestirnten Himmels mir sichtbar wird, sage etwas
über die Weise menschlichen In-der-Welt-Seins aus24, dann wird das
Erfahrungszeugnis der Anderen für mich auf neue Weise bedeutsam.

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 155

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

24 Vgl. Erfahrung als Dialog 439f.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich werde aufmerksam zuhören, wenn Andere mir auf ihre besonde-
re Weise davon erzählen, wie sie, unter dem Eindruck der gleichen
optischen Phänomene, nach jener Wahrheit über die menschliche
Existenz suchen, der auch ich in meinem Erleben und Nachdenken
auf der Spur bin. Das Verbum Oris ist dann nicht der bloß sekundäre
Ausdruck dessen, was ich in meinem Verbum Mentis schon erfaßt
habe, sondern die Bedingung dafür, über mein subjektives Meinen
hinauszukommen und zu prüfen, von welcher Art jener Anspruch
des Wirklichen ist, dem ich im Begreifen des Erlebten auf der Spur
bleiben möchte.

Die zweite Fehldeutung bestünde in der Annahme, das Verbum
Oris, also jenes Wort, das akustisch vernehmbar von einem Sprecher
zu einem Hörer gesprochen wird, sei die bloße Voraussetzung des
Verbum Mentis, also jenes Anschauens und Denkens, durch das der
Hörer sich unter den Anspruch der Wirklichkeit stellt. Wäre es so,
dann hätte das akustisch vernehmbar Wort seine Aufgabe erfüllt, so-
bald der Hörer seine Bedeutung erfaßt hat, und könnte dann verges-
sen werden. Dies aber trifft nur auf Grenzfälle zu: Wenn wir eine
historische Information oder einen mathematischen Lehrsatz ver-
standen haben, können wir vergessen, wer uns davon Kenntnis gege-
ben hat und mit welchen Worten er das getan hat. Das Verbum Oris
des Lehrers wird entbehrlich, sobald wir, im je eigenen Verbum Men-
tis, uns unmittelbar zu der Wirklichkeit verhalten, von der er gespro-
chen hat. In anderen Fällen aber macht das eigene Verhältnis zur »je
größeren Wahrheit«, das der Hörer gewinnt, seine Beziehung auf
den Sprecher und sein Wort keineswegs überflüssig, sondern aller-
erst möglich. Das ist etwa dann der Fall, wenn ein Forscher seinen
Fachgenossen eine Beobachtung oder eine Deutungs-Hypothese mit-
teilt und damit eine wissenschaftliche Diskussion eröffnet: Je besser
die Beteiligten verstehen, was er sagt, und je eigenständiger ihr eige-
nes Verhältnis zu jener gesuchten Wahrheit ist, das durch solches
Verstehen zustandekommt, desto wichtiger wird es für sie, nicht im
Selbstgespräch zu verharren, sondern genau auf das hinzuhören, was
der Forscher ihnen vorträgt. Das Verbum Mentis der Hörer macht
das Verbum Oris des Sprechers nicht überflüssig, sondern läßt es in
seiner Besonderheit und Unersetzlichkeit erst hervortreten. Anderer-
seits verhindert das Verbum Mentis, das der Hörer in seinem eigen-
verantwortlichen Anschauen und Denken spricht, daß sein antwor-
tendes Verbum Oris zur bloßen Wiederholung des Gehörten wird,
und macht es zu einem eigenständigen Beitrag innerhalb eines Dia-

156 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logs, der die in Rede stehende Sache auf neue Weise hervortreten
läßt.

b) Gegenstandskonstitution und
konkrete Kommunikationsgemeinschaft

Sind auf solche Weise Fehldeutungen des Verhältnisses zwischen
dem Verbum Mentis und dem Verbum Oris vermieden, dann kann
sprachphilosophisch gefragt werden, wie deren Wechselspiel ange-
messen zu deuten sei. Dazu aber reichen all jene geläufigen Dialog-
theorien nicht aus, die den Dialog als bloßen Austausch inhaltlicher
Informationen begreifen. Solche Dialogtheorien weisen zwar mit
Recht darauf hin, daß das Gespräch die gemeinsame Beziehung der
Beteiligten auf die in Rede stehende Sache voraussetzt, auch wenn sie
über diese Sache Unterschiedliches, ja sogar Gegensätzliches sagen.
In der unter Sprachphilosophen üblich gewordenen Terminologie ge-
sprochen: Die Identität des Sachbezugs (reference) ist die Bedingung
für den Austausch sprachlicher Äußerungen mit unterschiedlichem
Bedeutungsgehalt (meaning). Aber diese Feststellung ist, so zutref-
fend sie ist, dennoch unzulänglich. Denn was es zu begreifen gilt, ist
die Tatsache, daß Sprecher und Hörer im Verlauf ihres Dialogs nicht
nur ihre Kenntnisse über den besprochenen Gegenstand unterein-
ander austauschen, sondern dabei die angemessene Form, über ihn
zu sprechen, gemeinsam erst suchen und finden. Der eigenständige
Beitrag des Hörers, der vom Sprecher auf die Sache verwiesen wird,
besteht nun darin, daß er unter dem Anspruch dieser Sache neue For-
men des Anschauens und Begreifens entwickeln kann, die auch dem
Sprecher, der die Sache schon kennt, neue Möglichkeiten ihres Ver-
stehens anbieten. Das veränderte Verbum Mentis, durch das der Hö-
rer den Anspruch des Wirklichen auf neue Weise beantwortet und
vernehmbar gemacht hat, bestimmt die Antwort, die er dem Spre-
cher gibt. Und dieses antwortende Verbum Oris wirkt auf das An-
schauen und Denken des ersten Sprechers, also auf dessen Verbum
Mentis, verändernd zurück.

Aus dem Gesagten wird deutlich: Die Dialogfähigkeit der Sub-
jekte beruht nur unter besonderen Bedingungen darauf, daß jeder der
Beteiligten sich zunächst »auf den Standpunkt der allgemeinen Men-
schenvernunft erhebt« und dann, als Vernunftsubjekt, nur aussagt,
was er »im Namen aller Vernunftsubjekte sagen kann«, sodaß es zu-
letzt gleichgültig ist, wer eine bestimmte erkannte Wahrheit aus-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 157

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesagt hat. Das ist, wenigstens dem Ideal nach, die spezifische Weise,
wie nach neuzeitlichem Wissenschaftsverständnis wissenschaftlich
gesicherte Erkenntnisse ausgesprochen werden. Dem Ideal des uni-
versal vertretbaren Forschersubjekts entspricht das Ideal einer Ob-
jektivität, die von der Differenz der Subjekte unbetroffen bleibt.

Unter dieser Voraussetzung wäre weder über die Erfahrung un-
vertretbarer sittlicher Verpflichtung noch über die Inhalte ästheti-
scher oder religiöser Erfahrung eine objektiv gültige Aussage mög-
lich, und der Dialog über die Inhalte derartiger Erfahrungen bliebe
darauf beschränkt, daß die Beteiligten sich gegenseitig ihre subjekti-
ven Erlebnisse mitteilen. Eine Theorie dagegen, die die Erfahrung als
einen Dialog mit der Wirklichkeit begreift, führt zugleich zu einem
anderen Verständnis des zwischenmenschlichen Dialogs. Der An-
spruch des Wirklichen, der im Verbum Oris weitergegeben wird, ruft
den Hörer zu seiner eigenen, in wichtigen Hinsichten unvertretbaren
Antwort auf, die er nur aufgrund der bestimmten Forma Mentis ge-
ben kann, die er im Laufe seiner Geschichte entwickelt hat. Darum
vernimmt er den Anspruch des Wirklichen, der ihm bezeugt wird,
auf eine eigene Weise, sodaß seine Antwort auch den ersten Sprecher
nicht selten überrascht. Dann kann das Hören auf seine Antwort
auch für den ersten Sprecher zu einem weitertreibenden Moment
seiner eigenen Geschichte werden. Ein solcher Dialog findet nicht
zwischen »universal vertretbaren Subjekten« statt, sondern in einer
jeweils konkreten Dialoggemeinschaft, deren Glieder sich immer neu
darum bemühen müssen, die gemeinsame Sprache erst zu finden, die
sie zum Austausch ihrer Erfahrungszeugnisse fähig macht.

Dieser Sachverhalt ist nicht nur von erheblicher Bedeutung für
eine Psychologie des Dialogs, sondern auch für die Transzendental-
philosophie. Denn jener Gegenstand, der als gemeinsamer von bei-
den Dialogpartnern intendiert wird, baut sich vor ihrem Anschauen
und Denken nur dadurch auf, daß jeder von ihnen die Äußerungen
des jeweils Anderen, die nicht selten für ihn befremdlich erscheinen,
als konkrete Gestalt versteht, wie die Sache selbst sich gegenüber sei-
nem Anschauen und Denken als die »je größere« erweist.

Der Dialog des Einzelnen mit der Wirklichkeit ist auf solche
Weise in den Dialog mit dem Mitmenschen verwoben, und der Dia-
log mit dem Mitmenschen kann nur geführt werden, sofern jeder der
Partner im Hören wie im Sprechen seinen eigenen, unmittelbaren
Zugang zu der in Rede stehenden Wirklichkeit gewinnt. Eine Sprach-
theorie, die die Eigenart und Funktion des nach außen verlautenden

158 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wortes untersucht, kommt daher ohne transzendentale Methoden
nicht aus, um deutlich zu machen, auf welche Weise der Dialog zwi-
schen Menschen zugleich die Bedingungen verändert, unter denen
jeder der Beteiligten nicht nur seine subjektiven Meinungen aus-
spricht, sondern den Anspruch der in Rede stehenden Sache ver-
nimmt und zur Sprache bringt. Um diesen Vorgang zu deuten,
scheint eine Dialogische Theorie der Erfahrung unerläßlich zu sein,
wie sie aus einer Weiterentwicklung der transzendentalen Methode
gewonnen werden kann. Denn eine solche Theorie kann zeigen: Un-
mittelbarkeit und soziale Vermittlung bedingen sich gegenseitig.
Darauf beruht das Wechselspiel zwischen dem nach außen verlauten-
den Wort, das einen fremden Hörer zur Antwort aufruft, und der
Unvertretbarkeit der Erfahrung, die jeder der Beteiligten selber ma-
chen muß.

Um dieses Verhältnis genauer zu bestimmen, empfiehlt es sich,
zwei Unterscheidungen auseinanderzuhalten: die Unterscheidung
zwischen dem Verbum Mentis und dem Verbum Oris einerseits,
und die Unterscheidung zwischen dem inneren und dem äußeren
Wort andererseits. Auch das Verbum Mentis kann als Antwort ge-
sprochen werden, die einen Anspruch vernehmbar macht, den der
Mensch sich zusprechen lassen muß; deshalb hat die Erfahrung, auch
wenn sie von einem isolierten Individuum gemacht wird, den Cha-
rakter eines »Dialogs mit der Wirklichkeit«. Umgekehrt kann auch
das Verbum Oris so gesprochen werden, daß es nur die innere Be-
findlichkeit des Subjekts oder seine Reflexion auf diese Befindlichkeit
ausdrückt und monologisch dem Sprecher selbst bewußt macht.
Dann bleibt es insofern »inneres Wort«, auch wenn es mit dem Mun-
de gesprochen wird; und die Tatsache, daß fremde Subjekte diesem
Selbstgespräch des Subjekts zuhören können, bleibt für die Eigenart
und den Bedeutungsgehalt dieses Wortes unwesentlich. Die bloße
Orientierung am Verbum Oris, am akustisch vernehmbaren Wort,
garantiert also noch nicht, daß die Exteriorität des Wortes angemes-
sen verstanden wird, d. h. jene Eigenschaft, durch die es dem Versuch
widersteht, das Gehörte in ein Moment des Selbstgesprächs zu ver-
wandeln.

Hält man an dieser Unterscheidung fest, dann läßt sich die wei-
terführende Frage stellen: Wie verhält sich das »äußere Wort« (Ver-
bum externum), das das jeweilige Individuum sich nicht selber sagen
kann, sondern hören muß, zu jenem »inneren Wort« (Verbum inter-
num), in welchem das gleiche Individuum sich seine eigenen, sein

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 159

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denken und Handeln bestimmenden, ihm aber oft nicht bewußten
Überzeugungen zum ausdrücklichen Bewußtsein bringt? Und spe-
zieller: Kann das Subjekt sich ein äußeres Wort, das ihm von einem
fremden Subjekt gesagt wird, zueigen machen, ohne ihm seine Exte-
riorität zu rauben und es in das bloße innere Wort seiner reflektie-
renden Selbstvergewisserung zu verwandeln? Wird das Gehörte in
dem Maße, in dem es verstanden wird, zu einem inneren Moment
des Selbstgesprächs?

Für die Transzendentalphilosophie ist diese Frage besonders
dringend. Denn gerade die transzendentale Reflexion kann dazu An-
laß geben, die Erfahrung so sehr aus ihren subjektiven Bedingungen
heraus zu verstehen, daß alle Inhalte dieser Erfahrung wie bloße Ex-
plikationen dieser Subjektivität erscheinen. Dann verliert das Ver-
bum Mentis seinen dialogischen Charakter und wird zur monologi-
schen Selbstentfaltung des Subjekts; und das Verbum Oris wird zum
bloßen Anlaß, sich in der Begegnung der Subjekte der Gleichheit
ihrer Anschauungs- und Denkformen zu vergewissern. Eine entspre-
chende Gefahr ist nun auch von den Theologen bemerkt worden und
hat diese dazu veranlaßt, mit besonderem Nachdruck die »Exteriori-
tät des Wortes« zu betonen. Hat darum der Transzendentalphilosoph
diese für ihn charakteristische Selbstgefährdung erkannt, dann wird
es auch für ihn lohnend, die Theologen danach zu befragen, auf wel-
che Weise sie ihrer analogen Selbstgefährdung entgehen können.
Und es könnte sein, daß die Transzendentalphilosophie aus einem
solchen Gespräch mit der Theologie mit einem geschärften Blick für
ihre eigenen Aufgabe hervorgeht und dann ihrerseits der Theologie
methodische Hinweise zur Lösung ihrer Probleme zu geben vermag.

c) Verstehen und Auslegen
als transzendentalphilosophisches Problem

Die Mitglieder einer Kommunikationsgemeinschaft können sich ge-
genseitig den Anspruch des Wirklichen nur bezeugen, wenn sie ein-
ander verstehen. Aber sie verstehen einander nur, wenn sie begrei-
fen, von welcher Wirklichkeit in den sprachlichen Äußerungen des
jeweils Anderen die Rede ist. Die Aufgabe, sprachliche Äußerungen
zu verstehen, impliziert deswegen die Aufgabe, im Widerhall dieser
Äußerungen den Anspruch der in Rede stehenden Sache zu verneh-
men. Dabei zeigt eine nähere Betrachtung: Die Aufgaben und auch
die Schwierigkeiten des Verstehens beginnen nicht erst dort, wo eine

160 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fertig formulierte sprachliche Äußerung vorliegt, sondern schon
dort, wo diejenigen Erfahrungen gemacht werden, die in solchen
Aussagen bezeugt werden sollen. Denn ohne ein Verstehen käme Er-
fahrung gar nicht zustande; statt dessen bliebe das Subjekt bei seinen
subjektiven Erlebnissen stehen und würde von ihnen überwältigt.

Nicht nur sprachliche Äußerungen, sondern die Weisen, wie die
Sache sich zeigt, wollen verstanden sein und bedürfen dazu der Aus-
legung. Die Freilegung von Bedeutungsmomenten einer gegebenen
Erscheinung ist deshalb nicht weniger als die Freilegung der Be-
deutungsmomente sprachlicher Äußerungen eine Aufgabe der Inter-
pretation.

Deren Ziel ist es, vom Wahrnehmen der Erscheinung zu ihrem
Verstehen zu gelangen. Das gilt vom Verstehen der Inhalte der Er-
fahrung nicht weniger als vom Verstehen von Texten. Dabei scheint
alle Bemühung um Interpretation das Gegebensein von Erscheinun-
gen ebenso vorauszusetzen, wie die Bemühung um Textauslegung
das Vorliegen des Textes. Das »Interpretandum«, so scheint es, muß
»gegeben« sein, ehe die Interpretation beginnen kann. Und doch
kann die Rede von diesem »Gegebensein« des Interpretandum zu
Mißverständnissen Anlaß geben. Das läßt sich wiederum am Ver-
hältnis von Text und Interpretation deutlich machen. Damit nämlich
ein Text als Gegenstand der Auslegung vorfindlich wird und zugleich
als Maßstab dienen kann, an dem die Auslegung sich bewähren muß,
müssen zuvor eine Reihe von Alternativen entschieden werden:
Handelt es sich bei vorfindlichen »Graphemen« (Linien-Komplexen
auf einer Fläche) um ein Ornament oder um Schriftzeichen, z. B. um
einen Komplex von Buchstaben? Und stehen derartige Schriftzeichen
für Laute und Lautverbindungen innerhalb einer gesprochenen Spra-
che oder für Zahlbegriffe? (Im Lateinischen können Buchstaben wie
»D« oder »M« Laute darstellen, aber auch Zahlen wie »500« oder
»1000«). Und wenn es sich um Zeichen für Laute oder Lautverbin-
dungen handelt: welcher Sprache gehören sie an? (Die Lautverbin-
dung »Babel« kann im Hebräischen für »Verwirrung« gelesen wer-
den, im Ostsemitischen aber für »Bab-Ili«, Pforte des Himmels. Und
der Verfasser der Erzählung vom »Turmbau zu Babel« macht von
dieser Polysemie einen gezielten Gebrauch.) Und schließlich: Wie
unterscheiden wir zwischen dem, was »wirklich dasteht«, und dem
was wir als Text vorzufinden meinen? Konkreter: Woran erkennen
wir unsere eigenen Lese-Fehler und die aus solchen Lese-Fehlern re-
sultierenden Schreibfehler derjenigen Abschreiber, denen wir den je-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 161

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weils vorliegenden Text verdanken? Fragen solcher Art machen deut-
lich: Ehe uns der Text so vorliegt, daß die Interpretation beginnen
kann, sind wir immer schon, bewußt oder nicht, auslegend und ver-
stehend tätig geworden. Versuchen wir, diese Tätigkeit zu unterlas-
sen und uns »rein hinnehmend« auf den Text zu richten, ist uns
nichts gegeben als ein Komplex optischer Sinnes-Eindrücke, den wir
als »Verteilung von Druckerschwärze oder Tinte auf Papier« inter-
pretieren – und auch das schon ist Interpretation. Ein Text, der uns
Aufgaben des Auslegens und des Verstehens stellt, kommt auf diese
Weise nicht vor unseren Blick.

Entsprechendes gilt auch von den Inhalten der Erfahrung, wenn
sie uns als Erscheinungen, d. h. als Gegenstände einer Verstehens-
bemühung, »gegeben« sein sollen. Denn dazu müssen sie mehr sein
als physische Gegebenheiten, die in uns gewisse psychische Zustände
erzeugen, z. B. indem sie unsere Sinnesorgane »affizieren«. Sollen sie
uns einen Anspruch des Wirklichen vermitteln, muß das Subjekt an
ihnen immer schon verstehend und auslegend tätig geworden sein.
Das gilt schon für die sogenannte »schlichte Tatsachenfeststellung«.
Um eine Tatsache als gegeben festzustellen und dann nach ihrer
möglichen Bedeutung fragen zu können, muß das, was die Tätigkeit
unserer Sinne auslöst, immer schon interpretiert werden, vor allem
durch Bestimmung seines »Ortes« in einem »Tatsachenzusammen-
hang«. Insofern gibt es keine »interpretationsfreie Tatsachenfeststel-
lung« (worauf vor allem Karl Popper hingewiesen hat). Und noch
weniger gibt es eine interpretationsfreie Feststellung komplexer Er-
scheinungen wie eines »Sonnenaufgangs« oder einer »verpflichten-
den Handlungsmöglichkeit in einer konkreten Lebenssituation«.

Die Inhalte unserer theoretischen und unserer praktischen Er-
fahrung, die wir uns und anderen durch Auslegung verständlich ma-
chen wollen, gehen aus eigenen Interpretationsleistungen erst hervor
– so wie der »vorliegende Text« schon ein Produkt von Interpretati-
onsleistungen ist. In beiden Fällen ist für das Zustandekommen des
Gegenstandes, auf den sich dann unsere Verstehensbemühung rich-
tet, schon ein Verstehen und Interpretieren erforderlich. Dieses aber
hat nichts Beliebiges an sich; vielmehr hängt sein Gelingen davon ab,
ob wir bei dem Versuch, von der Feststellung subjektiver Befindlich-
keiten, die wir in uns erleben, zur Wahrnehmung von Erscheinungen
überzugehen, nach deren Bedeutung wir fragen können, gewisse Re-
geln einhalten. Diese geben dem, was sich zeigt, einen Kontext vor,
innerhalb dessen es uns mit dem Anspruch auf Maßgeblichkeit ge-

162 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genübertreten kann. Was für den Philologen die »Textherstellung«
ist, die aller Textauslegung vorangeht, ist für den Erfahrenden die
»Gegenstandskonstitution«. Diese ist selber schon Produkt einer
nach Regeln voranschreitenden interpretatorischen Leistung, ver-
schafft aller nachfolgenden Auslegung von Erscheinungen erst ihr
Objekt und zeichnet ihr ihre Aufgaben vor25.

Verstehen und Auslegung gehören insofern zu den Bedingun-
gen dafür, daß es gelingt, vom subjektiven Erleben zur objektiv gül-
tigen Erfahrung überzugehen. Auch diese Weise des Übergangs hat
nicht nur psychisch-soziale, sondern auch logische Bedingungen.
Diese können deswegen nicht nur in einem psychologischen, sondern
auch in einem transzendentalphilosophischen Sinne Möglichkeits-
bedingungen der Erfahrung heißen und gehören deshalb zum The-
menfeld der Transzendentalphilosophie.

Nun liegen bisher kaum ausgeführte transzendentalphilosophi-
sche Theorien vor, die versuchen, näher zu bestimmen, auf welchen
logischen Bedingungen jene interpretatorischen Leistungen beruhen,
die nötig sind, wenn Erfahrung möglich sein soll. In dieser Lage kann
es hilfreich sein, sich dort umzusehen, wo es ausgeführte Theorien
des Interpretierens und des Verstehens schon gibt: also bei solchen
Theorien, die zwar nicht die Interpretation und das Verstehen von
Erscheinungen, wohl aber die von Texten betreffen. Denn hier haben
Ausleger in der Bemühung vieler Generationen Erkenntnisse gesam-
melt, die auch für das Verstehen von Erfahrungen als Modelle dienen
können. Es ist zu vermuten, daß solche Theorien, bei geeigneter Ab-
wandlung, als Leitfaden dienen können, um auch die besonderen
Funktionen des transzendentalen, d. h. für die Konstituierung von
Erfahrungsgegenständen unerläßlichen Auslegens und Verstehens
aufzufinden.

Sucht man nach den formalen Bedingungen solchen Verstehens,
dann bietet sich als Leitfaden die Theorie der Sprache an. Nun haben
die antiken Rhetoriker einen Satz des Aristoteles26 auf die Kurzfor-
mel gebracht »Pas Logos tinós tinì perì tinós«, »Jede Rede geschieht
von jemandem an jemanden und über etwas«. Karl Bühler hat im
20. Jahrhundert in diesem Sinne vom »Kommunikativen Dreieck«
gesprochen. Dann entspricht dem »perì tinós« der »Aussagesinn«,
dem »tinós« der »Kundgabesinn«, dem »tiní« der »Anredesinn«

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 163

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

25 Vgl. Erfahrung als Dialog, S. 311–317.
26 Aristoteles, Rhetorik A.3.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedes gesprochenen Wortes. Im Sinne einer Sprachphilosophie, die
sowohl das Verbum Mentis als auch das Verbum Oris als Teilfunk-
tionen innerhalb eines Dialogs mit der Wirklichkeit begreift, kann
diese traditionelle Lehre in folgender Weise reformuliert werden:
Jedes Wort ist Selbstaussage des Sprechers (Lógos tinós«, »Kund-
gabesinn«), sofern dieser sich unter den Anspruch des Wirklichen
gestellt weiß und diesen Anspruch im Widerhall seiner Antwort für
sich und andere vernehmbar macht. Ebendadurch ist es gültige Rede
(»Lógos perí tinós«, »Aussagesinn«), in der der Sprecher nicht nur
sich selbst, sondern auch und vor allem den Anspruch des Wirklichen
zur Geltung bringt. Und es ist damit zugleich Stiftung eines kom-
munikativen Verhältnisses zwischen dem Sprecher und den Hörern
(»Lógos tiní«, »Anredesinn«): Das gesprochene Wort ruft die Hörer
dazu auf, nicht nur auf den Sprecher und seine Selbstaussage, son-
dern zugleich und vor allem auf den durch ihn vermittelten An-
spruch des Wirklichen Antwort zu geben und so das Wort des Spre-
chers, durch das ihm dieser Anspruch vermittelt wurde, auf diesen
»je größeren« Anspruch hin kritisch auszulegen. Das gehörte Wort
bleibt gerade dadurch unersetzlich, daß es die »Veritas semper mai-
or«, den die Antwort stets überbietenden Maßgeblichkeits-Anspruch
des Wirklichen, dem Hörer auf eine Weise bezeugt, wie er selbst die-
sen Anspruch nicht vernommen hätte oder hätte vernehmen können.
Und es ist zugleich kritisch auszulegendes Wort, weil es nur so den
Anspruch einer Wirklichkeit bezeugt, der sich in der Weise, wie der
Sprecher ihn verstanden und zum Ausdruck gebracht hat, nicht er-
schöpft, sondern die neue, selbstverantwortete Antwort des Hörers
verlangt.

Die dreigliedrige aristotelische Beschreibung der Bezüge, in der
jede Rede steht (auf den Sprecher, den Hörer und die in Rede stehen-
de Sache) ist in der »allgemeinen Zeichentheorie« oder »Semiotik«
auf charakteristische Weise abgewandelt worden, wie sie unter dem
Einfluß von Ch. W. Morris in der Sprachwissenschaft herrschend ge-
worden ist27. Die Beziehung des sprachlichen Ausdrucks auf das
Wirkliche, dessen Anspruch er vernehmbar machen soll, ist Gegen-
stand der »semantischen« Sprachbetrachtung; seine Tauglichkeit, zur
Stiftung eines Verhältnisses von Sprechern und Hörern und damit
zum Aufbau einer Kommunikationsgemeinschaft beizutragen, bildet
das Thema der »pragmatischen« Sprachbetrachtung, während die

164 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

27 CH. W. Morris, Foundations of the theory of signs, Chicago 1938.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Analyse der Form, durch die der sprachliche Ausdruck diese Funktio-
nen erfüllen kann, den Gegenstand der »grammatischen« oder »syn-
taktischen« Sprachbetrachtung ausmacht.

Dabei sind diese Betrachtungsweisen nicht voneinander zu tren-
nen. Das kann gerade dann deutlich gemacht werden, wenn man die
soeben erwähnten Ergebnisse der allgemeinen Semiotik mit einer
dialogischen Theorie des Verbum Mentis sowie des Verbum Oris ver-
bindet. Denn eine solche Betrachtung kann deutlich machen: Das
Verbum Oris des Sprechers kann nur deshalb den Anspruch des
Wirklichen an den Hörer weitergeben und ihn zu einer eigenständi-
gen Antwort auf diesen Anspruch herausfordern, weil dieser An-
spruch des Wirklichen sich nicht in der Weise erschöpft, wie der
Sprecher ihn vernommen und zur Sprache gebracht hat. Der Spre-
cher wird so zum Platzhalter der »Veritas semper maior«, die von
neuen Hörern auf neue Weise vernommen und beantwortet werden
wird. Nur deshalb stiftet das Wort, statt bloß einseitig den Hörer zu
belehren, eine Kommunikationsgemeinschaft, deren Partner von
einander lernen können.

In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu sehen, daß derartige
Kommunikationsgemeinschaften nicht einfach Gruppen solcher
Menschen sind, die vergleichbare Erfahrungen gemacht haben und,
als Bedingung wie als Folge solcher Erfahrungen, in der Weise ihres
Anschauens und Denkens übereinstimmen. Das Verbum Oris dient
nicht nur dazu, daß die Individuen sich der Gleichartigkeit ihres Ver-
bum Mentis vergewissern. Es dient weit mehr noch dazu, daß jeder
der Beteiligten dem Anderen etwas sagen kann, was dieser sich nicht
selber, aus seiner eigenen Erfahrung heraus, sagen könnte, was er
vielmehr hören muß, wenn er seinerseits das, was er selber zu sagen
weiß, als seinen Beitrag zum Aufbau der Kommunikationsgemein-
schaft begreifen soll. Zwar setzt jedes Sprechen und Hören die Ge-
meinsamkeit einer Sprache und damit eine konkrete Kommunika-
tionsgemeinschaft voraus; aber sowohl die Sprache als auch die
Kommunikationsgemeinschaft, die sie spricht, gehen in ihrer jeweils
konkreten Gestalt aus den Versuchen gelingenden oder auch mißlin-
genden Sprechens und Hörens immer neu hervor. Sprache und Kom-
munikationsgemeinschaft sind sowohl Voraussetzungen als auch
Produkte solcher Dialogerfahrungen. Darum können die einzelnen
Versuche des Sprechens und Hörens nicht nur daraufhin untersucht
werden, auf welche Weise sie durch die konkrete Kommunikations-
gemeinschaft und ihre Sprache bedingt und ermöglicht werden, son-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 165

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern auch daraufhin, was sie zum Aufbau, zur Erhaltung und Umge-
staltung dieser Kommunikationsgemeinschaft und ihrer Sprache bei-
tragen. Die nie abgeschlossene Metamórphosis der Individuen, aber
auch der Kommunikationsgemeinschaft, ist Voraussetzung wie Folge
der Weise ihres »Gebrauchs« einer gemeinsamen Sprache und wird
an der Geschichte dieser Sprache ablesbar. Die Geschichte einer je-
weils konkreten Sprache ist der Niederschlag jenes Austausches von
Erfahrungen, in dem sich die Gestalt und Funktion einer Kommuni-
kationsgemeinschaft herausgebildet haben.

Diese Geschichte aber wird daraus verständlich, daß der An-
spruch des Wirklichen, den die Glieder einer Kommunikations-
gemeinschaft einander bezeugen, ihr Anschauen, Denken und Spre-
chen über die jeweils erreichte Form hinaustreibt. Indem das
»Verbum mentis« den je größeren Anspruch des Wirklichen beant-
wortet und ebendadurch erst vernehmbar macht, und indem das
»Verbum oris« diesen je größeren Anspruch an immer neue Hörer
weitergibt und diese zur Antwort herausfordert, wird dieser An-
spruch des Wirklichen zum vorantreibenden Moment nicht nur für
die Geschichte der Anschauungs- und Denkformen, sondern auch für
die Geschichte der Sprache. Darum wird an der Grammatik des Dia-
logs zwischen Sprechern und Hörern die Eigenart einer Dialog-
gemeinschaft ablesbar, die im Hören und Antworten diesem je grö-
ßeren Anspruch des Wirklichen auf der Spur bleibt. Die semantische
Frage, was das gehörte und beantwortete Wort bedeutet, ist nicht un-
abhängig von der pragmatischen Frage zu beantworten, auf welche
Weise es eine vielstimmige Dialoggemeinschaft konstituiert, die ihre
Einheit gerade darin findet, daß sie in allem Gehörten und Gesagten
zugleich den Überschuß bezeugt, durch den der Anspruch des Wirk-
lichen über alle versuchten Antworten immer schon hinaus ist. Diese
pragmatische Frage aber ist nur zu beantworten durch Analyse der
Grammatik des Dialogs, der in dieser Dialoggemeinschaft geführt
wird.

Damit macht eine dialogische Theorie der Erfahrung auch einen
weiteren Befund der Sprachtheorie verständlich: Für jede Kommuni-
kationsgemeinschaft ist es charakteristisch, daß und auf welche Wei-
se die Sprache, die ihre Glieder »verwenden«, ihnen jeweils bestimm-
te »Rollen« innerhalb der Kommunikationsgemeinschaft zuweist,
und daß die »semantische« Frage nach der Bedeutung des Gesagten
nicht zu trennen ist von der »pragmatischen« Frage nach der Funk-
tion solchen Sprechens im Wechselverhalten von Sprechern, Adres-

166 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


saten und Hörern. (Dabei fallen die unmittelbaren Hörer nicht im-
mer mit den Adressaten der Rede zusammen, zum Beispiel nicht bei
der Rede durch Boten oder bei der Rede vor Zeugen.) Schließlich ist
auch die »grammatische« Frage nach der Struktur einer Sprache, z. B.
auch nach den dabei verwendeten »Genera loquendi«, von den so-
eben erwähnten Fragen nach der Funktion der Rede im Aufbau der
Kommunikationsgemeinschaft und nach der Bedeutung des Gesag-
ten nicht zu trennen, weil nicht jeder beliebige Inhalt in jeder belie-
bigen Sprache zum Ausdruck gebracht werden kann, sondern je be-
sondere Weisen der Bedeutung je spezifische Formen des Sprechens
erfordern, und weil diese Sprachformen auch die »Rollen« von Spre-
chern, Adressaten und Hörern definieren. Kurz: An der grammati-
schen Form einer sprachlichen Äußerung (oder eines Textes) ist ab-
lesbar, in welche »Rollen« sie die Sprecher und Hörer einweisen soll;
und nur diese Verbindung zwischen grammatischer und pragmati-
scher Sprachbetrachtung ist geeignet, die semantische Frage zu be-
antworten, wovon in dieser sprachlichen Äußerung die Rede ist und
was sie besagt (worin »reference« und »meaning« dieser Äußerung
besteht). Diese Einsicht, daß diese drei Teilgebiete der »allgemeinen
Zeichenlehre« oder »Semiotik« nicht voneinander getrennt werden
können, bestätigt auf allgemein sprachphilosophischem Felde die äl-
teren Ergebnisse, zu denen innerhalb der Theologie die »form-
geschichtliche« Betrachtung biblischer Schriften geführt hatte.

Durch Überlegungen dieser Art wird deutlich, daß Sprachtheo-
rie und Transzendentalphilosophie in ein für beide Teile fruchtbares
Wechselverhältnis treten können. Die Theorie der Sprache (im vor-
liegenden Beispiel die Freilegung ihres semantischen, grammati-
schen und pragmatischen Aspekts) kann den Transzendentalphiloso-
phen auf Bedingungen der Erfahrung aufmerksam machen: Auch die
Erfahrung als die Weise, wie der »je größere« Anspruch des Wirk-
lichen in der Antwort menschlichen Anschauens und Denkens ver-
nehmbar wird, kommt nur zustande, wenn eine entsprechende drei-
fache Funktion der Erscheinungen erfaßt wird: daß sie etwas
bedeuten und also Aufgaben der Auslegung stellen (semantischer
Aspekt), daß dies nur möglich ist, wenn sie in einen formal geord-
neten Zusammenhang gebracht werden (grammatischer Aspekt)
und daß sie das erfahrende Individuum in eine Kommunikations-
gemeinschaft einweisen und ihm in dieser Kommunikationsgemein-
schaft bestimmte »Rollen« zuweisen, worunter die Rolle des Dis-
kussionspartners in der »community of investigators« nur eine, für

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 167

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine besondere Erfahrungsart spezifische Rolle ist (pragmatischer
Aspekt).

Indem nun der Transzendentalphilosoph sich von den Vertre-
tern der Sprachtheorie auf diese dreifache Funktion der Erscheinun-
gen aufmerksam machen läßt, die notwendig sind, wenn der Aufbau
einer Erfahrungswelt gelingen soll, kann er seinerseits den Sprach-
theoretikern verständlich machen, warum sprachliche Äußerungen
diesen dreifachen Aspekt zeigen: Die drei Aspekte der Sprache erge-
ben sich daraus, daß die sprachliche Äußerung dazu bestimmt ist, den
Anspruch des Wirklichen, der in der Erfahrung vernommen und be-
antwortet wird, an andere Individuen weiterzugeben. So ergibt sich
der dreifache Aspekt der Sprache, den die Allgemeine Semiotik un-
tersucht, aus dem dreifachen Aspekt der Erfahrung, der zum The-
menfeld des Transzendentalphilosophen gehört. Oder kurz: Die
Sprachtheorie kann so dem Transzendentalphilosophen als Leitfaden
für die Entdeckung von Möglichkeitsbedingungen der Erfahrung die-
nen; die Transzendentalphilosophie aber kann dem Sprachtheoretiker
die Gründe deutlich machen, warum die Sprache diejenigen Aspekte
zeigt, die er untersucht. Damit gewinnt die Transzendentalphiloso-
phie für die Sprachtheorie eine legitimierende, aber zugleich eine kri-
tische Funktion: legitimierend, weil sie zeigt, daß die Sprachtheorie
nicht willkürliche Annahmen über die Sprache gemacht, sondern
Einsichten in deren notwendige Funktion gewonnen hat, kritisch,
weil die Sprachtheorie auf Irrwege geraten kann, wenn sie diese ihre
eigenen Legitimationsgründe aus den Augen verliert. Im zweiten
Teil dieses Bandes (»Gotteswort im Menschenwort«) wird darauf
einzugehen sein, welche Aufgaben des Verstehens und der Aus-
legung sich aus diesem dreifachen Aspekt der Sprache und der Erfah-
rung ergeben.

Das wechselseitige Verhältnis von Sprachtheorie und Transzen-
dentalphilosophie tritt noch deutlicher hervor, wenn man ein Aus-
legungsverfahren beobachtet, das bei den Theologen jahrhunder-
telang als normativ gegolten hat: Die Lehre vom »vierfachen
Schriftsinn«. Diesem Auslegungsverfahren nämlich scheint – ohne
daß dies seinen Vertretern immer bewußt gewesen wäre – eine
sprachphilosophische Einsicht zugrundezuliegen, die ihrerseits durch
eine transzendentalphilosophische Reflexion verständlich gemacht
werden kann. Denn es zeigt sich, daß die Stiftung eines kommunika-
tiven Verhältnisses zwischen dem Sprecher und dem Hörer, also der
»pragmatische« Aspekt der Sprache, zwei Momente in sich enthält:

168 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Moment des Anspruchs, der an ihn weitergegeben wird, und ein
Moment der Zusage, durch das der Sprecher sich an den Hörer bin-
det, um in dialogischer Gemeinschaft mit ihm einen weiteren Weg zu
durchlaufen. Behält man dies im Auge, dann erweitert sich das klas-
sische, dreigliedrige System der Funktionen des Wortes in ein vier-
gliedriges. Zur Selbstaussage des Sprechers, der Mitteilung als objek-
tiv gültiger Aussage über das Wirkliche tritt der Anspruch, der vom
Hörer immer auch eine Gestaltveränderung seines Anschauens und
Denkens verlangt (Platon hat von einer »Umwendung der ganzen
Seele« gesprochen), und die Zusage, die dem Hörer die Gemeinsam-
keit eines Weges eröffnet. (Für die wissenschaftliche Aussage besteht
das zuletzt genannte Moment darin, daß der Sprecher sich, indem er
eine wissenschaftliche Behauptung aufstellt, mindestens implicite
dazu bereit erklärt, sich mit dem Hörer in eine weiterführende Dis-
kussion einzulassen.)

In diesem Sinne kann von einer »vierfachen Bedeutung« jeden
gesprochenen Wortes gesprochen werden. Und darin scheint die zu-
meist nicht ausdrücklich reflektierte sprachphilosophische Grund-
lage der theologischen Lehre vom »vierfachen Schriftsinn« zu liegen:
Dem »Mitteilungs-Sinn« jeglicher Rede entspricht der »Sensus
scientiae«, ihrem Anspruchs-Sinn der »Sensus tropologicus sive cari-
tatis«, ihrem Zusagesinn der »sensus anagogicus sive spei«. Da aber
das religiöse Wort dazu bestimmt ist, in der »Knechtsgestalt« des
menschlichen Wortes die Anrede Gottes an den Hörer weiterzuge-
ben, kann in diesem speziellen Zusammenhang hinzugefügt werden:
Die Selbstaussage des göttlichen Sprechers hat dessen Selbstkund-
gabe an den Hörer zum Inhalt und ruft diesen zum Glauben (»sensus
allegoricus sive fidei«). Die Freilegung dieser zumeist verborgen ge-
bliebenen sprachphilosophischen Voraussetzungen einer durch viele
Jahrhunderte hindurch geübten exegetischen Praxis aber könnte
zweierlei leisten: Sie könnte einerseits diese Praxis theoretisch legiti-
mieren und so auch ihren lange Zeit hindurch unbestrittenen Erfolg
einsichtig machen; und sie könnte andererseits die Gründe dafür be-
nennen, daß diese Auslegungspraxis vielfach in allegorisierende
Willkür entartet ist und damit zuletzt ihre Überzeugungskraft verlor.
Weil es der mittelalterlichen Exegese an einer solchen sprachphiloso-
phischen Begründung ihres Verfahrens mangelte, traten der »Sensus
scientiae, fidei, caritatis et spei« so sehr auseinander, daß die drei
»geistlichen« Weisen des Schriftverständnisses häufig nicht mehr
dem Text abgewonnen, sondern je nach der Überzeugung des Exege-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 169

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten in diesen eingetragen wurden. Wenn heute die Lehre vom »vier-
fachen Schriftsinn« von manchen Exegeten wieder als ernstzuneh-
mende Weise des Umgangs mit heiligen Schriften zur Diskussion ge-
stellt wird28, dann könnte eine sprachphilosophische Grundlegung
von der hier vorgeschlagenen Art dazu dienen, die Berechtigung die-
ses Verfahrens neu zu begründen und zugleich den Gefahren seines
Gebrauchs entgegenzuwirken.

Legt man den oft verborgenen sprachphilosophischen Hinter-
grund dieses mittelalterlichen Auslegungsverfahrens frei, dann zeigt
sich gerade an diesem Beispiel besonders deutlich: Eine Theorie der
Auslegung von Texten kann, kritisch gebraucht, der Transzendental-
philosophie als Leitfaden dienen, wenn sie die Bedeutungsmomente
jeder Erfahrung aufsucht, von denen keines fehlen darf, wenn der
Aufbau einer Erfahrungswelt gelingen soll: Die Erfahrung, so hat
sich an früherer Stelle gezeigt, gewinnt ihren Gegenstandsbezug da-
durch, daß inmitten der Antwort, die wir auf den Anspruch des
Wirklichen geben, dieser Anspruch sich als der »je größere« zur Gel-
tung bringt und so zum vorantreibenden Moment im Prozeß der
Umgestaltung unseres Anschauens und Denkens wird. Jede Er-
fahrung kann, inmitten dieser ihrer Vorläufigkeit, objektive Geltung
beanspruchen, weil sie zugleich zur Bewährungsprobe aller kom-
menden eigenen und fremden Erfahrung wird: Alle kommende Er-
fahrung muß sich als tauglich erweisen, die einmal gewonnene aus-
zulegen, freilich auch durch sie ausgelegt zu werden. So wird jede
Erfahrung zur Phase in einem zukunftsoffenen Dialog mit der Wirk-
lichkeit: bloße Phase, die für ihre eigene Überbietung offen ist, aber
zugleich bleibend maßgebliche Phase, an der auch kommende Er-
fahrungen sich zu bewähren haben (s. o. S. 127).

Das bedeutet für das in der Erfahrung implizierte Verstehen: Die
je gegenwärtige Erfahrung enthält einen Bedeutungs-Überschuß ge-
genüber dem, was der Erfahrende aufgrund der jeweils erreichten
Gestalt seines Anschauens und Denkens an ihr erfaßt. Dieser Bedeu-
tungs-Überschuß wird von ihm zwar im je gegenwärtigen Akt seines
Anschauens und Denkens mit-erfaßt: Er sieht, daß es am Gegenstand
mehr zu sehen gibt, als er gegenwärtig sehen kann; er begreift, daß es
an ihm mehr zu begreifen gibt, als er gegenwärtig begreift. Aber was
dieser Bedeutungs-Überschuß inhaltlich besagt, wird sich für ihn erst

170 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

28 Vgl. H. de Lubac, Exégèse médiévale – Les quatre sens de la sainte écriture, Paris
1959.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im weiteren Verlauf seines Dialogs mit dem Wirklichen herausstel-
len, wenn er das jeweils »heute« Gesehene und Begriffene im Lichte
neuer Erfahrungen neu zu sehen und zu begreifen lernt. So wird er
durch die je gegenwärtige Erfahrung auf zukünftige, für ihn noch
unvorhersehbare Wendungen dieses Dialogs mit dem Wirklichen
vorausgewiesen und weiß doch schon jetzt, daß er dabei immer wie-
der auf seine je gegenwärtige Erfahrung zurückverwiesen werden
wird, um deren heute noch unbestimmbaren Bedeutungs-Überschuß
neu zu entziffern. So gehört zur Erfahrung das Wissen, daß das, was
sich gegenwärtig zeigt, »mehr und anderes besagt«, als es heute er-
kennen läßt, und daß dieses »Mehr und Andere« sich erst im künfti-
gen Rückblick zeigen wird. Erinnert man sich daran, daß »Mehr und
Anderes besagen« auf griechisch »Alla agoreuein« heißt, dann kann
man diesen für eine stufenweise künftige Enthüllung aufgesparten
Bedeutungs-Überschuß das »allegorische« Bedeutungsmoment der
Erfahrung nennen. Und Vieles spricht dafür, daß die »allegorische«
Auslegung von Texten auf der Freilegung dieses »allegorischen Mo-
ments« innerhalb derjenigen Erfahrungen beruht, die in diesen Tex-
ten bezeugt werden.

An dieser Stelle ist freilich anzumerken: Vom »Sensus allego-
ricus« biblischer Texte wird in zweifacher Bedeutung gesprochen.
Einerseits gilt es, im »Literalsinn« des Textes, seinem »Sensus histo-
ricus«, der von Ereignissen in der Geschichte spricht, zugleich die
Selbstaussage des göttlichen Sprechers zu entdecken. Auf diesen rich-
tet sich der Akt des Glaubens. Deswegen wird dieses Bedeutungs-
moment des Textes sein »Sensus fidei« genannt. Dem entspricht, in
einer Theorie der Erfahrung, deren postulatorische Auslegung, nach
welcher jede Weise, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt, als die
Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt einer göttlichen Anrede ver-
standen werden darf – eine Verallgemeinerung der kantischen Aus-
legung jeder erfahrenen Pflicht als einer Gegenwarts- und Erschei-
nungsgestalt eines göttlichen Gebotes (Erfahrung als Dialog 685).
Andererseits, und davon war soeben die Rede, besteht die Aufgabe
seiner »allegorischen« Auslegung darin, im überlieferten Text bei
veränderter historischer Situation einen neuen Bedeutungsgehalt zu
entdecken. Ein Beispiel dafür bietet die »relecture« der Erzählung von
der Herausführung Israels aus Ägypten während der Zeit der Babylo-
nischen Gefangenschaft. In der neuen Situation wurde diesem Text
die Verheißung entnommen, daß Gott sein Volk auch aus dem neuen
Sklavenhaus befreien und in das verheißene Land zurückführen wer-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 171

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de. Diesem Auslegungsverfahren entspricht, innerhalb einer Theorie
der Erfahrung, der »Vierte Grundsatz des reinen Verstandes«, wo-
nach jede Erfahrung, die wir einmal gemacht haben, Möglichkeiten
aufschließt, neue Erfahrungen zu machen, diese neuen Erfahrungen
auslegt, aber auch ihrerseits durch sie neu ausgelegt wird29.

Beide Arten, einen überlieferten biblischen Text allegorisch aus-
zulegen, hängen inhaltlich untereinander zusammen: Weil in jedem
Zeugnis der Schrift, zusammen mit der Information über Geschehe-
nes, eine Selbstaussage des göttlichen Sprechers vernommen wird,
kann der Leser des Textes sich der Treue dieses Gottes anvertrauen
und deshalb dessen gewiß sein, daß Gottes Gnaden-Erweise unwider-
ruflich sind. Und dieses Vertrauen in Gottes Treue läßt ihn gewiß
sein, daß die Zeugnisse des göttlichen Wirkens an den Vätern, von
den Söhnen und Töchtern in deren veränderter historischer Situation
neu gelesen, nicht bedeutungslos werden, wohl aber ihnen, im Lichte
neuer Erfahrungen, »Neues sagen« (álla agoreúousin).

Durch die zuletzt genannte Weise »allegorischer« Auslegung
wird der Leser des Textes und der Ausleger der Erfahrung nicht aus
der Geschichte hinaus, sondern in sie hinein verwiesen. Diese Art der
Allegorese unterscheidet die biblische und in ihrem Gefolge die theo-
logische Auslegung von der hellenistischen Allegorese mythischer
Überlieferung. Hier nämlich sollte dem überlieferten Text eine »bild-
hafte Einkleidung« ewiger Wahrheiten entnommen werden, im Er-
gebnis also ein bildhafter Ausdruck philosophisch zu erkennender
Vernunftwahrheiten. Die innerbiblische (und in ihrem Gefolge die
theologische) Allegorese dagegen soll dazu anleiten, die Geschichte
selbst als die reale Auslegung der Überlieferung zu begreifen und
umgekehrt die normativen Texte der Überlieferung als Anleitung
zu einem solchen Begreifen der Geschichte zu verstehen. Freilich ist
diese Differenz zwischen biblisch-theologischer und hellenistisch-
philosophischer Allegorese nicht von allen theologischen Vertretern
der Lehre vom »vierfachen Schriftsinn« konsequent festgehalten
worden.

Um jedoch von kommenden Erfahrungen her auf die je gegen-
wärtige zurückzukommen und beide in ein hermeneutisches Wech-
selverhältnis zu bringen, ist es nötig, die jeweils gegenwärtige Erfah-
rung unverfälscht im Gedächtnis zu bewahren. Sie behält ja für alle
kommenden Wendungen des Dialogs mit dem Wirklichen den Cha-

172 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

29 Erfahrung als Dialog 353.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rakter des »bleibend Denkwürdigen«, an dem auch alle kommenden
Erfahrungen sich hermeneutisch bewähren müssen. Auch dieses Be-
wußtsein von der bleibenden Denkwürdigkeit tritt nicht nur nach-
träglich zur Erfahrung hinzu, sondern gehört zu ihr selbst. Es ver-
leiht dem Erfahrenden die Gewißheit, objektiv Gültiges erfaßt zu
haben, das er nicht mehr preisgeben darf, wenn er dem Anspruch
des Wirklichen, den er vernommen hat und beantworten will, auf
der Spur bleiben soll. Er erfaßt in der je gegenwärtigen Erfahrungs-
situation: Aller Fortgang des Dialogs mit dem Wirklichen wird die
Treue des Gedenkens verlangen, das sich das, was sich einmal gezeigt
hat, nicht nach den wechselnden Bedürfnissen je neuer Erfahrungs-
Situationen rückschauend zurechtlegt, sondern es so, wie es in der
jeweiligen Stunde den Erfahrenden unter seinen Anspruch gestellt
hat, in seiner bleibenden Maßgeblichkeit anerkennt. Dieses Moment
bleibender Denkwürdigkeit, die auch alle kommenden Phasen des
Dialogs mit dem Wirklichen bestimmt, kann das »historische Be-
deutungsmoment« der Erfahrung genannt werden. Und vieles
spricht dafür, daß alle »historische« Auslegung von Texten ihr Ziel
nur erreicht, wenn sie nicht nur Vergangenes rekonstruiert, das nicht
mehr ist, sondern diese bleibende Maßgeblichkeit dessen erfaßt, was
unter den besonderen Bedingungen früherer Situationen erfahren
worden ist.

Die beiden Bedeutungsmomente der Erfahrung, die soeben das
»allegorische« und das »historische« genannt worden sind, werden
durch zwei weitere Bedeutungsmomente miteinander vermittelt:
ein Moment der Verheißung und ein Moment der Verpflichtung.
Der Dialog mit dem Wirklichen, der »Erfahrung« heißt, ist zwar zu-
kunftsoffen, aber nicht ziellos. Er ist von der Gewißheit geleitet, daß
mit jeder Phase im Dialog der Anspruch des Wirklichen auf neue
Weise erfaßbar und damit auch alle bisher durchlaufenen Strecken
des Weges auf neue Weise verstehbar werden. Und diese Gewißheit
gründet sich darauf, daß der Erfahrende sich auf diesem Wege nicht
nur »unterwegs zur Wirklichkeit« befindet, um sich ihr anzunähern,
sondern in jedem Akt der Erfahrung dieser Wirklichkeit gegenwärtig
begegnet. Deshalb war an früherer Stelle davon die Rede, daß nicht
»Annäherung«, sondern »Gegenwärtigwerdung« oder »Repräsenta-
tion« der angemessene Begriff sei, um das Verhältnis der Wirklich-
keit zum Subjekt der Erfahrung zu beschreiben (s.o. 125). Der Erfah-
rende vertraut sich dieser Gegenwart des Wirklichen an; er weiß im
Akt der Erfahrung, daß das, was sich ihm gegenwärtig erschließt, ihn

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 173

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf allen kommenden Wegen, auf die der Dialog mit dem Wirklichen
ihn führen wird, begleiten und ihm den Mut verleihen wird, sich den
unvorhersehbaren Wendungen dieses Weges anzuvertrauen. Die den
Logikern vertraute Formel »Semel verum semper verum«, »Was sich
einmal als wahr erwiesen hat, wird immer wahr bleiben«, ist nur dann
kein Ausdruck der Unbelehrbarkeit und Überraschungs-Resistenz,
wenn sie dieses Vertrauen in die Wirklichkeit zum Ausdruck bringt,
die auch in allen zukünftigen Weisen, sich zu zeigen, sich als diejenige
erweisen wird, deren Anspruch das Subjekt in allen früheren Begeg-
nungen als Gegenwart dieses Wirklichen erfahren hat. Die Erfahrung
selbst, sofern sie dieses Zutrauen stiftet, hat den Charakter einer
Verheißung; sie eröffnet eine Zukunft, die nicht in die Irre führen,
sondern ein Weg sein wird, der »nach oben führt«, zu immer neuen
Begegnungen mit dem Wirklichen, von denen aus sich der Bedeu-
tungsgehalt aller früheren Begegnungen immer klarer und inhaltlich
immer bestimmter erschließen wird. Diese Gewißheit, durch die Er-
fahrung auf einen »nach oben führenden«, d. h. »anagogischen« Weg
gestellt zu sein, macht das »anagogische Bedeutungsmoment« der Er-
fahrung aus. Dieses anagogische Bedeutungsmoment vermittelt die
bleibende Maßgeblichkeit der je gegenwärtigen Erfahrung mit der
Zukunftsoffenheit der Geschichte des Subjekts.

Und wiederum spricht Vieles dafür, daß alle »anagogische« Aus-
legung von Texten ihre Berechtigung darin findet, das anagogische
Bedeutungsmoment derjenigen Erfahrungen ans Licht zu bringen,
die in diesen Texten bezeugt sind.

Schließlich enthält jede Erfahrung ein Moment der Verpflich-
tung. Das wird schon dadurch deutlich, daß Erfahrung darauf beruht,
einen Anspruch des Wirklichen zu vernehmen und zu beantworten.
Und sofern dieser Anspruch immer wieder vom Subjekt verlangt,
sich hinsichtlich der Formen seines Anschauens und Denkens umge-
stalten zu lassen, fordert er von ihm ein Sich-Loslassen im Vertrauen
auf ein neues Sich-Gewinnen. Angesichts des natürlichen Hangs zur
Selbstbehauptung (auch in seiner scheinbar harmlos-theoretischen
Form als Beharren auf bisher wohlbewährten Formen der Weltorien-
tierung) ist solches »Sich-Loslassen auf Vertrauen hin« nicht ohne
eine »Umkehr« möglich, von der schon Platon bemerkt hat, daß sie
nicht nur dieses oder jenes Verhalten betrifft, sondern »die ganze
Seele«30. Jenes Bedeutungsmoment der Erfahrung, vermöge dessen

174 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

30 Vgl. Politeia 521 c.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie eine solche Umkehr, griechisch »tropos«, verlangt, kann ihr »tro-
pologisches Bedeutungsmoment« heißen, das der »tropologischen«
Textauslegung erst ihren Sachbezug verleiht.

In den soeben vorgetragenen Überlegungen ist der Versuch un-
ternommen worden, am Leitfaden der alten Lehre vom »vierfachen
Schriftsinn« vier Bedeutungsmomente freizulegen, die für jede Er-
fahrung konstitutiv sind. Dieses Verfahren erschien gerechtfertigt,
weil sich die vier Bedeutungsmomente von Texten, die die Vertreter
dieser Lehre herausarbeiten wollten, als Spiegelungen von vier Be-
deutungsmomenten der Erfahrung begreifen lassen: Die Texte, auf
die die theologische Auslegung sich bezieht, bezeugen ja religiöse
Erfahrungen und wollen ihre Hörer und Leser zu religiösen Erfah-
rungen fähig machen. In seiner Anwendung auf die Erfahrung im
Allgemeinen hat das gleiche Verfahren sich als fruchtbar erwiesen,
weil es eine Vielfalt von Verstehens-Aufgaben deutlich machen
konnte, die erfüllt werden müssen, wenn Erfahrung möglich sein
soll.

Dem ist freilich an dieser Stelle hinzuzufügen: Noch weniger als
die sprachphilosophischen Voraussetzungen ihres Verfahrens waren
den mittelalterlichen Exegeten die transzendentalphilosphischen Im-
plikate ihrer Auslegungskunst bewußt. So konnten sie nicht darauf
aufmerksam werden, daß die vier Bedeutungsmomente der Texte, die
sie freilegen wollten, in vier Bedeutungsmomenten der Inhalte von
Erfahrungen begründet sind, die diese Texte bezeugen. Und wieder-
um spricht Vieles dafür, daß die offenkundigen Mängel, die die Lehre
vom »vierfachen Schriftsinn« in Mißkredit gebracht haben, in die-
sem Mangel an Kenntnis von dem Zusammenhang zwischen Sprach-
philosophie und Transzendentalphilosophie begründet sind. Davon
wird an späterer Stelle, anläßlich einer kritischen Würdigung ver-
schiedener Verfahren der Auslegung, noch zu handeln sein (s. u.
S. 360 ff.).

Damit ist zugleich ein Thema angeschnitten, das in der Tran-
szendentalphilosophie nur selten behandelt wird: Neben den Bedin-
gungen, durch die Erfahrung möglich wird, hat sie auch die Gründe
dafür zu untersuchen, daß Erfahrung nicht immer gelingt, und die
Frage zu stellen, ob dieses Mißlingen immer darauf beruht, daß die
Vernunft an unüberschreitbare Grenzen stößt, oder ob ihm vermeid-
bare Fehler zugrundeliegen. An späterer Stelle wird zu zeigen sein:
Das Mißlingen des Versuchs, durch Transformation subjektiver Er-
lebnisse eine Welt von Gegenständen objektiv gültiger Erfahrung

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 175

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufzubauen, kann darauf beruhen, daß einzelne der soeben beschrie-
benen Bedeutungsmomente ausfallen.

Für eine Philosophische Einübung in die Theologie gewinnt die-
ser Hinweis in zwei Zusammenhängen besondere Wichtigkeit: im
Zusammenhang eines kritischen Religionenvergleichs und im Zu-
sammenhang einer kritischen Würdigung religiöser Institutionen.
Im ersten Zusammenhang läßt sich zeigen, daß bestimmte Fehlfor-
men des Religiösen (z. B. die Magie) sich auf einen solchen Ausfall
einzelner Momente der religiösen Erfahrung zurückführen lassen.
Im zweiten Zusammenhang läßt sich aufweisen: Religiöse Traditio-
nen und Institutionen sind notwendig, wenn jener die Generationen
übergreifende Prozeß der Formatio Mentis gelingen soll, der die
Überlieferungsgenossen zu bestimmten Weisen der religiösen Erfah-
rung fähig macht; aber Traditionen und Institutionen können auch
bewirken, daß Fehlformen der religiösen Erfahrung sozial stabilisiert
werden und daß dem Versuch, sie zu überwinden, ein vermeintlich
»frommer« Widerstand entgegengesetzt wird. Davon wird im Zu-
sammenhang einer Philosophischen Einübung in die Gotteslehre
und einer Philosophischen Einübung in die Lehre von religiösen In-
stitutionen (also insbesondere in die Ekklesiologie) zu handeln sein.

4. Von der Erfahrung im Allgemeinen
zur speziell religi�sen Erfahrung

Um wenigstens in einem ersten Umriß deutlich zu machen, welchen
möglichen Beitrag die soeben beschriebene Weiterentwicklung der
transzendentalen Methode leisten kann, um eine Philosophische Ein-
übung in die Theologie möglich zu machen, sollen zunächst die er-
reichten Ergebnisse einer Theorie der Erfahrung im Allgemeinen auf
die Deutung der speziell religiösen Erfahrung angewandt werden.
Erst im nächsten Abschnitt wird zu zeigen sein, welche Angebote an
das Selbstverständnis der Theologie daraus zu gewinnen sind.

a) Die religiöse Erfahrung und die »Veritas semper maior«

Wenn das spannungsvolle Verhältnis zwischen der Veritas semper
maior und der Gestalt, in der ihr Anspruch für uns in unserem An-
schauen, Wahrnehmen und Erfahren vernehmbar wird, das Grund-
gesetz aller Erfahrung auf jeder Stufe ihrer Konstitution ausmacht,

176 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann fällt von hier aus auch ein neues Licht auf die Eigenart der spe-
ziell religiösen Erfahrung. Hier nämlich ist die Spannung zwischen
der Wahrheit und der Weise, wie sie für uns vernehmbar wird, aufs
Äußerste gesteigert.

Das kommt in der Sprache der Religion in Bildern zum Aus-
druck, die anzeigen, daß der Mensch in der religiösen Erfahrung an
die Grenze seiner Erfahrungsfähigkeit im Ganzen geführt wird. Der
blendende Blitz, den man »sieht«, indem er alles Sehen unmöglich
macht; aber auch die Finsternis, die man »sieht« (dem Blinden bleibt
auch die Finsternis unsichtbar), aber so, daß wir uns dorthin gestellt
erfahren, wo alle Fähigkeit des Sehens endet; die Wolke, die zur Er-
scheinungsgestalt des Heiligen wird, indem sie es menschlichen Blik-
ken entzieht; der betäubende Schall des Donners oder der Posaune,
der »gehört« wird, indem er uns alles Hören verschlägt; aber auch
die Stille, die wir »hören«, indem uns deutlich wird, daß das, was es
hier zu hören gibt, menschlichen Ohren unzugänglich bleibt: solche
und ähnliche Bilder zeigen an, daß in der religiösen Erfahrung ein
Anspruch vernommen wird, vor dem jeder Versuch menschlicher
Antwort versagt. Ähnliches wird in Bildern ausgesprochen wie dem
von der Höhle, in die der Mensch gestellt wird, um den »Vorüber-
gang Gottes« zu ertragen, der sich »in seinem Rücken« zuträgt, vor
allem aber in Bildern der Todes-Antizipation im tötenden und leben-
spendenden Wasser, im Hinübergeführtwerden in ein unbetretbares
Land oder auch in Erzählungen davon, Zeuge geworden zu sein vom
Austausch von Worten, die in diesem sterblichen Leben kein Mensch
nachsprechen kann.

Und dennoch will dieser Anspruch beantwortet sein, weil er an-
dernfalls nicht zur Sprache käme – weder für den Erfahrenden selbst,
der ohne eine Antwort, die er gibt, auch kein Verhältnis zu der Wirk-
lichkeit fände, die ihn in Anspruch nimmt, noch für die, denen er von
seiner Erfahrung Zeugnis geben will und muß. Und so zeigt sich auch
hier: Der je größere Anspruch des Wirklichen, in diesem Falle des
Heiligen, kommt nicht abseits von unserem Anschauen, Wahrneh-
men und Begreifen zur Sprache, sondern als deren inneres, vor-
antreibendes Moment. Und wenn soeben gesagt wurde, die religiöse
Erfahrung führe den Menschen an die Grenze seiner Erfahrungs-
fähigkeit im Ganzen, dann kann das nicht bedeuten, daß er an dieser
Grenze aufhöre, Erfahrungen zu machen, daß er also aufhören müß-
te, anzuschauen, wahrzunehmen und zu denken, sondern daß er die
Fähigkeit zu einer veränderten Weise des Erfahrens nicht sich selber

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 177

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und seiner Erkenntniskraft zuschreiben kann. Denn auch die Weise,
wie das Heilige sich dem Menschen zeigt und ihn unter seinen An-
spruch stellt, kommt nur zur Sprache, wenn der Mensch diesen An-
spruch durch sein Anschauen und Denken beantwortet. Und auch
dieser Anspruch ist stets größer als die Weise, wie er in den Akten
des menschlichen Anschauens und Denkens zur Sprache kommt,
und wird so zum vorantreibenden Moment eines zukunftsoffenen
Dialogs. Aber diese Differenz ist hier ins Unendliche gesteigert. Dar-
um gehört es zur Eigenart der religiösen Erfahrung, daß sie den
Menschen an die Grenzen seiner Erfahrungsfähigkeit führt, ihn aber
dort nicht verstummen läßt, sondern zu einer Antwort befähigt, die
der Mensch nicht seiner eigenen Kraft zuschreiben kann. Das religiö-
se Verbum Mentis wird deshalb als Gabe des Heiligen an den
menschlichen Sprecher verstanden. Es ist ein Wort, das dem, der die
religiöse Erfahrung macht, vom Heiligen selbst »ins Herz und auf die
Lippen gelegt« worden ist.

Anmerkung:
Der im grammatischen »Genus neutrum« formulierte Ausdruck »das
Heilige« soll deutlich machen, daß die religiöse Erfahrung nicht pri-
mär durch ihren Gegenstand (objectum materiale) definiert ist, son-
dern durch die spezifisch religiöse Weise, wie die unterschiedlichsten
Gegenstände den Menschen in Anspruch nehmen können (das objec-
tum formale): Alles, was überhaupt zum Gegenstand der Erfahrung
werden kann, kann unter geeigneten Bedingungen auch zum Gegen-
stand der speziell religiösen Erfahrung werden. Die Auszeichnung
bestimmter Erfahrungsbereiche als bevorzugter »Orte« für die Be-
gegnung mit dem Heiligen sowie die »Verlagerung des hierophanti-
schen Akzents« von einem Erfahrungsbereich auf einen anderen
macht einen wichtigen Inhalt der Religionsgeschichte aus (vgl.
M. Eliade, Die Religionen und das Heilige). Aber unabhängig von
diesen religionshistorischen Differenzen und Veränderungen ist das
Verstummen des Menschen vor dem Anspruch des Heiligen und die
diese Stummheit überwindende Gabe des Wortes durch das Heilige
ein Charakteristicum der religiösen Erfahrung. Ein geläufig gewor-
dener Ausdruck dafür besagt: »Sacrum non cognoscitur nisi per se
ipsum«.

Wer die religiöse Erfahrung macht, muß die Form seines An-
schauens und Denkens, die es ihm gestattet, auf den Anspruch des
Heiligen eine angemessene Antwort zu geben, als Folge einer »Öff-

178 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung der Augen, der Ohren und des Verstandes« begreifen, die ihm
als kontingentes Ereignis widerfährt und die er deshalb einer frem-
den, für ihn unverfügbaren Freiheit zuschreibt. Die religiös erfahre-
ne Wirklichkeit zeigt sich ihm deshalb als das »Numen«, die heilige
Willensmacht, deren »Nutum«, d. h. deren durch nichts genötigter
»Wink«, ihn mit einer neuen Kraft des Vernehmens beschenkt. Die-
ser numinosen Willensmacht und ihrer Freiheit ist es anheimgestellt,
ob der Mensch unter dem Anspruch des Heiligen endgültig ver-
stummt oder zu einer neuen, nun speziell religiösen Weise des An-
schauens und Denkens befähigt wird. Das Heilige, das den Menschen
mit dieser Fähigkeit zur Antwort beschenkt, ist deshalb nicht nur, wie
jedes Wirkliche, das Subjekt eines Anspruchs, sondern zugleich das
Subjekt einer freien Zuwendung, der der Mensch sich gerade dort
anvertrauen kann, wo er an die Grenzen seiner eigenen Fähigkeiten
des Anschauens und Denkens geführt wird. Sofern nun (was nicht
immer geschieht) darauf reflektiert wird, daß die Freiheit der Zuwen-
dung das Unterscheidungsmerkmal der Person ist, kommt in der re-
ligiösen Erfahrung zugleich die Personalität des Heiligen zum Aus-
druck. Nun ist der Ausdruck der freien, personalen Zuwendung das
Wort. Darum wird dasjenige Verbum Mentis (und sekundär auch das
Verbum Oris), das der Mensch unter der Zuwendung des Heiligen
sprechen kann, als das im Menschenwort zur Sprache kommende
Wort des Heiligen selbst verstanden, ohne daß dazu besondere Audi-
tions-Erfahrungen nötig wären. Es ist, worüber an späterer Stelle
noch zu reden sein wird, Gotteswort in der Gestalt des Menschen-
worts.

Anmerkung:
Es ist daher ein irreführender Ausdruck, wenn oft gesagt wird, der
religiöse Mensch neige dazu, diejenige Wirklichkeit, von der er sich
auf religiöse Weise in Anspruch genommen weiß, zu »personifizie-
ren«. Das würde voraussetzen, daß das Heilige sich ihm zunächst auf
apersonale Weise gezeigt hat und vom Menschen in einer sekundä-
ren Auslegung mit Eigenschaften einer Person »ausgestattet« würde.
Stattdessen ist es angemessener, zu sagen: Die Erfahrung numinoser
Freiheit, durch die der Mensch sich auf eine von ihm nicht erzwing-
bare Weise mit einer neuen Fähigkeit zum Hören und Antworten
beschenkt weiß, ist einer der wichtigsten Ursprünge für die Entste-
hung des Begriffs der göttlichen (und sekundär auch der mensch-
lichen) Person. Das schließt nicht aus, daß es in der Religions-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 179

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschichte erst vergleichsweise spät (und in manchen Religionen gar
nicht) zur Ausformulierung ausdrücklicher, begrifflicher Unterschei-
dungsmerkmale des Personalen im Unterschied zum Apersonalen
gekommen ist.

Daraus ist eine weitere Folgerung zu ziehen: Wie jede Erfah-
rung, so kommt auch die religiöse Erfahrung durch das Verbum
Mentis zustande, d. h. durch jene Weise des Anschauens und Den-
kens, durch die wir den Anspruch des Wirklichen beantworten und
in dieser Antwort vernehmbar machen. Aber weil das spezifisch reli-
giöse Verbum Mentis als kontingente und ungeschuldete Gabe des
Heiligen verstanden wird, hat die religiöse Erfahrung den Charakter
einer Antwort auf die gnädige Zuwendung des Heiligen, die als ge-
genwärtige Begegnung erfahren wird, in welcher aber zugleich das
noch ausstehende, endgültige Offenbarwerden des Heiligen antizipa-
torisch präsent wird. Darum ist das religiöse Verbum Mentis nicht
dadurch der Wirklichkeit des Heiligen »angemessen«, daß es den Be-
deutungsgehalt dieser Begegnung erschöpfend (und in diesem Sinne
»adäquat«) zum Ausdruck bringt, sondern dadurch, daß es der Eigen-
art dieser Begegnung entspricht. Es ist »Homologia«, d. h. das der
Zuwendung des Heiligen antwortend entsprechende Wort. Und es
entspricht (homologei) dieser Zuwendung des Heiligen dadurch,
daß es sich der freien Zuwendung des Heiligen verdankt und sich
seinem noch ausstehenden, künftigen Offenbarwerden anvertraut.
In solchem dankenden Sich-Anvertrauen bringt das spezifisch reli-
giöse Verbum Mentis das als gegenwärtig erfahrene und zugleich
als antizipatorisch verstandene »Aufleuchten« des Heiligen, seine
»Doxa«, antwortend zur Sprache: Es ist jene Weise menschlichen
Anschauens und Denkens, in welcher die gegenwärtige Zuwendung
des Heiligen zugleich als Zusage des kommenden Offenbarwerdens
seiner Herrlichkeit zur Sprache gebracht wird. Dasjenige spezifisch
religiöse Verbum Mentis, das der freien und ungeschuldeten Zuwen-
dung des Heiligen entspricht, hat »doxologischen« Charakter. Darauf
beruht die spezifische Weise seiner objektiven Geltung.

Denn aus dem doxologischen Charakter des religiösen Verbum
Mentis (und damit derjenigen Erfahrung, die nur möglich wird, in-
dem der Mensch das Aufleuchten der göttlichen Doxa durch dieses
Verbum Mentis beantwortet), ergibt sich die spezifisch religiöse Fä-
higkeit, alle vergangenen und kommenden Weisen, wie das Heilige
erfahren werden kann, auszulegen und durch sie ausgelegt zu wer-
den. Jede dieser Erfahrungen kann als die Erscheinungsgestalt der

180 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen und gleichen numinosen Wirklichkeit verstanden werden, der
sich der Erfahrende auch dann anvertraut, wenn die Doxa ihm nicht
nur als das Aufleuchten des Heiligen erscheint, sondern zugleich als
der »Mantel«, in den es sich hüllt. Dies macht es möglich, alle Inhalte
der religiösen Erfahrung in ein Verhältnis gegenseitiger Auslegung
zu bringen. Denn wie jede Erfahrung, so erweist auch die religiöse
Erfahrung sich dadurch als objektiv gültig, daß jeder einzelne Erfah-
rungsinhalt alle anderen früheren und späteren auslegt und durch sie
ausgelegt wird. Durch diese hermeneutische Bewährung bleibt sie
für alle kommenden Phasen des Dialogs mit der Wirklichkeit maß-
geblich, auch wenn sie jeweils nur eine Phase in diesem zukunftsoffe-
nen Dialog darstellt. Auch die spezifisch religiöse Erfahrung, die den
Anspruch des Heiligen beantwortet und in dieser Antwort zur Spra-
che bringt, ist auf ihre zukünftige Überbietung angelegt und doch
zugleich, als unentbehrliches Glied in diesem Dialog, von bleibender
Maßgeblichkeit, sodaß jede kommende religiöse Erfahrung sich dar-
an bewähren muß. Christlich gesprochen: Die religiöse Erfahrung
bleibt von der zukünftigen »Visio beatifica« unterschieden und zu-
gleich antizipatorisch auf sie bezogen.

Im kommenden, zukunftsoffenen Dialog des Menschen mit
dem Heiligen kann geschehen, was immer geschehen mag; gleich-
wohl ist der, der die religiöse Erfahrung gemacht hat, dessen gewiß,
daß es sich dabei um immer neue Weisen handeln wird, wie die glei-
che Doxa der gleichen heiligen Wirklichkeit aufleuchten wird, der er
sich im gegenwärtig gesprochenen, ihm vom Heiligen selbst ge-
schenkten Wort seiner Doxologie verdankt und anvertraut.

b) Die religiöse Erfahrung:
Gegenstandsfähigkeit, Wahrheitsfähigkeit, objektive Geltung

Aus der Tatsache, daß Menschen, die religiöse Erfahrungen gemacht
haben, zu dem Bekenntnis genötigt werden, daß die Wirklichkeit, die
sie erfahren haben, »unendlich größer« ist als alles menschliche Be-
greifen, wird nicht selten der Schluß gezogen: Angesichts der unend-
lichen Differenz zwischen der Wirklichkeit des Heiligen und allen
menschlichen Begriffen verblassen alle endlichen Differenzen, durch
die die menschlichen Versuche, das Heilige zu benennen, sich von-
einander unterscheiden. Alle derartigen Versuche sind notwendig,
weil der, der religiöse Erfahrungen gemacht hat, von dem Bewußt-
sein davon erfüllt ist, er dürfe nicht schweigen. Aber weil alle derarti-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 181

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen Versuche unendlich hinter dem zurückbleiben, was gesagt wer-
den müßte, sei es, so meint man nun, nicht mehr so wichtig, auf wel-
che Weise und mit Hilfe welcher Bilder oder Begriffe solche Versuche
unternommen werden. Der Streit um die »bessere« Art, vom Heili-
gen zu sprechen, sei deswegen ein gegenstandsloser Streit. Man müs-
se alle diese Versuche in gleicher Weise gelten lassen, wenn man sich
nur dessen bewußt bleibe, daß sie allesamt unangemessen sind. Auf
diesem Wege wird der »Indifferentimus«, der den Differenzen zwi-
schen unterschiedlichen religiösen Aussagen keine Bedeutung bei-
mißt, als die einzig angemessene Äußerung eines kritischen Selbst-
bewußtseins der Religion verstanden.

Daraus wird eine geläufige Auffassung von der religiösen Erfah-
rung verständlich: Was man »religiöse Erfahrung« nennt, ist nicht
selten dem Verdacht ausgesetzt, nichts anderes zu sein als der Aus-
druck der rein subjektiven Befindlichkeit gewisser Subjekte. Daraus
resultiert die Frage, ob und in welcher Weise diese besondere Art von
Erfahrungen fähig sei, sich auf Gegenstände zu beziehen. Sollte dies
nicht der Fall sein, dann wären derartige rein subjektive Erlebnisse
weder wahr noch falsch, weil auch das Falsche eine Beziehung auf
Gegenstände voraussetzt, wenn auch eine solche, die die Eigenart
des Gegenstandes verfehlt. Daraus ergibt sich die zweite Frage, ob
und in welcher Weise es innerhalb der religiösen Erfahrung möglich
ist, Gegenstandsgemäßheit von Gegenstands-Ungemäßheit und in
diesem Sinne Wahrheit von Falschheit zu unterscheiden. Stellt man
die gleiche Frage nicht im Blick auf die Erfahrungen selbst, sondern
im Blick auf Aussagen, die solche Erfahrungen beschreiben, dann ge-
winnt sie die Form: Sind religiöse Aussagen »wahrheitsdifferent«,
d. h. lassen sie die Unterscheidung des Wahren und Falschen zu?
Und erst wenn diese Frage positiv beantwortet werden kann, kann
die dritte Frage gestellt werden: Können solche Erfahrungen (und
deshalb auch die sie ausdrückenden Aussagen) objektive Geltung be-
anspruchen? Es ist deutlich, daß sie nur dann von rein subjektiven
Erlebnissen unterschieden und im vollen Sinne als »Erfahrungen«
bezeichnet werden können.

Um diese drei Fragen zu beantworten, soll auf die Ergebnisse
zurückgegriffen werden, zu denen die soeben vorgetragenen Über-
legungen zum dialogischen Charakter der Erfahrung im Allgemei-
nen geführt haben.

182 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a) Das Problem der Gegenstandsfähigkeit religiöser Erfahrung
Die Frage nach der »Gegenstandsfähigkeit« des religiösen Aktes ist
schon zu Beginn der hier vorgetragenen Überlegungen aufgeworfen
worden (s. o. S. 35 f.). Auf diese Frage kann nun geantwortet werden:
Dieser Akt unterscheidet sich von einer bloßen »Externalisation«
einer inneren Befindlichkeit des Subjekts, von einer bloßen »Projek-
tion« seiner frommen Innerlichkeit an einen imaginierten »Him-
mel«, von aller eigenen Hervorbringung subjektiver Vorstellungen
oder Gedankenkonstruktionen nur dann, wenn der Erfahrende einem
Anspruch begegnet, den er nicht aus eigener Kraft beantworten
kann; stattdessen verdankt er die Kraft dazu eben jener Wirklichkeit,
auf die er sich in einem veränderten Anschauen, Wahrnehmen und
Denken bezieht. Die »Gegenstandsfähigkeit« des religiösen Aktes
beruht so verstanden auf einer »Metamorphose«, durch welche der
Erfahrende durch das, was er erfährt, zu einer neuen Weise des Er-
fahrens befähigt wird. (Von jener Verwandlung des Subjekts, die in
religiöser Sprache »Metamorphosis«, »Umgestaltung zur Neuheit
des Denkens«, heißen kann31, wird in einem späteren Abschnitt des
hier vorgetragenen Gedankengangs, bei der Behandlung speziell
theologischer Aufgaben des Verstehens und der Auslegung, noch zu
sprechen sein – s. u. S. 329 ff.).

Angesichts dieser Art von Erfahrung drängt sich die Frage auf,
ob sie nicht jene Selbstbestimmung des Subjekts ausschließe, auf der,
nach einer nicht wieder rückgängig zu machenden Einsicht aller
Transzendentalphilosophie, die Möglichkeit der Erfahrung beruht.
Darauf ist zu antworten: Auch die religiöse Erfahrung ist, im Unter-
schied zum bloßen religiösen Erlebnis, nur dann möglich, wenn der
Erfahrende dem einzelnen Inhalt, den er erfährt, eine Stelle im Er-
fahrungskontext zuweisen kann, und wenn er in eigener Selbst-
gesetzgebung einen solchen Erfahrungskontext aufbaut. Andernfalls
hätte die religiöse Erfahrung den Charakter einer bloßen Überwälti-
gung durch das Heilige und bliebe dann ein ebenso anschauungsloses
wie begriffsloses »Außer-sich-Geraten«. Nur indem das Subjekt
einen solchen Kontext aufbaut, wird es fähig, die Inhalte seiner Er-
fahrung kritisch zu beurteilen und von rauschhaft-bewußtlos er-
zeugten Vorstellungsbildern zu unterscheiden. Dieser Aufbau eines
Erfahrungskontextes erfordert eine Selbsttätigkeit des Subjekts, das
dabei den selbstgegebenen Gesetzen der eigenen Vernunft folgt.

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 183

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

31 Vgl. Röm 12,2.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber derjenige, der den religiösen Akt vollzieht, begreift jene Selbst-
gesetzgebung, die zum Aufbau eines solchen Erfahrungskontextes
notwendig ist, als empfangene Gabe, näherhin als die ihm in Freiheit
geschenkte Teilhabe an der Weise, wie das Heilige selbst ihn und die
Welt sieht und begreift. Religiös gesprochen: Die Fähigkeit, religiöse
Erlebnisse in religiöse Erfahrungen zu verwandeln, ist eine »Gabe
des Geistes«, der »allein die Tiefen der Gottheit erforscht« und dem
Menschen so gegeben wird, daß dieser im religiösen Kontext urteils-
fähig wird. »Der Geistbegabte beurteilt alles«32.

An früherer Stelle wurde gesagt: Jede Sache kann nur erkannt
werden, sofern sie dem Subjekt »zu denken gibt«, d. h. sein Anschau-
en und Denken erst zu jener Form hervorruft, kraft welcher es die
angemessene Antwort auf seinen Anspruch geben kann. In diesem
Sinne gilt die Regel »Nulla res cognoscitur nisi per seipsam«. Ange-
wandt auf die Gotteserkenntnis bedeutet dies »Deus non cognoscitur
nisi per seipsum« (s. o. S. 125 f.). Nun aber kann angegeben werden,
was dieses »per seipsum« in diesem besonderen Falle bedeutet: Die
»In-Formatio« des menschlichen Geistes, d. h. jene »Formgebung«,
durch die er zur Antwort auf den Anspruch des Heiligen fähig wird,
geschieht dadurch, daß Gott selbst dem Menschen an seinem »Geist«
Anteil gewährt. Und eine theologische Deutung, die der Apostel Pau-
lus gibt, versteht diese Gabe des Geistes als Anteil-Gewährung an der
Weise, wie Gott sich selber weiß. »Denn wer kennt, was des Men-
schen ist, außer dem Geist des Menschen, der in ihm ist? So kennt
auch niemand, was Gottes ist, außer dem Geist Gottes […]. Wir aber
haben den Geist empfangen, der aus Gott stammt, […] sodaß wir als
Geistbegabte zusammen mit Geistbegabten gemeinsam beurteilen
können, was des Geistes ist«33. Es wird an späterer Stelle zu zeigen
sein, daß die spezifische Bedeutung religiöser Überlieferungsgemein-
schaften darauf beruht, daß sie diese Gabe des Geistes an immer neue
Hörer weitergeben.

b) Das Problem der Wahrheitsfähigkeit
Wenn die Gegenstandsfähigkeit des religiösen Aktes und damit die
Befreiung des religiösen Subjekts aus der Befangenheit in ein from-
mes Selbstgespräch auf einer »Metamorphosis« beruht, die ihrer-
seits als Folge davon verstanden wird, daß der Mensch die »Gabe

184 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

32 Vgl. 1 Kor 2,10–15.
33 1 Kor 2,11 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Geistes« empfangen hat, dann stellt sich umso dringlicher die
Frage, in welchem Sinne und unter welchen Bedingungen der reli-
giöse Akt die Unterscheidung des Wahren und Falschen zuläßt und
dadurch »wahrheitsfähig« wird. Denn dazu gehört, wie sich soeben
gezeigt hat, die Unterscheidung zwischen dem Akt, den das Subjekt
vollzieht, und der Wirklichkeit, der dieser Akt entsprechen soll. Der
Akt kann dem Wirklichen nur »entsprechen«, wenn dieses ihm, als
etwas von ihm Verschiedenes, gegenübertritt. Wenn aber die Fähig-
keit, den religiösen Akt zu vollziehen, derjenigen Wirklichkeit ver-
dankt wird, auf die dieser Akt sich ausrichtet (gemäß der Regel:
»Deus non cognoscitur nisi per seipsum«), dann scheint jede Unab-
hängigkeit des Akts von seinem Gegenstand und damit auch jedes
Gegenübertreten beider unmöglich zu sein. Der religiöse Akt
scheint, wenn er nur auf spezifisch religiöse Weise vollzogen wird,
der Wirklichkeit, der er sich verdankt, notwendig zu entsprechen.
Das religiöse Anschauen, Wahrnehmen und Denken wäre dann sei-
nem Inhalt nach notwendig wahr. Und der religiöse Akt wäre gegen
jede Selbsttäuschung wie gegen jede Fremdverführung apriori im-
mun. Diese Behauptung aber, Selbstkritik niemals nötig zu haben,
würde den Verdacht erzeugen, der religiöse Akt mache den, der ihn
vollzieht, unempfindlich gegenüber der Unterscheidung des Wahren
und Falschen.

Diese Folgerung widerspricht aber offensichtlich der religiösen
Erfahrung selbst. Denn wer diese Erfahrung macht, wird durch sie,
unbeschadet seiner Geistbegabung, immer wieder zu dem Bekennt-
nis veranlaßt, die Wirklichkeit, die er erfahre, übersteige all seine
Fassungskraft. Auch der Geistbegabte weiß, daß er »einen kostbaren
Schatz in tönernen Gefäßen trägt«34. Auch bezeugt die Geschichte
der Religionen mit ihren periodisch wiederkehrenden Kultreformen
und Neuredaktionen heiliger Texte das Bemühen, die religiösen
Worte und Handlungen, obgleich sie in der Kraft des Heiligen selbst
gesprochen und vollzogen werden, am Anspruch des Heiligen kri-
tisch zu messen und zu korrigieren. Auch im religiösen Zusammen-
hang also gilt Kants Feststellung, daß der Gegenstand »etwas von
allen unseren Vorstellungen Unterschiedenes sein soll«35, und daß
deshalb die Übereinstimmung mit ihm, also die Wahrheit, sich nicht
von selbst einstellt, sondern gesucht und gesichert sein will. Die Fra-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 185

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

34 1 Kor 4,7.
35 KdrV A 105.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge nach der Wahrheitsfähigkeit des religiösen Aktes ist insofern die
Frage, wie das Bewußtsein der Geistbegabung mit dem Bewußtsein
notwendiger Selbstkritik zusammenbestehen kann.

Fragt man unter dieser Voraussetzung, was »Wahrheit« im reli-
giösen Kontext bedeute und worauf die Wahrheitsfähigkeit des reli-
giösen Aktes beruhe, dann ist es hilfreich, auf die an früherer Stelle
vorgetragenen allgemeinen Überlegungen zur Wahrheitsfähigkeit
intentionaler Akte zurückzugreifen (s. o. S. 124 f.). »Wahrheit«, so
ist deutlich geworden, kann nicht darin bestehen, daß die Akte des
Anschauens, Wahrnehmens und Begreifens den Anspruch des Wirk-
lichen inhaltlich ausschöpfen; dieser Anspruch bleibt ihnen gegen-
über »stets größer«. Wohl aber besteht Wahrheit darin, daß diese
Akte sich als geeignet erweisen, durch sie in eine Begegnung mit
dem Wirklichen einzutreten und diese Begegnung so zu vollziehen,
wie es dem Verhältnis zwischen dem Subjekt und dieser Wirklichkeit
gemäß ist.

Das bedeutet für den religiösen Akt: Auch der geistgewirkte Akt
des Menschen behält den Charakter einer Antwort; und das Subjekt,
das diese Antwort gibt, verschmilzt nicht mit dem Heiligen so, daß es
seine Identität verlöre, sondern bleibt Partner in einem Dialog mit
ihm. (Auf den Grenzfall der »Unio mystica« kann an dieser Stelle
nur durch den kurzen Hinweis eingegangen werden, daß auch sie
sich darin bewähren muß, daß der Mystiker, in seine Endlichkeit zu-
rückkehrend, mit menschlichen Worten über das heilige Ereignis zu
sprechen versucht.) In diesem Dialog ist die menschliche Antwort
»adäquat«, d. h. der Begegnung mit dem Heiligen angemessen, wenn
sie im menschlichen Wort die aufstrahlende Herrlichkeit des Heili-
gen zur Sprache bringt. Die »Homologia«, die preisende Anrede, ist
die Form, wie das menschliche Wort der Zuwendung des Heiligen
entspricht, »homologei«. Wahrheitsfähigkeit ist die Fähigkeit zu sol-
cher Homologia. Diese aber schließt das Bewußtsein der Differenz
nicht aus, sondern ein (»quia maior omni laude nec laudare sufficis«).
Freilich handelt es sich um eine Differenz, die die Beziehung nicht
abbricht, als hätte das Heilige sich dem Menschen nicht zugewandt,
sondern um eine Differenz solcher Art, daß sie es dem Menschen
gestattet, die Gabe des Geistes, die er empfängt, mit dem freien Akt
seiner Selbsthingabe »angemessen« zu beantworten. Die Wahrheit
des Wortes in der Homologia bewährt sich in der Angemessenheit
(und das bedeutet: in der Vorbehaltlosigkeit) solcher antwortenden
Selbsthingabe. Und die Fähigkeit zu solcher Selbsthingabe ist es,

186 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die das religiöse Subjekt in seinem Sprechen wie in seiner Le-
bensführung »wahrheitsfähig« wird.

Wenn auf solche Weise die ursprünglich religiöse Wahrheit die
Homologia ist, die dem Anspruch des Heiligen in »angemessener«
Weise zur Sprache bringt, und wenn diese Angemessenheit sich in
der ungeteilten Selbsthingabe des Sprechers an das Heilige bewähren
muß, dann schließt dies gewiß ein, daß in solcher Homologia auch
zutreffende Aussagen über das Heilige und den Menschen enthalten
sind, z. B. über die Freiheit, mit der das Heilige sich dem Menschen
zuwendet, und über die Verwandlung des Denkens und des Lebens,
die dem Menschen dadurch widerfährt. Diese Aussage-Implikatio-
nen können aus dem Kontext der Homologie gelöst und in theoreti-
sche Feststellungen verwandelt werden. Und diese theoretischen
Feststellungen sind »wahr«, insofern sie auf das Heilige bzw. den
Menschen zutreffen, auch wenn sie den Bedeutungsgehalt jenes An-
spruchs nicht ausschöpfen, unter den das Heilige den Menschen
stellt. Aber derartige zutreffende Aussagen behalten ihren spezi-
fischen Gegenstandsbezug und Bedeutungsgehalt nur so lange, wie
sie ihre Herkunft aus den Zeugnissen der lebendig vollzogenen Be-
gegnung mit dem Heiligen noch erkennen lassen. Geht dieser Zu-
sammenhang verloren, sind sie, trotz aller Richtigkeit, religiös be-
langlos, im außerreligiösen Kontext aber bedeutungslos.

Aus derartigen zutreffenden Aussagen besteht auch die Theo-
logie, die aus der Hymnologie entwickelt werden kann. So sind viele
theologischen Gottesprädikate ursprünglich hymnologische Gottes-
Anreden gewesen; und die theologische Christologie ist in wichtigen
Hinsichten aus den Christus-Hymnen des Neuen Testaments ent-
wickelt worden. Der darin bezeugten Erfahrung, d. h. der in leben-
diger Begegnung gegebenen Antwort auf den Anspruch und die Zu-
wendung Gottes in Christus, verdanken dann auch die theologischen
Aussagen ihren spezifisch religiösen Sachbezug und Bedeutungs-
gehalt. Sie verlieren ihn, wenn sie sich nicht mehr auf derartige be-
zeugte Erfahrung zurückbeziehen. Dann entsteht die Gefahr jener
»Kenophonia« theologischen Sprechens, von der einleitend die Rede
war (s. o. S. 19 f.). Auf diesem Rückbezug zur religiösen Erfahrung
und zu ihrem ursprünglichen Ausdruck im homologischen Sprechen
und der ihm entsprechenden »Lebensantwort« der Selbsthingabe be-
ruht also die spezifisch religiöse Wahrheitsfähigkeit auch der theo-
logischen Aussagen.

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 187

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


g) Haben religiöse Erfahrungen objektive Geltung?
Wenn die Wahrheit der religiösen Erfahrung und damit auch die
Wahrheit von Aussagen, die solche Erfahrungen bezeugen, auf einem
Wechselverhältnis von »Geistbegabung« und »Selbsthingabe« be-
ruht, dann scheint es um deren objektive Geltung schlecht bestellt
zu sein. Denn der Begriff »Objektivität« soll, wie an früherer Stelle
ausgeführt worden ist, gerade besagen, daß der Inhalt, von dem die
Rede ist, nicht nur im Augenblick der Erfahrung für das Subjekt maß-
geblich ist, sondern für immer, und daß er auch für fremde Subjekte,
die die entsprechende Erfahrung nicht gemacht haben, zum Maßstab
wird, an dem ihre theoretischen und praktischen Urteile gemessen
werden müssen. Die Frage ist also, ob und wie eine so verstandene
Objektivität widerspruchsfrei mit der Rückbindung an eine spezifisch
religiöse Weise des Erfahrens zusammengedacht werden kann.

Auch diese Frage nach der objektiven Geltung der religiösen
Wahrheit läßt sich im Rückblick auf das beantworten, was an frühe-
rer Stelle ganz allgemein über die objektive Geltung dessen gesagt
worden ist, was im intentionalen Akt nicht nur gemeint, sondern er-
faßt wird. Die Inhalte der Erfahrung sind nicht dadurch objektiv gül-
tig, daß sie den Bezug zu konkreten Lebenssituationen »ausblenden«,
in denen der Mensch unter den je größeren Anspruch des Wirklichen
gestellt worden ist und ihn zu beantworten versuchte. Sie sind es da-
durch, daß sie sich, über die konkrete Erfahrungssituation hinaus,
hermeneutisch bewähren, d. h. auch andere Erfahrungen, darunter
auch solche anderer Subjekte, auf neue Weise auslegen und durch
sie ausgelegt werden (s. o. S. 128). Dieser Bewährungsprobe aber un-
terliegt auch die religiöse Erfahrung und mit ihr die religiöse oder
auch theologische Aussage, die durch derartige Erfahrungen möglich
wird. Wenn in der religiösen Sprache von der neuen »Öffnung von
Auge, Ohr und Verstand« und der »Umgestaltung zur Neuheit des
Denkens« gesprochen wird, dann wird deutlich, daß in der religiösen
Erfahrung die in einem absoluten Sinne »größere Wahrheit« den
Menschen in einer Weise in Anspruch nimmt, die ihn auch alles An-
dere, die Weltwirklichkeit im Ganzen, auf neue Weise sehen und hö-
ren läßt. Denn auch die religiöse Erfahrung bewährt sich, wie jede
Erfahrung, darin, daß sie andere, frühere und spätere, nicht bedeu-
tungslos werden läßt, sondern neu auslegt und umgekehrt von ihnen
ausgelegt wird36. Daß daher »alle Lande der göttlichen Herrlichkeit

188 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

36 Vgl. den »Vierten Grundsatz des reinen Verstandes«.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(gr.: Doxa, hebr.: Qabod) voll sind«, ist Zusage und Auftrag zugleich:
Die Erfahrung dieser »Herrlichkeit«, in der Gott erscheint und in die
er sich zugleich wie in einen Mantel hüllt, bewährt sich durch ihre
hermeneutische Kraft, alles, was überhaupt erfahren werden kann,
auf neue Weise verständlich zu machen: religiös gesprochen als das
»Aufleuchten der göttlichen Herrlichkeit auf dem Antlitz der Krea-
tur«. Aber sie bewährt sich auch dadurch, daß sie durch jede andere
Erfahrung neu ausgelegt wird. Denn was das Aufleuchten der gött-
lichen Doxa »sagt«, muß in diesem ihrem Widerschein auf den Krea-
turen immer neu gelernt werden.

Daraus ist eine erste, wenn auch auf spätere Explikation ange-
wiesene Antwort auf die Frage nach der Objektivität der religiösen
Erfahrung und der auf sie bezogenen religiösen und theologischen
Aussagen zu gewinnen (vgl. o. S. 128 u. 152 f.). »Objektivität« besagt
auch im religiösen Zusammenhang nicht eine veränderungsresisten-
te Weise der Maßgeblichkeit, wohl aber den bleibenden Anspruch auf
hermeneutische Kompetenz. Die religiöse Erfahrung bewährt sich
dadurch als objektiv gültig, daß sie Auge, Ohr und Verstand dazu
befähigt, alles, was überhaupt erfahren werden kann, auf neue Weise
zu sehen und zu begreifen. Ob sie wirklich »Erfahrung« war, und ob
in ihr wirklich »das Heilige« erfahren wurde, zeigt sich in dem durch
sie eröffneten neuen Blick auf die Welt und in der durch sie gestifte-
ten Fähigkeit, Welterfahrung auf unverwechselbare Weise auszule-
gen und durch sie ausgelegt zu werden37.

c) Die Postulate der Hoffnung und die religiöse Erfahrung

Im Zusammenhang einer Lehre von der Dialektik der Vernunft und
von ihrer Auflösung durch Vernunftpostulate wächst, wie sogleich
zu zeigen sein wird, gerade der religiösen Erfahrung eine besondere
Bedeutung zu. Um dies deutlich zu machen, ist zunächst an eine Fra-
ge zu erinnern, die an früherer Stelle der hier vorgetragenen Überle-
gungen gestellt worden ist: die Frage, auf welche Weise der Anspruch
der empiristisch oder auch rationalistisch verstandenen Wissenschaft
zurückgewiesen werden könne, sie allein führe zu objektiv gültigen
Erkenntnissen. Daran schloß sich die zweite Frage an, wie es vermie-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 189

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

37 Vgl. R. Schaeffler, Ein transzendentalphilosophischer Gottesbegriff, in: M. Kessler,
W. Pannenberg, H. J. Pottmeyer [Hrsg.] Fides quaerens intellectum, Festschrift für
Max Seckler, Tübingen 1992, 97–110.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den werden könne, daß eine derartige Wissenschaftskritik dem Irra-
tionalismus Vorschub leiste (s. o. S. 71 f.). Eine solche nicht-irrationa-
listische Kritik am Anspruch der Wissenschaft auf ein »Objektivi-
tätsmonopol« setzt zweierlei voraus: daß es mehr als nur eine
einzige Art von objektiver Gültigkeit gebe, und daß andererseits Er-
fahrungen, die für ihre Inhalte eine bestimmte Art von objektiver
Gültigkeit in Anspruch nehmen können, auch für das Verständnis
anderer Erfahrungsinhalte bedeutsam sind, die in anderen Kontexten
gemacht worden sind und eine andere Art von objektiver Geltung
besitzen.

Die erste dieser Voraussetzungen wird durch die Beobachtung
bestätigt, daß es nicht nur eine einzige Art von Erfahrung gibt, son-
dern mehrere strukturverschiedene Erfahrungsweisen, denen eine
ebenso große Vielfalt von Weisen der objektiven Geltung entspricht.
Jede Art von Erfahrung verwandelt subjektive Erlebnisse in Inhalte
objektiv gültiger Erkenntnis, indem sie den einzelnen Inhalten eine
Stelle im geordneten Erfahrungskontext zuweist. Aber jede Art von
Erfahrung tut dies auf spezifische Weise und verleiht darum ihren
Inhalten eine je besondere Art, wie sie dem erkennenden Subjekt
mit dem Anspruch auf Maßgeblichkeit gegenübertreten. Diejenige
Objektivität, mit der die Gegenstände der wissenschaftlichen Empirie
dem Forschersubjekt als Maßstäbe gegenübertreten, an denen sein
Urteil sich als wahr oder falsch erweisen kann und muß, ist nur eine
unter mehreren Weisen objektiven Geltens. Die Wissenschaft (und
spezieller: die im neuzeitlichen Sinne verstandene Wissenschaft)
kann kein »Objektivitätsmonopol« für sich in Anspruch nehmen.
Denn nicht nur die wissenschaftliche Empirie, sondern jede Art von
Erfahrung beruht darauf, daß wir in unserem Anschauen und Wahr-
nehmen und in der Verknüpfung der angeschauten und wahrgenom-
menen Inhalte zum geordneten Kontext einer Erfahrung den je grö-
ßeren Anspruch des Wirklichen auf je spezifische Weise beantworten
und dadurch vernehmbar machen. Gerade um dieses je größeren An-
spruchs willen folgt jede Erfahrungsart ihren eigenen Gesetzen; denn
der Anspruch des Wirklichen läßt sich nicht auf die Weise beschrän-
ken, wie er innerhalb jeweils einer bestimmten Erfahrungsart ver-
nehmbar wird. Das gilt auch für die religiöse Erfahrung, die in ihrem
Anschauen und Wahrnehmen und in ihrem Verstandesgebrauch ei-
genen Gesetzen folgt. Diese Eigengesetzlichkeit der religiösen Erfah-
rung kann, ebenso wie die Eigengesetzlichkeit aller anderen Erfah-
rungsarten, gegenüber allen Versuchen geltend gemacht werden, die

190 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wissenschaftliche Empirie zum alleinigen Maßstab für die objektive
Geltung von Erfahrungsinhalten zu erklären.

Die besondere Art von objektiver Geltung jedoch, die die reli-
giöse Erfahrung für sich in Anspruch nehmen kann, ist schon an frü-
herer Stelle wenigstens andeutungsweise beschrieben worden: Von
ihr wurde gefordert, daß es möglich sein müsse, in ihrem Lichte auch
alle übrigen Erfahrungen auf neue Weise auszulegen, aber auch sie
selbst im Lichte aller anderen Erfahrungen je neu auszulegen
(s. o. S. 122 u. 141). Nun aber kann hinzugefügt werden: Die beson-
dere Art dieser hermeneutischen Beziehung der religiösen Erfahrung
zu allen anderen Erfahrungsarten tritt erst durch ihr Verhältnis zur
Vernunftdialektik und ihrer Auflösung durch Vernunft-Postulate
deutlich hervor.

Denn einerseits unterliegen die Vernunftpostulate dem Ver-
dacht, einen bloßen Wunsch zum Ausdruck zu bringen. Die Ver-
nunftpostulate »fordern«, was nötig ist, wenn die Dialektik der Ver-
nunft auflösbar sein soll, weil andernfalls Erfahrung überhaupt
unmöglich wäre. Eine in inneren Widersprüchen sich selbst auf-
hebende Vernunft wäre zugleich erfahrungs-unfähig. Derartige For-
derungen entspringen, wie Kant mit Recht bemerkt hat, aus einem
»Bedürfnis der reinen Vernunft«38 und sind deshalb unabweislich.
Aber sie können sich der Realität dessen, was sie »fordern«, nicht
anders vergewissern als durch den Hinweis, daß sie die Bedingung
benennen, die allein Erfahrung möglich macht. Daß Erfahrung aber
möglich sei, und daß deshalb die Bedingungen ihrer Möglichkeit als
real vorausgesetzt werden dürfen, wird dabei unbefragt angenom-
men. Erst die religiöse Erfahrung tritt in die Begegnung mit dem
Heiligen ein, dessen Anspruch sie beantwortet. Und erst in dieser
Antwort kommt jener spezifische Anspruch des Heiligen zur Spra-
che, der nicht nur größer ist als jedes menschliche Anschauen und
Begreifen, sondern zugleich alle anderen Weisen, wie das Wirkliche
uns in Anspruch nimmt, als seine Erscheinungsgestalten begreiflich
macht. Denn in der religiösen Erfahrung leuchtet jene Doxa auf, de-
ren Widerschein auf dem Antlitz aller Kreatur wiedererkannt werden
kann. Was daher die Vernunft nur »fordern« kann, daß nämlich jede
Weise, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt, als die Erschei-
nungsgestalt eines göttlichen Anspruchs und einer göttlichen Zu-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 191

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

38 KrpV A 255ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wendung verstanden werden darf39, das ist der religiösen Erfahrung
unmittelbar gewiß. Daher begründet erst sie die Gewißheit, daß das-
jenige wirklich ist, was die Vernunft, ihrem unabweislichen »Be-
dürfnis« folgend, nur postuliert.

Andererseits unterliegt die religiöse Erfahrung, für sich genom-
men, dem Verdacht, nur für diejenigen belangvoll zu sein, die, auf-
grund ihrer spezifisch gearteten Weise des Anschauens und Denkens,
religiöse Akte vollziehen, für alle anderen Subjekte aber ohne Bedeu-
tung zu sein. Umgangssprachlich gesprochen: Man muß, so scheint
es, ein »religiöser Mensch« sein, um religiöse Erfahrungen zu ma-
chen, und man muß derartige Erfahrungen machen, um das Heilige
nicht als Fiktion zu beurteilen, sondern als den Ursprung eines An-
spruchs, der beantwortet und in dieser Antwort zur Sprache gebracht
werden will. Erst die Vernunftpostulate machen deutlich, daß diese
spezielle Art von Erfahrung, obgleich sie eine bestimmte Weise des
Vernunft-Vollzugs voraussetzt, gleichwohl universale Geltung be-
anspruchen kann: Denn diese spezielle Erfahrung beantwortet den
Anspruch jener Wirklichkeit, von der, wie die Vernunftpostulate dies
deutlich machen, die Möglichkeit jeder Erfahrung abhängt. Ist näm-
lich einmal diejenige Vernunftdialektik entdeckt worden, die nicht
auf bloß subjektiv-psychologischen Gründen beruht, sondern auf
der Interferenz strukturverschiedener Erfahrungsarten und ihrer Ge-
genstandswelten, und ist deshalb die Notwendigkeit von Vernunft-
postulaten deutlich geworden, die allein geeignet sind, diese Dialek-
tik aufzuheben, dann zeigt sich zugleich, daß die religiöse Erfahrung
diese Postulate ins Recht setzt und vor dem Verdacht, bloße Wunsch-
projektionen zu sein, bewahrt. Damit aber zeigt sich die universale
Bedeutung dieser speziellen Erfahrungsart: Sie ist nicht nur für den
»religiösen Menschen« belangvoll, sondern für jeden, der überhaupt
objektiv gültige Erfahrungen von bloß subjektiven Erlebnissen un-
terscheiden will und sich zugleich der Gefahr einer Selbstaufhebung
der Vernunft und damit der Erfahrungsfähigkeit bewußt geworden
ist.

Darum läßt sich das Verhältnis zwischen der religiösen Erfah-
rung und den Postulaten der reinen Vernunft auf folgende Weise be-
schreiben: Vernunftpostulate ohne religiöse Erfahrung sind leer, d. h.
ohne die sie erfüllende Beziehung zur Wirklichkeit des Heiligen, das
sie »fordern«; religiöse Erfahrung ohne Vernunftpostulate ist blind,

192 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

39 Erfahrung als Dialog 685.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d. h. ohne Bewußtsein von der universalen Bedeutung ihres speziel-
len Erfahrungsgehalts40. Die objektive Geltung der religiösen Erfah-
rung erweist sich, wie dies an früherer Stelle von jeder Erfahrung
gesagt worden ist, in ihrer hermeneutischen Kraft, jede andere Erfah-
rung auszulegen und durch sie ausgelegt zu werden. Die spezifische
hermeneutische Kraft der religiösen Erfahrung aber beruht darauf,
daß sie alle Arten von Erfahrung auf ihren gemeinsamen Möglich-
keitsgrund hin durchsichtig macht; gerade durch ihre Fähigkeit, alle
anderen Erfahrungsarten auszulegen, läßt die religiöse Erfahrung
ihre besondere Eigenart erst erkennen.

Dieser Befund aber bestätigt auch die zweite der oben genann-
ten Voraussetzungen: Obgleich die religiöse Erfahrung ihren eigenen
Gesetzen folgt und ihre eigene Art von objektiver Gültigkeit besitzt,
ist sie auch für alle anderen Erfahrungsarten belangvoll: nicht nur,
weil sie deren Inhalte auf spezifisch religiöse Weise zu deuten ver-
mag, sondern vor allem, weil sie jene Postulate ins Recht setzt, ohne
die die Dialektik der Vernunft nicht auflösbar wäre und daher die
Fähigkeit zu jeder Erfahrung verlorenginge.

d) Autonomie, nicht Autarkie

Damit kann auch eine Frage beantwortet werden, die schon in der
einleitenden Problem-Explikation der hier vorgelegten Unter-
suchung gestellt worden ist: Auf welche Weise kann der Anspruch
der empiristisch oder auch rationalistisch verstandenen Wissenschaft
zurückgewiesen werden, sie allein führe zu objektiv gültiger Er-
kenntnis, und auf welche Weise kann vermieden werden, daß diese
Wissenschaftskritik in Irrationalismus ausschlägt (s. o. S. 71 f.)? Der
Eigengesetzlichkeit jeder Art von Erfahrung, auch der religiösen,
entspricht eine eigene Weise der Objektivität, mit der das auf solche
Weise Erfahrene dem Subjekt gegenübertritt. Keine Erfahrungsart,
auch nicht die wissenschaftliche, kann ein Monopol auf Rationalität
ihres Verfahrens und auf objektive Geltung ihrer Ergebnisse bean-
spruchen.

Diese Kritik an dem gelegentlich von der Wissenschaft erhobe-
nen Monopolanspruch rechtfertigt jedoch keinen Irrationalismus auf
dem Felde der Ethik, der Ästhetik oder auch der Religion. Vielmehr
beruht diese Kritik auf dem Nachweis, daß es unterschiedliche For-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 193

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

40 Vgl. a. a. .O. 689.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men des Anschauens, aber auch des Verstandesgebrauchs und seiner
Regeln gibt, und daß aus diesem je unterschiedlichen Gebrauch je
besondere Weisen hervorgehen, wie das Wirkliche das Subjekt mit
dem Anspruch auf objektive Geltung in Anspruch nimmt. Dazu aber
ist eine je spezifische Weise nicht nur des Anschauens, sondern auch
des Verstandesgebrauches notwendig. Daher hat jede Erfahrung,
auch die religiöse, ihre eigene Art von »Verständigkeit« oder »Ratio-
nalität«, die nicht an der besonderen Rationalität der Wissenschaft
gemessen werden darf. Und ihr entspricht eine eigene Art von Maß-
geblichkeit, mit der dem Erfahrenden das Objekt seiner Erfahrung
gegenübertritt, also eine eigene Art von Objektivität.

Freilich besagt die Eigengesetzlichkeit jeder Erfahrungsweise,
auch der religiösen, nicht, daß diese sich selbst genug wäre. Auto-
nomie ist nicht Autarkie. Gerade die religiöse Erfahrung ist, deutli-
cher als andere Erfahrungsarten, darauf angewiesen, sich im herme-
neutischen Wechselbezug zu jeder Weise des Erfahrens zu bewähren.
Religiös gesprochen: Sie hat zu zeigen, daß nicht nur ausgegrenzte
Orte, Zeiten oder Lebensvollzüge, also nicht nur ein »heiliges Land«,
sondern »alle Lande«, der göttlichen »Herrlichkeit voll« sind. Muß
aber die religiöse Erfahrung, um ihre spezielle Art der objektiven
Geltung zu erweisen, sich an allen anderen Arten der Erfahrung
und an ihren Inhalten hermeneutisch bewähren, dann ist es dem,
der diese besondere Art von Erfahrung macht, verwehrt, sich allein
auf die Übermacht seiner Gefühle zu berufen. Er muß vielmehr zei-
gen können, daß seine Erfahrung die Forderungen (»Postulate«) ein-
löst, die die Vernunft aus ihrer eigenen Notwendigkeit heraus, näm-
lich um ihrer bedrohten Erfahrungsfähigkeit willen, stellen muß. Die
Notwendigkeit solcher Postulate tritt dann hervor, wenn sich zeigt,
daß die menschliche Vernunft angesichts der Vielgestaltigkeit der Er-
fahrungsweisen und der ihnen entsprechenden Erfahrungswelten in
eine unvermeidliche Dialektik gerät, die nur durch Postulate der
Hoffnung aufgelöst werden kann. Aber diese Vernunftpostulate ma-
chen die religiöse Erfahrung nicht überflüssig, sondern lassen im Ge-
genteil ihre allgemeine Bedeutung hervortreten. Denn diese Postula-
te ihrerseits gehen zwar aus einem »reinen Vernunftbedürfnis«
hervor, unterlägen aber gleichwohl dem Verdacht, bloße Wunschvor-
stellungen zu sein, wenn sie nicht durch religiöse Erfahrungen ins
Recht gesetzt würden. Andererseits machen erst diese Postulate
deutlich, daß die speziell religiöse Erfahrung allgemeine, näherhin
transzendentale Bedeutung besitzt, weil sie jene Gewißheit begrün-

194 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


det, deren die Vernunft bedarf, wenn sie ihre Aufgabe erfüllen soll.
Die allgemeine Bedeutung der speziell religiösen Erfahrung beruht
so auf ihrem Wechselverhältnis mit den Postulaten der Vernunft.
Und so bestätigt sich noch einmal das schon beschriebene Wechsel-
verhältnis: Vernunftpostulate ohne religiöse Erfahrung sind leer; Re-
ligiose Erfahrung ohne Vernunftpostulate sind blind (nämlich ohne
Bewußtsein von ihrer transzendentalen Bedeutung).

Die hermeneutische Beziehung auf alle anderen Erfahrungen
verwehrt es dem religiösen Menschen, sich irrationalistisch der Re-
chenschaftspflicht gegenüber den Subjekten anderer Erfahrungswei-
sen zu entziehen. Denn der universelle hermeneutische Anspruch,
auch alle anderen Erfahrungsweisen und die ihnen entsprechenden
Erfahrungswelten auf ihren Möglichkeitsgrund hin auszulegen, ge-
hört zur Eigenart der religiösen Erfahrung. Deshalb gibt es auch in-
nerhalb dieser besonderen Erfahrungsart Momente, die nur durch
anders strukturierte Weisen des Anschauens und Denkens, z. B. die
ästhetische oder ethische, angemessen expliziert werden können.
Und es gibt, ebenfalls innerhalb der religiösen Erfahrung, Mehrdeu-
tigkeiten, die nach verantworteter Entscheidung von Deutungs-Al-
ternativen verlangen und so eine argumentierende Überprüfung
von Interpretations-Angeboten erfordern. Und so gehört auch die
Entwicklung einer argumentierenden Auslegungswissenschaft zu
den Aufgaben, die erfüllt werden müssen, um dem religiös erfahre-
nen Anspruch des Wirklichen gerecht zu werden. Die Vielfalt der
Erfahrungsweisen wiederholt sich insofern innerhalb der religiösen
Erfahrung selbst.

Ebendaraus aber ergibt sich freilich die Gefahr, daß die Reflexion
auf die religiöse Erfahrung durch ästhetische, moralische oder auch
wissenschaftliche Weisen des Anschauens und Denkens überformt
wird und so dem spezifischen Charakter des Anspruchs, den sie zur
Sprache bringen will, nicht mehr gerecht wird. Auch und gerade von
der religiösen Erfahrung gilt deshalb, was an früherer Stelle von
jeder Erfahrungsart und Erfahrungswelt gesagt worden ist: Der Kon-
flikt strukturverschiedener Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten
reproduziert sich innerhalb jeder von ihnen, und so auch innerhalb
der religiösen Erfahrungsweise, als ein ihr immanenter Konflikt (s. o.
S. 141). Gerade die Geschichte der Religionsphilosophie liefert Bei-
spiele für solche einerseits kaum vermeidliche, andererseits die Ei-
genart des Religiösen verdeckende »szientistische Überformung«
der Inhalte religiösen Erfahrens und für die daraus entstehenden

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 195

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konflikte. In entsprechender Weise kann die Reflexion auf die ästhe-
tischen oder ethischen Implikationen der religiösen Erfahrung dazu
führen, daß diese auf eine ästhetisierende oder moralisierende Weise
überformt wird, sodaß ihr spezifisch religiöser Charakter dadurch
verdeckt wird.

Dieser Gefahr kann nur entgegengewirkt werden, wenn alle For-
men der Reflexion auf die religiöse Erfahrung zunächst deren unver-
wechselbare Eigenart hervorheben. Alle religionsphilosophischen
Reflexionen werden sich daran messen lassen müssen, ob sie mit
ihren Deutungs-Angeboten und mit ihren Argumenten, die die Al-
ternativen zwischen derartigen Deutungs-Angeboten entscheiden,
auf jene Wirklichkeit bezogen bleiben, deren besonderer Anspruch
nur dem religiösen Akt »originär gegeben« ist (um einen Ausdruck
Husserls zu gebrauchen) und daher nur in der spezifisch religiösen
Weise des »Verbum Mentis« angemessen beantwortet und zur Spra-
che gebracht werden kann. In einem zweiten Schritt wird dann zu
zeigen sein, inwiefern gerade diejenige Wirklichkeit, deren Anspruch
nur durch die spezifisch religiöse Weise des Anschauens und Den-
kens ursprünglich erfaßt und beantwortet werden kann, den Über-
gang zu ethischen, ästhetischen oder auch wissenschaftlichen Weisen
seiner Bezeugung verlangt. Und in einem dritten Schritt wird auf-
zuweisen sein, daß auch im religiösen Zusammenhang jene Wechsel-
Implikation unterschiedlicher Weisen, den Anspruch des Wirklichen
zur Sprache zu bringen, jene Dialektik erzeugt, die nur durch Postu-
late der Hoffnung aufgelöst werden kann: Menschliches Reden von
Gott, auch religiöses Reden, ist nur möglich als Reden von demjeni-
gen Grund, der die Hoffnung rechtfertigt, daß die Religion »kann,
was sie soll«: von der religiösen Erfahrung auch zu ethischen, ästhe-
tischen oder auch wissenschaftlichen Weisen ihrer Bezeugung über-
zugehen und auch in dieser Weise des Zeugnisses von jener Wirk-
lichkeit zu sprechen, die nur dem religiösen Akt originär gegeben
ist. Auch die spezifisch religiöse Vernunfttätigkeit und damit die ei-
gene Rationalität der Religion steht in der Gefahr, sich in jener Dia-
lektik aufzulösen, die aus der Strukturdifferenz der Erfahrungweisen
und Erfahrungswelten entspringt, und auch sie kann nur in der Wei-
se der Hoffnung gewiß sein, aus dieser Gefahr befreit zu werden.

Und auch die theologische Reflexion, die sich auf die Inhalte und
die formale Eigenart der spezifisch religiösen Erfahrung bezieht,
muß sich dadurch bewähren, daß sie jene Hoffnung rechtfertigt, die
in transzendentaler Hinsicht notwendig ist: die Hoffnung darauf, daß

196 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Zuwendung Gottes die Vernunft aus ihrer drohenden Selbst-
aufhebung befreit wird und so, auch in ganz profanen Zusammen-
hängen, die Fähigkeit zur Erfahrung wiedergewinnt.

e) Religiöse Sprache und konkrete Überlieferungsgemeinschaft

Das Verbum Oris, durch das ein Sprecher sich an seinen Hörer wen-
det, gibt den Anspruch des Wirklichen weiter, den der Sprecher durch
sein Verbum Mentis beantwortet hat. Und es fordert den Hörer zu
einer eigenverantwortlichen Antwort heraus, durch die er nicht nur
das Wort des Sprechers, sondern zugleich den Anspruch des Wirk-
lichen beantwortet. In dieser Antwort kann auch dem ersten Spre-
cher der Anspruch des Wirklichen auf eine Weise vernehmbar wer-
den, die ihn überrascht und zu einer Umgestaltung seiner Forma
Mentis herausfordert und so zu neuen Weisen der Erfahrung fähig
macht.

All dies gilt auch vom religiösen Wort. Es gibt jene Anrede des
Heiligen, die der Sprecher durch sein Anschauen und Denken beant-
wortet hat, an den Hörer weiter, stellt auch ihn unter diese Anrede
und fordert ihn zu seiner eigenverantwortlichen Antwort heraus.
Wie jedes zwischenmenschliche Wort die Gegenwarts- und Erschei-
nungsgestalt ist, in der der Anspruch des Wirklichen dem Sprecher
begegnet ist und dem Hörer vermittelt werden soll, so ist das religiö-
se Wort die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt der Anrede des
Heiligen an jeden von beiden und in diesem Sinne »Gotteswort im
Menschenwort«. Davon wird im kommenden Zweiten Teil der hier
vorgelegten Untersuchung die Rede sein.

Jede konkrete Kommunikationsgemeinschaft muß die Sprache
erst finden, in der Sprecher und Hörer einander den Anspruch des
Wirklichen so vermitteln, daß sie zu einer angemessenen Antwort
fähig werden. Diese muß, ihrer Form nach, der jeweils besonderen
Weise entsprechen, wie das Wirkliche sich in je besonderen Weisen
der Erfahrung zeigt. Wird nun die Weise, wie das Heilige aus seiner
Verborgenheit hervortritt und den Menschen unter seine Anrede
stellt, seine »Doxa« genannt, dann ist die angemessene Weise, wie
dieses Ereignis beantwortet und in dieser Antwort erst erfahrbar
wird, die »Doxología«. Die religiöse Kommunikationsgemeinschaft
ist deswegen primär doxologische Gemeinschaft, deren Glieder sich
gegenseitig in der Gestalt ihres menschlichen Wortes die Anrede des
Heiligen und damit das Aufleuchten seiner Doxa vermitteln. Die do-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 197

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


xologische Wechselrede wird so, im Bewußtsein derer, die sie aus-
sprechen, zum Ort für die erfahrene Gegenwart des Heiligen. (»Du
bist der Heilige, thronend auf Israels Lobgesängen«41.)

Nun gibt die Antwort des Hörers diese Anrede des Heiligen
auch an den ersten Sprecher auf eine Weise zurück, die ihn über-
raschen und zur Umgestaltung seines Anschauens und Denkens
herausfordern kann. Der religiöse Dialog ist die konkrete Gestalt,
in der die Zuwendung und der Anspruch des Heiligen sich gegen-
über der Antwort der Individuen immer neu als »je größer« erweist
und so den Prozeß ihrer Formatio Mentis vorantreibt. So werden
beide aus der bloßen Subjektivität ihres religiösen Erlebens befreit
und zu jeweils neuen Gestalten religiöser Erfahrung fähig gemacht.
Die konkrete religiöse Kommunikationsgemeinschaft wird so für
ihre Glieder zu einer Schule der religiösen Erfahrung. Davon wird
im Dritten Band der hier vorgelegten Untersuchung im Rahmen
einer »Philosophischen Einübung in die Ekklesiologie« zu handeln
sein.

Hier wie auf allen anderen Erfahrungsfeldern reicht für den
Vorgang der Formatio Mentis die Lebenszeit eines Individuums nicht
aus. Hier wie in allen anderen Kommunikationsgemeinschaften ist
deswegen die Begegnung der Zeitgenossen in eine Überlieferung ein-
bezogen, die die Generationen übergreift. Hier wie in allen anderen
Fällen stellt sich deswegen die Aufgabe, die überlieferte Sprache zu
lernen, die ihrer Form nach den Niederschlag der Erfahrungen vieler
Generationen enthält, zugleich aber in der überlieferten Sprache
nicht nur überlieferte Zeugnisse weiterzugeben, sondern zugleich
»aktive Sprachkompetenz« zu erwerben, d.h in dieser Sprache zu
sagen, was niemand dem konkreten Sprecher vorgesagt hat. Überlie-
ferungsgemeinschaften bewähren sich als Schulen der Erfahrung, in-
dem sie den Individuen derartige aktive Sprachkompetenz vermit-
teln. Auch dies gilt für die religiöse Überlieferungsgemeinschaft in
ausgezeichnetem Maße. Sie bewährt sich als Schule der religiösen
Erfahrung, indem die Glieder der Überlieferungsgemeinschaften im
Hören auf die normativen Zeugnisse der Überlieferung zu eigener
religiöser Erfahrung fähig werden, diese im Lichte der Überlieferung
verstehen und, rückblickend von ihren eigenen Erfahrungen her,
auch die Überlieferung neu begreifen. Im Rahmen einer »Philosophi-

198 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

41 Ps. 22,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Einübung in die Ekklesiologie« wird zu zeigen sein, daß darin
zugleich ein Bewährungskriterium religiöser Traditionen und Insti-
tutionen zu sehen ist.

5. Philosophische Angebote an das Selbstverst�ndnis
der Theologie

a) Folgerungen aus der allgemeinen Theorie der Erfahrung

a) Erreichte Ergebnisse
Die hier vorgeschlagene Weiterentwicklung einer allgemeinen Theo-
rie der Erfahrung hat zu folgenden Ergebnissen geführt, die hier
noch einmal in Erinnerung gerufen werden, um aus ihnen Anfragen
an die Theologie zu gewinnen:

Die Struktur unseres Anschauens und Denkens ist nicht unver-
änderlich, sondern wird im Wechselverhältnis zu den Inhalten unse-
rer Erfahrung immer wieder umgestaltet. Das »Verbum Mentis« hat
seine Geschichte: Die Verwandlung subjektiver Erlebnisse in Inhalte
objektiv gültiger Erfahrung setzt den Aufbau eines strukturierten
Kontextes voraus, der den einzelnen Inhalten ihren »Stellenwert«
und damit ihre Bedeutung verleiht. Darum haben die Strukturen un-
seres Anschauens und Denkens transzendentale, d. h. Erfahrung er-
möglichende Funktion. Die Inhalte aber, die in diesem Kontext ihre
Stelle finden, erweisen sich immer wieder ihm gegenüber als »sper-
rig« und erzwingen dadurch eine Veränderung der Denk- und An-
schauungsformen. Die Möglichkeit der Erfahrung (in ihrem Unter-
schied von der bloßen Subjektivität des Erlebens) hängt davon ab,
ob es dem Subjekt gelingt, sich vom dem »je größeren« Anspruch
des Wirklichen, das ihm in der Erfahrung begegnet, zu einem Ge-
staltwandel seines Anschauens und Denkens herausfordern zu las-
sen.

Das Verbum Mentis ist daher in seiner jeweils erreichten Gestalt
Phase in einem Dialog mit der Wirklichkeit, innerhalb dessen der
Anspruch dieses Wirklichen sich als vorantreibende Kraft zur Gel-
tung bringt. Jede dieser Phasen ist durch alle früheren bedingt und
enthält in sich die Antizipation einer kommenden Umgestaltung un-
seres Anschauens und Denkens; denn der je größere Anspruch des
Wirklichen kommt zwar in dieser Gestalt des Verbum Mentis zur
Sprache, hält aber zugleich dieses Anschauen und Denken für eine

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 199

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch unbekannte Zukunft offen. Indem das »Verbum Mentis« die
Notwendigkeit seiner eigenen Überbietung bezeugt, macht es kom-
mende Erfahrungen nicht überflüssig, sondern allererst möglich.

Doch schließt dies nicht aus sondern ein, daß wir den je größe-
ren Anspruch des Wirklichen in jeder Phase des Dialogs mit ihm auf
objektiv gültige, d. h. auch für kommende Dialogphasen bleibend
maßgebliche Weise vernehmbar machen. Auch kommende Erfah-
rungen müssen ihre objektive Gültigkeit dadurch bewähren, daß sie
sich als Phasen im Dialog mit jener Wirklichkeit erweisen, deren An-
spruch uns durch frühere Erfahrungen vermittelt worden ist. Darum
behält die einmal erreichte Gestalt dieses Anschauens und Denkens
und also das einmal gesprochene Verbum Mentis für alle kommen-
den Erfahrungen bleibende, richtungweisende Maßgeblichkeit, weil
es durch den je größeren Anspruch des Wirklichen in seine jeweils
neue Gestalt gebracht worden ist und so diesen Anspruch auch für
die Zukunft vernehmbar gemacht hat. Jede im Dialog mit dem Wirk-
lichen einmal erreichte Gestalt des Verbum Mentis wird so für alle
kommenden Erfahrungen zum Maßstab dafür, ob sie diesem einmal
vernehmbar gewordenen je größeren Anspruch des Wirklichen auf
der Spur geblieben sind.

Wenn von der Erfahrung im Allgemeinen gesagt werden kann,
ihre objektive Geltung bewähre sich in einem hermeneutischen
Wechselverhältnis zwischen ihrem Inhalt und den Inhalten jeder an-
deren Erfahrung, dann gilt dies auch für diejenigen speziellen Erfah-
rungen, die »horizontverändernd« genannt werden können, weil in
ihnen die vorantreibende Kraft der »Veritas semper maior« unver-
stellt hervortritt und das Subjekt zu einer Umgestaltung seiner An-
schauungs- und Denkformen nötigt. Auch deren objektive Geltung
ist nur gesichert, wenn es gelingt, einen Kontext aufzubauen, inner-
halb dessen sie alle anderen Erfahrungen auf neue Weise auslegt,
aber auch von ihnen ausgelegt wird. Dieser Kontext wird die Gestalt
eines Erzählzusammenhanges haben, der die jeweils erreichte Gestalt
des menschlichen Anschauens und Denkens aus der vorangegange-
nen Geschichte seiner Gestaltung und Umgestaltung begreiflich
macht und rückschauend diese Geschichte als das Gefüge der Bedin-
gungen deutet, aus denen diese gegenwärtige Gestalt der eigenen
Subjektivität hervorgegangen ist.

Doch ist es nicht fraglos gewiß, daß die Herstellung eines sol-
chen Zusammenhangs wechselseitiger Auslegung immer gelingt.
Die Vielfalt der Subjektivitätsweisen und der ihnen entsprechenden

200 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrungswelten läßt eine Dialektik entstehen, in der die Einheit
der Vernunft verlorenzugehen droht. Diese Dialektik ist nur durch
Vernunftpostulate aufzulösen. Diese sprechen eine in transzenden-
taler Hinsicht notwendige Hoffnung aus. Und alles Sprechen von
Gott gewinnt seine Rechtfertigung daraus, daß es den Grund dieser
Hoffnung benennt (s. o. S. 145 f.).

b) Folgerungen und weiterführende Anfragen
Aus dem Gesagten ergeben sich Folgerungen, die auch für die Theo-
logie bedeutsam sind. Wenn nämlich jede Erfahrung darauf beruht,
daß der »je größere« Anspruch des Wirklichen eine Umgestaltung
des Anschauens und Denkens verlangt, die sich rückschauend als
Phase in einem zukunftsoffenen Dialog mit dem Wirklichen erweist,
dann wird dies auch und vor allem von jenem »je größeren« An-
spruch Gottes gelten, der in den Schriften von Propheten und Apo-
steln bezeugt wird. Der Mensch kann diesen göttlichen Anspruch nur
dann in seiner objektiven Gültigkeit erfassen, wenn er jene »Umge-
staltung zur Neuheit des Denkens«, zu der dieser göttliche Anspruch
ihn herausfordert, sich als Teil einer Geschichte aneignet, die er als
die seine erzählen kann. Von Gott, seinem Anspruch und seiner Zu-
sage reden, heißt deswegen stets zugleich: die Geschichte erzählen, in
der diese Umgestaltung ihre Stelle findet.

Wenn der Apostel die Gemeinde von Rom ermahnt: »Lasset
euch nicht mit-hineinpressen in das Schema dieser Weltzeit, lasset
euch vielmehr umgestalten zur Neuheit des Denkens, damit ihr ur-
teilsfähig werdet«42, dann spricht er zunächst von der Bedingung
sittlicher Urteilsfähigkeit über »das Gute, Zustimmungswürdige
und Vollkommene«, das er zugleich für das »Gottgewollte« hält.
Der Transzendentalphilosoph aber erkennt in dieser speziellen Aus-
sage die Bedingung jeder Urteilsfähigkeit wieder: Die Fähigkeit zum
Urteil wird nur in dem Maße gewonnen, in welchem das Subjekt sich
durch den je größeren Anspruch des Wirklichen, das ihm in der Er-
fahrung begegnet, zu einer Veränderung der Gestalt (morphé) seines
Denkens herausfordern läßt. Und die religiöse Erfahrung ist dafür,
neben der sittlichen, das ausgezeichnete Beispiel.

Daraus ergibt sich eine erste weiterführende Anfrage: Kann eine
transzendentalphilosophische Theorie, die das Verbum Mentis als
eine geschichtlich variable Größe begreift und diese geschichtliche

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 201

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

42 Röm 12,2.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Veränderung auf den »je größeren« Anspruch des Wirklichen zu-
rückführt, der Theologie eine Hilfe bieten, wenn diese deutlich zu
machen versucht, daß die Weitergabe der Zeugnisse von Gottes Zu-
wendung und Anspruch den Hörer dazu auffordert, das gehörte Wort
als die Kraft, die sein Leben verwandelt, zu begreifen und zu bezeu-
gen?

Wenn weiterhin die bleibende Maßgeblichkeit dessen, was un-
serem Anschauen und Denken in seiner jeweils erreichten Gestalt
erfahrbar wird, darauf beruht, daß diese Gestalt eine unentbehrliche
Phase im Dialog mit der Wirklichkeit ist und daher den Niederschlag
des gesamten bisher geführten Dialogs und zugleich die Antizipation
seiner Zukunft in sich enthält, dann wird dies auch für die jeweils
historisch bedingte Gestalt jenes Verbum Mentis gelten, durch das
Propheten und Apostel den je größeren Anspruch und die je größere
Zusage Gottes zur Sprache gebracht haben. Dann aber kann eine hi-
storische Kritik, die das menschliche Anschauen und Denken, auch
das der Propheten und Apostel, als historisch bedingt und überbie-
tungsbedürftig begreift, widerspruchsfrei mit der Unbedingtheit des
göttlichen Anspruchs zusammengedacht werden, der in diesem Ver-
bum Mentis vernehmbar wird und zugleich dieses Anschauen und
Denken beständig über seine je gegenwärtige Gestalt hinaustreibt.

Daraus ergibt sich eine zweite weiterführende Anfrage: Kann
ein dialogisches Verständnis des »Verbum Mentis« der Theologie
eine Hilfe bieten, wenn diese sich bemüht, die bleibende Verbind-
lichkeit der Anamnese an jede Gestalt der einmal ergangenen Of-
fenbarung Gottes so zu begreifen, daß diese Anamnese das zu-
kunftsgewandte Hören auf Gottes je größeres Gnadenwort nicht
überflüssig, sondern im Gegenteil erst möglich macht? Und kann
der Theologe dieser allgemein philosophischen Einsicht einen Hin-
weis zur Beantwortung seiner speziellen Frage abgewinnen, auf wel-
che Weise die Unbedingtheit jeder Glaubenserfahrung mit der
prinzipiellen Unabgeschlossenheit der Glaubensgeschichte zusam-
mengedacht werden könne?

Wenn weiterhin, wie an früherer Stelle gesagt wurde, die objek-
tive Geltung unserer Erfahrung darauf beruht, daß ein Kontext auf-
gebaut wird, innerhalb dessen alle einzelnen Inhalte sich gegenseitig
auslegen, dann wird dies auch auf die Geltung jener Erfahrungen zu-
treffen, die in biblischen Schriften bezeugt sind. Dann bewährt auch
der unverwechselbar individuelle Inhalt dessen, was Propheten und
Aposteln offenbar geworden ist, sich darin, daß er allem, was über-

202 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haupt zum Inhalt menschlicher Erfahrung werden kann, einen neuen
Stellenwert und eine neue Bedeutung verleiht, freilich auch fähig ist,
im Licht neuer Erfahrungen neu verstanden zu werden. Immer neue
Generationen von Juden haben im Lichte der Zeugnisse von der Her-
ausführung der Väter aus Ägypten ihr eigenes individuelles und ge-
meinschaftliches Leben gedeutet, freilich auch im Lichte dieser ihrer
Erfahrungen immer neu verstehen gelernt, was es bedeutet, aus
Ägypten geführt worden zu sein. Immer neue Generationen von
Christen haben im Lichte der Botschaft von Jesu Tod und Auferwek-
kung ihre eigenen Erfahrungen von Schuld und Todesnot, von Ver-
gebung und Errettung und von ihrer Berufung zur »Neuheit des Le-
bens« gedeutet, freilich auch im Lichte dieser ihrer Erfahrungen
immer neu verstehen gelernt, was es heißt, zur Gemeinschaft mit
Jesu Todes-Erniedrigung und zur Hoffnung auf die Gemeinschaft
mit seiner Auferstehungs-Herrlichkeit berufen zu sein. »Erkennen
wollen wir ihn und die Kraft seiner Auferstehung und die Gemein-
schaft mit seinem Leiden, gleichgestaltet zu werden seinem Tode,
entgegenzueilen der Auferweckung von den Toten. Denn er wird
umgestalten den Leib unserer Niedrigkeit, gleichgestaltet dem Leib
seiner Herrlichkeit, gemäß seinem Wirken, das Kraft hat, sich zu un-
terwerfen das All«43.

Daraus ergibt sich folgende dritte weiterführende Anfrage:
Kann eine philosophische Theorie, die die Erfahrung als einen Dialog
begreift, innerhalb dessen jede einzelne Phase alle anderen auslegt
und durch sie ausgelegt wird, der Theologie eine Hilfe bieten, wenn
diese sich bemüht, die »Concordantia Scripturarum« neu zu verste-
hen: nicht als logische Kohärenz eines Systems von Lehrsätzen oder
von Prämissen, aus denen solche Lehrsätze sich folgern lassen, son-
dern als hermeneutisches Wechselverhältnis von Erfahrungszeugnis-
sen? Und enthält eine solche Theorie der Erfahrung auch einen Hin-
weis für die Theologie, sofern diese sich bemüht, den Hörer des
Wortes zugleich als eigenverantwortlichen Zeugen der Wahrheit zu
begreifen, obgleich er nicht Augenzeuge der biblisch berichteten Er-
eignisse gewesen ist?

Und wenn schließlich die Möglichkeit, sich den vielfältigen
Weisen zu öffnen, wie das Wirkliche den Menschen in Anspruch
nimmt, auf der postulatorischen Hoffnung beruht, jede Begegnung

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 203

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

43 Phil 3,10 f. und 21, Übersetzungsvorschlag in: R. Schaeffler, Fähigkeit zur Erfahrung,
Freiburg 1982, 107.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit dem Wirklichen und seinem Anspruch lasse sich zugleich als die
Erscheinungsgestalt der göttlichen Zuwendung und des göttlichen
Anspruchs begreifen, dann gewinnt das Sprechen von Gott zugleich
allgemeine, jede Art von Erfahrung betreffende Bedeutung. Das Zu-
trauen in die Erfahrung, auch und gerade in deren unvorhersehbare,
die Struktur unseres Anschauens und Denkens verändernde Wir-
kung, ist, so verstanden, in dem Vertrauen auf Gottes Zuwendung
begründet, die gerade darin wirksam wird, daß sie das menschliche
Anschauen und Denken im Durchgang durch die Krisen seiner Ge-
schichte zu immer neuen Weisen seiner Selbstgesetzgebung und da-
mit zu je neuen Weisen der Erfahrung fähig macht.

Daraus ergibt sich die vierte weiterführende Anfrage: Kann eine
transzendentalphilosophische Theorie, die das Sprechen von Gott als
Ausdruck einer postulatorischen Hoffnung versteht, eine Hilfe für
die Theologie bedeuten, wenn diese deutlich zu machen versucht,
daß die Verkündigung von Gottes Wort nicht nur im »speziell reli-
giösen« Kontext bedeutsam ist, sondern zugleich den Grund be-
nennt, der den Menschen in immer neuen Krisen seiner Geschichte
zur Selbstbestimmung und damit zugleich zur Welterfahrung fähig
macht?

Damit würde sich für die Theologie zugleich ein Weg öffnen,
jenen methodischen Fehler zu vermeiden, den sie nicht selten der
Philosophie vorwirft: Die theologische Reflexion wird sich davor hü-
ten müssen, den Gott des Glaubens durch einen »Deus theologorum«
zu ersetzen, der der spezifisch religiösen Weise des Anschauens und
Denkens ebenso fremd erscheinen müßte wie der »Deus philosopho-
rum«, dessen Differenz gegenüber dem »Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs« viele Theologen immer wieder so nachdrücklich hervor-
heben. Die spezifische Differenz religiösen Redens geht verloren,
wenn dieses nicht den Grund einer Hoffnung benennt, dem der
Mensch sich auch und gerade in den Krisen seiner Erfahrungswelt
und seiner eigenen Identität anvertrauen kann.

Es wäre darum nichts damit gewonnen, wenn innerhalb der
Theologie ein vordialektisch-unkritischer Optimismus des Guten,
Schönen und (im wissenschaftlichen Sinne) Wahren vertreten und
dafür vermeintliche Gründe in einem religiösen Gottvertrauen ge-
sucht würden. Es war, um noch einmal auf Kant zurückzukommen,
gerade der vordialektisch-unkritische Erkenntnis-Optimismus der
Theologen, der Kants Kritik hervorgerufen und ihn zu der Überzeu-
gung gebracht hat, er müsse den Glauben des schlichten Gläubigen

204 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


davor schützen, in die Streitigkeiten der Schultheologie verwickelt zu
werden, die den Anspruch erhob, über göttliche Dinge bescheid-
zuwissen. Und es war gerade die »Dialektik im Begriff des höchsten
Gutes«, die ihn dazu veranlaßte, die christliche Botschaft von der
Rechtfertigung des Sünders und vom Reiche Gottes auf philosophi-
sche Weise anzueignen. Gerade dadurch hat er, gegenüber dem Mo-
ral-Optimismus der Aufklärungstheologie, die christliche Einsicht in
Erinnerung gerufen: Dieses Reich läßt sich durch menschliche Taten
nicht so bewirken, wie ein Zweck sich durch die Wahl geeigneter
Mittel verwirklichen läßt; es läßt sich durch die sittliche Praxis des
Menschen nur im Sinne des »signum rememorativum, demonstrati-
vum et prognosticum« bezeugen44.

Gerade eine theologische Ethik wäre gut beraten, wenn sie jenes
Zutrauen in die Wirksamkeit des Guten, ohne das kein sittliches
Handeln möglich ist, nicht auf den Leistungs-Optimismus des Men-
schen gründen würde, sondern auf jene Hoffnung, die sich auf Gottes
Heilshandeln richtet. Und gerade eine christliche Glaubenslehre wä-
re gut beraten, wenn sie in Erinnerung behielte, daß alles »Über-
führtwerden von Tatsachen, die man nicht sieht« sich darin bewäh-
ren muß, den Grund zu benennen, der es dem Glaubenden möglich
macht »festzustehen in dem, worauf er hofft«45. Es sind, philoso-
phisch gesehen, die Postulate der Hoffnung, die ein Sprechen von
Gott möglich machen. Und die universelle Bedeutung der speziell re-
ligiösen Erfahrung, auf die die Theologie reflektiert, beruht nicht
darauf, daß diese Erfahrung ein Wissen erzeugt, das vor der Dialektik
der Vernunft bewahrt bliebe, sondern darauf, daß sie eine Hoffnung
ins Recht setzt, die diese unvermeidliche Dialektik auflösbar macht.

b) Folgerungen aus der speziellen Theorie der religiösen Erfahrung

a) Erreichte Ergebnisse
Das Verständnis jeder Erfahrung als eines Dialogs mit der Wirklich-
keit hat, in seiner Anwendung auf die speziell religiöse Erfahrung, zu
folgenden Ergebnissen geführt: Das Verbum Mentis, das den beson-
deren Anspruch des Heiligen beantwortet und zur Sprache bringt,
wird als ein Wort begriffen, das dem, der die religiöse Erfahrung
macht, vom Heiligen selbst »ins Herz und auf die Lippen gelegt«

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 205

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

44 I. Kant, Der Streit der Fakultäten, Akad.-Aus.VII,84.
45 Hebr. 11,1.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


worden ist. Die unerzwingbare Gabe des Verbum Mentis, das die spe-
ziell religiöse Erfahrung erst möglich macht, ist, religiös verstanden,
ein Ausdruck der numinosen Freiheit des Heiligen (von »Numen« =
»Willensmacht«). Dasjenige spezifisch religiöse Verbum Mentis, das
der freien und ungeschuldeten Zuwendung des Heiligen entspricht,
hat »doxologischen« Charakter. Darauf beruht die spezifische Weise
seiner objektiven Geltung. Diese objektive Geltung bewährt sich da-
durch, daß jede einzelne religiöse Erfahrung mit jeder früheren und
späteren in ein Verhältnis wechselseitiger Auslegung gebracht wer-
den kann.

b) Folgerungen und weiterführende Anfragen
Aus dem Gesagten ergeben sich folgende Angebote an das Selbstver-
ständnis der Theologie, die aus der hier vorgeschlagenen philosophi-
schen Einübung gewonnen werden können: Wenn die religiöse Er-
fahrung nur durch eine spezifische Weise des Verbum Mentis
beantwortet werden kann, nämlich durch ein Wort, das von dem,
der diese Erfahrung macht, als Gabe des Heiligen (als ihm vom Hei-
ligen ins Herz gelegtes Wort) begriffen werden muß, dann wird das
auch für diejenigen Erfahrungen gelten, die in heiligen Schriften be-
zeugt sind. Schon ehe sich Propheten und Apostel durch ihr nach au-
ßen verlautendes Wort an einen Hörer wenden, bringen sie in ihrem
Anschauen und Denken eine Anrede des Heiligen zur Sprache, die
alle Eigenmacht ihres Auffassungsvermögens zerbricht und sie mit
der Gabe des Wortes beschenkt. Schon ihr Verbum Mentis (und nur
deshalb sekundär auch ihr Verbum Oris) ist Gottes Wort, nicht weil
es ihr eigenes Anschauen und Denken überflüssig, sondern weil es
dieses erst möglich macht und Gott als den »sermone ditans guttura«
erweist.

Daraus ergeben sich noch einmal sechs weiterführende Fragen.
Die erste von ihnen lautet: Kann eine philosophische Theorie, die die
religiöse Erfahrung als die Folge einer Gabe des (zunächst inneren,
sekundär auch des äußeren) Wortes begreift, das der Mensch nicht
aus eigener Kraft sprechen kann, eine Hilfe für die Theologie bedeu-
ten, wenn diese sich bemüht, die Weise, wie Gottes Wort in der Ant-
wort des Menschen zur Sprache kommt, von aller »Menschenweis-
heit« zu unterscheiden? Und kann der Theologe dieser allgemein
sprachphilosophischen Einsicht einen Hinweis zur Beantwortung
seiner speziellen Frage abgewinnen, wie sich das göttliche Offenba-
rungswort als Anrede begreifen läßt, die das Menschenwort nicht er-

206 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzt, sondern zur Erscheinungsgestalt des göttlichen Wortes werden
läßt?

Wenn, wie soeben gesagt worden ist, zur religiösen Erfahrung
das Bewußtsein gehört, einer numinosen Freiheit begegnet zu sein,
durch die der Mensch seiner Selbstverfügung beraubt, zugleich aber
mit einer Zuwendung beschenkt wird, der er sich anvertrauen kann,
dann wird dies auch für diejenigen Erfahrungen gelten, die in heili-
gen Schriften bezeugt sind. Das den Propheten und Aposteln »in den
Mund gelegte Wort« wird dann als das in freier Zuwendung gespro-
chene Gotteswort verstanden, das im antwortenden Wort des Men-
schen zur Sprache kommt. Die Befähigung zu solchem Sprechen gilt
zugleich als Zeichen ihrer »Erwählung vom Mutterleibe an« und als
die Zusage eines bleibenden Schutzes, der alle menschliche Furcht
vertreibt46. Darum ist das empfangene Wort, über all seinen Mittei-
lungs- und Aussagesinn hinaus, stets zugleich der Erweis einer frei
gewährten personalen Zuwendung, die als »Erwählung« verstanden
werden darf47.

Daraus ergibt sich wiederum eine zweite weiterführende Anfra-
ge: Kann eine philosophische Theorie, die die religiöse Erfahrung als
Folge einer freien Zuwendung des Heiligen und damit der Stiftung
eines personalen Verhältnisses zwischen der Gottheit und dem »er-
wählten Gefäß« ihres Wortes versteht, eine Hilfe für die Theologie
bedeuten, wenn diese sich bemüht, die »Öffnung des Ohres« für Got-
tes Anrede als eine Gnadengabe zu begreifen, durch die Gott zugleich
sich selbst in freier Zuwendung mit dem Menschen verbindet? Und
kann der Theologe dieser allgemein religionsphilosophischen Ein-
sicht einen Hinweis zur Beantwortung seiner speziellen Frage abge-
winnen, wie die »Inspiration« des erwählten Hörers, d. h. seine Bega-
bung mit jenem göttlichen Geist, der allein »die Tiefen der Gottheit
erforscht«48, sich zur menschlichen Eigentätigkeit des Verstehens
dieser göttlichen Anrede verhält?

Wenn weiterhin die objektive Geltung der religiösen Erfahrung
darauf beruht, daß dasjenige Verbum Mentis, das diese Art von Er-
fahrung ermöglicht, doxologischen Charakter hat, dann wird dies
auch für diejenigen Erfahrungen gelten, die in heiligen Schriften be-
zeugt sind. Das Wort, das Propheten und Aposteln ins Herz (und se-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 207

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

46 vgl. Jer 1.
47 vgl. die Bezeichnung des Apostels Paulus als »vas electionis«, Apg 9,15.
48 1 Kor 2,10 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kundär auf die Lippen) gelegt worden ist, macht sie fähig, nicht nur
ihr subjektives und situationsgebundenes Erleben zur Sprache zu
bringen, sondern ihre persönliche Begegnung mit dem Heiligen als
objektiv gültige, bleibend maßgebliche Erfahrung zu bezeugen. Weil
das innere und äußere Wort des Zeugen dessen Antwort auf das Auf-
leuchten der göttlichen Doxa ist und in dieser Antwort die Zuwen-
dung und den Anspruch Gottes zur Sprache bringt, kann der Hörer
im Echo dieser Antwort jene Anrede vernehmen, in der auch für ihn
dieses Aufleuchten der Doxa erfahrbar wird. Diese Weitergabe der
göttlichen Anrede im Echo des menschlichen Wortes aber ist nur
möglich, weil in der religiösen Erfahrung, die durch dieses Wort be-
zeugt wird, zugleich das kommende, endgültige Aufleuchten der
Herrlichkeit Gottes antizipatorisch präsent wird. Darum vermittelt
das menschliche Zeugnis zugleich den Hörern die Zusage, daß die
gleiche Herrlichkeit des gleichen Gottes auch künftig in immer neu-
en Gestalten aufleuchten wird. Und indem diese Zusage sich an allen
vergangenen und künftigen Inhalten der religiösen Erfahrung her-
meneutisch bewährt, tritt die objektive, die persönliche Situation
der Propheten und Apostel übergreifende Geltung ihres Zeugnisses
ausdrücklich hervor. Dieses Zeugnis gibt die Zuwendnug und den
Anspruch Gottes, die der Zeuge erfahren hat, auch an seinen Hörer
oder Leser weiter und fordert auch ihn auf, darauf seine doxologische
Antwort zu geben. Denn die Tatsache, daß das doxologische Wort,
nach dem Selbstverständnis der Religion, seinem Sprecher von Gott
selbst ins Herz und auf die Lippen gelegt wird, nimmt weder dem
Verfasser heiliger Schriften noch ihren Lesern die Aufgabe ab, ihr
subjektives und situationsgebundenes Erleben in den Inhalt objektiv
gültiger, bleibend maßgeblicher Erfahrung zu verwandeln, die auch
anderen bezeugt werden kann. Aber das doxologische Wort mußte
ihnen geschenkt werden und hat ihnen die Erfüllung dieser Aufgabe
möglich gemacht. Der angemessene Ausdruck für die empfangene
Gabe des Wortes ist daher der Dank für die Ermächtigung zum doxo-
logischen Lobgesang. »Er legte in meinen Mund ein neues Lied, ein
Preislied für unseren Gott«49.

Daraus ergibt sich die dritte weiterführende Anfrage: Kann eine
philosophische Theorie, die die objektive Geltung der religiösen Er-
fahrung auf den doxologischen Charakter des religiösen Verbum
Mentis (und sekundär auch des religiösen Verbum Oris) zurückführt,

208 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

49 Ps 40,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Hilfe für die Theologie bedeuten, wenn diese sich bemüht, die
Vielfalt bezeugter Glaubenserfahrungen, auch innerhalb der Bibel,
unverkürzt zur Geltung zu bringen und ihre »Concordantia« so zu
bestimmen, daß nicht der irreführende Anschein entsteht, sie seien
untereinander bedeutungsgleich und daher austauschbar? Und kann
der Theologe der allgemein religionsphilosophischen Einsicht in den
primär doxologischen Charakter des religiösen Wortes einen Hin-
weis zur Beantwortung seiner speziellen Frage abgewinnen, wie sich
die bleibende Maßgeblichkeit dieser Zeugnisse zu ihrer erwarteten
Überbietung durch jenes Offenbarwerden der göttlichen Herrlichkeit
verhält, das erst »am Ende der Tage« geschehen wird, wenn wir »Gott
schauen werden, wie er ist«?

Schließlich war davon die Rede, daß die religiöse Erfahrung in
einem spezifischen Wechselverhältnis zu den Postulaten der Ver-
nunft steht: Sie setzt die in diesen Postulaten implizierte Hoffnung
ins Recht und wird ihrerseits, durch die Beziehung zur Vernunftdia-
lektik und ihrer Aufhebung, ihrer universalen, alle Erfahrungswei-
sen betreffenden Bedeutung bewußt. Auch daraus ergeben sich Fol-
gerungen für die Theologie. Wenn nämlich die religiöse Erfahrung,
unbeschadet ihrer Eigengesetzlichkeit, gerade dadurch universale Be-
deutung hat, daß sie jene Hoffnungspostulate ins Recht setzt, die zur
Auflösung der Vernunftdialektik notwendig sind, dann wird auch die
theologische Reflexion auf diese religiöse Erfahrung beim Aufweis
dieser Vernunftdialektik anzusetzen haben. Ihre Aufgabe wird dann
nicht darin bestehen, den Optimismus der Erkenntnis und der sitt-
lichen Praxis gegen die transzendentale Kritik in Schutz zu nehmen
(was ihr den Vorwurf eintragen müßte, in ein vordialektisch-unkriti-
sches Denken zurückgefallen zu sein). Statt dessen wird sie zu zeigen
haben, daß alles Sprechen von Gott den Grund jener Hoffnung be-
nennt, die auf die Auflösung dieser Vernunftdialektik und damit auf
die Wiederherstellung der bedrohten Vernunftautonomie gerichtet
ist. Denn nur in der Kraft dieser Hoffnung kann es gelingen, ange-
sichts der Kollision strukturverschiedener Erfahrungsweisen und Er-
fahrungswelten dennoch den objektiv gültigen Anspruch freizule-
gen, den das Wirkliche an alle Weisen unserer Erkenntnis und
unseres Handelns richtet (nicht nur an die speziell religiöse Theorie
und Praxis).

Daraus ergibt sich die vierte weiterführende Frage: Kann eine
Theorie, die die Erfahrung als einen Dialog mit der Wirklichkeit be-
greift, eine Hilfe für die Theologie bedeuten, wenn diese sich be-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 209

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müht, zugleich an der Eigengesetzlichkeit des Religiösen und an sei-
ner universalen Bedeutung festzuhalten? Kann eine Theologie, die
sich an einer solchen Theorie der Erfahrung orientiert, dadurch zu-
gleich einen Ansatz gewinnen, von dem aus gezeigt werden kann,
daß die Botschaft des Glaubens die Zusage einer Hoffnung enthält,
die sich nicht ausschließlich auf das Leben in einer kommenden Welt
richtet, sondern zugleich darauf, daß der Mensch in dieser Welt, bei
illusionslosem Blick auf die Selbstgefährdungen seiner Vernunft, zu
einer veranwortlichen Theorie und Praxis fähig bleibt?

Um diese Fragen zu beantworten, ist es freilich nötig, nicht nur
auf die Vielgestaltigkeit und historische Variabilität des Verbum
Mentis zu reflektieren, sondern vor allem auf die Bedeutung des
nach außen verlautenden Wortes, des Verbum Oris und auf dessen
Funktion beim Aufbau von Kommunikations- und Überlieferungs-
gemeinschaften. Das Verbum Oris hat, in speziell religiösen Kom-
munikations- und Überlieferungsgemeinschaften, die spezielle Ge-
stalt des doxologischen Wortes, das dem Aufleuchten der Doxa des
Heiligen nicht nur antwortet, sondern in dieser Antwort zugleich
zur Erscheinungs- und Gegenwartsgestalt dieses Aufleuchtens wird.

Auch daraus ergeben sich Folgerungen für die Theologie. Wenn
nicht erst das »Verbum oris«, sondern schon das »Verbum Mentis«
responsorischen Charakter hat, indem es einen Anspruch des Wirk-
lichen beantwortet und durch diese Antwort zur Sprache bringt,
dann wird dies auch für die Verfasser heiliger Schriften gelten: Got-
tes Anspruch und Zusage liegt dem Anschauen und Begreifen der
Propheten und Apostel ermöglichend voraus und gewinnt doch erst
durch dieses ihr Anschauen und Denken seine vernehmbare Gegen-
wartsgestalt.

Daran schließt sich die fünfte weiterführende Frage an: Kann
eine sprachphilosophische Theorie, die den responsorischen Charak-
ter des »Verbum Mentis« betont, eine Hilfe für die Theologie bedeu-
ten, wenn diese versucht, nicht nur allgemein vom Anspruch des
Wirklichen und der menschlichen Antwort zu sprechen, sondern das
Proprium desjenigen Verhältnisses zu bestimmen, das zwischen der
Wirklichkeit des göttlichen Heilswirkens und jenem menschlichen
Akt besteht, in welchem Propheten und Apostel dieses göttliche Wir-
ken gläubig begriffen und bezeugt haben? Kann der Theologe der
allgemein sprachphilosophischen These, daß der Anspruch des Wirk-
lichen uns stets nur im Widerhall unserer Antwort vernehmbar wird,
einen Hinweis zur Beantwortung seiner speziellen Frage abge-

210 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


winnen, wie sich das Wort Gottes zu seiner Erscheinungsgestalt im
Menschenwort verhalte?

Wenn weiterhin unsere Erfahrung nicht nur responsorischen,
sondern dialogischen Charakter hat, weil der Anspruch des Wirk-
lichen immer neu eine Veränderung unserer Anschauungs- und
Denkformen verlangt, dann wird das auch für diejenigen Erfahrun-
gen gelten, die in heiligen Schriften bezeugt sind, aber auch für die-
jenigen, zu denen die Hörer und Leser dieser Schriften herausgefor-
dert werden. Die Weise, wie Gott sich vom Menschen erkennen und
anrufen läßt, öffnet diesem einen Weg in eine noch unbekannte Zu-
kunft; und doch ist an jeder Stelle dieses Weges die ganze Wirklich-
keit Gottes, seines Anspruchs und seiner Zusage, der Inhalt der reli-
giösen Erfahrung.

Ein solches Verständnis des dialogischen Charakters der Erfah-
rung hätte Auswirkungen auf die Bestimmung des Verhältnisses
zwischen den beiden Testamenten: Auch in den Schriften des »Alten
Testaments« ist die ganze Wirklichkeit Gottes und seiner Herrlich-
keit offenbar gemacht, sodaß diese sich nicht in der Präfiguration
dessen erschöpfen, was in den Schriften des »Neuen Testaments« of-
fenbargemacht worden ist. Aber die spezifische Zukunftsoffenheit,
die dem dialogischen Charakter jeder Offenbarung entspricht, macht
es möglich, das unverkürzt festgehaltene Zeugnis des »Alten Testa-
ments« im Lichte neutestamentlicher Verkündigung neu zu lesen.

Wiederum ergibt sich daraus eine sechste weiterführende An-
frage: Kann eine Theorie, die die Erfahrung als Dialog mit der Wirk-
lichkeit begreift, der Theologie eine Hilfe bieten, wenn diese sich be-
müht, die »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens«, auf der der
Glaube beruht, als Antizipation einer kommenden Umgestaltung zu
begreifen, die den Inhalt einer endzeitlichen Hoffnung darstellt? Und
kann der Theologe dieser allgemein philosophischen Einsicht einen
Hinweis zur Beantwortung seiner speziellen Frage abgewinnen, wie
sich die Gewißheit des Glaubens zu seinem selbstkritischen Bewußt-
sein verhält, näherhin zum Bewußtsein von seiner eigenen Vorläu-
figkeit, durch die der Glaube als eine »cognitio in via« sich von der
seligmachenden Schau unterscheidet?

Im nun folgenden Zweiten Teil der hier vorgelegten Unter-
suchung sollen deshalb die hier gewonnenen Ergebnisse auf ein Pro-
blemfeld angewandt werden, das für die Theologie von zentraler Be-
deutung ist, dessen philosophische Implikate aber bisher wenig
Beachtung gefunden haben. Die Theologie nämlich hat es in all ihren

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 211

Umrißzeichnung einer Theorie der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Disziplinen mit Auslegungsaufgaben zu tun. Gegenstand dieser Aus-
legung sind sprachliche Äußerungen unterschiedlicher Art, z. B.
Bibeltexte, Bekenntnisse (Symbola), Glaubenszeugnisse aus der Ge-
schichte der Kirche. Ziel der Auslegung aber ist es, diese sprachlichen
Äußerungen so verständlich zu machen, daß in ihnen die Anrede und
Zusage Gottes an die jeweiligen Hörer vernehmbar wird. Ein zentra-
les Problem der Theologie besteht deshalb darin, wie derartige Texte
als Gegenwartsgestalten des göttlichen Wortes in der Erscheinungs-
gestalt des vernommenen Menschenworts begriffen werden können.
Darum wird der folgende Zweite Teil der hier vorgelegten Unter-
suchung dem Problem »Gotteswort im Menschenwort« gewidmet
sein. Dabei wird zu prüfen sein, ob eine Theorie, die die Erfahrung
als einen Dialog mit der Wirklichkeit begreift, zur Klärung oder gar
zur Lösung dieses Problems etwas beitragen kann. Sofern dies gelin-
gen sollte, würde die hier vorgeschlagene Methode sich zugleich als
eine Anleitung zur »Philosophischen Einübung in die theologische
Erkenntnislehre« bewähren. Im Zweiten und Dritten Bande der hier
vorgelegten Untersuchung soll dann erprobt werden, ob und auf wel-
che Weise die hier vorgeschlagene weiterentwickelte transzendentale
Methode etwas dazu beitragen kann, jene philosophischen Probleme
zu klären, die in den drei älteren Traktaten der Fundamentaltheologie
impliziert sind: in der »Demonstratio religiosa, christiana et catho-
lica«. Diese Teile sollen daher die Titel tragen: »Philosophische Ein-
übung in die Gotteslehre« und »Philosophische Einübung in die
Ekklesiologie und Christologie«.

212 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Erfahrung und die Welt ihrer Gegenstände
	a) Stufen im Aufbau der Gegenstandswelt und vier »Grundsätze des reinen Verstandes«
	b) »Gegenstandsfähigkeit«, »Wahrheitsfähigkeit« und »objektive Geltung«

	2. Die Erfahrung und ihr Subjekt
	a) Der Gestaltwandel des Verbum Mentis, die Bedeutung strukturverändernder Erfahrungen und der Aufbau eines Erzähl-Kontextes
	b) Die Vielfalt der Gestalten des Verbum Mentis und die Dialektik der Vernunft
	c) Die postulatorische Hoffnung und die Geschichte des Verbum Mentis

	3. Erfahrung als Thema des intersubjektiven Dialogs
	a) Die Verknüpfung transzendentaler und sprachphilosophischer Reflexion
	b) Gegenstandskonstitution und konkrete Kommunikationsgemeinschaft
	c) Verstehen und Auslegen als transzendentalphilosophisches Problem

	4. Von der Erfahrung im Allgemeinen zur speziell religiösen Erfahrung
	a) Die religiöse Erfahrung und die »Veritas semper maior«
	b) Die religiöse Erfahrung: Gegenstandsfähigkeit, Wahrheitsfähigkeit, objektive Geltung
	#G_a_G#) Das Problem der Gegenstandsfähigkeit religiöser Erfahrung
	#G_b_G#) Das Problem der Wahrheitsfähigkeit
	#G_g_G#) Haben religiöse Erfahrungen objektive Geltung?

	c) Die Postulate der Hoffnung und die religiöse Erfahrung
	d) Autonomie, nicht Autarkie
	e) Religiöse Sprache und konkrete Überlieferungsgemeinschaft

	5. Philosophische Angebote an das Selbstverständnis der Theologie
	a) Folgerungen aus der allgemeinen Theorie der Erfahrung
	b) Folgerungen aus der speziellen Theorie der religiösen Erfahrung


