
Die jüdische Erinnerungstradition

und die Herausforderung der Moderne

Das Beispiel einiger Autobiographen

der Emanzipationszeit

Constantin Sonkwé Tayim

Abstract

The article assumes that the emancipation era in 19th century Europe has been amoment

of cultural entanglements and social as well as cultural transition for European Jews who

had lived almost to the end of the 18th century in a certain autarky and relative auto-

nomy. Therefore, it investigates the way the Jewish autobiographical tradition, with its

specific philosophical foundation and its memory discourse, was influenced by the chan-

ges inherent to this period. Considering the autobiographical narratives of Jakob Fromer,

Sigmund Mayer, Joseph Samuel Bloch and Meno Burg, the analysis addresses the issue

of the memory traditions as well as the implication of narrative strategies and identity

discourses for the authors’ Jewishness and their position to Jewish modernity.

 

Title:The Jewish memory tradition and the challenge of modernity. Some examples of au-
tobiographical narratives from the emancipation era

Keywords: Jews; autobiography; emancipation; modernism; identity

1. Einleitung

Zachor! [Erinnere dich!] heißt das Gebot Gottes an jeden Juden. An dieses Ge-

bot halten sich die Juden, indem sie sich gegen das Vergessen wappnen. Der

Tradition der Tsava’ah [ethischerWille] entspricht die Verpflichtung des Fami-

lienoberhauptes, den Nachkommen sein geistiges Vermächtnis in Form einer

Lebensdarstellung weiterzugeben. In diesem Sinne versteht Moseley (2006:

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Constantin Sonkwé Tayim

75; Hervorh. i. Orig.) die Aufgabe des Autobiographieforschers in Bezug auf

das Judentum folgendermaßen:

The method to be adopted […] would be fundamentally ahistorical, the task

of the scholar of the genre being to trace formal, thematic and psycholog-

ical lines of continuity between contemporary and pre-modern Jewish au-

tobiographical texts with little regard for actual evidence of textual trans-

mission. One such line of continuity could, for example be traced from the

Tsava’ah (Ethical Will) to the Haskalah1 ›confession‹ à la Guenzberg, in which

the writer summarizes the fruit of his experience for the benefit of his off-

spring.

Es gebe also eine Tradition jüdischer autobiographischer Texte, die weit zu-

rückverfolgt werden kann. Ob Memoiren, autobiographische Romane oder

Autobiographien im engeren Sinne des Wortes, Moseley (ebd.: 67) besteht auf

der Idee einer jüdischen Tradition der Autobiographie: »[T]here exists an indi-

genously Jewish autobiographical tradition.«2 Diese sehr starke Hinwendung

zur Vergangenheit hat nach Gelhard (2008) damit zu tun, dass im Judentum

1 Haskalah ist die Bezeichnung für die jüdische Aufklärung und verweist auf die im 18.

und 19. Jahrhundert stattfindendeWende im jüdischen Leben, die gekennzeichnet ist

durch die Sprengung der geschlossenen jüdischen Lebensformen zugunsten einer Öff-

nung gegenüber der nichtjüdischen Umgebung, jedoch mit der Bewahrung der eige-

nen Religion. Der Haskalah-Bewegung geht es um die Begründung einer neuen Form

des Juden, der zugleich im Judentum und in der allgemeinen Kultur verwurzelt ist.

»Der Weg der Haskalah ging von Deutschland über Österreich nach Polen und Ruß-

land« (Herlitz 1987: 1443). Wohl aus diesem Grund wird sie auch Berlinismus bzw. Berli-

nische oderMendelssohnsche Schule genannt. Denn in Moses Mendelssohn als Synthese

aus Judentum und nichtjüdischer Umwelt findet sich die ganze Philosophie dieser Be-

wegung am besten verkörpert, die die westliche Aufklärung zur Grundlage hatte. Die

Anhänger der Haskalah wurdenMaskilim [Aufgeklärte] genannt.

2 Moseley (vgl. 2006: 14) denkt aber wie Rosenfeld (vgl. 1975: 54-61), dass Juden sich

besser in den eigenen Sprachen konstruieren als in Sprachen, an deren Gestaltung sie

keinenAnteil hatten. Daher zeigen ihm zufolge Autobiographien imHebräischen oder

Jiddischen eine Autonomie, die man bei Autobiographien in nichtjüdischen Sprachen

nicht antreffen würde. Diese Position kann man nachvollziehen, wenn man bedenkt,

dass sowohl Rosenfeld als auchMoseley sich auf Autobiographien von Judenbeziehen,

die entweder noch völlig im Judentum integriert waren oder zumindest noch durch

Erziehung eine erkennbare Bindung ans Judentum hatten. Diese Position darf man

dagegen relativieren, wenn man sich mit Autobiographen auseinandersetzt, die von

Geburt an keine Verankerung mehr im Judentum haben.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die jüdische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne 149

das Zeitverständnis nicht wie etwa in der griechischen Kultur auf der Über-

windung der Generationen beruht, sondern auf der Sukzessivität, d.h. auf

der Übergabe des geschichtlich-kulturellen Vermächtnisses vom Vater zum

Sohn bzw. von einer Generation an die nächste. Dies habe zur Folge, dass alle

Zeitdimensionen in der Entstehung der Genealogie präsent sind:

Vergangenheit ist nicht ein weit zurückliegendes Ereignis, das rekonstruiert

werdenmuss, sondern das hebräischeWort für die Vergangenheit ›lefanim,

lifne‹ bedeutet ›Vorderseite‹, ›Gesicht‹ oder ›vor dem Antlitz‹. Die Vergan-

genheit steht in dieser Auffassung nicht hinter, sondern vor uns. Das Wort

›panim‹ (›Gesicht‹, ›Vorderseite‹, ›Antlitz‹) steckt darin, das aber auch ›in sei-

ner Gegenwart‹, ›in seiner Anwesenheit‹ bedeutet, und ›lifnaj‹ bezeichnet bi-

blisch immer ›im Innersten‹, ›im Allerheiligsten‹. Maimonides gibt folgende

Worterklärung: ›Panim‹ ist auch die Bezeichnung für die Gegenwart (Exis-

tenz) einer Person und ihre Anwesenheit. (Ebd.: 3f.; Hervorh. i. Orig.)

Wenn also Vergangenheit und Gegenwart so engmiteinander verbunden sind

bzw. gleichgesetzt werden, dann führt dies dazu, dass die Existenz des Indi-

viduums selbst mit dem Vergessen nichtig wird. Vergessen bedeutet Tod.

Lebenszeugnisse, die nach der Tradition der Tsava’ah entstanden und

dementsprechend vorwiegend dem engen Familienkreis der Autoren gewid-

met waren, wurden oft im Hebräischen oder im Jiddischen verfasst. Solche

Zeugnisse sind auch ein Beleg der Trennung von jüdischer und nichtjüdischer

Welt bis zum 18. Jahrhundert. Der erste Text, der diese Logik völlig auf den

Kopf stellt und somit einen Bruch in dieser Erinnerungskultur kennzeichnet,

ist die Lebensgeschichte des Salomon Maimon (1792; 1793) gegen Ende des 18.

Jahrhunderts. Bis dahin fehlt eine Tradition jüdischer Lebenszeugnisse, die

nach dem christlich-abendländischen Modell das Individuum ins Zentrum

des Interesses stellt und im Sinne von Misch (1949: 10) eine »Äußerung des

Menschen von sich selbst« ist und somit die »Freude nach Selbstdarstellung

der Persönlichkeit« (ebd.: 8) verkörpert.

In der Emanzipationszeit, die in Deutschland gewöhnlich im Zeitraum

zwischen 1780 und 1871 situiert wird, gibt es zunehmend Juden, die ihre Indi-

vidualität nicht nur der jüdischen Gemeinschaft, sondern der Gesamtgesell-

schaft gegenüber proklamieren und sich demnach nicht nur als besondere

Juden, sondern auch als besondere Menschen individualisieren. Der vorlie-

gende Beitrag will anhand von konkreten Beispielen aus der Emanzipations-

zeit der Frage nachgehen, wie das Spannungsverhältnis von Emanzipation

und Assimilation die autobiographische Praxis bei Juden prägt. Welche Tra-

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Constantin Sonkwé Tayim

dition der Autobiographie pflegen jüdische Autobiographen und zu welchem

Zweck? Wie legitimieren sie ihre Positionierungen? Wohin wenden die Au-

toren ihr Gesicht? Im Fokus steht dabei über die Identitätsfrage hinaus die

gattungsästhetische Frage der Existenzbedingungen einer spezifischen jüdi-

schen Autobiographie in der Emanzipationszeit, d.h. die Frage, ob die jüdi-

sche Tradition derWeitergabe vom Familienvermächtnis in dieser Schwellen-

zeit weiterbesteht und in welcher Form. Allgemein formuliert geht es also um

die Frage, wie die jüdische Tradition der Autobiographie den Übergang der

jüdischen Gesellschaft zur Moderne erlebt.

2. Impetus und Modalitäten einer jüdischen Autobiographie
in der Emanzipationszeit

Jüdische Autobiographen der Emanzipationszeit sind sich bewusst, dass sie

eine Übergangsphase erleben, dass sie sich also »in einemAusnahmezustand«

(Bhabha 2000: 61) befinden, wie manmit Homi K. Bhabhas Rekurs aufWalter

Benjamins Formulierung sagen kann. Es ist ein Zustand des ›Neuentstehens‹,

denn er impliziert eine Abkehr des Judentums vom Paradigma der traditio-

nellen Gesellschaft, d.h. »einer Gesellschaft, die ihrem Selbstverständnis nach

auf Wissen und auf Werten beruhte, die ihr aus der Vergangenheit her über-

liefert waren« (Katz 2002: 15). Die Emanzipation, die eine Abkehr vomGegen-

satz jüdisch vs. nichtjüdisch als vorrangige konzeptuelle und organisatorische

Kategorien der deutschen Gesellschaft bedeutet, steht für die Notwendigkeit,

»über Geschichten von Subjektivitäten mit einem Ursprung oder Anfang hin-

aus zu denken und sich auf jeneMomente oder Prozesse zu konzentrieren, die

bei der Artikulation von kulturellen Differenzen produziert werden« (Bhabha

2000: 2). Die Emanzipation fungiert in diesem Sinne als ein Bereich des »dar-

über Hinausgehenden« (ebd.: 1), als ein Moment des Übergangs also.

Mintz (1989) schreibt zum Übergang vom traditionellen zum modernen

Judentum, dass Ende des 18. Jahrhunderts eine Leserschaft für hebräische

Literatur nicht garantiert war. »[T]o write in Hebrew at the turn of the cen-

tury represented a calling of a different sort. It represented a faithfulness in

a troubled present and an unseen future.« (Ebd.: 24) Zur Jahrhundertwende

ist also die ästhetische Entscheidung derWahl der Sprache an sich bereits ein

diskursiver Akt der Positionierung und vor allen Dingen eine Stellungnahme

zum gesellschaftlichen Übergang. Mintz (ebd.) gebraucht aber nicht zufäl-

lig die Bezeichnung »troubled«, denn es handelt sich um eine Epoche, die

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die jüdische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne 151

von Unsicherheit und Umwälzungen im kulturellen System des Judentums

geprägt ist. Es herrscht, wie am Spannungsverhältnis zwischen Integration

bzw. Emanzipation und kultureller Assimilation spürbar ist, »ein Gefühl von

Desorientierung, eine Störung des Richtungssinns«, um erneut mit Bhabha

(2000: 2) zu sprechen. Denn man gerät mit der Emanzipation in einen insta-

bilen Raum, der von einem unhaltbaren Verlust der kulturellen Autonomie

bzw. der kulturellen Ausnahmesituation des Judentums geprägt ist, wie Mo-

seley (2006: 14) am Beispiel der jüdischen Autobiographie erkennt:

Jewish autobiography written in non-Jewish languages can never attain the

autonomy of that written inHebrew or Yiddish, butwill always be subsumed

within the larger autobiographical ›circuit‹ and system of literary relations

of the adopted language − even if this subsumption be to the category of

literary ›exotica‹.

Maimon (1792; 1793) gab also mit der Wahl des Hochdeutschen die Autonomie

der jüdischen Autobiographie preis. Das Schreiben auf Hebräisch ist sowohl

zur Zeit der Haskalah [jüdische Aufklärung] als auch zu späteren Zeiten in

der Moderne eine ausgesprochen ideologische Entscheidung, sie trägt aber

in beiden Kontexten jeweils eine andere Bedeutung. Während in der Zeit der

Haskalah das Hebräische eben die Teilnahme an dieser inneren Reformbewe-

gung des Judentums bedeutet, steht sie in der Moderne eher für eine Rück-

kehr zu den Wurzeln, für die Wiederbelebung einer weitgehend verdrängten

jüdischen Tradition. Dass Maimon (1792; 1793) in Bezug auf diese Wahl der

Sprache in der Moderne zahlreiche Nachfolger hat, zeigt, in welchem Ver-

hältnis die modernen Texte zur altjüdischen Tradition der Autobiographie

stehen. Auf Hebräisch zu schreiben, so Mintz (1989: 13) weiter, ermöglicht

den Zugriff auf einen reichen Bestand kultureller Referenzen: »[Writing in

Hebraic] makes available to the writer – and creates a connexion with – the

great classical literary tradition and its repertoire of sources and allusions.«

Diese kulturelle Grundlage fehlt vielen Autobiographen der Emanzipations-

zeit. Ob die Autobiographien dadurch ihren ›jüdischen Charakter‹ endgültig

einbüßen, wird noch zu erörtern sein. Obwohl Maimon (1792; 1793) das Hoch-

deutsche verwendet, ist sein Text noch keine Konstruktion eines individuel-

len Bewusstseins und keine Selbstthematisierung bzw. Selbststilisierung als

Individuum. »Sein immer wieder erneutes und wiederholtes Aufgenommen-

werden im jüdischen Haus« (Wiedemann 2005: 69) führt dazu, dass es ihm

unmöglich ist, für sich allein zu sprechen. Sein Text bleibt in vielerlei Hin-

sicht am Rande der Gattung im modernen Sinne des Wortes, weil das ›Ich‹

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Constantin Sonkwé Tayim

schon immer eine Trope für das kulturelle ›Wir‹ ist.3 Obwohl er in seinem

Leben keinen Sinn für Familie zeigt und dazu fremde Denk- und Formtradi-

tionen übernimmt, bleibt sein Horizont jener der Gruppe, der er angehört.

Eines scheint aber außer Frage zu stehen: die Tatsache, dass die Blüte jüdi-

scher Selbstzeugnisse in der Moderne vor dem Hintergrund eines besonde-

ren historischen Kontextes zu erklären ist, wie dies auch Stanislawski (2004)

darlegt. Dieser besondere Kontext ist u.a. geprägt durch die Emanzipation

bzw. die Assimilation der Juden und deren Begleiterscheinungen. Dass bei

den meisten Autobiographen diese Motive immer wieder diskutiert werden,

zeugt nicht nur von einem gewissen kollektiven Bewusstsein, sondern auch

vom Bewusstsein des Übergangs, das dazu führt, dass ihr Gesicht im Sinne

von Gelhard (vgl. 2008: 3f.) nicht zwangsweise nach hinten, sondern vor al-

lem nach vorne gewandt ist, d.h., dass sie in gewisser Hinsicht versuchen,

»die Zukunft auf der [ihnen] zugewandten Seite zu berühren« (Bhabha 2000:

10).

3. Jakob Fromer und die Moderne

Jakob Fromer ist für die Periode der jüdischen Emanzipation in Deutschland

keine unbekannte Figur. Nicht nur seine Karriere als Talmudübersetzer und

-spezialist, sondern auch seine zahlreichen Schriften zum Judentum, darun-

ter sein Plan einer Real-Konkordanz der talmudisch-rabbinischen Literatur (1905),

sprechen für sich. Durch seinen Werdegang als Jude ist Fromer eine wichtige

Figur der jüdischen Emanzipation in Deutschland.

Fromer, der 1938 starb, veröffentlichte 1911 eine modifizierte Fassung sei-

ner Autobiographie von 1906. Bei den Änderungen handelt es sich um Kür-

zungen, die er am ursprünglichen Text vornahm.Die erste Version von From-

ers Lebensgeschichte mit dem Titel Vom Ghetto zur modernen Kultur. Eine Le-

bensgeschichte (1906) bezeichnet Maria Kłańska (1994: 283) nicht zu Unrecht als

»nervöse Fassung«. Diese Version beinhaltet den Aufsatz DasWesen des Juden-

tums, in dem Fromer sehr umstrittene Positionen zum Judentum vertritt und

das Judentum teilweise scharf angreift. Zudem kürzt Fromer die zweite Ver-

sion um einige Briefe und fügt Tagebuchnotizen hinzu. Seine Äußerungen

haben zur Folge, dass er sich mit der jüdischen Gemeinschaft zerstreitet, von

seinem Amt als Bibliothekar der jüdischen Bibliothek in Berlin unehrenhaft

3 Siehe zu den Merkmalen moderner Autobiographie auch Volkening 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die jüdische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne 153

entlassen wird und seine Gönner im Rahmen seiner wissenschaftlichen Ar-

beiten verliert. Fromer (vgl. 1906: 183) schreibt u.a., dass der Judenhass ein un-

abänderliches Naturgesetz sei, mit dem man sich abfinden solle. Der Schluss

der Version von 1906 bestätigt auch Fromers komplexes Verhältnis zum Ju-

dentum zu jenem Zeitpunkt. Dort schreibt er:

Die Geschichte ist zu Ende. Ich weiss nicht, welchenWegmich jene geheim-

nisvolleMachtweiter zu führenbeabsichtigt. Aber ich verzichte auf denRest.

Mir ekelt es vor den Menschen mit ihrer Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit,

ihrem Hass und ihrer Liebe, ihrer Bewunderung und Verachtung. Mir ekelt

vor der Welt, vor dem Leben… Du guter, lieber Vater! Du warst doch besser

daran wie ich. Du konntest wenigstens mit jenem gutmütigen, mitleidigen

Ausruf von dannen gehen: ›Das närrische Weltel‹ [sic!]. (Ebd.: 271f.)

Bei Fromer handelt es sich um einen Juden, der sich weitgehend von seiner

Gemeinschaft abwendet. Es handelt sich aber vor allem um einen Menschen,

der sich nach vielen Rückschlägen völlig verzweifelt zeigt. Diese Verzweif-

lung, die allgemein auch den sich emanzipierenden bzw. assimilierenden Ju-

den betrifft, ist in der zweiten Fassung von Fromers Lebensgeschichte nicht

mehr wahrnehmbar. Zumindest der Schluss des Textes von 1911 deutet auf ei-

ne völlig andere Einstellung zum Judentum und zum Leben im Allgemeinen

hin. In der Textversion von 1911 veröffentlicht Fromer eine stark modifizier-

te Version des umstrittenen und innerhalb wie teilweise auch außerhalb der

jüdischen Gemeinschaft stark kritisierten Aufsatzes Das Wesen des Judentums.

Am Ende dieser neuen Geschichte steht ein Fromer, der wieder Freude am

Leben zeigt und das Verhältnis zum Judentum pflegt:

Wieder stehe ich da, wo ich vor fünf Jahren gestanden habe. Aber die Din-

ge haben sich doch inzwischen gründlich geändert. Die Zeiten, in denen ich

mich nach trägem Frieden, nach Glück und Ruhe gesehnt, wo ich mit mei-

nem Schicksal gehadert habe, sind nun vorüber. Ich liebe den Kampf, ich lie-

be die Leiden. Ich liebe Euch, Ihr treuen Gefährten meines Lebens, als mei-

ne Wohltäter, meine Genien! Euch habe ich zu danken, daß ich nicht in der

dumpfenNiederung geblieben bin; daß ich trotz aller Enttäuschungen, aller

Hindernisse noch immer den Mut und die Kraft habe, meinem Ziele zuzu-

streben. Ich gehöre zum Stamme derer, die durch keine andere Macht als

durch den Tod besiegt werden können. (Fromer 1911: 212)

Die späteren Änderungen am Text begründet er im Vorwort zum neuen Text

folgendermaßen:

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Constantin Sonkwé Tayim

MeineVergangenheit, die ich imerstenAbschnitte schilderte,war zwar nicht

minder unerfreulich als die Gegenwart. Aber die Entfernung hatte sie in ei-

nen milden, geklärten Schein gehüllt. Ich stand ihr frei gegenüber. Die Er-

lebnisse des zweiten Abschnittes dagegen erdrückten mich durch ihre Nä-

he.MenschenundDinge, die demFernstehenden kaumnochbeachtenswert

sind, Ereignisse, über die ermit einembefreienden Lachenhinweggegangen

wäre, erschienenmir damals äusserst wichtig und tragisch. […] Ich habe nun

den ersten Abschnitt – bis auf wenige stilistische Verbesserungen und eini-

ge eingestreute Notizen und Episoden – unverändert gelassen, den zweiten

hingegen durch einen neuen ersetzt. (Ebd.: o.S.)

Fromers Revision der früheren Version betrifft also hauptsächlich sein Ver-

hältnis zum Judentum und mithin zur nichtjüdischen Welt. Der Unterschied

zwischen beiden Versionen seiner Autobiographie ist das Zeugnis einer tiefen

Krise, die sich in dieser Schwellenzeit in Bezug auf das Verhältnis einzelner

Juden zu ihrer Gemeinschaft abzeichnet. Er ist zugleich der deutlichste Beleg

des Übergangs bzw. der Schwierigkeit, mit diesem umzugehen. Die zwei-

te Version von Fromers Text steht nämlich in einem ambivalenten Verhält-

nis zur ersten Version. Einerseits stellt er vom Titel her – Ghettodämmerung

(1911) – den Ausklang eines Prozesses dar, den die erste Version mit dem Ti-

tel VomGhetto zur modernen Kultur (1906) eingeleitet hatte. Andererseits weicht

er vom ersten Text dadurch ab, dass er das Ende des Ghettos im Sinne einer

Emanzipation der Juden ankündigt und damit den Pessimismus aufgibt, der

den Weg des traditionellen Juden ›vom Ghetto zur modernen Kultur‹ bislang

kennzeichnet.

Die Tatsache, dass Fromer nur fünf Jahre nach dem Erscheinen des ers-

ten Textes meint, er beurteile mit zunehmender Distanz manches anders,

mag daran liegen, dass die Unmittelbarkeit des Erlebnisses die autobiogra-

phische Rekonstruktion der Vergangenheit beeinträchtigen kann. Man sollte

hier aber vor allem in Betracht ziehen, dass sich die Lebensverhältnisse des

Autobiographen und seine Beziehungen zur jüdischen wie zur nichtjüdischen

Welt verbessert haben, was seine Behauptungen allerdings nur andeutungs-

weise erahnen lassen. Die Revision der eigenen Position liegt also weniger

an der zeitlichen Distanz als an der Spezifik der Veränderungen im eigenen

Leben. Sie ist aber vor allem eine Geste der Selbstkonstruktion, d.h. der er-

zählerischen Konstruktion der eigenen Identität. Ricœur (1990) hat in seinen

Studien zu Zeit und Erzählung und in Bezug auf das, was er »constitution de

soi« (ebd.: 138) nennt, den Begriff der »narrativen Identität« (ebd.) geprägt,

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die jüdische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne 155

um darauf hinzuweisen, dass die Identität einer dargestellten Figur erst im

Fortlauf der Erzählung entsteht und in diesem Sinne eine ›erzählte Identität‹

sei, weil sie erst durch die Zusammensetzung der Handlungen im aristote-

lischen Sinne zustande kommt (vgl. Aristoteles 1982: 19, 23 und 53; Ricœur

1990: 138). Die Identität der Figur hänge also von der Geschichte ab : »Le récit

construit l’identité du personnage, qu’on peut appeler son identité narrative,

en construisant celle de l’histoire racontée. C’est l’identité de l’histoire qui fait

l’identité du personnage.« (Ricœur 1990 : 175)

Knüpft man an diese Vorstellung der Identität an, so könnteman behaup-

ten, dass Fromers Identität – so wie die seiner Erzählung – nicht abschlie-

ßend festgelegt ist, sondern schwankt. Diese Instabilität gründet auf den Le-

bensverhältnissen der Juden, die in einem Kontext interkultureller Verflech-

tungen und Abwälzungen das eigene Dasein immer wieder neu denken müs-

sen. Die Schwierigkeit, sich festzulegen, geht mit der Unfähigkeit einher, im

kulturellen Ausnahmezustand der Emanzipation zu einem Begriff des Selbst-

bewusstseins zu gelangen, der von den gesellschaftlichen Verhältnissen der

gesamten jüdischen Gemeinschaft nicht stark geprägt ist, d.h. einem Begriff,

der nicht von der Idee des Übergangs geprägt ist. In diesem Sinne bedeutet

der Übergang für viele Juden dieser Zeit eine Neuschreibung bzw. Neuorien-

tierung des eigenen Judentums. Die Revision der Autobiographie ist zugleich

eine Revision des jüdischen Selbstbewusstseins. Schreiben erhält in diesem

Sinne einen dezidiert performativen Charakter.

Fromers Versuch, sich durch die Erzählung des eigenen Lebens von der

jüdischen Gemeinschaft abzusetzen, führt ihn erst recht zum Judentum. Die

Unsicherheit, die sich an Fromers Revisionsversuchen ablesen lässt, zeugt von

dem Kampf, der dem individuellen Selbstentwurf in diesem Kontext zugrun-

de liegt. Es ist ein Kampf, der die Überzeugung imHinblick auf das Ziel, aber

auch Zweifel im Hinblick auf die Mittel vor Augen führt. Die Identität des

sich darstellenden Juden wird zu einem dynamischen Prozess im Sinne von

Hall (vgl. 1994: 174-194), in dem ein ständiges Gleiten und Aufschieben statt-

findet und nichts Festes entsteht, sondern immer nur Positionierungen vor-

genommen werden, die mit verschiedenen Subjektpositionen einhergehen.

Das Individuum weist demnach keine einheitliche Identität, sondern kon-

tingente und vorläufige Identitäten auf, die durch ein Spiel von »Artikulati-

on« und »[n]eue[r] Artikulation« geformt werden (ebd.: 185).4 Diese Offenheit

4 Hall (1994: 185) unterstreicht mit den Begriffen »Artikulation« und »[n]eue Artikula-

tion«, die er Laclau (vgl. 1990: 40) entlehnt, die Tatsache, dass das moderne Subjekt

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Constantin Sonkwé Tayim

der Identität bei Fromer steht hier symbolisch für die Situation vieler Juden

in der Emanzipationszeit, die im ständigen, ausgeprägten Wandel ist. Der

Übergang ist hier ein Synonym von Vorläufigkeit, aber oft auch von Prekari-

tät. Diese Situation führt auch dazu, dass diemeisten Autobiographien dieser

Zeit keine bloßen Lebenserinnerungen, sondern Anlass zur Auseinanderset-

zung mit aktuellen Fragen sind, und in dieser Hinsicht keinen ausschließlich

rückblickenden Fokus haben. Manche dieser Texte fokussieren nur insofern

auf die Vergangenheit, als diese es ihnen ermöglicht, die Gegenwart zur Spra-

che zu bringen. Sie zeugen aber vor allem von der Schwierigkeit für Juden,

in dieser Übergangsperiode als ›Ich‹ aufzutreten, d.h. für sich allein zu spre-

chen.

4. Meno Burg, Joseph Samuel Bloch und Sigmund Mayer:
Erzählungen der jüdischen Emanzipation in Deutschland

Von der Geburt wie auch vomWerdegang her zeigen Sigmund Mayer, Joseph

Samuel Bloch und Meno Burg drei verschiedene Profile. Bloch und Mayer

stammen aus ärmlichen Verhältnissen.Während Bloch, geboren 1850 in Duk-

la, Galizien, eine traditionell jüdische Erziehung genoss und später Rabbiner

wurde, kamMayer 1831 im Preßburger Ghetto zurWelt undwurde Kaufmann.

Burg wurde 1790 in Berlin geboren. Auch er kommt aus äußerst bescheide-

nen Verhältnissen. In Burg verbinden sich jüdisch-traditionelle und weltliche

Ausbildung. Burg wurde nämlich einer der wenigen jüdischen Offiziere der

preußischen Armee und ein angesehenes Mitglied der jüdischen Gemeinde

zu Berlin.

BurgsGeschichtemeinesDienstlebens (1998) ist demAutor nach die Geschich-

te einer Emanzipation; der Autor versteht sie als eine Art ›Rezept‹ für eine

gelungene Integration von Juden in die deutsche Gesellschaft:

Sie soll den jüdischen Jüngling ermutigen, sie soll ihm zeigen, dass auch in

unserm Vaterlande der Jude zu Staatsämtern gelangen kann und in seiner

sich in einer ständigen Verhandlung seiner Identität befindet, die je nach Umständen

aus der Artikulierung unterschiedlicher Elemente besteht. Die Folge ist das Zuweisen

von immer neuen Subjektpositionen. Ältere Momente der Identität würden durch das

Auftauchen neuer Elemente nicht völlig verschwinden, weil sie eine »Spur« (Hall 1994:

34) hinterlassen. Damit ist gemeint, dass eine Subjektposition die ihr vorangegangene

nicht verwischt, sondern sie in sich aufnimmt undbereits auf die ihr folgende hinweist.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die jüdische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne 157

öffentlichen Laufbahn nicht aufgehalten wird, vorausgesetzt, daß der dem

Staatsdienst sich widmende jüdische Jüngling von vornherein bemüht ist,

seine Pflichten in ihrem ganzen Umfange zu erfüllen; daß er sich bestrebt,

das Vertrauen und die Liebe seiner Vorgesetzten zu erwerben; daß er da-

bei vor allem Gott im Herzen und seine Stellung und sein Ziel vor Augen hat.

(Ebd.: 2; Hervorh. i. Orig.)

Es handelt sich also um eine Geschichte für die Nachwelt bzw. für die jüdi-

sche Nachwelt und die Adressaten sind, wie Burg (ebd.) betont, vor allem die

»Glaubensgenossen, und namentlich [der] jüngere Teil derselben«. Weil das

Zielpublikum nicht außerhalb des Judentums zu suchen ist, versteht sich der

Text auch als Weitergabe des eigenen kulturellen und moralischen Vermächt-

nisses an die Nachwelt im Sinne der Tsava’ah. In Burgs Formulierungen er-

scheint die jüdische Gemeinschaft stets als die eigene Familie. Zudem handelt

es sich zwar um die Geschichte eines stolzen Mannes, der Großartiges voll-

bracht hat, die Geschichte präsentiert aber ein überindividueller Erzähler, der

wenig Interesse an der Bildung eines persönlichen Bewusstseins zeigt und

vielmehr deutlich zugunsten des kollektiven Bewusstseins zurücktritt. Burgs

Darstellung des eigenenWerdegangs wird somit zur Darstellung eines kollek-

tiven »Kampfes« (ebd.: 7) um Emanzipation, denn das hier dargestellte ›Ich‹

ist in Wahrheit ein ›Wir‹. Nicht selten formuliert Burg auch seine Vorstellung

des Verhältnisses zwischen Judentum und Nichtjudentum so, dass erkennbar

wird, dass es ihm nicht um ein sich individualisierendes Ich geht, sondern

um die Geschichte der Juden in Preußen. Der jüdische Jüngling, so seine For-

mulierung,

wird deshalb auch fortan auf sein ganzes Benehmen, auf sein Tun und Las-

sen, auf seine ganze persönliche Erscheinung noch fortwährend sehr acht geben

müssen, sich vorsichtig vor Übergriffen und Überschätzungen zu hüten ha-

ben, seine Handlungen, seine Sprache und Gebären einer strengen und unpartei-

ischen Kritik unterwerfen, sich anerkannt tüchtige Vorbilder zur Nacheiferung

wählen, und überhaupt mit einer um so größeren Bescheidenheit und Nach-

sicht auftreten müssen, als ihm jetzt vom Staat das Recht zu fordern ge-

wissermaßen eingeräumt worden ist. Dieses stete Auf-sich-acht-geben, die-

se Vorsicht, diese fortwährende Aufmerksamkeit auf sich selbst, ist indessen nur

in der ersten Zeit unbequem, vielleicht beschwerlich, aber sie ist unerlässlich

und führt auf dem geradenWege zum erwünschten Ziel; dabei ist sie zugleich

in Hinsicht der äußeren Bildung und Erscheinung von unschätzbarem Er-

folg. Diese stete Aufmerksamkeit auf sich selbst wird aber nach einer nicht

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Constantin Sonkwé Tayim

allzu langen Praktik zur Gewohnheit, und man befindet sich zuletzt in der

Ausübung derselben, ohne weiter daran zu denken, ohne sich irgendwie Re-

chenschaft davon zu geben. Durch das Sich-zu-eigen-machen der hier auf-

gestellten Forderungen wird und muß nachgerade das manchmal wohlbe-

gründete Vorurteil schwinden und die schöne Zeit der Anerkennung und der

Gleichheit eintreten. (Ebd.: 168f.; Hervorh. C.S.)

Burg mag hier die eigene Geschichte erzählen, doch die Formulierung seines

Programms ist vor allem die Erzählung jüdischer Assimilation in Deutsch-

land, denn das ›Auf-sich-achten‹, das zur Gewohnheit und zumTeil des Selbst

wird, verkörpert deutlich diese assimilierende Tendenz. Die erstrebte Gleich-

heit ist möglicherweise eine berufliche, sie erfolgt aber nur zum Preis der

Aufgabe des eigenen Judentums und somit der eigenen Persönlichkeit. Diese

Frage der Assimilation bzw. der Emanzipation ist in Burgs Lebensgeschichte

unumgänglich, sie ist hier sogar das Hauptthema, das den Fokus der Auto-

biographie immer wieder vom Persönlichen zum Kollektiven verschiebt.

Auch Joseph Samuel Blochs dreibändige Autobiographie mit dem Titel Er-

innerungen aus meinem Leben (1922a; 1922b; 1933) ist eine apologetische Erzäh-

lung vom politischen Werdegang des Rabbiners und späteren Abgeordneten

des österreichischen Parlaments, der auf sein eigenes Wirken für die Eman-

zipation der Juden in Österreich zurückblickt.5 Dieser Rückblick erfolgt, wie

Bloch (1922a: IX; Hervorh. C.S.) das selbst in der folgenden Formulierung dar-

tut, nach dem Lustprinzip6:

In Trianon, dem reizenden französischen Schlosse, […] findet sich in der Mit-

te des Parkes eine Sonnenuhr, welche die Inschrift trägt: Horas non numero,

nisi serena, was auf Deutsch lautet: »Ich zähle nur die heiteren Stunden.«

Wir tragen eine solche Sonnenuhr ständig mit uns herum, die Erinnerung,

und ich glaube, daß es eine besondere Gabe der Götter, eine besondere Gnade

desHimmels ist, daß auchunsere Sonnenuhr sich zuletzt nur der heiteren, der

glücklichen Stunden erinnert, die – mit den Jahren – in einem immer herr-

licheren Glanze erstrahlen, während alles, was trübe und düster war, nach

und nach von dem feinen grauen Schleier des Vergessens gedeckt wird.

5 Toury (1984: 61f.) schreibt, dass Bloch seine Aktion in der österreichischen Öffentlich-

keit vor allem zur Selbstprofilierung nutzte und glaubt, in Bloch einen scharfsinnigen

politischen Opportunisten zu erkennen.

6 Siehe zum Lustprinzip auch Freud 1975: 213-272.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die jüdische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne 159

Bloch nimmt somit jede Kritik vorweg, dieman ihm in Bezug auf die Vollstän-

digkeit seiner Autobiographie machen könnte. Er überschreibt dementspre-

chend seinen Text auch nicht mit Lebensgeschichte, sondern mit Erinnerungen

ausmeinem Leben. Schon daraus wird deutlich, dass seine Aufmerksamkeit der

Entwicklung der eigenen Persönlichkeit, nicht der Gruppe gilt. Ungewöhnlich

ist diese Einstellung bereits aus dem Grund, dass die Erinnerung, besonders

die Erinnerung an das Leiden und an das Kummervolle, eine der wichtigsten

Grundlagen des jüdischen kulturellen Bewusstseins ist. Insofern erscheint die

Behauptung, es sei eine Gnade, das Unglück zu vergessen, ausgerechnet aus

der Perspektive eines Rabbiners als höchst problematisch. Bloch erweckt mit

seinen programmatischen Äußerungen den Eindruck, als sei seine Geschichte

ohne jegliches Interesse an dieser Tradition des Erinnerns geschrieben wor-

den.

Allerdings lässt die Umsetzung erkennen, dass dieses Vergessen nicht

die jüdische Wir-Gruppe, sondern hauptsächlich die eigene Person des Au-

tobiographen betrifft. Dies vor allem lässt den personalen Fokus des Textes

hervortreten. Betrachtetman letzteren genauer, so wird aber schnell deutlich,

dass diese Ich-Fokussierung sich sukzessive doch zu einer Wir-Fokussierung

wie bei Burg entwickelt, sodass sich die anfangs als Entwicklung eines Ich-

Bewusstseins angekündigte Geschichte zu einer Auseinandersetzung mit

der Emanzipationsfrage wandelt und diese Frage ins Zentrum der Erzäh-

lung rückt. Denn die Mühe, die sich Bloch gibt, seiner Autobiographie den

Charakter einer historischen Quelle zu verleihen, ist unübersehbar. Seine Er-

innerungen aus meinem Leben, deren dritter Band posthum von seinem Bruder

Morris Bloch herausgegeben wurden, sind zwar eine Selbstdarstellung, sie

sind aber vor allem Memoiren und auch eine Art Chronik. Dieser Text ist

insofern eine ›moderne‹ Autobiographie, als er die spezifische Art und Weise

entfaltet, in der Bloch die gesellschaftlichen Verhältnisse seiner Zeit geprägt

hat (vgl. Neumann 1970: 6).

Die Erzählung beschränkt sich aber nicht auf die »Geschichte seines Wer-

dens und seiner Bildung, seines Hineinwachsens in die Gesellschaft« (ebd.:

25), sondern sie stellt auch Blochs Individualität als »Träger einer sozialen

Rolle« (ebd.) dar und ragt somit gattungstypologisch unverkennbar in den Be-

reich der Memoiren hinein. Diese Orientierung wird u.a. durch die im Text

enthaltenen Zeitdokumente, Zeitungs- und Zeitschriftauszüge sowie archi-

vierten Reden verstärkt. Der Horizont ist am Ende also letztlich ein jüdisch-

nationaler und die persönliche Perspektive tritt hinter die kollektive zurück.

Der Text handelt weitgehend von einem ›Ich‹, das ständig von einem ›Wir‹

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Constantin Sonkwé Tayim

überholt wird, sodass der zentrale Protagonist des Textes eine Wir-Identität

ist. So kann auch Bloch der heiklen Frage der Assimilation nicht entgehen.

Seine Position in Bezug auf diese Frage fasst er in folgender Metapher zu-

sammen:

Das Oel, sagten unsere Alten, ist das Bild Israels, es mischt und mengt sich

nicht mit anderen Flüssigkeiten, es assimiliert sich nicht. Nicht feindlich sol-

len wir den Völkerstämmen gegenüberstehen, in Frieden und Eintracht wol-

len wir Hand in Handmit ihnen den großen Kulturaufgaben derMenschheit

uns widmen, − allein, wie das Oel dem Gebote gehorcht, das sein Schöpfer

ihm eingepflanzt hat, von anderen Elementen sich abzuscheiden und abzu-

sondern, so gehorchen wir einem Gottesgesetze, wenn wir unser innerstes

Wesen, Kern und Stern unserer Geschichte gegen alle Anfeindungen vertei-

digen. Dies ist es auch, was die ›Kadimah‹ anstrebt, was sie sich zum Ziele

steckte. DasOel strebt immer aufwärts; gemischtmit anderen Flüssigkeiten,

siehst Du das Oel immer am Rande des Gefäßes, du kannst mit aller Gewalt

und List versuchen, es hinunterzudrängen, es drängt wieder nach oben und

bleibt an der obersten Schicht; so strebt auch der Geist Israels immer auf-

wärts. O! es hat an Versuchungen nicht gefehlt, an künstlichen, an gewalt-

tätigen, dieses winzige Oel niederzudrücken, und an den Boden zu ketten

– doch umsonst! Keine Gewalt vermag es, den Geist Israels für die Dauer

niederzudrücken, er sprengt alle Fesseln der Tyrannei und höhnt der ohn-

mächtigen Gewalt seiner Hasser. (Bloch 1922a: 73; Hervorh. i. Orig.)

Blochs Vorstellung eines nativistisch-essentialisierenden Diskurses, der die

Welt in binäre Kategorien teilt, ist für den Zweck der Argumentation hier

zweitrangig. Wichtiger ist die Tatsache, dass die Auseinandersetzung mit

sich selbst weitgehend zur Auseinandersetzung mit dem Schicksal der eige-

nen Gemeinschaft wird, so zum Beispiel die Auseinandersetzung mit wichti-

gen Figuren des Judentums wieTheodor Herzl, SigmundMayer, Baron Albert

Rothschild und Dr. Alfred Stern in Bezug auf ihr Wirken und ihre Bedeutung

in der öffentlichen Debatte um die Emanzipation der Juden.

Im Gegensatz zu Burg und Bloch, die sich deutlich im Judentum posi-

tionieren, optiert Sigmund Mayer (1926), zumindest in seinen programmati-

schen Äußerungen, für eine »fuite vers l’homme« im Sinne von Sartre (1954:

61), indem er zunächst behauptet, er sei nur aus Rücksicht gegenüber den

Eltern nicht zum Christentum übergetreten (vgl. Mayer 1926: 214). Zudem

schreibt er, er sei zur Zeit der Reaktion, als der Antisemitismus neu entfacht

wurde, dem Judentum weitgehend entfremdet gewesen und könne ihm nun

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die jüdische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne 161

zum Zeitpunkt der Entstehung seiner Memoiren völlig objektiv gegenübertre-

ten (vgl. ebd.: 1). Ferner begründet Mayer (ebd.: VIII) das Verfassen seiner

Autobiographie damit, dass er »die Erinnerung an all das, was ich gesehen

und gehört, erlebt und erfahren, auch gedacht und getan […] wieder wach

werden lassen [wollte], um selbst dadurch Ruhe mit der eigenen Vergangen-

heit zu finden«. Der Text ist demnach eine Ich-bezogene Erzählung, die der

Bewusstseinsbildung dient. Der Horizont der Erzählung ist am Anfang gleich

der des ›Ichs‹. Nicht zufällig betont also der Autobiograph im Anschluss, es

gehe ihm keinesfalls darum, »auf die Diskussion oder Lösung einer Spezi-

alfrage ein[zu]wirken« (ebd.), womit die Integration der Juden bzw. des Ju-

dentums in die deutsche Gesellschaft gemeint ist. Zumindest der Intention

nach zielt Mayers Text also auf die Entwicklung eines persönlichen Selbstbe-

wusstseins abseits des Judentums. Mayer (1926) lässt klar erkennen, dass es

ihm nicht um die Juden geht, sondern um sein ›Ich‹, das sich entschieden von

einer Wir-Identität distanziert und abseits aller Umwälzungen und Verände-

rungenMensch und nicht unbedingt Jude ist. Diese Positionierung außerhalb

des Judentums, die dem Autobiographen ermöglichen soll, ›für sich allein‹ zu

schreiben, d.h. sich von seiner Sozialisation zu abstrahieren, scheint aber nur

teilweise bzw. überhaupt nicht zu gelingen.

Bereits im Titel der Lebenserinnerungen (1926) wird auf die jüdische Her-

kunft des Kaufmanns hingewiesen und damit deutlich gemacht, dass der

Horizont des Textes das Judentum ist. Die Bezeichnung ›jüdisch‹ zeugt aber

auch von einem gewissen historischen Bewusstsein, also davon, dass das Le-

ben des Autobiographen hier exemplarisch für das Leben einer Gemeinschaft

steht, ob dies gewollt ist oder nicht. Aufschlussreich ist in dieser Hinsicht

auch der Schluss der Autobiographie. Dort schreibt der Autor:

Ich setzte also diesemeine Autobiographie nicht weiter fort, schließe sie ab.

Hat sie ja doch den ursprünglichen Zweck – und ich kehre hier zum Anfan-

ge derselben, zur einleitenden Vorrede zurück – nämlich durch diese Rück-

schau aufmeineWanderung durch das Lebenmir eine gewisse Ruhe zu gewäh-

ren, nicht nur erreicht, sondern sie ist, wenn ich dem Urteile von Kulturhistori-

kernwie Karl Lamprecht und anderen trauen darf, über dieses erreichte Ziel

weit hinausgewachsen, hat nach den verschiedenen Richtungen ein volles Le-

bensbild des 19. und zum Teil des 20. Jahrhunderts geliefert. (Ebd.: 454; Hervorh.

C.S.)

Der Text ist also nicht nur die Darstellung eines persönlichenWerdegangs als

»Ausdruck der Identitätsbildung«, sondern zugleich auch die »Darstellung

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Constantin Sonkwé Tayim

des sozialen Rollenspiels des Erwachsenen«, und zwar in dem Sinne, dass

dieser Erwachsene eine bestimmte Rolle in den dargestellten Geschehnissen

spielte (Neumann 1970: 8).

Daher betont Mayer auf der einen Seite die Suche nach der Ruhe durch die

Prüfung bzw. Begründung der persönlichen Leistungen, und auf der ande-

ren Seite die kulturhistorische Leistung. Das Lebensbild des 19. Jahrhunderts

und zumTeil des 20. Jahrhunderts wird aber aus demBlickpunkt der persön-

lichen Erfahrung geliefert, das eigene Leben und die eigenen Träume und

Vorstellungen dienen der historischen Darstellung als Folie. (Sonkwé 2013:

244)

Die eigene Geschichte ist unweigerlich die Geschichte des Judentums. Unver-

meidlich wird also das ›Ich‹ ständig vom ›Wir‹ heimgesucht und ständig wird

der Versuch, die eigene Individualität herauszustellen, durch die Gruppen-

identität unterminiert.Mayer schreibt nicht nur über sein Judentum, sondern

auch und besonders über das österreichische Judentum im 19. Jahrhundert.

Dass er am Ende seiner Geschichte über das anfangs festgelegte Ziel einer

persönlichen Suche nach innerer Ruhe und nach Selbstbewusstsein hinaus-

geht, erscheint dabei letztlich beabsichtigt. Das eine geht nicht ohne das an-

dere, die Geschichte des ›Ich‹ wäre ohne die des ›Wir‹ sinnlos. Die Geschichte

eines einzelnen Juden ist in diesem Sinne immer auch die Geschichte einer

Gemeinschaft.

5. Schluss

Durch die Umwälzungen der Emanzipationszeit, welche die Assimilation

weiter Teile der jüdischen Bevölkerung herbeiführte, erfährt auch die jü-

dische Tradition der Erinnerung grundlegende Veränderungen. Letztere

hängen nicht nur, wie schon bei Salomon Maimon, mit der Aufgabe jüdi-

scher Sprachen undMundarten zugunsten der deutschen Sprache und damit

einhergehend mit einer Erweiterung des Zielpublikums, sondern auch mit

der Neupositionierung von vielen Juden zur jüdischen Gemeinschaft und

zum Judentum zusammen. In dieser Hinsicht ist die Emanzipationszeit

ein Schwellenmoment, ein Raum interkultureller Verflechtungen und der

Produktion von Hybridität. Eine solche Produktion ist zweifelsohne die

spezifische Mischform, die an jüdischen Selbstentwürfen der Emanzipa-

tionszeit erkennbar ist. Obwohl diese Texte sich nicht mehrheitlich der

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die jüdische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne 163

jüdischen Tradition des ethischen Willens (Tsava’ah) widmen, bleibt eine

Spur dieser Tradition bei vielen Autobiographen erhalten. Dies entspricht

Moseleys Vorstellung einer ›jüdischen Autobiographie‹: »[W]hen Jews do

write autobiographies, these works are, mirabile dictu, non-autobiographical.

That is, the focus of Jewish autobiographical narrator being in effect, a trope

for the first-person plural of the collective.« (Moseley 2006: 73; Hervorh. i.

Orig.) Das ›Ich‹ in jüdischen Autobiographien gehe unvermeidlich mit einem

›Wir‹ einher. Eine jüdische Autobiographie ist in diesem Sinne stets ein

Zugang zu einer besonderen Gruppenerfahrung durch einen bestimmten

personalen Blickpunkt (vgl. Olney 1980: 13). Dabei spielt das Verhältnis des

Autobiographen zur Wir-Gruppe, d.h. die Verankerung des betroffenen

Juden in seiner Kultur und in seiner Gemeinschaft, eine entscheidende Rolle.

Dass der Horizont jüdisch bleibt, hängt meistens damit zusammen, dass

die Situation des Autobiographen keine »chemins de fuite« (Sartre 1954:

57f.), d.h. keine Wege aus dem Judentum heraus, aufweist, oder auch, dass

jene Wege, die aus dem Judentum führen und eine Alternative anbieten,

zwangsweise ins Judentum zurückführen. Die Möglichkeit, eine individu-

ellere Perspektive einzunehmen, korreliert damit, dass das Schicksal der

Gruppe weniger Bedeutung trägt. Dies ist bei jüdischen Autobiographen aus

der so entscheidenden Epoche der Emanzipation kaum der Fall.

Literaturverzeichnis

Aristoteles (1982): Poetik.Hg. v. Manfred Fuhrmann. Stuttgart.

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur. Tübingen.

Bloch, Joseph Samuel (1922a): Erinnerungen aus meinem Leben. Band I.

Wien/Leipzig.

Ders. (1922b): Erinnerung aus meinem Leben. Band II. Wien/Leipzig.

Ders. (1933): Erinnerungen aus meinem Leben. Band III. Hg. v. Morris Bloch.

Wien.

Burg, Meno (1998): Geschichte meines Dienstlebens [1916]. Teetz.

Freud, Sigmund (1975): Jenseits des Lustprinzips. In: Ders.: Psychologie des

Unbewussten. Band III. Studienausgabe. Herausgegeben von Alexander

Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey. Frankfurt a.M., S. 213-

272.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Constantin Sonkwé Tayim

Fromer, Jakob (1905): Plan einer Realkonkordanz der talmudisch-rabbinischen

Literatur. In: Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 25, H. 2,

S. 349-356.

Ders. (1906): Vom Ghetto zur modernen Kultur. Eine Lebensgeschichte. Char-

lottenburg.

Ders. (1911): Ghettodämmerung. Eine Lebensgeschichte. Berlin/Leipzig.

Gelhard, Dorothee (2008): »Mit dem Gesicht nach vorne gewandt«. Erzählte

Tradition in der deutsch-jüdischen Literatur. Wiesbaden.

Hall, Stuart (1994): Rassismus und kulturelle Identität. Hamburg.

Herlitz, Georg (Hg.; 1987): Jüdisches Lexikon. Ein enzyklopädisches Hand-

buch des jüdischen Wissens in 4 Bänden. Band III. Ib – Ma. Frankfurt

a.M.

Katz, Jakob (2002): Tradition und Krise. Der Weg der jüdischen Gesellschaft

in die Moderne. München.

Kłańska, Maria (1994): Aus dem Schtetl in die Welt. 1772 bis 1938. Ostjüdische

Autobiographien in deutscher Sprache. Wien.

Laclau, Ernesto (1990): New reflections on the revolution of our time. London.

Maimon, Salomon (1792): Salomon Maimon’s Lebensgeschichte. Von ihm

selbst geschrieben und herausgegeben von K. P. Moritz. In zwei Theilen.

Berlin.

Maimon, Salomon (1793): Salomon Maimon’s Lebensgeschichte. Von ihm

selbst geschrieben und herausgegeben von K. P.Moritz. Zweiter und letz-

ter Theil. Berlin.

Mayer, Sigmund (1926): Lebenserinnerungen. Ein Jüdischer Kaufmann 1831

bis 1911. Lebenserinnerungen von SigmundMayer, zweite, stark vermehr-

te, verbesserte Auflage. Hg. v. Sidonie Rosenberg. Berlin/Wien.

Mintz, Alan (1989): »Banished from their father’s table«. Loss of faith and He-

brew autobiography. Bloomington/Indianapolis.

Misch, Georg (1949): Geschichte der Autobiographie. Band 1,1. Das Altertum,

erste Hälfte. Frankfurt a.M.

Moseley, Marcus (2006): Being for myself alone. Origins of Jewish autobiog-

raphy. Stanford.

Neumann, Bernd (1970): Identität und Rollenzwang. ZurTheorie der Autobio-

graphie. Frankfurt a.M.

Olney, James (1980): Autobiography and the cultural moment. A thematic, his-

torical, and bibliographical introduction. In: Ders. (Hg.): Autobiography.

Essays theoretical and critical. Princeton, S. 3-27.

Ricœur, Paul (1990): Soi-même comme un autre. Paris.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die jüdische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne 165

Rosenfeld, Alvin H. (1975): Inventing the Jew: Notes on Jewish autobiography.

In: Midstream. A monthly Jewish review 21, H. 4, S 54-80.

Sartre, Jean-Paul (1954): Réflexion sur la question juive. Paris.

Sonkwé Tayim, Constantin (2013): Narrative der Emanzipation. Autobiogra-

phische Identitätsentwürfe deutschsprachiger Juden aus der Emanzipa-

tionszeit. Berlin/Boston.

Stanislawski, Michael (2004): Autobiographical Jews. Essays in Jewish self-

fashioning. Seattle/London.

Toury, Jacob (1984): Joseph Samuel Bloch und die jüdische Identität im öster-

reichischen Kaiserreich. In: Walter Grab (Hg.): Jüdische Integration und

Identität in Deutschland und Österreich 1848-1918. Tel-Aviv, S. 41-64.

Volkening, Heide (2003): Am Rande der Autobiographie. Ghostwriting – Si-

gnatur – Geschlecht. München.

Wiedemann, Conrad (2005): Grenzgänge. Studien zur europäischen Literatur

und Kultur. Heidelberg.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

