Die jiidische Erinnerungstradition
und die Herausforderung der Moderne
Das Beispiel einiger Autobiographen

der Emanzipationszeit

Constantin Sonkwé Tayim

Abstract

The article assumes that the emancipation era in 19th century Europe has been a moment
of cultural entanglements and social as well as cultural transition for European Jews who
had lived almost to the end of the 18th century in a certain autarky and relative auto-
nomy. Therefore, it investigates the way the Jewish autobiographical tradition, with its
specific philosophical foundation and its memory discourse, was influenced by the chan-
ges inherent to this period. Considering the autobiographical narratives of Jakob Fromer,
Sigmund Mayer, Joseph Samuel Bloch and Meno Burg, the analysis addresses the issue
of the memory traditions as well as the implication of narrative strategies and identity
discourses for the authors’ Jewishness and their position to Jewish modernity.

Title: The Jewish memory tradition and the challenge of modernity. Some examples of au-
tobiographical narratives from the emancipation era
Keywords: Jews; autobiography; emancipation; modernism; identity

1. Einleitung

Zachor! [Erinnere dich!] heiflt das Gebot Gottes an jeden Juden. An dieses Ge-
bot halten sich die Juden, indem sie sich gegen das Vergessen wappnen. Der
Tradition der Tsava’'ah [ethischer Wille] entspricht die Verpflichtung des Fami-
lienoberhauptes, den Nachkommen sein geistiges Vermachtnis in Form einer
Lebensdarstellung weiterzugeben. In diesem Sinne versteht Moseley (2006:

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148  Constantin Sonkwé Tayim

75; Hervorh. i. Orig.) die Aufgabe des Autobiographieforschers in Bezug auf
das Judentum folgendermafen:

The method to be adopted [..] would be fundamentally ahistorical, the task
of the scholar of the genre being to trace formal, thematic and psycholog-
ical lines of continuity between contemporary and pre-modern Jewish au-
tobiographical texts with little regard for actual evidence of textual trans-
mission. One such line of continuity could, for example be traced from the
Tsava'ah (Ethical Will) to the Haskalah' ,confession<a la Guenzberg, in which
the writer summarizes the fruit of his experience for the benefit of his off-

spring.

Es gebe also eine Tradition jidischer autobiographischer Texte, die weit zu-
riickverfolgt werden kann. Ob Memoiren, autobiographische Romane oder
Autobiographien im engeren Sinne des Wortes, Moseley (ebd.: 67) besteht auf
der Idee einerjidischen Tradition der Autobiographie: »[Tlhere exists an indi-
genously Jewish autobiographical tradition.«* Diese sehr starke Hinwendung
zur Vergangenheit hat nach Gelhard (2008) damit zu tun, dass im Judentum

1 Haskalah ist die Bezeichnung fiir die jidische Aufklarung und verweist auf die im 18.
und 19.Jahrhundert stattfindende Wende im jiidischen Leben, die gekennzeichnet ist
durch die Sprengung der geschlossenen jiidischen Lebensformen zugunsten einer Off-
nung gegenuber der nichtjiidischen Umgebung, jedoch mit der Bewahrung der eige-
nen Religion. Der Haskalah-Bewegung geht es um die Begriindung einer neuen Form
des Juden, der zugleich im Judentum und in der allgemeinen Kultur verwurzelt ist.
»Der Weg der Haskalah ging von Deutschland iiber Osterreich nach Polen und Ruf-
land« (Herlitz1987: 1443). Wohl aus diesem Grund wird sie auch Berlinismus bzw. Berli-
nische oder Mendelssohnsche Schule genannt. Denn in Moses Mendelssohn als Synthese
aus Judentum und nichtjiidischer Umwelt findet sich die ganze Philosophie dieser Be-
wegung am besten verkorpert, die die westliche Aufklarung zur Grundlage hatte. Die
Anhinger der Haskalah wurden Maskilim [Aufgeklarte] genannt.

2 Moseley (vgl. 2006: 14) denkt aber wie Rosenfeld (vgl. 1975: 54-61), dass Juden sich
besser in den eigenen Sprachen konstruieren als in Sprachen, an deren Gestaltung sie
keinen Anteil hatten. Daher zeigen ihm zufolge Autobiographien im Hebréischen oder
Jiddischen eine Autonomie, die man bei Autobiographien in nichtjiidischen Sprachen
nicht antreffen wiirde. Diese Position kann man nachvollziehen, wenn man bedenkt,
dass sowohl Rosenfeld als auch Moseley sich auf Autobiographien vonJuden beziehen,
die entweder noch voéllig im Judentum integriert waren oder zumindest noch durch
Erziehung eine erkennbare Bindung ans Judentum hatten. Diese Position darf man
dagegen relativieren, wenn man sich mit Autobiographen auseinandersetzt, die von
Geburt an keine Verankerung mehr im Judentum haben.

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die judische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne

das Zeitverstindnis nicht wie etwa in der griechischen Kultur auf der Uber-
windung der Generationen beruht, sondern auf der Sukzessivitit, d.h. auf
der Ubergabe des geschichtlich-kulturellen Vermichtnisses vom Vater zum
Sohn bzw. von einer Generation an die nichste. Dies habe zur Folge, dass alle
Zeitdimensionen in der Entstehung der Genealogie prasent sind:

Vergangenheit ist nicht ein weit zuriickliegendes Ereignis, das rekonstruiert
werden muss, sondern das hebrdische Wort fiir die Vergangenheit»lefanim,
lifne< bedeutet >Vorderseites, >Gesicht« oder >vor dem Antlitz«. Die Vergan-
genheit steht in dieser Auffassung nicht hinter, sondern vor uns. Das Wort
>panim« (Gesichts, >Vorderseites, »Antlitz<) steckt darin, das aber auchin sei-
ner Gegenwarts, >in seiner Anwesenheit<bedeutet, und>lifnaj<bezeichnet bi-
blisch immersim Innerstens, >im Allerheiligsten<. Maimonides gibt folgende
Worterklarung: sPanimc« ist auch die Bezeichnung fiir die Gegenwart (Exis-
tenz) einer Person und ihre Anwesenheit. (Ebd.: 3f.; Hervorh. i. Orig.)

Wenn also Vergangenheit und Gegenwart so eng miteinander verbunden sind
bzw. gleichgesetzt werden, dann fithrt dies dazu, dass die Existenz des Indi-
viduums selbst mit dem Vergessen nichtig wird. Vergessen bedeutet Tod.

Lebenszeugnisse, die nach der Tradition der Tsavaah entstanden und
dementsprechend vorwiegend dem engen Familienkreis der Autoren gewid-
met waren, wurden oft im Hebriischen oder im Jiddischen verfasst. Solche
Zeugnisse sind auch ein Beleg der Trennung von jiidischer und nichtjiidischer
Welt bis zum 18. Jahrhundert. Der erste Text, der diese Logik vollig auf den
Kopf stellt und somit einen Bruch in dieser Erinnerungskultur kennzeichnet,
ist die Lebensgeschichte des Salomon Maimon (1792; 1793) gegen Ende des 18.
Jahrhunderts. Bis dahin fehlt eine Tradition jidischer Lebenszeugnisse, die
nach dem christlich-abendlindischen Modell das Individuum ins Zentrum
des Interesses stellt und im Sinne von Misch (1949: 10) eine »Auflerung des
Menschen von sich selbst« ist und somit die »Freude nach Selbstdarstellung
der Personlichkeit« (ebd.: 8) verkérpert.

In der Emanzipationszeit, die in Deutschland gewdhnlich im Zeitraum
zwischen 1780 und 1871 situiert wird, gibt es zunehmend Juden, die ihre Indi-
vidualitit nicht nur der jiidischen Gemeinschaft, sondern der Gesamtgesell-
schaft gegeniiber proklamieren und sich demnach nicht nur als besondere
Juden, sondern auch als besondere Menschen individualisieren. Der vorlie-
gende Beitrag will anhand von konkreten Beispielen aus der Emanzipations-
zeit der Frage nachgehen, wie das Spannungsverhiltnis von Emanzipation
und Assimilation die autobiographische Praxis bei Juden prigt. Welche Tra-

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce

149


https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Constantin Sonkwé Tayim

dition der Autobiographie pflegen jiidische Autobiographen und zu welchem
Zweck? Wie legitimieren sie ihre Positionierungen? Wohin wenden die Au-
toren ihr Gesicht? Im Fokus steht dabei tiber die Identititsfrage hinaus die
gattungsisthetische Frage der Existenzbedingungen einer spezifischen jiidi-
schen Autobiographie in der Emanzipationszeit, d.h. die Frage, ob die judi-
sche Tradition der Weitergabe vom Familienvermichtnis in dieser Schwellen-
zeit weiterbesteht und in welcher Form. Allgemein formuliert geht es also um
die Frage, wie die jiidische Tradition der Autobiographie den Ubergang der
judischen Gesellschaft zur Moderne erlebt.

2. Impetus und Modalitaten einer jiidischen Autobiographie
in der Emanzipationszeit

Jidische Autobiographen der Emanzipationszeit sind sich bewusst, dass sie
eine Ubergangsphase erleben, dass sie sich also »in einem Ausnahmezustand«
(Bhabha 2000: 61) befinden, wie man mit Homi K. Bhabhas Rekurs auf Walter
Benjamins Formulierung sagen kann. Es ist ein Zustand des >Neuentstehenss,
denn er impliziert eine Abkehr des Judentums vom Paradigma der traditio-
nellen Gesellschaft, d.h. »einer Gesellschaft, die ihrem Selbstverstindnis nach
auf Wissen und auf Werten beruhte, die ihr aus der Vergangenheit her iiber-
liefert waren« (Katz 2002: 15). Die Emanzipation, die eine Abkehr vom Gegen-
satz judisch vs. nichtjidisch als vorrangige konzeptuelle und organisatorische
Kategorien der deutschen Gesellschaft bedeutet, steht fiir die Notwendigkeit,
»iiber Geschichten von Subjektivititen mit einem Ursprung oder Anfang hin-
aus zu denken und sich aufjene Momente oder Prozesse zu konzentrieren, die
bei der Artikulation von kulturellen Differenzen produziert werden« (Bhabha
2000: 2). Die Emanzipation fungiert in diesem Sinne als ein Bereich des »dar-
itber Hinausgehenden« (ebd.: 1), als ein Moment des Ubergangs also.

Mintz (1989) schreibt zum Ubergang vom traditionellen zum modernen
Judentum, dass Ende des 18. Jahrhunderts eine Leserschaft fiir hebrdische
Literatur nicht garantiert war. »[T]o write in Hebrew at the turn of the cen-
tury represented a calling of a different sort. It represented a faithfulness in
a troubled present and an unseen future.« (Ebd.: 24) Zur Jahrhundertwende
ist also die 4sthetische Entscheidung der Wahl der Sprache an sich bereits ein
diskursiver Akt der Positionierung und vor allen Dingen eine Stellungnahme
zum gesellschaftlichen Ubergang. Mintz (ebd.) gebraucht aber nicht zufil-
lig die Bezeichnung »troubled«, denn es handelt sich um eine Epoche, die

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die judische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne

von Unsicherheit und Umwilzungen im kulturellen System des Judentums
gepragt ist. Es herrscht, wie am Spannungsverhiltnis zwischen Integration
bzw. Emanzipation und kultureller Assimilation spiirbar ist, »ein Gefiihl von
Desorientierung, eine Stérung des Richtungssinns«, um erneut mit Bhabha
(2000: 2) zu sprechen. Denn man gerit mit der Emanzipation in einen insta-
bilen Raum, der von einem unhaltbaren Verlust der kulturellen Autonomie
bzw. der kulturellen Ausnahmesituation des Judentums geprigt ist, wie Mo-
seley (2006: 14) am Beispiel der jidischen Autobiographie erkennt:

Jewish autobiography written in non-Jewish languages can never attain the
autonomy of that written in Hebrew or Yiddish, but will always be subsumed
within the larger autobiographical scircuit< and system of literary relations
of the adopted language - even if this subsumption be to the category of
literary sexoticac.

Maimon (1792; 1793) gab also mit der Wahl des Hochdeutschen die Autonomie
der jidischen Autobiographie preis. Das Schreiben auf Hebriisch ist sowohl
zur Zeit der Haskalah [judische Aufklirung] als auch zu spiteren Zeiten in
der Moderne eine ausgesprochen ideologische Entscheidung, sie trigt aber
in beiden Kontexten jeweils eine andere Bedeutung. Wahrend in der Zeit der
Haskalah das Hebrdische eben die Teilnahme an dieser inneren Reformbewe-
gung des Judentums bedeutet, steht sie in der Moderne eher fiir eine Riick-
kehr zu den Wurzeln, fiir die Wiederbelebung einer weitgehend verdringten
judischen Tradition. Dass Maimon (1792; 1793) in Bezug auf diese Wahl der
Sprache in der Moderne zahlreiche Nachfolger hat, zeigt, in welchem Ver-
hiltnis die modernen Texte zur altjiidischen Tradition der Autobiographie
stehen. Auf Hebrdisch zu schreiben, so Mintz (1989: 13) weiter, ermoglicht
den Zugriff auf einen reichen Bestand kultureller Referenzen: »[Writing in
Hebraic] makes available to the writer — and creates a connexion with — the
great classical literary tradition and its repertoire of sources and allusions.«
Diese kulturelle Grundlage fehlt vielen Autobiographen der Emanzipations-
zeit. Ob die Autobiographien dadurch ihren >jiidischen Charakter« endgiiltig
einbiifSen, wird noch zu erdrtern sein. Obwohl Maimon (1792; 1793) das Hoch-
deutsche verwendet, ist sein Text noch keine Konstruktion eines individuel-
len Bewusstseins und keine Selbstthematisierung bzw. Selbststilisierung als
Individuum. »Sein immer wieder erneutes und wiederholtes Aufgenommen-
werden im jidischen Haus« (Wiedemann 2005: 69) fithrt dazu, dass es ihm
unmoglich ist, fiir sich allein zu sprechen. Sein Text bleibt in vielerlei Hin-
sicht am Rande der Gattung im modernen Sinne des Wortes, weil das >Ich«

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce

151


https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Constantin Sonkwé Tayim

schon immer eine Trope fiir das kulturelle >Wir< ist.> Obwohl er in seinem
Leben keinen Sinn fiir Familie zeigt und dazu fremde Denk- und Formtradi-
tionen iibernimmt, bleibt sein Horizont jener der Gruppe, der er angehort.
Eines scheint aber aufler Frage zu stehen: die Tatsache, dass die Blitte jidi-
scher Selbstzeugnisse in der Moderne vor dem Hintergrund eines besonde-
ren historischen Kontextes zu erkliren ist, wie dies auch Stanislawski (2004)
darlegt. Dieser besondere Kontext ist u.a. gepragt durch die Emanzipation
bzw. die Assimilation der Juden und deren Begleiterscheinungen. Dass bei
den meisten Autobiographen diese Motive immer wieder diskutiert werden,
zeugt nicht nur von einem gewissen kollektiven Bewusstsein, sondern auch
vom Bewusstsein des Ubergangs, das dazu fithrt, dass ihr Gesicht im Sinne
von Gelhard (vgl. 2008: 3f.) nicht zwangsweise nach hinten, sondern vor al-
lem nach vorne gewandt ist, d.h., dass sie in gewisser Hinsicht versuchen,
»die Zukunft auf der [ihnen] zugewandten Seite zu berithren« (Bhabha 2000:
10).

3. Jakob Fromer und die Moderne

Jakob Fromer ist fiir die Periode der jiidischen Emanzipation in Deutschland
keine unbekannte Figur. Nicht nur seine Karriere als Talmudiibersetzer und
-spezialist, sondern auch seine zahlreichen Schriften zum Judentum, darun-
ter sein Plan einer Real-Konkordanz der talmudisch-rabbinischen Literatur (1905),
sprechen fiir sich. Durch seinen Werdegang als Jude ist Fromer eine wichtige
Figur der jiidischen Emanzipation in Deutschland.

Fromer, der 1938 starb, veroffentlichte 1911 eine modifizierte Fassung sei-
ner Autobiographie von 1906. Bei den Anderungen handelt es sich um Kiir-
zungen, die er am urspriinglichen Text vornahm. Die erste Version von From-
ers Lebensgeschichte mit dem Titel Vom Ghetto zur modernen Kultur. Eine Le-
bensgeschichte (1906) bezeichnet Maria Klafiska (1994: 283) nicht zu Unrecht als
»nervose Fassung«. Diese Version beinhaltet den Aufsatz Das Wesen des Juden-
tums, in dem Fromer sehr umstrittene Positionen zum Judentum vertritt und
das Judentum teilweise scharf angreift. Zudem kiirzt Fromer die zweite Ver-
sion um einige Briefe und fiigt Tagebuchnotizen hinzu. Seine Auflerungen
haben zur Folge, dass er sich mit der jiidischen Gemeinschaft zerstreitet, von
seinem Amt als Bibliothekar der jiidischen Bibliothek in Berlin unehrenhaft

3 Siehe zu den Merkmalen moderner Autobiographie auch Volkening 2003.

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die judische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne

entlassen wird und seine Génner im Rahmen seiner wissenschaftlichen Ar-
beiten verliert. Fromer (vgl. 1906:183) schreibt u.a., dass der Judenhass ein un-
abianderliches Naturgesetz sei, mit dem man sich abfinden solle. Der Schluss
der Version von 1906 bestitigt auch Fromers komplexes Verhiltnis zum Ju-
dentum zu jenem Zeitpunkt. Dort schreibt er:

Die Geschichte ist zu Ende. Ich weiss nicht, welchen Weg mich jene geheim-
nisvolle Macht weiter zu fiithren beabsichtigt. Aberich verzichte auf den Rest.
Mir ekelt es vor den Menschen mit ihrer Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit,
ihrem Hass und ihrer Liebe, ihrer Bewunderung und Verachtung. Mir ekelt
vor der Welt, vor dem Leben... Du guter, lieber Vater! Du warst doch besser
daran wie ich. Du konntest wenigstens mit jenem gutmiitigen, mitleidigen
Ausruf von dannen gehen:>Das narrische Weltel« [sic!]. (Ebd.: 271f.)

Bei Fromer handelt es sich um einen Juden, der sich weitgehend von seiner
Gemeinschaft abwendet. Es handelt sich aber vor allem um einen Menschen,
der sich nach vielen Riickschligen vollig verzweifelt zeigt. Diese Verzweif-
lung, die allgemein auch den sich emanzipierenden bzw. assimilierenden Ju-
den betrifft, ist in der zweiten Fassung von Fromers Lebensgeschichte nicht
mehr wahrnehmbar. Zumindest der Schluss des Textes von 1911 deutet auf ei-
ne vollig andere Einstellung zum Judentum und zum Leben im Allgemeinen
hin. In der Textversion von 1911 verdffentlicht Fromer eine stark modifizier-
te Version des umstrittenen und innerhalb wie teilweise auch aufSerhalb der
judischen Gemeinschaft stark kritisierten Aufsatzes Das Wesen des Judentums.
Am Ende dieser neuen Geschichte steht ein Fromer, der wieder Freude am
Leben zeigt und das Verhiltnis zum Judentum pflegt:

Wieder stehe ich da, wo ich vor fiinf Jahren gestanden habe. Aber die Din-
ge haben sich doch inzwischen griindlich gedndert. Die Zeiten, in denen ich
mich nach triagem Frieden, nach Gliick und Ruhe gesehnt, wo ich mit mei-
nem Schicksal gehadert habe, sind nun vortiber. Ich liebe den Kampf, ich lie-
be die Leiden. Ich liebe Euch, Ihr treuen Gefidhrten meines Lebens, als mei-
ne Wohltiter, meine Genien! Euch habe ich zu danken, dafd ich nicht in der
dumpfen Niederung geblieben bin; dafdich trotz aller Enttduschungen, aller
Hindernisse noch immer den Mut und die Kraft habe, meinem Ziele zuzu-
streben. Ich gehdre zum Stamme derer, die durch keine andere Macht als
durch den Tod besiegt werden kénnen. (Fromer 1911: 212)

Die spiteren Anderungen am Text begriindet er im Vorwort zum neuen Text
folgendermafien:

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce

153


https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Constantin Sonkwé Tayim

Meine Vergangenbheit, die ich im ersten Abschnitte schilderte, war zwar nicht
minder unerfreulich als die Gegenwart. Aber die Entfernung hatte sie in ei-
nen milden, geklarten Schein gehiillt. Ich stand ihr frei gegeniiber. Die Er-
lebnisse des zweiten Abschnittes dagegen erdriickten mich durch ihre Na-
he. Menschen und Dinge, die dem Fernstehenden kaum noch beachtenswert
sind, Ereignisse, liber die er mit einem befreienden Lachen hinweggegangen
ware, erschienen mir damals dusserst wichtig und tragisch. [...] Ich habe nun
den ersten Abschnitt — bis auf wenige stilistische Verbesserungen und eini-
ge eingestreute Notizen und Episoden — unveridndert gelassen, den zweiten
hingegen durch einen neuen ersetzt. (Ebd.: 0.5.)

Fromers Revision der fritheren Version betrifft also hauptsichlich sein Ver-
hiltnis zum Judentum und mithin zur nichtjiidischen Welt. Der Unterschied
zwischen beiden Versionen seiner Autobiographie ist das Zeugnis einer tiefen
Krise, die sich in dieser Schwellenzeit in Bezug auf das Verhiltnis einzelner
Juden zu ihrer Gemeinschaft abzeichnet. Er ist zugleich der deutlichste Beleg
des Ubergangs bzw. der Schwierigkeit, mit diesem umzugehen. Die zwei-
te Version von Fromers Text steht ndmlich in einem ambivalenten Verhilt-
nis zur ersten Version. Einerseits stellt er vom Titel her — Ghettoddmmerung
(1911) — den Ausklang eines Prozesses dar, den die erste Version mit dem Ti-
tel Vom Ghetto zur modernen Kultur (1906) eingeleitet hatte. Andererseits weicht
er vom ersten Text dadurch ab, dass er das Ende des Ghettos im Sinne einer
Emanzipation der Juden ankiindigt und damit den Pessimismus aufgibt, der
den Weg des traditionellen Juden >vom Ghetto zur modernen Kultur« bislang
kennzeichnet.

Die Tatsache, dass Fromer nur fiinf Jahre nach dem Erscheinen des ers-
ten Textes meint, er beurteile mit zunehmender Distanz manches anders,
mag daran liegen, dass die Unmittelbarkeit des Erlebnisses die autobiogra-
phische Rekonstruktion der Vergangenheit beeintrichtigen kann. Man sollte
hier aber vor allem in Betracht ziehen, dass sich die Lebensverhiltnisse des
Autobiographen und seine Beziehungen zur jiidischen wie zur nichtjiidischen
Welt verbessert haben, was seine Behauptungen allerdings nur andeutungs-
weise erahnen lassen. Die Revision der eigenen Position liegt also weniger
an der zeitlichen Distanz als an der Spezifik der Verinderungen im eigenen
Leben. Sie ist aber vor allem eine Geste der Selbstkonstruktion, d.h. der er-
zdhlerischen Konstruktion der eigenen Identitit. Ricceur (1990) hat in seinen
Studien zu Zeit und Erzihlung und in Bezug auf das, was er »constitution de
soi« (ebd.: 138) nennt, den Begriff der »narrativen Identitit« (ebd.) geprigt,

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die judische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne

um darauf hinzuweisen, dass die Identitit einer dargestellten Figur erst im
Fortlauf der Erzihlung entsteht und in diesem Sinne eine >erzihlte Identitit<
sei, weil sie erst durch die Zusammensetzung der Handlungen im aristote-
lischen Sinne zustande kommt (vgl. Aristoteles 1982: 19, 23 und 53; Ricceur
1990: 138). Die Identitit der Figur hinge also von der Geschichte ab : »Le récit
construit I'identité du personnage, quon peut appeler son identité narrative,
en construisant celle de Phistoire racontée. Cest 'identité de 'histoire qui fait
l'identité du personnage.« (Ricoeur 1990 : 175)

Kniipft man an diese Vorstellung der Identitit an, so kdnnte man behaup-
ten, dass Fromers Identitit — so wie die seiner Erzihlung — nicht abschlie-
Rend festgelegt ist, sondern schwankt. Diese Instabilitit griindet auf den Le-
bensverhiltnissen der Juden, die in einem Kontext interkultureller Verflech-
tungen und Abwilzungen das eigene Dasein immer wieder neu denken miis-
sen. Die Schwierigkeit, sich festzulegen, geht mit der Unfihigkeit einher, im
kulturellen Ausnahmezustand der Emanzipation zu einem Begrift des Selbst-
bewusstseins zu gelangen, der von den gesellschaftlichen Verhiltnissen der
gesamten jiidischen Gemeinschaft nicht stark gepragt ist, d.h. einem Begriff,
der nicht von der Idee des Ubergangs geprigt ist. In diesem Sinne bedeutet
der Ubergang fiir viele Juden dieser Zeit eine Neuschreibung bzw. Neuorien-
tierung des eigenen Judentums. Die Revision der Autobiographie ist zugleich
eine Revision des jidischen Selbstbewusstseins. Schreiben erhilt in diesem
Sinne einen dezidiert performativen Charakter.

Fromers Versuch, sich durch die Erzdhlung des eigenen Lebens von der
judischen Gemeinschaft abzusetzen, fithrt ihn erst recht zum Judentum. Die
Unsicherheit, die sich an Fromers Revisionsversuchen ablesen lisst, zeugt von
dem Kampf, der dem individuellen Selbstentwurf in diesem Kontext zugrun-
de liegt. Es ist ein Kampf, der die Uberzeugung im Hinblick auf das Ziel, aber
auch Zweifel im Hinblick auf die Mittel vor Augen fiihrt. Die Identitit des
sich darstellenden Juden wird zu einem dynamischen Prozess im Sinne von
Hall (vgl. 1994: 174-194), in dem ein stindiges Gleiten und Aufschieben statt-
findet und nichts Festes entsteht, sondern immer nur Positionierungen vor-
genommen werden, die mit verschiedenen Subjektpositionen einhergehen.
Das Individuum weist demnach keine einheitliche Identitit, sondern kon-
tingente und vorliufige Identititen auf, die durch ein Spiel von »Artikulati-
on«und »[n]eue[r] Artikulation« geformt werden (ebd.: 185).* Diese Offenheit

4 Hall (1994: 185) unterstreicht mit den Begriffen »Artikulation« und »[n]eue Artikula-
tiong, die er Laclau (vgl. 1990: 40) entlehnt, die Tatsache, dass das moderne Subjekt

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce

155


https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Constantin Sonkwé Tayim

der Identitit bei Fromer steht hier symbolisch fiir die Situation vieler Juden
in der Emanzipationszeit, die im stindigen, ausgeprigten Wandel ist. Der
Ubergang ist hier ein Synonym von Vorliufigkeit, aber oft auch von Prekari-
tit. Diese Situation fithrt auch dazu, dass die meisten Autobiographien dieser
Zeit keine blofRen Lebenserinnerungen, sondern Anlass zur Auseinanderset-
zung mit aktuellen Fragen sind, und in dieser Hinsicht keinen ausschlief3lich
riickblickenden Fokus haben. Manche dieser Texte fokussieren nur insofern
auf die Vergangenheit, als diese es ihnen ermdglicht, die Gegenwart zur Spra-
che zu bringen. Sie zeugen aber vor allem von der Schwierigkeit fiir Juden,
in dieser Ubergangsperiode als >Ich< aufzutreten, d.h. fiir sich allein zu spre-
chen.

4.  Meno Burg, Joseph Samuel Bloch und Sigmund Mayer:
Erzahlungen der jiidischen Emanzipation in Deutschland

Von der Geburt wie auch vom Werdegang her zeigen Sigmund Mayer, Joseph
Samuel Bloch und Meno Burg drei verschiedene Profile. Bloch und Mayer
stammen aus drmlichen Verhiltnissen. Wihrend Bloch, geboren 1850 in Duk-
la, Galizien, eine traditionell jiidische Erziehung genoss und spiter Rabbiner
wurde, kam Mayer 1831 im Prefburger Ghetto zur Welt und wurde Kaufmann.
Burg wurde 1790 in Berlin geboren. Auch er kommt aus duflerst bescheide-
nen Verhiltnissen. In Burg verbinden sich jiidisch-traditionelle und weltliche
Ausbildung. Burg wurde nimlich einer der wenigen jiidischen Offiziere der
preufdischen Armee und ein angesehenes Mitglied der jiidischen Gemeinde
zu Berlin.

Burgs Geschichte meines Dienstlebens (1998) ist dem Autor nach die Geschich-
te einer Emanzipation; der Autor versteht sie als eine Art >Rezept« fiir eine
gelungene Integration von Juden in die deutsche Gesellschaft:

Sie soll den jiidischen Jingling ermutigen, sie soll ihm zeigen, dass auch in
unserm Vaterlande der Jude zu Staatsimtern gelangen kann und in seiner

sich in einer stindigen Verhandlung seiner Identitdt befindet, die je nach Umstanden
aus der Artikulierung unterschiedlicher Elemente besteht. Die Folge ist das Zuweisen
von immer neuen Subjektpositionen. Altere Momente der Identitit wiirden durch das
Auftauchen neuer Elemente nicht vollig verschwinden, weil sie eine »Spur« (Hall 1994:
34) hinterlassen. Damitist gemeint, dass eine Subjektposition die ihr vorangegangene
nichtverwischt, sondernsieinsich aufnimmtund bereits aufdie ihr folgende hinweist.

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die judische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne

offentlichen Laufbahn nicht aufgehalten wird, vorausgesetzt, dafs der dem
Staatsdienst sich widmende jidische Jingling von vornherein bemdht ist,
seine Pflichten in ihrem ganzen Umfange zu erfiillen; daf$ er sich bestrebt,
das Vertrauen und die Liebe seiner Vorgesetzten zu erwerben; dafd er da-
bei vor allem Gott im Herzen und seine Stellung und sein Ziel vor Augen hat.
(Ebd.: 2; Hervorh. i. Orig.)

Es handelt sich also um eine Geschichte fir die Nachwelt bzw. fur die jidi-
sche Nachwelt und die Adressaten sind, wie Burg (ebd.) betont, vor allem die
»Glaubensgenossen, und namentlich [der] jiingere Teil derselben«. Weil das
Zielpublikum nicht aufierhalb des Judentums zu suchen ist, versteht sich der
Text auch als Weitergabe des eigenen kulturellen und moralischen Vermacht-
nisses an die Nachwelt im Sinne der Tsava'ah. In Burgs Formulierungen er-
scheint die jiidische Gemeinschaft stets als die eigene Familie. Zudem handelt
es sich zwar um die Geschichte eines stolzen Mannes, der Grofiartiges voll-
bracht hat, die Geschichte prisentiert aber ein tiberindividueller Erzihler, der
wenig Interesse an der Bildung eines personlichen Bewusstseins zeigt und
vielmehr deutlich zugunsten des kollektiven Bewusstseins zuriicktritt. Burgs
Darstellung des eigenen Werdegangs wird somit zur Darstellung eines kollek-
tiven »Kampfes« (ebd.: 7) um Emanzipation, denn das hier dargestellte >Ich«
ist in Wahrheit ein >Wir<. Nicht selten formuliert Burg auch seine Vorstellung
des Verhiltnisses zwischen Judentum und Nichtjudentum so, dass erkennbar
wird, dass es ihm nicht um ein sich individualisierendes Ich geht, sondern
um die Geschichte der Juden in Preufien. Der jidische Jiingling, so seine For-
mulierung,

wird deshalb auch fortan auf sein ganzes Benehmen, auf sein Tun und Las-
sen, auf seine ganze persionliche Erscheinung noch fortwdhrend sehr acht geben
miissen, sich vorsichtig vor Ubergriffen und Uberschitzungen zu hiiten ha-
ben, seine Handlungen, seine Sprache und Gebiiren einer strengen und unpartei-
ischen Kritik unterwerfen, sich anerkannt tiichtige Vorbilder zur Nacheiferung
wiéhlen, und iiberhaupt mit einer um so grifieren Bescheidenheit und Nach-
sicht auftreten mussen, als ihm jetzt vom Staat das Recht zu fordern ge-
wissermafien eingerdumt worden ist. Dieses stete Auf-sich-acht-geben, die-
se Vorsicht, diese fortwihrende Aufmerksamkeit aufsich selbst, ist indessen nur
in der ersten Zeit unbequem, vielleicht beschwerlich, aber sie ist unerldsslich
und fiihrt auf dem geraden Wege zum erwiinschten Ziel; dabei ist sie zugleich
in Hinsicht der dufderen Bildung und Erscheinung von unschatzbarem Er-
folg. Diese stete Aufmerksambkeit auf sich selbst wird aber nach einer nicht

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce

157


https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Constantin Sonkwé Tayim

allzu langen Praktik zur Gewohnheit, und man befindet sich zuletzt in der
Ausiibung derselben, ohne weiter daran zu denken, ohne sich irgendwie Re-
chenschaft davon zu geben. Durch das Sich-zu-eigen-machen der hier auf-
gestellten Forderungen wird und mufs nachgerade das manchmal wohlbe-
griindete Vorurteil schwinden und die schone Zeit der Anerkennung und der
Gleichheit eintreten. (Ebd.: 168f.; Hervorh. C.S.)

Burg mag hier die eigene Geschichte erzihlen, doch die Formulierung seines
Programms ist vor allem die Erzihlung jiidischer Assimilation in Deutsch-
land, denn das »Auf-sich-achten¢, das zur Gewohnheit und zum Teil des Selbst
wird, verkdrpert deutlich diese assimilierende Tendenz. Die erstrebte Gleich-
heit ist méglicherweise eine berufliche, sie erfolgt aber nur zum Preis der
Aufgabe des eigenen Judentums und somit der eigenen Persénlichkeit. Diese
Frage der Assimilation bzw. der Emanzipation ist in Burgs Lebensgeschichte
unumginglich, sie ist hier sogar das Hauptthema, das den Fokus der Auto-
biographie immer wieder vom Persénlichen zum Kollektiven verschiebt.

Auch Joseph Samuel Blochs dreibindige Autobiographie mit dem Titel Er-
innerungen aus meinem Leben (1922a; 1922b; 1933) ist eine apologetische Erzih-
lung vom politischen Werdegang des Rabbiners und spateren Abgeordneten
des dsterreichischen Parlaments, der auf sein eigenes Wirken fiir die Eman-
zipation der Juden in Osterreich zuriickblickt.” Dieser Riickblick erfolgt, wie
Bloch (1922a: IX; Hervorh. C.S.) das selbst in der folgenden Formulierung dar-
tut, nach dem Lustprinzip®:

In Trianon, dem reizenden franzosischen Schlosse, [...] findet sich in der Mit-
te des Parkes eine Sonnenuhr, welche die Inschrift trigt: Horas non numero,
nisi serena, was auf Deutsch lautet: »Ich zihle nur die heiteren Stunden.«
Wir tragen eine solche Sonnenuhr stindig mit uns herum, die Erinnerung,
und ich glaube, dafd es eine besondere Gabe der Gotter, eine besondere Gnade
des Himmels ist, dafS auch unsere Sonnenuhrsich zuletzt nur der heiteren, der
gliicklichen Stunden erinnert, die — mit den Jahren — in einem immer herr-
licheren Glanze erstrahlen, wiahrend alles, was triilbe und diister war, nach
und nach von dem feinen grauen Schleier des Vergessens gedeckt wird.

5 Toury (1984: 61f) schreibt, dass Bloch seine Aktion in der 6sterreichischen Offentlich-
keit vor allem zur Selbstprofilierung nutzte und glaubt, in Bloch einen scharfsinnigen
politischen Opportunisten zu erkennen.

6 Siehe zum Lustprinzip auch Freud 1975: 213-272.

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die judische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne

Bloch nimmt somit jede Kritik vorweg, die man ihm in Bezug auf die Vollstin-
digkeit seiner Autobiographie machen konnte. Er iiberschreibt dementspre-
chend seinen Text auch nicht mit Lebensgeschichte, sondern mit Erinnerungen
aus meinem Leben. Schon daraus wird deutlich, dass seine Aufmerksambkeit der
Entwicklung der eigenen Personlichkeit, nicht der Gruppe gilt. Ungewdhnlich
ist diese Einstellung bereits aus dem Grund, dass die Erinnerung, besonders
die Erinnerung an das Leiden und an das Kummervolle, eine der wichtigsten
Grundlagen des jiidischen kulturellen Bewusstseins ist. Insofern erscheint die
Behauptung, es sei eine Gnade, das Ungliick zu vergessen, ausgerechnet aus
der Perspektive eines Rabbiners als hochst problematisch. Bloch erweckt mit
seinen programmatischen Auflerungen den Eindruck, als sei seine Geschichte
ohne jegliches Interesse an dieser Tradition des Erinnerns geschrieben wor-
den.

Allerdings lisst die Umsetzung erkennen, dass dieses Vergessen nicht
die jiidische Wir-Gruppe, sondern hauptsichlich die eigene Person des Au-
tobiographen betrifft. Dies vor allem lisst den personalen Fokus des Textes
hervortreten. Betrachtet man letzteren genauer, so wird aber schnell deutlich,
dass diese Ich-Fokussierung sich sukzessive doch zu einer Wir-Fokussierung
wie bei Burg entwickelt, sodass sich die anfangs als Entwicklung eines Ich-
Bewusstseins angekiindigte Geschichte zu einer Auseinandersetzung mit
der Emanzipationsfrage wandelt und diese Frage ins Zentrum der Erzih-
lung riickt. Denn die Miihe, die sich Bloch gibt, seiner Autobiographie den
Charakter einer historischen Quelle zu verleihen, ist uniibersehbar. Seine Er-
innerungen aus meinem Leben, deren dritter Band posthum von seinem Bruder
Morris Bloch herausgegeben wurden, sind zwar eine Selbstdarstellung, sie
sind aber vor allem Memoiren und auch eine Art Chronik. Dieser Text ist
insofern eine moderne« Autobiographie, als er die spezifische Art und Weise
entfaltet, in der Bloch die gesellschaftlichen Verhiltnisse seiner Zeit geprigt
hat (vgl. Neumann 1970: 6).

Die Erzihlung beschrinkt sich aber nicht auf die »Geschichte seines Wer-
dens und seiner Bildung, seines Hineinwachsens in die Gesellschaft« (ebd.:
25), sondern sie stellt auch Blochs Individualitit als »Triger einer sozialen
Rolle« (ebd.) dar und ragt somit gattungstypologisch unverkennbar in den Be-
reich der Memoiren hinein. Diese Orientierung wird u.a. durch die im Text
enthaltenen Zeitdokumente, Zeitungs- und Zeitschriftausziige sowie archi-
vierten Reden verstirkt. Der Horizont ist am Ende also letztlich ein jidisch-
nationaler und die personliche Perspektive tritt hinter die kollektive zuriick.
Der Text handelt weitgehend von einem »Ich«, das stindig von einem >Wir<

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Constantin Sonkwé Tayim

iberholt wird, sodass der zentrale Protagonist des Textes eine Wir-Identitit
ist. So kann auch Bloch der heiklen Frage der Assimilation nicht entgehen.
Seine Position in Bezug auf diese Frage fasst er in folgender Metapher zu-
sammen:

Das Oel, sagten unsere Alten, ist das Bild Israels, es mischt und mengt sich
nicht mit anderen Flussigkeiten, es assimiliert sich nicht. Nicht feindlich sol-
len wirden Volkerstimmen gegeniiberstehen, in Frieden und Eintracht wol-
len wir Hand in Hand mitihnen den grofRen Kulturaufgaben der Menschheit
uns widmen, — allein, wie das Oel dem Cebote gehorcht, das sein Schépfer
ihm eingepflanzt hat, von anderen Elementen sich abzuscheiden und abzu-
sondern, so gehorchen wir einem Gottesgesetze, wenn wir unser innerstes
Wesen, Kern und Stern unserer Geschichte gegen alle Anfeindungen vertei-
digen. Dies ist es auch, was die >Kadimah«anstrebt, was sie sich zum Ziele
steckte. Das Oel strebt immer aufwarts; gemischt mitanderen Flissigkeiten,
siehst Du das Oel immer am Rande des Gefafies, du kannst mit aller Gewalt
und List versuchen, es hinunterzudringen, es dringt wieder nach oben und
bleibt an der obersten Schicht; so strebt auch der Geist Israels immer auf-
warts. O! es hat an Versuchungen nicht gefehlt, an kiinstlichen, an gewalt-
tatigen, dieses winzige Oel niederzudriicken, und an den Boden zu ketten
— doch umsonst! Keine Gewalt vermag es, den Ceist Israels fir die Dauer
niederzudriicken, er sprengt alle Fesseln der Tyrannei und héhnt der ohn-
machtigen Gewalt seiner Hasser. (Bloch 1922a: 73; Hervorh. i. Orig.)

Blochs Vorstellung eines nativistisch-essentialisierenden Diskurses, der die
Welt in binire Kategorien teilt, ist fur den Zweck der Argumentation hier
zweitrangig. Wichtiger ist die Tatsache, dass die Auseinandersetzung mit
sich selbst weitgehend zur Auseinandersetzung mit dem Schicksal der eige-
nen Gemeinschaft wird, so zum Beispiel die Auseinandersetzung mit wichti-
gen Figuren des Judentums wie Theodor Herzl, Sigmund Mayer, Baron Albert
Rothschild und Dr. Alfred Stern in Bezug auf ihr Wirken und ihre Bedeutung
in der offentlichen Debatte um die Emanzipation der Juden.

Im Gegensatz zu Burg und Bloch, die sich deutlich im Judentum posi-
tionieren, optiert Sigmund Mayer (1926), zumindest in seinen programmati-
schen Auferungen, fiir eine »fuite vers 'homme« im Sinne von Sartre (1954:
61), indem er zunichst behauptet, er sei nur aus Riicksicht gegeniiber den
Eltern nicht zum Christentum iibergetreten (vgl. Mayer 1926: 214). Zudem
schreibt er, er sei zur Zeit der Reaktion, als der Antisemitismus neu entfacht
wurde, dem Judentum weitgehend entfremdet gewesen und kénne ihm nun

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die judische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne

zum Zeitpunkt der Entstehung seiner Memoiren vollig objektiv gegeniibertre-
ten (vgl. ebd.: 1). Ferner begriindet Mayer (ebd.: VIII) das Verfassen seiner
Autobiographie damit, dass er »die Erinnerung an all das, was ich gesehen
und gehort, erlebt und erfahren, auch gedacht und getan [...] wieder wach
werden lassen [wollte], um selbst dadurch Ruhe mit der eigenen Vergangen-
heit zu finden«. Der Text ist demnach eine Ich-bezogene Erzihlung, die der
Bewusstseinsbildung dient. Der Horizont der Erzihlung ist am Anfang gleich
der des >Ichs<. Nicht zufillig betont also der Autobiograph im Anschluss, es
gehe ihm keinesfalls darum, »auf die Diskussion oder Losung einer Spezi-
alfrage ein[zu]wirken« (ebd.), womit die Integration der Juden bzw. des Ju-
dentums in die deutsche Gesellschaft gemeint ist. Zumindest der Intention
nach zielt Mayers Text also auf die Entwicklung eines personlichen Selbstbe-
wusstseins abseits des Judentums. Mayer (1926) lisst klar erkennen, dass es
ihm nicht um die Juden geht, sondern um sein »Ich, das sich entschieden von
einer Wir-Identitit distanziert und abseits aller Umwilzungen und Verinde-
rungen Mensch und nicht unbedingt Jude ist. Diese Positionierung aufierhalb
des Judentums, die dem Autobiographen ermdglichen soll, >fiir sich allein< zu
schreiben, d.h. sich von seiner Sozialisation zu abstrahieren, scheint aber nur
teilweise bzw. iberhaupt nicht zu gelingen.

Bereits im Titel der Lebenserinnerungen (1926) wird auf die jiidische Her-
kunft des Kaufmanns hingewiesen und damit deutlich gemacht, dass der
Horizont des Textes das Judentum ist. Die Bezeichnung >jiidisch« zeugt aber
auch von einem gewissen historischen Bewusstsein, also davon, dass das Le-
ben des Autobiographen hier exemplarisch fir das Leben einer Gemeinschaft
steht, ob dies gewollt ist oder nicht. Aufschlussreich ist in dieser Hinsicht
auch der Schluss der Autobiographie. Dort schreibt der Autor:

Ich setzte also diese meine Autobiographie nicht weiter fort, schliefle sie ab.
Hat sie ja doch den urspriinglichen Zweck — und ich kehre hier zum Anfan-
ge derselben, zur einleitenden Vorrede zurlick — ndmlich durch diese Riick-
schau auf meine Wanderung durch das Leben mir eine gewisse Ruhe zu gewih-
ren, nicht nur erreicht, sondern sie ist, wenn ich dem Urteile von Kulturhistori-
kern wie Karl Lamprecht und anderen trauen darf, (iber dieses erreichte Ziel
weit hinausgewachsen, hat nach den verschiedenen Richtungen ein volles Le-
bensbild des 19. und zum Teil des 20. Jahrhunderts geliefert. (Ebd.: 454; Hervorh.
C.S)

Der Text ist also nicht nur die Darstellung eines personlichen Werdegangs als
»Ausdruck der Identititsbildung«, sondern zugleich auch die »Darstellung

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce

161


https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Constantin Sonkwé Tayim

des sozialen Rollenspiels des Erwachsenen«, und zwar in dem Sinne, dass
dieser Erwachsene eine bestimmte Rolle in den dargestellten Geschehnissen
spielte (Neumann 1970: 8).

Daher betont Mayer auf der einen Seite die Suche nach der Ruhe durch die
Priifung bzw. Begriindung der personlichen Leistungen, und auf der ande-
ren Seite die kulturhistorische Leistung. Das Lebensbild des19. Jahrhunderts
und zum Teil des 20.Jahrhunderts wird aber aus dem Blickpunkt der person-
lichen Erfahrung geliefert, das eigene Leben und die eigenen Traume und
Vorstellungen dienen der historischen Darstellung als Folie. (Sonkwé 2013:
244)

Die eigene Geschichte ist unweigerlich die Geschichte des Judentums. Unver-
meidlich wird also das >Ich« stindig vom >Wir< heimgesucht und stindig wird
der Versuch, die eigene Individualitit herauszustellen, durch die Gruppen-
identitit unterminiert. Mayer schreibt nicht nur iitber sein Judentum, sondern
auch und besonders iiber das dsterreichische Judentum im 19. Jahrhundert.
Dass er am Ende seiner Geschichte iiber das anfangs festgelegte Ziel einer
personlichen Suche nach innerer Ruhe und nach Selbstbewusstsein hinaus-
geht, erscheint dabei letztlich beabsichtigt. Das eine geht nicht ohne das an-
dere, die Geschichte des >Ich« wire ohne die des >Wir« sinnlos. Die Geschichte
eines einzelnen Juden ist in diesem Sinne immer auch die Geschichte einer
Gemeinschaft.

5. Schluss

Durch die Umwilzungen der Emanzipationszeit, welche die Assimilation
weiter Teile der judischen Bevolkerung herbeifiihrte, erfihrt auch die ji-
dische Tradition der Erinnerung grundlegende Verinderungen. Letztere
hingen nicht nur, wie schon bei Salomon Maimon, mit der Aufgabe jidi-
scher Sprachen und Mundarten zugunsten der deutschen Sprache und damit
einhergehend mit einer Erweiterung des Zielpublikums, sondern auch mit
der Neupositionierung von vielen Juden zur jiudischen Gemeinschaft und
zum Judentum zusammen. In dieser Hinsicht ist die Emanzipationszeit
ein Schwellenmoment, ein Raum interkultureller Verflechtungen und der
Produktion von Hybriditit. Eine solche Produktion ist zweifelsohne die
spezifische Mischform, die an jidischen Selbstentwiirfen der Emanzipa-
tionszeit erkennbar ist. Obwohl diese Texte sich nicht mehrheitlich der

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die judische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne 163

judischen Tradition des ethischen Willens (Tsava'ah) widmen, bleibt eine
Spur dieser Tradition bei vielen Autobiographen erhalten. Dies entspricht
Moseleys Vorstellung einer sjiidischen Autobiographie«: »[Wlhen Jews do
write autobiographies, these works are, mirabile dictu, non-autobiographical.
That is, the focus of Jewish autobiographical narrator being in effect, a trope
for the first-person plural of the collective.« (Moseley 2006: 73; Hervorh. i.
Orig.) Das >Ich«in jiidischen Autobiographien gehe unvermeidlich mit einem
>Wir< einher. Eine judische Autobiographie ist in diesem Sinne stets ein
Zugang zu einer besonderen Gruppenerfahrung durch einen bestimmten
personalen Blickpunkt (vgl. Olney 1980: 13). Dabei spielt das Verhaltnis des
Autobiographen zur Wir-Gruppe, d.h. die Verankerung des betroffenen
Juden in seiner Kultur und in seiner Gemeinschaft, eine entscheidende Rolle.
Dass der Horizont jidisch bleibt, hingt meistens damit zusammen, dass
die Situation des Autobiographen keine »chemins de fuite« (Sartre 1954:
57f.), d.h. keine Wege aus dem Judentum heraus, aufweist, oder auch, dass
jene Wege, die aus dem Judentum fithren und eine Alternative anbieten,
zwangsweise ins Judentum zuriickfithren. Die Moglichkeit, eine individu-
ellere Perspektive einzunehmen, korreliert damit, dass das Schicksal der
Gruppe weniger Bedeutung trigt. Dies ist bei jiidischen Autobiographen aus
der so entscheidenden Epoche der Emanzipation kaum der Fall.

Literaturverzeichnis

Aristoteles (1982): Poetik. Hg. v. Manfred Fuhrmann. Stuttgart.

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur. Tiibingen.

Bloch, Joseph Samuel (1922a): Erinnerungen aus meinem Leben. Band I.
Wien/Leipzig.

Ders. (1922b): Erinnerung aus meinem Leben. Band II. Wien/Leipzig.

Ders. (1933): Erinnerungen aus meinem Leben. Band III. Hg. v. Morris Bloch.
Wien.

Burg, Meno (1998): Geschichte meines Dienstlebens [1916]. Teetz.

Freud, Sigmund (1975): Jenseits des Lustprinzips. In: Ders.: Psychologie des
Unbewussten. Band III. Studienausgabe. Herausgegeben von Alexander
Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey. Frankfurt a.M., S. 213-
272.

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Constantin Sonkwé Tayim

Fromer, Jakob (1905): Plan einer Realkonkordanz der talmudisch-rabbinischen
Literatur. In: Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft 25, H. 2,
S. 349-356.

Ders. (1906): Vom Ghetto zur modernen Kultur. Eine Lebensgeschichte. Char-
lottenburg.

Ders. (1911): Ghettodimmerung. Eine Lebensgeschichte. Berlin/Leipzig.

Gelhard, Dorothee (2008): »Mit dem Gesicht nach vorne gewandt«. Erzihlte
Tradition in der deutsch-jiidischen Literatur. Wiesbaden.

Hall, Stuart (1994): Rassismus und kulturelle Identitit. Hamburg.

Herlitz, Georg (Hg.; 1987): Jiidisches Lexikon. Ein enzyklopddisches Hand-
buch des jidischen Wissens in 4 Binden. Band III. Ib — Ma. Frankfurt
a.M.

Katz, Jakob (2002): Tradition und Krise. Der Weg der jiidischen Gesellschaft
in die Moderne. Miinchen.

Klanska, Maria (1994): Aus dem Schtetl in die Welt. 1772 bis 1938. Ostjiidische
Autobiographien in deutscher Sprache. Wien.

Laclau, Ernesto (1990): New reflections on the revolution of our time. London.

Maimon, Salomon (1792): Salomon Maimon’s Lebensgeschichte. Von ihm
selbst geschrieben und herausgegeben von K. P. Moritz. In zwei Theilen.
Berlin.

Maimon, Salomon (1793): Salomon Maimorn’s Lebensgeschichte. Von ihm
selbst geschrieben und herausgegeben von K. P. Moritz. Zweiter und letz-
ter Theil. Berlin.

Mayer, Sigmund (1926): Lebenserinnerungen. Ein Jiidischer Kaufmann 1831
bis 1911. Lebenserinnerungen von Sigmund Mayer, zweite, stark vermehr-
te, verbesserte Auflage. Hg. v. Sidonie Rosenberg. Berlin/Wien.

Mintz, Alan (1989): »Banished from their father’s table«. Loss of faith and He-
brew autobiography. Bloomington/Indianapolis.

Misch, Georg (1949): Geschichte der Autobiographie. Band 1,1. Das Altertum,
erste Hilfte. Frankfurt a.M.

Moseley, Marcus (2006): Being for myself alone. Origins of Jewish autobiog-
raphy. Stanford.

Neumann, Bernd (1970): Identitit und Rollenzwang. Zur Theorie der Autobio-
graphie. Frankfurt a.M.

Olney, James (1980): Autobiography and the cultural moment. A thematic, his-
torical, and bibliographical introduction. In: Ders. (Hg.): Autobiography.
Essays theoretical and critical. Princeton, S. 3-27.

Ricceur, Paul (1990): Soi-méme comme un autre. Paris.

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die judische Erinnerungstradition und die Herausforderung der Moderne

Rosenfeld, Alvin H. (1975): Inventing the Jew: Notes on Jewish autobiography.
In: Midstream. A monthly Jewish review 21, H. 4, S 54-80.

Sartre, Jean-Paul (1954): Réflexion sur la question juive. Paris.

Sonkwé Tayim, Constantin (2013): Narrative der Emanzipation. Autobiogra-
phische Identititsentwiirfe deutschsprachiger Juden aus der Emanzipa-
tionszeit. Berlin/Boston.

Stanislawski, Michael (2004): Autobiographical Jews. Essays in Jewish self-
fashioning. Seattle/London.

Toury, Jacob (1984): Joseph Samuel Bloch und die jiidische Identitit im Gster-
reichischen Kaiserreich. In: Walter Grab (Hg.): Jiidische Integration und
Identitit in Deutschland und Osterreich 1848-1918. Tel-Aviv, S. 41-64.

Volkening, Heide (2003): Am Rande der Autobiographie. Ghostwriting — Si-
gnatur — Geschlecht. Miinchen.

Wiedemann, Conrad (2005): Grenzginge. Studien zur europdischen Literatur
und Kultur. Heidelberg.

https://dol.org/10:14361/9783839461570-011 - am 13.02.2026, 07:07:26. - Open Acce

165


https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/8783839461570-011 -

m 13.02.2026, 07:07:26.



https://doi.org/10.14361/9783839461570-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

