Leibzeit — Lebenszeit

Giinther Poltner

1. Vorbemerkung

Leibzeit, das ist die Zeit des Leibes, jene Zeit, die es erlaubt, vom Leib
als Leib, von einem lebendigen Leib zu reden. Dies gleich zu Beginn
zu betonen, ist keineswegs iiberfliissig, weil der Leib ja auch nicht als
Leib, sondern als etwas anderes — z.B. als physikalischer Kérper oder
als biologischer Organismus — betrachtet werden kann. Leib — das ist
allemal jemandes Leib. Man kann rechtens nicht von Leib reden,
ohne von jemandem zu reden. Man kann das eine nicht ohne das
andere haben. Wer es anders meint, bewegt sich von vornherein in
einem methodischen Reduktionismus. Er hat von vornherein den
Leib als Leib und damit die Leibzeit aus dem Auge verloren. Als Leib
ist er einzig in personaler Einstellung, in personalem Verhalten ge-
geben. Leibzeit ist allemal jemandes Zeit — namlich jemandes Lebens-
zeit.! Leibzeit, d.i. Lebenszeit, bedeutet mein eigenes Sein im
Werden.

Die Leibzeit im Sinne meines eigenen Seins im Werden ist auf
zweifache Weise zuginglich: einmal in der Weise der Eigenperspekti-
ve und einmal in der Weise der Perspektive anderer, wobei sich die
mitmenschliche Du-Perspektive in die neutrale Beobachtenden-Per-
spektive modifizieren kann. Beide Zugangsarten stehen in einem
Fundierungsverhiltnis. Wenngleich ich primér das Du der anderen
bin, so erschliefit sich meine Lebenszeit als meine einzig und allein
mir selbst und nicht anderen. Andere kénnen zwar fiir mich, nicht
aber statt mir leben und sterben.? Das Fundierungsverhiltnis zwi-

! Wir sagen z.B., jemandem sei es Zeit seines Lebens um dieses oder jenes gegangen,
und das heif3t, es sei ihm sein ganzes Leben darum gegangen.

2 »Die Unersetzbarkeit sowohl von Gegenwart als auch des Leibes verweist darauf,
dass Gegenwart als jemandes Gegenwart und der Leib als jemandes Leib darin iiber-
einkommen, dass es unméglich ist, sie zu substituieren. Mit dieser strukturellen Pa-
rallele ist ein Hinweis dafiir gegeben, dass die Gegenwart, als die ein Leib konstituiert

188

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibzeit — Lebenszeit

schen beiden Zugangsarten besteht darin, dass die Perspektive ande-
rer nur aufgrund der Eigenperspektive eingenommen werden kann.
Vor allem ist daran zu erinnern, dass man die Dritte-Person-Perspek-
tive nur so einnehmen kann, dass man in der Eigenperspektive ver-
weilend von ihr abstrahiert. Der sogenannte neutrale Beobachter ist
erstens das Resultat einer Selbstabstraktion und zweitens aufgrund
der damit verbundenen Reduktion ontologisch keineswegs neutral.
Mit dem Vorrang der Eigenperspektive ist klarerweise nicht
einem Solipsismus das Wort geredet. Was mit Leibzeit als Lebenszeit
gemeint ist, erschlief3t sich zwar nur jeder und jedem selbst, aber was
sich da erschlief3t, erschlie3t sich von vornherein als etwas Gemein-
sames, als etwas, was jede und jeden von uns betrifft. Deshalb konnen
wir uns tiber das Problem der Leibzeit miteinander verstindigen. Eine
gelingende Verstindigung setzt allerdings voraus, dass sich jeder der
miteinander Redenden in die Vollzugshaltung begibt und tiber sich
nicht wie iiber einen beobachtbaren Gegenstand redet, sondern die
Erfahrung seines Lebens und Lebenkdnnens im Miteinandersein
ernst nimmt, sie thematisiert und begrifflich auslegt. Erfordert ist
eine Hermeneutik der Lebenserfahrung. Methodisch gesehen, ist fiir
die begriffliche Auslegung des Vollzogenen eine Modifikation der
Vollzugshaltung erforderlich. Was fiir gewdhnlich nur unthematisch
mit-erfahren ist, muss thematisch gemacht werden.’> Es gilt, in der
Vollzugshaltung verbleibend sich in ihr so zuriickzunehmen, dass
das unausdriicklich Mit-Erfahrene ausdriicklich werden kann. Im Fol-
genden sei die Leibzeit unter den zwei Gesichtspunkten der Vor-
stellung und der Erfahrung erortert: als (von anderen oder von mir)
vorgestellte Lebensspanne und als erfahrenes Alterwerden.

wird, personale Zeit ist. Die zeitliche Identifizierung von Ich und Leib ldsst das Ich zu
einem bestimmten, unverwechselbaren Ich werden, tiber das sich addquat nur in der
ersten Person sprechen ldsst. Denn Leibsubstitution ist nicht in Bezug auf mich selbst
vorstellbar, ohne dass ich damit jemand anderer wiirde.« (Esterbauer 2012, S. 540)

3 Mit Heidegger gesprochen geht es um das phinomenologische Phanomen der Leib-
zeit als Lebenszeit: Dasjenige, was »je vorgingig und mitgingig, obzwar unthema-
tisch, sich schon zeigt« soll »thematisch zum Sichzeigen gebracht werden« (Hei-
degger 1977, S.42). Und »dieses Sich-so-an-ihm-selbstzeigende [...] sind
Phédnomene der Phanomenologie« (Heidegger 1977, S. 42).

189

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Poltner

2. Leibzeit als vorgestellte Lebensspanne,
als messbare Lebensliange

Unter Lebenszeit wird fiir gewdhnlich die datierbare und messbare
Lebensspanne, die Lebenslinge verstanden. Jemand ist dann und
dann geboren bzw. gestorben, hat von-bis, so und so viele Jahre lang
gelebt. Die Lebenszeit erscheint so als eine Zwischenzeit, als die Zeit
zwischen Geburt und Tod — genauer gesagt zwischen Zeugung und
Tod, schliefSlich habe ich nicht erst mit der Geburt zu leben ange-
fangen.*

Zeugung (Geburt) und Tod erscheinen so als innerzeitliche Vor-
ginge, als Ereignisse in der Zeit, mit denen etwas begonnen bzw. auf-
gehort hat, und dementsprechend erscheint das Leben selbst als ein
Prozess von bestimmter zeitlicher Linge. Es ist dies derjenige An-
blick, den meine Lebenszeit fiir Dritte gewinnt bzw. gewinnen kann.
Zu einer Zwischenzeit wird aber die Lebenszeit nicht nur fiir Dritte,
sondern dazu kann sie auch in meiner eigenen Vorstellung werden.
Ich stelle meinen Leib (und damit mich selbst) als ein in der Zeit ver-
harrendes Ding vor, das einmal nicht existiert hat und einmal nicht
mehr existieren wird. Ich denke mich selbst weg, stelle mir die Welt
ohne mich vor — einmal noch-nicht mit mir und einmal nicht-mehr
mit mir. Die Leibzeit wird so zu einer vorgestellten Zeitspanne zwi-
schen zwei Zeitpunkten t' und t*, zwischen einem von mir rekonstru-
ierten Beginn und einem von mir antizipierten Ende.

Der Rede von der Lebenslinge bewegt sich im Horizont des
chronometrischen, linearen Zeitverstindnisses: Die Zeit erscheint
als Ordnung des Nacheinander, als Ordnung eines Davor und Da-
nach, als Raster eines Frither und Spiter, in den Vorkommnisse ein-
getragen werden konnen. Jedes vorgestellte Jetzt ist in sich ein Noch-
nicht-Jetzt und ein Nicht-mehr-Jetzt. Die auf diese Weise vorgestellte
Zeit ist un-endlich im Sinne einer end-losen Jetztfolge.” Als solche

* Das iibersieht die Rede von der Gebiirtlichkeit (Natalitit) des Menschen. Mein An-
fang ist der Grund meines sich zeitigenden Daseins, nicht aber eine meiner Lebens-
phasen.

5> Die These von der Un-Endlichkeit der Zeit entspringt nach Heidegger dem vulgéren
Zeitverstindnis (Zeit als Jetzt-Folge). Da jedes Jetzt »Ubergangscharakter« besitzt,
»seinem Wesen nach Noch-nicht und Nicht-mehr« ist, muss die Zeit »als endlose
Folge der Jetzt gedacht werden« (Heidegger 1975, S. 386). »Diese Endlosigkeit ist aus
dem isolierten Begriff des Jetzt rein deduktiv erschlossen. Auch der Schlufl auf die
Endlosigkeit der Zeit, der in gewissen Grenzen einen berechtigten Sinn hat, ist nur

190

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibzeit — Lebenszeit

erlaubt sie die Rekonstruktion bzw. Antizipation von Existenzbeginn
und Existenzende eines Gegenstandes. Existieren heifit in diesem Zu-
sammenhang aber blof3 »fiir ein Subjekt konstatierbar sein«. Dass
Herr Miiller gestorben ist, heifdt nur, es ist nichts mehr aufweisbar,
von dem gilt: »Das ist Herr Miiller«. Mit dem Tod Herrn Miillers ist
die Verifikationsbedingung dieses Satzes nicht mehr gegeben — es
bleibt bei einer Leerintention. Die Intention der behauptenden Aus-
sage: »Das ist Herr Miiller.« bleibt unerfiillt.

Die Maf3einheit der Zeitmessung (eine periodisch wiederkehren-
de Bewegung) ist ebenso konventionell wie der Punkt, von dem aus
das Davor und das Danach bestimmt wird (z.B. Christi Geburt) — er
ist konventionell, weil er von zeitverstehenden und sich zu ihrer
Lebenszeit verhaltenden leiblich-personalen, sterblichen Subjekten
festgelegt ist.

Die Perspektive, in der die Leibzeit als datierbare Lebensspanne
zu Gesicht kommt, hat zweifellos ihr eigenes, weil sachlich begriinde-
tes Recht. Sie kann allerdings nicht beanspruchen, die dem Rang nach
erste zu sein. Und das deshalb nicht, weil sie sich — wie schon ange-
deutet — einer Abstraktion verdankt, deren Erméglichungsgrund, d.1i.
meine Leibzeit als Leibzeit, nicht mehr thematisiert wird. Es bleibt
die ontologisch relevante Frage ausgespart, was es fiir mich selbst als
leiblich-personales Wesen heifst, zu leben, eine Lebenszeit, einen An-
fang und ein Ende des Lebens, genauer gesagt meinen Lebensanfang
und mein Lebensende zu haben. Mit der Angabe der Lebenslange ist
noch nicht die Lebenszeit als Lebenszeit zur Sprache gekommen. Die
Frage nach meinem Sein im Werden, nach meinem Alterwerden
bleibt ausgeklammert. Esterbauer hat hier u. E. zu Recht darauf auf-
merksam gemacht, dass »das Phinomen des Alterns« den »Zugang
zum Problem des Werdens des Menschen« bildet, »weil dieses [das
Altern] einen exponierten Ort menschlicher Erfahrung eigenen Wer-
dens markiert« (Esterbauer 2011, S. 161; Einfiigung: G. P.).

moglich, wenn das Jetzt im Sinne der beschnittenen Jetztfolge genommen wird.«
(Heidegger 1975, S. 386) Die Endlosigkeit der vulgiren Zeit konne dem Dasein nur
deshalb in den Sinn kommen, »weil die Zeitlichkeit selbst in sich ihre eigene wesen-
hafte Endlichkeit vergifSt. Nur weil die Zeitlichkeit im eigentlichen Sinne endlich ist,
ist die uneigentliche Zeit im Sinne der vulgéren Zeit unendlich. Die Unendlichkeit der
Zeit ist nicht etwa ein Vorzug der Zeit, sondern ein Privativum, das einen negativen
Charakter der Zeitlichkeit charakterisiert.« (GA 24, S. 386f.)

191

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Poltner
3. Leibzeit als Alterwerden

Das Alterwerden lasst sich unter drei Perspektiven betrachten. Es er-
scheint erstens als leiblicher Entwicklungsprozess (3.1), zweitens als
Erdffnung bzw. Verschlieflung von Vollzugsméglichkeiten (3.2), und
es ereignet sich drittens als Zugehen auf den Tod (3.3).

3.1 Alterwerden als leiblicher Entwicklungsprozess

Leben, Sein im Werden, besagt Alterwerden. Alles, was lebt, wird
dlter, und nur was lebt, kann élter werden.® Was es allerdings fiir
uns Menschen heifit, dlter zu werden, ist keineswegs leicht zu sagen
— und das deshalb nicht, weil sich hier das uralte Problem des Wer-
dens aufdringt. Werden ist bekanntlich ein vielgestaltiges Phinomen.
Es ldsst sich unter kategorialem Gesichtspunkt in akzidentelles (Ver-
dnderung, Zu- und Abnahme, Ortswechsel) und substantielles Wer-
den (Entstehen und Vergehen) unterscheiden. Das akzidentelle Wer-
den betrifft ein selbstindig Seiendes und setzt das Selbstindigsein des
Seienden voraus, das substantielle Werden hingegen betrifft das Selb-
stindigsein selbst. Das eine lisst sich nicht auf das andere zuriickfiih-
ren. Entstehen und Vergehen — zu sein anfangen und enden — ist nicht
eine Abart von Verinderung (jetzt so und dann anders sein). Wenn
eine Katze tiberfahren worden ist, ist sie nicht blof8 anders geworden,
lebt sie nicht blof3 anders weiter, sondern sie hat zu leben aufgehort,
sie ist tot, sie ist nicht mehr. Schon diesen Unterschied wahrzuneh-
men und begrifflich durchzuhalten, féllt schwer. Denn von der Katze
ist offensichtlich noch etwas vorhanden, das die Eigenschaft namens
Katze zwar verloren, aber nichtsdestoweniger noch mannigfach ande-
re Eigenschaften aufweist — was die Vorstellung aufkommen lésst,
Entstehen und Vergehen lasse sich nach Art einer Veridnderung be-
greifen und Leben sei eine Eigenschaft, die etwas eine Zeitlang hat
und nach einer gewissen Zeit nicht mehr hat. Fiir diese Vorstellung
heif3t Werden immer nur: Aus etwas schon Vorhandenem wird etwas
anderes Vorhandenes und dieses wird wieder zu etwas anders Vor-
handenem und so fort ins Endlose. Werden wird auf Verdnderung

¢ Das nicht-lebendige Seiende besteht, verharrt in der Zeit, aber wird streng gedacht
nicht élter. Die Rede vom Alter der Erde ist eine analoge Rede.

192

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibzeit — Lebenszeit

reduziert.” Gegeniiber dieser Reduktion ist mit allem Nachdruck da-
rauf zu insistieren, dass Selbstindigsein (substantielles Sein) keine
Eigenschaft ist. Mensch zu sein ist keine Eigenschaft, die etwas (was?)
besitzt. Ich selbst bin nicht die Eigenschaft von etwas anderem. Dazu
kommt noch, dass sich der Sinn von Substantialitit weder an bloen
Korperdingen noch an Lebewesen erschliefSt. Was Selbstindigsein be-
sagt, das geht uns an uns selbst auf, an unserem weltoffenen, sich
zeitigenden Dasein im Miteinandersein. Das urspriingliche Phano-
men von Selbstindigsein ist unser Menschsein, je mein Selbstsein,
je dein Selbstsein. Was es fiir uns Menschen heift, ilter zu werden,
ist deshalb nicht leicht zu sagen, weil das Werden des Menschen —und
hier vor allem sein Ins-Dasein-Treten — das urspriingliche Phinomen
des Werdens darstellt, von dem her und auf das hin die anderen For-
men des Werdens iiberhaupt erst verstehbar werden. Das Werden des
Menschen kann nicht mehr von etwas anderem her, sondern muss
einzig von ihm selbst her begriffen werden.

Zunichst einmal ist Alterwerden nicht mit Altersein zu ver-
wechseln. Altersein ist eine relationale Grofle. Ich bin im Vergleich
zu Jiingeren ilter, im Vergleich zu Alteren jiinger. Der Vergleichs-
maf3stab liegt in der Anzahl an Lebensjahren.

Alterwerden ist auch nicht identisch mit Altwerden, wenn da-
runter das Erreichen eines hohen Lebensalters verstanden wird. Auch
wer nicht alt geworden, sondern in jungen Jahren gestorben ist, ist
dlter geworden. (Dabei spielt es keine Rolle, dass die Beurteilung der
Hohe eines Lebensalters soziokulturell unterschiedlichen Mafistiben
unterliegt.)

Schlielich und vor allem ist Alterwerden kein Vorgang, der sich
an etwas abspielt, kein Umschlag von Eigenschaften, der sich an etwas
vollzieht. Dem Alterwerden wird weder das Herstellungsmodell?,
noch das Entwicklungsmodell gerecht, wenngleich dieses seine par-
tielle Berechtigung hat. Alterwerden lisst sich im Modell des Wer-

7 Diese reduktionistische Vorstellung von Werden (Werden = Verinderung) leitet
z.B. die biologische Erklirung der Entstehung des Lebens oder die Rede von der Ent-
stehung neuer Systemeigenschaften im Zuge des Zusammenschlusses von Untersys-
temen.

8 Was hergestellt wird, wird umgestaltet, umgeformt. Ein vorhandenes Material wird
umgeformt — etwas Bestimmtes wird zu etwas anders Bestimmtem, etwas wird zu
etwas oder aus etwas wird etwas anderes. Etwas (das Gewordene) ist aus etwas (einem
schon vorliegenden Material) geworden und besteht daraus. Es besteht aus dem Ma-
terial und ist deshalb materiell. (Der Loffel besteht aus Holz, er ist holzern.)

193

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Poltner

dens von etwas aus etwas bzw. von etwas zu etwas nicht zureichend
begreifen. Und dies deshalb nicht, weil hier die Frage nach dem Sub-
jekt des Alterwerdens offen bleibt. Wer wird alter?

Wir sagen zwar, aus einem Kind sei ein Erwachsener geworden,
aber, so redend, verschweigen wir das Subjekt. Es muss heiflen: Je-
mand, der Kind gewesen ist, ist zu einem Erwachsenen geworden.
Genauer: Ich selbst, der ich einmal Embryo, der ich einmal Kind ge-
wesen bin, bin jetzt ein Erwachsener. Ich selbst bin es gewesen. Jede
und jeder von uns ist es selbst gewesen. Und du, die du jetzt ein
Maidchen bist, wirst, wenn nichts dazwischenkommt, eine erwachse-
ne Frau sein. Du selbst wirst es sein. Es kommt darauf an, nicht einer
Sprachverfiihrung zu erliegen und sich vor einem ontologischen
Kurzschluss zu hiiten. Embryo, Kind, Erwachsener, Greis bezeichnen
Lebensphasen ein und desselben alterwerdenden Subjekts, nicht aber
verschiedene Subjekte unterschiedlichen Alters. Das Subjekt des Al-
terwerdens bin ich selbst, bist du selbst, ist allemal jemand selbst.
Meine Selbstidentitit ist nicht eine sich unverinderlich durchhalten-
de Ausstattung, sondern die Ermdglichung dafiir, dass Ausstattungen
die meinen sein kénnen.’

Aber heif3t nicht ilter werden so viel wie an Alter zunehmen?
Gewiss. Wenngleich sich das Alterwerden in Jahreszahlen ausdriicken
ldsst, so wird mit der Angabe der Anzahl von Jahren aber nur gesagt,
wie alt jemand ist, nicht aber, was es fiir jemanden heifSt, alter zu
werden. Das Alterwerden erméglicht die Altersangabe, nicht aber
umgekehrt — ein Umstand, der sich auch sprachlich niederschligt.
Wir sagen z.B. bezeichnenderweise nicht: »Elisabeth lebt schon seit
vierzig Jahren.« (wenngleich das nicht einfachhin falsch ist), sondern:
»Sie ist vierzig Jahre alt.« Wir sind immer so und so alt. Alter wer-
dend, héren wir nicht auf, alt zu sein. Ich werde vielmehr stindig alter
— ob ich will oder nicht. Dergleichen liegt nicht in meiner freien Ver-
fiigung. Es geschieht mit mir, wobei das noch insofern ungenau for-
muliert ist, als das Wort mit auch eine duflere Gewalt bezeichnen
kann (etwa wenn ich von Wassermassen fortgerissen werde). Es muss

% Daher verfehlt die (meist in medizinethischem Kontext) erérterte Frage, ob der Er-
wachsene, der sich aus dem Embryo entwickelt hat, mit diesem identisch sei oder
nicht, von vornherein das Problem. Diese Art von Diskussion des Identitéitsproblems
verwechselt die Identitit meiner selbst mit der Pridizierbarkeit einer Eigenschaft —
ohne dass nach der Identitit desjenigen gefragt wird, der die Eigenschaft pradiziert.
Siehe dazu vom Verf.: Spezies, Identitit, Kontinuitit, Potentialitdt. Philosophisch-an-
thropologische Voraussetzungen einer Bioethik. In: Covic/Hoffmann 2007, S. 35-42.

194

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibzeit — Lebenszeit

heiflen: Das Alterwerden geschieht mir — ohne dass ich deshalb gelebt
werde. Denn ich bin es ja, der lebt. Die Zeit meines Leibes ist meine
Lebenszeit. »Insofern namlich zu leben fiir den Menschen bedeutet,
dass er altert, ist zu leben kein Zustand, sondern ein Ereignis, das
nicht an jemandem geschieht, sondern ihm geschieht.« (Esterbauer
2011, S. 162)

Alterwerden heif3t, an Alter zunehmen, allein die Alterszunahme
besteht nicht einfach in der quantitativen Zunahme von Lebens-
jahren, impliziert sie doch so etwas wie Gestaltwerdung, Heran-
wachsen und Reifen, Zunahme und Abnahme von Lebenskraft. Darin
liegt die partielle Berechtigung des Entwicklungsmodells. Das Alter-
werden geht zunichst mit einer korperlichen Entwicklung einher —
von den unscheinbaren Anfangen bis hin zur Vollgestalt des erwach-
senen Menschen. Man denke nur an die eindrucksvollen Gestaltbil-
der, die uns die Embryologie iiber die Frithestphasen eines Menschen
vermittelt. Der Korper eines Kindes sieht anders aus als der eines
Erwachsenen mittleren Alters, und wiederum anders sieht der Korper
eines Greises aus. Alter werdend, verindern wir unsere Gestalt. Und
gemif der jeweiligen Leibgestalt unterscheiden wir auch die Lebens-
alter.!® Dass wir fiir gewdhnlich das Heranwachsen und Reifen an der
Gestalt des erwachsenen Menschen bemessen, enthilt einen weiteren
wichtigen Hinweis: Das Alterwerden bemisst sich an einem leiblichen
Ko6nnen.

3.2 Alterwerden als Erdffnung bzw. Verschlieffung von
Vollzugsmaglichkeiten

Alterwerden bemisst sich an einem leiblichen Kénnen, weil alle
menschlichen Vollziige leiblich vermittelt sind, gibt es doch »kein
einziges Phinomen menschlichen Existierens, das unleiblich wire«
(Boss 1975, S. 271)". Unter Koénnen ist einmal ein prinzipielles, d. h.

10 Dass wir mit dem Erreichen der Vollgestalt eines erwachsenen Menschen nicht
aufhéren, élter zu werden, weist erneut auf die nur partielle Berechtigung des Ent-
wicklungsmodells hin.

' »[S]amtliche Phanomene des existierenden Menschen sind wesensmifig und da-
her stets: leiblich. Nur darf dabei dieses Leiblich-sein nie mit der Kérperhaftigkeit der
Naturkérper verwechselt werden. Erforderlich ist vielmehr, dafd man das Leib-sein
alles Menschlichen [...] als ein auf nichts anderes riickfiihrbares Phinomen gelten
1Bt [...]. Selbst wenn wir nur >rein geistig und abstrakt« denken, hat auch dieses Ver-

195

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Poltner

bereits dem Menschsein erflieflendes Koénnen, und einmal eine im
Lauf des Lebens erwerbbare Fihigkeit zu verstehen. Alterwerden
heif3t: ein wesenskonstitutives Kénnen, prinzipielle Mglichkeit wie
Wahrnehmen, Verstehen, Handeln faktisch ergreifen kénnen. Die
Alterszunahme bemisst sich an der Zunahme faktischer Vollzugs-
moglichkeiten in sowohl extensivem als auch intensivem Sinn. Dabei
handelt es sich um Modifikationen des Bezugs auf eine gemeinsam
mit anderen geteilte Welt. Erinnern wir uns nur an die Zunahme der
faktischen Vollzugsmoglichkeiten in den ersten Lebensjahren. Kinder
traumen vom Groflerwerden, wollen méglichst bald erwachsen wer-
den — nicht weil sie da an Korpergrofie zugenommen haben, sondern
weil sich ihnen dann eine Fiille an Vollzugsmoglichkeiten ithres Welt-
bezugs eroffnet.

Das Alterwerden eréffnet zugleich die Moglichkeit, Fihigkeiten
erwerben zu konnen. Freilich: Mit zunehmendem Alter verschlieflen
sich auch solche Vollzugsmoglichkeiten. Leibliches Nicht-mehr-so-
Konnen oder gar Nicht-mehr-Koénnen bedeutet eine Einschrankung
des Weltbezugs, des Bezugs zu seinesgleichen und zur umgebenden
Natur.

Hier ist an Phianomene wie die leibliche Prisenz gelebten Lebens
und das Leibgedichtnis zu erinnern. Alter werdend, durchleben wir
Lebensphasen. Die gewesenen Phasen sind jedoch nicht einfach ver-
gangen, sie werden nicht zuriickgelassen, sondern sind in der gegen-
wartigen Lebensphase prasent in der Weise der Aufhebung, sie sind
in der gegenwirtigen als gewesene mit-prasent, wie auch die noch
nicht durchlebten Phasen in der Weise des Kommens mit-anwesend
sind.”? Die schon durchlebten Phasen bilden das gelebte Leben, das
zusammen mit dem erhofften noch lebbaren Leben den gegenwirti-
gen Lebensvollzug mitbestimmt. Meine Identitit stiickt sich aber
nicht aus den Lebensphasen zusammen, weil sie von allem Anfang
die meinen sind und ich in jeder nicht blofs zum Teil, sondern ganz

gegenwirtigen immer noch Bezug auf solches, was wir mittels unserer leiblichen Au-
gen gelesen, zum Beispiel in unseren Lehrbiichern tiber Mathematik gefunden, in
Vorlesungen iiber Soziologie mit unseren Ohren gehort haben.« (Boss 1975, S. 2741.)
12 »Jede Lebensphase ist durch die anderen Phasen erst ganz sie selbst, denn die ge-
wesenen Lebensphasen werden, obgleich sie gegenwirtig abwesende sind, notwendig
als immer mit-anwesende behalten, und ebenso sind die noch ausstindigen, kommen-
den Lebensphasen, obgleich abwesend, schon von Anfang (der Daseinsgriindung) an
anwesend.« (Wucherer-Huldenfeld 2014, S. 651.)

196

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibzeit — Lebenszeit

ich selbst bin. Man kann nicht teilweise (»blof ein bisschen«) Mensch
sein.!?

Das gelebte Leben, der Lebenswandel, ist z. B. in Form der Phy-
siognomie in der konkreten leiblichen Gestalt prisent — im guten wie
im schlechten Sinn. Mit dem Leibgedichtnis verhilt es sich dhnlich.
Man denke an Phinomene wie sportliches Training oder das Erlernen
eines Musikinstruments. Das Gewesene wird weder erinnernd ver-
gegenwirtigt noch retentional behalten, sondern ist prasent in Form
eines habitus, eines gesteigerten, mehr oder weniger vollendeten
Koénnens. Jede Musikerin und jeder Musiker kennt den Schrecken
eines kiirzestzeitigen Gedichtnisausfalls beim Auswendigspielen.
Auswendiglernen ist nie Sache einer bloSen Erinnerungsleistung.'*
Wer auswendig spielt, erinnert sich nicht an das Eingetibte, sondern
fiihrt es aus. Indem die entsprechende Fingerfertigkeit, die an eine
entsprechende Kérperhaltung gebunden ist, eingeiibt wird, wird das
Musikstiick erlernt. Daher kann ein black out durch das eingeiibte
Fingerspiel iiberbriickt werden. Zwar spiele dann weiterhin ich selbst,
dies aber dergestalt, dass mein Leib auf positive Weise mich hat.

So richtig es sein mag, dass das Alterwerden mit der Eréffnung
bzw. VerschlieBung leiblicher Vollzugsmoglichkeiten einhergeht, so
ist damit die eigentlich interessierende ontologische Frage immer
noch offen. Denn dlter werden impliziert einen Richtungssinn, es
heifst, auf sein Ende zugehen, sich seinem Tod ndhern. Scheler hat
vom »Erlebnis der Todesrichtung« (Scheler 1957, S. 20) gesprochen.
Freilich: Was hier zugehen oder nahern heifsen kann, ist zutiefst frag-
lich. Mein Tod ist ja weder ein Ort, an den ich gelangen, noch ein
Mitmensch, mit dem ich vertrauter werden konnte, noch ein Ereignis,
dessen Beginn noch aussteht. Worauf gehen wir also zu, wenn wir,
dlter werdend, auf unseren Tod zugehen? Dieses Zugehen, Nahern ist
von singuldrer Art, mit nichts sonst vergleichbar — und dennoch ohne
Vergleich nicht zur Sprache zu bringen. Wir miissen — um mit

3 »In jeder Lebensphase bin es ich selbst, der ganz (nicht zur Géinze) anwesend ist —
so wie ein Ganzes in den Teilen da ist, die auf verschiedene Weise ihm angehoren.«
(Wucherer-Huldenfeld 2015, S. 33)

4 »Vergangenheit als personale und leibliche zeigt sich als der Niederschlag des be-
reits gelebten Lebens in meiner leiblichen Konstitution. Was der Leib selbst >erinnert«
bzw. ich selbst leiblich erinnere, unterscheidet sich von Erinnerungsinhalten, die
durch bewusstseinsimmanente Retention zustande gekommen sind. Es handelt sich
um Leibesrhythmen, leiblich vollzogene Abliufe oder trainierte Vollziige.« (Ester-
bauer 2012, S. 541)

197

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Poltner

B. Welte zu reden — »die Sprache gegen ihren nichsten Sinn ge-
brauchen« (Welte 1978, S. 57).

3.3 Alterwerden als Zugehen auf den Tod'

Im Normalfall sagen wir von einem Kind, es habe noch sein ganzes
Leben vor sich, nicht aber, es habe seinen Tod vor sich. Und wir reden
von einem frithen Tod, wenn ein junger Mensch sterben musste,
nicht aber, wenn der Tod einen alten Menschen ereilt hat. Bestimmt
sich also die Nahe des Todes aus der Kiirze des zu erwartenden Lebens
—je alter, desto naher?

Fiir Scheler besteht das Zugehen auf den Tod in der fiihlbaren
Verminderung erlebbaren Lebens, in der stetigen »Aufzehrung des
erlebbaren, als zukiinftig gegebenen Lebens durch gelebtes Leben
und seiner Nachwirksamkeit« (Scheler 1957, S. 20)'. Diese Aufzeh-
rung geht in Richtung auf den Tod. Nach Scheler gehen wir auf den
Tod zu, indem wir fiihlen, wie die Menge des erlebbaren Lebens ge-
gen Null zugeht, der Umfang der Vergangenheit stindig zunimmt,
hingegen der Umfang der Zukunft stindig abnimmt. Es wandelt sich
das Verhiltnis der gleichurspriinglichen Zeitdimensionen von Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft zueinander.

So plausibel eine chronometrische Bestimmung der Todesnihe
klingt, so fraglich bleibt sie, wenn man bedenkt, dass niemand wissen
kann, wie lange ihm zu leben gegonnt ist, und der Tod, wie wir sagen,
jederzeit moglich ist — also, so gesehen, in jeder Lebensphase gleich
nahe ist. Wird die Néhe des Todes am Ausmaf der Lebenserwartung
bemessen, so wird er als ein zukiinftiges Ereignis vorgestellt, das zwar
nicht fiir mich, wohl aber fiir andere beobachtbar ist (z.B.: ein irre-
versibler Ausfall sémtlicher Lebensfunktionen). Dazu kommt noch:

> Im Folgenden kann und soll auch nicht eine ausfiihrliche phinomenologische To-
desanalyse geliefert werden. Es sei nur auf einen Punkt hingewiesen, der angesichts
der Todesfixiertheit so mancher Philosophie meistens unter den Tisch fallt.

16 »Mit der Menge des in jedem Augenblick als gelebt gegebenen Lebens und seiner
Nachwirkungen vermindert sich also die Menge des Erlebenkénnens, wie es in der
unmittelbaren Lebenserwartung vorliegt [...], mit jedem Stiick Leben, das gelebt ist
und als gelebt in seiner unmittelbaren Nachwirkung gegeben ist, verengert sich fiihl-
bar dieser Spielraum des noch erlebbaren Lebens.« (Scheler 1957, S. 20) »Ist die Ge-
samtmenge des jeweils gegebenen Lebens so verteilt, daf§ der Umfang der Zukunfts-
erstreckung zu null wird, so wire das Sterben des natiirlichen Todes eben damit
gegeben.« (Scheler 1957, S. 201.)

198

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibzeit — Lebenszeit

Ich gehe nicht auf den Tod zu, sondern ich nihere mich meinem Tod.
Er wird nicht im Lauf des Lebens zu etwas Meinigem, sondern ist von
allem Anfang an mein Tod.

Ich nidhere mich etwas, was mir gleich nahe ist, wobei — wie
schon gesagt — dieses Nahern mir geschieht. Es geschieht mir, denn
die Richtung meines Niherkommens ist unumkehrbar und mir un-
verfiigbar. Sie ist erstens unumkehrbar, denn Leben heifit dlter wer-
den, nicht aber jiinger werden. Von einem alten Menschen sagen, er
sei jung geblieben, zielt ja nicht auf sein chronometrisches Lebens-
alter, sondern offenkundig auf die Art und Weise, sich zu seinem
Alterwerden (= Leben) bzw. zu seiner gegenwirtigen Lebensphase
zu verhalten. Gemeint ist die Offenheit, in der sich jemand zu der
gemeinsam geteilten Welt — und damit zu sich selbst — verhailt. Jung
geblieben sein ist der Ausdruck fiir eine Weise des Sich-Verhaltens
zum Alterwerden.

Die Richtung meines Ndherkommens ist zweitens unverfiigbar.
Ich werde dlter — ob ich will oder nicht. Mein Leben ist mir vorgege-
ben und als vorgegeben zwar aufgegeben — ich kann mich zu meinem
Alterwerden verhalten —, aber auch dieses Verhalten-kénnen ist mir
unverfiighar. Ich kann mich nicht nicht dazu verhalten, sondern
immer nur so oder so dazu verhalten.

Das Néaherkommen selbst ist singuldr, mit nichts sonst ver-
gleichbar. Mein Tod, das Ende meines weltoffenen, personal-leibli-
chen Lebens ist mir gewiss, wenngleich das Wann unbestimmt ist.
Mein Tod ist mir so gesehen immer gleich nahe. Seine Nihe kennt
kein niher oder ferner, sie ist nicht das Gegenteil einer von mir zu
iiberwindenden oder fiir mich {iberwindbaren Ferne. Mein Tod ist nur
insoweit fern, als ich iiber ihn nicht verfiigen kann. Diese meine Ge-
wissheit ist die Weise seiner Erschlossenheit, »Gegebenheit« (Welte
1978, S. 51) fiir mich. Die Todesgewissheit selbst ist nicht das Resul-
tat einer logischen Schlussfolgerung, sondern konstitutives Moment
meiner Weltoffenheit und damit meiner Selbstgegenwart. Scheler
spricht deshalb von intuitiver Todesgewissheit. (Scheler 1957, S. 26)

Gegen meinen Tod vermag ich nichts. Er ist einerseits mein Tod
—insofern ist er mir immanent, gehort er mir selbst an (und das nicht
erst im Laufe meines Lebens, sondern von Anfang an) — und anderer-
seits ist er das radikal Andere meiner selbst, iiber das ich nichts ver-
mag."

17 »Das Nichts ist gerade im Dasein als sein Anderes und keineswegs blof8 an seinen

199

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Poltner

Die Nihe meines Todes ist die Nahe einer mich durchherrschen-
den und durchstimmenden Macht. Mein Tod ist mir unverfiigbar, ich
kann mich ihm nicht entwinden. Wenn hier von einer Macht gespro-
chen wird, dann freilich nicht im Sinne einer machtvollen Tatigkeit
eines Seienden oder der Eigenschaft einer Substanz. Mein Tod darf
nicht zu einem Seienden mit machtvollen Eigenschaften hypostasiert
werden. Darauf hat Welte eindringlich aufmerksam gemacht. Er
spricht deshalb von »Dimensionen, die man nennen kann, freilich
50, daf3 man dabei die Sprache gegen ihren nichsten Sinn gebrauchen
muf3« (Welte 1978, S. 57)18.

Freilich, wir wiirden das Machtvolle des Todes negieren und vor
seiner Phdnomenalitit ausweichen, wenn wir zwecks Vermeidung
einer Hypostasierung den Tod zu einem Wozu des Verhaltens herab-
setzen wiirden. Mein Tod steht mir bevor — das aber nicht irgend-
wann, sondern er steht mir von allem Anfang an, d.h. vom Anfang
meines Lebens an, bevor. Man kann deshalb vom Tod nicht reden,
ohne vom Anfang des Lebens zu reden. Den Anfang meines Lebens
kann ich niemals hinter mir lassen, weil leben heifit, einen Anfang
haben. Mein Alterwerden ereignet sich als dieses Haben, kraft dessen
es mir zu leben gegeben ist. Ich habe Zeit — die Zeit meines Lebens,
meine Leibzeit —, weil und insofern sie mir gegeben ist. Ich verdanke
mein Leben einem sich ereignenden Geben, dessen Woher sich ver-
birgt. Insofern ich meinen Anfang nie hinter mir habe, durchherrscht
und durchstimmt er mein Leben, hat er mich immer schon iiberholt
und steht mir bevor — von allem Anfang an. Im Tod verbirgt sich
mein Anfang, von dem ich zu mir selbst freigegeben bin.”” Auf ihn
komme ich, idlter werdend, zu.

Grenzen und auflerhalb seiner. Das Dasein ist erfiillt von ihm. Dort, wo es das Nichts
erfahrt, und doch wohl auch dort, wo es diese Erfahrung verweigert. [...] Das Nichts
hért nicht am Etwas, d.h. am Dasein, auf. Es durchdringt und durchstimmt dieses
vielmehr auf eine merkwiirdige Weise. Dasein und Nichts sind also nicht als zwei
auseinanderliegende Bereiche vorzustellen, sie liegen vielmehr ineinander.« (Welte
1978, S. 57)

'8 »Es sind nicht Eigenschaften eines Dinges. Das Nichts ist kein Ding. Aber es sind so
etwas wie Dimensionen des Nichts.« (Welte 1978, S. 55) »Mit dem Wort Macht darf
freilich in diesem Falle nicht eine zusitzliche Qualitit oder Titigkeit oder Eigenschaft
eines michtigen Dinges oder einer michtigen Substanz verstanden werden. Die
Macht des Nichts ist nicht die Macht eines Dings. Das Nichts ist kein Ding. Und es
braucht nur zu walten als Nichts. Deshalb ist die Macht des Nichts auch véllig laut-
los.« (Welte 1978, S. 56)

19 sWir haben zwar Zeit und kénnen uns Zeit nehmen, aber nur eine Zeit, fiir die wir

200

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibzeit — Lebenszeit
Literatur

Boss, M. (1975): Grundriss der Medizin und der Psychologie. 2. Auflage, Bern:
Huber.

Covic, A. / Hoffmann, Th. S. (Hrsg.) (2007): Integrative Bioethik, Sankt Augus-
tin: Academia.

Esterbauer, R. (2011): »Zum Problem des Werdens in anthropologischer Per-
spektive«. In: Phinomenologie und Philosophische Anthropologie, hrsg. von
C. Sternad u. G. Poltner, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, S. 153-166.

Esterbauer, R. (2012): »Meine Zeit. Vorfragen zu einer Phinomenologie
menschlichen Werdens«. In: Den Menschen im Blick. Phinomenologische
Zuginge, hrsg. von R. Esterbauer u. M. Ross, Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann, S. 536-545.

Heidegger, M. (1975): Die Grundprobleme der Phinomenologie, hrsg. von E.-W.
von Herrmann, Frankfurt/M.: Klostermann (= Gesamtausgabe 24).

Heidegger, M. (1977): Sein und Zeit, hrsg. von F.-W. von Herrmann, Frankfurt/
M.: Klostermann (= Gesamtausgabe 2).

Poltner, G. (2007): »Spezies, Identitit, Kontinuitit, Potentialitit. Philosophisch-
anthropologische Voraussetzungen einer Bioethik«. In: Integrative Bioethik,
hrsg. von A. Covic u. Th. S. Hoffmann, Sankt Augustin: Academia, S. 35-42.

Scheler, M. (1957): »Tod und Fortleben«. In: ders.: Schriften aus dem Nachlaf.
Bd. 1: Zur Ethik und Erkenntnislehre, hrsg.v. Maria Scheler u. Manfred
Frings, Bern: Francke (= Gesammelte Werke 10), S. 9-64.

Welte, B. (1978): Religionsphilosophie, Freiburg/Br.: Herder.

Waucherer-Huldenfeld, A. K. (1997): Urspriingliche Erfahrung und personales
Sein, Wien: Bohlau (= Ausgewihlte philosophische Studien 2).

Woucherer-Huldenfeld, A. K. (2014): Philosophische Theologie im Umbruch.
Bd. 2: Wider den ungéttlichen Gott. 1. Halbband, Wien: Bohlau.

Wucherer-Huldenfeld, A. K. (2015): »Ubersehenes und Vergessenes in der Da-
seinsanalyse? Bemerkungen zum préi- und perinatalen Beginn des Anfangs
und zum Tod«. In: Daseinsanalyse, 31, S. 28-43.

nicht Geber sind. Wir verdanken alle Zeit einem Geben, das sich zugunsten der Ver-
nehmbarkeit der Gabe verbirgt. Wir erfahren zwar in diesem Sichverbergen den Ur-
sprung und die Herkunft unseres Seins in der Zeit. Doch was wir erblicken, wenn wir
nach Herkunft und Ursprung unseres Seins fragen, das zeigt sich uns phanomenal als
Nichts: das Nichts des Anfangs unseres Seins.« (Wucherer-Huldenfeld 1997, S. 340)

201

28.01.2026, 22:12:53.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Vorbemerkung
	2. Leibzeit als vorgestellte Lebensspanne, als messbare Lebenslänge
	3. Leibzeit als Älterwerden
	3.1 Älterwerden als leiblicher Entwicklungsprozess
	3.2 Älterwerden als Eröffnung bzw. Verschließung von Vollzugsmöglichkeiten
	3.3 Älterwerden als Zugehen auf den Tod

	Literatur

