
Christian Volk

Was ist ziviler Ungehorsam – heute?*

Einleitung

Die jüngsten klimapolitischen Proteste, insbesondere die der Gruppe »Letzte Ge­
neration«, haben erneut die Frage aufgeworfen, unter welchen Umständen, wel­
che Art und welche Intensität von Disruption des öffentlichen Alltags mit einer 
demokratisch verfassten Gesellschaft kompatibel ist. Während die Kritiker*innen 
in den Straßenblockaden und anderen Störaktionen in erster Linie illegales Ver­
halten wähnen, welches demokratische Verfahren ignoriere, erachten die Akti­
vist*innen selbst ihre Proteste als Akte des zivilen Ungehorsams, die angesichts 
einer drohenden Klimakatastrophe, der Politik und Gesellschaft nicht entschieden 
genug entgegentreten, geboten seien.

Ziviler Ungehorsam ist im Laufe des 20. Jahrhunderts zu einem Grenzbegriff 
unserer politischen Sprache geworden. Denn ziviler Ungehorsam markiert jene 
politischen Protesthandlungen, die die Grenze dessen überschreiten, was inner­
halb von rechtsstaatlich und demokratisch verfassten und kapitalistisch organi­
sierten Gesellschaften als zulässig erachtet wird.1 Gleichzeitig stellt gerade diese 
Grenzüberschreitung in Aussicht, die bestehende Ordnung zu demokratisieren, 
weil sie in Form und Inhalt davon beseelt ist, eine gehaltvollere, gerechtere, 
nachhaltigere und inklusivere Version dieser Gesellschaft zu realisieren. Welche 
Kriterien erfüllt sein müssen, damit man davon sprechen kann, dass Form und 
Inhalt dieser Grenzüberschreitung demokratisch beseelt sind, ist dabei Gegenstand 
jahrzehntelanger Debatten. Zur Diskussion stehen Kriterien wie die Gewaltlosig­
keit der Protestaktionen, ob die Aktionen öffentlich durchgeführt werden, inwie­
fern sie gewissensbasiert oder durch Eigeninteressen motiviert sind, sowie dass 
sich die Protagonist*innen nicht der Strafverfolgung entziehen. Von Seiten der 
Aktivist*innen wird mit dem Rückgriff auf den Begriff des zivilen Ungehorsams 
der Versuch unternommen, die eigene politische Agenda in eine Tradition emanzi­
patorischer Kämpfe einzureihen, für die Personen wie Mahatma Gandhi, Rosa 
Parks, Martin Luther King Jr. stehen, und die eigenen disruptiven Protestaktionen 
so mit einer legitimatorischen Aura auszustatten, die der Begriff im Laufe des 20. 
Jahrhunderts angereicht hat.

Die wissenschaftlichen Debatten über zivilen Ungehorsam, über seine Bedeu­
tung und Funktion in modernen Demokratien sowie darüber, wie Staat und 

 
* Ich danke ganz besonders Laura Gorriahn, Daniel Staemmler und Jonathan Stahl für 

ihre inhaltlichen und sprachlichen Hinweise beim Verfassen des Aufsatzes. Zudem geht 
mein Dank an Fritjof Stiller, Michael Zürn sowie die anonymen Gutachter*innen der 
Zeitschrift Leviathan für ihre wertvollen Anmerkungen und Kommentare.

1 Damit thematisiert der Beitrag den Graubereich zwischen interner und externer Legiti­
mation. Vgl. die Einleitung zu diesem Sonderband für diese Unterscheidung.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024, S. 188–215

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesellschaft adäquat auf solche Grenzüberschreitungen reagieren sollten, bleiben 
von solchen Protestkonjunkturen keinesfalls unberührt. Ob es sich um Platz- (wie 
bei den Occupy-Protesten) oder Waldbesetzungen (z.B. Hambacher Forst) han­
delt,2 ob man es mit digitalen Protestaktionen wie DDosing-Attacken, Hacktivism 
oder Leaking zu tun hat,3 ob über Massendemonstrationen mit Ausschreitungen 
wie im Zuge der G20-Proteste4 oder wie bei den antirassistischen Black Lives 
Matter-Protesten gegen Polizeigewalt diskutiert wird5 oder über die gezielten Stra­
ßenblockaden durch die Letzte Generation6 – die Protestaktionen stellen jedes 
Mal von neuem das Verständnis dessen, was ziviler Ungehorsam ist, insofern 
auf den Prüfstand, als dass sie die Nachfrage provozieren, ob das vorliegende 
Verständnis des Begriffs noch in der Lage ist, alle politisch relevanten Qualitäten 
des Phänomens, d.h. des disruptiven Protests, zu würdigen, diese im Hinblick 
auf ihren demokratischen Gehalt abzuschätzen und sie in eine sinnvolle und über­
zeugende ideelle Gesamtdarstellung moderner demokratischer Gesellschaften zu 
integrieren.

Zugleich ist ein adäquates politiktheoretisches Verständnis des zivilen Unge­
horsams nicht nur allein abhängig von Formen aktivistischer politischer Praxis, 
sondern muss auch wechselseitig über die Reflexion der rechtlichen, sozialen 
und politischen Rahmenbedingungen gewonnen werden, die das liberale Skript 
moderner westlicher Gesellschaften dem politischen Aktivismus bereitet. Daraus 
erwächst die konkrete Herausforderung, dass die Frage nach den konstitutiven 
Elementen einer Konzeption von zivilem Ungehorsam immer im Lichte der expli­
ziten Annahmen über die Beschaffenheit und die demokratische Qualität moder­
nen Gesellschaften zu erfolgen hat. Es kann insofern bei der wissenschaftlichen 
Diskussion dessen, was ziviler Ungehorsam ist, nie nur um das Jonglieren mit 
abstrakten Kriterien gehen. Im Zentrum muss vielmehr der Versuch stehen, die 
Ermöglichungsbedingungen für politisches Gestalten und das damit einhergehen­
de Veränderungspotential theoretisch auszutarieren und mit den in modernen Ge­
sellschaften wirksam werdenden Beherrschungs- und Exklusionseffekten in Bezug 
zu setzen. Nur unter Einbezug der rechtlichen, sozialen und politischen Kontext­
bedingungen moderner demokratischer Gesellschaften kann geklärt werden, wie 
Form und Inhalt aktivistischer Grenzüberschreitungen beschaffen sein müssen, 
um darin einen wichtigen und wertvollen Beitrag zur Demokratisierung der gesell­
schaftlichen Ordnung erkennen zu können.

Mit meinem Beitrag möchte ich vor diesem Hintergrund einen Vorschlag machen, 
was unter  zivilem Ungehorsam heute verstanden werden sollte.  Der Vorschlag 
 
2 Vgl. Harcourt 2012.

3 Vgl. De Lagasnerie 2016; Scheuerman 2014 sowie Thiel 2017.

4 Vgl. Forschungsteam Mapping #NoG20 2018 sowie Rucht 2017.

5 Vgl. Hooker 2016.

6 Siehe hierzu insbesondere die Beiträge in der 2023 im Forschungsjournal Soziale Bewe­
gungen erschienenen Ausgabe »Neue Radikalität? Protest, Gewalt, ziviler Ungehorsam 
– Versuche einer Grenzziehung«, die sich ausführlich mit den Protesten der Letzten 
Generation befasst.

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 189

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründet sich auf den folgenden fünf Kriterien: Beim zivilen Ungehorsam handelt es 
sich um jene Form des Protests, bei der 1. aus politisch motivierten Gründen ein 
Rechtsbruch begangen wird. Dieser Rechtsbruch darf 2. die physische Unversehrt­
heit anderer Menschen nicht willentlich verletzen. Der Rechtsbruch als Form des 
Protestes ist dann gerechtfertigt, wenn er 3. Themen oder Bedürfnisse dramatisiert, 
denen sich die Gesellschaft aus systemisch-strukturellen Gründen verweigert bzw. 
die sie nicht in der gebotenen Dringlichkeit bearbeitet. Um besagte Themen und 
Bedürfnisse in der öffentlichen Debatte zu halten und politischen Entscheidungs­
druck zu erzeugen, darf der Rechtsbruch 4. (materielle) Kosten verursachen und so 
politische Zwangsmomente zu entfalten versuchen. Die Themen und Bedürfnisse 
sowie die Art und Weise, wie sie der Protest artikuliert, müssen 5. dem universellen 
Gehalt  demokratischer  Prinzipien  verpflichtet  und insofern  als  ein  Beitrag  zur 
Demokratisierung  der  bestehenden  Ordnung  interpretierbar  sein.  Im  weiteren 
Verlauf des Beitrags werde ich Schritt für Schritt diese fünf zentralen Merkmale 
meiner Konzeption vorstellen, herleiten und diskutieren.

Merkmal 1: Regelverletzung und kommunikative Öffentlichkeitswirkung: Ziviler 
Ungehorsam als politisch motivierter Rechtsbruch prima facie

Ziviler Ungehorsam manifestiert sich im Rechtsbruch. Insofern unterscheidet sich 
ziviler Ungehorsam von anderen rechtskonformen Protestformen wie zum Bei­
spiel angemeldeten Demonstrationen. Dieser Rechtsbruch muss – in einem weiten 
Verständnis des Begriffs – politisch sein, d.h. mit ihrem Protest müssen die Akti­
vist*innen auf ein die Allgemeinheit betreffendes Problem (bestehende soziale Un­
gerechtigkeit, strukturelle Diskriminierung, Institutionenversagen, unzureichende 
Maßnahmen gegen den Klimawandel etc.) aufmerksam machen wollen, also den 
Rechtsbruch nicht begehen, um daraus lediglich individuelle Vorteile zu ziehen 
(wie bei Diebstahl oder Raub).7

Im Anschluss an Hannah Arendt unterscheidet die Forschung zwischen direk­
tem und indirektem zivilem Ungehorsam.8 Bei ersterem bricht man ganz explizit 
jenes Gesetz, das man für ungerecht erachtet. Paradigmatisch sind hier die soge­
nannten Sit-ins in rassistisch segregierten Restaurants oder Bussen zu Hochzeiten 
der US-amerikanischen Bürgerrechtsbewegung. Afroamerikanische Aktivist*innen 
ließen sich in Bereichen nieder, die nach der Separate-but-equal-Doktrin nur wei­
ßen Menschen vorbehalten waren.9 Anders verhält es sich, wenn eine Protestgrup­

 
7 Vgl. hierzu auch Ladwig 2018, S. 3.

8 Vgl. Arendt 1969, S. 56.

9 Im Zuge der Proteste der 60er Jahre drehte sich die wissenschaftliche Debatte unter 
anderem um die  Frage,  ob  nur  solche  Akte,  die  dem direkten  zivilen  Ungehorsam 
zuzurechnen seien, auch als ziviler Ungehorsam verstanden werden sollen. Eine dezidierte 
Gegenposition hierzu nahm Hannah Arendt ein (Arendt 1969, S. 55f). In der heutigen 
Debatte spielt diese Unterscheidung keine zentrale Rolle mehr, was schlicht auch darin 
begründet liegt, dass es nicht jede fragwürdig gewordene Politik bzw. jedes fragwürdig

190 Christian Volk

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pe wie die Letzte Generation eine Straße blockiert. Hier spricht man vom indirek­
ten zivilen Ungehorsam, weil sich der Protest nicht gegen die Ungerechtigkeit der 
Straßenverkehrsordnung richtet. Die Blockaden dienen vielmehr dazu, den Alltag 
zu stören und darüber Aufmerksamkeit für die politischen Belange zu erzeugen.

Wenn man nun über den Rechtsbruch als erstes Merkmal meiner Konzeption 
von zivilem Ungehorsam nachdenkt, dann kommt man nicht umhin, zentrale Re­
formen im Bereich des Versammlungsrechts zu rekapitulieren. Denn diese Refor­
men haben die Rechtslage für Protestierende im Vergleich zu den 70er und 80er 
Jahren ganz grundlegend modifiziert und die demokratische Praxis nachhaltig 
verändert. So würden eine ganze Reihe von Aktionen, die die einstigen theoreti­
schen Stichwortgeber*innen der ab den 60er Jahren aufkommenden Debatte zum 
zivilen Ungehorsam10 – von Hannah Arendt über Martin Luther King Jr., zu 
John Rawls und Herbert Marcuse, später dann auch Jürgen Habermas und Ro­
nald Dworkin – vor Augen hatten, heute keinen Rechtsbruch mehr darstellen.11 

Zugespitzt formuliert ließe sich sagen, dass aus »Protest = ziviler Ungehorsam« 
über die Jahre »ziviler Ungehorsam als eine Art von Protest« geworden ist. Die 
ganze Verständnisweise des politischen Versammelns im liberalen Skript moderner 
Demokratien hat sich durch die Proteste jener Jahre verschoben.

Sprachen die Gerichtsurteile der 1960er Jahre noch von »mobs«12 oder »be­
drohlichen (…) Zusammenrottungen«,13 wenn viele Menschen ohne klare Leitung 
und Hierarchie spontan und friedlich zum Zwecke der Meinungskundgabe zu­
sammenkamen, so gilt das heute als »ein Stück ursprünglich-ungebändigter un­
mittelbarer Demokratie«,14 wie es in der berühmten Brokdorf-Entscheidung des 
deutschen Bundesverfassungsgerichts von 1985 heißt, der Mutter aller bundesre­
publikanischen Urteile zum Versammlungsrecht.15 Politische Versammlungen 
 

gewordene Gesetz erlauben, den Widerspruch in Form eines konkreten Bruchs dieser 
Politik bzw. dieses Gesetzes öffentlich und so offensichtlich zu inszenieren, wie es bei 
rassistisch segregierten Bussen und Restaurants der Fall war.

10 Damit ist die konkrete Tatsache angesprochen, dass der Begriff ziviler Ungehorsam erst 
ab den 1960er Jahren schrittweise und mit Unterbrechungen zu einem sinngebenden 
Begriff der politischen und rechtlichen Sprache in westlichen Demokratien geworden 
ist – obwohl der Begriff natürlich älter ist.

11 Das wird insbesondere bei Arendts-Konzeption des zivilen Ungehorsams deutlich, die 
stellenweise von der Idee beseelt zu sein scheint, zivilen Ungehorsam in Richtung einer 
völlig legalen, die Bürger im Alltag mobilisierenden Zivilgesellschaft weiterzudenken 
(siehe Arendt 1969, S. 99–101). Das liegt schlicht und einfach an der Tatsache, dass sie 
eine zivilgesellschaftlich durchdrungene Form von Demokratie, wie sie heute vorliegt, 
in Umfang, Intensität und Bedeutung nicht kannte.

12 Walker v. City of Birmingham, Rn. 309.

13 BGHSt 23, 46, Rn. 10.

14 BVerfGE 69, 315, Rn. 67.

15 In den USA kommt es bereits in den 60er Jahren zu einer ganzen Reihe wichtiger 
Urteile: Edwards v. South Carolina (1963) legt fest, dass eine Public order-Gefährdung 
(Breach-of-the-peace-Delikt) bei Demonstrationen substantiell (nicht bloß potentiell) 
sein muss. In Cox v. Louisiana (1965) werden Versammlungen (in diesem Fall: picke­

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 191

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können bzw. dürfen daher auch unangemeldet sein, sog. Spontandemonstratio­
nen, und ein rechtlich abgesegnetes Demonstrationsverbot ist an hohe Auflagen 
geknüpft. Auch Sitzblockaden sind bei Einhaltung gewisser Kriterien vom Ver­
sammlungsrecht gedeckt. Die Brokdorf-Entscheidung reklamierte überdies, dass 
Art. 8 GG »dem Staat die Schutzpflicht auferlege, die Wahrnehmung dieses Frei­
heitsrechts zu ermöglichen«16 – und sie nicht mittels vager Annahmen über die öf­
fentliche Sicherheit und Ordnung zu verhindern. Zu solchen Stärkungen des Ver­
sammlungsrechts kommt es im Laufe der Zeit in fast allen demokratischen Verfas­
sungsstaaten. Vor diesem Hintergrund erscheinen Episoden, wie die Inhaftierung 
Martin Luther Kings Jr. 1963 in Birmingham (bei dem er seinen berühmten Letter 
from Birmingham Jail verfasst hatte) heute als verfassungswidrig. King landete im 
Gefängnis, weil er an einer nicht genehmigten Demonstration teilgenommen hat­
te. Richter W.A. Jenkins vom Alabama Circuit Court hatte auf Betreiben von Poli­
zei und Verwaltung ein vorübergehendes Demonstrationsverbot für die Stadt Bir­
mingham, den Bezirk Jefferson County sowie den ganzen Bundesstaat Alabama 
verfügt und dies mit dem generellen und nicht weiter spezifizierten Verweis auf 
die Gefahr für die öffentliche Sicherheit und Ordnung begründet.17

Blickt man zum Zwecke der Komplexitätsreduktion allein auf Deutschland, 
so zeigt Oliver Lepsius auf, dass das bundesrepublikanische Versammlungsgesetz 
bis zum Brokdorf-Beschluss im Kern von der Vorstellung hierarchisierter und 
formalisierter Gewerkschaftsaufzüge geprägt war und entsprechend in einem 
Spannungsverhältnis stand zu der ab den 60er Jahren aufkommenden neuen Art 
von politischen Protestbewegungen. Diese setzten sich aus vielen verschiedenen 
Gruppen und Initiativen zusammen, so dass nicht mehr ohne weiteres ein*e 
Veranstalter*in oder eine Leitung auszumachen war. Zudem versammelten sich 
diese Initiativen zwar zu einem einheitlichen Anlass, vertraten aber durchaus, 
teilweise sogar massiv, abweichende politische Zielvorstellungen.18 Vor diesem 
Hintergrund lieferte der Brokdorf-Beschluss eine verfassungskonforme Neuinter­
pretation des Versammlungsgesetzes. Das heißt, der Beschluss bestimmte, wie 
vor dem Hintergrund einer veränderten Protestlandschaft die Paragraphen des 
Bundesversammlungsgesetzes zu verstehen sind – für die Behörden, die Polizei, 
die Gerichte. Die Folge war eine Liberalisierung des Versammlungsrechts und die 

 
ting) als Ausdruck der free speech aufgefasst und gelten fortan als »Ausdruck von 
Meinungen vermischt mit Handlungen« und sind daher ähnlich absolut geschützt wie 
einfache Meinungsäußerungen. Brown v. Louisiana (1966) schützt Sit-ins von afro­
amerikanischen Aktivist*innen an rassistisch segregierten Orten. Amalgamated Food 
Employees v. Logan Valley Plaza (1968) erklärt den Protest von Arbeiter*innen eines 
privaten Einkaufszentrums im Einkaufszentrum selbst für zulässig.

16 BVerfGE 69, 315, Rn 49. Mit Verweis auf die Gefährdung der Sicherheit erließ der 
Landrat des Kreises Steinburg im Fall der angekündigten Proteste eine Allgemeinverfü­
gung, die ein Demonstrationsverbot im Umkreis von 210 qkm um das sich im Bau be­
findende Atomkraftwerk beinhaltete.

17 Walker v. City of Birmingham, Rn. 323.

18 Vgl. Lepsius 2015, S. 131.

192 Christian Volk

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schrittweise Entkriminalisierung bestimmter Protestpraktiken, in allererster Linie 
natürlich der berühmten Sitzblockade.

Da die öffentliche Debatte über Sitzblockaden einerseits wieder eine Renais­
sance erfährt und uns hilft, ein Stück Demokratie- und Protestgeschichte zu 
rekapitulieren, sie uns aber auch andererseits zeigen lässt, welche Komplexität 
in diesem ersten Merkmal meiner Konzeption – dem Rechtsbruch – schlummert, 
gehe ich darauf etwas ausführlicher ein.

Den Ausgangspunkt für die Überlegungen zur Sitzblockade markiert die schlich­
te Einsicht, dass der Bruch der Straßenverkehrsordnung durch eine unangemel­
dete Sitzblockade in die Freiheitsrechte von Autofahrer*innen eingreift. Wenn 
mehr als ein Auto von Aktivist*innen blockiert wird, erfüllen diese auch heute 
tatbestandlich den strafrechtlichen Gewaltbegriff der Nötigung.19 Und wenn eine 
Strafanzeige erfolgt – was dann sehr wahrscheinlich ist, wenn die Aktivist*innen 
der Aufforderung der Polizei, aufzustehen und wegzugehen, nicht Folge leisten –, 
dann kann die Staatsanwaltschaft sich zur Anklage entschließen und ein Gericht 
auch ein Strafverfahren eröffnen. Entscheidend allerdings ist immer noch, wie ein 
solches Strafverfahren endet.

In den 60er Jahren wurde der Student Klaus Laepple strafrechtlich verurteilt, 
weil er mit anderen Kommiliton*innen in Köln die Straßenbahnlinien besetzt und 
eine Straßenbahn zum Halten gebracht hatte – damals aus Protest gegen gestiege­
ne Fahrpreise.20 Die rechtliche Konstruktion im sogenannten Laepple-Urteil sah 
so aus, dass die Sitzblockade nach Ansicht des Gerichts den Straßenbahnfahrer 
nötigte, da sie eine psychische Zwangswirkung auf seinen Willen entfaltete: Der 
Straßenbahnfahrer müsse anhalten, um nicht Totschlag zu begehen. Das Auslösen 
dieser psychischen Zwangswirkung sei Gewalt, der Einsatz von Gewalt verwerf­
lich und die Versammlung damit unfriedlich – und nur friedliche Versammlungen 
seien von Art. 8 GG geschützt.21

Heutzutage und etliche wichtige Entscheidungen später stellt sich die Sachlage 
anders dar: Die juristisch wohl wichtigste Weichenstellung war es, die Frage der 
Friedlichkeit von Versammlungen vom Gewaltbegriff des Strafgesetzbuchs (§ 240: 
Nötigung) zu entkoppeln. Hierzu hat das BVerfG 1986 einen eigenständigen Be­
griff von kollektiver Unfriedlichkeit herausgearbeitet. Erst wenn diese vorliegt, 
verliert die Versammlung ihren Schutz durch Art. 8. Unter kollektiver Unfriedlich­
keit werden »Handlungen von einiger Gefährlichkeit« verstanden, »wie etwa ag­
gressive Ausschreitungen gegen Personen oder Sachen oder sonstige Gewalttätig­
keiten, nicht aber schon, wenn es zu Behinderungen Dritter kommt, seien diese 
auch gewollt und nicht nur in Kauf genommen«22. Die zweite wichtige Weichen­
stellung war, dass der vergeistigte Gewaltbegriff durch einen Gewaltbegriff ersetzt 

 
19 Siehe Zweite-Reihe-Rechtsprechung des BGH (BGHSt 41, 182).

20 BGHSt 23, 46, Rn. 1.

21 BGHSt 23, 46, Rn. 16.

22 BVerfGE 73, 206(248). Die Unfriedlichkeit muss sich auf die ganze Versammlung 
beziehen. Das unfriedliche Verhalten einzelner Personen oder Personengruppen allein 
macht die Versammlung noch nicht unfriedlich.

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 193

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurde, der am Kriterium der körperlichen Kraftentfaltung festgemacht wird. Die 
dritte Weichenstellung war, die Verwerflichkeitsprüfung im Nötigungsfall zu for­
malisieren. Damit wird dem Umstand Rechnung getragen, dass es auch im Alltag 
zu allerlei Situationen mit Nötigungseffekt auf Dritte kommen kann. Die Frage 
ist, ob es sich dabei um einen verwerflichen Akt handelt.23

Nach heutiger Rechtsprechung ist der Eingriff in die Freiheitsrechte Dritter 
durch eine Sitzblockade vom Versammlungsrecht gedeckt, wenn der Eingriff – 
erstens – für Protestierende nicht Selbstzweck ist, sondern ein »dem Kommu­
nikationsanliegen untergeordnetes Mittel zur symbolischen Unterstützung ihres 
Protests und damit zur Verstärkung der kommunikativen Wirkung in der Öffent­
lichkeit.«24 Und wenn – zweitens – die Art und das Maß der Auswirkung auf die 
Grundrechte von betroffenen Dritten verhältnismäßig ist: der Eingriff darf nicht 
zu lange dauern und nicht zu gravierend sein; man muss sich von der Polizei 
wegtragen lassen ohne Widerstand zu leisten; eine Ankündigung der Aktion im 
Voraus sollte erfolgen; die Aktivist*innen sollten auch nur diejenigen aufhalten, 
gegen die sich der Protest richtet (bspw. bei Blockaden gegen Militärbasen) und 
es müssen für die Betroffenen Ausweichmöglichkeiten vorhanden sein.25 Erfüllt 
der politisch motivierte Rechtsbruch in Form einer Sitzblockade das Kriterium 
der Verhältnismäßigkeit und ist in erster Linie so zu verstehen, dass damit die 
kommunikative Wirkung der politischen Meinungskundgabe verstärkt werden 
soll, dann können die Aktivist*innen im Verfahren mit guten Gründen auf einen 
Freispruch hoffen.

Das wirft aber im Hinblick auf mein Begriffskriterium des politisch motivier­
ten Rechtsbruchs die Frage auf, wer eigentlich darüber entscheidet, wann und 
unter welchen Umständen das Kriterium erfüllt ist. Sprechen wir von zivilem 
Ungehorsam immer dann, wenn ein Rechtsgut in den Augen der Polizei oder 
anderer Organe der Exekutiven verletzt wird? Oder orientiert man sich besser 
am Verhalten der Judikative im Umgang mit dem Rechtsbruch und spricht dann 
von zivilem Ungehorsam, wenn ein Gericht sich dazu entschließt, einen gewissen 
Sachverhalt auch tatsächlich zu prozessieren. Was aber ist, wenn ein Gericht die 
Regelverletzung zwar konstatiert und prozessiert, aber als kompatibel mit dem 
Versammlungsrecht erachtet? Macht dann die Rede vom Rechtsbruch noch Sinn, 
wenn gerichtlich befunden wurde, dass es sich gar nicht um einen Rechtsbruch 
gehandelt hat?

Ich schlage in diesem Zusammenhang vor, dass der begriffliche Anwendungs­
bereich des zivilen Ungehorsams dem Prinzip nach eröffnet ist, sobald Staatsan­
waltschaft und Gerichte von einem Rechtsbruch prima facie26 ausgehen und ein 
entsprechendes Verfahren eröffnen. Denn dadurch wird von Seiten der politischen 
 
23 BVerfGE 73, 206 Rn. 29.

24 BVerfGE 104, 92, Rn. 40.

25 BVerfGE 104, 92, Rn. 61.

26 Ich verdanke diese Formulierung Tim Wihl. Samira Akbarian spricht in diesem Zusam­
menhang von zivilem Ungehorsam als einem »Protesthandeln (…), das (zumindest po­
tentiell) illegal ist« (Akbarian 2023, S. 1).

194 Christian Volk

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ordnungsprotagonist*innen her die Vermutung artikuliert, dass eine politische 
Protestaktion die Grenzen dessen überschritten hat, was innerhalb einer recht­
staatlich verfassten, liberalen Gesellschaft als zulässig erachtet wird. Gleichzeitig 
wird deutlich, dass diese Grenze von Protestaktion zu Protestaktion neu bestimmt 
werden muss und sich je nach Sachgebiet und Rechtsprechung verschiebt.

Merkmal 2: Ungehorsame Gewaltfreiheit: Ziviler Ungehorsam als Achtung vor 
der physischen Unversehrtheit anderer Menschen

In der wissenschaftlichen Debatte über zivilen Ungehorsam hat man darüber 
diskutiert, ob sich allein aus dem Wort zivil/civil bereits eine Begrenzung oder 
gar eine substantiellere Spezifizierung des Rechtsbruchs ableiten lässt – ähnlich 
oder in Analogie beispielsweise zum Gemeinsinn, Kommunikations- und Koope­
rationsbeziehungen imaginierenden Begriff der civil society. Diese Versuche sind 
jedoch gescheitert.27 Selbst die vielleicht naheliegende, etymologisch motivierte In­
tuition, zivil/civil mit zivilisiert, höflich und damit im Endeffekt gewaltlos gleich­
zusetzen, wird angesichts der Tatsache, dass der civil war die Auseinandersetzung 
nicht weniger letal und blutig macht, umgehend irritiert.

Dass das Wort »zivil« für eine politisch-moralische Qualifizierung des Rechts­
bruchs so wenig herzugeben vermag, dürfte auch damit zu tun haben, dass der ge­
nuine Ursprung des Begriffs ziviler Ungehorsam weder so recht in der politischen 
Praxis liegt noch mit einer sich im Wortlaut abbildenden, theoretisch-systemati­
schen Herleitung einhergegangen ist. Henry David Thoreau wird gemeinhin, aber 
irrtümlicherweise als Begründer des Begriffs angesehen. Allerdings hat Thoreau 
den Begriff ziviler Ungehorsam kein einziges Mal verwendet.28 Hinzu kommt, 

 
27 Mehr oder weniger direkt verbunden mit der Debatte über eine Qualifizierung des 

Rechtsbruchs ist die Debatte um den Begriff der civility, wie sie von Autor*innen wie 
Linda Zerilli (2014), Candice Delmas (2018) oder Juliet Hooker (2016) geführt und in 
der kritisch angemerkt worden ist, dass der Vorwurf mangelnder Zivilität als »counter-
resistance ideology« (Delmas 2018, S. 24) missbraucht worden sei. Ausgehend unter 
anderem von diesen Debatten hat Candice Delmas versucht den argumentativen Nach­
weis zu bringen, warum gerade »uncivil disobedience« (Delmas 2018) in einer Demo­
kratie geboten sein kann.

28 Thoreau weigerte sich von 1842–1844 Steuern zu bezahlen und ging 1846 dafür ins 
Gefängnis. Sein Aufenthalt dort belief sich jedoch nur auf eine Nacht, weil eine unbe­
kannte Person – angeblich seine Tante Maria – die Steuerschuld beglich und Thoreau 
daraufhin entlassen wurde. Zwei Jahre später, 1848, begründete er diesen Akt in einem 
Vortrag mit dem Titel »On the Relation of the Individual to the State« damit, dass er 
den Krieg der USA in Mexiko oder die Aufrechterhaltung der Sklaverei nicht mitfinan­
zieren wolle. 1849 wurde der Aufsatz zunächst als »Resistance to Civil Government« 
in der Zeitschrift Æsthetic Papers publiziert. Die posthum veröffentlichte, im Jahr 
1866 erschienene, Ausgabe »A Yankee in Canada, with Anti-Slavery and Reform Pa­
pers« druckte den Aufsatz unter dem Titel »Civil Disobedience« wieder ab. 1903 er­
schien derselbe Text noch einmal unter dem Titel »On the Duty of Civil Disobe­
dience«. Es existiert bis heute kein Beleg darüber, dass Thoreau der Titeländerung zu­
gestimmt hat (Vgl. Glick 1973, S. 320, sowie Dawson 2007, S. 20). Obwohl Thoreau 

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 195

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass Thoreau in seinen Schriften den Einsatz von Gewalt im Kampf gegen die 
Sklaverei durchaus rechtfertigt.29

Der Umstand, dass gewaltvolle Praktiken gegen Mitmenschen letzten Endes 
jedoch keinen Eingang in den »Erwartungsraum«30 des Begriffs des zivilen Un­
gehorsams gefunden haben und somit kriegerische oder terroristische Gewalt 
(Attentate, Anschläge etc.) eindeutig aus dem Begriffsverständnis ausgeschlossen 
werden, dürfte daher weniger am Beiwort zivil hängen. Es ist vielmehr davon 
auszugehen, dass die Gewaltlosigkeit als zentrales Kriterium auf die spätere in­
haltliche Prägung des Begriffs durch Gandhis politischen Aktivismus zurückgeht.

Als Gandhi 1907 Auszüge aus Thoreaus Verweigerungsschrift in der Zeitung 
Indian Opinion veröffentlichte und ihn als seinen Lehrmeister bezeichnete,31 ging 
er davon aus, dass die Wendung ziviler Ungehorsam bzw. civil disobedience von 
Thoreau stammte.32 Gandhi diskutierte seinerzeit zunächst Begriffe wie »passiver 
Widerstand« und »gewaltfreier Widerstand«33 – denn darum ging es ihm im 
Kern. Er griff nur zwischenzeitlich auf die mit Thoreau in Verbindung gebrach­
te Formulierung vom zivilen Ungehorsam zurück, und entwickelte darüber sein 
Konzept vom zivilen Widerstand, bevor er schließlich mit dem Neologismus 
satyagraha34 die geeignete Bezeichnung für die von ihm vertretene antikoloniale 
»Kampfweise«35 gefunden zu haben glaubte. Die Begriffe des zivilen Widerstands 
und zivilen Ungehorsams blieben jedoch geläufig und wurden zusammen mit 
satyagraha auch von Gandhi weiterhin mehr oder weniger gleichbedeutend ver­
 

dem Gesetzesbruch als direkter Aktion das Wort redet, verwendet er den Begriff »zivi­
ler Ungehorsam« selbst kein einziges Mal. Entsprechend sind auch all jene Aussagen 
(in Lexika, Handbüchern etc.) unzutreffend, die behaupten, »(t)he term ›civil disobe­
dience‹ was coined by Henry David Thoreau in his 1848 essay« (Delmas, Brownlee 
2017).

29 Vgl. Thoreau 1996, S. 153.

30 Koselleck 1996, S. 113.

31 Vgl. Hendrick 1956, S. 462, 466.

32 Die Debatte um die beiden Versionen seiner Verweigerungsschrift – die von 1849 und 
die von 1866 – sowie um die Titelgebung flammte erst Anfang der 1970er Jahre im 
Zuge von Wendell Glicks umfangreichem Editionsprojekt der Schriften Thoreaus für 
die Princeton University Press auf. Glick vertrat darin die Position, dass intensivste 
Nachforschungen keinen Beweis dafür erbracht hätten, ob nun der Titel der 1866 
erschienenen Textausgabe, »Civil Disobedience«, von Thoreau stammte oder nicht.

33 Die Proteste der Inder*innen in Südafrika gegen die diskriminierenden Effekte des 
Transvaal Asiatic Registration Act werden in der südafrikanischen Presse und auch 
von Gandhi zunächst als »passiver Widerstand« bezeichnet.

34 Die von Gandhi bevorzugten Termini sind satyagraha und civil resistance. In einem 
Brief an P. Kodanda Rao vom 10. September 1935 schreibt er, dass ihm schon wäh­
rend seiner aktivistischen Zeit in Südafrika klar geworden sei, dass der Begriff des zivi­
len Ungehorsams, den er von Thoreau übernahm, »failed to convey the full meaning of 
struggle« (Gandhi 1999[1939], S. 400) und er ihn deshalb durch die Wendung civil re­
sistance ersetzt hätte.

35 Gandhi 2017 [1983], S. 133.

196 Christian Volk

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wendet. Im Zentrum steht dabei die »aktive Gewaltlosigkeit«36 (ahimsa) des 
Widerstands. Diese wird philosophisch sowie religiös-spirituell begründet und 
läuft im Kern darauf hinaus, kein Lebewesen (und auch nicht die lebende Natur) 
körperlich, seelisch oder geistig zu verletzen. Eine solches Gebot schließt aktivis­
tische Selbstverteidigung und jede Art von Gegengewalt gegen Menschen aus; 
Gewalt gegen Dinge, wie Sachbeschädigung, ist grenzwertig, fällt jedoch nicht 
direkt unter dieses Gewaltverbot.37 Es liegt nahe anzunehmen, dass die Gewaltlo­
sigkeit aufgrund der weitläufigen Rezeption Gandhis zum zentralen Merkmal des 
zivilen Ungehorsams geworden ist und dadurch weitere Verbreitung erlebte. Wenn 
Martin Luther King Jr. jedenfalls in seinen Überlegungen zur Gewaltlosigkeit 
auf einen Autor verweist, dann ist das nahezu ausschließlich Gandhi, den er als 
»guiding light of our technique of nonviolent social change«38 bezeichnet, und 
eben nicht Thoreau.39

 
36 Gandhi 1987, S. 118.

37 Im Zuge der Proteste gegen den Transvaal Asiatic Registration Act (1907) der briti­
schen Kolonialregierung in Südafrika kam es zu Blockaden von Registrierungszentren 
sowie dem Verbrennen von Registrierungskarten. Im Protest gegen das Rowlatt-Gesetz 
und dem Massaker von Amritsar wurde beispielweise massenhaft in Indien produzierte 
Kleidung verbrannt, die die Briten exportieren wollten. Nichtsdestotrotz ist Gewalt 
gegen Dinge sowohl aus Gandhis als auch aus Kings Perspektive grenzwertig, denn sie 
kann zur Kultivierung einer aggressiven Haltung führen und mit einem Gestus der Wut 
und des Hasses einhergehen, der den Spirit des Widerstands unterminiert, dem Gandhi 
und King (wobei es grundlegende Differenzen gibt) das Wort reden. Daraus hat sich 
eine Debatte entwickelt, in der diskutiert wird, ob riots unter bestimmten Umständen 
noch als Akte des zivilen Ungehorsams angesehen werden können. Siehe exemplarisch 
hierzu Hooker 2016.

38 King 1959, S. 23.

39 Obschon die Verankerung der Gewaltlosigkeit im Begriff des zivilen Ungehorsams 
nicht über Thoreau geschieht, ist Thoreau für die Karriere des Begriffs keinesfalls un­
bedeutend. Die Lektüre von Thoreaus Verweigerungsschrift war fester Bestandteil der 
Ausbildung an den US-Colleges, insbesondere der liberal arts. Seine gewissensbasierte 
Verweigerungspraktik lieferte dann auch die argumentative Hintergrundfolie für jene 
politischen Proteste, die nach 1945 die Debatten um den zivilen Ungehorsam in den 
USA entfachten. Zu nennen wären hier insbesondere die Kongressausschüsse in der 
McCarthy-Ära, die dazu dienten, Einzelpersonen vorzuladen, sie auf ihre politische 
Gesinnung hin zu befragen und gegebenenfalls als Informant*innen im Kampf gegen 
die angebliche kommunistische Unterwanderung des Staates zu gewinnen. Diese inqui­
sitorischen Tribunale erzeugten potentiell einen Konflikt zwischen »Rechtspflicht und 
persönlicher Moral«. Thomas Laker arbeitet heraus, wie in diesem Kontext »[…] 
Meineid und die missbräuchliche Inanspruchnahme des Zeugnisverweigerungsrechts« 
(Laker 1986, S. 59f.) als Akte galten, die anfänglich unter zivilem Ungehorsam verstan­
den wurden. David Spitz‹ Vortrag aus dem Jahr 1953, der als Auftakt der akademi­
schen Civil-disobedience-Diskussion gilt, kann hier als Musterbeispiel gelten (vgl. Spitz 
1954, S. 387f.). In Anlehnung an Thoreau kommt Spitz zu dem Ergebnis, dass die Wei­
gerung an solchen Ausschüssen mitzuwirken infolge reiflicher Gewissensprüfung nicht 
nur kompatibel sei mit den moralischen Verpflichtungen als Mensch, sondern auch mit 
den bürgerlichen Pflichten (ebd., S. 402f.). Neben den Ausschüssen in der McCarthy-

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 197

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gandhis Überlegungen zur Gewaltfreiheit sind sicherlich am umfassendsten und 
werden weder mit Blick auf ihre voraussetzungsreiche Begründung noch mit Blick 
auf die Reichweite von allen geteilt, die in begriffsbildender Absicht über zivilen 
Ungehorsam nachgedacht haben. Hinzu kommt noch, dass der Begriff der Gewalt 
in Bezug auf Protest und Demonstrationen über die Zeit hinweg überfrachtet 
worden und dadurch unspezifisch geworden ist. (Man denke hier nur an den 
vergeistigten Gewaltbegriff in der Geschichte der bundesrepublikanischen Recht­
sprechung.)40 Dennoch vertrete ich die Position, dass es ein wesentliches Krite­
rium des zivilen Ungehorsams ausmacht, die physische Unversehrtheit anderer 
Menschen nicht willentlich und durch proaktives Handeln zu verletzen. Diese Po­
sition korrespondiert nicht nur mit der öffentlichen und historisch gewachsenen 
Erwartung, die mit dem Begriff verbunden ist, sondern stützt sich auch auf die 
akademische Begriffsverwendungspraxis. Die physische Unversehrtheit anderer 
Menschen nicht zu verletzen, markiert den kleinsten gemeinsamen Nenner der 
verschiedenen Konzeptionen des zivilen Ungehorsams. Zur Wahrheit gehört aber 
auch, dass die Begründungen hierfür teils weit auseinandergehen und von rein 
strategischen Erwägungen (»die Eskalation nutzt in aller Regel nur dem Staat«41) 
über ethisch-moralische Ablehnung von physischer Gewalt bis hin zu demokratie­
theoretischen Begründungen reichen, denen ich mich im Kern anschließe (siehe 
Merkmal 5) und die den willentlichen und proaktiven Angriff auf den Körper des 
Gegenübers als Mittel demokratischer Konfliktaustragung ablehnen.

Merkmal 3: Systemisch-strukturelle Gründe: Ziviler Ungehorsam als 
Infragestellung und Politisierung der Reproduktionspraktiken demokratischer 
Ordnung

Die Geschichte westlicher Demokratien kann nicht ohne die Geschichte des zivi­
len Ungehorsams erzählt werden. Die US-amerikanische Bürgerrechtsbewegung, 
die Frauenbewegungen, die Umweltbewegungen, LGBTQ-Bewegungen und viele 
mehr haben mit ihrem Protest, der immer auch und gezielt politische Regelverlet­

 
Ära können aber auch die Weigerung, sich der rassistischen Segregationspolitik zu un­
terwerfen, und andere individuelle Akte der Verweigerung mit Thoreaus Konzeption 
erfasst werden, wie bspw. die Stromgeldverweigerungsaktion in der BRD in den späten 
70er und 80er Jahren als Protest gegen Atomstrom.

40 Auch und gerade mit Blick auf das Verhalten einer Masse von Menschen, die – so­
ziologisch gesprochen – nicht notwendigerweise eine Gruppe ist, wirft der Gewaltbe­
griff mehr Fragen als Antworten auf. Um die Schwierigkeiten zu illustrieren, die sich 
ergeben, wenn man den Gewaltbegriff auf eine Masse von Menschen (die nicht not­
wendigerweise eine Gruppe ist) anwenden möchte, sei auf die bundesrepublikanische 
Verfassungsrechtsprechung im Kontext von Protestrecht verwiesen. Sie brauchte für 
einen solchen Begriff knapp 30 Jahre und die Zweite-Reihe-Rechtsprechung, in die 
diese Versuche mittlerweile mündeten, ist selbst wiederum umstritten.

41 Herbert Marcuse ist einer der wenigen Theoretiker, für die der Einsatz »befreiender 
Gewalt« ein wesentliches Element des zivilen Ungehorsams darstellt (siehe Marcuse 
1968, S. 60).

198 Christian Volk

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zungen beinhaltete, die Vorstellungen und Verständnisweisen davon verändert, 
was demokratische Politik ist, worin ihr Zweck liegt, was politisches Sich-Ver­
sammeln bedeutet, wer Bürger*in ist, welche Rolle ihr zukommt und vieles mehr.

Demokratietheoretisch gesprochen liegt der Beitrag, den diese Bewegungen ge­
leistet haben, darin, auf machtvolle gesellschaftliche Exklusionsstrukturen hinzu­
weisen (Rassismus, Sexismus, Homophobie etc.),42 systemisch bedingte Ausbeu­
tungsstrukturen offenzulegen und die Status-quo-Erhaltungskräfte und deren Ins­
trumente zu benennen, die wiederum dafür sorgen, dass diese Strukturen wirksam 
und intakt bleiben (bspw. den fragwürdigen Umgang mancher staatlicher Ak­
teur*innen mit dem Recht auf Versammlungsfreiheit). Besagter politischer Protest 
hat demnach systemisch-strukturelle Veränderungen angestoßen, die bestenfalls 
dazu geführt haben, bestimmte Facetten (bspw. Geschlechterbeziehungen) und 
Ordnungselemente (bspw. Versammlungsfreiheit) im liberalen Skript moderner 
Gesellschaften ein Stück mehr zu demokratisieren.

Was sind systemisch-strukturelle Veränderungen eigentlich genau? Es sind Ver­
änderungen, die die Reproduktionspraxis der Ordnung betreffen. Jede Ordnung 
erhält und reproduziert sich dadurch, dass sie bestimmte Verhaltensweisen ver­
langt, ermöglicht, belohnt, fördert, mit Anerkennung versieht und andere verhin­
dert, diskreditiert etc. Nun ist es einerseits nachvollziehbar, dass eine Protestgrup­
pe, die auf die weitreichenden Grundrechte der Meinungs- und Versammlungs­
freiheit zurückgreifen kann, genau begründen muss, warum sie meint, für ihre 
politischen Überzeugungen und Sichtweisen das Gesetz brechen zu müssen. Eine 
Vielzahl von politischen Protestbewegungen in der Geschichte der Demokratie 
konnten sich nicht auf solche Grundrechte berufen; sie haben es erstritten. Auf 
der anderen Seite aber wäre es ein Trugschluss zu glauben, dass heutige demokra­
tische Gemeinwesen von strukturell-systemischer Exklusion befreit wären. Mo­
derne Gegenwartsdemokratien sind auch Herrschaftsordnungen, die Menschen 
formen und regulieren; die Menschen, Themen und Bedürfnisse ausschließen 
bzw. bestimmten »Bedürfnisinterpretationen« eine exorbitant höhere »Chance« 
einräumen, »auf der Ebene des politischen Systems beteiligt zu werden und auf 
der Ebene exekutiver Handlungen Folgen auszulösen«43. Und auch moderne De­
mokratien haben Mittel und Wege entwickelt, eine effektive Infragestellung der 
Reproduktionspraktiken ihrer sozialen und politischen Ordnung blockieren zu 
können – eben durch ein Arrangement an Institutionen, Strukturen, Praktiken, 
Diskursen, aber auch dem interessegeleiteten Agieren von Status-quo-Erhaltungs­
kräften.

So stützen sich moderne Demokratien beispielsweise auf die Öffentlichkeit, um 
Fragen zu verhandeln, die die Gesellschaft als Ganzes betreffen. Sie tun dies auf 
der Grundlage des freien Zugangs zu Informationen und einer unabhängigen 
Presse. Gleichzeitig bleiben die Medien den Zwängen des Marktes unterworfen. 

 
42 Im vorliegenden Sonderband analysieren auch Schirin Amir-Moazami, Marianne 

Braig, Gülay Çağlar in ihren Beiträgen derartige gesellschaftliche Exklusionsstruktu­
ren.

43 Offe 1969, S. 164.

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 199

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indem sie einer selektiven Aufmerksamkeitsökonomie folgen, tragen sie systema­
tisch und strukturell bedingt zur Marginalisierung oder gar zum Ausschluss pe­
ripherer Positionen bei und verfolgen Themen anhand ihres Nachrichtenwerts 
und in wohl verdaulichen Formaten und nicht notwendigerweise anhand ihres 
Sachgehalts.44 Das diskreditiert sie nicht gänzlich oder macht sie obsolet, sondern 
verlangt eben einen kritischen Umgang und Mediennutzungskompetenz. Auch die 
Idee der Volkssouveränität wird in modernen Demokratien über die Wahl von 
Repräsentant*innen verwirklicht; die unmittelbare Beteiligung von Bürger*innen 
in den politischen Entscheidungsprozessen ist eine Seltenheit. Die strukturell-sys­
temisch hervorgerufene Hierarchie des politischen Prozesses legt fest, wer, wann, 
wo und wie politisch sprechen kann, wem zugehört wird, wer eine Bühne be­
kommt, welche Themen zählen, wer als Autorität gilt, was vernünftig, sagbar 
und rational zu gelten hat. Politiker*innen der im Parlament vertretenen Par­
teien sind die zentralen Protagonist*innen der medial aufbereiteten Politik; die 
Bürger*innen sind in aller Regel die passiven, zuschauenden Konsument*innen 
dieser Darbietung – und sie sind es in aller Regel auch allein, für sich.45 Und wäh­
rend das Ideal der politischen Inklusion in territorial begrenzten demokratischen 
Staaten um das ambivalente, mit reichlich Exklusionseffekten und Hierarchie 
einhergehende Konzept der Staatsbürgerschaft herum organisiert ist, und eine 
pluralistische Gesellschaftsordnung durch gleiche individuelle Rechte geschützt 
sein soll, sind moderne Demokratien kapitalistische Marktwirtschaften. Indem sie 
das Prinzip des Privateigentums an den Produktionsmitteln übernehmen, erzeugen 
sie soziale, wirtschaftliche und politische Ungleichheit46 und organisieren die Gü­
terverteilung über den Marktpreis und nicht über den Bedarf, tragen dazu bei, 
dass die ökonomischen Kalkulationslogiken in eine Vielzahl von sozialen Lebens­
bereichen hineinragen und richten diese entlang ökonomischer Imperative aus – 
von der Universität bis zum Klima- und Umweltschutz.47

Auch in einer modernen liberalen Demokratie gibt es Themen und Bedürfnisse, 
denen sich Politik und Gesellschaft aus systemisch-strukturellen Ursachen und 
Gründen verweigert und sie nicht in der gebotenen Dringlichkeit, gebotenen Ener­
gie etc. bearbeitet. Aus diesem Ineinander von demokratischer Ermöglichung und 
demokratischer Beherrschung ziehe ich die Konsequenz, dass es bei zivilem Unge­
horsam um einen Rechtsbruch gehen muss, der solche systemisch-strukturellen 
Ausschlüsse dramatisiert.

Systemisch-strukturelle Ausschlüsse erkennt man daran, dass der Versuch, die 
spezifischen Anliegen einer Protestinitiative umzusetzen, notwendigerweise zu 
einem tiefgehenden Konflikt mit dem autoritativen Rahmen führt sowie mit 
den Praktiken, die die etablierte Ordnung reproduzieren. Der Protest legt offen, 
welches Bedürfnis, welches Thema, welche Ungerechtigkeit in dieser Ordnung 

 
44 Vgl. Meyer, Hinchman 2002.

45 Vgl. Hay 2007, S. 154.

46 Vgl. Schäfer 2012.

47 Vgl. Brown 2015, S. 201.

200 Christian Volk

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht adäquat bearbeitet werden kann. Er zeigt auf, dass es die zentralen Repro­
duktionslogiken und -praktiken der Ordnung sind, die diesen Bedürfnissen und 
Themen entgegenstehen. Durch die Proteste werden die strukturell-systemischen 
Gründe des Ordnungserhalts aufgedeckt und der Protest hebt damit auch hervor, 
wo und an welcher Stelle eine Veränderung der Ordnung und ihrer Reprodukti­
onspraktiken erfolgen müsste.48

Der Umstand, dass meiner Ansicht nach beim zivilen Ungehorsam Themen und 
Bedürfnisse mit den Mitteln des Rechtsbruchs dramatisiert werden, die aus syste­
misch-strukturellen Gründen blockiert sind, macht zwei Dinge deutlich: Ziviler 
Ungehorsam ist – erstens – eine Form von Protest für die Ausnahme. Nur be­
stimmte Themen und Bedürfnisse rechtfertigen angesichts einer doch weitreichen­
den demokratischen Ermöglichungsstruktur den Rechtsbruch. Ich spezifiziere das 
im nachfolgenden Abschnitt gleich noch in einer entscheidenden Hinsicht weiter. 
Zweitens wird deutlich, dass der politische Rechtsbruch nicht am Anfang des 
Protests stehen kann. Stattdessen muss ihm eine Geschichte gescheiterter Appelle, 
Petitionen, Demonstrationen und Kampagnen vorausgehen. Das ganze Spektrum 
von Handlungen, die durch die Grundrechte auf Meinungs- und Versammlungs­
freiheit gewährleistet werden (und darunter fallen mitunter auch Sitzblockaden), 
muss – nicht notwendigerweise von der einzelnen Gruppe, sondern im Hinblick 
auf die Geschichte des politischen Einsatzes für das Thema oder Bedürfnis – aus­
gereizt worden sein. Der Nachweis einer systemisch-strukturellen Blockade muss 
erbracht werden. So verstanden argumentiere ich für ein Ultima-ratio-Kriterium 
beim zivilen Ungehorsam – eines, das allerdings nicht die spezifische Gruppe oder 
Initiative ins Visier nimmt, sondern das Anliegen selbst.

Merkmal 4: Verursachung gesellschaftlicher Kosten und Erzeugung von 
politischem Entscheidungsdruck: Ziviler Ungehorsam als disruptive Praxis

Der liberalen Sichtweise nach ist der politisch motivierte Rechtsbruch so lange 
rechtfertigbar, wie er »nur symbolischen Charakter« hat und »allein in der Ab­
sicht ausgeführt« wird, »an die Einsichtsfähigkeit und den Gerechtigkeitssinn der 
jeweiligen Mehrheit zu appellieren«49. Diese Sichtweise, von den Arbeiten von 
Rawls, Habermas etc. inspiriert, hat sich heute durchgesetzt und kann als die 
im liberalen Skript vorherrschende Perspektive auf zivilen Ungehorsam bezeichnet 
werden. Wir stoßen auf sie in der medialen Aufarbeitung von Protestereignissen, 
im wissenschaftlichen Diskurs, der politischen Debatte und in abgeänderter Form 
sogar in der Rechtsprechung.50

 
48 Vgl. hierzu Volk 2022, S. 62.

49 Habermas 1983, S. 33.

50 Was die Rechtsprechung angeht, so muss man beachten, dass der Begriff ziviler Unge­
horsam zwar kein rechtlich relevanter Begriff ist, aber die Beschlüsse des Bundesver­
fassungsgerichts zur Versammlungsfreiheit disruptivere Formen von Protest erlauben, 
klassische Protestaktionen des zivilen Ungehorsams, wie Sitzblockaden, entkriminali­
siert haben und so zumindest indirekt so etwas wie politisch motivierten Gesetzesbruch 

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 201

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist immer auch ein gewisses Maß an Kontingenz im Spiel, wenn bestimmte 
Sichtweisen sich historisch durchsetzen und das Skript von Gesellschaften prägen. 
Gleichzeitig aber gibt es eine logisch-rationale Verbindung zwischen einer demo­
kratischen Verfassungsordnung und der liberalen Sichtweise auf den politisch 
motivierten Rechtsbruch. Jürgen Habermas hat diese Verbindung exemplarisch 
rekonstruiert. Die zentrale Annahme ist hier, dass das autonome Individuum 
den moralisch-normativen Glutkern einer jeden demokratischen Ordnung mar­
kiert, legitime Gesetze daher auch einer moralischen Rechtfertigung bedürfen 
und das autonome Individuum diese jederzeit, auch und gerade abweichend von 
der Mehrheitsmeinung und auf Basis seiner bzw. ihrer Grundrechte, bestreiten 
können muss. Geht man diesen Schritt mit und erkennt an, welche zentrale Be­
deutung der individuellen Autonomie im Skript eines liberalen demokratischen 
Verfassungsstaates zuzukommen hat, dann muss man auch, so Habermas, »das 
Misstrauen gegen ein in legalen Formen auftretendes Unrecht schützen«.51 Von 
dort aus ist es dann nur ein kleiner Schritt zu konstatieren, dass es Interessen, Be­
dürfnisse und Meinungen innerhalb der Gesellschaft gibt, die es in einem medial 
vermittelten Politikbetrieb schwerer haben, gehört zu werden und sich durchset­
zen zu können als andere. Aus diesem Grund nimmt die Versammlungsfreiheit 
im liberalen Skript auch eine so zentrale Stellung ein und schränkt bspw. das 
Hausrecht von Privaten ein, wenn dort, wie auf privatisierten Plätzen, Flughäfen 
oder ähnlichem durch Shops, Flaniermeilen und Cafés »öffentliche Foren«52 oder 
ein »öffentlicher Kommunikationsraum«53 entstehen.

Man muss demnach konstatieren, dass politischer Protest im Kontext des li­
beralen Skripts vorrangig im Paradigma einer deliberierenden Öffentlichkeit vor­
gestellt und evaluiert wird. Entsprechend kommt dem Protest die spezifische 
Aufgabe zu, den gesellschaftlichen Konsens zu irritieren und marginalisierten 
Positionen oder schwachen Interessen zur Artikulation zu verhelfen. Und dies 
kann nach liberaler Sichtweise auch – wenn alle legalen Versuche gescheitert 
sind oder eine hohe Dringlichkeit besteht – auf expressive Art und Weise und 
mit den Mitteln eines Aufmerksamkeit erzeugenden und die individuelle Hingabe 
unterstreichenden Rechtsbruchs erfolgen. Um jedoch die individuelle Autonomie 
Andersdenkender als moralisch-normativen Glutkern einer als liberal vorgestell­
ten Demokratie nicht zu verletzten, darf nach dem liberalen Skript vom Rechts­
bruch kein ernsthaftes (materielles) Zwangsmoment ausgehen (wie die Kriterien 

 
anerkennen. Allerdings finden wir hierzulande kein Urteil, in dem der Begriff in recht­
lich relevantem Sinne verwendet wird. Das erklärt sich aus der schlichten Tatsache, 
dass ein Rechtsystem nichts mit einer Argumentationsfigur wie »gegen das Recht für 
das Recht« anfangen kann. Entweder ist die Protesthandlung legal (wie bei manchen 
Sitzblockaden, bei denen ggf. nach einem langen und mehrinstanzlichen Verfahren der 
Eingriff in die Bewegungsfreiheit von Dritten als verhältnismäßig erachtet wird und 
keinen Rechtsbruch darstellt) oder sie ist illegal, und damit ein Rechtsbruch.

51 Habermas 1983, S. 38.

52 BVerfGE 128, 226, Rn. 72.

53 BVerfGE 128, 226, Rn. 37.

202 Christian Volk

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für die Verwerflichkeitsprüfung bspw. unterstreichen) und es dürfen durch ihn 
keine weitreichenderen gesellschaftlichen Kosten verursacht werden.

Diese, aus dem liberalen Diskurs resultierende und das liberale Skript prägende 
Sichtweise auf Protest und Demokratie überzeugt jedoch nicht. Erstens werden 
solche symbolischen Regelverletzungen im Zuge von politischem Protest bereits 
häufig von vornherein durch die Justiz als mit dem Recht auf Versammlungsfrei­
heit kompatibel betrachtet oder sie werden als zu geringfügig und damit ohne 
öffentliches Interesse an deren Strafverfolgung angesehen. Zweitens verlangt eine 
solche Position von den Protestierenden, den Grund für ihren Protest sowie die 
Tatsache, dass er auf systemisch-strukturelle Hindernisse trifft, nicht allzu ernst 
zu nehmen und jeden Anspruch sowie jede Aspiration auf grundlegende Verände­
rung eigentlich von vorneherein aufzugeben. Vom Protest wird implizit gefordert, 
genau auf das zu verzichten, was ihn antreibt: den Willen zur Veränderung. Inwie­
fern?

Gegen Exklusionsstrukturen und systemisch bedingte Bedürfnis- und Themen­
marginalisierung kommt man mit der Artikulation guter Gründe allein nicht 
an. Denn in einer modernen Gesellschaft sind Strukturen und Machtprozesse 
dahingehend politisch wirksam, dass sie Vorentscheidungen darüber treffen, wer 
legitime Sprecher*innen sind, wie und wo vernünftig gesprochen wird, was über­
haupt als Problem gilt, und was eine vernünftige, praktikable und was eine un­
vernünftige Antwort auf besagtes Problem ist. Die liberale Sicht nimmt das nur 
unzureichend zur Kenntnis.54

Um daher ein aus systemisch-strukturellen Gründen marginalisiertes Thema 
und Bedürfnis auf der Agenda einer in der Aufmerksamkeitsökonomie von kon­
junkturellen Schwankungen abhängigen Medienöffentlichkeit zu verankern und 
politischen Entscheidungsdruck zu erzeugen,55 ist es in aller Regel nötig, der 
Erläuterung der eigenen Position ein politisches Zwangsmoment zur Seite treten 
zu lassen.56 Anderenfalls verpufft der Protest ohne politischen Effekt. Ein solches 
politisches Zwangsmoment wird gemeinhin dadurch erzeugt, dass man die Si­

 
54 Vgl. hierzu auch Celikates 2021, S. 143.

55 Aus normativer Sicht ist es zu präferieren, wenn sich die politischen Aktionen auch 
unmittelbar gegen jene Akteur*innen richten, die durch ihr Handeln in den Augen 
der Aktivist*innen den Zustand zu verantworten haben, statt unbeteiligte Dritte in 
Mitleidenschaft zu ziehen. Es kann allerdings sein, dass ein solches Vorgehen sich als 
politisch wenig wirksam entpuppt, da die Aktionen aus mobilisierungstechnischen, lo­
gistischen oder rechtlichen Gründen nur von kurzer Dauer sind und kaum auf mediale 
Resonanz stoßen.

56 Auch Martin Luther King Jr., der oft verkürzt und ideologisch verzerrt als »icon of 
moral suasion« (Livingston 2020, S. 858) interpretiert wird, war davon überzeugt, 
dass sich von guten Gründen vielleicht einzelne Individuen überzeugen lassen, aber 
eine Gesellschaft werde durch Privilegien und machtvolle Gruppeninteressen konstitu­
iert (vgl. King Jr. 1963a, S. 292). Und diese Gruppen, die er auch als »defenders of the 
status quo« (King Jr. 1958, S. 470) bezeichnet, bekommt man nur durch politischen 
Druck (pressure) und Zwang (coercion) dazu bewegt, über politische Veränderung zu 
verhandeln und entsprechende Reformen umzusetzen.

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 203

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tuation dramatisiert und die (privatökonomischen, gesellschaftlichen, politischen 
etc.) Kosten für die Aufrechterhaltung des Status quo erhöht, wie es bei Castor-
Blockaden, bei politischen Streiks, dem Lahmlegen von Produktionsanlagen, der 
Blockade von Schlachthöfen, Tierversuchslaboren, Behörden oder bei Boykotten, 
wie dem Busboykott von Montgomery,57 der Fall ist.

Da diese Argumentation auch Gefahr laufen kann, Aktivisten*innen gegen 
Kritik an ihren Handlungen zu immunisieren, vertrete ich in meinem fünften 
Merkmal die Position, dass ziviler Ungehorsam einen bestimmten demokratischen 
Gestus verlangt. Wenn man dem Protest aber von vorneherein abspricht, disrup­
tiv-konfrontativ sein und auch Kosten verursachen zu dürfen, degradiert man 
ihn »zum harmlosen Ritual«.58 Das heißt nicht, dass jeder ernsthafte Protest 
notwendigerweise disruptiv sein und Kosten verursachen muss. Wenn eine Pro­
testbewegung in der Lage ist, eine große Masse von Menschen auf die Straße 
zu bringen, kann die symbolische Dimension des Protests bereits politische Konse­
quenzen hervorrufen. Allerdings verfügt nicht jedes Protestthema über eine solche 
politische »Issuefähigkeit«.59 Als Protestinitiative oder -gruppe auf strukturell-sys­
temischen Widerstand zu stoßen, heißt gemeinhin mit allerlei Delegitimierungs­
versuchen konfrontiert zu werden – von Beschwichtigungen (»Veränderungen 
benötigen eben Zeit«, »Auf der Straße wird keine Politik gemacht!«, »Politik 
braucht Mehrheiten«) über Vorwürfe (wie, man handle unvernünftig, die Ideen 
seien nicht praktikabel, man sei zu radikal oder übertreibe es) bis hin zur Krimi­
nalisierung des Aktivismus durch Präventivhaft, Forderungen nach Verschärfung 
des Strafrechts oder der Eingruppierung einer Initiative als kriminelle Vereinigung.

Um gegen diesen strukturell-systemischen Widerstand anzugehen, braucht man 
einen langen Atem und eine effektive Strategie; man muss geschickt Koalitionen 
bilden und es schaffen, Themen in der Öffentlichkeit zu platzieren und dort zu 
halten, und dabei gleichzeitig das politisch verantwortliche Personal unter einen 
 
57 Der Busboykott in Montgomery von Dezember 1955 bis Dezember 1956 stellte an 

sich keinen Rechtsbruch dar, obschon er massive Kosten für die öffentliche Hand 
verursachte. Allerdings erklärte die Stadt das von den Afroamerikaner*innen alternativ 
eingerichtete, privat organisierte Transportsystem für illegal, ohne das der Boykott 
unmöglich dauerhaft realisiert hätte werden können, und versuchte auf diese Weise, 
(erfolglos) den politischen Willen der Afroamerikaner*innen zu brechen.

58 Marcuse 1968, S. 60. Politischer Protest, der in diesem Sinne materielle gesellschaftli­
che Kosten verursacht und damit den Preis für die Aufrechterhaltung des Status quo 
erhöht, ist nicht vom deutschen Versammlungsrecht gedeckt und im Sinne des liberalen 
Skripts illegitim. Diese Erfahrung musste der Präsident des Roma-Nationalkongresses 
machen, als er am 9. November 1990 zusammen mit ca. 600 Leuten mithilfe einer Au­
tobahn-Blockade die Verhandlungen über den Aufenthaltsstatus und Abschiebestopp 
erzwingen wollte. In der Sitzblockade III-Entscheidung argumentierte das BVerfGE, 
dass die Blockade »nicht in erster Linie der Kundgebung einer Meinung oder der Erre­
gung öffentlicher Aufmerksamkeit für ein kommunikatives Anliegen« diene, sondern 
es sich hierbei um »die zwangsweise oder sonst wie selbsthilfeähnliche Durchsetzung 
eigener Forderungen« (BVerfG NJW 2002, 1031, Rn. 40ff.) handle. Solche Handlun­
gen seien von Art. 8 GG nicht geschützt.

59 Linden, Thaa 2014, S. 53.

204 Christian Volk

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entscheidungsdruck, mindestens jedoch unter Erklärungsdruck, zu setzen. Mit 
guten Gründen und Appellen allein wird auch in der Demokratie keine Politik 
gemacht. Man muss Positionen rechtfertigen und gesprächsbereit sein, aber der 
Protest agiert immer aus einer Situation der Unterlegenheit – sei es im Hinblick 
auf Ressourcen, Reichweite, Mobilisierung oder Glaubwürdigkeitsvorschuss etc. 
Auch wenn der politische Rechtsbruch nicht gleich am Anfang des Protestes ste­
hen darf, wäre es zu kurz gegriffen, den Protest nur solange für rechtfertigbar zu 
halten, wie er als rein symbolischer Akt interpretierbar ist. Denn dem politischen 
Protest die Entfaltung eines Zwangsmoments aus normativen Erwägungen heraus 
abzusprechen, heißt die gesellschaftlichen Bedingungen zu ignorieren, unter denen 
demokratische Politik und politischer Aktivismus heute stattfinden. Insofern plä­
diere ich dafür, auch in heutigen demokratischen Verfassungsstaaten die disrupti­
ven Praktiken der Kostenverursachung und die nachdrückliche Erzeugung von 
Erklärungs- und Entscheidungsdruck als zentrales Merkmal von zivilem Ungehor­
sam zu verstehen.

Merkmal 5: Mobilisierung des universellen Gehalts der Demokratie: Ziviler 
Ungehorsam als demokratischer Gestus

Wenn die Geschichte und Gegenwart westlicher Demokratien nicht ohne die Ge­
schichte des zivilen Ungehorsams verstanden werden kann, dann hat das auch 
umgekehrt Konsequenzen für das heutige Verständnis von zivilem Ungehorsam. 
Eine Konsequenz davon ist, dass der Begriff nicht wertfrei und rein analytisch 
für jede gewaltlose politische Regelverletzung verwendet werden kann, die darauf 
antwortet, dass Themen und Bedürfnisse aus systemisch-strukturellen Gründen 
ignoriert werden. Stattdessen muss dem Umstand Rechnung getragen werden, 
dass ziviler Ungehorsam auf eine Geschichte von Emanzipationskämpfen ver­
weist, die das Gesicht moderner Gegenwartsdemokratien entscheidend geprägt 
haben. So denkt man beim zivilen Ungehorsam gemeinhin an antikoloniale Befrei­
ungsbewegungen, an die Suffragettenbewegung, an die Bürgerrechtsbewegung, an 
die Friedensbewegung, an die Anti-AKW-Bewegung usw. Und von dieser Emanzi­
pationsgeschichte, die sich auch in der Verfassungsrechtsprechung zur Versamm­
lungsfreiheit abbildet und das liberale Skript westlicher Gesellschaften weiter 
demokratisiert haben, kann der Begriff nicht mehr gelöst werden. Das ist auch 
der Grund, warum Protestgruppen aller Couleur, die politische Regelverletzungen 
begehen, den Begriff ziviler Ungehorsam für sich zu reklamieren versuchen. Indem 
sie suggerieren, in besagter Tradition zu stehen, möchten sie sich und ihre Aktio­
nen mit der legitimatorischen Aura ausstatten, die der Begriff über Jahrzehnte 
gewonnen hat.

Ja, gewonnen hat! Denn in den 50er und 60er Jahren wurde noch diskutiert, ob 
ziviler Ungehorsam nicht schlicht ein anderes Wort für kriminelle Handlungen ist. 
Erst ab den 1970er/80er Jahren ist er schrittweise zum integralen Bestandteil des 
liberalen Skripts und einer demokratischen Fortschrittserzählungen geworden, die 
moderne Gegenwartsdemokratien über sich selbst erzählen. Man erkennt das da­

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 205

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ran, zu welchen demokratischen Ikonen Rosa Parks oder der Martin Luther King 
Jr. des »I have a dream« stilisiert worden sind. Sich diese Emanzipationskämpfe, 
für die der Begriff ziviler Ungehorsam steht, als demokratischen Reifungsprozess 
zu erzählen, ist gleichzeitig aber auch Teil der Ideologieproduktion westlich-libe­
raler Demokratien geworden.

Es ist exakt diese Emanzipationsgeschichte, die dem Begriff ziviler Ungehorsam 
eingeschrieben ist, ihn normativ auflädt und ihn mit einem Demokratisierungs­
versprechen ausstattet. Dieses Demokratisierungsversprechen muss sowohl für 
ein zeitgemäßes Verständnis von zivilem Ungehorsam berücksichtigt werden als 
auch als Kriterium fungieren, wenn es darum geht, politisch motivierte Rechts­
brüche einzuordnen und zu beurteilen. Mit diesem Gedanken und der darin impli­
ziten methodologischen Positionierung, wie historisch informiert und ausgerichtet 
politiktheoretische Begriffsarbeit aufzufassen ist und vonstatten zu gehen hat, 
distanziere ich mich von allen Ansätzen, die von der analytischen normativen 
politischen Philosophie inspiriert zwischen Begriffsbestimmung und Legitimation 
beim Nachdenken über zivilen Ungehorsam unterscheiden. Die Pointe meiner 
politiktheoretischen Herangehensweise ist es, zu argumentieren, dass heutzutage 
und aufgrund der in den Begriff eingegangenen politischen Geschichte, Begriffsbe­
stimmung und Legitimation in eins fallen und eine Einheit bilden.

Für die weitere Analyse schlage ich nach den bisherigen Ausführungen daher 
vor, dass sich dieses, dem Begriff heute inhärente Demokratisierungsversprechen 
auf zwei konkrete Weisen in einem Rechtsbruch begehenden politischen Protest 
manifestieren muss, damit man ihn als zivilen Ungehorsam bezeichnen kann.

Die Themen und Bedürfnisse müssen dem universellen Gehalt demokratischer 
Prinzipien verpflichtet sein

Der politisch motivierte Rechtsbruch muss im Dienste solcher Themen und Be­
dürfnisse stehen, die auf uneingelöste demokratische Versprechen verweisen – 
Versprechen, die über die bisherige Realisierung der Idee der Demokratie in 
Form einer nationalstaatlich-repräsentativen, rechtsstaatlich-kapitalistischen Ge­
sellschaftsordnung hinausgehen.60

In dem Maße, wie Demokratien auf abstrakten Prinzipien wie Gleichheit, Frei­
heit, Gerechtigkeit und Nichtdiskriminierung beruhen, öffnen sie einen demokra­

a)

 
60 In der wissenschaftlichen Debatte zum zivilen Ungehorsam wurde immer auch seine 

Stellung zum Begriff der Revolution diskutiert. Eine pointierte Position zu dieser Frage 
stammt von Martin Luther King Jr., der zivilen Ungehorsam und Revolution dadurch 
zusammenbringt, dass er den Revolutionsbegriff in zwei zentralen Hinsichten konkreti­
siert: Die »American racial revolution« sei erstens keine Revolution, »to overthrow but 
to get in« (King 1966, S. 58). Zweitens verfolge die Revolution nicht den Zweck, »to 
drive out the oppressors«, sondern es gehe darum, »to reconcile ourselves to living in 
community« (King 1965, S. 365). Mit dem zivilen Ungehorsam soll die alte Ordnung 
aufgebrochen, die Exklusionsstrukturen offengelegt und an einer radikalen Demokrati­
sierung der US-amerikanischen Gesellschaft gearbeitet werden. Es geht nicht um einen 
Systemwechsel im klassisch revolutionären Sinne, sondern um eine demokratische 
Transformation, die damit auch den Mitteleinsatz (Gewaltlosigkeit) beschränkt.

206 Christian Volk

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Imaginationsraum und geben Versprechen von universellem Gehalt ab. 
Diese Versprechen stehen immer in einem Spannungsverhältnis zur konkret ma­
terialisierten Ordnung und weisen über diese hinaus. Ein solches Versprechen 
mit universellem Gehalt ist beispielsweise, in politischen Angelegenheiten gehört 
zu werden, eine Stimme zu haben und sich mit anderen an der Gestaltung des 
öffentlichen Lebens beteiligen zu können – heute und auch in Zukunft. Ein ande­
res Versprechen ist, »ohne Angst verschieden sein zu können«61 oder »so viele 
wirksame Entscheidungen wie möglich ohne Angst treffen zu können«62. Zu den 
Versprechen der Demokratie gehört auch, in Beziehungen der Anerkennung zu 
leben, Solidarität zu erfahren und die »Nichtteilnahme in der Teilnahme«63 zu 
ermöglichen. Die ständige Möglichkeit, diese Versprechen einzufordern und die 
ihnen zugrundeliegenden Prinzipien neu zu interpretieren, ist Kernelement einer 
demokratischen Lebensform. Dadurch entsteht mitunter Unruhe und Unordnung. 
Die Demokratie aber ist ihrer Idee nach das Regime der Unruhe: Weil sie selbst 
in der »Logik einer universalistischen Legitimation«64 operiert, provoziert eine 
demokratische Ordnung geradezu die Infragestellung ihrer Performance auf Basis 
besagter Grundprinzipien.65 Und der zivile Ungehorsam steht im Dienst dieser 
demokratischen Unruhe, die darauf verweist, dass einige der Versprechen von 
universellem Gehalt bislang nur dürftig oder unzureichend berücksichtigt worden 
sind.

Aufgrund seines über die Jahrzehnte angereicherten normativ-demokratischen 
Gehalts verbannt der Begriff ziviler Ungehorsam jedoch alle rassistischen, anti­
semitischen, sexistischen oder nationalistischen Proteste aus seinem Erwartungs­
raum. Denn konzeptionell betrachtet handelt es sich bei solchen Protesten um 
Bestrebungen, andere Menschen aufgrund essentialistischer Zuschreibungen (Re­
ligion, sexuelle Präferenzen, Nationalität, ethnische Zugehörigkeit usw.) auszu­
grenzen und ihnen die Versprechen der Demokratie vorzuenthalten.66 Das heißt, 
Proteste mit einer solchen Zielsetzung verletzen den universellen Gehalt demo­
kratischer Prinzipien und ignorieren das darin angelegte Spannungsverhältnis. 
Entsprechend geht es diesen Protesten der Idee nach nie darum, die Gesellschaft 
demokratischer und weniger herrschaftlich strukturiert zu machen. Im Gegenteil, 
diese Proteste negieren die Vorstellung von Offenheit und Unbestimmtheit als 
Teil des Versprechens demokratischer Politik und streben danach, das Regime der 

 
61 Adorno 1997 [1951], S. 116.

62 Shklar 1989, S. 21.

63 Menke 2015, S. 384. Christoph Menke formuliert hier eine das Recht zu inspirierende 
Hoffnung, eine Art von individueller Autonomie zu ermöglichen, die die Nichtteilnah­
me an sozialen Prozessen nicht als »Indifferenz des privaten Eigenwillens« versteht 
(wie im liberalen Skript), sondern als »Unterbrechung der sozialen Teilnahme«.

64 Benhabib 1993, S. 107.

65 Zur Kritik als Kernprinzip des liberalen Skripts siehe auch die Beiträge von Rahel 
Jaeggi sowie Michael Zürn und Fritjof Stiller in diesem Band.

66 Vgl. Celikates 2022.

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 207

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschaft im Namen der Demokratie zu festigen, nämlich die Herrschaft des an­
geblich wahren Volkes, der »Autochthonen«.67 Die Pointe meiner Überlegungen 
ist also zu sagen, dass es – begrifflich gesprochen – keinen rassistisch, sexistisch 
oder nationalistisch ausgerichteten zivilen Ungehorsam geben kann. (Nichtsdesto­
trotz gibt es natürlich politisch motivierte Gesetzesbrüche in rassistischer, sexisti­
scher, nationalistischer etc. Absicht.)

Der politische Rechtsbruch muss in einem demokratischen Gestus erfolgen

Doch nicht nur die Themen und Bedürfnisse müssen dem universellen Gehalt 
demokratischer Prinzipien verpflichtet sein, sondern auch die Art und Weise wie 
sie artikuliert werden. Ich spreche hier vom demokratischen Gestus, der in der 
Artikulation des Protests zum Vorschein kommen muss, und der die Pluralität 
und den Dissens von Werten und Meinungen als konstitutiv für gesellschaftliches 
Zusammenleben anerkennt sowie demokratische Politik auch als einen Modus 
versteht, der diese Werte und Meinungen öffentlich repräsentiert, zwischen ihnen 
vermittelt und Kompromisse sucht. Der expressiven Seite – Wut und Frust zu arti­
kulieren – und der disruptiv-konfrontativen Seite – den Alltag anderer Menschen 
zu stören – muss sich eine erklärende, die Debatte und den öffentlichen Streit 
suchende Seite hinzufügen, die am Protest ablesbar ist.

Protestkollektive bringt das jedoch immer wieder in eine geradezu paradoxe 
Lage: Politische Aktivist*innen gehen in ihrem Protest oft mit der immanenten 
Überzeugung auf die Straße (aus der sie ihre Selbstlegitimation ableiten und 
die die Mobilisierung vorantreibt), dass sie moralisch glaubwürdiger, politisch 
überzeugender agieren oder wissenschaftlich schlüssiger argumentieren als die 
sogenannte Mehrheitsgesellschaft, die vorliegenden Gesetze, Parteiprogramme 
oder die Medienberichterstattung. Man kann sogar behaupten, es handle sich 
gleichsam um eine zentrale Existenzbedingung jenes Protests, der die Gesellschaft 
demokratisch transformieren möchte, dass er – zumindest im Hinblick auf die 
spezifische Angelegenheit, um die es ihm geht – an sein überlegenes moralisches 
und/oder epistemisches Erkenntnisvermögen glaubt und dieses nicht (innerhalb 
der Gruppe, der Initiative oder des Netzwerks) in Frage stellt.68

Paradox erscheint diese Situation, wenn man sich vergegenwärtigt, dass demo­
kratische Praxis genau diese Art von Wagnis verlangt und gleichzeitig einen Ges­
tus fordert, der der Öffentlichkeit vermittelt, dass diese vermeintliche Avantgarde­
position angezweifelt werden darf. Das liegt zum einen daran, dass der öffentliche 
Austausch und das Aushandeln widersprüchlicher Standpunkte ein Grundpfeiler 
demokratischer Praxis sind; demokratische Auseinandersetzungen um moralische 
Werte sind daher sowohl gesellschaftlich spaltend als auch konstitutiv. Indem wir 

b)

 
67 Yuval-Davis 2018, S. 71.

68 Man stelle sich eine klimapolitische oder eine kapitalismuskritische Initiative vor, die 
intern infrage stellt, ob der Klimawandel wirklich so rasant voranschreitet bzw. der 
Kapitalismus die Ursache sozialer Ungleichheit ist. In beiden Fällen würde es die Exis­
tenz der Initiative oder Gruppe gefährden. Monty Python parodieren das in »Life of 
Brian« in der berühmten »What Have the Romans Ever Done for Us?«-Szene.

208 Christian Volk

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Beschaffenheit unserer moralischen und politischen Überzeugungen kritisch 
prüfen, sind wir in der Lage, sie zu revidieren. Diese Bereitschaft, uns selbst zu 
revidieren, jemand anderes zu werden, indem wir uns mit dem politischen Gegner 
auseinandersetzen, ist das, was die demokratische Praxis von uns verlangt.69 Zum 
anderen aber kann keine politisch handelnde Person selbstermächtigend, sicher 
und abschließend von sich behaupten, auf der Seite der Demokratie zu stehen. 
Demokratie bleibt immer im Kommen. Und eine »kommende und im Kommen 
bleibenden Demokratie«70 ist kein zukünftiger Zustand, der erreicht werden 
kann, sondern ein »performativer Modus«71 politischen Handelns, der glaubhaft 
seine Bereitschaft zum Ausdruck bringt, sich auf seinen eigenen demokratischen 
Gehalt hin ständig befragen zu lassen.

Um den Nachweis eines demokratisch-emanzipatorischen Projektes zu erbrin­
gen, kann sich also kein politischer Aktivismus allein auf seine subalterne Position 
berufen (also weder auf die Position noch auf den Inhalt des Protests), sondern 
die Protestakte selbst (also die Form des Protests) müssen mit demokratischer 
Praxis kompatibel sein. Wie aber kann ein Rechtsbruch, der nicht nur symbolisch 
ist, sondern materielle Kosten verursacht und ein Zwangsmoment entfaltet, seiner 
Form nach demokratisch sein?

Martin Luther King Jr. gibt die Richtung einer möglichen Antwort vor, wenn 
er für seine Konzeption des zivilen Ungehorsams festhält, dass diejenigen, die 
das Recht brechen »must do it openly, lovingly, (not hatefully as the white mo­
thers did in New Orleans when they were seen on television screaming ›n-word, 
n-word, n-word‹) and with a willingness to accept the penalty.«72 Mit dem Wort 
lovingly ist in diesem Kontext weit mehr gemeint als die bloße Gewaltlosigkeit 
des Rechtsbruchs. Es geht King darum, dass im Akt des Rechtsbruchs, d.h. in 
der Inszenierung der politischen Konfliktaustragung, bereits die Möglichkeit eines 
zukünftigen Zusammenlebens von Schwarz und Weiß aufscheint. Entsprechend 
unterscheidet King auch zwischen »enforceable« und »unenforceable demands«73 

des Protests. Eine Politik der rassistischen Segregation zu beenden, sei ein durch­
setzbares Protestziel. Rassistische Einstellungen und Sichtweisen zu ändern sowie 
ein Miteinander von Schwarz und Weiß zu ermöglichen, sei zwar ebenfalls Ziel 
des Protests, aber nicht auf politischer Ebene durchsetzbar. Dennoch müsse der 
Protest von diesem Ziel beseelt sein und diesem im Gestus des Protests Rechnung 
tragen. Auf ähnliche Weise kann auch seine Forderung interpretiert werden, man 
dürfe sich dem Zugriff der Strafverfolgungsbehörden nicht entziehen. Obschon 
King dies meist aus einer Mischung von Strategie und Deeskalation begründet, 
inspirieren diese Überlegungen in diesem Kontext die Frage, ob es einen mögli­
chen Zusammenhang zwischen dem demokratischen Gestus des Protests auf der 

 
69 Vgl. hierzu Volk 2022, S. 70 ff.

70 Derrida 2002, S. 154.

71 Zeillinger 2020, S. 290.

72 King 1963a, S. 294.

73 King 1963b, S. 123.

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 209

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen und der Akzeptanz der Strafe auf der anderen Seite gibt. In diesem Sinne 
ließe sich argumentieren, dass neben der Akzeptanz von Strafe als Respekt vor 
der Verfassung,74 als ehrenhafte Selbstbehauptung,75 als strategischer Schachzug76 

oder als reinigende Selbstprüfung77 noch eine weitere Deutung möglich wäre, die 
in den Debatten um den zivilen Ungehorsam bislang keine Erwähnung gefunden 
hat: Der Gang ins Gefängnis bzw. die Bereitschaft, sich dem Zugriff der Straf­
verfolgungsbehörden nicht zu entziehen, kann auch als demokratischer Gestus 
interpretiert werden, mit dem die Aktivist*innen – trotz aller politischer Überzeu­
gung – die Deutungs- und Interpretationsoffenheit der Situation anerkennen und 
es einer gegenwärtigen wie zukünftigen politischen Öffentlichkeit anheimgeben, 
darüber zu befinden, ob es sich bei ihrem politischen Protest um einen Beitrag 
zur Demokratisierung der Demokratie gehandelt haben wird.78 Die Art und Weise 
jedenfalls, wie man das Recht bricht, muss die Bereitschaft zum demokratischen 
Miteinander sowie zur Selbst- und Fremdbefragung widerspiegeln, wenn sich der 
Protest damit in die Tradition des zivilen Ungehorsams einreihen möchte.

Schluss

In meinem Beitrag habe ich zu zeigen versucht, dass wir unter zivilem Unge­
horsam heute einen politisch motivierten Rechtsbruch verstehen sollten, der die 
körperliche Unversehrtheit anderer Menschen achtet, und dabei Themen und Be­
dürfnisse dramatisiert, denen sich die Gesellschaft aus systemisch-strukturellen 
Gründen verweigert. Der Protest darf dabei materielle Kosten verursachen und 
mit einem Zwangsmoment einhergehen, um vor dem Hintergrund einer mediati­
sierten Öffentlichkeit die Aufmerksamkeit für ein Thema aufrecht zu erhalten und 
politischen Entscheidungsdruck zu erzeugen. Sowohl die Themen und Bedürfnisse 
als auch der Gestus, mit dem man sich für diese Themen einsetzt, müssen als ein 
Beitrag zur Demokratisierung der bestehenden Ordnung interpretierbar sein.

 
74 Vgl. hierzu Rawls 1969, S. 182; Habermas 1983, S. 39. Aber auch bei King finden sich 

Überlegungen, die in diese Richtung deuten, siehe King 1963a, S. 302. Zur Ambivalenz 
bei King siehe Livingston 2020.

75 Vgl. Thoreau 2004, S. 38.

76 Vgl. King 1964, S. 549.

77 Vgl. Gandhi 1999 [1909–1910], S. 159.

78 Mein Argument darf an dieser Stelle aber keinesfalls so verstanden werden, dass der 
Protest, der Rechtsbrüche begeht und sich dabei der Strafverfolgung entzieht, kein zivi­
ler Ungehorsam sein kann. Sich der Strafverfolgung nicht zu entziehen, kann eine mög­
liche Ausdrucksform besagten demokratischen Gestus sein. Es gibt sicherlich auch an­
dere. Mein Argument ist weit eher, dass das Kriterium »Sich der Strafverfolgung nicht 
zu entziehen« nur in dieser von mir hier vorgeschlagenen Variante in normativer Hin­
sicht sinnvoll ist. Keinesfalls taugt es als Ausschlusskriterium. Das wird insbesondere 
dann einsichtig, wenn der Rechtsbruch absehbar mit einem drakonischen und unver­
hältnismäßigen Strafmaß wie lebenslanger Haft oder Todesstrafe, wie zum Beispiel im 
Fall von Edward Snowden einhergeht (Siehe hierzu auch Scheuermann 2014, S. 620).

210 Christian Volk

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit meinem fünften und letzten Merkmal plädiere ich weder dafür, rassistischen 
oder sexistischen Positionen diskursiv entgegenzukommen, noch dafür, sich auf 
irgendeine andere Art von Debatte einzulassen, die die Menschenwürde infrage 
stellt. Ich möchte auch nicht den Beitrag herunterspielen, den eine konsequente 
moralische Haltung und eine entschiedene und wütende politische Kritik für das 
Selbstwertgefühl, die politische Mobilisierungsfähigkeit und das Empowerment 
derjenigen gesellschaftlichen Gruppen leisten, die sexuell oder rassistisch unter­
drückt werden. Und doch bleibt auch hier die alles andere als triviale Herausfor­
derung bestehen, die Kritik auf eine Weise zu artikulieren, die mit der Idee und 
dem Versprechen der Demokratie vereinbar ist – wenn sich ein solcher Protest in 
die Tradition des zivilen Ungehorsams einreihen möchte.

Der zivile Ungehorsam, so wie ich ihn hier konzipiert habe, ist eine mit der 
Idee der Demokratie kompatible Form des Rechtsbruchs und als solche eine 
Ausnahme- oder Sonderform von Protest. Damit will ich aber nicht sagen, dass 
andere Formen von Protest und Widerstand, wie bspw. Sabotageakte oder ri­
ots, angesichts massiv ungerechter Verhältnisse, wie systemischer Polizeigewalt, 
rassistischer Segregationspolitik, nationalistischer Repression von Minderheiten, 
kolonialen Ausbeutungsregimen usw. nicht auch rechtfertigbar sein können.79 Ich 
würde sie aber nicht mehr als zivilen Ungehorsam bezeichnen – und damit von 
vornherein, per se und im vollumfänglichen Sinn, d.h. nach Form und Inhalt, als 
demokratischen Beitrag verstehen wollen.

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W. 1997 [1951]. Minima Moralia. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Akbarian, Samira 2023. Ziviler Ungehorsam als Verfassungsinterpretation. Tübingen: Mohr 

Siebeck.
Arendt, Hannah 1969. »Civil Disobedience«, in Crises of the Republic, hrsg. v. Arendt, Han­

nah, S. 49–102. San Diego, New York, London: Harcourt Brace & Company.
Benhabib, Seyla 1993. »Demokratie und Differenz. Betrachtungen über Rationalität, Demokra­

tie und Postmoderne«, in Gemeinschaft und Gerechtigkeit, hrsg. v. Brumlik, Micha; 
Brunkhorst, Hauke, S. 97–116. Frankfurt a. M.: Fischer.

Brown, Wendy 2015. Undoing the Demos: Neoliberalism’s Stealth Revolution. New York: 
Zone Books.

Celikates, Robin 2016. »Rethinking Civil Disobedience as a Practice of Contestation—Beyond 
the Liberal Paradigm«, in Constellations 23, 1, S. 37–45.

Celikates, Robin 2021. »Radical Democratic Disobedience«, in The Cambridge Companion to 
Civil Disobedience, hrsg. v. Scheuerman, William E., S. 128–152. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Celikates, Robin 2022. »De-, Hyper-, or Pseudopoliticization? Undoing and Remaking the De­
mos in the Age of Right-Wing Authoritarianism«, in: Power, Neoliberalism, and the Re­
invention of Politics. The Critical Theory of Wendy Brown, hrsg. v. Allen, Amy; Mendie­
ta, Eduardo, S. 141–157. State College, PA: The Pennsylvania State University Press.

Dawson, James 2007. »Recently Discovered Revisions Made by Thoreau to the First Edition 
Text of ›Civil Disobedience‹«, in The Concord Saunterer 15, S. 1–23.

De Lagasnerie, Geoffroy 2016. Die Kunst der Revolte. Berlin: Suhrkamp.
Delmas, Candice 2018. A Duty to Resist: When Disobedience Should Be Uncivil. Oxford: 

Oxford University Press.

 
79 Siehe hierzu Delmas 2018.

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 211

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Delmas, Candice; Brownlee, Kimberley. 2021. Civil Disobedience, The Stanford Encyclopedia 
of Philosophy. https://plato.stanford.edu/entries/civil-disobedience/#Def (Zugriff vom 
09.04.2021).

Derrida, Jacques 2002. Politik der Freundschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Forschungsteam Mapping #NoG20 2018. Eskalation. Dynamiken der Gewalt im Kontext der 

G20-Proteste in Hamburg 2017. Forschungsbericht. https://g20.protestinstitut.eu/ (letzter 
Zugriff 11.10.2023).

Gandhi, Mahatma 1987. »Satyagraha – Non-Violent Resistance«, in The moral and political 
writings of Mahatma Gandhi: Volume III: Non-Violent Resistance and Social Transfor­
mation, hrsg. v. Raghaven, Iyer. Oxford: Clarendon Press.

Gandhi, Mahatma 1999 [1909–1910]. » Speech at Emerson Club«, in The Collected Works of 
Mahatma Gandhi Vol. 10 (Online Edition), hrsg. v. Publications Division Government of 
India. Neu Delhi: The Publications Division.

Gandhi, Mahatma 1999 [1939]. »Letter to P. Kodanda Rao«, in The Collected Works of 
Mahatma Gandhi Vol. 67 (Online Edition), hrsg. v. Publications Division Government of 
India. Neu Delhi: The Publications Division.

Gandhi, Mahatma 2017 [1983]. Mein Leben. Berlin: Suhrkamp.
Glick, Wendell (Hrsg.) 1973. Reform Papers, Princeton: Princeton University Press.
Grimm, Jannis; Salehi, Mariam; Franzki, Hannah (Hrsg.) 2023. Forschungsjournal Soziale 

Bewegungen 36, 2: Neue Radikalität? Protest, Gewalt, ziviler Ungehorsam – Versuche 
einer Grenzziehung.

Habermas, Jürgen 1983. »Ziviler Ungehorsam – Testfall für den demokratischen Rechtsstaat. 
Wider den autoritären Legalismus in der Bundesrepublik«, in Ziviler Ungehorsam im 
Rechtstaat, hrsg. v. Glotz, Peter, S. 29–53. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Harcourt, Bernard E. 2012. »Political disobedience«, in Critical Inquiry 39, 1, S. 33–55.
Hay, Colin 2007. Why We Hate Politics. Cambridge: Polity Press.
Hendrick, George 1956. »The influence of Thoreau’s ›Civil Disobedience‹ on Gandhi’s Satya­

graha«, in The New England Quarterly 24, 4, S. 462–471.
Hooker, Juliet 2016. »Black Lives Matter and the Paradoxes of U.S. Black Politics: From De­

mocratic Sacrifice to Democratic Repair«, in Political Theory 44, 4, S. 448–469.
King, Jr., Martin Luther 1958. »Stride Toward Freedom«, in A Testament of Hope. The Essen­

tial Writings and Speeches of Martin Luther King, Jr., hrsg. v. Washington, James Melvin, 
S. 417–490. San Francisco: HarperCollins.

King, Jr. Martin Luther 1959. »My trip to the Land of Gandhi«, in A Testament of Hope. The 
Essential Writings and Speeches of Martin Luther King, Jr., hrsg. v. Washington, James 
Melvin, S. 23–30. San Francisco: HarperCollins.

King, Jr., Martin Luther 1963a. »Letter from Birmingham Jail«, in A Testament of Hope. The 
Essential Writings and Speeches of Martin Luther King, Jr., hrsg. v. Washington, James 
Melvin, S. 289–302. San Francisco: HarperCollins.

King, Jr., Martin Luther 1963b. »The Ethical Demands for Integration«, in A Testament of 
Hope. The Essential Writings and Speeches of Martin Luther King, Jr., hrsg. v. Washing­
ton, James Melvin, S. 117–125. San Francisco: HarperCollins.

King, Jr., Martin Luther 1964. »Why We Can’t Wait«, in A Testament of Hope. The Essential 
Writings and Speeches of Martin Luther King, Jr., hrsg. v. Washington, James Melvin, 
S. 518–554. San Francisco: HarperCollins.

King, Jr., Martin Luther 1965. »Playboy Interview: Martin Luther King, Jr«, in A Testament of 
Hope. The Essential Writings and Speeches of Martin Luther King, Jr., hrsg. v. Washing­
ton, James Melvin, S. 340–377. San Francisco: HarperCollins.

King, Jr., Martin Luther 1966. »Nonviolence: The Only Road to Freedom«, in A Testament of 
Hope. The Essential Writings and Speeches of Martin Luther King, Jr., hrsg. v. Washing­
ton, James Melvin, S. 54–61. San Francisco: HarperCollins.

Koselleck, Reinhart 1996. »Begriffsgeschichte und Sozialgeschichte«, in Vergangene Zukunft, 
hrsg. v. Koselleck, Reinhart, S. 107–129. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

212 Christian Volk

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/entries/civil-disobedience/#Def
https://g20.protestinstitut.eu/
https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/civil-disobedience/#Def
https://g20.protestinstitut.eu/


Ladwig, Bernd 2018. »Ziviler Ungehorsam und Widerstand. Begriffe und Begründungen poli­
tischer Regelverletzungen im demokratischen Rechtsstaat«, in Ein Recht auf Widerstand 
gegen den Staat? Verteidigung und Kritik des Widerstandsrechts seit der europäischen 
Aufklärung, hrsg. v. Schweikard, David P.; Mooren, Nadine; Siep, Ludwig. Tübingen: 
Mohr Siebeck.

Laker, Thomas 1986. Ziviler Ungehorsam: Geschichte, Begriff, Rechtfertigung. Baden-Baden: 
Nomos.

Lepsius, Oliver 2015. »Versammlungsrecht und gesellschaftliche Integration«, in Der Brok­
dorf-Beschluss des Bundesverfassungsgerichts 1985, hrsg. v. Doering-Manteuffel, Anselm; 
Greiner, Bernd; Lepsius, Oliver, S. 113–166. Tübingen: Mohr Siebeck.

Linden, Markus; Thaa, Winfried 2014. »Issuefähigkeit – Ein neuer Disparitätsmodus?«, in 
Ungleichheit und politische Repräsentation, hrsg. v. Linden, Markus; Thaa, Winfried, 
S. 53–80. Baden-Baden: Nomos.

Livingston, Alexander 2020. »›Tough Love‹: The Political Theology of Civil Disobedience«, in 
Perspectives on Politics 18, 3, S. 851–866.

Marcuse, Herbert 1968. »Das Problem der Gewalt in der Opposition«, in Psychoanalyse und 
Politik, hrsg. v. Marcuse, Herbert, S. 53–68. Frankfurt a. M.: Europäische Verlagsanstalt.

Menke, Christoph 2015. Kritik der Rechte. Berlin: Suhrkamp.
Meyer, Thomas; Hinchman, Lewis P. 2002. Media Democracy: How the Media Colonize 

Politics. London: Polity Press.
Offe, Claus 1969. »Politische Herrschaft und Klassenstrukturen. Zur Analyse spätkapitalisti­

scher Gesellschaftssysteme«, in Politikwissenschaft. Eine Einführung in ihre Probleme, 
hrsg. v. Kress, Gisela; Senghaas, Dieter, S. 155–189. Frankfurt a.M.: Europäische Verlags­
gesellschaft.

Rawls, John 1969. »The Justification of Civil Disobedience«, in Collected Papers John Rawls, 
hrsg. V. Freeman, Samuel, S. 176–189. Cambridge, London: Harvard University Press.

Rucht, Dieter 2017. »Gewalt der Empörten: Die Riots von Hamburg«, in Blätter für deutsche 
und internationale Politik 17, 11, S. 94–103.

Schäfer, Armin 2012. »Consequences of Social Inequality for Democracy in Western Europe«, 
in Zeitschrift für Vergleichende Politikwissenschaft 6, 2, S. 23–45.

Scheuerman, William E. 2014. »Whistleblowing as civil disobedience: The case of Edward 
Snowden«, in Philosophy & Social Criticism 40, 7, S. 609–628.

Shklar, Judith 1989. »The Liberalism of Fear«, in Liberalism and the Moral Life, hrsg. v. Ro­
senblum, Nancy L., S. 21–38. Cambridge: Harvard University Press.

Spitz, David 1954. »Democracy and the Problem of Civil Disobedience«, in American Political 
Science Review 48, 2, S. 386–403.

Thiel, Thorsten (2017): Turnkey Tyranny? Struggles for a New Digital Order. In: Gertheiss, 
Svenja/Herr, Stefanie/Wolf, Klaus Dieter/Wunderlich, Carmen (Hrsg.), Resistance and 
Change in World Politics. Cham: Springer International Publishing, 225ff.

Thoreau, Henry David 1996. »A plea for Captain John Brown«, in Thoreau: Political Writ­
ings, hrsg. v. Rosenblum, Nancy L., S. 137–159. Cambridge, UK: Cambridge University 
Press.

Thoreau, Henry David 2004. Über die Pflicht zum Ungehorsam gegen den Staat. Civil Disobe­
dience. Ein Essay. Zürich: Diogenes.

Volk, Christian 2022. »Reform, Transformation, Emancipation: Conceptualizing Political Pro­
test in Modern Democracies«, in Democratic Theory 9, 2, S. 56–77.

Yuval-Davis, Nira 2018. »Autochthonic Populism, Everyday Bordering and the Construction 
of ›The Migrant‹«, in Populism and the Crisis of Democracy. Volume 3: Migration, Gen­
der and Religion, hrsg. v. Fitzi, Gregor; Mackert, Jürgen; Turner, Bryan S., S. 69–78. Lon­
don: Routledge.

Zeillinger, Peter 2020. »Das Unvereinbare im Zentrum des Politischen. Zum politischen Poten­
zial von Agambens Homo-Sacer-Projekt«, in Subversiver Messianismus. Interdisziplinäre 
Agamben-Lektüren, hrsg. Kirschner, Martin, S. 245–304. Baden-Baden: Nomos.

Zerilli, Linda 2014. »Against Civility: A Feminist Perspective«, in Civility, Legality, and Justice 
in America, hrsg. v. Sarat, Austin, S. 107–131. Cambridge, UK: Cambridge University 
Press.

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 213

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rechtsprechungsübersicht

Walker v. City of Birmingham, 388 U.S. 307 (1967)
Amalgamated Food Employees v. Logan Valley Plaza, 391 U.S. 308 (1968)
Brown v. Louisiana, 383 US 131 (1966)
Cox v. Louisiana, 379 U.S. 536 (1965)
Edwards v. South Carolina, 372 U.S. 229 (1963)
Bundesgerichtshof 1969. Sitzblockade wegen Straßenbahn-Preiserhöhung (Laepple). BGHSt 

23, 46.
Bundesgerichtshof 1995. Nötigung durch Straßenblockade. BGHSt 41, 182.
Bundesverfassungsgericht 1985. Brokdorf. BVerfGE 69, 315.
Bundesverfassungsgericht 1986. Sitzblockaden I. BVerfGE 73, 206.
Bundesverfassungsgericht 2001. Sitzblockaden III. BVerfGE 104, 92.
Bundesverfassungsgericht 2011. Fraport. BVerfGE 128, 226.

214 Christian Volk

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassung: Ziviler Ungehorsam ist ein Grenzbegriff unserer politischen Sprache. 
Er bezeichnet jene Handlungen, die die Grenze dessen überschreiten, was in einer demo­
kratischen Gesellschaft als rechtmäßig angesehen wird, stellt dabei aber gleichzeitig in 
Aussicht, die bestehende Ordnung zu demokratisieren. Der Beitrag beantwortet die Frage, 
was unter zivilem Ungehorsam heute verstanden werden sollte, indem er die konstitutiven 
Elemente des Begriffs herausarbeitet.

Stichworte: Demokratietheorie, Versammlungsfreiheit, Sitzblockade, Protest, Politisierung, 
Rechtsbruch

What is civil disobedience – today?

Abstract: Civil disobedience is a boundary concept in our political language. It refers to 
those actions that cross the boundary of what is considered lawful in a democratic society, 
but at the same time holds out the prospect of democratizing the existing order. This article 
answers the question of what should be understood by civil disobedience today by working 
out the constitutive elements of the concept.

Keywords: Democratic theory, freedom of assembly, sit-in blockade, protest, politicization, 
breach of law

Autor:

Prof. Dr. Christian Volk
Humboldt-Universität Berlin
Institut für Sozialwissenschaften
Unter den Linden 6
10099 Berlin
christian.volk@hu-berlin.de

Was ist ziviler Ungehorsam – heute? 215

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-188 - am 20.01.2026, 17:42:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://christian.volk@hu-berlin.de
https://doi.org/10.5771/9783748944928-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://christian.volk@hu-berlin.de

