
So
zi

al
e 

Ar
be

it 
11

.2
01

7

410

     Zusammenfassung | Der Beitrag behandelt 
die Frage, ob Spiritualität mit einem modernen 
Verständnis von Professionalität der Sozialen 
Arbeit vereinbar ist, und soll dazu anregen, über 
den „Spirit as Social Worker“ unter der Prämisse 
säkularer Aufgeklärtheit nachzudenken. Hierfür 
wird auf Quellen aus der Sozialen Arbeit sowie 
ihren Bezugswissenschaften und transdiszipli­
näre Zugänge zurückgegriffen. 

     Abstract | The article raises the question, if 
spirituality has anything to do with a contempo­
rary understanding of professionalism in social 
work and wants to encourage a reflection on 
the “spirit as social worker” under the propo­
sition of secularized enlightenment. Therefore, 
sources from social work as well as its reference 
sciences and transdisciplinary approaches are 
referred to.

Schlüsselwörter  Soziale Arbeit 
 Spiritualismus  Professionalität  Bedürfnis 

 Konstruktivismus

     Soziale Arbeit heute: Professionalität statt 
christlicher Nächstenliebe | Spiritualität als eine 
Quelle Sozialer Arbeit scheint weitgehend versiegt zu 
sein. Lewkowicz und Lob-Hüdepohl (2003, S. 8) sahen 
bereits vor einiger Zeit die Auswirkungen dieser Ent­
wicklung in Orientierungslosigkeit, Ausgebranntheit 
und einer Dominanz von Management- und Markt­
orientierung in der Sozialen Arbeit, die sie als Zeichen 
werten, dass „etwas“ fehlt oder zumindest nach neuen 
Formen sucht: die Erfahrung des Ergriffenwerdens 
von einem Geist, der die gewohnten Arbeitsabläufe 
und professionellen Betrachtungsmuster unterbricht 
und dem beruflich-sozialen Engagement Sinn, Perspek­
tive und Kraft verleiht. Lob-Hüdepohl (2003, S. 70 f.) 
geht zwar von einer „heilsamen Entsakralisierung“ im 
Zuge des Einzugs fachlicher Rationalität in der Sozia­
len Arbeit aus, verweist aber auch auf die Gefahren 
einer falsch orientierten Professionalität, die mit dem 
rein instrumentellen Charakter einer Vernunft der 
Zweckmäßigkeit einhergehe.

Spiritualität als pro­
fessionelle Dimension 
in der Sozialen Arbeit
     Dietrun Lübeck; Annegret Böhmer

     Spiritualität als professionelle Dimension 
in der Sozialen Arbeit – Nein, danke! | Es gibt 
vermeintlich viele gute Gründe dafür, Spiritualität als 
Thema in der Sozialen Arbeit abzulehnen. Die bunt 
gemischte Palette an Argumenten reicht von „Gott 
gibt es nicht“ über „Die Religionen sind überholt“ 
bis hin zur Annahme oder Hoffnung, dass professio­
nelle Arbeit ohne „spekulative Konstrukte“ auskäme. 
Spiritualität wird in einer empirisch-wissenschaftlich 
geprägten Welt üblicherweise in die Ecke des Nicht­
messbaren und somit Nichtverwertbaren gerückt. Es 
wird allenfalls gewagt, Spiritualität (der Klientinnen 
und Klienten) als eine Ressource unter vielen anzu­
nehmen (Wasner 2009). Vor dem Hintergrund dieser 
Auffassungen von Spiritualität tut die Soziale Arbeit 
als säkularisierte und sozialwissenschaftlich ambitio­
nierte Disziplin gut daran, weitgehend die Finger von 
Spiritualität zu lassen. 

     In der gesundheitsbezogenen Sozialen Arbeit hat 
sich beispielsweise das biopsychosoziale Rahmen­
modell etabliert und umgibt sich mit der Aura ganz­
heitlicher Betrachtung. Menschen werden hiernach 
nicht lediglich auf ihre biologischen Prozesse redu­
ziert, sondern auch psychische sowie soziale Dimen­
sionen menschlichen Daseins werden beachtet, 
wobei sich die Soziale Arbeit insbesondere auf die 
sozialen Aspekte der Problemlagen ihrer Adressatin­
nen und Adressaten konzentriert (Sommerfeld u.a. 
2016). Da im Sinne dieser Rahmung und der Annahme 
vielschichtiger Wechselwirkungen und unterschied­
lichster Abstraktionsebenen ohnehin ein biopsycho­
soziales Denken kaum alles berücksichtigen kann 
(Pauls 2013), wären weitere Dimensionen, wie die der 
Spiritualität (Berghändler 2010), keineswegs komplexi­
tätsmindernd. Egger (2013) konstatiert, dass die soge­
nannten „letzten Fragen“ zum Unwissbaren gehören, 
und lehnt es ab, dass religiösen oder ideologischen 
Antworten darauf mehr Bedeutung zugestanden 
würde als dem überprüfbaren Pool an Wissen. Inso­
fern sei hier die Warnung aufzunehmen, spirituellen 
Aspekten in der ganzheitlichen Wahrnehmung eines 
Menschen unbegründet (beziehungsweise empirisch-
wissenschaftlich unbegründbar) eine überhöhte Bedeu­
tung beizumessen. Insofern erscheint eine Erweite­
rung auch hier überfordernd und modellaufweichend.

     Spiritualität wird zudem häufig mit Religiosität 
gleichgesetzt und ist somit für viele Menschen in 
unserer Gesellschaft – Klientinnen und Klienten wie 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:43:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410


So
zi

al
e 

Ar
be

it 
11

.2
01

7

DZ
I K

O
LU

M
NE

411

Professionelle – nicht (mehr) zutreffend, weil sie sich 
der „Institution Kirche“ aus verschiedenen Gründen 
nicht zugehörig fühlen. Wenngleich die Soziale Arbeit 
eine Berufsethik braucht und diese sich aus jüdisch-
christlichen, aus humanistischen sowie aus gesetzli­
chen Grundlagen speist (Maus u.a. 2013, S. 90 ff.), so 
muss eine „spirituelle Kompetenz“ der Professionellen 
wie auch der Adressatinnen und Adressaten längst 
nicht als notwendig erachtet werden. Entsprechend 
mag eine erhöhte Wachsamkeit gegenüber dem „Ein­
schleichen religiöser Denkansätze“ in die Soziale 
Arbeit angezeigt sein.

     Spiritualität als Facette menschlichen Da­
seins | Professionelle Zugänge zur Spiritualität sind 
nicht neu, im Gegenteil, sie lassen sich unter wissen­
schaftstheoretischer sowie anthropologischer Heran­
gehensweise an verschiedenen Betrachtungsfronten 
ausmachen. Beispielsweise sind Parallelen zum Huma­
nismus unverkennbar, der eine ganzheitliche Betrach­
tung und das Streben nach Entwicklung beziehungs­
weise Weiterentwicklung des Menschen als wesentlich 
postuliert. Klassiker der Psychologiegeschichte haben 
argumentiert, dass dem Menschen die Beschäftigung 
mit spirituellen Gehalten von Natur aus innewohnt: 
Frankl (1985) sah die Suche des Menschen nach dem 
Sinn seines Daseins und Schaffens als ausschlagge­
bend, Antonovsky (1997) erhob in seiner salutogene­
tischen Konzeption das Kohärenzgefühl zum Dreh- 
und Angelpunkt erfüllender Daseinserfahrungen und 
Maslow (1971) ging davon aus, dass dem Menschen 
auch ein Grundbedürfnis nach Transzendenz inne­
wohnt. Grawe (2004) argumentierte mit dem über­
geordneten Grundbedürfnis nach Konsistenz, wobei 
der Sinn für Kohärenz angeboren sei und das Kohä­
renzgefühl durch Beziehungserfahrungen entstünde. 
Derartige Annahmen haben mittlerweile auch Einzug 
in Gesundheitsunternehmen gefunden, ausgehend 
von der Annahme, dass spirituelle Gehalte zum Leben, 
Denken, Fühlen dazugehören und somit mit mensch­
lichen Grundbedürfnissen assoziiert sind.

     Folgt man Staub-Bernasconis (2007) Argumenta­
tion, dass sich die Soziale Arbeit zwischen drei Man­
daten bewegt, den kontrollierenden Vorgaben des 
Staates, der eigenen Professionalität und berufsethi­
schen Verpflichtungen sowie den Bedürfnissen ihrer 
Adressatinnen und Adressaten, so scheint mit Fokus 
auf die Orientierung an Letzteren sowie den leistungs­
erbringenden Professionellen ein Blick auf Spirituali­

Denkzettel
     Was für eine tolle Geschichte! Dieser Tage 
wurden in Jerusalem für 1,56 Millionen US-Dollar 
sowie 240.000 US-Dollar zwei handschriftliche 
Notizen Albert Einsteins versteigert. Käufer/-in und 
Verkäufer/-in blieben ungenannt. Nach Angaben 
des Auktionshauses Winner’s händigte Einstein 
die Notizen im November 1922 einem Pagen des 
Imperial Hotel in Tokio aus, weil er kein Bargeld für 
Trinkgeld dabei hatte. 

     „Stilles bescheidenes Leben gibt mehr Glück als 
erfolgreiches Streben, verbunden mit beständiger 
Unruhe“ – so notierte Albert Einstein auf dem Zettel, 
der jetzt den deutlich höheren Preis erzielte. „Wo 
ein Wille ist, da ist auch ein Weg.“ heißt es auf der 
„preiswerteren“ Notiz. 

     In den Medienberichten über das spektakuläre 
Auktionsergebnis wird meist nur die halbe Geschichte 
rund um die beiden Zettel wiedergegeben; die Web­
site des Auktionshauses ist da ausführlicher: Auf der 
Reise von Europa nach Japan hatte Albert Einstein 
die Nachricht erhalten, dass ihm der Nobelpreis für 
Physik zuerkannt werde. Bei seiner Ankunft in Tokio 
war dies bereits öffentlich geworden, so dass er 
dort von tausenden Menschen empfangen wurde. 
Diese Eindrücke verarbeitete er im Hotel mit einer 
Reihe schriftlicher Notizen – von denen er dann 
mangels Bargeld zwei dem Pagen übergab – mit 
der überlieferten Bemerkung, sie gut aufzubewahren, 
da sie in Zukunft wohl wertvoller sein könnten als 
ein übliches Trinkgeld.

     Der jetzt angebrochene graue November, 95 Jahre 
nach der kleinen, großen Begebenheit in Tokio, ist 
vielleicht eine gute Zeit, um die eigenen Gedanken 
ein wenig um die beiden Notizen Albert Einsteins 
und ihren verwunderlichen Weg durch die Geschichte 
ranken zu lassen.

     Burkhard Wilke
     wilke@dzi.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:43:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:wilke@dzi.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410
mailto:wilke@dzi.de


412

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
11

.2
01

7

tät nach wie vor lohnenswert und geboten. Hierfür 
ist zunächst zu klären, von welcher Auffassung von 
Spiritualität hier ausgegangen wird.

     Begriffliche Ein- und Abgrenzungen | Inzwi­
schen existieren etliche brauchbare Definitionen von 
Spiritualität, die ohne einen bestimmten konfessio­
nell-religiösen Bezug auskommen und Spiritualität 
nicht zwangsläufig mit Bezogenheit auf ein persona­
les Gottesbild verbinden.1 Zur Klärung des Begriffs 
kann zunächst auf Walach u.a. (2005) zurückgegrif­
fen werden, die in Erfahrungen, innere Erfahrungen 
und spirituelle Erfahrungen differenzieren: Unter 
Erfahrung verstehen sie Erfahrungen, die im Zusam­
menhang mit unseren Sinnen stehen und damit 
Erfahrung über die äußere Welt meinen. Von inneren 
Erfahrungen gehen sie bei kognitiv-affektiven Erkennt­
nissen aus, die im Unterschied zu rein rational-analy­
tischen Erkenntnissen eine starke affektive Kompo­
nente haben, so dass diese Form von Erkenntnissen 
stärkeres Gewicht erhält und anders im Gedächtnis 
repräsentiert ist. Als spirituelle Erfahrungen bezeichnen 
sie Erfahrungen, deren Ursprung in der Beziehung zu 
einer absoluten, transzendenten Wirklichkeit verstan­
den wird, die aber nicht notwendigerweise im Rahmen 
eines traditionell religiösen Systems (sonst wären es 
religiöse Erfahrungen) ausgedrückt werden.

     Bucher (2014, S. 69) plädiert für ein breites Ver­
ständnis von Spiritualität, „deren Kern Verbunden­
heit ist, zum einen horizontal mit der sozialen Mitwelt, 
der Natur und dem Kosmos, zum anderen vertikal mit 
einem den Menschen übersteigenden, alles umgrei­
fenden Letztgültigen, Geistigen, Heiligen, für viele 
nach wie vor Gott“. Er spricht hier von Einssein als 
Erfahrung allumfassender Einheit (ebd., S. 32) und 
weist ferner darauf hin, dass es sich bei Religiosität 
und Spiritualität um zwei sich überschneidende Kon­
strukte handelt. Beispiele hierfür sind: (1) Eine Person 
handelt religiös, ist dabei aber nicht spirituell (nimmt 
zum Beispiel an einem Gottesdienst teil, denkt dabei 
aber an das JobCenter). (2) Eine Person macht spiri­
tuelle Erfahrungen und denkt dabei weder an die 
„Schöpfung“ noch an „Gott“ (beispielsweise durch 
die Empfindung tiefster Verbundenheit und Ehrfurcht 

beim Anblick einer majestätischen Landschaft oder 
eines Neugeborenen). (3) Spiritualität als Religiosität: 
Intrinsischer Bezug auf Gott, das Heilige. Bucher 
(2014) nimmt ferner an, dass Spiritualität nicht nur 
umfassender als Religiosität sei, sondern auch chro­
nologisch vorrangig, da sie davon ausgeht, dass spiri­
tuelle Erfahrungen bereits vor der Formierung von 
Religionen gemacht wurden und dass Spiritualität 
auch von Personen gelebt werden kann, die weder 
einer Religion angehören noch ausgeprägt gegen­
wärtigen Meditations- oder Achtsamkeitsbewegungen 
folgen, sich aber mit dem Kosmos verbunden fühlen 
oder tiefe Ehrfurcht vor dem Leben empfinden. Dieser 
Auffassung folgen wir.

     Lob-Hüdepohl (2003, S. 70) fasst unter Spiritualität 
geistig-geistliche Grundfiguren persönlicher Lebens­
führung. Damit einher ginge eine bestimmte Einstel­
lung, Haltung, Lebenspraxis, häufig resultierend aus 
der inneren Erfahrung von Spiritualität als vergleichs­
weise hoher Ebene menschlichen Bewusstseins. Um 
mit dieser Auffassung von Spiritualität weiter „welt­
lich“ argumentieren zu können, erscheint die Bezug­
nahme auf Dirnberger (2012) brauchbar, der vertritt, 
dass Menschen über vier Wege spirituellen Gehalten 
näherkämen:
▲ Denken und Verstehen als klassisch-philosophischer 
Weg;
▲ Fühlen und Mitfühlen als Erfassen mit dem Herzen;
▲ Intuition;
▲ erfahrendes Erleben (selbstpraktizierend, wie 
Meditation, aber auch durch gezielte Interventionen 
aktivierbar).

     Eppenstein (2014, S. 128) spricht in vergleichbarem 
Zusammenhang von einer „emanzipierten Innerlich­
keit“, die sich auf die Regulation von Lebensläufen in 
kritischen Phasen oder auch die Veränderung sozialer 
Wirklichkeit beziehen kann.

     Spiritualität als innere Einstellung, innerer Geist 
oder persönliche Suche nach Sinngebung (Roser 2014) 
ist also abzugrenzen von Religiosität beziehungsweise 
religiöser Spiritualität im eigentlichen Sinne und als 
über verschiedene Wege greifbare innere Erfahrung 
von Verbundenheit und Einssein zu verstehen. Je nach 
Intensität der Beschäftigung mit diesen Erfahrungen 
und je nach Bezugsrahmen der Verbundenheit (Bucher 
2014) ist von verschiedenartigen Auswirkungen auf 
die Lebensführung auszugehen.

1 Auf Werke, die sich expliziter der Bedeutung von 
Religiosität in der Sozialen Arbeit verschrieben haben 
(zum Beispiel Hahn u.a. 2017, Lutz; Kiesel 2016), 
wird in diesem Beitrag nicht weiter eingegangen. 
Ebenso werden für die hier angestrebte Argumenta­
tionslinie religionsgeschichtliche Herleitungen aus­
geklammert.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:43:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410


413

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
11

.2
01

7

     Spiritualität als Dimension in der Sozialen 
Arbeit | Insgesamt lässt sich feststellen, dass spiritu­
elle Aspekte Sozialer Arbeit in den letzten Jahren recht 
wenig Beachtung erfahren haben. Lewkowicz und 
Lob-Hüdepohl (2003) greifen in ihrem Herausgeber­
werk theoretische Zugänge zu einer Spiritualität in der 
Sozialen Arbeit und verschiedene Praxisfelder (zum 
Beispiel Beratung, Supervision, Gemeinwesenarbeit) 
sowie Zielgruppen (zum Beispiel alte Menschen, Men­
schen mit Behinderungen) auf und gehen der Frage 
nach, wie für die einzelnen Sozialarbeiterinnen und 
Sozialarbeiter sowie für die Organisationen Sozialer 
Arbeit ein Zugang zu Spiritualität als Quelle beruflich-
sozialen Handelns gefunden werden kann.

     Weber (2005) bespricht Spiritualität unter der 
Prämisse helfenden Handelns und beleuchtet dabei, 
wie spirituelle Erfahrungen im Vollzug des Helfens ein­
bezogen werden können. Mühlum (2009 und 2007) 
argumentiert, dass von einer genuinen Würde des 
Menschen auszugehen sei und dass der Mensch nach 
Glück strebe und Sinn suche. Auch erinnert er an die 
Bedeutung von Sinnerleben, dem Konzept der Saluto­
genese von Antonovsky (1997) folgend, und konsta­
tiert, dass die Soziale Arbeit sensibel für Sinnfragen 
und für spirituelle Anliegen sein muss, schließlich wird 
sie in der individuumsbezogenen Arbeit sehr häufig 
mit existenziell bedrohlichen, sinnlos erscheinenden 
oder höchst amivalenten Lebenskonstruktionen kon­
frontiert. Spiritualität und die Möglichkeit des Trans­
zendierens sieht er hier als Ressource. 

     Schachameier (2011) diskutiert praxisorientiert 
verschiedene Verwendungsdimensionen von Spiritu­
alität, um deren Nutzbarkeit in der Sozialen Arbeit zu 
reflektieren. Bei der Frage nach einem guten, gelin­
genderen Leben (Grunwald; Thiersch 2004, Röh 2013) 
und unter Rückbezug auf den Capabilities Approach 
(Ziegler u.a. 2012, Steinhart; Speck 2016) verweist er 
auf den Anspruch, Menschen zumindest die Ermög­
lichung grundlegender Gegebenheiten und Befähi­
gungen zur Verfügung zu stellen, um sich in Notlagen 
mithilfe spiritueller Praktiken weiterzuhelfen. Für die 
Anwendbarkeit in der Sozialen Arbeit resümiert 
Schachameier, dass üblicherweise zwar andere Inter­
ventionen Vorrang hätten (insbesondere im Zusam­
menhang mit psychotischen Krisen), aber spirituelle 
Praxis als Methode der Sozialen Arbeit infrage käme. 
Allerdings sei hierfür ein rationaler Zugang (der Pro­
fessionellen) nicht ausreichend, sondern die persön­

liche Erfahrung ausschlaggebend. Spirituell aufge­
stellte Methoden wie achtsamkeitsbasierte Verfahren 
in einschlägigen Handlungsfeldern der Sozialen Arbeit 
einzusetzen, dürfte auf breite Zustimmung treffen. 
Spiritualität als Methode aufzufassen, erscheint uns 
unter dem Anspruch, den Methodenbegriff konkreter 
zu definieren (Galuske 2013, Stimmer 2006), zu ver­
kürzt. 

     Wasner (2009) befindet als kennzeichnend für die 
Soziale Arbeit die Fähigkeit, sich in Krisenfeldern zu 
bewegen und im Sinne des Person-in-Environment-
Ansatzes Menschen mit all ihren Bedürfnissen in ihrer 
individuellen Art und Entwicklung und ihrem sozio­
kulturellen Lebensraum zu sehen. Sozialarbeiterinnen 
und Sozialarbeiter sollten im Kontext der Sozialanam­
nese eine spirituelle Anamnese mitberücksichtigen, 
um herauszufinden, welchen Stellenwert Spiritualität 
in der Lebensführung ihres Gegenübers einnimmt und 
ob sie eher Ressource ist oder als Belastung erfahren 
wird. Einer anschließenden Bedarfseinschätzung fol­
gend sollten Sozialarbeitende selbst Unterstützung 
anbieten (je nach eigener methodischer Qualifikation, 
zum Beispiel in Gesprächsführung, in Biografiearbeit, 
in Meditationsverfahren etc.) sowie über weiterge­
hende Hilfsmöglichkeiten informieren oder weiterver­
mitteln (zum Beispiel an die Seelsorge). Ferner geht 
auch Wasner von einem Einfluss der eigenen Spiritua­
lität auf das professionelle Handeln aus. Spirituali­
tät in der Sozialen Arbeit gibt es also nicht, sondern 
die Spiritualitäten der in der Sozialen Arbeit tätigen 
Menschen und ihrer Adressatinnen und Adressaten 
(so auch Plattig 2003). Festzustellen bleibt, dass es 
perspektivisch verstärkt darum gehen sollte, für ein­
zelne (und verknüpfte) Methoden und Konzepte 
Sozialer Arbeit dezidierter herauszuarbeiten, ob und 
inwiefern hier die Berücksichtigung von Spiritualität 
(über die Ressourcenorientierung hinaus) fruchtbar 
sein kann. 

     Konstruierte Wirklichkeit, die wirkt | Im Dis­
kurs spiritueller Aspekte in der Sozialen Arbeit wird 
Spiritualität also als eine besondere Ressource ver­
standen. Ferner dominiert die Auffassung, dass die 
Arbeit mit beziehungsweise unter spirituellen Aspek­
ten stärker als andere Zugänge und Methoden auch 
die Professionellen persönlich involviere. Spiritualität 
kann gerade deshalb als eine inhaltliche Dimension 
Sozialer Arbeit beziehungsweise als eine Grundfigur 
beruflicher Praxis aufgefasst werden. 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:43:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410


414

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
11

.2
01

7

     Ausgangspunkt kognitiv-konstruktivistischer Denk­
weisen ist, dass das Gattungswesen Mensch die Reali­
tät des Universums nicht erfassen kann, so wenig 
wie vermutlich eine Ameise die Komplexität des 
ganzen Waldes (und weiterer Landschaften) versteht. 
Allerdings ist es Menschen möglich zu erkennen, dass 
sie vieles nicht verstehen. Mit dieser konstruktivisti­
schen Perspektive ist die „höhere Macht“, die „Trans­
zendenz“ der Bereich der Wirklichkeit, der sich unserer 
sinnlichen, empirisch-wissenschaftlichen Erkenntnis 
entzieht. Unabhängig von ihren wissenschaftstheo­
retischen Positionierungen verfügen dennoch alle 
Menschen über eine mehr oder weniger bewusste 
Konstruktion dessen, was transzendente Wirklichkeit 
sein mag. Was auch immer jemand über das Große 
und Ganze denken mag, so hat dies konkrete Aus­
wirkungen auf seine biopsychosoziale Existenz: Wirk­
lichkeit ist das, was wirkt. Es geht letztendlich um 
Beziehungserfahrungen (Verbundenheit), die, so kann 
man es säkular nur sagen, einseitig von Menschen 
kreiert werden, indem sie ihre Erfahrungen (auch) in 
einer Beziehung zum Transzendenten und des Trans­
zendenten zu ihnen attribuieren. Die Qualität dieser 
Beziehung nennt Antonovsky (1997) Kohärenzgefühl, 
welches das Gefühl der Stimmigkeit beschreibt und 
mit Gesunderhaltung vor allem im Kontext von Krisen 
und Herausforderungen assoziiert ist. 

     Hilfreich für die Praxis ist ferner das persönlich­
keitspsychologische Konzept der Kontrollüberzeugun­
gen (locus of control) (Rotter 1966). Es geht dabei 
um das subjektive Empfinden von Individuen, wer 
oder was ihr Leben maßgeblich bestimmt. Internale 
Kontrollüberzeugung (im Sinne von Selbstwirksam­
keitserwartung) entspricht der inneren Gewissheit, 
dass man sein Leben selbst in der Hand hat. Sie geht 
in der Regel mit Optimismus und dem Gefühl von 
Handlungsfähigkeit einher und ist im Konzept des 
Empowerment zentral. In übertriebener Form führt sie 
zu Überforderung und „Selbststress“, da der Mensch 
bekanntlich nicht alles unter eigener Kontrolle hat. 
Bei der external-sozialen Kontrollüberzeugung ist als 
Lebenskonzept zentral, dass andere Menschen das 
eigene Leben bestimmen. Das kann ressourcenbezo­
gen bedeuten, dass man erlebt, von anderen geliebt 
und unterstützt zu werden. Sie kann aber auch mit 
Abhängigkeitsannahmen einhergehen. Die dritte 
Kontrollüberzeugung nennt man fatalistisch (Flammer 
1993) beziehungsweise external-transzendent (Böh­
mer 2004). Hier geht es um die Gewissheit, dass das 

Leben letztlich durch das Schicksal, Glück oder Pech, 
den Zufall, Astrologie, höhere Mächte, Gott oder 
Götter bestimmt wird. Sie kann im negativen Fall zu 
Passivität führen, im positiven Fall zu einem Gefühl 
von Vertrauen in den Lauf der Dinge, die man nicht 
selbst beeinflussen kann. Als entwicklungsförderlich 
und gesund wird ein „idealer Grad mittlerer Kontrolle“ 
angesehen: Ich tue, was ich selbst tun kann, ich lasse 
mich von anderen Menschen unterstützen und ich 
vertraue darauf, dass es gut wird. Vor diesem Hinter­
grund ist Spiritualität der dritten Form von Kontroll­
überzeugung zuzuordnen und wird das Denken inner­
halb dieser Konstrukte von uns als verstehensför-
dernd und hilfreich für die psychosoziale Praxis be­
wertet.

     Spiritualität von Sozialarbeiterinnen und 
Sozialarbeitern als (eine) Grundfigur in der 
Berufspraxis | Für Professionelle ist es als Fazit die­
ser verschiedenen Zugangswege zum Thema Spiritua­
lität zunächst wichtig, den eigenen Standpunkt zu 
klären. Das ist insofern nicht ganz einfach, weil es 
dabei, um in der Metapher des Inneren Teams (Schulz 
von Thun 2013) zu sprechen, keineswegs durchgängig 
stabile „innerliche Aufstellungen“ gibt. Dennoch er­
scheint uns die persönliche Reflexion darüber frucht­
bar, inwiefern sich unter Rückbezug auf konstrukti­
vistische Vorannahmen und „weltliche Konstrukte“, 
wie das Kohärenzgefühl oder die Kontrollüberzeu­
gungen, vielversprechende Antworten auf spirituelle 
und Haltungsfragen ergeben.

     Wir verfügen nicht über Spiritualität als festes 
Instrumentarium unserer Lebensführung einschließ­
lich unserer Berufspraxis, eher ergreift uns Spiritua­
lität als Widerfahrnis (Lob-Hüdepohl 2003, S. 7). 
Entsprechend gibt es keine genuin spirituellen 
„Methoden Sozialer Arbeit“, gleichwohl lohnt sich 
die explizitere Reflexion darüber. Exemplarisch skiz­
ziert werden soll dies am Interaktionsmedium Bera­
tung, die von einer Grundhaltung aus bedingungs­
loser Akzeptanz, Empathie als vertieftem Verstehen 
und eigener Echtheit getragen wird (Sander 1999, 
S. 61 ff.). Seithe (2008, S. 63 ff.) weist in diesem Zu­
sammenhang darauf hin, dass diese Grundhaltung 
ineinander verwoben ist und nicht einfach trainiert 
werden kann, sondern eine persönliche Auseinander­
setzung mit dem eigenen Berufsverständnis erfordert. 
Wir gehen davon aus, dass wir gerade dieser Grund­
haltung nur „echt“ entsprechen können, wenn wir 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:43:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410


415

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
11

.2
01

7

eine Haltung zu den spirituellen Erfahrungen in unse­
rem Leben und in der Begegnung mit Klientinnen und 
Klienten entwickeln, zu deren Leben und „Kosmos“ 
wir in Beziehung stehen.

     Spiritualität von Klientinnen und Klienten 
als Aspekt daseinsmächtiger Lebensführung | 
Ziele Sozialer Arbeit sind die Unterstützung der 
Lebensführung von Menschen sowie die Förderung 
von Daseinsmächtigkeit (Röh 2013, S. 71 und 261). 
Dabei geht es nicht nur darum, Lebensführung ledig­
lich als Bewältigung sozialer Anforderungen zu thema­
tisieren, sondern auch um Identitätsarbeit als basales 
Bedürfnis, das eigene Leben aktiv und eigensinnig zu 
leben und zu gestalten, das heißt nicht nur vorgege­
benen Bahnen zu folgen (Scherr 2002). Soziale Arbeit 
benötigt dafür einen verstehenden Zugang zu den 
subjektiv-sinnhaften Lebensentwürfen ihrer Adressa­
tinnen und Adressaten und ist gehalten, sie zu einer 
bewussten Auseinandersetzung mit ihren kulturellen 
Kontexten zu befähigen und zur Erweiterung der ihnen 
zugänglichen kulturellen Horizonte beizutragen. Vor 
dem Hintergrund dieses Auftrages spielt der sensible 
Umgang mit den oben angeführten inneren Erfahrun­
gen von Verbundenheit und Einssein eine nicht uner­
hebliche Rolle, da diese die Klientinnen und Klienten 
(bewusst oder unbewusst) ohnehin beschäftigen. 
Wenngleich spezifisch spirituell-innere Erfahrungen 
durch die Erfahrung aktueller, drängender, problem­
reicher Lebensanforderungen „überlappt“ sein mögen, 
so sind sie dennoch vorhanden.

     Bestimmte Handlungsfelder mögen in diesem Zu­
sammenhang zunächst als einschlägiger erscheinen, 
wie die Palliative-Care-Versorgung oder psychosoziale 
Beratung an der Schnittstelle zur Psychotherapie. Aber 
auch in der Gemeindepsychiatrie, in der Suchthilfe 
oder in der Straffälligenhilfe konfrontieren Menschen 
Sozialarbeiterinnen und Sozialarbeiter mit spirituellen 
Erfahrungen oder ihrem Leid aus dem Mangel daran. 
Manchen dürfte zu einer daseinsmächtig(er)en 
Lebensführung verholfen werden, wenn mit ihnen 
die spirituellen Aspekte des Lebens angesprochen 
und reflektiert werden. Unter der Prämisse der Res­
sourcenorientierung und -aktivierung der Sozialen 
Arbeit liegt es nahe, die Bedeutung und Nutzbarkeit 
spiritueller Aspekte für den Einzelnen bereits in der 
Anamnese zu berücksichtigen und gegebenenfalls 
aufzugreifen. Gleiches gilt für eine lebensweltorien­
tierte Beratung, die berücksichtigt, inwiefern dem 

Gegenüber spirituelle Fragen, Themen und Auflösungs- 
beziehungsweise Lösungsvarianten mit Blick auf sei­
nen gelingenden Alltag und seine sozialen Bezüge 
hilfreich erscheinen, sei es beratungsleitend oder 
-ergänzend.

     Spiritualität als professionelle Dimension 
der Sozialen Arbeit in der konstruktivistischen 
Postmoderne | Wir gehen davon aus, dass die 
Auswirkungen von erfahrener und gelebter Spiritua­
lität auf das Wohlbefinden und die Bewältigungs­
möglichkeiten von Menschen erheblich sind, auch 
wenn wir keine Aussagen zur transzendenten Wirk­
lichkeit machen können, die über individuelle Kon­
struktionen hinausgehen. Sozialarbeitswissenschaft­
liche „Rückendeckung“ für die reflektierte Arbeit mit 
spirituellen Erfahrungen ergibt sich aus der Forde­
rung nach bedürfnisangepasster Behandlung und 
Individualisierung von Hilfen, beispielsweise in der 
gemeindepsychiatrischen Versorgung (Clausen; 
Eichenbrenner 2016), nach Lebensweltorientierung 
(Grunwald; Thiersch 2004) sowie nach Unterstützung 
von daseinsmächtiger Lebensführung (Röh 2013).

     Es lohnt sich aber auch der geschärfte Blick auf 
die Soziale Arbeit als säkularisierte Profession mit 
ihren Institutionen und Fachkräften. Diesen Blick auf 
Spiritualität im Kontext von Institutionen und ihrer 
Führung hat beispielsweise Reber (2009) eingenom­
men. Wenngleich aus seinen Ausführungen die 
„katholische Färbung“ herauszulesen ist, erscheinen 
einige Gedanken als hilfreich auch für nicht konfessio­
nelle Einrichtungen, in denen Soziale Arbeit erbracht 
wird (ebd., S. 18): Spiritualität wird nicht als Teilbereich 
im Leben und Arbeiten, sondern als Gesamtkonzept 
des Lebens und Arbeitens verstanden. Daher spricht 
er nicht von Spiritualität in der Sozialen Arbeit, son­
dern von Spiritualität der Sozialen Arbeit. Die Spiritu­
alität einer Person oder Einrichtung sei die Art und 
Weise, wie sie ihr Leben insgesamt gestalte, die Werte, 
an denen sie sich ausrichtet, die Dinge, die ihr heilig 
sind. Mit einer derart existenziell verstandenen Spiri­
tualität sei jeder Mensch spirituell, in der Art, sein 
Leben und seine Arbeit zu gestalten – aus einem 
bestimmten „Geist“ (spirit) der Verbundenheit und 
des Einsseins heraus. Entsprechend wird nahegelegt, 
sich für Varianzen auf der Mikroebene (Spiritualität 
zum Beispiel der Klientin, des Angehörigen, der Be­
treuerin), der Mesoebene (Spiritualität und kulturelle 
Kontextualität beispielsweise des Familiensystems 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:43:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410


416

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
11

.2
01

7

und des Betreuungssystems) und der Makroebene (als 
weltanschauliches oder konfessionelles Profil der Ein­
richtung und des Trägers) offenzuhalten (Roser 2014).

     Wir hoffen, dass die von uns vorgelegten Argumen­
tationslinien es unseren Leserinnen und Lesern ermög­
lichen, einen professionellen und über weltanschau­
liche Grenzen hinweg kommunizierbaren Zugang 
zum Thema zu finden, und freuen uns über fachlich-
anregende Rückmeldungen.

     Dieser Beitrag wurde in einer Double-Blind Peer 
Review begutachtet und am 10.7.2017 zur Veröffent­
lichung angenommen.

Literatur
Antonovsky, Aaron: Salutogenese. Zur Entmystifizierung 
von Gesundheit. Tübingen 1997
Berghändler, Torsten: Spiritualität als Ergänzung des bio-
psycho-sozialen Modells. In: PrimaryCare 9/2010, S. 162-
164
Böhmer, Annegret: Psychologische Theorien in den Dis­
kussionen um Ethikunterricht. Ein Blick über den Zaun – 
Religionspsychologie. In: http://www.diss.fu-berlin.de/diss/
receive/FUDISS_thesis_000000001215 (veröffentlicht 
2004, abgerufen am 30.5.2017) 
Bucher, Anton A.: Psychologie der Spiritualität. Weinheim 
2014
Clausen, Jens; Eichenbrenner, Ilse: Soziale Psychiatrie – 
Grundlagen, Zielgruppen, Hilfeformen. Stuttgart 2016
Dirnberger, Rainer: Aufgeklärte Spiritualität – Spiritualität 
ohne Gott. Norderstedt 2012
Egger, Josef: Zur spirituellen Dimension des biopsychosozia­
len Modells. Im Spannungsfeld zwischen wissenschaftlicher 
Medizin einerseits und Spiritualität und Esoterik anderer­
seits. In: Psychologische Medizin 2/2013, S. 39-46

Eppenstein, Thomas: Spiritualität und menschlicher Eigen­
sinn – Versuch einer kategorialen Bestimmung für die Soziale 
Arbeit. In: Beuscher, Bernd; Mogge-Grotjahn, Hildegard 
(Hrsg.): Spiritualität interdisziplinär – Entdeckungen im Kon­
text von Bildung, Sozialer Arbeit und Diakonie. Berlin 2014
Flammer, August: Mit Risiko und Ungewissheit leben. Zur 
psychologischen Funktionalität der Religiosität in der Ent­
wicklung. In: Klosinski, Gunther (Hrsg.): Religion als Chance 
oder Risiko. Entwicklungsfördernde und entwicklungshem­
mende Aspekte religiöser Erziehung. Bern 1993
Frankl, Viktor: Der Mensch vor der Frage nach dem Sinn: 
Eine Auswahl aus dem Gesamtwerk. München 1985
Galuske, Michael: Methoden der Sozialen Arbeit – Eine 
Einführung. Weinheim 2013
Grawe, Klaus: Neuropsychotherapie. Göttingen 2004
Grunwald, Klaus; Thiersch, Hans: Praxis Lebensweltorien­
tierter Sozialer Arbeit. Handlungszugänge und Methoden in 
unterschiedlichen Arbeitsfeldern. München und Weinheim 
2004
Hahn, Kathrin; Nauerth, Matthias; Tüllmann, Michael; 
Kösterke, Sylke: Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit. 
Stuttgart 2017
Lewkowicz, Marina; Lob-Hüdepohl, Andreas: Spiritualität 
in der sozialen Arbeit. Freiburg im Breisgau 2003
Lob-Hüdepohl, Andreas: Kritik der instrumentellen Ver­
nunft – Soziale Arbeit in einer entsakralisierten Gesellschaft. 
In: Lewkowicz, Marina; Lob-Hüdepohl, Andreas (Hrsg.): Spi­
ritualität in der sozialen Arbeit. Freiburg im Breisgau 2003
Lutz, Ronald; Kiesel, Doron: Sozialarbeit und Religion – 
Herausforderungen und Antworten. Weinheim und Basel 
2016
Maslow, Abraham: Farther Reaches of Human Nature. 
New York 1971
Maus, Friedrich; Nodes, Wilfried; Röh, Dieter: Schlüsselkom­
petenzen der Sozialen Arbeit für die Tätigkeitsfelder Sozial­
arbeit und Sozialpädagogik. Schwalbach 2013
Mühlum, Albert: Spiritualität – eine vergessene Ressource 
der Sozialen Arbeit. In: Homfeldt, Hans Günther (Hrsg.): 
Soziale Arbeit im Aufschwung zu neuen Möglichkeiten. 
Baltmannsweiler 2007
Mühlum, Albert: Soziale Arbeit als Agens der Politik? In: 
Soziale Arbeit 9/2009, S. 326-332
Pauls, Helmut: Das biopsychosoziale Modell – Herkunft 
und Aktualität. In: Resonanzen – E-Journal für biopsychoso­
ziale Dialoge in Psychotherapie, Supervision und Beratung 
1/2013, S. 15-31
Plattig, Michael: „Was ist Spiritualität?“. In: Lewkowicz, 
Marina; Lob-Hüdepohl, Andreas (Hrsg.): Spiritualität in der 
sozialen Arbeit. Freiburg im Breisgau 2003
Reber, Joachim: Spiritualität in sozialen Unternehmen. 
Stuttgart 2009
Röh, Dieter: Soziale Arbeit, Gerechtigkeit und das gute 
Leben. Eine Handlungstheorie zur daseinsmächtigen Lebens­
führung. Wiesbaden 2013
Roser, Traugott: Spirituelle Begleitung. In: Wasner, Maria; 
Pankofer, Sabine (Hrsg.): Soziale Arbeit in Palliative Care. 
Ein Handbuch für Studium und Praxis. Stuttgart 2014

Professorin Dr. Dietrun Lübeck ist Diplom-
Psychologin sowie Verhaltens- und Kommunika­
tionstrainerin mit Zusatzstudium in Erwachsenen­
bildung. Sie lehrt Psychologie an der Evangeli­
schen Hochschule Berlin im Studiengang Soziale 
Arbeit und ist zugleich Studiengangsbeauftragte. 
E-Mail: luebeck@eh-berlin.de

Professorin Dr. Annegret Böhmer ist Diplom­
Psychologin sowie Psychologische Psychothera­
peutin und Supervisorin (DGSv). Sie lehrt Psycho­
logie an der Evangelischen Hochschule Berlin 
im Studiengang Evangelische Religionspädago­
gik und ist als Coach und Supervisorin für kirch­
liche Leitungskräfte tätig. E-Mail: boehmer@eh-
berlin.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:43:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.diss.fu-berlin.de/diss/receive/FUDISS_thesis_000000001215
http://www.diss.fu-berlin.de/diss/receive/FUDISS_thesis_000000001215
mailto:luebeck@eh-berlin.de
mailto:boehmer@eh-berlin.de
mailto:boehmer@eh-berlin.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410
http://www.diss.fu-berlin.de/diss/receive/FUDISS_thesis_000000001215
http://www.diss.fu-berlin.de/diss/receive/FUDISS_thesis_000000001215
mailto:luebeck@eh-berlin.de
mailto:boehmer@eh-berlin.de
mailto:boehmer@eh-berlin.de


417

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
11

.2
01

7

Rotter, Julian B.: Generalized expectancies for internal 
versus external control of reinforcement. In: Psychological 
Monographs 1/1966, pp. 1-28
Sander, Klaus: Personenzentrierte Beratung. Ein Arbeitsbuch 
für Ausbildung und Praxis. Weinheim 1999
Schachameier, Armin: Soziale Arbeit und Spiritualität. In: 
Soziale Arbeit 5/2011, S. 183-189
Scherr, Albert: Soziale Probleme, Soziale Arbeit und 
menschliche Würde. In: Sozial Extra 6/2002, S. 35-40
Schulz von Thun, Friedemann: Miteinander reden. Band 3: 
Das „Innere Team“ und situationsgerechte Kommunikation. 
Reinbek 2013
Seithe, Mechthild: Engaging. Möglichkeiten klientenzent­
rierter Beratung in der Sozialen Arbeit. Wiesbaden 2008
Sommerfeld, Peter; Dällenbach, Regula; Rüegger, Cornelia; 
Hollenstein, Lea: Klinische Soziale Arbeit und Psychiatrie – 
Entwicklungslinien einer handlungstheoretischen Wissens­
basis. Wiesbaden 2016
Staub-Bernasconi, Silvia: Vom beruflichen Doppel- zum 
professionellen Triplemandat – Wissenschaft und Menschen­
rechte als Begründungsbasis der Profession Soziale Arbeit. 
In: Zeitschrift für Sozialarbeit in Österreich 2/2007, S. 8-17
Steinhart, Ingmar; Speck, Andreas: Der Capabilities Ap­
proach und die Sozialpsychiatrie – Optionen für die Analyse 
von Teilhabechancen und -barrieren. In: Sozialpsychiatrische 
Informationen 4/2016, S. 4-8
Stimmer, Franz: Grundlagen des methodischen Handelns 
in der Sozialen Arbeit. Stuttgart 2006
Walach, Harald; Kohls, Niko; Belschner, Wilfried: Transper­
sonale Psychologie – Psychologie des Bewusstseins: Chan­
cen und Probleme. In: Psychotherapie, Psychosomatik, 
medizinische Psychologie 9-10/2005, S. 405-415 (https://
www.europa-uni.de/de/forschung/institut/institut_intrag/
texte/transp_psych_walach_kohls_belschner2006.pdf; 
abgerufen am 30.5.2017)
Wasner, Maria: Spiritualität und Soziale Arbeit. In: Frick; 
Eckhard; Roser, Traugott (Hrsg.): Spiritualität und Medizin. 
Gemeinsame Sorge für den Menschen. Stuttgart 2009
Weber, Joachim: Spiritualität und Soziale Arbeit. Münster 
2005
Ziegler, Holger; Schrödter, Mark; Oelkers, Nina: Capabilities 
und Grundgüter als Fundament einer sozialpädagogischen 
Gerechtigkeitsperspektive. In: Thole, Werner (Hrsg.): Grund­
riss Soziale Arbeit. Wiesbaden 2012

     Zusammenfassung | Die Brisanz der Prob­
lematik von Wohnungsverlusten im ländlichen 
Raum findet in der Öffentlichkeit kaum Beach­
tung. In Baden-Württemberg wurde ein Modell­
projekt zur Einführung einer Fachstelle Woh­
nungssicherung im ländlichen Raum mit dem 
Schwerpunkt der Hilfen für Familien durchge­
führt und wissenschaftlich evaluiert. In dem 
vorliegenden Beitrag werden nach einer kurzen 
Vorstellung dieses dreijährigen Modellprojekts 
dessen wesentliche Resultate vorgestellt und es 
wird aufgezeigt, dass Fachstellen zur Verhinde­
rung von Wohnungslosigkeit und zur Unterstüt­
zung von Menschen in Wohnungsnot einen 
wertvollen Beitrag leisten können.

     Abstract | The explosiveness of the problem 
of homelessness in rural areas is hardly noticed 
by the public. In Baden-Württemberg, a model 
project for the introduction of a specialist agency 
for securing of home in rural areas was carried 
out with the focus on aid for families. The project 
was scientifically evaluated. In this article, after 
a short presentation of this three-year model 
project, its main results are presented. It proofs 
that specialist agencies can make a valuable 
contribution to the prevention of homelessness 
and the support of people in housing distress.

Schlüsselwörter  Wohnungslosigkeit 
 Landbevölkerung  Baden-Württemberg 

 Prävention  empirische Untersuchung

     Einleitung | Das Thema Prävention von Woh­
nungsverlusten gewinnt derzeit bundesweit eine im­
mense Bedeutung. Dabei liegt der Fokus der Woh­
nungsnot zumeist auf städtischen Ballungsräumen, 
während die Brisanz dieser Problematik in manchem 
ländlichen Raum in der Öffentlichkeit kaum Beachtung 
findet. Eine Studie des Sozialministeriums Baden-

Wohnungssicherung 
im ländlichen Raum | 
Erkenntnisse aus dem Modell­
projekt einer Fachstelle zur 
Prävention von Wohnungs­
verlusten
     Süleyman Gögercin; Stefan Heinz

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 16:43:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.europa-uni.de/de/forschung/institut/institut_intrag/texte/transp_psych_walach_kohls_belschner2006.pdf
https://www.europa-uni.de/de/forschung/institut/institut_intrag/texte/transp_psych_walach_kohls_belschner2006.pdf
https://www.europa-uni.de/de/forschung/institut/institut_intrag/texte/transp_psych_walach_kohls_belschner2006.pdf
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-11-410
https://www.europa-uni.de/de/forschung/institut/institut_intrag/texte/transp_psych_walach_kohls_belschner2006.pdf
https://www.europa-uni.de/de/forschung/institut/institut_intrag/texte/transp_psych_walach_kohls_belschner2006.pdf
https://www.europa-uni.de/de/forschung/institut/institut_intrag/texte/transp_psych_walach_kohls_belschner2006.pdf

