IV. Die Immerwiederkehr der Liebe

§ 28 Die BegriifSung

Im archaischen Doppelbild der heiligen und profanen Zeit
galt die zweite als nichtig, die erste als Gotterspiel ewigen
Kreisens, das den Sterblichen an den Schnittpunkten der
Wiederkehr begegnete, etwa wenn Proserpina den Friih-
ling brachte und wiederfortnahm. Doch diese Kerben im
sich fort erstreckenden Chronos der Menschen enthiillen
die kreisende Zeit der Gotter als menschliche Idee, aufge-
stiegen aus der Erfahrung eines Aufenthalts inmitten der
ziehenden Zeit, wo die Menschen ein Wiederkommendes
bei sich empfangen, von seiner Regelmifligkeit — Aus-
druck iiberlegener Macht - beeindruckt.

Der Jahreskreis wiederbolt sich, der Friihling im astrono-
mischen Gang und Stand der Gestirne spielt sich selbst als
Wiederholung ab. Wiederkehr findet statt, wenn etwas —
der Friihling - in einen Ort eintritt und dort als das Be-
kannte wiedererkannt wird (§ 25).

Das Wiedererkennen hat aber seine Qualitit von einer
Neuheit, von einer Verwunderung nach einem Durchgang
durch Verinderungen, dafl es dies Wieder doch gibt. Daf}
es eintrat.

Der Chronos der Menschen ging inzwischen wirklich
weiter. Es geschah vieles. So sind dieselben Menschen
nicht die gleichen geblieben. Darum ist das Wiedererken-
nen des Wiedergekehrten ein Ereignis.

Das wire es nicht, kime das ginzlich Gleiche zum ginz-
lich Gleichen zuriick.

112



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unerzwungene Wiederholung zeigt das Gelingen einer
Sache oder gar das Vergniigen daran (§ 19); etwas oder
jemand ,macht’ die Wiederholung, hat sie selbst ,in der
Hand".

Wiederkehr ist mehrpolig und abhingig vom Andern.
Wer oder was kommt wieder? Es kann der tigliche piinkt-
liche Peiniger sein. Oder der Herbst. Oder aber der
Mensch, den man sehr vermift.

Umgekehrt: man kommt voll Zuversicht zum vertrauten
Ort zuriick, man hat Neues zu bieten, kommt keck,
kommt scheu mit Ideen - und ,kommt nicht an‘.
Dennoch: Bei allem Gelingen oder gar Vergniigen hingt
der Wiederholung das Grau der Eintonigkeit an, des Sel-
bermachenmiissens, des Eigensinns oder der Geduld,
nicht unbedingt, aber es umschleicht sie.

Im Namen Wiederkehr hingegen klingt Freudigkeit. Dem
Wiedererkannten kommt Begriiflung entgegen.

Von schlechter Erfahrung unverstellt ist Wiederkehr ein
Fest, ein Trost. Sie wird empfangen, schenkt sich einem,
kehrt sich her, wendet sich zu, das ,wieder betont Zxnei-
gung. Und der Empfang, den man bereitet, ist Geschenk
dem Kommenden.

Der Name Wiederkehr trigt — allem Fatalismus zuvor —
das Vorurteil frohgespannten Entgegenspihens und Will-
kommenseins und zeugt von einer angeborenen Freund-
lichkeit des Menschenblickes.

§ 29 Freundlichkeit

Dasein, als Hiersein, ist Vertrauenssache (§ 17).

Das Empfangenwerden hier, an einem Ort, wo einem
Platz gewidhrt wird (§ 5, § 17), hat den urspriinglichen
Charakter der Freundlichkeit. Das Dasein erwartet ur-

113



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sprunglich Wohlsein am Ort, Willkommensein; sonst gabe
es nicht Enttiuschung, und nicht Entsetzen, wenn man
verjagt wird (§ 2, § 18).

»Solange die Freundlichkeit noch am Herzen, die Reine,
dauert, misset nicht unglicklich der Mensch sich mit der
Gottheit.“!

Heidegger liest Freundlichkeit als die charis, die ,,Huld“,
und hingt sich an die idiolektische Ausdrucksweise Hol-
derlins ,,am Herzen“: wonach er dann auslegt: angekom-
men am Herzen, und ,,So lange diese Ankunft der Huld
dauert, so lange gliickt es, daf8 der Mensch sich misset mit
der Gottheit.“? In dieser ,, Ankunft“ schwingt wieder ein-
mal das ,,Gewihren“ und das ,Geschick® mit (§ 26), auf
das man nur ,,warten® kann.

Aber, wie der vorhergehende Vers zeigt, hier ist der
Mensch tatig, er will etwas, ihm liegt die Freundlichkeit
am Herzen, im Herzen angeboren als das Hinaufziehende
tber ihn selbst: die ,Himmlischen®, ,,die immer gut sind“,
darf er ,nachahmen®. Er darf ,aufschauen und sagen: so
will ich auch sein®.

Der Mensch mifit sich nicht ungliicklich mit der Gottheit,
wenn er die Freundlichkeit seines Herzens als dasselbe
entdeckt, was die ,,Gottheit“ ist; darum mit ithr mefibar,
wenn er die Gottheit als die Freundlichkeit versteht, die
vor thm leuchtet.

Nimmt er ein anderes Mafl an der Gottheit, etwa die
Macht, dann mifit er sich ungliicklich mit ihr, und wird
vermessen, Vorbild und Maf! fallen mit ihm selbst zusam-
men und schlieflen ihn ab. Dann bleibt es dabei, daf} ,,lau-
ter Mithe das Leben“: Kampf um den Platz, Niederringen

! Holderlin, In lieblicher Bliue.
2 Heidegger, Dichterisch wohnet der Mensch, in: Vortriage und Aufsitze,
S. 198.

114

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Andern, verbissene Arbeit im Wettstreit, penible Wis-
senschaft, eiserne Konsequenz, die alles heimzahlt mit den
Folgen der Dinge; geschlossene Welt (§ 27).

Allein die , Freundlichkeit ist nicht einzufangen, sie zahlt
sich nicht aus und nicht heim, sie findet Antwort oder
nicht. Aber sie liftet die geschlossene Welt um einen Spalt,
die Rechnungen bleiben offen, die einfiltige Hoffnung auf
einen guten Ausgang windet durch die Ritzen. ,Die
Himmlischen, die immer gut sind“, spielen herein.
»Wenn etwas gut ist, so ist es auch gottlich. Damit ist
seltsamerweise meine Ethik zusammengefafit.“>

Wo immer Freundlichkeit erscheint, erinnert sie an das
dem Menschen gegebene ,,gottliche“ Mafi.

Sie ist nicht einbegriffen in allem Ubrigen, kausal-logisch
nicht begreiflich; wire sie es, so wire sie falsch. Wo sie in
den Blick kommt, macht sie die Erde iiberirdisch schon.
»Die Reine“ heiflt sie, weil ursach- und grundlos, daher
unvermischt und ungetriibt, selbst wenn sie aus dem
Schlamm von allerhand Motiven hervorbliiht.

Nicht von dieser Welt, vom Himmel gefallen®, und doch
darin die ,, Ethik zusammengefaflt“? dem Willen zuging-
lich ,,So will ich auch sein“: Geht das zusammen?

Es geht nur, wenn zusammen, wenn der Mensch sich darin
,mit der Gottheit mifit“, wenn er der aufwallenden
Freundlichkeit , gottliche Art“ zutraut, statt sie psycholo-
gisch abzudecken oder statt sich fiir naiv zu halten bei
einer freundlichen Beurteilung des Weltlaufs, die viel eher
sarkastisch ausfallen konnte.

Die freundliche Einstellung kann bedeuten: ,ich tue den
Willen Gottes“,! aber da sie aus dem eigenen ,Herzen“

3 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen. Eine Auswahl aus dem Nach-
1aB, hg. von G. H. v. Wright, Frankfurt a. M. 1977, 15.

* Wittgenstein, Die Tagebiicher, 8. Juli 1916, 166, in: Schriften I, Frank-
furta. M. 1969, 89-185.

115

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommt und da dieser Wille eben die Freundlichkeit ist, ist
diese ,,Ubereinstimmung“ (ebd.) das Gegenteil von Un-
terwerfung unter einen ,fremden Willen".

Dem Mose ist diese Freundlichkeit einmal vergangen, in
der Wiiste Zin. Wohl sprudelte auf seinen zweimaligen
energischen Stockschlag hin frisches Wasser aus dem Fel-
sen, aber sein damaliger Groll iiber das hadernde Volk,
sein Zweifel am Sinn des Gelingens, sein Miflimut - der
ist immer begreiflich und wohlbegriindet, nur die
Freundlichkeit nicht - verdarb ihm fiir diesmal den
Wohlklang der ,Ubereinstimmung® mit dem freundli-
chen ,Willen Gottes“, von dem er zum Volk schon nicht
mehr sprach. Er nahm hier ein anderes Maf an der Gott-
heit: die Macht.”

Ins Land der Verheiflung, des gottlichen Einklangs,
kommt man nicht hiniiber im Arger iiber die Mitmen-
schen, auch nicht im berechtigten Arger, dafl sie nicht
wegzubewegen sind von ihrem eigenen Ungliick. Wie soll
man aber tiber die Unmenschlichkeit der Menschen hin-
wegkommen, wenn sie geballt und grifllich herantritt?
Man kann es nicht. Sie schlieflen sich aus, sie brechen die
Ontologie des Ortes, der ihnen daher nicht zukommut (§ 2
und 18). Das gilt indes nur fiir die veribte Unmenschlich-
keit. Die Moglichkeit dazu, wenn noch so schwach und
versteckt, liegt demiitigend in jedem und darf nicht ange-
rechnet werden, und das heifit: Abscheu gegen veriibte
Bosheit einzelner oder mehrerer darf sich nicht kollektiv
ausdehnen, man miifite sich mit verabscheuen. Man darf es
nicht, sofern man ,,sich nicht ungliicklich mit der Gott-
heit“ messen will; und zwar gentigt dann nicht der blofle
Nichthafl. Kein Wunder, wenn der Mensch gar nicht dar-
an denkt, sich mit der Gottheit zu messen, die ihm so

5 Vgl. Goldberg-Bibel, Anmerkungen zu Numeri 20, 10-12.

116



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erloschen ist wie die ,,Freundlichkeit“ mitsamt dem ,Her-
zen“, aus dem sie unbedingt kommen muf.

Man kann seine Mitmenschen korrekt behandeln, fiir-
sorgliche Werke an ihnen tun; es ist nicht genug, es ist
leblos wie der Lehmleib Adams, ehe thm der gottliche
Atem eingehaucht wurde, und rithrt dem Betreuten nicht
ans Herz, umgibt thn mit Kalte. Er fiihlt sich nicht selbst
gemeint, weil allein die mit der ,Gottheit“ geteilte
»Freundlichkeit“ der Kommunikationsweg ist, auf dem
die Menschen einander erreichen.

So ist es nicht genug, sich abzuplagen, sich einzusetzen,
trefflich zu reden oder mit Engelszungen: ,habe ich die
Liebe nicht“, so bin ich blof eine ,gellende Schelle“.

§ 30 Dae offene Tiir

Die freundliche Einstellung ist mitten im Getriebe mog-
lich, doch struktural nahegelegt ist sie in der Weile am
Ort.

Das Empfangenwerden streift das Willkommensein
(§ 28), Platz gefunden zu haben streift das gegénnte Wohl-
sein, man braucht sich nicht ,durchzuboxen’, Kampf und
Streben entfallen; in der endlichen Ewigkeit der Weile ist
man behiitet.

»Nur wer nicht in der Zeit, sondern in der Gegenwart
lebt, ist gliicklich. Fiir das Leben in der Gegenwart gibt es
keinen Tod.«” »Gegenwart“ in Wittgensteins Satz sei
ibertragen auf die ewige Weile, und ,gliicklich® auf das
Wohlgefiihl (§ 16 und 17).

Der ,Widerwille gegen die Zeit“, wenn sie begriffen ist als

¢Vgl. 1 Kor. 1-3
7 Wittgenstein, Die Tagebiicher, 8. Juli 1916, a. a. O.

117



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Raubzug des Vergehens, ist nicht verleugnet; er steckt
in dem ,Nur wer nicht“ wie im Aufatmen am guten Ort.
Aber er wird verstanden als der ungliickliche Umgang mit
der Zeit, der dann konsequent den ,Rachegeist“ ausko-
chen mufl. Den zu besiegen, braucht es nicht die Phantasie
der ,ewigen Wiederkehr des Gleichen®, nur das vielmalige
Sicheinlassen ins Hiersein.

Das allmichtig scheinende unaufhaltsam scheinende Ver-
gehen ist viele Male sanft beiseite geschoben, durch die
querstehenden Orte und die Ewigkeiten des Hierseins.
Ihre Endlichkeit konnte auf eine verschwiegene Illusion
hindeuten: das Vergehen ist doch ebenso starrsinnig im
Gang, auch wenn scheinbar unterbrochen oder ge-
treppt. Ruckweise wird die Kontinuitit wiedergutge-
mache ...

Aber die endliche Ewigkeit der Weile ist ihre Offenheit.
Thr Ende schlief8t nicht ab, sondern auf. Hiersein an einem
Ort ohne Ende, das wire abschlieflend. Die endliche
Ewigkeit ist die offene, die nicht fixierte. Ihr Ausgang geht
ins Freie. Der Abschiednehmende ist frei fiir das Wan-
dern, fiir andere Orte, fiir den Wechsel, fiir das Neue, fiir
die Wiederkehr. Das Ende ist die offene Tiir.

Offen ist etwas Umgrenzendes, das einen hinauslafit, also
nicht etwa hinaus in ,,das Offene“,? als wire dies an sich
selbst. Offen ist etwas, das einen halten kann, aber nicht
festhilt, nicht einschliefit, nicht ausschliefit. Offen in sei-
nem Denken ist ein Mensch, der feste Meinungen hat, aber
bereit ist fiir neue verindernde Einsichten, auch fiir Kom-
promisse.9 Offen ist ein Bestimmtes, und wire es das offe-

8§ Zum Beispiel ,Weil das Warten in das Offene selbst sich einlafit
(Heidegger, Gelassenheit, Pfullingen 1959, 44, und ahnlich ofters).

? Max Miiller, Der Kompromif}, Freiburg/Miinchen 1980: ,,Echte Offen-
heit (...) ist immer offen durch begrenzten Horizont und dadurch er-
moglichten klaren Umrifl.“ (144)

118

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ne Meer. Erst so bekommt Offenheit ihren dramatischen
Sinn, am Ein- und Ausgang, wo das Geschehen den Atem
anhilt.

Daher hat die Ewigkeit der Weile Charakter, der her-
genommen ist vom jeweiligen Ort und Hiersein, vom
individuellen Dasein und seiner unerhorten Geschich-
te.

Solch ortliche Ewigkeit ist nicht endlose Zeit und nicht
unendliche Dauer, nicht der stehende Augenblick, son-
dern in die Zeit eingelassen: ein Stiick Zeit, zeitlos ver-
bracht.

So zeichnet sie sich weder als Punkt noch als kreisende
Linie — Zeichen des Angeketteten —, noch als gerade Linie
— Zeichen des Einsamen —, weder als rechte noch als
schlechte Unendlichkeit. Linie hin oder her will ohne
Aufhoren nichts als sich. Von ihr stammt die Linientreue
ab.

Die endliche Ewigkeit der Weile ist auf beliebige Weise
gerdumig und von keiner idealen, geometrischen Grofle
abzubilden, sie ist wirklich erlebbar, weil sie iiberlebbar
ist.

Ewigkeit wird erfahren — sonst wire sie ein leerer Begriff
— vom zeitlichen Dasein als Nichtzeit, als Wohlsein, als
Harmonie mit dem Umgebenden, als der ,Friede Gottes,
der alles Begreifen iibersteigt*;'® und weil sie erfabrene
Ewigkeit ist, offnet sie sich in die Zeit des Weitergehens,
1aflt das Dasein nicht ,wie angewurzelt‘ stehn.

Wohl ist die Weile ein ,Stiick Zeit*, sonst wire das Dasein
nicht wirklich hier. Aber weil es seine Zeit drangibt, ganz
hier zu sein, ist es (die) Zeit-los, solange die Weile an
diesem Ort gelingt.

Wie der Rhein unmerklich den Bodensee durchfliefit, so

9 Phil. 4,7.

119



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

streckt sich des Hierseins Zeit still teilnehmend durch die
Weite und Breite und Ruhe seines Verweilens.

Hiersein am Ort breitet ein Netz von Beziehungen, das
Gegenteil von einsam — vielmehr zusammen, mit anderem
zugleich sein: Modus des Raumes."’

Wo Ewigkeit ortlich ist, da und dort, wo sie endlich ist,
dann und wann, da unterscheidet man den guten Ort.

§ 31 Der gute Ort

Der Ort, zunichst so gleichgiiltig und wertneutral wie nur
irgend etwas, ist ohne weitere Zutat — wenn nur seine
Merkmale erfiillt sind - ein guter Ort.

Denn der bereits vorliegende, ,leerstehende’, unerfiillte
Ort wird erst vollzogen durch ein erlebtes Empfangen-
werden und Platzfinden, im Wohlsein des Hierseins, in
der endlichen ewigen Weile.

Gibt es unbekommliche Orte, widerliche, beklemmende
Orte, so zeigt sich, dafl es da mit den Merkmalen nicht
stimmt: daf} einem der Platz verwehrt wird, daff das Ande-
re, zu dem es einen verschlagen hat, einem zuwider ist.
Man wird vertrieben oder es treibt einen selber weg. Es
liegt dem Wesen des Daseins inne, dieses Weggehen vom
schlechten Ort und nicht ruhen kénnen, bis man an einem
guten Ort anlangt.

Hier rastet das Dasein gleichsam erst wieder ein.

Es gibt auch den falschen Ort. Das konnte etwa ein Ort
sein, der fiir einen andern gut ist, aber nicht fiir mich, oder
ich bin zur Unzeit da, oder ... zu lange, und die lieben
Freunde ,wollen mich nicht linger aufhalten.

Man kann am falschen Ort sitzenbleiben, man kann sich

' Vgl. Otto, Uberwege, 19.

120

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wahllos treiben lassen. Man kann einen guten Ort ansteu-
ern. Geist ist Wahl.

Der Geist iiber der Urflut macht Unterschiede (§ 27),
entmischt, grenzt aus, greift aus dem Urschlamm die
eigensinnigen lebenzappelnden Gestalten, freilich hier-
mit auch ihre Beschrinktheit, ihre mogliche Not, Dumm-
heit, Kriegswut. Immerhin er verwirklicht durch Begren-
zung.

Wirklichsein ist Hiersein am umgrenzten Ort, ist fakti-
scher und woméglich nachvollzogener Verzicht, tiberall
zugleich und alles zu sein.'” Dem Beweglichen ist die
Wahl offen, hier oder dort zu sein, ,seine Lage zu verbes-
sern‘. Geistlos ist seShafte Resignation, welterschaffend
die Suche und Erwihlung guter Orte, die zuversichtliche
Ausfahrt, die Einfalt des Vertrauens auf das Steuer der
Sehnsucht, die Abkehr vom schlechten Ort.

»Nur wer weif}, wohbin er fihrt, weifl auch, welcher Wind
gut und sein Fahrwind ist.“"

Wer es weif}. Nicht wissen wohin (§ 7), dieser ,Fehl“, der
den Sehnsiichtigsten ,in die unerfahrne Seele gegeben® ist,
der ist nicht das Traurigste, wenn der Strom stromen
bleibt. Wenn er nicht vergifit, was ihn trieb, ,den Ur-
sprung / Und die reine Stimme der Jugend®. So furchtbar
wire dieses Vergessen, so katastrophal wire es, wenn die
Menschheit ihre kindlichen Visionen verramschte, dafl
eher die kosmische Ordnung zerschellen miifite: Daf} kein
Ort mehr wire fiir den Menschen: ,eher muff die Woh-
nung vergehn, / Und die Satzung und zum Unbild werden
/ Der Tag der Menschen.“"*

Aber auch der ,,im deutschen Lande®, ,,in guten Geschif-

12 Otto, Uberwege, Verzicht, 52 ff.
13 Nietzsche, Zarathustra, Vierter und letzter Teil, Der Schatten.
" Holderlin, Der Rhein.

121



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten“ begniigsam gewordene Strom wird doch nicht auf
Dauer vergessen, was ihn bewegte, sich zu bewegen? Es
wire nichts mehr an ithm.

»Nicht wissen wohin“ ist fiir den ungliicklichen Ratlosen
eine andere Situation als jener ,Fehl“. Er findet nicht
einmal einen Irrweg.

Ist man indes an einem schlechten Ort, und ,kommt nicht
weg’, gebunden, gefangen, und man wiifite sehr wohl wo-
hin, wenn es nur ginge, so befindet man sich mit der
Phantasie oder Imagination zuweilen dort.

Denn die Phantasie, die Tagtraume und Sehnstichte, die
mit dem leibhaft eingenommenen Ort durchaus vereinbar
sind, auch die Interessen, die einen hinwegfiihren, z. B.
wenn der Forscher in der Vorgeschichte umhergeht oder
den Sternbahnen folgt, all das geh6rt zu den reichen, man-
nigfaltigen Angeboten des Umgebenden, wo man seinen
Platz hat, auch unter der Lampe am Schreibtisch. Das
Umgebende kann sich lockern und die Weite des Univer-
sums hereinlassen und hinzunehmen.

Wenn einem aber der Boden zuriickweicht, alle Wege ver-
schiittet sind — wer dann wiifite, daf} er irgendwo von
jemand in Liebe erwartet wird, der hitte bereits einen
guten Ort, auch wenn er fern ist.

§ 32 Das Ratsel

Der wahre Ort ist der gute Ort; und Wiederkehr hat einen
guten Ort im Sinn, den man sich gemerkt hat (§ 28). Der
Wiederkehrende durchquert freiziigig die Landschaft der
vorliegenden Beziehungspunkte, die sich immerfort ver-
andern.

Die Verbindungen zwischen Orten - die zeitbemessenen
Wege beweglichen Daseins — nehmen die Qualitit an-

122

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derer Bindung an: der versprochenen Wiederkehr. Lie-
be erscheint als die Koinzidenz von Bindung und Frei-
heit.

Im ,Zusammenstoff des Augenblicks“ (am Torweg)
sieht Heidegger den Zusammenfall von Notwendigkeit
und Freiheit, da dort entschieden werde, was ewig wie-
derkehrt; er sieht dort den entscheidenden Punkt, wo
Zarathustras Lehre sich iiber die billigen Miflverstind-
nisse erhebt, die das Drehen des Kreises zu leicht neh-
men."”

Aber Notwendigkeit und Freiheit kommen dort nur zu-
sammen, um sich gegenseitig zu verschlingen.

Wie soll es anders sein, wenn die ,,ewige Wiederkehr des
Gleichen ,,der Name fiir das Sein des Seienden“ (im
Ganzen) ist'® (§ 25).

Sich auf den Weg machen an einen guten Ort, gezogen
durch das Versprechen der Wiederkehr, heifit ganz allein
durch die Dichte des Seienden stapfen, den zugewachse-
nen einzigen Weg finden. Da interessiert keine ,,Entschei-
dung” tiber das was war und ewig sein soll, nur das einzige
Vorhaben.

Die Immerwiederkehr, das Versprechen der Liebe (§ 18),
versteht sich nicht als Wiederholung. Wiederkommen, das
ist jedesmal erstmalig und atemberaubend von Erwartung
— nicht des Gewesenen, frither Erlebten, denn genau das
ist das Paradox der Liebe: das Wiedererkennen des jetzt
Erstmaligen.

Das Wiedererkennen spricht von Kommen und Gehen.
Liebe und Freundschaft kann nicht anders als die Beteilig-
ten fortziehen lassen an andere Orte, zu anderen Men-

> Heidegger, Nietzsche I, 311, 294, 308, 397.
¢ Ebd. 290, 310; Wer ist Nietzsches Zarathustra? in: Vortrige und Auf-
satze, 120.

123

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen, Dingen, Interessen; sie wiren ja sonst einander
diirftig und eng.

Bestindigkeit der Liebe heiflt darum ,Immerwiederkehr®
(§ 18).

Wie die Spitze des Ortes (§ 4) den meint, der ankommt, so
ist Liebe Erwahlung. Ein gebiindelter Strahl der Willkiir.
Wie der Ort sich von der richtungslosen Weite des Rau-
mes unterscheidet durch das bestimmte Umgebende
(§ 11), bei dem man empfangen wird, so spriiht Liebe
nicht rundum auf alles und jedes, sondern ist jeweils ,ge-
ortet’.

Ein Mensch, ein Hiersein, kann seine Liebe zwar auf je
verschiedene Weise mehrfach, vielfach versenden, aber je-
weils hat sie ihren bestimmten Zielort, bei einem be-
stimmten Anderen. Wenn Zarathustra der ,Liebendste®
wird und ,,zu aller Dinge vollerer Vollendung®“ sehnstich-
tige Liebe hegt, so ist er kein Mensch mehr, sondern einer,
dessen Schatten jammert: ,O ewiges Uberall, o ewiges
Nirgendwo*."”

Man kann in einer Hochstimmung alles umarmen, alles
segnen, man kann in einer allgemeinen Grundhaltung von
Giite und Freundlichkeit leben. Doch das ,Bei‘ einem An-
dern sein und das Versprechen der Immerwiederkehr be-
zeichnet Liebe in dhnlichem Verhiltnis wie der ,gute Ort*
sich ereignet aus den gleichgiiltigen Orten heraus.

So hebt sich die Treue der Moabiterin Ruth, oder die
Sonderstellung des ,Jiingers, den Jesus liebhatte®, vom
biblischen Liebesgebot der allgemeinen Menschenfreund-
lichkeit ab, die keine Wiederkehr fordert: die Pflicht, zum
Andern gut zu sein, gilt im Fortgang von Begegnung zu
Begegnung. Das Versprechen der Wiederkehr ist die Aus-
zeichnung der Liebe. Und so vereinfacht die Liebe auch

17 Nietzsche, Zarathustra, Vierter und letzter Teil, Der Schatten.

124



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wieder die sich mehrende Vielzahl durch wenige Zentren
der Wiederkehr.

Ewig und endlich ist die Dauer des Beieinander am gu-
ten Ort. In dem provenzalischen Lied ,Se canto® singt
ein Vogel in der Nacht, ,sans jamais cesser®, ohne je-
mals aufzuhdren. Und doch singt er nur in der Nacht,
eine Ewigkeit lang, und doch hort er auf. Beides wis-
sen die Liebenden, dafl der Vogel niemals zu singen auf-
hort und dafl er aufhort, und beides widerspricht sich
nicht.

In Hesses Gedicht'® gibt es den ,Vogel Ewigkeit*, er
»singt immerfort“. Die Ewigkeit verliert sich ins Gren-
zenlose, und der Vogelsang wird nur vernommen unter
dem ,hohen Baum Leid“, das hingebungsvoll hinge-
nommen wird; auch dies eine Moglichkeit. Im Lied ,,Se
canto“ ist die Hingabe ganz auf den andern verwendet.
Das Lied - gesungen, wer weif}, vom Singer, vom Vogel,
von den Sphiren — ,ist nicht fir mich®, es ist fir dich.
Unterm Fenster blitht weifl der Mandelbaum, den Ort
begrenzend #nd offnend (§ 30) durch den Anteil der
Welt.

In jeder ewigen Weile der Liebe — der Freundschaft — ist
,coincidentia oppositorum’ eingetroffen.

Jenes Wissen vom Aufhoren und niemals Aufhéren der
Weile am guten Ort spricht zum Abschied, mit der ver-
sprochenen Wiederkehr, das Wort von der Immerwieder-
kehr, aber spricht es nicht aus.

Die Liebe weifd ihr Ritsel, aber 16st es nicht auf.

Ritsel sind Undurchschautes, das man l6sen kann oder
nicht.

»Das Ratsel gibt es nicht“,!? stellt Wittgenstein fiir den

'8 H. Hesse, Blume, Baum, Vogel, Frankfurt a. M. 1970, I, 58.
' Wittgenstein, Tractatus 6.5.

125

am 25.01.2026, 00:35:26. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

logischen Bereich fest, wo Frage- und Antwortmoglich-
keit aufeinander — auf einer Fliche — bezogen sind.

»Aber das Ritsel gab es®, erwidert darauf C.-A. Scheier
mit einer denkwiirdigen Sonoritit.”

Mit dem praeteritum verbi ist die Dimension des Gesche-
hens aufgetreten.

»Wenn eine Frage sich iiberhaupt stellen 1afit, so kann sie
auch beantwortet werden®, fahrt Wittgenstein fort.

Die Antwort kann allerdings lange auf sich warten lassen,
ohne daf} die Frage falsch gestellt war. Aber dann ist die
Frage kein Ritsel.

Ein Ritsel st nicht eine Frage ohne mogliche Antwort,
sondern es hat die Antwort in sich, gibt sie nur nicht (noch
nicht) heraus.

Aus Antwort wird wieder Frage, das Frage-Antwort-
Spiel kickt sich immer weiter fort. Aber die Liebe ist das
Letzte. Frage und Antwort in ihr passen genau aufeinan-
der, kein Spalt, der sie trennen liefle. Die Liebe ist un-
durchdringlich, und doch klar.

Undurchdringlich ist auch das Positive, Einzelne, das dem
Wort nicht antwortet (§ 8).21 Als solches ist es ,,unaus-
sprechlich“ und nur in den aussprechbaren Umgrenzun-
gen von Vielheiten mit-begriffen.”

Begriffe scheinen streng und klar zu sein, wenn sie voll-
kommen ,durchsichtig“ gefafit sind, gesiubert von den
letzten Resten ihrer Herkunft, als sie noch saftvolle Meta-
phern waren, selber sichtig, aber ,tragfihig’, die Dinge
miteinander verkehren zu lassen, immer auf Entdeckungs-
reisen, da nicht definitiv definiert. Metaphern verzichten

2 C.-A. Scheier, Nietzsches Labyrinth, a. a. O. 228.

2! Otto, Der Anfang 1.1; 1.6.

2 Wittgenstein, Tractatus 6.522; Brief an P. Engelmann vom 9. April
1917, in: Terricabras, Wittgenstein. Kommentar und Interpretation, Frei-
burg/Miinchen 1978, 308.

126

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf Klarheit, aber dafiir treffen sie mitunter auf widerpral-
lenden Seinsbestand, und wenn sie auftreffen, klingt es
nicht hohl.

Mit der Liebe ist es anders. Sie ist undurchdringlich und
doch klar. Das Positive, Einzelne Ding ist kein Ritsel. Es
ist einfach da. Es ist einfach schweigsam; es ist ganz
,selbstverstindlich® dunkel, es wird so blitzschnell ver-
standen, dafl ihm jegliche Worte nur hinterherkeuchen
konnten, wenn sie so unklug wiren, es zu versuchen.

Die Liebe aber ist ein Ritsel.

Ist sie doch zusammengesetzt. Sie ist nicht das ,Mysti-
sche“, das ,,Unaussprechliche®, das Auflerweltliche. Sie ist
etwas, ,was der Fall ist“.

Sie ist aussprechlich, sie lafdt sich sogar ,klar aussprechen”
(4.115), ohne den Schatten eines Zweifels oder einer Un-
genauigkeit.

Dann konnte die Philosophie also doch mehr sagen als nur
»Sitze der Naturwissenschaft“ (6.53); sie kann das Ritsel
der Liebe ansagen, die Immerwiederkehr, die der Liebe
sonnenklar ist, und die ihr Ritsel ist, das sie nicht losen
will.

§ 33 Das Groflere

Wenn man als Kind durch die Wiese lief, waren die Griser
hoch. Und gar im Kornfeld: da schlugen die Halme iiberm
Kopf zusammen.

Zum Zauber der Kindheit gehért, dal man die Dinge
nicht Giberschaut. Sie kdnnen einen umfangen. Auch nicht
die Zeit tiberschaut man; drum lauft sie nicht weg. Thre
Rhythmen umspielen einen.

Erwachsen werden bedeutet auch: immer mehr tiber die
Dinge hinauswachsen, ihrer Herr werden. Je genauer man

127



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

etwas kennt, desto mehr schrumpft es, legt sich einem in
die Hand, man kann damit umgehn, es als Mittel fiir ande-
res weiterverwenden.

Es kann sein, ein Lied hat einen bestrickt mit Fragmenten
seiner Strophen, deren Liicken geheimnisvoll vertieft wa-
ren, und es liegt flach aus, nachdem man den Text vollstin-
dig beherrscht. Man kann es.

Vollendung anstreben ist herrlich, aber dann gibt es nichts
mehr dariiber. Es hat auch etwas fiir sich, sie im Unvollen-
deten, nicht ganz Bewiltigten, ,unvollkommen Ausge-
fihrten“ anzudeuten. Koreanisches Kunstprinzip des ko-
dschol-mi: Schonheit des ,alt und schwerfillig“ Ausse-
henden, dem technischen Konnen nicht vollig Unterwor-
fenen.”

Das Grofere ist nicht, was Unterwerfung fordert (§ 26); es
ladt zu sich ein.

Uber etwas stehen, hervorragen durch Grofle und Kon-
nen, erscheint begehrenswert und gilt viel. Dem Verweilen
jedoch ist es unvertraut. Das Aufgenommenwerden, das
sein Wesen ausmacht, wird am deutlichsten durch Umfan-
genwerden beschrieben. Der Ort nimmt mein Dasein auf,
er bietet ihm Schutz. Er nimmt, stellvertretend fiir das
ganze Universum, mein Hiersein an. Das Dasein hat fast
nichts an sich selbst (§ 9), aber da es stets einen Ort hat, hat
es alles.

So ist der Ort immer das Groflere, und indem er mich
aufnimmt, das Gebende. Darum: hoherstehen als das Um-
gebende, ihm tiberlegen sein, pafit nicht zum Ort.

Eine der Versuchungen Jesu in der Wiiste war, dafl der
Satan ihn auf einen hohen Berg fiihrte, von wo er weitum

» Kah Kyung Cho, Bewufltsein und Natursein. Phinomenologischer
West-Ost-Diwan, Freiburg/Miinchen 1987, Kap. X: Die Idee der Un-
vollkommenheit in der taoistischen Asthetik 332, 338.

128

am 25.01.2026, 00:35:26. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hinabsehen konnte auf die Reiche, iiber die er herrschen
konnte.

Auf einem Berggipfel stehen ist ein erhabenes Gefiihl,
aber erfiilltes Hiersein nur dann, wenn es — aufler der
Schonheit des Ausblicks — einen ins Universum taucht, in
die dort nahe Ferne des immer Groficren.

So heiflt es denn auch: ,Der Vater ist grofler als ich.“ (Joh.
14, 28), und:

,Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder, so werdet ihr
nicht in das Himmelreich eingehen.“ (Matth. 18, 3)

Die hohen Griser machen es dem Kind leicht. Alles um es
herum, die ,Groflen’, die Zusammenhinge, alle sind ihm
undurchschaubar und vielversprechend, wenn sie ihm
auch nicht immer hold sind. Das Kind versteht sich von
Natur auf den Ort und auf die Weile mit ihrer endlichen
Ewigkeit.

Da aber das Hiersein am Ort die Urform des Daseins ist,
kann das Kind mafigebend sein. Es ist keine Schuld der
Erwachsenen, daf} sie iiber viele Dinge hinauswachsen,
und vieles durchschauen lernten, dafd sie so vieles wissen,
was erniichtert. Dem vorzubeugen wollte Hermann Hes-
se ein Zauberer werden.”*

Wenn der tiber seinen Erdort hinausgewachsene Mensch
das Sausen des Universums horte, Wind von den Sternen
empfinde, einfach sich umfangen liefle von etwas, was ihm
zukommt, vielleicht ist es dann, als wiirde die Erde mit
ithm tber sich hinauswachsen, von der sein Denken gebil-
det ist, als konnte es gar nicht anders sein, als wiichse um
ihn ein neuer Himmel und eine neue Erde ...

Denn nun - nachdem das konzeptuale Denken gar so sehr
gekonnt und durchschaut ist - bleiben dem Denken im-
mer die Bilder, die es nicht erschopft hat, von der Erde

24 Kindheit des Zauberers, a. a. O. VI, 372.

129

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genommen, oder vom Universum, Sternbilder, neue Mu-
ster aufler den geometrischen. ,Die Sterne nun versanken®
wie die eingesunkenen Orte, die nicht mehr das Groflere
sind. Aber es kann danach sein, wie Eichendorff in seinem
Vierzeiler weiter von den versunkenen Sternen sagt — und
es mufl die Stunde vor dem Morgen sein —: sie ,,wandeln
durch die Brust / als himmlische Gedanken®.

Nicht Triumereien, vielmehr klar und wahr als Gedanken,
allerdings ,himmlische“, das heiflt, mit Begriffen zu fan-
gen, wie das Segel den Wind fingt.

§ 34 Wobingehiren

Der Ort, wiewohl umfangend, ist nicht eine Hiille des
Daseins wie die Schale der Frucht, im Gegenteil: wo das
Dasein mit dem Ort verwichst, wo es ihn sich einverleibt,
von ihm Besitz nimmt (§ 9), vergreift es sich am Andern
und macht sich schwer und breit.

Kennzeichen des Ortes ist, dafl er ablésbar ist, auswech-
selbar.

Ort im vollen Sinn ist erst der, den man willkiirlich wech-
seln kann, erst fiir den Vagabunden Mensch.

An dem Holunder vor dem Fenster reifit der Sturm. Die
Aste kriimmen sich und greifen wild umher. Der kann
nicht weglaufen, muf} stehenbleiben.

Die Pflanze, nicht der festgegriindete Berg gibt das Ge-
genbild des Ortswechsels. Sie lebt ihr Pflanzenleben, an-
gewurzelt mit eigenen Wurzeln, die wohl wissen, warum
sie sich festklammern, und wo sie nicht nur Halt, sondern
auch Lebenssaft finden.

Der Mensch, dieser Vagabund, wiirde nie mit Wurzeln
einverstanden sein, selbst wenn er zu den ,Bodenstindi-
gen‘ zihlt. Selbst wenn es ihn bis in die Zehen ausfiillt, ein

130



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Haus zu bauen oder zu erben und sich darin einzurichten
fiirs Leben. Triume wird er doch wohl haben, die ihn
wegfihren.

Dennoch, irgendwo hingehoren, wohnen, bleiben, ist dem
Menschen, dieser coincidentia oppositorum (§ 32), ebenso
eingezeichnet wie das Vagabundieren.

Dem einen mehr dies, dem andern mehr jenes. Die — auch
wenn nicht gleichgewichtige — Einheit beider Gegensitze
macht ihn zum Menschen.

Die stabilitas loci, in der die Benediktiner einen spirituel-
len Wert sehen, ist nicht abzukoppeln von der ortswech-
selnden Natur des Menschen (und mogen es geistige
Orte sein, die man aufsucht), so wenig wie die Spirituali-
tit des Wanderers (§ 7) dem Irgendwohingehoren entsa-
gen kann.

Es gibt die freiziigige Erkenntnisbereitschaft, die nicht auf
frither Erkanntem sitzenbleibt und es gegen Einbriiche
befestigt — und es gibt das fahr-lissige Fahrenlassen kost-
barer Einsichten, so daff neue Einsichten stets vom Null-
punkt anfangen miissen, oder daf} sie bei solch ewigem
,Flissigsein‘ des Erkennenden wie in Wasser geschrieben
sind; ein wenig wie der ortlose Intellektuelle, von dem
Michel Foucault traumt.

Ist jedes Tun und Erkennen ein neuer Anfang, so doch
nicht, als sei das Gedachtnis aufler Kraft gesetzt. Das Ge-
wesene hat seine Wahrheit behalten. So gibt es das stabili-
sierende Wiederholen von Erkenntnissen in Variationen,
das Bewahren und Gedenken, das Korrigieren und Hin-
zufiigen, ohne welches keine Gestalt zustande, kein Ge-
bilde zu Gesicht kime.

Solches Einpendeln auf einen Erkenntniskreis verleiht
diesem immer stirker die Qualitit eines Ortes zu dem
man hingehort, an dem man nicht immer wieder irre wird,
so dafl man nicht haltlos herumtreibt. Man kann den Ort

131

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verlassen, aber auch zuriickkehren, man kennt ihn, und
findet ihn.

Zugehorigkeit mufl sich nicht in einem Credo beschlief3-
en, sie kann bedeuten: in der Nihe bleiben, in Horweite.
Der Ort ist nicht dazu da, einen festzuhalten, sondern er
gibt einem, ein Bleibendes zu wissen, zu wissen wohin.
Irgendwohingehoren und woandershin nicht — gewisser-
maflen findet sich das auch auf dem sprachlogischen Feld
eingetragen, wie Ogawa es darstellt mit seiner auf Platon
zurickgreifenden ,,Symploketik“.25 Manche Tone ,neh-
men einander auf“ und manche nicht. Der Lowe kann sich
mit dem Rennen identifizieren, aber nicht mit dem Pferd.
Wenn das ,,Gattungspaar ,das Selbe‘ und ,das Verschiede-
ne‘ wichtiger als das Paar ,das Seiende‘ und das ,Nichtsei-
ende wird (49), so offnet sich die ,binire Opposition®
(51), bleiben die sich ausschliefenden Momente ,,im War-
tezustand der Moglichkeitsspielraume” (52).

Was fiir die Sprachlogik die strenge Unterscheidung des-
sen ist, was aktuell aufgenommen und was ausgeschlossen
wird, das — so konnte man sagen — ist fiir die Empirie die
wandelbare aktuelle Unterscheidung der Gegebenheit
und Nichtgegebenheit von Moglichkeiten. So bleibt der
Fisch ganz dem Wasser zugehorig, solange er nicht amphi-
bisch evolviert.

Im Bereich des Menschen, wo die Grammatik hinter der
Sprache der Phantasien und Visionen herlauft, streuen
sich die Moglichkeiten des Aufgenommenwerdens nah
und fern, stark und schwach ins Unabsehbare.

Der Mensch kann viele beliebige Orte haben, darunter
solche zur Wiederkehr und solche, die nur fiir einmal gut
waren. Das Hingehoren besagt ein Harmonieren, eine

% Tadashi Ogawa, Zvusthoxt) T@v eld®v. Zum strukturalen Denken in
Platons ,Sophistes“, in: Philos. Jahrbuch 97 (1990/1) 38-53.

132

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stirkung im Nehmen oder Geben, einen Gewinn zutrig-
licher Lebensnahrung, nicht aber Stellenangabe und Ein-
weisung (§ 2 und 5). In der einen oder anderen Hinsicht
kann zwar solche Zugewiesenheit auch auf Menschen vor-
tibergehend zutreffen. Im tibrigen sind die Orte des Men-
schen zu zahlreich, beliebig, auswechselbar, als daf} einem
jeden sein Platz angewiesen werden konnte.

Auf dem Hintergrund eines Ortsbegriffs freilich, wo je-
dem in einer vorgegebenen Ordnung die Stelle eingerich-
tet ist, so dafl die Sache gleichsam mit dem Ort zusam-
menfillt, wird Foucaults ,,Traum®“ und auch sein ,ortlo-
ses Theater” verstindlich, und nur so kann man in der
Postmoderne davon reden, dafl alles seinen Ort verloren
habe.

Hat der Mensch nicht seinen eigenen, ihm zubemessenen
Ort, so ist er doch nicht ,ortlos®, so hat er offenbleibend
viele Orte, die thm zur Wahl stehen.

Bei aller Beliebigkeit des Ortswechsels hat dieser Vaga-
bund gleichwohl eine feste Zugehorigkeit: das ist die Erde,
sein Ort im Universum. Immer wird er ein Kind der Erde
sein. Thre Bilderwelt hat seine Begriffe und Erkenntnisse
geformt (§ 12 und 33). Auch wenn er weit ins Universum
hinausfliegen konnte, immer als Erdenkind. Und wenn es
eine Welt des Geistes gibe, sie wiirde sich ihm nach dem
Bild seines Erdengeistes formen, und sie wire nicht fern.
Sie wire nicht anderswo.

Mein Ort ist, wo ich bin. Auch die unsichtbaren Orte des
Denkens und Triumens, all das, bei dem ich bin, ist mir
nahe. Die unsichtbaren und die sichtbaren Orte gleiten
leicht ineinander tber.

Der Sternenhimmel ist nicht anderswo, er ist der Himmel
der Erde, der sie umfingt, und der Himmel der Liebe oder
der Sehnsucht ist da, es gibt keinen Weg von der Erde

133



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dorthin, der Himmel ist es, der herabkommt, er triufelt
Regen, Sonnen- und Sternenlicht in die Erdfurchen.
»Einen gestirnten Himmel zum Beispiel - schau, so etwas
wiirde ich gar so gern zu machen suchen, geradeso wie ich
am Tage eine griine Wiese, besternt mit Lowenzahn, ma-
len méchte. %

Der Erde kommt thr Himmel zu, von ithm ihr Aufblitzen
im Gewitter, ihre Verzauberung im Mondlicht, ihre Ver-
klirung im Sonnenaufgang. Thre Vergeistigung im Un-
sichtbaren. Das Gedachte, Erwihlte, Erhoffte ist was un-
sichtbar da ist.

Der Geist, der wie der Wind weht, sausend oder siuselnd
wie er will, ist unsichtbar, aber er schiittelt dich.

§ 35 Der Grund

Der Geist, der unsichtbare Bewohner der Erde, thr Ver-
klirer und Verwandler, ithr Unterscheider und Liebhaber,
thr Wahrsager und Seher, aus und ein gehend in den
Griinden und im Menschenhirn, Garant des Unsichtba-
ren, dem am Sichtbaren hingenden Menschen ausgerech-
net der Garant der Gewif$heit, da Gewiflheit, wenn tiber-
haupt, im Denken, in der cogitatio, gesucht wird — dieser
im Menschen wohnende Geist faflit das Universum.
»Comprend“ sagt Pascal in seinem doppelwertigen
Wortspiel.”

Dieses Fassen reifit hin zu bodenlosem Staunen, bringt
Schaudern und Zittern (frg. 72) vor dem Unermeflichen
nach allen Seiten, darin der Mensch an sein Kornchen
Erde geklammert, umherwirbelt.

% Vincent van Gogh, Arles, April 1888, Berlin-Ziirich 1966.
77 Blaise Pascal, Pensées, frg. 348.

134

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum bin ich hier und nicht dort, fragt Pascal sich voll
Schrecken (frg. 205).

Es erscheint einfach unverstindlich, dafl der denkende
Geist, der das Unermefiliche zu ermessen vermag, lokali-
siert ist ohne Grund, daf er logiert auf einem milde be-
leuchteten Sternenstiubchen, von denen es unzihlbare
gibt und gab, in zeitlichen und raumlichen Fernen, die den
Begriff ertrinken.

Warum hier? Die Frage lautet nicht: warum bin ich tber-
haupt. Denn bei diesem Gewimmel, warum nicht auch
ich. Aber hier und jetzt, bei solch unendlichem Vorrat an
Zeit und Raum, das macht erst wirklich Ernst mit der
Grundlosigkeit meines Daseins, wenn dieses Da durch
eine Unzahl von Anderswo und Sonst-irgendwann ersetz-
bar wire.

Oder zeigt sich da nicht die Prioritit des Ortes vor dem
Grund?

Wenn der Mensch in diesem ungeheuren Universum, das
vielleicht schon unzihlige Urknalle hinter sich hat, seine
Verlorenheit begreifen soll, wenn er sich ,comme égaré*,
wie verirrt (frg. 72), fiihlen soll, wer ist er, der verirrt ist?
Von wem ist die Rede?

Zeigt sich da nicht die Untrennbarkeit von Sein und Da?
Wenn man einen Menschen vermifit, und man triumt thm
sehnstichtig nach, ruft man ins Leere: Wo bist du? Wo seid
ithr? Wo? Und nicht: Bist du? existierst du (noch)? — dies
wire ein abstraktes Griibeln, das dem Andern gewisser-
maflen zu nahe trite, ihm an die Existenz ginge.

Wo bist du? ist eine diskrete, achtsame Frage selbst dann.
wenn sie zunichst triibe mit ,nirgends?* fortgesetzt
wiirde.

Pascals Schreckensfrage tiber die Kontingenz des Men-
schen: Warum bin ich hier und nicht dort? trennt das Sein
vom Da. Doch das Sein ist nicht vor dem Da, sondern eins

135

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit ithm, und der Daseinsgrund ist nicht vor dem Hier.
Das Hier ist sein Grund. Mein Ort hier hat mein Sein
bereits gegriindet, bevor es nach einem Grund sucht. Er ist
Grund genug. Ich bin, indem ich aufgenommen bin. Das
ganze Universum umhegt mich.

Es umfingt mich, wenn ich es als das Umfangende nehme.
Dann wird einen Moment lang auch dies mein Ort.

Das Erschauern vor den unermefllichen Riumen und
Zahlen und Zeiten, nicht geringer geworden, erhilt ein
Gegengewicht: kaum zu fassen: das federleichte Gewicht
des Daseins kommt gegen das Universum auf.

Der Geist, der vom Schrecken sogar befligelt und ge-
schwellt, bis ins Auflerste auszieht, kehrt als Mut zuriick,
er verliert sich niemals in den Abgriinden. Als des Men-
schen Denken bringt er ihm das Gedachte heim.

Das Denken verfliegt sich nicht, es ist angebunden, erstat-
tet Bericht, es gehort dem, der es aussandte, dem so sehr
Beweglichen, der wo er leibhaftig nicht hinkann, seinen
Geist auf alle Arten ausschickt. Nur deshalb kann er
Kenntnis einholen, weil er bei allem Vagabundieren doch
einen einzigen festen Ort hat, der seine Herkunft ist: wo
seine Lebensgeschichte ausging und vielleicht seine Lie-
besgeschichte begann (§ 12).

§ 36 Ort des Anfangs

Unter dem Sternenhimmel, dieser hehren Sinnlosigkeit,
behauptet sich, oder duckt sich der Sinn des Menschen. Er
besteht darin, dafl er vermifit wird. Wiirde man sich als
Teil des Universums fiihlen, aufgehend in seinen Vorgin-
gen, so wire Sinn keine Frage.

Man hat einen Ort im Universum, ist aufgenommen, und
doch ist man durch seinen Lebenswillen wie exkommuni-

136



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ziert. Man hat sich herausgenommen und nun kann man
sehen.

Was ist dann Sinn? Heimkehr ins All? Sich wiedereinfii-
gen, ein Strukturelement des Ganzen (wenn es das Ganze
gibe)?

Man hat sich herausgenommen und bifit mit dem Tod,
zuvor mit den Mithen der Selbstbehauptung, erleidet die
Sonderung des Eigenlebens, das manchmal aussieht, als sei
es etwas, ,,das uns verleidet werden soll“;28 als habe es den
Charakter ,einer kontrahierten Schuld“, auf deren Ab-
zahlung ,die ganze Lebenszeit verwendet wird.

In der Tat kann der Anblick dieses verbissenen Lebens
einem mitunter tibel machen, dieses aufgeregte Tierge-
wimmel selbst noch in augenscheinlich lebensfeindlichen
Landschaften, und eine willenlose Bewegung — der Tanz
eines Blattes — erscheint schon und 16send.

Doch all dies Geborene, das gegen den Rest der Welt sein
Leben verteidigt, hat sich zwar herausgenommen, aber
nicht aus einem verderbten, verkehrten Eigensinn, nicht
gegen das All des Wirklichen aufgebaumt, sondern dessen
Zug folgend, dessen spielerischen Versuchen entsprungen,
aus ihm heraus gehend, sich organisierend, sich zentrie-
rend, ihm gleichwohl anheimgegeben.

Bis der Geist sich im Menschen fand, dem die Frage ein-
fillt, welchen Sinn es habe, sich herauszunehmen. Dem
diese Einsamkeit unterm Sternenhimmel nicht geheuer
ist. Dem nicht Lebensvollendung, sondern Absolutheit
zufiel.

Der Mensch hat nach Pascal zweierlei ,raison® (frg. 277).

Das kommt daher, dafl er wie eine Ellipse zwei Zentren
hat, Kopf und Herz.

% Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung. Viertes
Buch, Kap. 46.

137

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stehen sie gegeneinander, so entsteht Angst und Diirre.
Kommunizieren sie, so lebt in beiden ineins ,Heiliger
Geist®.

Das Herz, das sich in seiner Innigkeit auf die Individua-
tion versteht, hat eine schnelle Antwort, sie ist schon da.
Es feiert die Einmaligkeit des Andern in der Liebe. Das
Individuum, das von einem anderen geliebt wird, ist in
eine neue Welt mit neuen Gesetzen, neuem Logos ge-
hoben. Die Herausgenommenbheit, der Raub ist aufgeho-
ben. Der Geist der Liebe fingt das Vereinzelte, Verein-
samte auf.

Das Denken hat keine schnelle Antwort. Es spannt sich
ins Weite, gilt allem und jedem.

Was wird es mit dem Abgetrennten anfangen, in welchem
Sinn es heimfiihren?

»,Und meine Seele spannte / weit ihre Fliigel aus“: wollte
Eichendorff sie ,nach Haus“ bringen?

Gewif} nicht zuriick in die alte Heimat nach Schloff Lubo-
witz, wie sehr er daran hing.

Was ist das fiir ein Ort, das Zuhause? Wohin kehrt die
Seele heim?

Sie hob vom Boden ab, nicht in ein Reich der Ideen,
sondern ergriffen von einer Stunde irdischer Verklirung.
Die Erde liegt ,im Blitenschimmer®, die Nacht ist
sternklar®: das sind Tatsachen der Schonheit. Dafl ,der
Himmel die Erde still gekiifit“ hitte, wie auch die Heim-
kehr, steht im Konjunktiv, wiederum nicht weil es Gau-
kelspiel wire, sondern weil es fiir die Seele die unverstell-
te Offenbarung der Erde ist: sie sieht einen Augenblick
lang, ,wie es gemeint war‘. Was bliebe fiir eine Aussage-
form neben den indikativen Zusammensetzungen des
Gewordenen?

Liegt das ,Gemeinte® in der fernen Zukunft, in der frithe-
sten Vergangenheit?

138

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Seele ist in den reinen Anfang heimgekehrt, der doch
selbst kein Ort ist, jedem Ort zuvor. So tat sie es im
Konjunktiv des Geistes.

Der Anfang ist aber auch jedem ,Gemeinten‘ zuvor.

Als die Seele sich zu erinnern meinte, ,wie es gemeint war,
wurde sie selber hier und jetzt ein Ort des Anfangs. Thn in
sich aufnehmend, hat sie die schimmernde Nachtstunde
abgelost von allem Verkehrten, aller Verwiistung, allem
Bosen, von dem die Geschichte starrt.

Tont nicht die alte Bitte manchmal markerschiitternd
durch das Heer der Generationen: ,Erlose uns von dem
Bosen“?

Der Geist, ,,der Welten schafft®, hingt nicht am Vorhan-
denen, er unterscheidet immerfort, was Zukunft hat. So
unterscheidet die Seele, was Irre und Fremde ist, was nach
ihrer Meinung verlassen werden sollte; sie kennt sich wie-
der, indem sie unterscheidet.

Wenn man im Geist in den Anfang heimkehrt, bahnt man
sich rascher durch die Geschichte, weify man klarer, was zu
iiberwinden ist und was zu durchlaufen. Man ist den Ge-
gebenheiten nicht so licherlich unterwiirfig und ver-
braucht seinen Geist nicht ausschliefflich als deren Karto-
graph.

Nur diese Riicknahme der Mechanismen des Faktischen
und des daran gebildeten und konditionierten Verstandes
— nicht eine Belehrung - findet die Seele im Anfang, aber
dieses Wenige, Negative, ist dem Geist des immerwihren-
den Schopfungsmorgens verwandt. In diesem Geist ist die
Seele belehrt. So kann sie Ort des Anfangs sein.

Aber so mufl sie selber Ort sein gerade dann, wenn sie
den ihren zu finden meint, und den findet sie nur im
Geist ...

Doch ist es ein Wiedererkennen, was da der Seele auf-

139

am 25.01.2026, 00:35:26. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geht, sonst konnte ihr nicht sein, ,,als floge sie nach Haus“.
Das Zuhause ist genau das, was man vor allem gekannt
hat.

Daher die Gewif$heit, die nur im Wiedererkennen ist, un-
zerreiflbar aus einem Stiick, nicht wie andere Erkenntnis,
deren unterschiedliche Bestandstiicke genau ineinander
eingepafit werden miissen, soll sie leidlich halten.

Aus einem Stiick, wie ein Licheln.

Wer bringt es hervor? Lost es die Gesichtsziige des Da-
seins, der Erde, legt es sich uiber die Welt?

Im menschlichen Gesicht hat es seinen Ursprungsort.
Das Dasein, das den urspriinglichen Charakter der
Freundlichkeit hat (§ 29), das urspriinglich Wohlsein er-
wartet (§ 16 f.), erkennt sich wieder. Dieses ,sich erfihrt es
als das Seinige und ineins als Heimkehr in die Wahrheit
des Seins iiberhaupt.

In der ,sternklaren Nacht, in der Stunde der Verklirung,
des reinen Daseins, geschieht bereits die Heimkehr des
Wiedererkennens, aber im ,Flug. Die Seele kennt sich
wieder, weil sie befreit hinzieht, auszieht, aus dem Friihe-
sten ins Kinftige. Sie braucht weder Weg noch Ziel zu
wissen, genug, dafl sie fiir eine Weile vom Falschen befreit
ist.

Wie man das Gute nicht machen kann — was man kann, ist
nur, es behindern, vereiteln, sich ihm entgegenstellen, oder
aber es freudig durchlassen, durch sich hindurch gesche-
hen lassen —, so trigt der Wind vom Anfang in die Lust
und Gefahr des Anfangens, in die Unberiihrtheit des Nie-
gewesenen.

Indem das Dasein der Ort des Anfangs ist und in der
Kommunikation von Kopf und Herz ersinnt, ,wie es ge-
meint sein konnte‘, wird es immer von neuem der Un-

schuld des Anfangs teilhaftig.

140



https://doi.org/10.5771/9783495996768-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 28 Die Begrüßung
	§ 29 Freundlichkeit
	§ 30 Die offene Tür
	§ 31 Der gute Ort
	§ 32 Das Rätsel
	§ 33 Das Größere
	§ 34 Wohingehören
	§ 35 Der Grund
	§ 36 Ort des Anfangs

