2. Der Seinsgehalt des Gliicks

Das deutsche Wort ‘Gliick” hat zwei verschiedene Bedeutungen.
Es bedeutet einerseits etwas uns von aufien Zufallendes oder von
auben Zugefallenes (und das scheint auch die etymologische
Grundbedeutung zu sein), andererseits etwas nur innerlich zu Er-
fassendes, in der Selbsterfahrung des BewuBtseins erkennbar Wer-
dendes, Erlebtes, Gefiihltes (und allein in diesem Sinne wird in der
Folge von Gliick gesprochen werden). Dabei geht es uns zuletzt
und zutiefst nicht um eine Psychologie des Gliicks, sondern um
eine Ontologie des Gliicks, um den zu erfahrenden Seinsgehalt des
Gliicks und seine Bedeutung fiir die Ethik.

Diesen Zusammenhang hat in letzter Zeit auch Robert Spae-
mann erkannt. Als Gegner einer metaphysikfreien Ethik betont er
im Vorwort seines Buches ,,Gliick und Wohlwollen®, daB die Ethik
nicht von der Metaphysik zu trennen sei: ,,Es gibt keine Ethik ohne
Metaphysik. Aber Ethik geht so wenig der Ontologie als erste
Philosophie vorauf, wie diese jener. Ontologie und Ethik werden
durch die Intuition des Seins als Selbstsein - des eigenen ebenso
wie des anderen - uno actu konstituiert.! Wir halten den Ansatz
bei dieser, der Trennung von praktischer und theoretischer Philo-
sophie vorausliegenden, Intuition grundsétzlich einmal fest (auch
wenn wir nach wie vor an der Metaphysik als Grundlage der Ethik
festhalten), versuchen jedoch, vor allem unter Weiterfithrung unse-

! Glick und Wohlwollen. Versuch iiber Ethik. Stuttgart 1989, S. 11.

253



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rer weiter oben in den Voriiberlegungen des ersten Teils skizzierten
Charakterisierung der ontologischen Erfahrung, diesen Ansatz
noch zu vertiefen.

Schon bei Aristoteles, der die Ethik als abgesonderte philosophi-
sche Disziplin begriindet hat und auf den auch ihre Bezeichnung
zuriickgeht, wird im ersten und im zehnten Buch der ,Niko-
machischen Ethik™ das Gliick zum Thema gemacht. Und man kann
ganz allgemein sagen, daB das Thema des Gliicks bis hin zu Kant
die moralphilosophische Diskussion bestimmt hat. Mit der Wie-
deraufnahme der Seinsfrage im 20.Jahrhundert kénnen wir heute
jedoch wieder nach dem Wesen des Gliicks und nach seiner
Bedeutung fiir die Ethik fragen. Drei Probleme scheinen in diesem
Zusammenhang in besonderer Weise Beachtung zu verdienen:
Gliick und Erkenntnis, Gliick und Sein, Gliick und Liebe.

Beginnen wir mit dem Problem des Verhiltnisses zwischen
Gliick und Erkenntnis, wie es etwa in Wittgensteins Tagebiichern
ausgesprochen ist: ,,Das Leben der Erkenntnis ist ein Leben, wel-
ches gliicklich ist der Not der Welt zum Trotz“.? Aristoteles weist
bekanntlich darauf hin, daB das hoéchste Gut, das der Mensch
durch Handeln erreichen konne, von fast allen Menschen als
‘Gliick” (eudaimonia) bezeichnet werde. Darin aber, was das
Gliick sei, stimmten die Menschen nicht mehr iiberein. Um in die-
sem Punkte weiterzukommen, geht Aristoteles von den verschiede-
nen Lebensformen aus und unterscheidet das Leben des Genusses,
das Leben im Dienste des Staates und das Leben als Hingabe an
die Philosophie, das theoretische Leben. Fiir dic Masse der Men-

% Schriften (Frankfurt a. M. 1960), S. 174.

254



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen sei das hochste Lebensziel der GenuB und damit ein nicht
eigentlich menschliches, sondern eher ein animalisches Leben. Das
politische Leben, dem es letztlich um die Ehre gehe, sei entschieden
hoher zu bewerten, weil dessen hochster Wert in der Tugend, der
Vortrefflichkeit (der areté) bestehe. Die dritte Lebensform, die
theoretische Weise des Lebens, wird von Aristoteles, der dabei an
die Uberlegungen des ersten Buch ankniipft, im letzten Buch der
Nikomachischen Ethik erértert. Auf Einzelheiten dieser Erorterung
brauchen wir hier nicht weiter einzugehen. Es geniigt in unserem
Zusammenhang, diejenige Bestimmung des Gliicks bei Aristoteles
festzuhalten, wonach das Gliick eine der Tugend oder der Vor-
trefflichkeit (areté) entsprechende Titigkeit (enérgeia) ist und daB
diese in der theoretischen Erkenntnis der Vernunft (nous) besteht
(X .7, 1177a 12-18). Der Mensch kénne aber so nicht als Mensch
leben, sondern nur insofern, als etwas Géttliches ihm innewohne,
namlich die Vernunft (1177b 27-28). Dabei bleibt also noch ein
Rest der urspriinglich religiosen Bedeutung des Begriffs der
theoria erhalten. Aristoteles schreibt nimlich: ,Daher muf die
durch Gliick ausgezeichnete Titigkeit (enérgeia) Gottes eine theo-
retische, d.h. eine durch Vernunfierkenntnis bestimmte sein, und
die menschliche (Tatigkeit), die diesem am meisten verwandt ist,
die am meisten gliickliche* (1178b 21-23). Zum Menschen aber
gehort als sein Bestes und Hochstes die Vernunft. So schlieBt denn
Aristoteles: ,,Was néimlich einem jeden von Natur eigentiimlich ist,
das ist fur diesen das Stirkste und Angenehmste. Und das ist fir
den Menschen das Leben nach der Vernunft ... Dieser ist also auch
der Gliicklichste™ (1178a 5-8). So bleibt ein Rest der urspriinglich
religiosen Bedeutung des Theoria-Begriffs erhalten.® Was aber die
Vernunfterkenntnis des Menschen bedeutet, bleibt bei Aristoteles

3 Vgl. H.Rausch: Theoria. Von ihrer sakralen zur philosophischen Bedeutung.
Miinchen 1982,

255



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unklar, wenngleich wir immerhin annchmen kénnen, daB die
Vernunfterkenntnis der theoria eine vernehmende Erkenntnis meint,
wobei allerdings der entsprechende Erkenntnisgegenstand
unbestimmt bleibt.

Das verhilt sich anders bei Platon, bei dem insbesondere der re-
ligiose Sinn des Begriffs der Theoria und damit der des Gliicksbe-
griffs noch stirker erhalten ist. Wir werfen unter diesem Gesichts-
punkt einen Blick auf den Dialog ,,Phaidon®, in welchem Platon
(wie iiberhaupt in den ,mittleren Dialogen®) seinen vom Alltags-
denken wesenhaft verschiedenen Philosophicbegriff entfaltet. Der
Platonische Sokrates zeigt im ,,Phaidon“ keine Todesfurcht. Er
betont vielmehr, daB jemand ,der sein Leben wahrhaft philoso-
phisch verbracht hat, getrost sein muf}, wenn er im Begriff zu ster-
ben ist“ (63E-64A). Denn , diejenigen, die auf rechte Weise der
Philosophie anhiingen, begehren nichts anderes als zu sterben und
tot zu sein, freilich so, daB es den anderen verborgen ist (64A).
Unter dem Sterben aber wird die Trennung der Seele vom Kérper
verstanden, so daB der wahre Philosoph sich von allem Korperli-
chen abwenden und sich der Seele zuwenden miisse. Das philoso-
phische Denken wendet sich vom Kérperlichen so sehr ab, daB es
den Alltagsmenschen als lebensfremd erscheint. Ziel des philoso-
phischen Denkens aber sei ,das Seiende” (65C). Mit dem
‘Seienden’ sind aber nicht die vielen einzelhaften Dinge des alltig-
lichen Umgangs gemeint, sondern das, was im Dialog weiter unten
bezeichnet wird als das ,reine, immer seiende Unsterbliche und
sich stets Gleichende® (79D), das ,,wahrhaft Seiende®. Dieses ist
aber nur dann zu erkennen, wenn wir es nicht mit den korperlichen
Sinnen zu erkennen versuchen, sondern mit der Seele. Da aber eine
vollstandige Trennung von Seele und Kérper erst nach dem Tode
stattfindet, konnen wir, jedenfalls nach dem Platonischen
,,Phaidon“, im Leben eine reine Erkenntnis noch nicht erlangen.
Auf diese bereitet die Philosophie vor, denn wenn die Seele ,,durch

256



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich selbst betrachtet, dann geht sie zu dem reinen, immer seienden
Unsterblichen und sich stets Gleichen, und als diesem verwandt
hilt sie sich stets zu ihm, wenn sie fiir sich selbst ist und es ihr
vergbnnt wird, und dann hat sie Ruhe von ihrem Irren und ist auch
in Bezichung auf dieses immer sich selbst gleich, weil sie derarti-
ges berithrt, und diesen Zustand nennt man Innerlichkeit
(phrénesis)* (79D). Ich habe bisher die Ubersetzung Schleierma-
chers zur Grundlage genommen, jedoch gelegentlich Korrekturen
vorgeschlagen. So scheint mir im vorliegenden Fall Schleierma-
chers Ubersetzung von ‘phrénesis’ mit ,,Verniinftigkeit miBver-
standlich zu sein. Das Wort ‘phronesis’ hidngt ndmlich sprachge-
schichtlich mit ‘phren’ zusammen und bedeutet wortlich soviel wie
‘Zwerchfell’, was im iibertragenen Sinn dann auch Herz, Inneres,
Geist und dergleichen mehr meinen kann. Durch die Trennung vom
Koérper erreicht die Erkenntnis der Seele einen Zustand, durch den
sie zumindest voriibergehend in den Bereich des gottlichen Seins
und damit in den Bereich des gliickseligen Lebens der Gétter vor-
dringen kann. Die Selbsterkenntnis der Seele fithrt also zur Er-
kenntnis des Immerseienden oder, wie wir in unserer Denkweise
sagen konnten, des schlechthinnigen Seins. In dieser Erkenntnis,
welcher der Erkennende sich als verwandt empfindet, liegt die Auf-
forderung, sich auch weiter an diese Verwandtschaft zu halten.

Die Erkenntnis des ,,wahrhaft Seienden” oder Immerseienden er-
scheint im ,,Phaidon® als eine in der Innerlichkeit vorfindliche Er-
kenntnis, als eine Erkenntnis der Seele durch sich selbst. Wie es zu
einer solchen Erkenntnis kommen kann, 148t sich aus dem Hoh-
lengleichnis der ,,Politeia® ersehen. Dort ist ja die Rede von der
Befreiung eines Einzelnen aus der Menge der in einer Hohle ge-
fangenen und gefesselten Menschen, die im Gleichnis die Alltags-
menschen in ihrem oberflichlichen Denken darstellen. Der Befreite
aber gelangt in mehreren Stufen schlieBlich zu einer letzten und
hochsten Erkenntnis. Um zu ihr zu gelangen, muB er sein bisheri-

257



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ges Denken verlassen und eine Umwendung (periagogé) vollzichen.
Platon nennt sie in seinen Erlduterungen des Gleichnisses ,die
Umlenkung der Secle aus einem nichtlichen Tage zum wahren
Tag® (521C). Der Blick des philosophischen Erkennens wird im
Platonischen Sinne als Aufstieg dargestellt, doch ist hier zu beach-
ten, was Eugen Fink mit Recht hinzugefiigt hat: ,,Wir gehen nicht
vom Sinnlichen weg zum Geistigen hin; wir machen in der Philo-
sophie keine wunderbare Reise. Wir kommen nur bei dem an, bei
dem wir immer schon sind, wenn wir es auch nicht gemeinhin wis-
sen. Das Gleichnis spricht allerdings von einem Weg, der durch-
laufen wird: von der Stelle der gefesselten Gefangenen bis hinauf
an den oberirdischen Tag. Aber das eigentiimliche Wesen dieses
Weges wird gleich zu Anfang schon ausgesprochen: der Gefangene
wird, sobald die Fesseln fallen, gezwungen, sich umzudrehen. Der
Weg ist im ganzen eine Umkehrung®.* Die Umkehrung geschieht in
der Seele des Philosophierenden, und zwar als ,radikale
Umkehrung des in der Secle einheimischen Seinsverstindnisses®.’
Oder, wie wir sagen wirden: der Seinserfahrung. Diese
Umkehrung oder Umlenkung des Erkennens, der Ausstieg aus dem
gewohnlichen Denken und der Eintritt in einen vollig anderen Er-
kenntnisbereich sind es, die das Platonische Philosophieren von
dem des Aristoteles trennt, und dies bis zum heutigen Tag, an dem
die Philosophie, von soziologischen und wissenschaftstheoretischen
Ansitzen iiberwuchert, in die , Lebenswelt“ und damit in die
Alltagswelt, d.h. die Vielheitswelt des Seienden gefesselt ist. Die in
der Platonischen Philosophie vorausgesetzte Umlenkung verwan-
delt den ganzen Menschen, verinnerlicht ihn, macht ihn wesentli-
cher und erméglicht auf dieser Grundlage eine von den Belanglo-
sigkeiten und der AuBerlichkeit des Alltagsdenken befreite Le-

4 Metaphysik der Erziehung im Weltverstindnis von Plato und Aristoteles.
Frankfurt a.M. 1970, S. 61f.
*Aa0,8.64.

258



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bensweise, gewissermaBen eine gliickserfiillle neue Moral, ein
neues, in der Erfahrung des Seins verwurzeltes Ethos. Fiir dieses
ist charakteristisch, was Platon dem aus der Hohle des alltaglichen
Lebens am Ziel des durch die Umlenkung erreichten Erkenntnis-
aufstieges verspricht: ,,Ruhe vom Wege™ und ,[Ende der Reise
(532DE).

Von einer Ankunft am Ziel des Erkenntnisweges handelt Platon
ferner im ,,Symposion“. Dort wird in der Sokratesrede von der
reinen und unvermischten Anschauung des ,,Schénen selbst® (autd
to kalon) oder des ,,géttlichen Schonen® (theion kalon) gesprochen,
das ,,selbst und gemaB seiner selbst und mit sich selbst einartig
ewig seiend“ ist, d.h. Seinscharakter hat. Die Begegnung mit dieser
auBersten Erkenntnis ist daher keineswegs nur asthetisch zu ver-
stehen, wie vor allem Emnesto Grassi einmal, wenngleich recht
einseitig verkiirzt, besonders hervorgehoben hat: ,Der Schonheit
kommt bei Platon nicht eine dsthetische, sondern eine ontologische
Bedeutung zu. Schonheit ist Offenbarung des Seins auf seinen
verschiedenen Stufen, vom Sinnlichen und Augenscheinlichen bis
zum Geistigen. Der Drang nach Schénheit kommt in diesem Sinne
dem Drang nach Wirklichkeit gleich, er bringt auf den Weg zum
Urseienden, Unverginglichen, Unwandelbaren, Ewigen“.® Dariiber
hinaus hat die Seinserkenntnis am Schénen auch ethische
Bedeutung, bringt Tugend hervor und Anteilnahme am Gliick des
gottlichen Lebens. Und so heiBt es denn bei Platon von der An-
schauung des Schonen selbst: ,Meinst du wohl, daB das ein
schlechtes Leben sei, wenn einer dorthin blickt und damit umgeht?
Oder glaubst du nicht, daB dort ihm allein begegnen kann, ..., nicht
Schatten der Tugend hervorzubringen, weil er namlich nicht Schat-
ten beriihrt, sondern Wahres, weil er das Wahre beriihrt? Wer aber
wahre Tugend hervorbringt und nahrt, dem kommt es zu, von den

¢ Die Theorie des Schonen in der Antike. Koln 1962, S. 97.

259



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Géttern geliebt zu werden, und wenn irgendeinem Menschen, dann
gewiB ihm, unsterblich zu sein“ (211E-212A). Von den Gottern
geliebt zu werden und Unsterblichkeit zumindest verdient zu
haben, ist eine griechische Vorstellung vom durch Erkenntnis zu
erreichenden Gliick.

Im Platonismus der Antike ist diese Vorstellung iibernommen
und vertieft worden, und zwar bis hin zur mystischen Erfahrung
der Einswerdung mit Gott bei Plotin. Der mittelalterliche Platoni-
ker Eckhart deutet die intellektuelle Erkenntnis Gottes als des Seins
als Gliick des Menschen.” Das soll hier nicht weiter erértert wer-
den. Es sei nur noch erwihnt, daB die christlichen Auffassung vom
Gliick der Seligen im Himmel ebenfalls Erkenntnischarakter hat:
die Anschauung Gottes (man vergleiche damit die Auffassung vom
Jenseits im Islam!). Fir christliche Mystiker war die mystische
Erfahrung nichts anderes als eine Vorwegnahme der Gottesschau
im Himmel. Der Platonismus der Neuzeit kehrt noch einmal zur
Antike zuriick, und zwar einerseits in der Platonischen Akademie
der Medici in Florenz unter der Fithrung von Marsilio Ficino im
15 Jahrundert, andererseits bei Descartes (1596-1650) und seiner
Interpretation der Gottesbeweise in den ,,Meditationen®, wihrend
im 20.Jahrhundert Louis Lavelle den Cartesischen Ansatz beim
,»Cogito, ergo sum* zur Lehre von der Erfahrung des Seins weiter-
fihrt.

I
Gehen wir nun einen Schritt weiter, indem wir nach der Bezichung

der Gliickserfahrung zum Seinsgedanken fragen. Zum Thema
Gliick und Sein gibt es nidmlich eine Anzahl gehaltvoller Texte aus

7 Vgl. dazu mein Buch: Meister Eckhart und die Philosophie des Mittelalters.
Dettelbach 1999, S. 522.

260



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Literatur. Einer dieser Texte war schon im zweiten Kapitel des
ersten Teils voriibergehend ins Auge gefaBt worden. Wir erinnern
an ihn jetzt nur noch im Blick auf das Thema ‘Gliick und Sein’. Es
handelt sich um die Beschreibung des Existenzgefithls in
Rousseaus ,, Traumereien des einsamen Spaziergingers. Rousseau
schildert es als einen Zustand, ,,wo uns kein anderes Gefiihl erfiillt
als das unseres Daseins, das wiederum die ganze Ausdehnung
dieses Daseins einnimmt: solange dieser Zustand dauert, kann man
von dem, der sich darin befindet, sagen, er sei gliicklich; wohlver-
standen: gliicklich und nicht begliickt, also nicht nur im GenuB
Jjenes unvollkommenen, armseligen und bedingten Gliicks, das man
in den sogenannten Freuden des Lebens findet, sondern im Besitz
jenes ausreichenden, vollkommenen Gliicks, das in der Seele kei-
nerlei Leere hinterlidBt, die sie nachher das Bediirfnis zu fiillen
hitte... Was ist es denn, das man in solchem Zustand genieBt?
Nichts, das duBerlich wére. Man genieBt nur sich selbst und seine
eigene Existenz“. Und: ,,Das Gefiihl der Existenz, von jeder ande-
ren Regung des Gemiites befreit, ist an sich ein derart kostbares
Gefiihl der Zufriedenheit und des Friedens, daB es allein geniigte,
uns dieses Leben lieb und wertvoll zu machen; allerdings muf3
einer die vielen sinnlichen, irdischen Eindriicke von sich entfernt
halten kénnen, die uns dauernd ablenken und zerstreuen und uns
hier die SiiBigkeit eines solchen Zustandes immer wieder tritben.®
Dreierlei sei zur Phiinomenologie des bei Rousseau erscheinen-
den ontologischen Aspekts der Gliickserfahrung angemerkt. Zu-
nichst die Unterscheidung von zwei Arten des Gliicks: einerseits
das vollkommene Gliick der Existenzerfahrung (sentiment de
I’existence), andererseits das unvollkommene Gliick der Vergnii-
gungen des Lebens, der ,,plaisirs de la vie*. Das Gliick dieser Art
ist ein vergéngliches Gliick, ein Gliick, das kommt und geht. So-

# Oeuvres complétes. Paris (Bibl.de la Pléiade) 1959, Bd.L, S. 146f.

261



Bibl.de
https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dann ist die Existenzerfahrung im Gegensatz zu den wechselnden
Lebensfreuden eine bleibende Erfahrung. Rousseau unterscheidet
allerdings nicht scharf genug zwischen den beiden Weisen der
Existenzerfahrung, némlich einer unentfalteten, die stindig unbe-
achtet im BewubBtsein gegeben ist, und einer entfalteten, die uns
nur manchmal bewuBt ist. Wenn es dann heiit: ,solange dieser
Zustand dauert, kann man von dem, der sich darin befindet sagen,
er sei gliicklich®, ist von der entfalteten, der expliziten Weise der
Existenzerfahrung die Rede. Die explizite Erfahrung der Existenz
aber wird von uns nicht erfahren als etwas unserem BewuBtsein
vollig Unbekanntes, sondern als etwas, das immer schon in uns
gewissermaBen schlummerte, unentfaltet in allen unseren Erleb-
nissen enthalten war und ihnen zugrundelag. Es ist das, was im
20.Jahrhundert Lavelle meinte, als er schrieb: ,,Es gibt eine erste
Erfahrung, die in allen anderen Erfahrungen eingeschlossen ist und
ithnen ihr Gewicht und ihre Tiefe verleiht: die Erfahrung der Ge-
genwart des Seins*.” Damit sind wir bei einer dritten Anmerkung.
Wenn es bei Rousseau heiBit, daB man im vollkommenen Gliicks-
bewuBtsein nur sich selbst und seine eigene Existenz erfahre, so sei
an die im ersten Teil beschriebene ontologische Erfahrung erinnert,
die auch bei Rousseau in der Deutung der Erfahrung der Gegen-
wart und damit der Erfahrung des Seins schlechthin erkennbar
wird.

Ein zweiter fir das Thema ‘Gliick und Sein’ heranzuziehender
Text findet sich in dem Roman ,,Sonne des Lebens™ des finnischen
Schriftstellers und Nobelpreistrigers Frans Eemil Sillanpaa.'® Der
Roman beginnt mit dem Bericht iiber den Ferienbesuch eines in der
Stadt arbeitenden Bauernsohnes bei seiner auf dem Lande lebenden
Mutter. Der Heimgekehrte ruht sich einige Augenblicke aus und

® Die Gegenwart und das Ganze. Diisseldorf 1952, S. 9.
1 Berlin 1956. Wir zitieren den Roman nach der Ubersetzung von Edzard
Schaper. Originaltitel: ,El4m4 ja aurinko* (Das Leben und die Sonne).

262



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nimmt dabei seine Umgebung ganz anders auf als im alltdglichen
Leben: ,Beschwichtigten Sinnes spiirte er gleichsam etwas von
dem Duft des jungen Griins, und das Ticken der Wanduhr wirkte
auf ihn wie die unabldssige Wiederholung von irgend etwas. Und
diese unablassige Wiederholung versetzte auch so allmihlich den
Lauschenden in den Zustand, nach dem ihn verlangte. Fiir ein paar
Augenblicke war er sich der ungeheuren Einfachheit des Lebens -
des Seins - bewuBt, und in diesem BewuBtsein war wihrend dieser
Augenblicke alles einbeschlossen, was ihn umgab: der Gang der
Uhr, das Leben des sprieBenden Grases, die holdselige Wehmut
dieses Tages - und er selber. Als hatte sein Innerstes zu sich selber
gesagt: Hier sitze ich nun! Und damit das ganze Ritsel des Daseins
erklirt und gedeutet."

Die Szene, die Sillanpdi uns vor Augen fithrt, beginnt mit der
Beschreibung eines Zustandes, in welchem Wollen, Streben, Ver-
langen ans Ziel gekommen sind. Ein einziges Verlangen ist aller-
dings in diesem Zustand innerer Ruhe geblieben: das Verlangen, in
welchem uns das Sein (im Finnischen steht in der Tat das Wort fiir
‘Sein’: ‘oleminen’) in seiner Einfachheit begegnet, also ein
Verlangen, das nicht auf einzelnes Seiendes gerichtet ist, sondemn
auf das eine Sein und damit der Gegenwart, d.h. ein ontologisches
Verlangen. Die begliickende Erfiillung dieses Verlangens ist end-
giiltig ausgedriickt in den Séatzen: ,Hier sitze ich nun! Und damit
das ganze Ritsel des Daseins (K.A.: im Finnischen steht einfach
nur ‘Sein’) erklart und gedeutet. Was Sillanpad beschreibt, ist
also eine Erfahrung des Seins, und zwar mit Betonung des Gegen-
wartscharakters. In der Erfahrung der Gegenwart liegt ein Gliicks-
moment, was sich auch in der Wendung von der ,holdseligen
Wehmut dieses Tages* andeutet.

' Aa.O, S. 8f. Vgl. dazu auch das Kapitel: Philosophische Motive in der
Literatur Finnlands. Im [I.Band meiner Philosophischen Studien: Philosophie
der Kunst. St.Augustin 1989, S. 472484,

263



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Zusammenhang zwischen Gliicksgefiihl und Erfahrung des
Seins wird besonders deutlich in dem Roman , Die Unsterblichkeit*
von Milan Kundera.'? Eine der Hauptpersonen des Romans erfihrt
dort das Gliick ausdriicklich in der Erfahrung des Seins. Diese
aber wird erméglicht durch einen Zustand der Ichbefreitheit.
Kundera beschreibt die Entwicklung zu diesem Zustand folgen-
dermaBen:

»Agnes erinnerte sich an einen merkwiirdigen Moment ... Sie

war an einen Bach gekommen und hatte sich ins Gras gelegt.

Sie lag lange dort und hatte das Gefiihl, daB die Stromung in

sie eindrang und allen Schmerz, allen Schmutz aus ihr heraus-

spiilte: das Ich. Ein seltsamer, unvergeflicher Moment: sie
vergaB ihr Ich, sie verlor ihr Ich, sie war von ihrem Ich befreit;
und darin lag ihr Gliick*."

Das Vergessen, das Verlieren, das Befteitsein vom Ich scheint
auf den ersten Blick nur etwas Negatives zu sein. Wie kommt es
jedoch von dort aus zum Gedanken des Gliicks? Die Befreiung
vom Ich eréffnet den Blick auf das Sein. So jedenfalls beschreibt
es Kundera:

»Das, was am Leben unertraglich war, war nicht zu sein, son-

dern ein Ich zu sein. Der Schopfer hatte mit seinem Computer

Milliarden von Ichs mit einem Leben in die Welt hinausge-

schickt. Aber neben diesen vielen Leben war auch noch ein

elementareres Sein vorstellbar, das schon da war, bevor der

Schopfer zu schaffen begann, ein Sein, auf das er weder Ein-

fluB hatte noch hat. Als sie im Gras lag und der eintonige Ge-

sang des Baches durch sie hindurchstrémte und ihr Ich, den
Schmutz dieses Ich aus ihr herausschwemmte, hatte sie Anteil
an diesem elementaren Sein ... sic wuBte jetzt, daB es nichts

Schéneres gab“.™

2 Miinchen-Wien 1990. Wir zitieren nach der Taschenbuch-Ausgabe bei
Fischer. Frankfurt a.M. 1992.

B Aa.0,8.312f

“Aa0.

264



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im BewuBtsein der Teilhabe am uranfinglichen Sein (das vom
vielheitlichen Sein der Schopfung zu unterscheiden ist) begegnet
Agnes der duBersten Schénheit und dem Gliick. Kundera 148t sie
zusammenfassend denken: ,,Leben, darin liegt kein Gliick. Leben,
das schmerzende Ich durch die Welt tragen./ Aber sein, sein ist das
Glick. Sein: sich in einen Brunnen, in ein steinernes Becken ver-
wandeln, in das wie warmer Regen das Universum fillt."* Das be-
deutet, daB der zum SeinsbewuBtsein erwachte Mensch jetzt auch
das Ganze des Seienden aufzunehmen vermag, wie das Brun-
nenbecken den Regen aufnimmt.

Die Erfahrung des Seins erscheint auch in einem Werk des
Dramatikers O’Neill, jedoch dort in einer etwas anderen Gestalt,
namlich als Ausdruck einer geradezu mystischen Einheitserfah-
rung. In dem Stiick ,,Eines langen Tages Reise in die Nacht* schil-
dert ein Matrose, was er im Laufe seines Lebens mehrfach erlebt
hat:

»Ich lag im Bugsprit, das Wasser zischte schaumig unter mir

weg, vor mir achteraus turmhoch die Masten mit vollen Segeln

im weiBen Licht. Und ich betrank mich an dieser Schonheit

und diesem Wechselgesang und verlor mich, einen Augenblick

lang, mich und meine Geschichte — und war frei! Ich 16ste mich
auf und wurde zum Meer, zu den weilen Segeln und der we-
henden Gischt, wurde selber Schonheit und Wechselgesang,
wurde Mond und Schiff und sterniibersiter Himmel. Ich war
ohne Vergangenheit oder Zukunft, aufgenommen in den Frie-
den, das Einssein, und in eine unbandige Freude, in etwas Gro-

Beres als mein eigenes kleines Geschick, oder Menschenge-

schick iiberhaupt, ins Leben selbst! Oder ich kénnte auch sa-

gen, in Gott.*

,»und immer wieder habe ich diese Erfahrung gemacht, wenn
ich mich weit hinaustreiben lieB oder am Strand lag. Ich wurde
zur Sonne, zum gleiBenden Sand, zum Tang am Felsblock, der

15A.2.0.

265



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich in der Stromung wiegt. Wie ein Heiliger, der die Gliickse-
ligkeit erschaut. Als hitte eine unsichtbare Hand den Schleier
des nur Scheinbaren geliiftet. Und dann gehen dir einen Au-
genblick lang die Augen auf — , du sichst das Geheimnis und
bist es. Du siehst den Sinn. Aber dann liBt die Hand den
Schleier wieder fallen, und du stehst wie vorher allein da, im
Nebel verloren, und stolperst weiter, ohne Wohin und
wozu“-lﬁ

In der Erfahrung der Einheit von Ich und Welt tritt etwas ans
Licht, das vorher wie hinter einem Schleier verborgen war (viel-
leicht diirfen wir hier auch an so etwas wie den Schieier der Maya
aus der indischen Philosophie denken). Wenn aber der nur vor-
iibergehend aufgehobene Schleier wieder fillt, tritt wieder das All-
tagsdenken ins BewuBtsein und der Verlust der Orientierung.

Dazu noch zwei Beispiele aus der Gliickserfahrung in der bil-
denden Kunst. Von seiner Betrachtung iiber einen der Paestumer
Tempel hilt der Schriftsteller Gustav René Hocke in seinem Un-
teritalienbuch fest: , Blithend ruhte der Tempel. EbenmaB bekun-
dete er, aber doch anderes auch als bloB geometrische Harmonie.
Er zeigte Erfiilltheit. Er machte gliicklich, weil er Seins-Stille aus-
atmete®."”

Oder das, was der Kunsthistoriker Heinrich Liitzeler angesichts
eines Bildes von Mark Rothko (1903-1970) als begliickend emp-
findet: ,,Wie kann man Gliick darstellen? GewiB nicht durch einen
ldchelnden Menschen in angenehmer Umgebung. Gliick erfiillt uns,
ist tief und umfassend; vor Rothkos Bild méchte man sagen: so ist
Gliick®. Der Gedanke des Gliicks verbindet sich aber bei Liitzeler
ebenfalls mit dem Seinsgedanken: ,Rothko méchte den ‘Grund’
unseres Daseins mit den Mitteln der Malerei ausdriicken ...

s \* Fischer-Taschenbuch. Frankfurt a M. 1989, S. 128f.

1" Magna Graecia. Wanderungen durch das gnechlsche Unteritalien. Herrenalb-
Berlin 1960, S. 210.

266



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Grund’ ist fiir ihn das Ganze, das Letzte. Fiir ihn ist der Mensch
mehr als nur Mensch; er kann nicht aus sich allein begriffen wer-
den. Der Kiinstler will ihn in den ‘Grund’ des Seins hineinhalten.
Der ‘Grund’ des Seins ist das groBe und einzige Thema seiner
Bilder*."

Werfen wir abschlieBend noch einen Blick auf einige Satze, die
Dolf Sternberger in einem seiner Vortriage aus dem Tagebuch von
Montesquieu zitiert hat. Dieser schreibt dort iiber das Gliick der
Existenz, und Sternberger kommentiert es folgendermaBen: ,,Was
ist also das Gliick? Worin liegt es? Im Besitz? Im Reichtum? In
der Macht, in der Gesundheit? In der Kraft des Geistes? Im Wert,
in der Leistung, in der Arbeit? Im SelbstbewuBtsein oder Selbstge-
fuhl? Oder gerade in der Selbstlosigkeit, in der Aufopferung des
eigenen Nutzens, im Dienst und in der Liebe? - Nein, antwortet
Montesquieu, der Philosoph: in der Existenz selber. Das eigentli-
che Gliick ist das Gliick des Existierens oder: das Existieren ist
schon das Gliick. Wir brauchen das Gliick nicht zu suchen, das
Paradies ist nicht verloren, noch liegt es in der abstrakten Ferne
der Utopie™."” Dieser Interpretation der Philosophie des Gliicks bei
Montesquieu stellt Sternberger danach den Heroismus Nietzsches
gegeniiber, der ,das kleine Glick, das Fliegengliick, das
Lammergliick™ verachtet und verspottet habe und so wie eine Ant-
wort auf Montesquieu erscheine. Und: , Mit der Verdammung des
Gliicks und des Strebens nach dem Gliick will Nietzsche zugleich
die gesamte biirgerliche Moral und Gesellschaft treffen, welche er,
wahrscheinlich durch ein grandioses MiBverstandnis, sofort auch

18 In: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft 21 (1976), S.
189.

' Das glickliche und das gefihrliche Leben. In: D. Sternberger: Figuren der
Fabel. Frankfurt a.M. 1990, S. 143f.

267



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit der christlichen Lehre und der christlichen Weltordnung iden-
tifiziert hat* %

Betrachten wir zundchst die recht zwiespiltige Bemerkung
Montesquieus. GewiB spricht dieser auf den ersten Blick von dem
Gliick der reinen Existenz, einem Gliick also, das er selbst von dem
augenblickhaften und sogar von dem durch Tugenden erreichten
unterscheidet. Das Schliisselwort ist jedoch der Begriff “Existenz’.
Welche Form oder Qualitéit der Existenz ist iiberhaupt gemeint?
AnschlieBende von Sternberger herangezogene Aussagen des
Rechtsphilosophen machen nun auf den ersten Blick die Hoffung
zunichte, daB er tatsiachlich von einem philosophisch oder gar me-
taphysisch gegriindeten Gliick ausgeht. So spricht er vom ,,Gliick
der Privatleute®, welches zum groBen Teil auf nichts anderem als
auf der , MittelmaBigkeit ihrer Fahigkeiten und ihrer Vermégen®
beruhe.” Eine Republik mit solch mittelmzBigen, aber offensicht-
lich doch recht gliicklichen Menschen miisse eine gliickliche Re-
publik sein. Sternberger meint nun zu erkennen, da Montesquicu
diese MittelmaBigkeit akzeptiere, ja sogar fordere, gleichwohl:
»Die MittelmaBigkeit der Vermdgen lieBe sich durchaus noch er-
tragen, die MittelmaBigkeit der Menschen aber nicht“.* Deshalb
heift es auch, Montesquieu habe noch eine Hoffhung, indem er
sagt: ,,Man miiSte die Menschen von dem Gliick iiberzeugen, das
sie nicht kennen, nicht einmal, wihrend sie es genieBen® >

Montesquien scheint also zwei Weisen der Glickerfahrung zu
bedenken, denn er spricht von einem scheinbaren Gliick, welches
der Alltagsmensch erfahrt und das ihm aufgrund seiner Medio-
kritit, seines auf das AuBere gerichteten BewuBtseins als das
wirkliche Gliick erscheint. Diesem scheint er aber das Glick ent-

0 Aa.0.,S. 150f

2! Sternberger, S. 148.
2 Aa0.

BAa0,S. 144.

268



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegenzuhalten, welches durch die Philosophie vermittelt wird.”* Es
ist dann das Gliick der wahren Erkenntnis, das ohne Zielstrebigkeit
oder Zweckdenken, sondern nur durch die Erfahrung der Existenz
zu BewuBtsein gelangt, ein seltenes Gliick offenbar, das
Montesquieu den durchschnittlichen Biirgern zu erlangen nicht
zutraut.

Sternberger ist auf diese unterschiedliche Deutung des Ver-
stindnisses von Gliick bei Montesquieu allerdings nicht einge-
gangen, weshalb er er auch meint, in Nietzsches Vorstellung des
Gliicks am Beispiel des Heroismus einen antagonistischen Ansatz
erkennen zu miissen. So mufl auch seine Absicht, eine Synthese
zwischen der Idee des Heroismus und der einseitig verstandenen
Vorstellung von Glick im Sinne Montesquieus scheitern. Nietz-
sche wendet sich ndmlich wie auch Montesquieu gegen eine
»Schale® und ,,zu klein gewordene™ menschliche Welt, also gegen
die MittelméBigkeit und gegen die oberflachliche Zufriedenheit des
Durchschnittsmenschen.”” Heroismus bedeutet fiir Nietzsche
Ablehnung alles Primitiven, Verzicht auf Befriedigung niedriger
Instinkte. Nietzsche miBtraut, wie auch Sternberger anmerkt, sogar
dem Glick des Zufalls, weil er an den Menschen selbst die
Forderung stellt, sein Schicksal in die Hand zu nehmen und sein
wirkliches menschliches Leben zu entfalten. Und dieses Leben ist
natiirlich ein ,gefdhrliches, das sogar zum Untergang fithren
kann, denn es erfordert Absonderung von der Masse und schlieB-
lich Einsamkeit. , Der Durst nach dem Erhabenen*? stellt sich also
dar als Sehnen nach einem geistigen Zustand, der als Gliicks-
zustand das Besondere, aber dem menschlichen Wesen Entspre-
chende will. Dieser Zustand setzt Selbstiiberwindung voraus und -
aus der Sicht des Alltagsmenschen - sogar den Untergang. Hier

2 A.a.0., S. 140.
B Aa.0., 8. 149,
% Aa.0.,8.153.

269



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeigt sich, daB beide Philosophen unter ‘Existenz’ eine héhere
Form der Lebenshaltung verstehen, die sich deutlich vom zweck-
setzenden Leben unterscheidet.

Wir sehen also, daB die Gliicksvorstellung beider Philosophen
so weit nicht voneinander entfernt ist, und die von Sternberger an-
gestrebte, aber nicht erreichte Synthese durchaus rechtfertigt. In
der Tat gehoren die Begriffe Glick und Heroismus dialektisch
zusammen, aber eine Synthese gelingt nur, wenn man den Begriff
der Existenz im Geistigen begriindet. Dann ist ndmlich zum Errei-
chen von Gliick ,,GroBe und ... sogar Heldentum nétig, um das
Gliick und sogar ein dauerhaftes Gliick zu begriinden®, und: ,,man
muB bisweilen gefahrlich leben konnen, gerade um des Gliickes
willen*.”” Ein solcher Mensch weiB, ,;was er opfert, was er mogli-
cherweise zu verlieren hat*, das alltigliche ,,Glick™ mithin.?® Und
letztlich ist dieses ,,Opfer” gar kein solches mehr, weil im Ziel das
Gliick erfahren wird.

Sternberger mochte die Idee des Gliicks und des Heroismus an-
tagonistisch verstehen, sie dann aber zu einer Synthese vereinigen.
Dies gelingt ihm nicht, weil er weder in der Philosophie Nietzsches
noch in der Montesquieus zwischen den zwei Weisen der Existenz
unterschieden hat. Beide sprechen von einem ‘wahren’ Gliick, wel-
ches nicht auBlerhalb von uns zu suchen, sondern in der Erfahrung
der Existenz, des Seins, uns immer schon, wenngleich nur vorbe-
wubBt, gegeben ist.

Wir brauchen das Gliick nicht auBerhalb von uns zu suchen. In
der Erfahrung der Existenz, des Seins, ist es uns immer schon vor-
bewuBt gegeben und scheint nur darauf zu warten, in die Helle des
BewubBtseins gehoben zu werden. Ist also mit dem Glick des
Existierens wirklich nur das Lammergliick des biirgerlichen Le-

7 Aa.0.,8. 158.
% Aa.0.,8.159.

270



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bens gemeint, dem man dann ein heroisches Lebensgefiihl entge-
genstellen sollte? Oder liegt das Gliick der Existenz, von dem
Montesquieu spricht, nicht allem biirgerlichen und heroischen
Denken voraus? In der reinen Existenzerfahrung jedenfalls ist der
Einzelne weder Biirger noch Heros. Das Gliick der Existenzerfah-
rung ist nicht das scheinbare Gliick, das man in der die Langeweile
vertreibenden ,,Zerstreuung™ zu finden meint, sondern von der Art,
daB es das BewubBtsein auf ein Wesentliches versammelt, denn so
ist ,,Zerstreuung das Hinausgehen aus der Gesammeltheit in die
sich ausbreitende Mannigfaltigkeit“. Wenn nun Zerstreuung den
Menschen kennzeichnet, dann heift das: ,er strebt aus einem
Mittelpunkt auseinander, er strebt von seinem Zentrum weg ins
Weite®, verliert sich in seinem ,leeren Selbst” und in der dieses
leere Selbst charakterisierenden ,Langeweile”. Diese Weise des
Lebens widerspricht aber dem Wesen des Menschen, was nach
Weischedel bedeutet, daB der Mensch in seiner konkreten Existenz
in einen Widerspruch zu seinem wahren Selbst trete.”” Das Gliick
der Existenzerfahrung ist dagegen weder rauschhaft noch armselig,
sondern von ruhevoller Tiefe und voll Leben. Allein daraus kann
hervorgehen, was den letzten Sinn des Gliicks und, wie sich noch
zeigen wird, auch der Liebe erfiillt.

I

Auch das Thema der Liebe hat Bezichungen zum Seinsgedanken
und insbesondere zur Erfahrung des Seins. Das deutsche Wort
‘Liebe’ hat allerdings einen weiten Bedeutungsbereich. Es kann vor

® Vgl. W.Weischedel: Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Philo-
sophie. Versuch einer philosophischen Auslegung der ‘Pensées’ des Blaise
Pascal. In: Beitrige zur geistigen Uberlieferung. Godesberg 1947, S. 86-166.
Hier: S. 105, 107ff.

271



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

allem ebenso sich auf die Liebe zwischen den Geschlechtern bezie-
hen, also dem lateinischen ,,amor* oder dem griechischen ,éros*
entsprechen, ferner 148t sich von der Liebe zu Gott, etwa im Sinne
des lateinischen ,caritas“ oder des griechischen ,,agape” reden.
Dazu kennt man Kindesliebe, Elternliebe, Freundesliebe, Vater-
landsliebe und vielerlei andere iibertragene Bedeutungen des
Wortes.

Wir halten uns zunichst an die in der Umgangssprache ge-
brauchlichste Verwendung: an die geschlechtliche Liebe (wobei
wir von den mannigfachen Spielarten, die z.T. sogar in den Bereich
des Perversen hineinreichen, hier einmal absehen). Es ist nun nicht
ohne weiteres zu erwarten, daB gerade bei der Liebe zwischen den
Geschlechtern nicht selten der Seinsgedanke miteinbezogen wird.
Dennoch gibt es in diesem Punkt einige Beispiele. So schreibt der
Schweizer Schriftsteller und Philosoph Henri Frédéric Amiel in
seinem Tagebuch zum 17.Mirz 1868: , Die Frau will geliebt wer-
den ohne Grund, ohne Warum, nicht weil sie hiibsch ist oder gut
oder wohlerzogen oder graziés oder intelligent, sondern weil sie
ist“* Eine vergleichbare Auffassung findet sich in dem Roman
von Aldous Huxley ,,Das Genie und die Géttin“ (The Genius and
the Goddess). In diesem zuerst 1955 erschienenen Buch unterhal-
ten sich zwei Manner und stellen dabei die folgende Uberlegung
an:

»Warum liebt man die Frau, in die man verliebt ist? Weil sie ist.
Und das ist schlieBlich Gottes eigene Definition seiner selbst. Ich
bin, der ich bin. Die Frau ist, die ist. Einiges von ihrer Istheit flieft
iiber und durchtrankt das ganze Weltall* *'

% Journal intime Bd.I. Genf 1905, S. 20. Ubersetzung vom Verfasser.

31 2.Aufl. Minchen-Zirich 1989, S. 43f. Von diesem Sein heiBt es bei Huxley,
daB es das mit groBem Anfangsbuchstaben geschriebene Sein sei (being gegen
Being). Die deutsche Ubersetzung von H.H.Herlitschka miBversteht das und
meint: ,,das mit dem groBten aller Anfangsbuchstaben geschriebene Sein“.

272



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gemeint ist also klar, daB die Frau oder das Madchen (im engli-
schen Text steht ‘girl’) wegen des Seins geliebt werde, und zwar
wegen des in einem tieferen Sinne verstandenen Seins: die Frau
werde geliebt aufgrund des in ihr sichtbar werdenden Seins. Der
Sprecher verbindet diesen Seinsbegriff mit dem Gottesnamen von
Exodus 3,14: ,Ich bin, der ich bin“. Nach dem Gesprich in Hux-
leys Roman handelt es sich bei dem in der Frau erscheinenden Sein
um das gottliche Sein und damit um das schlechthinnige Sein, das
Sein alles Seienden. Daher kann gesagt werden: ,,Einiges von ihrer
Istheit (im Englischen steht: isness) flieBt iiber und durchtrénkt das
ganze Weltall. Das bedeutet, allgemein gesprochen, daB in der
Liebe zu einem Menschen das Sein in ihm entdeckt wird und damit
das Sein alles Seienden. Der Liebende liebt im geliebten anderen
Menschen die ganze Welt, wie man metaphorisch sagen konnte.

Die Liebe zwischen den Geschlechtern, auch wenn sie bereits in
die Sphire des Ontologischen hineinreicht, ist aber noch nicht die
hochste Stufe der Liebe. Von dieser Liebe spricht Platon im
»Symposion®, und zwar dort in der Sokratesrede iiber den Liebes-
gott Eros. Dieser ist in Platons Dialog Bild fiir den Philosophen
und die philosophische Erkenntnis, deren Wesen von neuzeitlichen,
an der Wissenschaft orientierten Erkenntnisweisen, sehr oft mif-
verstanden wird. Platon versteht ndmlich die Philosophie nicht als
ein endloses, niemals an sein Ziel kommendes Unterwegssein. Das
zeigt sich etwa in dem Mythos von der Abstammung des Eros.
Demnach ist Eros der Sohn des Gottes Péros und der Géttin Penia.
Das Wesen des Eros und damit der Philosophie ist durch diese
Abstammung bestimmt. Die Namen der Eltern des Eros sind ,,spre-
chende Namen®. ‘Penia’ wird meist mit ‘Armut’ iibersetzt. Genau-
er wire wohl so etwas wie ‘Miihe’. Das Wort hingt mit dem
griechischen Wort fiir ‘Mithe’ zusammen (poénos) und fiir ‘sich
mithen’ (pénomai). Das erinnert an den Zustand des Unbefriedigt-
seins, aus dem das erotische Streben und sexuelle Verlangen sich

273



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu befreien sucht, ins Philosophische iibertragen, an die Er-
kenntnisbemithungen des philosophischen Denkens, die ,,Anstren-
gung des Begriffs“. Dies zur Mutter des Eros. Ganz anders der
Vater. Sein Name, ‘Péros’ wird leider meist, verleitet durch den
falschverstandenen Namen der Mutter, hdufig mit ‘Reichtum’
wiedergegeben. Aber ‘Péros’ hat mit ‘Reichtum’ nichts zu tun.
‘Reichtum’ wiirde im Griechischen “plutos’ heien. Der Name des
Gottes Poros leitet sich ab von Verben wie ‘perdo’ (durchdringen,
ans Ende von etwas gelangen) oder ‘poreuomai’ (marschieren,
durchziehen) und hingt sprachlich zusammen mit Substantiven wie
‘porthmos’ (Durchgang, Uberfahrtsweg) oder ‘porthmeus’ (Fihr-
mann), was etymologisch zum lateinischen ‘per’ und zum
deutschen ‘Furt’ paBt (die Stelle, an der man durch einen FluB
gehen kann). Der Name des Gottes ‘Poros’ bedeutet also etwa
,der, der durchkommt®. So ist der Liebesgott Eros von der Mutter
her ein Suchender, Verlangender, Strebender. Von seinem Vater
jedoch kennt er den Weg zum erstrebten Ziel und findet ihn auch.
Die Liebe ist also einerseits ein Verlangen, das aber nicht
wesenhaft unerfiillbar ist. Das gilt dann auch fiir die Liebe zur
Weisheit, und zwar einer Weisheit, wie die Gotter sie besitzen. Das
erotische Streben aber entziindet sich am Anblick des Schénen,
wobei am Ende und Ziel dieses Strebens in der philosophischen
Erkenntnis das ,,Schéne selbst” erkannt wird, ein ,,staunenswert
Schénes®, ,,das zuerst immer ist und weder entsteht noch vergeht,
weder wichst noch schwindet, also Seinscharakter hat.

Platon, aber auch im 19. und 20.Jahrhundert Amiel und Huxley
verbinden den Begriff der Liebe mit dem Gedanken des Seins. Bei
Nietzsche erwartet man dergleichen jedoch kaum. In den Dionysos-
Dithyramben, also in der letzten Schaffenszeit des Philosophen,
gibt es jedoch Verse, in denen sich Liebe und Sein verbinden:

274



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,Hochstes Gestimn des Seins!

Ewiger Bildwerke Tafel

Du kommst zu mir?-

Was keiner erschaut hat,

deine stumme Schénheit, -

wie? Sie flieht vor meinen Blicken nicht?

Schild der Nothwendigkeit!

Ewiger Bildwerke Tafel!

- aber du weisst es ja:

was Alle hassen,

was allein ich liebe,

dass du ewig bist!

Dass du nothwendig bist!

Meine Liebe entziindet

sich ewig nur an der Nothwendigkeit.

Schild der Nothwendigkeit!
‘Hochstes Gestirn des Seins!

- das kein Wunsch erreicht,

das kein Nein befleckt,

ewiges Ja des Sein’s,

ewig bin ich dein Ja:
denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! — -

275



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ttps://dol.org/10.5771/9783495093580-253 - am 20.01.2026, 22:



https://doi.org/10.5771/9783495993590-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

