
1 Historische Vorüberlegungen I:

Das Ästhetische im 18. Jahrhundert

Das inhaltliche, faktische und theoretische ›Ernstnehmen‹ von ästhetischen

Abhandlungen ist die übliche philosophische Rezeptionsform der großen Äs-

thetiken des 18. Jahrhunderts –man denke dabei an die Ästhetiken von Baum-

garten, Kant, Schelling und Hegel.1 Dieser Modus der Lektüre ist sowohl im

18. Jahrhundert selbst als auch heute noch gängige kunstphilosophische Pra-

xis, ist doch die Ästhetik 1735 von Baumgarten2 in Form seiner Lehre von den

niederen Erkenntnisvermögen als Wissenschaft des Sinnes begründet. Dabei

entspannt sich gerade um den Begriff der Ästhetik im Anschluss an Baumgar-

ten ein heftiger Deutungsstreit: er soll nicht nur im Zuge einer sich wandeln-

den Gesellschaftsstruktur verlorene Funktionen und Definitionen einer in die

Autonomie gedrängten Kunst retten bzw. neu erfinden – beispielsweise in

der Form eines externen philosophischen Reflexionssystems für die Kunst –

sondern ist selbst als Gegenstand des philosophischen Diskursesmit vielfältigsten

Deutungen und gesellschaftlichen Ansprüchen belegt. Zwar ist das Verständ-

nis von Ästhetik als Kunstphilosophie, die als solche dem System der Philoso-

phie selbstverständlich untergeordnet wird, bis heute das sowohl die philo-

1 Mit »Ästhetiken« sind hier die philosophischenWerke z.B. von Baumgarten, Kant, He-

gel etc. gemeint.

2 In Alexander Gottlieb Baumgartens Magisterschrift Meditationes philosophicae de non-

nullis ad poema pernitentibus von 1735 deutet sich schon in Ansätzen an, was er spä-

ter in seiner Publikation Aesthetica (1750/58) als ›Ästhetik‹ definiert: »Die Ästhetik (als

Theorie der freien Künste, als untere Erkenntnislehre, als Kunst des schönen Denkens

und als Kunst des der Vernunft analogen Denkens) ist dieWissenschaft der sinnlichen

Erkenntnis.« (Baumgarten, zit.n. Peter-André Alt: Aufklärung. Stuttgart/Weimar 2001,

S. 95f. Zum »Ästhetischen System bei Baumgarten« vgl. gleichnamiges Kapitel: ebd.,

S. 95-99).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

sophische als auch die literaturwissenschaftliche Forschung dominierende,3

jedoch erscheint die Eingrenzung des Begriffs auf seine philosophische Be-

deutung in Anbetracht seiner divergierenden Handhabungen im 18. Jahrhun-

dert als willkürlich gesetzt. Seine philosophische Verwendung entspricht erst

jener Begriffsbestimmung, die an Kants »Überleitungen zur Kunstphiloso-

phie« anschließt.4 Die universale Geschmackskategorie Kants verliert in den

nachfolgenden Ästhetiken vollkommen an Bedeutung und – motiviert von

Kants Perspektivwechsel von einer »transzendentale[n] Problematik der re-

flektierenden Urteilskraft […] zugunsten der Kunstproblematik« (333) – wird

der Begriff der Ästhetik in der Nachfolge Kants »mittels einer Inversion auf

den schmalen Bereich von Kunsttheorie und –philosophie eingeengt« (333).

Die nachkantische Etablierung der kunstphilosophischen und -theoretischen

Kategorie für die Begriffsbestimmung des Ästhetischen wird von Schelling

und insbesondere von Hegel vorangetrieben, welcher allein in der Kunstphi-

losophie als Ort der Reflexion die Möglichkeit einer überwindenden Einheit

von eigentlich irreversiblen Gegensätzen sieht. Indem er die Leistung der Ver-

einigung solch manifester Gegensätze nur der philosophischen Reflexion als

höchstmöglich zu erreichender Stufe der Erkenntnis zu- und der Kunst ab-

spricht5, weist er gleichsam den Leistungsmöglichkeiten der Kunst den Platz

3 Vgl. das Kapitel Stand der Forschung.

4 Vgl. Hans Freier: Ästhetik und Autonomie. Ein Beitrag zur idealistischen Entfrem-

dungskritik. In: Bernd Lutz (Hg.): Deutsches Bürgertum und literarische Intelligenz 1750-

1800. Stuttgart 1974, S. 329-383, S. 333.

5 Vgl. Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik I, S. 24ff. Hegel schreibt in der Einleitung sei-

ner ›Vorlesungen über die Ästhetik‹, dass der »Gedanke und die Reflexion […] die schö-

ne Kunst überflügelt [hat]« (24). Vgl. auch die untergeordnete Stellung der Kunst und

die übergeordnete Stellung der Philosophie in seiner bekannten Hierarchisierung der

Entwicklungsstufen seines ›absoluten Geistes‹, der vom niedrigsten Grad der Selbster-

kenntnis, den Hegel in der Kunst sieht, da es dort noch der profanen sinnlichenWahr-

nehmungbedarf, über einenmittlerenGrad inGestalt der Religion, die sich noch einen

Begriff vom göttlichen Geist definieren muss, zum höchsten Grad der Philosophie im-

mer höhere Grade der Selbstreflexion durchwandert und sich, schlussendlich auf der

Stufe der Philosophie angelangt, in sich selbst vollendet (vgl. ebd., S. 127-144, insbe-

sondere 140ff.). DieseHierarchie hat durchaus Tradition: Für die Aburteilung der Kunst

undder Einbildungskraft hatte imÜbrigenbereits ThomasHobbes in seinem Leviathan

1651 über 100 Jahrenoch vorKant gesorgt unddie Fantasie (›Fancy‹) als überflüssig oder

niederwertig hingestellt imKontrast zumUrteilsvermögen (›Judgement‹), das sichmit

Wahrheit, BeweisführungundEntscheidungsfindungbeschäftige (vgl. Niederhoff:Ru-

le of Contrary, S. 85).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Historische Vorüberlegungen I: Das Ästhetische im 18. Jahrhundert 105

der Vergangenheit zu.6 In der Einleitung zu seinen Vorlesungen über die Ästhe-

tik verweist Hegel zwar auf den ›Ursprung‹ der Bezeichnung »Ästhetik«, die

durch Baumgarten und die Rationalisten als »Wissenschaft des Sinnes, des

Empfindens«7 geprägt wurde, definiert Ästhetik jedoch ausdrücklich als »Phi-

losophie der Kunst«8. Hegel räumt sogar ein, dass der Name Ästhetik »eigentlich

nicht ganz passend« (ebd.) sei, da dieser eben für die Wissenschaft der sinn-

lichen Wahrnehmung geprägt wurde, aber er will es bei dem Namen

bewenden lassen, weil er als bloßer Name für uns gleichgültig und außer-

dem einstweilen so in die gemeine Sprache übergegangen ist, daß er als Na-

me kann beibehalten werden. (ebd.)

Seit der cartesianischen Trennung in Geist und materielle Ausdehnung (res

cogitans und res extensa) im ausgehenden 17. Jahrhundert, die den Auftakt zu

einer Geschichte der ›großen‹ als unumkehrbar empfundenen Dualismen

des 18. Jahrhunderts bildet, entsteht ein Bewusstsein für eine tiefgreifende

und umfassende Differenzerfahrung, die die Gesellschaft und den ganzen

Menschen mitsamt seiner Erkenntnisfähigkeit zwischen den kontrastiven

Polen Verstand und Sinnlichkeit, Form und Inhalt sowie Wissenschaft und

Kunst aufspaltet.9 Infolge der rationalistisch begründeten Herrschaft des

Verstandes und seiner Verdrängung der Sinneswahrnehmungen und der

Einbildungskraft als eigenständigen Quellen der Erkenntnis10, erleidet

die Kunst als sich gegenüber Wissenschaft und Philosophie ebenfalls aus-

differenzierendes und konkurrierendes Teilsystem der Gesellschaft11 einen

folgenschweren Funktions- und Identitätsverlust: Das System der Kunst wird

von ihrer Umwelt (insbesondere eben von Seiten der Philosophie) einseitig auf

den Bereich der Sinnlichkeit sowie der Einbildungskraft reduziert, die beide

gleichsam im Verdacht stehen, wissenschaftlicher und verstandesgemäßer

6 Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik I, S. 25: »[D]ie Kunst [ist] nach der Seite ihrer höchs-

ten Bestimmung für uns ein Vergangenes«.

7 Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik I, S. 13.

8 Ebd.

9 Vgl. Freier: Ästhetik und Autonomie, S. 334 und 337.

10 Bereits Wolffs Differenzierung (von 1720) der oberen und unteren Erkenntnisvermö-

gen, auf die sich Baumgartens Definition von den unteren Erkenntnisvermögen grün-

det, lässt die Erkenntnis durch den Verstand als ›deutlich‹, die Erkenntnis durch die

Sinne und die ›Einbildungs-Krafft‹ dahingegen als ›undeutlich‹ und ›dunkel‹ erschei-

nen (Vgl. dazu Alt: Aufklärung, S. 95).

11 Vgl. Plumpe : Die Literatur der Philosophie.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Wahrheitsfindung wenig dienlich zu sein.12 Zum Phänomen der Ästhetik ist

festzuhalten, dass seine Entstehung genau in jene Phase des 18. Jahrhunderts

fällt, in der die Kunst ihre Stellung aufgrund und trotz ihrer Aburteilung auf

die ›niederen‹ Kräfte der Erkenntnis innerhalb der Gesellschaft behaupten

und sichern muss, um ihre Existenzberechtigung nicht zu verlieren. Doch im

Begriff der Ästhetik, der sich von dem griechischenWort aisthetikós (= sinnlich

wahrnehmend)13 ableitet, ist bereits angelegt, was der Ästhetik als vorrangige

Aufgabe zugedacht wurde: es sind gerade die ›unteren‹ Erkenntniskräfte, die

Sinnesvermögen, die als dem rationalistischen Weltbild ebenbürtige Quellen

der Erkenntnis reetabliert werden sollen.14 Die Sinne sowie die Einbildungs-

kraft werden als die ›Wahrnehmungsorgane‹ von Schönheit gesehen. Die

Schönheit ihrerseits ist derjenige Gegenstand, der sich gerade als Sphäre der

kontemplativen Anschauung dem Einfluss einer vernunft- und verstandes-

orientierten Philosophie entzieht. Baumgarten führt in diesem Sinne den

Begriff des poetischen und rhetorischen Wahrscheinlichen (verisimilitudo) als

das Pendant zum Begriff der logischen, philosophischen und widerspruchs-

freien Wahrheit (veritas)15 und als das »ästhetische Analogon des im Bereich

der oberen Erkenntnisvermögen angesiedelten logisch Wahren«16 an, um

eine »Stufe der Wahrheit«17 zu behaupten, die nur im Bereich der Schönheit

erscheint und die die Kompetenzen der Sinne als unersetzlich erscheinen

lässt.

12 Vgl. Freier: Ästhetik und Autonomie, S. 339-341. Die Philosophie ist dasjenige Teilsys-

temderGesellschaft, das denBereich der geistigen und verstandesgemäßen, der ›obe-

ren Erkenntniskräfte‹ und damit im Sinne der Wahrheitsfindung der einzig gültigen

Erkenntnisweise für sich allein beansprucht.

13 Vgl. Günther Schweikle/Irmgard Schweikle (Hg.):Metzler-Literatur-Lexikon. Begriffe und

Definitionen. Stuttgart 1990, S. 4.

14 Vgl. Alt: Aufklärung. Vielmehr scheint Baumgartens Ästhetik als »wissenschaftliches

System« (Ebd., S. 96) eine direkte Antwort auf die rationalistische Sichtweise vonWolff

zu sein, der deutliche Erkenntnis nur über den Verstand gelten lässt (vgl. S. 95). Nach

Alt versucht Baumgarten einen ›ästhetischen Wahrheitsbegriff‹ zu etablieren, der

ebenfalls Wahrheit und Erkenntnis ermöglicht, aber auf der Basis von ›schöner Er-

kenntnis‹, deren »Richtinstanz das Urteil der Sinne, nicht die Verstandessphäre bildet«

(97).

15 Vgl. Buchenau: Einbindung von Poetik und Ästhetik, S. 83 und Alt: Aufklärung, S. 97.

16 Alt: Aufklärung, S. 97.

17 Alexander Gottlieb Baumgarten: Theoretische Ästhetik. Die grundlegenden Abschnitte aus

der »Aesthetica« (1750/58). Hamburg 1983, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Historische Vorüberlegungen I: Das Ästhetische im 18. Jahrhundert 107

Die Ästhetik wurde ursprünglich also nicht als Kunstphilosophie begrün-

det, die sich dem Legitimationsdruck der Kunst folgend in die Position setzt,

dieser Sinn- und Funktionsofferten anzubieten, sondern eher als ihr konzep-

tioneller Gegenentwurf: als Rehabilitierung der Sinnesvermögen als der unte-

ren Vermögen der Erkenntnis ist es die sensualistische Antwort auf das Wis-

senschaftsparadigma einer rationalistischen Philosophie. Verstehbar wird die

erfolgreich sich durchsetzende Festschreibung der Ästhetik als Kunstphiloso-

phie vor dem Hintergrund, dass Kunst und Philosophie als kontemporär sich

ausdifferenzierende Teilsysteme um den Anspruch an die ›Wahrheit‹ konkur-

rieren, die als Überbleibsel aus alteuropäischer Vormoderne noch im ontolo-

gischen Sinne als ganzheitlich angenommen wird.18 Es ist aber nur ein Streit

um den »Primat ihrer Erfahrung«19, der die Art undWeise ihres Habhaftwer-

dens, die Form der verstandesmäßigen Reflexion oder die Form der sinnli-

chen Anschauung, zum Inhalt hat. Der Akt der philosophischen Übernahme

der ›Ästhetik‹ könnte man als Sicherung ihres alleinigen Anspruchs über die

Sphäre der Wahrheit deuten, worunter nun auch die Ebene der Wahrschein-

lichkeit subsumiert wird. Er erscheint jedoch willkürlich durchgesetzt, wenn

man die ursprüngliche Funktion der Ästhetik – die Reetablierung der Sinne

und ihres Gegenstandes, der Schönheit, – in den Blick nimmt.

Baumgartens Verdienst wird insbesondere in einer erstmaligen Erwei-

terung der Logik um die unteren Vermögen der Wahrheit und Erkenntnis

(epistēmē) gesehen20, was immerhin eine »Öffnung der Logik für Poetik und

Rhetorik«21 beinhaltet, gleichzeitig biete diese Differenzierung in poetisch-

rhetorisches und philosophisch-logisches Denken keine komplette Lösung

des ›philosophisch-ästhetischen Dilemmas‹ seit der Frühaufklärung.22

Es muß, wie Baumgarten zu Recht aufzeigt, darum gehen, einerseits das äs-

thetische Denken (als rhetorisches) vom logischen abzugrenzen, anderer-

seits einen Ort außerhalb der Rhetorik und innerhalb der Logik für es zu

finden und die Möglichkeiten der Logik für die Ästhetik weiter auszuschöp-

fen.23

18 Vgl. Plumpe : Die Literatur der Philosophie, S. 166.

19 Plumpe: Die Literatur der Philosophie, S. 166.

20 Vgl. Buchenau: Einbindung von Poetik und Ästhetik, S. 84.

21 Buchenau: Einbindung von Poetik und Ästhetik, S. 73.

22 Vgl. Buchenau: Einbindung von Poetik und Ästhetik, S. 82.

23 Buchenau: Einbindung von Poetik und Ästhetik, S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Denn seit Thomasius, den Pietisten und den Rationalisten nach Wolff wurde

die Rhetorik von der Logik, der Kunst des Denkens und Wahrheitsfindung

abgegrenzt (80). Die Rhetorik im 18. Jahrhundert wird demnach von der Rhe-

torikforschung recht ausnahmslos auf die »rein formale Kunst des Stils und

des Ausdrucks« (82) beschränkt. In der vorliegenden Arbeit wird die These

vertreten, dass dieser Ort, der die Möglichkeiten der Logik weiter ausschöpft,

die neuerliche Sphäre des Ästhetischen selbst (unter Ausschluss traditionel-

ler und beschränkter Rhetorikauffassungen) bzw. darüber hinaus der Ort von

Dichtung und Literatur (unter Einschluss des Rhetorischen als Tropologisches

in einem modernen Sinne) ist. Während die Philosophie von der Logik insbe-

sondere Wahrheit im Sinne von Widerspruchsfreiheit beansprucht, kommt

der Logik in derDichtung nach Baumgartens Neuordnung der Disziplinen die

Rolle der Wahrscheinlichkeit im Sinne von der (ästhetisch) denkbaren Mög-

lichkeit und hypothetischen Stimmigkeit einer literarischen Welt zu, die die

neuen ästhetischen Denkformen durchziehen.24 Die Ästhetischen Briefe sind

sich dieses philosophisch-ästhetischen Dilemmas und den Lösungsversuchen

in den ›Ästhetiken‹ des 18. Jahrhunderts anscheinend bewusst: Sie sprechen

selbst von den verschiedenen Stufen und Formen der Wahrheit, der Wahr-

scheinlichkeit25 (»Schein der Wirklichkeit«, 26. Brief, oder »Schätzung des

reinen Scheins«, 27. Brief) und des ästhetischen Scheins (26. Brief) in der Ent-

wicklung des Menschen. Der ästhetische Schein wird von Schiller sowohl von

der logischenWahrheit und der Wirklichkeit einerseits und dem »Betrug« als

Lügenschein und falsches Zeugnis der Wirklichkeit andererseits differenziert

(26. Brief) und stattdessen mit dem Bereich der »Möglichkeit« assoziiert.26

24 Vgl. Buchenau: Einbindung von Poetik und Ästhetik, S. 78f.

25 Der »Schein« muss sich notwendigerweise von der »Wirklichkeit« und Wahrheit tren-

nen, damit der ästhetische Schein sich entwickeln kann (NA 20. S. 400f., 26. Brief). In

der »Kunst des Scheins« soll der Mensch die »Grenzen der Wahrheit bewahren, denn

er kann den Schein nicht von derWirklichkeit reinigen, ohne zugleich dieWirklichkeit

von dem Schein frey zumachen.« (Ebd., S. 401) Der Dichter kann bei der Ausübung der

Kunst gleich zweifach seine Grenzen überschreiten: »Sie sehen hieraus, daß der Dich-

ter auf gleiche Weise aus seinen Grenzen tritt, wenn er seinem Ideal Existenz beylegt,

und wenn er eine bestimmte Existenz damit bezweckt. Denn beydes kann er nicht an-

ders zu Stande bringen, als indem er entweder sein Dichterrecht überschreitet, durch

das Ideal in das Gebiet der Erfahrung greift, und durch die bloße Möglichkeit wirkli-

ches Daseyn zu bestimmen sich anmaßt, oder indem er sein Dichterrecht aufgiebt, die

Erfahrung in das Gebiet des Ideals greifen läßt, und die Möglichkeit auf die Bedingun-

gen der Wirklichkeit einschränkt« (ebd., S. 401f.).

26 Vgl. den 9., 19., den 22., den 26. und 27. Brief (NA 20, S. 402).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Historische Vorüberlegungen I: Das Ästhetische im 18. Jahrhundert 109

Die Wahrheit des Ästhetischen bei Schiller kann aufgrund seiner evidenten

Widersprüchlichkeit demnach nicht der Ort philosophischer Wahrheit sein,

sondern hat eher den hypothetischen und plausiblen Charakter vonDichtung,

man denke dabei an die ›Erfindung‹ des ästhetischen Staats. Ihr Gegenstand

ist die Sphäre der denkbaren Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit des ästhe-

tischen Scheins.

Baumgarten warnte allerdings auch vor der Gefahr, ein Gedicht mit den

Mitteln der (philosophischen)Wahrheit und (mathematischen) Beweisbarkeit

zu messen:

DieWiderspruchsfreiheit seiner dichterischenWelt lässt sich nicht erschöp-

fend beweisen, denn die konstitutiven Elemente lassen sich nicht in identi-

sche Sätze zerlegen. Gleichzeitig ist es aber auch nicht notwendig, daß die

Wahrheit eines Gedichtes ganz und gar einsichtig wird – es ist ausreichend,

daß das Gedicht wahr zu sein scheint.27

Äußerste Wichtigkeit erhält in diesem Zusammenhang und im Hinblick auf

die weitere Analyse der Ästhetischen Briefe in der vorliegenden Arbeit die Aus-

sage Baumgartens zur Widerspruchsfreiheit, welche in Bezug auf das »Dich-

terische« oder Literarische nicht zu beweisen ist.

Zwar ist Schönheit der zentrale Begriff aller Baumgarten nachfolgenden

Ästhetiken, ansonsten jedoch weist der Begriff der ›Ästhetik‹ eine hohe Per-

meabilität für kontingente Funktions- und semantische Sinnzuschreibungen

auf. Diese Uneindeutigkeit des Begriffs28 findet auch heute beispielsweise

noch ihr Äquivalent in der Unsicherheit der systemtheoretisch orientierten

Literaturwissenschaft über den Systemcharakter von Ästhetik.29

Es geht dabei vornehmlich um die Frage, ob es sich bei der Ästhetik Schil-

lers und auch im Allgemeinen um ein Subsystem des philosophischen Sys-

27 Buchenau: Einbindung von Poetik und Ästhetik, S. 79 (in Anlehnung an Gottscheds

»rhetorische Kategorie der poetischen Wahrscheinlichkeit«, S. 79f.).

28 Vgl. Freier: Ästhetik und Autonomie, S. 330f. Freier spricht von der »eigentümlichen

Bedeutungsweite und -unschärfe« des Begriffs und beobachtet »den Schwund überlie-

ferter und Zuwachs neuer Bedeutungen« zum einen als Folge eines »undisziplinierten

Gebrauch[s]« des Begriffs und zum anderen als Entsprechung der »Erosionen in der

modernen Kunstentwicklung« (331).

29 Vgl. zu dem folgenden Abschnitt die so oder so ähnlich formulierten Ausführungen im

Aufsatz der Verfasserin: Sinn.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

tems30, ein eigenständiges System31 oder um das Kunstsystem selbst32 han-

delt.

In der Forschung der Ästhetik wird bis heute die Existenz von koevolu-

tiven und getrennten Systemen angenommen: Ästhetik wird dabei als Sub-

system der Philosophie33 und Kunst als eigenständiges System wahrgenom-

men. Aus der Perspektive eines beigeordneten und eigenständigen Ästhetik-

Systems würde dessen Leistung ebenfalls darin gesehen werden, semantische

Sinnofferten für ein autonomes Kunstsystem zu stiften.34

Argumente für die Koexistenz von Kunst und Ästhetik werden u.a. in den

unterschiedlichen Verhältnissen der Kunst gesehen, die sie zum einen zur

Ästhetik und zum anderen zum Wirtschaftssystem unterhält.35

Das Plädoyer für die dritte mögliche Systemreferenz, die Identifizierung

des Systems der Ästhetik mit dem System der Kunst, wird damit begründet,

dass in der Systemtheorie die Systemgrenzen nicht durch den Gegenstands-

bereich36 – im Falle der Ästhetik wäre ihr Gegenstand die theoretische Refle-

xion der Kunst –, sondern durch Kommunikationen konstituiert würden.

30 Nach der Meinung in der vorliegenden Arbeit ist dies die überwiegende Einordnung

der ›Ästhetik‹: Zahlreiche Titel mit dem Namen »Philosophische Ästhetik« verweisen

auf diese noch dominierende Unterteilung. Vgl. Anm. 94, Kap. II.

31 Vgl. Englert: Literatur als Reflexionsmedium, S. 59.

32 Vgl. Cho: Selbstreferentialität der Literatur, S. 122f.

33 Vgl. Plumpe: Ästhetische Kommunikation I, S. 7-11, Plumpe: Die Literatur der Philoso-

phie, S. 166 und Niels Werber: ›Economic vices – literary benefits‹. Zur Differenzierung

von Literatur, Ästhetik undWirtschaft um 1800. In: SPIEL (Siegener Periodicum zur In-

ternationalen Empirischen Literaturwissenschaft) 12, H. 1. (1993), S. 66ff.

34 Vgl. Englert: Literatur als Reflexionsmedium, S. 59. Englert erklärt das Entstehen der Äs-

thetik durch die Nachfrage von semantischen Offerten, da der Wandel der Gesell-

schaftsstruktur semantische Probleme nach sich ziehe (vgl. bes. S. 27-30).

35 Vgl. Werber: ›Economic vices – literary benefits‹, S. 66ff. Das System der Wirtschaft,

das aufgrund seines binären Funktionscodes (profitabel/unprofitabel) eher auf ›inter-

essante‹ Werke der Literatur ausgerichtet ist, unterhält zum System der Literatur ein

anderes Verhältnis als die Ästhetik, die das System der Literatur als Subsystem der

Philosophie mit einem anderen Subcode (schön/hässlich) beobachtet. Zur Entwick-

lung des Literatursystems vgl. Niels Werber: Literatur als System. Zur Ausdifferenzierung

literarischer Kommunikation. Opladen 1992. Zur ›Marktsituation‹ zur Zeit Schillers vgl.

Niels Werber: Der Markt der Musen. Die Wirtschaft als Umwelt der Literatur. In: Ger-

hard Plumpe/Ders. (Hg.): Beobachtungen der Literatur. Aspekte einer polykontexturalen Li-

teraturwissenschaft. Opladen 1995, S. 183-216.

36 Der Gegenstand werde durch die Systemtheorie deontologisiert. Vgl. Cho: Selbstreferen-

tialität der Literatur, S. 122ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Historische Vorüberlegungen I: Das Ästhetische im 18. Jahrhundert 111

Die Ästhetischen Briefe könnten demnach aus dem Kunstsystem selbst her-

aus geschrieben worden sein als »Selbstthematisierung der Kunst zum Zweck

der Begründung der Selbstreferentialität«.37 Was die Ästhetischen Briefe zeig-

ten, beruhe also auf kunstinterner und nicht kunstexterner Selbstbeobach-

tung.38

Dass im Übrigen aber die Philosophie ausgerechnet von der Autonomie der

Kunst unter dem Decknamen der kunstphilosophischen Ästhetik nachgerade

wieder Leistungen für sich selbst in Anspruch nehmen will, wie ›Wahrheit‹ in

der Formder sinnlichen Anschauung von Vernunftideen oder die Offerten von

Ontologie sowie von Totalität (besonders des Subjekts und seiner Vermögen)

u.a., erweist sich darüber hinaus als paradox.39

Die Suggestion einer nur in der Literatur möglichen ›vollen Anschauung‹, in

der dem Subjekt die Einheit seiner Vermögen aufscheint und in ihr die Ein-

heit der Welt, ist aber philosophischen Problemstellungen verpflichtet und

nicht etwa der Konturierung einer spezifisch literarischenWeltkonstruktion

von hohem Unterhaltungswert.40

Wenn man Autonomie als Selbstbestimmung auffasst, dann bedarf es keiner

externen und heteronomen Bestimmung der Kunst und Literatur durch ein

äußeres (ästhetisches) System, dann werden

Eigenschaften, Funktionen und Wirkungen von Literatur nicht nur in exter-

nen Reflexionsdiskursen, wie etwa demjenigen der philosophischen Ästhe-

tik im 18. Jahrhundert, sondern auch in der Literatur selbst reflektiert […].41

Festzuhalten bleibt folgendes:

1. Die Semantik von ›Ästhetik‹ wird nachgerade und auf uneindeutigen

Voraussetzungen (Baumgarten, Kant, Hegel) beruhend auf den engen

Bereich der Kunstphilosophie festgelegt und in Folge dieser Festlegung

37 Ebd., S. 12.

38 Vgl. Cho: Selbstreferentialität der Literatur, S. 122f. Vgl. auch Ort: Medienwechsel und

Selbstreferenz, S. 4. Ort sieht ebenfalls die Möglichkeit zur Reflexion der Kunst nicht

nur in ›externen Reflexionsdiskursen‹ wie der philosophischen Ästhetik, sondern be-

sonders auch in der Literatur selbst in Form von Selbstreflexion gegeben.

39 Vgl. Plumpe: Die Literatur der Philosophie, S. 166ff.

40 Plumpe: Die Literatur der Philosophie, S. 167.

41 Ort: Medienwechsel und Selbstreferenz, S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

spricht die (Literatur-)Wissenschaft über die Ästhetischen Briefe bis heute

von einer philosophischen oder theoretischen Abhandlung.

2. Aufgrund vonAusdifferenzierung undAutonomie entsteht ein Legitimations-

druck für das Kunstsystem.Die Philosophie als externes Reflexionssystem

verpflichtet sich scheinbar, diesem als kunstphilosophische Ästhetik Sinn

zu geben und gesellschaftliche Funktionen der Kunst zu formulieren.42

3. Die Umdeutung der Ästhetik von der Rehabilitierung der Sinne zur

externen paradoxen Legitimierung und Bestimmung des autonomen

Kunstsystems ist jedoch nicht dem System der Kunst verpflichtet,

sondern philosophischen Problemstellungen.

4. Die Ästhetik verbindet sich mit Teilfunktionen der Logik oder schließt

diese in sich ein, indem logische Funktionen wie Wahrscheinlichkeiten,

Möglichkeiten und hypothetische Stimmigkeiten in ein neues ästheti-

sches Denken oder in das Literarische Einzug halten.

5. Die Rhetorik transformiert im 18. Jahrhundert zu einer Wissenschaft von

Figuren und Tropen sowie zu einer Bedeutung der Tropizität undMetapho-

rizität der Sprache43 und hält ebenfalls Einzug in die Literatur.

Die reine Festschreibung der Ästhetik als ein gegenüber der Kunst exter-

nes und der Philosophie untergeordnetes Reflexionssystem ist, wie bereits

deutlich wurde, ungeklärt angesichts ihrer divergierenden Funktionen und

ihrer Integration von Teilfunktionen der Logik und einer ›neuen‹ Rhetorik.

Die Identität des Begriffs scheint nicht gegeben, weil dieser mit Program-

men überhäuft wird, die zwar überwiegend mit einer Wiederherstellungs-

und Ganzheitssemantik operieren, die aber auf verschiedene Anwendungsbe-

reiche abzielen: erstens in Richtung Etablierung der Sinnesvermögen als Gegen-

entwurf einer rationalistisch orientierten Philosophie (Baumgarten), zwei-

tens in Richtung Kunst und ihrer theoretischen Bestimmung als Retotalisierung

der vernunftmäßigen und sinnlichen Vermögen (Kant) und drittens in Rich-

tung Philosophie zur Aufstellung eines Hierarchiekonzepts, das Kunst, Kunst-

philosophie und Philosophie aufgrund ihrer divergierenden Funktionen ver-

schiedene Stufen zuweist (Hegel).

Es erweist sich als schwierig, aufgrund der Oszillation ihrer Programme

zwischen Kunst und Philosophie die Ästhetik auf eine eindeutige Funktion fest-

42 Sie tut das, obwohl sie selbst einen Teil der Funktionen der Kunst abspricht, indem sie

es in seiner Funktion auf den Bereich der unteren Erkenntnisvermögen reduziert.

43 Vgl. Matzner: Die Poesie der Metonymie.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Historische Vorüberlegungen I: Das Ästhetische im 18. Jahrhundert 113

zulegen. Die Zuweisung der Ästhetik zum philosophischen System als der

Kunst externes Reflexionssystem erweist sich als kontingent angesichts ihrer

divergierenden Funktionen und Themen.44

Die Skizzierung des philosophiegeschichtlichen Hintergrunds des Ästhe-

tikbegriffs ist insofern für die vorliegende Analyse von Relevanz, als gezeigt

werden soll, dass die Etablierung einer Semantik der Kunstphilosophie im

Diskurs über die Ästhetik kontextuelle Bezugnahmen auf philosophische

und philosophie-geschichtliche Problemstellungen zur Folge haben. Der

forschungsbezogene Zugang zu den Ästhetischen Briefen aus der Perspektive

der Philosophie korreliert mit der Ansicht, dass es sich um eine (wörtlich

zu nehmende) lineare ›Theorie‹ Schillers handelt. Der Begriff der ›Ästhetik‹

auf das 18. Jahrhundert bezogen meint in spezifischer Terminologie den

›terminierten‹ Bereich der kunstphilosophischen Abhandlung über die Be-

deutung des Schönen, und nicht, was angesichts der obigen Erläuterungen

44 In heutiger Zeit verweisen Bücher, die vermehrt wieder das ›Ästhetische‹ oder ›Ais-

thetik‹ im Titel haben, auf eine mehrdeutige und letztlich ungeklärte semantische

Spielwiese. Das Ästhetische ist beispielsweise auch in anderenWissenschaften zu fin-

den, vgl. Reichert: Einführung in die philosophische Ästhetik. Heutige Entwürfe der Äs-

thetik, Aisthetik oder des Ästhetischen übernehmen teilweise die ursprünglichen De-

batten und entwerfen aber auch neue und eigene Konzepte. Da gibt es beispielsweise

das Buch von Georg W. Bertram, der selbst »Eine Ästhetik« schreibt wie im Untertitel

seines Buches zu lesen ist: ÜBER die »Kunst als menschliche Praxis« (Ders.: Kunst als

menschliche Praxis. Eine Ästhetik. Berlin 2014). Vgl. eine jeweils andere Akzentuierung

des Ästhetischen bei Mersch: Epistemologien des Ästhetischen oder Gernot Böhme: Ais-

thetik. München 2001. Aufgrund der laut Gernot Böhme nicht systematisch zu begrün-

denden Rubrizierung der Ästhetik als philosophische Ästhetik beschäftigt er sich eher

mit der modernen Ästhetik des Geschmacks in der Tradition Kants, knüpft aber auch

an die natürliche Ästhetik seit Baumgarten an und interessiert sich auch für die Ästhe-

tik des Designs. D.h. der Bereich der Ästhetik war ursprünglich auch mit dem Bereich

desMateriellen verknüpft – auch heute noch gibt es eine »Ästhetik der Natur« (Gernot

Böhme) – oder artifiziell erzeugte Kunst- und Präsenzeffekte, die Dingen ähnlich sind.

Im Begriff der »ästhetischen Erfahrung« kündigt sich außerdem das Aufbrechen von

Sinn und Präsenz an und die Möglichkeit, dass Reales und Artefakt oder Zeichen und

Ding zusammengedacht werden können (vgl. Koch/Voss (Hg.): Zwischen Ding und Zei-

chen). Die begriffliche Verschiebung in Richtung ›ästhetische Erfahrung‹ könnte man

geschichtlich aus der ›ästhetischen Wahrnehmung‹ oder dem ›sinnlichen Vermögen‹

bei Baumgarten beispielsweise herleiten, denn diese implizieren ebenfalls, wie in der

Wahrnehmung, zugleich etwas Subjektives undauchObjektives, das einem ›erscheint‹

oder ›durchscheint‹. Dieses kann heutzutage, je nach Kontext, entweder ein artifiziell

erzeugtes Präsentes oder auch etwas Empirisches bedeuten.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

ebenso plausibel wäre, eine Abhandlung über die sinnliche Wahrnehmung

oder eine ästhetische im Sinne einer kunstvollen, d.h. ›selbst ästhetisierten‹

Abhandlung.

Es sei noch angemerkt, dass infolge der konventionellen Einordnung der

Schillerschen Ästhetik als Kunstphilosophie ihr demgemäß der kunstexterne

Beobachterstandort der Philosophie unterlegt wird. Aus diesemGrunde führt

die dargestellte paradoxe Leistungserwartung des philosophischen Systems

an das autonome Kunstsystem auch zu einer Deutung der Widersprüchlich-

keit bei Schiller.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

