1 Historische Voriiberlegungen I:
Das Asthetische im 18. Jahrhundert

Das inhaltliche, faktische und theoretische >Ernstnehmenc« von isthetischen
Abhandlungen ist die iibliche philosophische Rezeptionsform der grofSen As-
thetiken des 18. Jahrhunderts — man denke dabei an die Asthetiken von Baum-
garten, Kant, Schelling und Hegel." Dieser Modus der Lektiire ist sowohl im
18. Jahrhundert selbst als auch heute noch gingige kunstphilosophische Pra-
xis, ist doch die Asthetik 1735 von Baumgarten® in Form seiner Lehre von den
niederen Erkenntnisvermogen als Wissenschaft des Sinnes begriindet. Dabei
entspannt sich gerade um den Begriff der Asthetik im Anschluss an Baumgar-
ten ein heftiger Deutungsstreit: er soll nicht nur im Zuge einer sich wandeln-
den Gesellschaftsstruktur verlorene Funktionen und Definitionen einer in die
Autonomie gedringten Kunst retten bzw. neu erfinden - beispielsweise in
der Form eines externen philosophischen Reflexionssystems fir die Kunst —
sondern ist selbst als Gegenstand des philosophischen Diskurses mit vielfiltigsten
Deutungen und gesellschaftlichen Anspriichen belegt. Zwar ist das Verstind-
nis von Asthetik als Kunstphilosophie, die als solche dem System der Philoso-
phie selbstverstindlich untergeordnet wird, bis heute das sowohl die philo-

1 Mit »Asthetiken«sind hier die philosophischen Werke z.B. von Baumgarten, Kant, He-
gel etc. gemeint.

2 In Alexander Gottlieb Baumgartens Magisterschrift Meditationes philosophicae de non-
nullis ad poema pernitentibus von 1735 deutet sich schon in Ansdtzen an, was er spa-
ter in seiner Publikation Aesthetica (1750/58) als >Asthetik< definiert: »Die Asthetik (als
Theorie der freien Kiinste, als untere Erkenntnislehre, als Kunst des schonen Denkens
und als Kunst des der Vernunft analogen Denkens) ist die Wissenschaft der sinnlichen
Erkenntnis.« (Baumgarten, zit.n. Peter-André Alt: Aufklirung. Stuttgart/Weimar 2001,
S. 95f. Zum »Asthetischen System bei Baumgarten« vgl. gleichnamiges Kapitel: ebd.,
S.95-99).

https://dol.org/10:14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

sophische als auch die literaturwissenschaftliche Forschung dominierende,?
jedoch erscheint die Eingrenzung des Begriffs auf seine philosophische Be-
deutung in Anbetracht seiner divergierenden Handhabungen im 18. Jahrhun-
dert als willkiirlich gesetzt. Seine philosophische Verwendung entspricht erst
jener Begriffsbestimmung, die an Kants »Uberleitungen zur Kunstphiloso-
phie« anschlieft.# Die universale Geschmackskategorie Kants verliert in den
nachfolgenden Asthetiken vollkommen an Bedeutung und - motiviert von
Kants Perspektivwechsel von einer »transzendentale[n] Problematik der re-
flektierenden Urteilskraft [...] zugunsten der Kunstproblematik« (333) — wird
der Begriff der Asthetik in der Nachfolge Kants »mittels einer Inversion auf
den schmalen Bereich von Kunsttheorie und —philosophie eingeengt« (333).
Die nachkantische Etablierung der kunstphilosophischen und -theoretischen
Kategorie fiir die Begriffsbestimmung des Asthetischen wird von Schelling
und insbesondere von Hegel vorangetrieben, welcher allein in der Kunstphi-
losophie als Ort der Reflexion die Moglichkeit einer iiberwindenden Einheit
von eigentlich irreversiblen Gegensitzen sieht. Indem er die Leistung der Ver-
einigung solch manifester Gegensitze nur der philosophischen Reflexion als
héchstmoglich zu erreichender Stufe der Erkenntnis zu- und der Kunst ab-
spricht®, weist er gleichsam den Leistungsméglichkeiten der Kunst den Platz

3 Vgl. das Kapitel Stand der Forschung.

Vgl. Hans Freier: Asthetik und Autonomie. Ein Beitrag zur idealistischen Entfrem-
dungskritik. In: Bernd Lutz (Hg.): Deutsches Biirgertum und literarische Intelligenz 1750-
1800. Stuttgart 1974, S.329-383, S. 333.

5 Vgl. Hegel: Vorlesungen tiber die Asthetik I, S. 24ff. Hegel schreibt in der Einleitung sei-
ner>Vorlesungen iiber die Asthetiks, dass der »Gedanke und die Reflexion [..] die sché-
ne Kunst Gberfliigelt [hat]« (24). Vgl. auch die untergeordnete Stellung der Kunst und
die libergeordnete Stellung der Philosophie in seiner bekannten Hierarchisierung der
Entwicklungsstufen seines»>absoluten Geistes, der vom niedrigsten Grad der Selbster-
kenntnis, den Hegel in der Kunst sieht, da es dort noch der profanen sinnlichen Wahr-
nehmung bedarf, iiber einen mittleren Grad in Gestalt der Religion, die sich noch einen
Begriff vom gottlichen Geist definieren muss, zum hochsten Grad der Philosophie im-
mer héhere Crade der Selbstreflexion durchwandert und sich, schlussendlich auf der
Stufe der Philosophie angelangt, in sich selbst vollendet (vgl. ebd., S.127-144, insbe-
sondere 140ff.). Diese Hierarchie hat durchaus Tradition: Fiir die Aburteilung der Kunst
und der Einbildungskraft hatteim Ubrigen bereits Thomas Hobbes in seinem Leviathan
1651 liber100Jahre noch vor Kant gesorgt und die Fantasie (-Fancy<) als tiberflissig oder
niederwertig hingestelltim Kontrast zum Urteilsvermégen ((Judgement<), das sich mit
Wabhrheit, Beweisfithrung und Entscheidungsfindung beschaftige (vgl. Niederhoff: Ru-
le of Contrary, S. 85).

https://dol.org/10:14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Historische Voriiberlegungen I: Das Asthetische im 18. Jahrhundert

der Vergangenheit zu.® In der Einleitung zu seinen Vorlesungen iiber die Asthe-
tik verweist Hegel zwar auf den >Ursprung« der Bezeichnung »Asthetike, die
durch Baumgarten und die Rationalisten als »Wissenschaft des Sinnes, des
Empfindens<” geprigt wurde, definiert Asthetik jedoch ausdriicklich als »Phi-
losophie der Kunst«®. Hegel raumt sogar ein, dass der Name Asthetik »eigentlich
nicht ganz passend« (ebd.) sei, da dieser eben fir die Wissenschaft der sinn-
lichen Wahrnehmung geprigt wurde, aber er will es bei dem Namen

bewenden lassen, weil er als bloRer Name fiir uns gleichgiiltig und aufser-
dem einstweilen so in die gemeine Sprache ibergegangen ist, daf er als Na-
me kann beibehalten werden. (ebd.)

Seit der cartesianischen Trennung in Geist und materielle Ausdehnung (res
cogitans und res extensa) im ausgehenden 17. Jahrhundert, die den Auftakt zu
einer Geschichte der >grofienc als unumkehrbar empfundenen Dualismen
des 18. Jahrhunderts bildet, entsteht ein Bewusstsein fiir eine tiefgreifende
und umfassende Differenzerfahrung, die die Gesellschaft und den ganzen
Menschen mitsamt seiner Erkenntnisfihigkeit zwischen den kontrastiven
Polen Verstand und Sinnlichkeit, Form und Inhalt sowie Wissenschaft und
Kunst aufspaltet.” Infolge der rationalistisch begriindeten Herrschaft des
Verstandes und seiner Verdringung der Sinneswahrnehmungen und der
Einbildungskraft als eigenstindigen Quellen der Erkenntnis'®, erleidet
die Kunst als sich gegeniiber Wissenschaft und Philosophie ebenfalls aus-
differenzierendes und konkurrierendes Teilsystem der Gesellschaft™ einen
folgenschweren Funktions- und Identititsverlust: Das System der Kunst wird
von ihrer Umwelt (insbesondere eben von Seiten der Philosophie) einseitig auf
den Bereich der Sinnlichkeit sowie der Einbildungskraft reduziert, die beide
gleichsam im Verdacht stehen, wissenschaftlicher und verstandesgemifler

6 Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik |, S. 25: »[D]ie Kunst [ist] nach der Seite ihrer hochs-
ten Bestimmung flr uns ein Vergangenes«.

Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik I, S.13.

Ebd.

Vgl. Freier: Asthetik und Autonomie, S. 334 und 337.

10  Bereits Wolffs Differenzierung (von 1720) der oberen und unteren Erkenntnisvermo-

O 0 N

gen, auf die sich Baumgartens Definition von den unteren Erkenntnisvermégen grin-
det, lasst die Erkenntnis durch den Verstand als >deutlich¢, die Erkenntnis durch die
Sinne und die >Einbildungs-Krafft« dahingegen als sundeutlich< und >dunkel< erschei-

nen (Vgl. dazu Alt: Aufkldrung, S. 95).
11 Vgl. Plumpe: Die Literatur der Philosophie.

https://dol.org/10:14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. Acce:

105


https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

Wahrheitsfindung wenig dienlich zu sein.”* Zum Phinomen der Asthetik ist
festzuhalten, dass seine Entstehung genau in jene Phase des 18. Jahrhunderts
fille, in der die Kunst ihre Stellung aufgrund und trotz ihrer Aburteilung auf
die >niederen< Krifte der Erkenntnis innerhalb der Gesellschaft behaupten
und sichern muss, um ihre Existenzberechtigung nicht zu verlieren. Doch im
Begriff der Asthetik, der sich von dem griechischen Wort aisthetiks (= sinnlich
wahrnehmend)™ ableitet, ist bereits angelegt, was der Asthetik als vorrangige
Aufgabe zugedacht wurde: es sind gerade die >unteren< Erkenntniskrifte, die
Sinnesvermdogen, die als dem rationalistischen Weltbild ebenbiirtige Quellen
der Erkenntnis reetabliert werden sollen.* Die Sinne sowie die Einbildungs-
kraft werden als die sWahrnehmungsorgane< von Schonheit gesehen. Die
Schoénheit ihrerseits ist derjenige Gegenstand, der sich gerade als Sphire der
kontemplativen Anschauung dem Einfluss einer vernunft- und verstandes-
orientierten Philosophie entzieht. Baumgarten fithrt in diesem Sinne den
Begriff des poetischen und rhetorischen Wahrscheinlichen (verisimilitudo) als
das Pendant zum Begriff der logischen, philosophischen und widerspruchs-
freien Wahrheit (veritas)™® und als das »isthetische Analogon des im Bereich
der oberen Erkenntnisvermégen angesiedelten logisch Wahren<® an, um
eine »Stufe der Wahrheit«!” zu behaupten, die nur im Bereich der Schonheit
erscheint und die die Kompetenzen der Sinne als unersetzlich erscheinen
lasst.

12 Vgl. Freier: Asthetik und Autonomie, S.339-341. Die Philosophie ist dasjenige Teilsys-
tem der Gesellschaft, das den Bereich der geistigen und verstandesgemafien, dersobe-
ren Erkenntniskraftec und damit im Sinne der Wahrheitsfindung der einzig giltigen
Erkenntnisweise fiir sich allein beansprucht.

13 Vgl. Glnther Schweikle/Irmgard Schweikle (Hg.): Metzler-Literatur-Lexikon. Begriffe und
Definitionen. Stuttgart 1990, S. 4.

14 Vgl. Alt: Aufkldrung. Vielmehr scheint Baumgartens Asthetik als »wissenschaftliches
System« (Ebd., S. 96) eine direkte Antwort auf die rationalistische Sichtweise von Wolff
zu sein, der deutliche Erkenntnis nur iber den Verstand gelten lasst (vgl. S. 95). Nach
Alt versucht Baumgarten einen >asthetischen Wahrheitsbegriffc zu etablieren, der
ebenfalls Wahrheit und Erkenntnis ermoglicht, aber auf der Basis von >schoner Er-
kenntnis¢, deren»Richtinstanz das Urteil der Sinne, nicht die Verstandessphare bildet«
(97). )

15 Vgl. Buchenau: Einbindung von Poetik und Asthetik, S. 83 und Alt: Aufkldrung, S. 97.

16 Alt: Aufklirung, S. 97.

17 Alexander Gottlieb Baumgarten: Theoretische Asthetik. Die grundlegenden Abschnitte aus
der »Aesthetica« (1750/58). Hamburg 1983, S.115.

https://dol.org/10:14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Historische Voriiberlegungen I: Das Asthetische im 18. Jahrhundert

Die Asthetik wurde urspriinglich also nicht als Kunstphilosophie begriin-
det, die sich dem Legitimationsdruck der Kunst folgend in die Position setzt,
dieser Sinn- und Funktionsofferten anzubieten, sondern eher als ihr konzep-
tioneller Gegenentwurf: als Rehabilitierung der Sinnesvermégen als der unte-
ren Vermdégen der Erkenntnis ist es die sensualistische Antwort auf das Wis-
senschaftsparadigma einer rationalistischen Philosophie. Verstehbar wird die
erfolgreich sich durchsetzende Festschreibung der Asthetik als Kunstphiloso-
phie vor dem Hintergrund, dass Kunst und Philosophie als kontemporir sich
ausdifferenzierende Teilsysteme um den Anspruch an die >Wahrheit« konkur-
rieren, die als Uberbleibsel aus alteuropiischer Vormoderne noch im ontolo-
gischen Sinne als ganzheitlich angenommen wird.*® Es ist aber nur ein Streit
um den »Primat ihrer Erfahrung«*”, der die Art und Weise ihres Habhaftwer-
dens, die Form der verstandesmifiigen Reflexion oder die Form der sinnli-
chen Anschauung, zum Inhalt hat. Der Akt der philosophischen Ubernahme
der >Asthetikc« kénnte man als Sicherung ihres alleinigen Anspruchs iiber die
Sphire der Wahrheit deuten, worunter nun auch die Ebene der Wahrschein-
lichkeit subsumiert wird. Er erscheint jedoch willkiirlich durchgesetzt, wenn
man die urspriingliche Funktion der Asthetik — die Reetablierung der Sinne
und ihres Gegenstandes, der Schonheit, — in den Blick nimmt.

Baumgartens Verdienst wird insbesondere in einer erstmaligen Erwei-
terung der Logik um die unteren Vermégen der Wahrheit und Erkenntnis
(episteme) gesehen®®, was immerhin eine »Offnung der Logik fiir Poetik und
Rhetorik«*! beinhaltet, gleichzeitig biete diese Differenzierung in poetisch-
rhetorisches und philosophisch-logisches Denken keine komplette Losung
des >philosophisch-isthetischen Dilemmas« seit der Frithaufklirung.**

Es mufs, wie Baumgarten zu Recht aufzeigt, darum gehen, einerseits das as-
thetische Denken (als rhetorisches) vom logischen abzugrenzen, anderer-
seits einen Ort auferhalb der Rhetorik und innerhalb der Logik fiir es zu
finden und die Moglichkeiten der Logik fiir die Asthetik weiter auszuschdp-
fen.23

18  Vgl. Plumpe: Die Literatur der Philosophie, S.166.

19  Plumpe: Die Literatur der Philosophie, S.166.

20  Vgl. Buchenau: Einbindung von Poetik und Asthetik, S. 84.
21 Buchenau: Einbindung von Poetik und Asthetik, S. 73.

22 Vgl. Buchenau: Einbindung von Poetik und Asthetik, S. 82.
23 Buchenau: Einbindung von Poetik und Asthetik, S. 82.

https://dol.org/10:14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. Acce:

107


https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

Denn seit Thomasius, den Pietisten und den Rationalisten nach Wolff wurde
die Rhetorik von der Logik, der Kunst des Denkens und Wahrheitsfindung
abgegrenzt (80). Die Rhetorik im 18. Jahrhundert wird demnach von der Rhe-
torikforschung recht ausnahmslos auf die »rein formale Kunst des Stils und
des Ausdrucks« (82) beschrinkt. In der vorliegenden Arbeit wird die These
vertreten, dass dieser Ort, der die Moglichkeiten der Logik weiter ausschopft,
die neuerliche Sphire des Asthetischen selbst (unter Ausschluss traditionel-
ler und beschrankter Rhetorikauffassungen) bzw. dariiber hinaus der Ort von
Dichtung und Literatur (unter Einschluss des Rhetorischen als Tropologisches
in einem modernen Sinne) ist. Wahrend die Philosophie von der Logik insbe-
sondere Wahrheit im Sinne von Widerspruchsfreiheit beansprucht, kommt
der Logik in der Dichtung nach Baumgartens Neuordnung der Disziplinen die
Rolle der Wahrscheinlichkeit im Sinne von der (isthetisch) denkbaren Mog-
lichkeit und hypothetischen Stimmigkeit einer literarischen Welt zu, die die
neuen isthetischen Denkformen durchziehen.?* Die Asthetischen Briefe sind
sich dieses philosophisch-isthetischen Dilemmas und den Losungsversuchen
in den >Asthetiken« des 18. Jahrhunderts anscheinend bewusst: Sie sprechen
selbst von den verschiedenen Stufen und Formen der Wahrheit, der Wahr-
scheinlichkeit®> (»Schein der Wirklichkeit«, 26. Brief, oder »Schitzung des
reinen Scheins«, 27. Brief) und des dsthetischen Scheins (26. Brief) in der Ent-
wicklung des Menschen. Der dsthetische Schein wird von Schiller sowohl von
der logischen Wahrheit und der Wirklichkeit einerseits und dem »Betrug« als
Lugenschein und falsches Zeugnis der Wirklichkeit andererseits differenziert
(26. Brief) und stattdessen mit dem Bereich der »Mdglichkeit« assoziiert.2®

24 Vgl. Buchenau: Einbindung von Poetik und Asthetik, S. 78f.

25  Der»Schein« muss sich notwendigerweise von der »Wirklichkeit« und Wahrheit tren-
nen, damit der dsthetische Schein sich entwickeln kann (NA 20. S. 400f., 26. Brief). In
der »Kunst des Scheins« soll der Mensch die »Grenzen der Wahrheit bewahren, denn
er kann den Schein nicht von der Wirklichkeit reinigen, ohne zugleich die Wirklichkeit
von dem Schein frey zu machen.« (Ebd., S. 401) Der Dichter kann bei der Austibung der
Kunst gleich zweifach seine Grenzen tberschreiten: »Sie sehen hieraus, dafd der Dich-
ter auf gleiche Weise aus seinen Grenzen tritt, wenn er seinem Ideal Existenz beylegt,
und wenn er eine bestimmte Existenz damit bezweckt. Denn beydes kann er nicht an-
ders zu Stande bringen, als indem er entweder sein Dichterrecht tiberschreitet, durch
das Ideal in das Gebiet der Erfahrung greift, und durch die bloRe Méglichkeit wirkli-
ches Daseyn zu bestimmen sich anmafst, oderindem er sein Dichterrecht aufgiebt, die
Erfahrungin das Gebiet des Ideals greifen 1a3t, und die Moglichkeit auf die Bedingun-
gen der Wirklichkeit einschrankt« (ebd., S. 401f.).

26 Vgl.deno9.,19.,den 22., den 26. und 27. Brief (NA 20, S. 402).

https://dol.org/10:14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Historische Voriiberlegungen I: Das Asthetische im 18. Jahrhundert

Die Wahrheit des Asthetischen bei Schiller kann aufgrund seiner evidenten
Widerspriichlichkeit demnach nicht der Ort philosophischer Wahrheit sein,
sondern hat eher den hypothetischen und plausiblen Charakter von Dichtung,
man denke dabei an die >Erfindung« des 4sthetischen Staats. Thr Gegenstand
ist die Sphire der denkbaren Moglichkeit und Wahrscheinlichkeit des dsthe-
tischen Scheins.

Baumgarten warnte allerdings auch vor der Gefahr, ein Gedicht mit den
Mitteln der (philosophischen) Wahrheit und (mathematischen) Beweisbarkeit
ZU messen:

Die Widerspruchsfreiheit seiner dichterischen Welt |dsst sich nicht erschop-
fend beweisen, denn die konstitutiven Elemente lassen sich nicht in identi-
sche Satze zerlegen. Gleichzeitig ist es aber auch nicht notwendig, dafd die
Wahrheit eines Gedichtes ganz und gar einsichtig wird — es ist ausreichend,
daf das Gedicht wahr zu sein scheint.?’

Auflerste Wichtigkeit erhilt in diesem Zusammenhang und im Hinblick auf
die weitere Analyse der Asthetischen Briefe in der vorliegenden Arbeit die Aus-
sage Baumgartens zur Widerspruchsfreiheit, welche in Bezug auf das »Dich-
terische« oder Literarische nicht zu beweisen ist.

Zwar ist Schonheit der zentrale Begriff aller Baumgarten nachfolgenden
Asthetiken, ansonsten jedoch weist der Begriff der >Asthetik< eine hohe Per-
meabilitit fiir kontingente Funktions- und semantische Sinnzuschreibungen
auf. Diese Uneindeutigkeit des Begriffs?® findet auch heute beispielsweise
noch ihr Aquivalent in der Unsicherheit der systemtheoretisch orientierten
Literaturwissenschaft iiber den Systemcharakter von Asthetik.

Es geht dabei vornehmlich um die Frage, ob es sich bei der Asthetik Schil-
lers und auch im Allgemeinen um ein Subsystem des philosophischen Sys-

27 Buchenau: Einbindung von Poetik und Asthetik, S.79 (in Anlehnung an Gottscheds
»rhetorische Kategorie der poetischen Wahrscheinlichkeits, S. 79f.).

28 Vgl. Freier: Asthetik und Autonomie, S.330f. Freier spricht von der »eigentiimlichen
Bedeutungsweite und -unschirfe«des Begriffs und beobachtet»den Schwund tiberlie-
ferter und Zuwachs neuer Bedeutungen«zum einen als Folge eines »undisziplinierten
Gebrauch([s]« des Begriffs und zum anderen als Entsprechung der »Erosionen in der
modernen Kunstentwicklung« (331).

29 Vgl.zudem folgenden Abschnitt die so oder so dhnlich formulierten Ausfithrungen im
Aufsatz der Verfasserin: Sinn.

https://dol.org/10:14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. Acce:

109


https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

tems>°, ein eigenstindiges System®' oder um das Kunstsystem selbst®* han-
delt.

In der Forschung der Asthetik wird bis heute die Existenz von koevolu-
tiven und getrennten Systemen angenommen: Asthetik wird dabei als Sub-
system der Philosophie®® und Kunst als eigenstindiges System wahrgenom-
men. Aus der Perspektive eines beigeordneten und eigenstindigen Asthetik-
Systems wiirde dessen Leistung ebenfalls darin gesehen werden, semantische
Sinnofferten fiir ein autonomes Kunstsystem zu stiften.>*

Argumente fiir die Koexistenz von Kunst und Asthetik werden u.a. in den
unterschiedlichen Verhiltnissen der Kunst gesehen, die sie zum einen zur
Asthetik und zum anderen zum Wirtschaftssystem unterhilt.?®

Das Plidoyer fiir die dritte mogliche Systemreferenz, die Identifizierung
des Systems der Asthetik mit dem System der Kunst, wird damit begriindet,
dass in der Systemtheorie die Systemgrenzen nicht durch den Gegenstands-
bereich?® — im Falle der Asthetik wire ihr Gegenstand die theoretische Refle-
xion der Kunst —, sondern durch Kommunikationen konstituiert wiirden.

30  Nach der Meinung in der vorliegenden Arbeit ist dies die (iberwiegende Einordnung
der>Asthetikc Zahlreiche Titel mit dem Namen »Philosophische Asthetik« verweisen
auf diese noch dominierende Unterteilung. Vgl. Anm. 94, Kap. II.

31 Vgl. Englert: Literatur als Reflexionsmedium, S. 59.

32 Vgl. Cho: Selbstreferentialitit der Literatur, S.122f.

33 Vgl. Plumpe: Asthetische Kommunikation I, S.7-11, Plumpe: Die Literatur der Philoso-
phie, S.166 und Niels Werber: s>Economic vices — literary benefits«. Zur Differenzierung
von Literatur, Asthetik und Wirtschaft um 1800. In: SPIEL (Siegener Periodicum zur In-
ternationalen Empirischen Literaturwissenschaft) 12, H. 1. (1993), S. 66ff.

34 Vgl Englert: Literatur als Reflexionsmedium, S. 59. Englert erklart das Entstehen der As-
thetik durch die Nachfrage von semantischen Offerten, da der Wandel der Gesell-
schaftsstruktur semantische Probleme nach sich ziehe (vgl. bes. S. 27-30).

35  Vgl. Werber: sEconomic vices — literary benefits¢, S. 66ff. Das System der Wirtschaft,
das aufgrund seines binaren Funktionscodes (profitabel/unprofitabel) eher auf»inter-
essante< Werke der Literatur ausgerichtet ist, unterhdlt zum System der Literatur ein
anderes Verhiltnis als die Asthetik, die das System der Literatur als Subsystem der
Philosophie mit einem anderen Subcode (schén/hasslich) beobachtet. Zur Entwick-
lung des Literatursystems vgl. Niels Werber: Literatur als System. Zur Ausdifferenzierung
literarischer Kommunikation. Opladen 1992. Zur sMarktsituation< zur Zeit Schillers vgl.
Niels Werber: Der Markt der Musen. Die Wirtschaft als Umwelt der Literatur. In: Ger-
hard Plumpe/Ders. (Hg.): Beobachtungen der Literatur. Aspekte einer polykontexturalen Li-
teraturwissenschaft. Opladen 1995, S. 183-216.

36  Der Gegenstand werde durch die Systemtheorie deontologisiert. Vgl. Cho: Selbstreferen-
tialitidt der Literatur, S.122ff.

https://dol.org/10:14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Historische Voriiberlegungen I: Das Asthetische im 18. Jahrhundert

Die Asthetischen Briefe konnten demnach aus dem Kunstsystem selbst her-
aus geschrieben worden sein als »Selbstthematisierung der Kunst zum Zweck
der Begriindung der Selbstreferentialitit«.” Was die Asthetischen Briefe zeig-
ten, beruhe also auf kunstinterner und nicht kunstexterner Selbstbeobach-
tung.3®

Dass im Ubrigen aber die Philosophie ausgerechnet von der Autonomie der
Kunst unter dem Decknamen der kunstphilosophischen Asthetik nachgerade
wieder Leistungen fiir sich selbst in Anspruch nehmen will, wie sWahrheit«<in
der Form der sinnlichen Anschauung von Vernunftideen oder die Offerten von
Ontologie sowie von Totalitit (besonders des Subjekts und seiner Vermdgen)
u.a., erweist sich dariiber hinaus als paradox.’

Die Suggestion einer nur in der Literatur méglichen >vollen Anschauungs, in
der dem Subjekt die Einheit seiner Vermdgen aufscheint und in ihr die Ein-
heit der Welt, ist aber philosophischen Problemstellungen verpflichtet und
nicht etwa der Konturierung einer spezifisch literarischen Weltkonstruktion

von hohem Unterhaltungswert.4°

Wenn man Autonomie als Selbstbestimmung auffasst, dann bedarf es keiner
externen und heteronomen Bestimmung der Kunst und Literatur durch ein
dufleres (dsthetisches) System, dann werden

Eigenschaften, Funktionen und Wirkungen von Literatur nicht nur in exter-
nen Reflexionsdiskursen, wie etwa demjenigen der philosophischen Asthe-

tik im 18. Jahrhundert, sondern auch in der Literatur selbst reflektiert [..].4'

Festzuhalten bleibt folgendes:
1. Die Semantik von >Asthetik< wird nachgerade und auf uneindeutigen

Voraussetzungen (Baumgarten, Kant, Hegel) beruhend auf den engen
Bereich der Kunstphilosophie festgelegt und in Folge dieser Festlegung

37  Ebd,S.12.

38  Vgl. Cho: Selbstreferentialitit der Literatur, S.122f. Vgl. auch Ort: Medienwechsel und
Selbstreferenz, S. 4. Ort sieht ebenfalls die Mdglichkeit zur Reflexion der Kunst nicht
nur in>externen Reflexionsdiskursen<wie der philosophischen Asthetik, sondern be-
sonders auch in der Literatur selbst in Form von Selbstreflexion gegeben.

39  Vgl. Plumpe: Die Literatur der Philosophie, S. 166ff.

40  Plumpe: Die Literatur der Philosophie, S.167.

41 Ort: Medienwechsel und Selbstreferenz, S. 4.

https://dol.org/10:14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. Acce:

m


https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

spricht die (Literatur-)Wissenschaft iiber die Asthetischen Briefe bis heute
von einer philosophischen oder theoretischen Abhandlung.

2. Aufgrund von Ausdifferenzierung und Autonomie entsteht ein Legitimations-

druck fiir das Kunstsystem. Die Philosophie als externes Reflexionssystem

verpflichtet sich scheinbar, diesem als kunstphilosophische Asthetik Sinn

zu geben und gesellschaftliche Funktionen der Kunst zu formulieren.**

3. Die Umdeutung der Asthetik von der Rehabilitierung der Sinne zur
externen paradoxen Legitimierung und Bestimmung des autonomen
Kunstsystems ist jedoch nicht dem System der Kunst verpflichtet,
sondern philosophischen Problemstellungen.

4. Die Asthetik verbindet sich mit Teilfunktionen der Logik oder schlief3t
diese in sich ein, indem logische Funktionen wie Wahrscheinlichkeiten,
Moglichkeiten und hypothetische Stimmigkeiten in ein neues astheti-
sches Denken oder in das Literarische Einzug halten.

5. Die Rhetorik transformiert im 18. Jahrhundert zu einer Wissenschaft von
Figuren und Tropen sowie zu einer Bedeutung der Tropizitit und Metapho-
rizitit der Sprache®® und hilt ebenfalls Einzug in die Literatur.

Die reine Festschreibung der Asthetik als ein gegeniiber der Kunst exter-
nes und der Philosophie untergeordnetes Reflexionssystem ist, wie bereits
deutlich wurde, ungeklirt angesichts ihrer divergierenden Funktionen und
ihrer Integration von Teilfunktionen der Logik und einer >neuen< Rhetorik.
Die Identitit des Begriffs scheint nicht gegeben, weil dieser mit Program-
men tberhiuft wird, die zwar tiberwiegend mit einer Wiederherstellungs-
und Ganzheitssemantik operieren, die aber auf verschiedene Anwendungsbe-
reiche abzielen: erstens in Richtung Etablierung der Sinnesvermigen als Gegen-
entwurf einer rationalistisch orientierten Philosophie (Baumgarten), zwei-
tens in Richtung Kunst und ihrer theoretischen Bestimmung als Retotalisierung
der vernunftmiRigen und sinnlichen Vermogen (Kant) und drittens in Rich-
tung Philosophie zur Aufstellung eines Hierarchiekonzepts, das Kunst, Kunst-
philosophie und Philosophie aufgrund ihrer divergierenden Funktionen ver-
schiedene Stufen zuweist (Hegel).

Es erweist sich als schwierig, aufgrund der Oszillation ihrer Programme
zwischen Kunst und Philosophie die Asthetik auf eine eindeutige Funktion fest-

42  Sietut das, obwohl sie selbst einen Teil der Funktionen der Kunst abspricht, indem sie
es in seiner Funktion auf den Bereich der unteren Erkenntnisvermogen reduziert.
43 Vgl. Matzner: Die Poesie der Metonymie.

https://dol.org/10:14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Historische Voriiberlegungen I: Das Asthetische im 18. Jahrhundert

zulegen. Die Zuweisung der Asthetik zum philosophischen System als der
Kunst externes Reflexionssystem erweist sich als kontingent angesichts ihrer
divergierenden Funktionen und Themen.**

Die Skizzierung des philosophiegeschichtlichen Hintergrunds des Asthe-
tikbegriffs ist insofern fiir die vorliegende Analyse von Relevanz, als gezeigt
werden soll, dass die Etablierung einer Semantik der Kunstphilosophie im
Diskurs iiber die Asthetik kontextuelle Bezugnahmen auf philosophische
und philosophie-geschichtliche Problemstellungen zur Folge haben. Der
forschungsbezogene Zugang zu den Asthetischen Briefen aus der Perspektive
der Philosophie korreliert mit der Ansicht, dass es sich um eine (wortlich
zu nehmende) lineare >Theorie« Schillers handelt. Der Begriff der >Asthetike
auf das 18. Jahrhundert bezogen meint in spezifischer Terminologie den
sterminierten< Bereich der kunstphilosophischen Abhandlung tiber die Be-
deutung des Schénen, und nicht, was angesichts der obigen Erliuterungen

44 In heutiger Zeit verweisen Biicher, die vermehrt wieder das >Asthetische< oder >Ais-
thetikc im Titel haben, auf eine mehrdeutige und letztlich ungeklarte semantische
Spielwiese. Das Asthetische ist beispielsweise auch in anderen Wissenschaften zu fin-
den, vgl. Reichert: Einfiihrung in die philosophische Asthetik. Heutige Entwiirfe der As-
thetik, Aisthetik oder des Asthetischen iibernehmen teilweise die urspriinglichen De-
batten und entwerfen aber auch neue und eigene Konzepte. Da gibt es beispielsweise
das Buch von Georg W. Bertram, der selbst »Eine Asthetik« schreibt wie im Untertitel
seines Buches zu lesen ist: UBER die »Kunst als menschliche Praxis« (Ders.: Kunst als
menschliche Praxis. Eine Asthetik. Berlin 2014). Vgl. eine jeweils andere Akzentuierung
des Asthetischen bei Mersch: Epistemologien des Asthetischen oder Gernot Bshme: Ais-
thetik. Miinchen 2001. Aufgrund der laut Gernot Bohme nicht systematisch zu begrin-
denden Rubrizierung der Asthetik als philosophische Asthetik beschiftigt er sich eher
mit der modernen Asthetik des Geschmacks in der Tradition Kants, kniipft aber auch
an die natiirliche Asthetik seit Baumgarten an und interessiert sich auch fiir die Asthe-
tik des Designs. D.h. der Bereich der Asthetik war urspriinglich auch mit dem Bereich
des Materiellen verkniipft—auch heute noch gibt es eine »Asthetik der Natur« (Gernot
Bohme) — oder artifiziell erzeugte Kunst- und Prasenzeffekte, die Dingen dhnlich sind.
Im Begriff der »asthetischen Erfahrung« kiindigt sich aufierdem das Aufbrechen von
Sinn und Prasenz an und die Moglichkeit, dass Reales und Artefakt oder Zeichen und
Ding zusammengedacht werden kénnen (vgl. Koch/Voss (Hg.): Zwischen Ding und Zei-
chen). Die begriffliche Verschiebung in Richtung >asthetische Erfahrung< konnte man
geschichtlich aus der >dsthetischen Wahrnehmung< oder dem >sinnlichen Vermégenc«
bei Baumgarten beispielsweise herleiten, denn diese implizieren ebenfalls, wie in der
Wahrnehmung, zugleich etwas Subjektives und auch Objektives, das einemerscheint«
oder>durchscheint«. Dieses kann heutzutage, je nach Kontext, entweder ein artifiziell
erzeugtes Prisentes oder auch etwas Empirisches bedeuten.

https://dol.org/10:14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. Acce:

13


https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

ebenso plausibel wire, eine Abhandlung tiber die sinnliche Wahrnehmung
oder eine isthetische im Sinne einer kunstvollen, d.h. >selbst idsthetisiertenc
Abhandlung.

Es sei noch angemerkt, dass infolge der konventionellen Einordnung der
Schillerschen Asthetik als Kunstphilosophie ihr demgemif der kunstexterne
Beobachterstandort der Philosophie unterlegt wird. Aus diesem Grunde fithrt
die dargestellte paradoxe Leistungserwartung des philosophischen Systems
an das autonome Kunstsystem auch zu einer Deutung der Widerspriichlich-
keit bei Schiller.

https://dol.org/10:14361/9783839458426-004 - am 14.02.2026, 06:33:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839458426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

