Vernunft — verpflichtend und vielfiltig!

Vorbemerkungen

Es gibt verschiedene Arten zu philosophieren: Wir interpretieren, wir ar-
gumentieren und wir versuchen, uns auf diese Weise unseren jeweiligen
Zuhorern verstandlich zu machen oder sie davon zu uberzeugen, ihre
Meinungen zu dndern. Wir beschreiben etwas auf eine neue Weise, wir
weisen auf etwas hin, wir belegen etwas und begriinden es — und indem
wir versuchen, tiberzeugende Griinde vorzubringen, mussen wir mit Ge-
genargumenten rechnen, und damit befinden wir uns schon in einer dis-
kursiven Situation mit unseren Mitdiskutanten und deren Standpunkten.

Um sicherzugehen, dass die Pointen, die man vorbringt, richtig ver-
standen werden, kann man versuchen, seine eigene Position zu beschrei-
ben und auch das philosophische Umfeld, so wie man es aus dieser Posi-
tion heraus wahrnimmt. Eine Art, den eigenen Standort zu beschreiben,
besteht nun darin zu schildern, wie man dorthin gelangt ist — woher
man gerade kommt und weshalb. Die narrative Form des Berichts hat
den Vorteil, dass sie nicht nur die eigene aktuelle Position erldutert, son-
dern auch die Richtung, in der man denkt.

Hierdurch ist die Philosophie als eine Tatigkeit und eine Bewegung
verstanden. Sicher, das Philosophieren erfordert verschiedene Aktivi-
taten, und es gibt unterschiedliche philosophische Lernprozesse und Er-
fahrungen, zum Beispiel solche, die aus pragmatisch-hermeneutischen
Analysen der internen Zusammenhinge von Begriffen und Beispielen
herriithren. Es sind Entwicklungsprozesse, die unsere Sensibilitat fiir
diese Gedankenginge und Fragestellungen schiarfen. Um aber solche Er-
fahrungen zu machen, um solche Lernprozesse zu durchlaufen, braucht
es Zeit. Es braucht Zeit, sich mit philosophischen Begriffen und den

1 Die Frage der pragmatischen Vernunft im Spannungsfeld zwischen Transzen-
dentalpragmatik (wie bei Karl-Otto Apel) und Sprachspielpragmatik (wie
beim spaten Ludwig Wittgenstein) ist von mir mehrmals diskutiert wor-
den, auf Deutsch zuerst in Die pragmatische Wende: Sprachspielpragma-
tik oder Transzendentalpragmatik?, herausgegeben von Dietrich Bohler,
Tore Nordenstam und Gunnar Skirbekk, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1986, sowie in der urspriinglichen Version des vorliegenden Aufsatzes, der
unter dem Titel »Rationalitit — universal und pluralistisch?« in der Fest-
schrift fur Dietrich Bohler, Philosophieren aus dem Diskurs. Beitrige zur
Diskurspragmatik, hrsg. von Holger Burckhart und Horst Gronke, Wiirz-
burg: Konigshausen & Neumann 2002, S. 89-104, veroffentlicht wurde.
Ubersetzung von Ina-Maria Gumbel. Der vorliegende Text ist teilweise neu
geschrieben.

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

entsprechenden Beispielen vertraut zu machen (zum Beispiel in biome-
dizinischer Ethik) und auch um die Fihigkeit zu einem kritischen diskur-
siven Umgang mit diesen Begriffen und Beispielen zu erwerben. Solche
Lernprozesse erfordern Zeit und wechselseitige Auseinandersetzungen.
Das kann ein Aufsatz, isoliert gesehen, nicht leisten.

Doch ich werde hier versuchen, meinen Standpunkt und meine
Denkweise zu erldutern, indem ich die Stadien der philosophischen Er-
fahrungen beschreibe, die mich dorthin gefiihrt haben. So ist ein kurzer
und vereinfachter, ein aus der Erinnerung rekonstruierter Bericht ent-
standen. Vielleicht kann ich hoffen, mich dadurch etwas verstiandlicher
zu machen. Eine weitergehende Auseinandersetzung wirde zeitauf-
wendige und wechselseitige Lernprozesse hinsichtlich der entschei-
denden Gedankenginge und Fragestellungen erfordern. Mein Bericht
umfasst nur die ersten Schritte in einem solchen diskursiven Prozess,
mehr nicht.

Erster Schritt

Mein rekonstruierter narrativer Bericht beginnt mit der analytischen
Philosophie (obwohl ich in Wirklichkeit von der Existenzphilosophie
ausgegangen bin?), weil sich fiir mich eine analytische Art und Weise zu
philosophieren als niitzlich erwiesen hat. Dazu einige kurze Hinweise:

(a) Diskussionen tiber Kategorienfehler (wie »sieben ist grin«) und
kontextuelle Widerspriiche (wie »Der Konig von Frankreich ist
kahlkopfig«) haben klargemacht, dass es eine dritte epistemologi-
sche Kategorie gibt, die sich sowohl von der empirischen Wahrheit
oder Falschheit als auch von der formalen (positiven oder nega-
tiven) Analytizitit unterscheidet.?

(b) Diese dritte Kategorie verweist uns auf konstitutive Sinnbedingun-
gen der Sprache, genauer gesagt, auf begriffliche und kontextuelle
Voraussetzungen fur einen kognitiven Sinn in Form von wahren

2 Skirbekk, Gunnar: Nibilisme? Oslo: Tanum 1958. Englische Ubersetzung:
Nibilism? Bergen: SVT Press, 1972.

3 Vgl. klassische Texte tiber category mistakes und reduction ad absurdum
arguments von Gilbert Ryle: Philosophical Arguments, Oxford: Clarendon
Press 1945 und »Categories«, in: Proceeding of the Aristotelian Society (38),
1937/38,S. 189—206; auch in: A. G. N. Flew (Hrsg.), Logic and Language.
Second Series, Oxford: Blackwell, neue Auflage 1973. Dazu auch Gunnar
Skirbekk: Praxeologie der Moderne. Universalitit und Kontextualitit der
diskursiven Vernunft, Weilerswist, Velbriick Wissenschaft 2002: S. 27-51.
Eine frithere englischsprachige Version: Rationality and Modernity, Oslo/
Oxford, Scandinavian University Press/Oxford University Press, 1993.

I0

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

oder falschen Aussagen. Negativ ausgedriickt: Wenn wir solche
Voraussetzungen vernachlissigen oder verletzen, wie in Fillen von
Kategorienfehlern oder kontextuellen Widerspriichen, enden wir in
einer gewissen Sinnlosigkeit, einer Absurditit. Dies fithrt uns zu den
»transzendentalen Argumenten« in Form von informellen reductio
ad absurdum-Argumenten oder »Absurditidtsargumenten«: Indem
wir einige solche Voraussetzungen vernachldssigen oder verletzen,
erhalten wir eine Absurditit (Sinnlosigkeit), und indem wir tber
diese Absurditit nachdenken, werden wir uns der Rolle der vernach-
lassigten oder verletzten Voraussetzungen bewusst, das heifdt, wir
erkennen sie als konstitutiv fiir sinnvolle sprachliche Ausdricke.*
Diese Denkweise stellt keine transzendentale Argumentation im
traditionellen Kantischen Sinne dar. Sie befasst sich mit begriffli-
chen Argumenten einer Sprachphilosophie, nicht einer Philosophie
des Bewusstseins. Ausgehend von etwas Gegebenem, oder vielmehr
einer Beschreibung von etwas Gegebenem, bleiben die konstitu-
tiven Notwendigkeiten, die sich aus einer solchen Argumentation
ergeben, relativ zu diesem Ausgangspunkt. Aus einer semantischen
Perspektive eroffnet sich hier ein Diskurs iiber »Rahmen und In-
halt«, in welchem die konstitutive Natur dieser Vorbedingungen
interpretiert wird in Bezug auf die kontextuell vorgegebene Rah-
men-Inhalt-Beziehung, und in diesem Sinne konnen die konstitu-
tiven Bedingungen kontingent genannt werden.

Wie auch immer man den epistemischen Status dieser Vorbedingun-
gen interpretieren mag, die analytische Methode, sie aufzuzeigen,
fihrt uns eine Vielfalt von »Sinnzusammenbriichen« vor Augen.
Zum Beispiel konnte die Auflerung »Mein Hund zihlt bis zehn«
entweder als wahr oder falsch angesehen werden, wohingegen die
Auflerung »Mein Hund zihlt bis tausend-und-elf« mit Sicherheit
ohnehin als empirisch falsch anzusehen ist, jedenfalls in der Welt,
die wir kennen. Entsprechend ist die Aufferung »Mein Hund ist von
Natur aus grin« in der uns bekannten Welt hochstwahrscheinlich
empirisch falsch, wohingegen die AufSerung »Mein Hund liest Zei-
tung« als eher unsinnig erachtet wiirde (als ein Kategorienfehler)
und nicht nur als empirisch falsch —was umso mehr fiir die Auflerung
»Mein Hund hat einen Doktortitel in Philosophie« gelten wiirde: Es
gibt keinen Grund, diese Behauptung empirisch zu untersuchen, um
herauszufinden, ob es sich tatsichlich so verhilt. Diese Auflerung
ist empirisch so unplausibel, dass sie hochstwahrscheinlich fiir ab-
surd gehalten werden muss. Aber sie ist nicht absurd in dem Sinne,
dass wir keine Karikatur eines Hundes entwerfen konnten, der

Hoffentlich. Denn wir haben hier das Problem, wie die jeweiligen Voraus-
setzungen zu verstehen, wie sie begrifflich (sprachlich) darzulegen sind.

IT

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

alle moglichen Sachen machen — nicht nur Zeitung lesen, sondern
auch rechtmifig seinen Doktortitel erwerben; in Disney-ahnlichen
Filmen ist das durchaus iiblich. Wenn ein Fall wie dieser also fur
absurd gehalten wird, sollte zumindest hinzugefiigt werden, dass
ein solcher Fall denkbar (bzw. vorstellbar) wire im eben genann-
ten Sinne. Gleichwohl gibt es Auflerungen, die absurd im Sinne von
undenkbar sind, wie die Auflerung »Mein Hund ist der 1. Mai«.s
In diesem Fall gibt es keine Moglichkeit, daraus eine Karikatur zu
machen, nicht einmal fiir einen Walt-Disney-Film.

Es geht jetzt darum, dass uns diese Falle eine Vielfalt von »Falschhei-
ten« vor Augen fiihren, und dartiber hinaus sogar eine Gradualitat: von
empirischer Falschheit, die wir nachpriifen konnen, iiber empirische
Falschheiten, die so ungereimt sind, dass eine Nachpriifung kaum sinn-
voll wire, weiter iiber schlichte Ungereimtheiten, die aber »denkbar«
sind, bis hin zur volligen Absurditit des Nicht-Denkbaren (Nicht-Vor-
stellbaren). Dies ist das vorliufige Ergebnis aus dem ersten Schritt.

Zweiter Schritt

Mit der pragmatischen Wende hat sich die semantische Dichotomie von
Rahmen und Inhalt gewissermaflen tiberholt, namlich zugunsten einer
Analyse von handlungskonstitutiven Faktoren durch Sprachaktanalysen.
Die sogenannte Praxeologie der Schiiler des spaten Wittgensteins ist hier
hervorzuheben.® Ihre Methode zu philosophieren zeichnet sich durch ge-
naue und behutsame Analysen von konstitutiven Merkmalen anhand
von ausgewdhlten Beispielen fiir einfache Handlungen aus — konstitu-
tiv in dem Sinne, dass eine Handlung der ausgewihlten Art ohne diese

s Auflerungen konnen auf verschiedene Weise interpretiert und kontextuali-
siert werden. Zum Beispiel konnte in einem poetischen Text die Auflerung
»sieben ist griln«, die unmittelbar als ein Kategorienfehler erscheint, als
sinnvoll interpretiert werden, z.B. in dem Sinne, dass die Zahl 7 fiir Hoff-
nung steht, was durch das Wort »griin« weiter angedeutet wird. Dieser
Punkt (die potentielle Vieldeutigkeit sprachlicher Auflerungen) ist einerseits
trivial, anderseits implikationsreich, vor allem wenn er nicht hinreichend be-
ricksichtigt wird, vgl. meine kritischen Anmerkungen zum Schema der vier
allgemeinen Geltungsanspriiche (bei Apel und Habermas) im nachsten Auf-
satz »Wahrheit und Begriindung«.

6  In unserem Zusammenhang ist vor allem Jakob Meloe zu erwihnen, vgl.
Gunnar Skirbekk (Hrsg.): Praxeology, Oslo: Universitetsforlaget 1983.
Sonst vgl. den Sammelband Die pragmatische Wende. Sprachspielpragma-
tik oder Transzendentalpragmatik?, hrsg. von Dietrich Bohler, Tore Nor-
denstam und Gunnar Skirbekk, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986.

I2

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

Merkmale nicht moglich gewesen wire. Zum Beispiel ist es nicht der
gesamte Korper des Handelnden, wie er sich uns zeigt, sondern es sind
nur jene Korperteile und Fahigkeiten, die er fiir einen spezifischen Hand-
lungsakt benotigt (zum Beispiel beim Schmieden eines Hufeisens), die als
konstitutiv fiir diese Tatigkeit angesehen werden. Diese Korperteile und
Fahigkeiten reprisentieren den Korper, der notwendig ist fiir diesen je-
weiligen Akt; ohne sie wire diese Art von Tatigkeit nicht moglich gewe-
sen. Ebenso reprasentieren die Einsichten, die ein Handelnder benotigt,
um eine Handlung auszufiihren, die handlungskonstitutiven Einsichten.
Und die Objekte, die fiir diese Handlung benotigt werden, reprasentie-
ren die handlungskonstitutiven Objekte. Folglich gibt es pragmatische
(handlungskonstitutive) Notwendigkeiten, nicht nur empirische Fakten
und semantische Bestimmungen, nicht nur Kontingenz und rein logische
Notwendigkeit. Aber einige dieser handlungskonstitutiven Notwendig-
keiten sind gewissermafsen kontingente Notwendigkeiten — etwa in dem
Sinne, dass wir sagen konnten, dass unsere korperliche Konstitution eine
andere hatte sein konnen, als sie ist. Aber vorausgesetzt, dass sie so ist,
wie sie ist, sind einige spezifische korperliche Eigenschaften konstitu-
tiv fur bestimmte Handlungen; und zwar in dem Sinne, dass sie fur die-
se Art von Titigkeiten notwendig sind, obwohl es aus entwicklungsge-
schichtlicher Perspektive einigermafen zufillig ist, dass wir den Korper
haben, den wir haben. Aber nicht absolut zufillig — solange wir noch
»wir« bleiben.”

Kurz zum praxeologischen Ansatz: Unsere Einsichten sind in unsere
Handlungen eingebettet und konnen durch beispielbezogene Analysen
erklart werden, weil wir grundsatzlich in einer Welt leben, die aber ver-
schiedene, miteinander mehr oder weniger verbundene Tatigkeiten be-
inhaltet und in jedem Fall durch die diesen Tatigkeiten innewohnenden
Begriffe zu erfassen ist. Reduktionistische Ansidtze wie im Behavioris-
mus und in den klassischen Subjekt-Objekt-Modellen konnen dadurch
tiberwunden werden: Der Mensch als Handelnder ist firr den Praxeolo-
gen »in-der-Welt«, bestimmt durch die miteinander verbundenen, kon-
stitutiven Faktoren der jeweiligen Handlungen.

Dies ist ein pragmatischer Ansatz, nicht nur ein semantischer. Er ist
fallbezogen und vorsichtig, selbstreflexiv kritisch auch fiir den eigenen
Sprachgebrauch, indem die »groffen Worte«, die nicht kontext- oder
gesprachsbezogen sind, vermieden werden. Philosophischen Gegnern

7 Uber die Méglichkeiten, den Menschen durch die Biotechnologie neu zu
»gestalten«, moglicherweise als » Supermenschen«, siehe z.B. Silver M. Lee:
Remaking Eden. Cloning and Beyond in a Brave New World, London:
Phoenix 1999, und fiir aktuelle Diskussionen tiber human enhancement
und transhumanism z.B. Raymond Kurzweil: The Singularity is Near: When
Humans Transcend Biology, New York: Penguin 2005. Weitere Bemerkun-
gen im dritten Aufsatz des vorliegenden Bandes.

13

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

gegentiber wird »sinnkritisch« vorgegangen — man versucht die Aporien
der alternativen Denkweisen aufzuzeigen. Dadurch versucht man, iiber
die via negativa der Absurdititsargumente auch die entsprechenden
sinnkonstitutiven Faktoren in den Blick zu bekommen. Die aufgezeigten
konstitutiven Faktoren menschlichen Handelns erweisen sich aber als
unterschiedlich, je nach den verschiedenen Handlungstypen und je nach
der Verallgemeinerungsebene der durchgefiihrten Analyse.

Kritisch, gegen die Praxeologen, konnte man anmerken, dass die
Reflexivitdt, die selbstbezuigliche Reflexion, dieses praxeologischen
Ansatzes oft nur stillschweigend vorausgesetzt, nicht thematisiert und
diskutiert wird und dass die ihn auszeichnende Skepsis gegeniiber
grofsen Worten und abstrakten Theorien oft zu einer Missachtung
der Philosophie als einer der Analyse wurdigen Tatigkeit gefuhrt hat.®
Mehr noch: Wenn Beispiele philosophisch herausgearbeitet und nicht
nur padagogisch benutzt werden sollen, wird die besondere Auswahl
der zu verarbeitenden Beispiele zu einer entscheidenden Frage. In der
klassischen Praxeologie sind die ausgewihlten Beispiele aber oft eng
an ein bestimmtes handwerkliches Geschick gebunden und fiir die mo-
derne Welt nicht reprasentativ.’

Dritter Schritt

Wissenschaftliche Titigkeiten sind Beispiele fur moderne Tatigkeiten.
Diese Tatigkeiten sind institutionell eingebettet unter anderem in dem
Sinne, dass sie normativ geregelt sind, zum Beispiel durch wissenschafts-
interne Normen. In einer Pragmatik der Forschung konnen Methodo-
logien als normative Systeme analysiert werden, einschlieSlich der Ar-
gumentation. Das heifSt nicht, dass es unproblematisch wire, solche
Normen aufzustellen. Noch heifdt es, dass diese immer befolgt wiirden.
Es gibt aber Griinde zu behaupten, dass gewisse Normen konstitutiv sind
fuir diese Tatigkeiten, und deshalb konnte man auch auf solche Handlun-
gen fallbezogene Analysen anwenden, und zwar auch mit Absurditats-
argumenten im Hinblick auf die darin eingebetteten Formen von Sinn-
konstitution.

8  Vgl. den Praxeologen Jakob Meloe, z.B. in Gunnar Skirbekk (Hrsg.): Pra-
xeology, Oslo: Universitetsforlaget 1983.

9  Das gilt bestimmt fiir den Praxeologen Jakob Meloe, der vom spaten Witt-
genstein inspiriert ist, wohl auch fiir den frithen Heidegger, vgl. dazu die
kritischen Bemerkungen zu einer Auswahl von Beispielen in Heidegger bei
Anne Granberg: »Life-World Analysis in Heidegger: An Ontology of the
Workshop?«, in: Gunnar Skirbekk (Hrsg.), On Pragmatics — Contributions
to Current Debates, Bergen: Filosofisk institutt skriftserie nr. 20, S. 13-38.

4

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

Eben dies hat Knut Erik Traney getan. Er konzentriert sich auf soge-
nannte »grundlegende kognitive Akte« (basic cognitive acts).*® Er unter-
scheidet zwei Arten von solchen Akten, die aber grundsitzlich miteinander
verbunden sind: die » Aneignung« (acquisition) von Geltungsanspriichen,
wenn eine Person sie »akzeptiert, verwirft oder das Urteil zuriickhalt«,
und ihre »Kommunikation« (communication), wenn eine Person sie
»behauptet, ablehnt oder dazu schweigt«. Einfacher ausgedriickt kon-
zentriert sich die erste Art (die » Annahme-Familie«) auf das Person-Ar-
gument-Verhaltnis, die letztere (die »Mitteilungs-Familie«) auf das
Person-Person-Verhaltnis — zwei Perspektiven, die intern miteinander
verbunden sind. Da diese Analysen selbst eine argumentative Tatigkeit
sind, entsteht hier ein Element von Selbstreferenz, das den transzendental-
pragmatischen Charakter dieser Analyse hervorhebt. Hier einige der von
Traney behandelten Falle:*

»Es ist obligatorisch, p zu akzeptieren,
wenn p bekanntermafSen wahr ist.«
»Es ist nicht zulissig, p zu akzeptieren,
wenn p bekanntermafsen falsch ist.«
»Es ist obligatorisch, p zu verwerfen,
wenn p bekanntermafsen falsch ist.«
»Es ist nicht zuldssig, p zu behaupten,
wenn man keinen Grund fiir p hat.«

Diese Beispiele sind in einer legalistischen Sprache formuliert. Tranoy
schligt vor, sich mit einer moralischen Sprache zu begniigen. Es liegt au-
8erdem nahe, den epistemischen Status dieser Normen mit dem der kon-
stitutiven Bedingungen gleichzusetzen, da wir hier ja mit Hilfe von Ab-
surditdtsargumenten vorgehen konnten: Ein Leugnen einer jeder dieser
Normen schiefit (so geht das Argument) eine Absage an die Forschung
mit ein, und insofern eine Art von Sinnwidrigkeit — vor allem, wenn man
berticksichtigt, das auch philosophische Analysen durch allgemeine wis-
senschaftsinterne Normen konstituiert sind.

Was genau ist der epistemische Status der einzelnen Normen? Mit den
genannten Beispielen konnten wir anfangen, mit sorgfaltigen Analysen
und Diskussionen in jedem Einzelfall, und von dort aus zu anderen
Faillen ubergehen. Aber hier, in diesem kurzgefassten Bericht, miissen
wir es in einer grofSziigigeren Weise tun: Wenn wir die drei fritheren
Fille (aus der »Annahme-Familie«) in Betracht ziehen, konnen wir

10 Vgl. Knut Erik Traney: »Norms of Inquiry: Methodologies as Normative
Systems«, in: Ragnar Fjelland et al. (Hrsg.), Philosophy Beyond Borders,
Bergen: SVT Press 1997, S. 93-103.

11 Ibid., S. 98-100, meine Ubersetzung.

15

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

behaupten, dass diese Normen fiir jede normale Person verbindlich sein
miissen, wenn p bekanntermafSen wahr beziehungsweise falsch ist. Eine
verniinftige Person zum Beispiel, die begreift, dass »zwei plus zwei vier
ist«, muss dies akzeptieren und kann es nicht bestreiten. Es scheint sich
um eine Notwendigkeit zu handeln, die fir das Person-Sein konstitutiv
ist. Mit anderen Worten: Wenn jemand eine dieser Normen, wenn p
bekanntermaflen wahr beziehungsweise falsch ist, verletzt, wiirden wir
vermutlich sagen, dass diese Person ein schwerwiegendes Problem hat;
wir wiirden es aber eher fir ein mentales Problem als ein moralisches
(oder rechtliches) halten.

Zwar sind die Fille, in denen man von der Gultigkeit von p mit Recht
uberzeugt ist, eher die Grenzfille. Beispiele solcher Grenzfille seien ein-
fache logische Schlisse (wenn keine logischen Fehler vorliegen), einfache
Wahrnehmungen (wenn keine Tauschungen vorliegen), einige Gewiss-
heiten der Lebenswelt (so wie die der Perspektivitit unseres sinnlichen
Erkennens) und — so mochte ich hinzufiigen — einige philosophische
Einsichten uber performative Widerspriiche. Meistens gibt es aber nur
mehr oder weniger wohlbelegte Auffassungen, die durch eine diskursive
Kommunikation zu uberpriifen sind. Deshalb ist die » Annahme-Fami-
lie« mit der »Mitteilungs-Familie« verbunden: Was wir in diesen Fillen
(die nicht zu den Grenzfillen gehoren) als wahr akzeptieren, ist fiir jede
einzelne Person tiber Kommunikation und Argumentation vermittelt.
(Sagen wir lieber; »auch deshalb« — denn auch durch die notwendige
Sozialisation sind wir als Personen immer schon durch Kommunika-
tion geprigt.) So erhalten wir die bekannte argumentationskonstitu-
tive Norm: die des »eigentiimlichen zwanglosen Zwangs des besseren
Arguments«.' Traney sagt: »Wir tadeln eine Person, die sich weigert,
p zu akzeptieren (oder die p gar verwirft), wenn angemessene Belege
und Argumente vorliegen.«'3 In diesen Fillen hat die konstitutive Norm
definitiv den Status einer moralischen Norm. Doch gibt es in der »An-
nahme-Familie«, wie schon angedeutet, einige Fille, Grenzfille, wo das
Miissen vor allem als konstitutiv anzusehen ist und kaum als moralisch.

Wenn wir aber den letzten (vierten) Fall, den aus der »Mitteilungs-
Familie«, in Betracht ziehen, andert sich das Bild. Es ist moglich, anderen
zu erzihlen, was man selbst fiir unwahr hilt, in einem Sinne, in dem es
nicht moglich ist, sich selbst zu beltigen (auch wenn es verschiedene For-

12 Jirgen Habermas schon in Wahrheitstheorien, u.a. veroffentlicht in: Helmut
Fahrenbach (Hrsg.), Wirklichkeit und Reflexion: Walter Schulz zum 6o. Ge-
burtstag, Pfullingen: Verlag G. Neske 1973, S. 211-266, Anm. 2, S. 240.

13 Vgl. Knut Erik Traney: »Pragmatik der Forschung. Methodologien als
normative Systeme«, in: Dietrich Bohler, Tore Nordenstam und Gunnar
Skirbekk (Hrsg.), Die pragmatische Wende. Sprachspielpragmatik oder
Transzendentalpragmatik?, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986: S. 43.

16

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

men von Selbsttauschung durchaus geben mag).*+ Aus diesem Grunde
haben diese Normen der »Mitteilungs-Familie«, zum Beispiel das Ver-
bot, p zu behaupten, wenn man p als falsch erkennt, grundsitzlich einen
moralischen Status: Sie zu uUbertreten ist tadelnswert. Aber sind diese
Normen konstitutiv? Eine bejahende Antwort auf diese Frage erfordert
eine ausgedebntere Beweisfiibrung als in den fritheren Fillen (mit
bekanntermafSen wahren p’s innerhalb der » Annahme-Familie«).

(1) Man kann hier mit Bezug auf unsere Abhangigkeit voneinander ar-
gumentieren, was das sogenannte Wahrheitsgewerbe (the trade of
truth) betrifft: Wir sind alle fehlbar und endlich und konnen daher
unmoglich alle Wahrheitsanspriiche selbst tiberpriifen; folglich sind
wir auf das Wissen aus zweiter Hand und damit auf einander ange-
wiesen. Eine Gemeinschaft von Wissenschaftlern bedarf daher dieser
Normen des wechselseitigen Vertrauens. Nicht dass diese Normen
nicht hin und wieder iibertreten oder verletzt wiirden, aber sie sind
als vertrauensbildende Normen fiir diese Art von Forschung unab-
dingbar.

(2) Wir konnen aber auch im Sinne der Universalpragmatik argumentie-
ren: In unseren Sprechhandlungen ist die Aneignung einer kommuni-
kativen Kompetenz schon vorausgesetzt und dadurch die Grundlage
eines gegenseitigen Vertrauens — womit wiederum nicht jene empiri-
sche Tatsache geleugnet wird, dass wir uns in vielen Fillen de facto
nicht vertrauenswiirdig verhalten.

Fiir beide Fille (1 und 2) gilt, dass es sich um umfangreiche Beweis-
fithrungen handelt, die die konstitutive Natur dieser Normen der » Mit-
teilungs-Familie« (der »Kommunikations«-Klasse) begriinden.

Drei Punkte sind hier erwidhnenswert:

a) Die Diskussion solcher Fille verweist auf die philosophische Frage
des Verhaltnisses zwischen dem Konstitutiven und dem Moralischen.

b) Die Art und Weise, wie man hier philosophiert, ist eine der genau-
en Fallanalysen, um zu sehen und sichtbar zu machen, was sich als
konstitutiv und als moralisch erweist — durch sorgfaltige Analyse, mit
Blick auf die Nuancen. (Wie man auch sagt: »Der Teufel steckt im
Detail«.)

¢) Indem man solche Analysen von unterschiedlichen Fillen durch-
fithrt, kann man sehen, dass der epistemische Status von Fall zu Fall
unterschiedlich ist: Ich habe angedeutet, dass gesagt werden kann,

14 Vgl. z.B. die Fille, die von Jon Elster diskutiert wurden, in »Belief, Bias and
Ideology«, in: Martin Hollis und Steven Lukes (Hrsg.), Rationality and Re-
lativism, Oxford: Blackwell 1982: S. 125-148.

17

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

dass alle vier oben erwihnten Fille »konstitutive Normen« enthal-
ten, aber wenn ihre konstitutive Natur aufgezeigt werden soll, muss
im letzteren Fall umfassender argumentiert werden als in den drei
ersteren und die Normen des letzteren Falles konnen leichter »#10-
ralisch« genannt werden als die der ersten drei, wenn es um die er-
wahnten Grenzfille geht. Wenn dem so wire, konnten wir sagen,
dass diese Normen nicht alle denselben epistemischen Status haben:
Einige von ihnen konnten in einem Sinne moralisch genannt wer-
den, in dem das fiir die anderen nicht angemessen ist. Beide Pointen
sind philosophisch wichtig: eine epistemische Vielfalt innerhalb des
transzendentalen Denkens und dartber hinaus ein gradueller Unter-
schied im Hinblick auf das in diesen konstitutiven Normen enthal-
tene moralische Element — zwei Pointen, die interessante Antworten
nahelegen auf die Frage nach der Einheit der diskursiven Vernunft
und auf die vieldiskutierte Frage, inwieweit konstitutive Merkmale
auch moralisch verbindliche Normen sein konnen. Diese Antworten
sind durch unsere »bescheidene« Methode moglich geworden: eine
Skepsis gegeniiber den »grofSen Worten« in der Philosophie, gegen-
uber dem abstrakten Denken mit anspruchsvollen Begriffen und Po-
sitionen und eine Zuversicht in die sorgfiltige Analyse einer Vielzahl
von Fallen.

Vierter Schritt

Apel und Habermas sind Philosophen, die die »pragmatisch-linguis-
tische Wende« vollzogen haben,*s indem sie die Pointe eines Positions-
wechsels erkannt und die entsprechenden Lernprozesse durchlaufen
haben, kaum aber, indem sie ihre Methode zu philosophieren verandert
hitten; in letzterer Hinsicht (die neue Art zu philosophieren) ist meines
Erachtens von den Wittgensteinianischen Praxeologen mehr zu lernen
als von Apel und Habermas. Gleichwohl beteiligten sich letztere an
einer Ausarbeitung der Sprechakttheorie zu einer Universalpragma-
tik, obwohl beide sie am Ende recht unterschiedlich beurteilt haben:
Habermas begreift sein eigenes Werk als eines der Rekonstruktion.
Er verzichtet darauf, Absurdititsargumente zu entwickeln, und er ist
der Meinung, dass Apels transzendentale Argumente aus performa-
tiven Selbstwiderspriichen nur begrenzte Giiltigkeit haben. Was im-

15 Vgl. Richard Rorty (Hrsg.): The Linguistic Turn. Recent Essays in Phi-
losophical Method, Chicago: University of Chicago Press 1967; Karl-Ot-
to Apel: Transformation der Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1973; Jurgen Habermas: Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Auf-
sdtze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999: S. 65-101, 235 ff.

18

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

mer diese Kontroverse bedeuten mag, sowohl Apel als auch Habermas
teilten die generelle Ansicht, dass eine Universalpragmatik begriindet
werden kann: namlich als eine Theorie der den Sprechakten innewoh-
nenden Geltungsanspriiche (Verstandlichkeit, Wahrheit, Richtigkeit
und Wahrhaftigkeit), wobei zwei dieser Geltungsanspriichen (Wahrheit
und Richtigkeit) argumentativ »einlésbar« sind, indem sie unter ide-
alen Sprechbedingungen auf einen idealen Konsens als eine diskurs-
konstitutive, regulative Idee von Wahrheit oder Richtigkeit verweisen.
Aber bekanntermafsen hatte Habermas immer grofSere Probleme mit
den letztgenannten Anspriichen als Apel, und auch aus diesem Grund
fithlte Habermas sich genotigt, seine geschwichte Version der Univer-
salpragmatik durch andere Theorien zu starken, wie zum Beispiel durch
Theorien der Sozialisation und der Begriffs- und Moralentwicklung,
durch Theorien der kulturellen Modernisierung und kommunikativen
Vernunft oder durch Theorien der normativen Bedeutung der Rechtsin-
stitution in modernen Gesellschaften.

Was bei Habermas trotz all dieser eindrucksvollen theoretischen Pro-
jekte unbefriedigend bleibt, ist meines Erachtens der Mangel an begriff-
licher Klarheit, wie sie durch fallbezogene Analysen gewonnen werden
konnte.™® Bei all seiner Skepsis gegeniiber den traditionellen philoso-
phischen Theorien und Positionen behilt er de facto seine ureigene Ar-
beitsform bei, die sich durch umfassende und nicht allzu klare Begriffe
auszeichnet. Fallbezogene Analysen, auch fir Absurditdtsargumente,
haben in seiner philosophischen Praxis kaum einen Platz.

Apel geht mit seiner Transzendentalpragmatik in einer dhnlichen
Weise vor; einige der damit verbundenen Probleme werde ich sofort er-
wiahnen (im funften Schritt). Zunichst noch eine Bemerkung zu Haber-
mas: dieser bezweifelt, dass die Transzendentalpragmatik so, wie Apel
es glaubt, funktionieren kann. Weil er aber keinen fallbezogenen, praxe-
ologischen Weg einschlagt, um das transzendentalpragmatische Projekt
zu stirken, reduziert er seine philosophischen Ambitionen und verlasst
sich einerseits auf die Unterstitzung alternativer Gesellschaftstheorien
wie die zuvor erwihnten und andererseits auf den Gebrauch konzep-
tueller Dichotomien, mit denen er dem epistemischen Relativismus, vor
allem dem Relativismus hinsichtlich grundsatzlicher moralischer Nor-
men, vorzubeugen hofft. Folglich hat er mit starren Dichotomien zwi-
schen Menschen und Natur, zwischen Rechtfertigung und Anwendung,

16 Das gilt m.E. auch fiir seine spateren Werke tiber Religion, vgl. Zwischen
Naturalismus und Religion, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005 und Nach-
metaphysisches Denken I1, Berlin, Suhrkamp 2012. Dazu meine Beitrage zur
Diskussion tiber Religion in modernen Gesellschaften in Gunnar Skirbekk,
Herausforderungen der Moderne aus wissenschaftsphilosophischer Sicht,
Berlin: Logos Verlag 2012.

19

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Normen und Werten gearbeitet — mit Dichotomien, die sich als pro-
blematisch erweisen, wenn man sie sorgfiltig analysiert.'?

Diese Bemerkungen fiihren zum nachsten Abschnitt, zum Begriff der
pragmatischen Vernunft, der meines Erachtens eine verbesserte Version
des transzendentalpragmatischen Projekts darstellt: verbessert durch eine
wechselseitige Kritik, mit einer vom spateren Wittgenstein angeregten
fallbezogenen, praxeologischen Art und Weise zu philosophieren. Um
diesem Anspruch gerecht zu werden, stiitze ich mich auf die Lernpro-
zesse, die in diesem kurzgefassten Bericht angedeutet werden — (1) von
der klassischen analytischen Philosophie (2) éiber die Wittgensteiniani-
sche Praxeologie und (3) die grundlegenden kognitiven Handlungen in
der Philosophie der wissenschaftlichen Forschung und Diskussion (4)
bis hin zu einer revidierten Version der Transzendentalpragmatik.

Fiinfter Schritt

Apel ist weitgehend ein Fallibilist und ein Verteidiger der »vielen Ratio-
nalititen«. Gleichzeitig ist er ein entschlossener Verteidiger der transzen-
dentalpragmatischen Denkweise qua Letztbegriindung. In diesem Sinne
ist er zweifellos a foundationalist und ein Vertreter der einen Vernunft,
ein Verteidiger der Einzigartigkeit und Unerlasslichkeit der performati-
ven und diskursiven Vernunft.'®

Wir miissen performative Selbstwiderspriiche vermeiden! Es ist ent-
scheidend, dass Apels Denken nicht deduktiv ist, sondern auf pragma-
tische Weise selbstbeztiglich, selbstreferentiell. Dies ist es gerade, was von
denjenigen tibersehen wird, die als Gegenargument anfiihren, Apel gerate
in das Miinchhausen-Trilemma aus Regression, logischem Zirkel oder De-
zisionismus." In der Tat: Mit seiner auf performative Selbstwiderspriiche
angelegten Sinnkritik argumentiert Apel ausgiebig tiber die via negativa
der Absurditatsargumente. Er entlarvt performative Selbstwiderspriiche
als sinnlos, absurd, und aus dieser negativen Einsicht heraus versucht er
Normen und Prinzipien zu formulieren, die durch diese via negativa ver-

17 Vgl. seine dichotomische Unterscheidung zwischen externer Religionskri-
tik, die er bejaht, und interner Religionskritik, die er ablehnt; vgl. Nachme-
taphysisches Denken II, Berlin: Suhrkamp 2012. Dagegen vgl. Peter Rohs
sorgfiltige und scharfsinnige interne Kritik des Monotheismus in Der Platz
zum Glauben, Miunster: Mentis Verlag 2013. Fiir die Dichotomie Mensch-
Tier vgl. den dritten Aufsatz des vorliegenden Bandes.

18 Vgl. Karl-Otto Apel und Matthias Kettner (Hrsg.): Die eine Vernunft und
die vielen Rationalititen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996.

19 Vgl. Hans Albert: Transzendentale Traumereien, Hamburg: Hoffmann &
Campe 1975 und auch Herbert Keuth: Erkenntnis oder Entscheidung. Zur
Kritik der kritischen Theorie, Tiibingen: Mohr Siebeck 1993.

20

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

letzt worden sind und die dadurch auf die entsprechenden pragmatischen
Voraussetzungen fiir Verstandlichkeit, fiir Sinn, verweisen.>

So weit, so gut. Aber Apel scheint in diesem Zusammenhang anzuneh-
men, dass es nur eine Art von Sinnlosigkeit (oder Absurditit) gibt und
folglich dass alle auf diese Weise performativ begriindeten Vorbedin-
gungen einen und denselben epistemischen Status haben miissen, den
der strikten Nichthintergehbarkeit. Aber woher wissen wir das? Meines
Erachtens nur indem wir uns verschiedene Faille genau anschauen, um
herauszufinden, ob die verschiedenen Fille performativer Sinnlosigkeit
wirklich identisch sind oder ob sie Unterschiede aufweisen.

Das heifSt, dass die pragmatisch-linguistische Wende nicht allein als
eine Anderung der Position aufgefasst werden sollte — weg von der
Philosophie des Bewusstseins hin zu einem pragmatisch-linguistischen
Ansatz —, sondern auch als eine Anderung der Art und Weise, wie man
philosophiert: starker an Beispielen orientiert und selbstkritischer im
Hinblick auf die Angemessenheit der eigenen Begriffe.

Wenn man so vorgeht, wird erkennbar — das ist meine philosophische
Hypothese —, dass es eine gewisse Pluralitit unter den verschiedenen
Fillen von Sinnlosigkeit (Absurditit) gibt. Im Rahmen dieses kurzge-
fassten Berichts ldsst sich diese Vermutung nicht ausfuhrlich diskutie-
ren. Stattdessen werde ich mich einige von Apels Fillen ansehen, um
nachzuweisen, wie eine solche Analyse hitte ausgefithrt werden kon-
nen:*'

20 Siehe Karl-Otto Apel: »Fallibilismus, Konsenstheorie der Wahrheit und
Letztbegriindung«, in: Forum fiir Philosophie Bad Homburg (Hrsg.), Phi-
losophie und Begriindung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987: S. 116-
211. Siehe auch Apel: Auseinandersetzungen, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1998.

21 Die Taxonomie und Auswahl von Matthias Kettner ist hier nttzlich. Vgl.
Kettner: » Ansatz zu einer Taxonomie performativer Selbstwiderspriiche«,
in: Andreas Dorschel et al. (Hrsg.), Transzendentalpragmatik, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1993, S. 196-197:

Dialoginhdrent notwendige Existenzvoraussetzungen:

(Existenz des Sprechers)
»Ich behaupte hiermit, dass ich nicht existiere.«

(Existenz des Adressaten)
»Ich behaupte hiermit gegen dich, dass du nicht existierst. «
Diskursinhdrente Geltungsanspriiche:

(Sinngeltungsanspruch)

»Ich behaupte mit Verstandlichkeitsanspruch, dass ich keinen Verstandlich-
keitsanspruch habe.«

(Wahrheitsanspruch)

»Ich behaupte als wahr, dass ich keinen Wahrheitsanspruch habe.«

21

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

(1) »Ich behaupte hiermit, dass ich nicht existiere.«

(2) »Ich behaupte hiermit gegen dich, dass du nicht existierst.«

(3) »Ich vertrete als konsensfihig den Vorschlag, dass wir prinzipiell das
Diskursziel des Konsenses durch das Diskursziel des Dissenses erset-
zen sollten. «

Hier vernachlissige ich die Falle der diskursinhidrenten Geltungsanspri-
che und auch der diskursinhdrenten interpersonellen Beziehungen, in-
dem ich mich auf diese drei Formulierungen beschrinke, um danach ei-
nige Bemerkungen zur Frage der Einheit beziehungweise der Vielfalt der
performativen Selbstwiderspruchsargumente zu machen.

Erste Feststellung: In diesen Fillen werden die pragmatischen
Anspriche ausdriicklich erhoben und in die linguistische Formulierung
eingebaut. Dadurch sind die Widerspriiche deutlich zu sehen, aber
gleichzeitig erhalten sie eine semantische Form, die ihrem performativen
Status nicht angemessen ist.

Zweite Feststellung: Es gibt begriffliche Zweideutigkeiten. Zum
Beispiel ist das Wort »du« in der Aussage »Ich behaupte hiermit ge-
gen dich, dass du nicht existierst« zweideutig. Es kann sich auf eine
konkrete Person beziehen, die imstande ist, das Gesagte zu verstehen.
Aber es gibt auch viele Situationen, in denen diese Behauptung sinn-
voll wire, obwohl das »du« keine gegenwirtige und kommunikations-
fahige Person ist. Man denke an die Moglichkeit, sich allmadhlich einem
Neugeborenen oder einem gerade Verstorbenen anzunihern; in diesen
Fillen konnen wir ebenfalls ein »du« verwenden. Vielleicht wurde
der Ausdruck »gegen dich« hinzugefigt, gerade um das »du« als eine
gegenwirtige Person zu definieren, mit der man verbal kommunizie-
ren kann. Aber auch mit dieser Hinzuftigung bleibt die Formulierung

Diskursinhdrente interpersonelle Beziehungen:

(Gleichberechtigung)

»Ich behaupte, ich brauche die Gleichberechtigung aller denkbaren Argu-
mentationspartner prinzipiell nicht anzuerkennen. «

(Freie Akzeptierbarkeit)

»Ich behaupte hiermit als intersubjektiv giiltig (= als durch jeden Diskurs-
partner frei akzeptierbar), dass ich die Norm der freien Akzeptierbarkeit von
Behauptungen nicht anzuerkennen brauche.«

(Gewaltfreiheit)

»Ich behaupte, aller Sprachgebrauch — auch die Argumentation — ist nichts
als eine Machtpraktik. «

Diskursinhdrente Ziele:

(Konsensbildung)

»Ich vertrete als konsensfihig den Vorschlag, dass wir prinzipiell das Dis-
kursziel des Konsenses durch das Diskursziel des Dissenses ersetzen sollten. «

22

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

zweideutig, und diese Zweideutigkeit beriihrt die Frage der Einheit
beziehungsweise Vielfalt der Sinnlosigkeit dieser ersten zwei Formu-
lierungen. Um diese Zweideutigkeit deutlich zu machen, konnte es hier
niitzlich sein, an die Unterscheidung zwischen (1) den Grenzfdillen der
frither erwahnten » Annahme-Familie« und (2) jenen Fillen der »An-
nahme-Familie«, die von zusditzlichen Griinden abhingig und dadurch
mit der »Mitteilungs-Familie« verbunden sind, zu erinnern: Die erste
Aussage (»ich behaupte hiermit, dass ich nicht existiere«) konnen wir
als ein Beispiel eines im strengen Sinne konstitutiven »Miissens« der
» Annahme-Familie« ansehen — denn die eigene Existenz ist fiir den
Sprecher eine Wahrheit, die er schlechthin akzeptieren muss. Die gegen-
wartige Existenz des Anderen als Person ist nicht im selben Sinne unbe-
streitbar — auch dann nicht, wenn wir akzeptieren, dass die Fahigkeit,
Personalpronomina zu benutzen, zu unserer transzendentalpragmatisch
begrindeten Kompetenz gehort. Die Behauptung, dass mein Zuhorer
als Person existiert, ist von zusatzlichen Griinden abhingig. Fassen wir
zusammen: Die vorliegenden Sinnlosigkeiten der zwei ersten Aussagen
sind nicht identisch. Dadurch sind auch die durch performative Selbst-
widerspriiche aufgezeigten, sinnkonstitutiven Bedingungen in diesen
zwei Fillen nicht identisch. Wenn dies so wire, gibe es hier eine Vielfalt
innerhalb der transzendentalpragmatischen Begriindung.

Die dritte Aussage iiber den Konsens als Diskursziel ist theoretisch
komplizierter als die beiden ersten. Man konnte behaupten, dass in
diesem Zusammenhang eine Ausarbeitung der Rolle des »besseren Ar-
guments« ausreiche und dass die Rede vom Konsens ungliicklich sei,
weil sie zweideutig ist und weil sie, in einigen naheliegenden Interpre-
tationen, philosophisch problematisch ist. Kurz gesagt, die Alternativen
sind nicht ohne weiteres entweder Konsens oder Dissens als konstitutive
Diskursziele — so, wie es die dritte Aussage andeutet; eine solche strikte
Dichotomie verrit eine unangemessene Sichtweise. Man kann sich also
fragen, wie der Begriff von Konsens in der Transzendentalpragmatik am
besten zu interpretieren ist.

Hier nur einige Bemerkungen dazu, was in diesen Fillen transzendental-
pragmatisch vorausgesetzt wird:

In den erwihnten Grenzfillen, in denen »ich« die erkannte Wahrheit
akzeptieren muss, sind die Anderen schon mit einbezogen. Es wird un-
terstellt, dass auch andere (alle anderen) verntinftige Personen dieselbe
Wahrheit akzeptieren miissen. Begriffsanalytisch gesagt: Eine erkannte
Wahrheit impliziert die Zustimmung verniinftiger Personen — in diesem
Sinne besteht Konsens. Hier geht es aber um eine pragmatische Voraus-
setzung.

In den (zahlreicheren) Fillen des »besseren Arguments«, in denen
wir den stindig »noch besseren Argumenten« im Sinne weiterer Suche

23

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

verpflichtet sind, sind die Anderen mit einbezogen, um sowohl den auf
Vertrauen basierenden Wissensaustausch zu iiberpriifen als auch den
wechselseitigen, korrigierenden Perspektiven- oder Begriffswechsel zu
vollziehen. Auch hier wird unterstellt, dass die anderen verniinftigen
Personen das aufgezeigte Argument miissen verstehen und akzeptieren
konnen; dies setzt aber eine fallibilistische Einstellung voraus, durch die
die Anderen zu einem verniinftigen Aufheben dieses (bis jetzt besseren)
Arguments durch ein noch besseres Argument aktiv involviert werden.
Die Anderen sind diskursiv mit einbezogen. Und wenn es durch den un-
begrenzten diskursiven Forschungsprozess zu einer Wahrheit kommen
soll, dann wird weiterhin unterstellt, dass sie von allen verniinftigen Per-
sonen als wahr akzeptiert werden muss. Wahrheit impliziert Konsens
aller vernunftigen Personen. Konsens ist aber hier kein Kriterium der
Wahrheit und auch nicht, intern betrachtet, das Ziel des Argumentierens.

Fiir normative (praktische) Geltungsfragen ist die Frage der sachli-
chen Angemessenheit des erforderlichen Verstehens schon mit einbezo-
gen. Gewiss, zum Teil geht es um diskursive Bildung und Selbstinterpre-
tation, aber nicht nur: Fragen von relativer Begriffs(un)angemessenheit
und von Sachwissen kommen hinzu. Wenn dennoch die Giiltigkeit von
Handlungsnormen durch eine ideal(er)e Zustimmung verniinftiger
Diskursteilnehmer tber die Folgen und Nebenfolgen fiir die Betrof-
fenen zu entscheiden wire, wiirde man auf das Problem des unaufheb-
baren Unterschieds zwischen den méglichen verniinftigen Teilnehmern
und den verschiedenen Betroffenen, die nicht Personen sind und sein
konnen, stoflen. Deshalb die schwierigen Fragen: Ubereinstimmen mit
wem? Uber wen? Und wie? Aus diesen Griinden scheint es hier, wo es
um grundlegende praktische Geltungsfragen geht, nicht hinreichend zu
sein, auf ideale Zustimmung hinzuweisen.**

Eine allgemeine Bemerkung: Die fehlende Situierung dieser Aussagen
macht es schwer, mit den Zweideutigkeiten der verwendeten Ausdriicke

22 Um die letzteren Bemerkungen in die Blickrichtung eines moglichen idea-
len Konsenses in praktischen Diskussionen tiber Handlungsnormen wei-
terzuverfolgen: Unsere Fehlbarkeit und Endlichkeit, unsere Perspektivitat
und Verwundbarkeit sollten ebenfalls beriicksichtigt werden, als Vorbedin-
gungen fir unser Bediirfnis, miteinander zu diskutieren und voneinander
zu lernen, um unnotige Kurzsichtigkeit und Missverstindnisse zu vermei-
den und um in der Offentlichkeit das bessere Argument sprechen zu lassen.
Wenn diese »Schwichemerkmale« (Fehlbarkeit, Endlichkeit, Perspektivitit
und Verletzbarkeit) als Voraussetzungen fiir unsere argumentative Vernunft
gelten, sollten wir hinzufiigen, dass unsere biologisch-korperliche Existenz
»kontingente« Ziige trigt, zumindest in dem Sinne, dass wir uns vorstellen
konnen, dass die Entwicklung unserer Spezies anders hatte verlaufen kon-
nen oder dass wir heute, dank der biotechnologischen Entwicklung, irgend-
wann imstande sein konnten, verinderte Menschen zu erschaffen. (Mehr

24

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

umzugehen. Eine Antwort darauf konnte darin bestehen, dass diese
Fille gerade als idealisierte, nicht-situierte Fille gemeint sind: Die Argu-
mente der Universalpragmatiker sind in den tiefenpragmatischen Kom-
petenzen angesiedelt. Aber dann muss man durch sorgfiltige Analysen
aufzeigen, wie das Verhiltnis zwischen Tiefenebene und Alltagsebene
verstanden werden sollte — zum Beispiel durch vorsichtige und schritt-
weise Argumente ad absurdum (so wie ich es angedeutet habe).

Folgende zwei Fragen sind in diesem Zusammenhang entscheidend:
Was ist ein Begriff? Wo sind die Begriffe angesiedelt? Vielleicht kann
man es so formulieren: Wenn man mit Begriffen auf einer hoheren
Ebene anfingt, mit Begriffen, die eng an theoretische Positionen gebun-
den sind, dann st6fSt man auf das Problem, wie man sie auf konkrete
Situationen, in denen reale Sprechhandlungen stattfinden, anwenden
konnte. Die Vielfalt des Sprachgebrauchs in tatsiachlichen Sprechhand-
lungen wiirde dann leicht als »blofs empirisch« aufgefasst und daher auf
der philosophischen Ebene nicht ganz ernst genommen. Dies ist aber
genau jene positionsorientierte Art des Philosophierens, die ich zuguns-
ten einer beispielsorientierten und begrifflich selbstkritischen Art und
Weise in Frage gestellt habe:*> Wenn Begriffe, als unseren Praktiken,
auch unseren philosophischen Praktiken, inhdrent angesehen werden,
dann sind Begriffe nicht etwas, das wir nur durch eine bestimmte the-
oretische Position besitzen, sondern etwas, das wir immer wieder aufs
neue aus den Praktiken, in die wir verwickelt sind, herausarbeiten kon-
nen.

Das sind vertrackte Probleme: Theoretische Positionen und Perspek-
tiven sind wichtig fiir die Begriffe, die wir verwenden, um uns mit der
Welt auseinanderzusetzen und die Sachverhalte moglichst angemessen
zu beurteilen. Die Vielfalt unserer Begriffsverwendungen sollte aber
nicht von den begrifflichen Systemen einer bestimmten theoretischen
Position vereinnahmt und vereinheitlicht werden. Meine Pointe besteht

dariiber im dritten Aufsatz des vorliegenden Bandes: »Menschenwiirde und
die Verletzbarkeit des Lebens. Der Mensch zwischen Tier und Roboter«.)
Doch solche Veranderungen unserer biologisch-korperlichen Existenz und
der emotionalen und intellektuellen Aspekte, die damit zusammenhingen,
wiirden die auf performativen Selbstwiderspriichen beruhenden Einsichten
der Universalpragmatik nicht beriithren. Allerdings konnten solche Veridn-
derungen unsere Fihigkeit des role taking, und damit die allgemeine Soli-
daritit, beeinflussen, die wesentlich ist firr die Qualitit und tberhaupt fiir
die Moglichkeit von praktischen Diskursen und dadurch fir die Moglich-
keit eines verntinftigen Konsenses innerhalb des Diskurses. In dieser Pers-
pektive ist die Idee eines idealen Konsenses in praktischen Diskursen — ei-
ner Ubereinstimmung aller Betroffenen — eine problematische Vermutung.

23 Ahnliche Pointe, siehe Onora O’Neill: Kant on Indeterminacy, Judgement
and Interpretation, De Gruyter lecture, Chicago APA, March 2016.

25

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

nun darin, darauf hinzuweisen, dass wir unsere Aufmerksambkeit in der
Philosophie auch auf die tatsichlichen und vielfiltigen Verwendungen
von Begriffen in den unterschiedlichen Situationen lenken sollten. Kur-
zum, ich warne vor einem zu starken Vertrauen auf die Uberlegenheit
unserer je eigenen, positionsgebundenen Begriffe.

Daher sollte der Anspruch, dass es nur eine Form von performati-
ver Absurditit geben konne und folglich dass der epistemische Status
der eingefithrten Voraussetzungen in allen Fillen ein und derselbe sei,
kritisch in Frage gestellt werden — wie auch die Ansicht, dass alle per-
formativen Widerspriiche schlicht unmoglich (gerade im identischen
Sinne) und alle transzendentalpragmatischen Voraussetzungen schlicht
notwendig seien (und zwar gerade im identischen Sinne).

Zusammengefasst: Soweit die Bemerkungen tiber diese drei Aussagen
haltbar sind, heifst das keineswegs, dass transzendentalpragmatisches
Argumentieren nicht interessant oder triftig wire. Es heifst vielmehr,
dass diese Art zu argumentieren in einem bestimmten Sinne einen epis-
temischen Pluralismus enthalt. Gleichzeitig konnte man sagen, dass die
hier angedeutete, fallbezogene Argumentation das transzendentalprag-
matische Projekt gerade starkt, und zwar deshalb, weil die Transzenden-
talpragmatik durch dieses beispielorientierte Verfahren angemessener
aufgefasst und besser verteidigt werden kann.

AbschliefSende Bemerkungen

In diesem rekonstruierten narrativen Bericht tiber die Lernprozesse, die
zu einer pragmatisch begriffenen Vernunftsauffassung gefithrt haben,
bin ich von der klassischen analytischen Philosophie ausgegangen, un-
ter besonderer Berticksichtigung ihrer verschiedenen Absurdititsargu-
mente. (1) Durch diese semantisch angelegte, begriffsorientierte Denk-
weise wurde eine gewisse Vielfalt und sogar eine gewisse Gradualitat
in der Beziehung zwischen empirischer Falschheit und philosophisch
begriindeter Absurditit aufgezeigt. (2) In den fallorientierten Analysen
grundlegender menschlicher Handlungen, die die Anhinger des spa-
ten Wittgenstein (die Praxeologen) durchgefiihrt haben, gilt meine Auf-
merksambkeit der pragmatischen Denkweise als einer Art und Weise, die
pragmatisch-linguistische Wende zu vollziehen — wodurch sinnkonsti-
tutive Faktoren der verschiedenen Tatigkeiten aufgezeigt werden. (3)
Da ich mich auf moderne Fille konzentrieren wollte und nicht nur auf
einfache Titigkeiten handwerklichen Konnens, habe ich mich auf die
pragmatische Analyse der konstitutiven Normen wissenschaftlicher For-
schung und Diskussion zubewegt und auf die graduelle Beziehung zwi-
schen der primar konstitutiven Natur einiger solcher Normen und an-
derer, die auch von Natur aus moralisch sind, hingewiesen. (4) Wenn

26

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

ich die Reflexion uiber pragmatische Vorbedingungen weiterfiithre, nihe-
re ich mich den Versuchen von Apel und Habermas, ein pragmatisches
Konzept von Sprechhandlungen und Kommunikation herauszuarbeiten.
Sprechaktinhidrente Geltungsanspriiche sind fiir beide entscheidend. (5)
Doch wire es meines Erachtens wiinschenswert, mit groflerer Sorgfalt
die sprachliche Vielfalt zu beriicksichtigen. — Soweit die Hauptschritte
meines Berichts.

Um zu verdeutlichen, wie sich durch solche Denkschritte nicht nur die
andauernde Debatte zwischen Transzendentalpragmatikern und » Witt-
gensteinpragmatikern«,* sondern auch die allgemeine Debatte tiber
Rationalitdt zwischen universalistischen Modernisten und kontextua-
listischen Postmodernisten verandern konnte, sind noch ein paar Be-
merkungen erforderlich.

Vorausgesetzt, dass Vernunft, pragmatisch aufgefasst, grundsatzlich
eins ist und allgemein verbindlich, ist sie allen Menschen eigen und unent-
behrlich. Aber sie ist inhaltlich differenziert, ihre Wege sind fehlbar und
es gibt eine Vielfalt von Perspektiven und wenige Synthesen; doch gibt es
einen Drang nach Verbesserung, zumindest um das zu vermeiden, was
sich als weniger gut herausgestellt hat. In diesem Sinne verweist unsere ge-
meinsame und verbindliche Vernunft auf einen dynamischen Meliorismus,
der sich aus der »Kraft des Negativen« speist, das heifSt grundsatzlich aus
der Uberwindung von epistemischen Schwichen und Unzulinglichkeiten,
statt aus dem Ideal einer einzigen und endgiiltigen Antwort.

Aus performativ selbstreferentiellen Grinden sind wir dem besseren
Argument und der fortgesetzten Suche nach dem noch besseren ver-
pflichtet. Als endliche Lebewesen, die zu ihrer Sozialisierung durch Rol-
lentibernahme und zur Suche nach besseren Argumenten auf andere
angewiesen sind, sind wir genotigt, andere in unsere Diskurse einzube-
ziehen und sie als vernunftbegabt wie auch als fehlbar anzuerkennen
und auch als verwundbar in einem moralisch relevanten Sinne, sowohl
korperlich als auch identitiatsbezuglich.

Diese Voraussetzungen fuir den diskursiven und 6ffentlichen Gebrauch
der Vernunft implizieren eine besondere moderne Identitit: reflexiv und
dezentriert, da wir uns unserer Fehlbarkeit und Perspektivitit bewusst
sind, aber gleichzeitig auch standfest und flexibel — standfest, um am
jeweils besseren Argument festzuhalten, trotz sozialer Versuchung und
sozialem Druck, und flexibel fir einen Wechsel, wenn die Argumente
sich anders herausstellen, als wir sie bis dahin gesehen hatten. In dieser
Hinsicht gibt es auch eine gegenseitige, gleichwertige Anerkennung: als

24 Ich erinnere an das Buch Die pragmatische Wende. Sprachspielpragma-
tik oder Transzendentalpragmatik?, hrsg. von Dietrich Bohler, Tore Nor-
denstam und Gunnar Skirbekk, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986.

27

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

fehlbare und verniinftige Lebewesen sind wir alle grundsatzlich gleich,
in unserer Vernunft und Endlichkeit wie in unserer Verletzbarkeit.

Aber es gibt auch jene, die moralisch verletzbar sind, ohne als Per-
sonen im eigentlichen Sinne prisent zu sein. In der biomedizinischen
Ethik, in den Reflexionen tiber zukiinftige Generationen, in Reflexionen
tiber biotechnische Moglichkeiten und in unserer Behandlung anderer
empfindender Lebewesen, sind wir auch imstande, unsere Fahigkeit des
role taking auszudehnen und diesen Lebewesen eine faire »advoka-
torische Vertretung« in unseren praktischen Diskursen einzuriumen.
Hier ist eine Gradualitit erkennbar, was die Natur unseres identitits-
bildenden role taking betrifft, vom Mitmenschen #iber die Menschheit
hin zu den anderen empfindenden Lebewesen — als erster Schritt fur eine
niichterne und naturfreundliche Oko-Ethik.>s

Post Scriptum

Ich habe in Form eines narrativen Berichts angedeutet, wo ich stehe und
wie ich dorthin gelangt bin: die Landschaft, den Ort und den Weg — zo-
pos und hodos, wie die Griechen sagen; und methodos bezeichnet den
Weg, auf dem man fortschreitet. Doch fiir jeden Schritt auf diesem Weg
sind immer neue Bemithungen erforderlich. Vernunft in der heutigen Zeit
sollte meines Erachtens pragmatisch begriindet und verbindlich, beispiel-
orientiert und situationsbezogen sowie selbstreflexiv und argumentativ
sein, um der ideologischen »Sichtverkiirzungen« in unserer durch Markt
und Medien sowie den Vorrang nur einiger wissenschaftlicher Diszipli-
nen gepragten Moderne entgegenzuwirken. Dies scheint mir eine drin-
gende Aufgabe zu sein, eine Sisyphus-Aufgabe — jenseits von Optimismus
und Pessimismus, aber im Bewusstsein dessen, wer wir sind — doch ohne
zu wissen, warum wir sind, noch wie oder wann es enden wird. Woran
uns auch Albert Camus erinnert: Wir sollten uns Sisyphus glucklich vor-
stellen — il faut imaginer Sisyphe heureux.

25 Mehr dariiber im dritten Aufsatz unten.

28

19.01.2026, 05:22:44. [



https://doi.org/10.5771/9783845292489-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

