Erfahrungen in der Tirkei — niitzlich gemacht
fur das Verstindnis zwischen den Kulturen

Cornelius Bischoff

Ich habe lange dariiber nachgedacht, ob meine Titigkeit als Beitrag zu den
deutsch-tiirkischen Beziehungen bezeichnet werden kann. Gewif§ nicht im politi-
schen Sinne, und so war es von den Initiatoren dieses Symposiums, soweit es
mich betrifft, auch nicht gemeint. In meinem Fall werde ich das Thema auf ,Bei-
trage zur Vermittlung kultureller Leistungen® reduzieren, denn da bin ich als
Ubersetzer tiirkischer Literatur und in geringerem Mafle als Drehbuchautor auf
meinem Gebiet. Darliber hinaus werde ich mich auf die Schwierigkeiten dieser
Vermittlung beschrinken. Somit umgehe ich eine selbstgefillige Auflistung mei-
ner Beitrige, wohl berechnend, mein so bescheiden unter den Scheffel gestelltes
Licht durch dieses Hintertiirchen wieder schwenken zu konnen.

Um zwischen Kulturen vermitteln zu konnen, sollte man in thnen heimisch
sein. Ich bin in der deutschen und der tiirkischen heimisch, bin in beiden aufge-
wachsen, besser: in diese beiden Kulturen hineingewachsen und kann mit (na, mit
wem wohl!) Goethe ausrufen: ,,Zwei Seelen wohnen, ach, in meiner Brust!“ Doch
im Gegensatz zu Faust kann ich das ,Ach!“, diesen Ausruf des Bedauerns, strei-
chen, denn ich will weder die eine noch die andere Seele missen. Ich bin als
11jahriger von 1939 bis zu meinem zwanzigsten Lebensjahr Anno 1948 — nennen
wir es: bikulturell — in der Tirkei aufgewachsen und bin daher auch empfindsam
fiir Probleme in der Fremde, im Gurbet, wie die Tiirken sagen, ein Begriff, der heu-
te nicht mehr tbersetzt werden kann - und da kommen wir schon zum Thema
Schwierigkeiten, weil die Assoziationen, die sogenannten Konnotationen beider
Sprachen zu diesem Begriff Gurbet = Fremde erheblich divergieren. Das war iibri-
gens nicht immer so, und ich zitiere aus Grimm in Bezug auf das Wort Elend:

yUrbedeutung dieses schonen, vom heimweh eingegebenen wortes ist das wohnen im

ausland, in der fremde, und das lateinische exsul, exsilius stehen ithm nahe (...) da nun

fremde und verbannung weh tun, nahm elend nach und nach den begriff von miseria an
- und der urspriingliche trat vor diesem endlich ganz zuriick.”

Dieses mittelhochdeutsche, schone, vom Heimweh geprigte Wort Elend in seiner
damaligen Bedeutung entspricht dem heutigen tiirkischen Gurbet.

Wenn ich von meinem Elend im altdeutschen Sinne spreche, mufl ich mit
meinem Vater beginnen, der mit seiner Familie ins Exil ging. Ein gradliniger
»Mann aus dem Volke®, der auch nach dem Kirieg, als es eine Zeitlang Mode war,
nie grofle Worte um seine Haltung, seinen aufrechten Gang im Alltag des Drit-
ten Reiches gemacht hatte.

19.01.2026, 03:48:07.


https://doi.org/10.5771/9783956506840-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280 CORNELIUS BISCHOFF

Sei es, daf er an den bombastischen nationalen Feiertagen trotz eines empor-
ten Blockwarts keine Hakenkreuzfahne zum Fenster hinaushingte und dafl er nie
den Arm zum Hitlergruf$ reckte; sei es, daf§ er einem jiidischen Freund - Triger
des Eisernen Kreuzes wie der ,Fiihrer” tibrigens — auf der Flucht vor den Nazis
nach Holland Unterschlupf gewihrte und daf er sich von seiner judischen Frau,
meiner Mutter, die er Mitte der zwanziger Jahre als ,ziinftig fremdgeschriebener”
Hamburger Zimmermannsgesell auf Wanderschaft in Istanbul kennengelernt und
geheiratet hatte, nicht scheiden lie8. Er ist mit ihr 1939 ins Exil gegangen, dort-
hin, wo schon vor finf Jahrhunderten den Vorfahren seiner Frau vor den Scher-
gen der spanischen Inquisition Asyl gewihrt worden war: In die Turkei, die da-
mals noch das Osmanischen Reich hief3.

1948 kehrte ich in meine Heimatstadt Hamburg zuriick, verbringe heute einen
Teil meines beruflichen Lebens als Ubersetzer tiirkischer Gegenwartsliteratur und
schreibe hin und wieder Drehbiicher, die grundsitzlich deutsch-tiirkische Bezie-
hungen zum Thema haben.

Zu dieser Titigkeit bin ich auch gekommen, weil ich meine Landsleute tiber
die Turkei informieren wollte in der Hoffnung, Diskriminierungen von Turken
in Deutschland lielen sich eindimmen, wenn man diesen Anderen insbesondere
durch seine Literatur kennenlernt.

Noch 1977 waren gerade einmal zwei nennenswerte Biicher aus dem Turki-
schen ins Deutsche iibersetzt worden - eines von Aziz Nesin und meine Uber-
setzung des Kinderbuches Giilibik von Cetin Oner. Doch Ende der siebziger Jah-
re war die Ubersetzerszene in Bewegung geraten (siche Yiiksel Pazarkaya, Rosen
im Frost, 2. Auflage, Unionsverlag, S. 234 ff.).

Die literarische Ubersetzung als Chance der Kulturvermittlung —
und ihre Grenzen

Die Ubersetzung, insbesondere die literarische Ubersetzung, ist wohl das Fun-
dament, auf dem Vermittlung von Kultur im engeren Sinne zwischen Gesell-
schaften verschiedener Sprache iiberhaupt maoglich ist. Und sie ist unkompliziert
zu bewerkstelligen, bedarf es doch nur eines Menschen, der zwei oder mehrere
Sprachen beherrscht und das Talent besitzt, die Ausgangssprache in die Zielspra-
che verstindlich und literarisch adidquat umzusetzen.

Damit wire das Verstindnis zwischen Menschen verschiedener Sprache ge-
wihrleistet, und die tirkischen Kinder in Deutschland brauchten zur Integration
nicht viel mehr als die deutsche Sprache. So dachten tibrigens viele! Ich wurde
eines Besseren belehrt, kaum daf} ich mit meiner ersten literarischen Uberset-
zung, dem Kinderbuch Giilibik, begonnen hatte. Da verabschiedet sich ein junger
Dorfler fiir lingere Zeit von seiner Familie, und seine Mutter schiittet nach altem
Brauch hinter ihm Wasser aus mit den Worten: Su gibi git, su gibi gel... Also: Geh
wie Wasser, komm wie Wasser!

19.01.2026, 03:48:07.


https://doi.org/10.5771/9783956506840-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERFAHRUNGEN IN DER TURKEI 281

Diese Situation, die einem Turken das Wasser in die Augen treibt, wiirde,
wortgetreu Ubersetzt, den deutschen Leser zu einem, wenn auch verstindnisvol-
len, Licheln reizen. In meiner Ubersetzung lautet er dann auch: Geh so leicht
wie Wasser flief3t, und komme so leicht auch wieder zuriick! Denn daf Wasser
immer seinen Weg findet, weif in unserer Gesellschaft mit wenigen Ausnahmen
wohl nur noch der Dachdecker.

Ich will diese Uberlegung an einem von mir schon oft zum Besten gegebenen
Beispiel auf die Spitze treiben: ,,Kocum Hasan domuz eti yemez* heifSt wortlich auf
Deutsch: ,Mein Schafbock Hasan i3t kein Schweinefleisch.“

Was hier im Turkischen lobenswert erscheint, sowohl der Vergleich Hasans mit
einem Schafbock — im Turkischen kein Schimpfwort, sondern Symbol von Kraft,
Mut und Ausdauer - als auch die Haltung Hasans, der traditionsgetreu Schwei-
nefleisch verachtet, weckt in deutscher Sprache und beim deutschen Leser ganze
andere Vorstellungen: Niamlich daff Hasan, dieses dumme Schaf, einen Braten
verschmiht, bei dem vielen unserer Leser das Wasser im Munde zusammenliuft.

Ich wollte hiermit die Grenzen der Sprache bei der Kulturvermittlung aufzeigen,
am Beispiel eines Wortes — Gurbet = Fremde, einer Redewendung — Su gibi git, su
gibi gel und am Beispiel eines erklirenden Satzes — Kogum Hasan (...) Dabei sind das
noch Grenzen, die zu tiberwinden sind, es sei denn, wir zweifelten an der Univer-
salitit des menschlichen Geistes. Deshalb hier eine dreiste Anleihe an Wittgen-
stein: Die Grenzen meiner Sprache sind #icht ganz die Grenzen meiner Welt.

Die Crux der literarischen Kulturvermittlung besteht darin, dafl es in zwei
Sprachen kaum deckungsgleiche Begriffe gibt. Um mit Octavio Paz zu sprechen:
Die Sonne, die in einem aztekischen Gedicht besungen wird, ist eine andere als
die in einer dgyptischen Hymne.

Auf Motivsuche bei Filmarbeiten am Fluf Kizilirmak nahe der Stadt Avanos
wurden wir Zeugen einer faszinierenden Szene. Der Schifer des Dorfes Sarihidir
trieb im Abendschein die riesige Herde den Hang hinunter, als die Schafe plotz-
lich laut blékend zu rennen begannen. Denn vom Dorf kam eine Herde eben-
falls blokender Limmer hangaufwirts gelaufen, die Herden rannten ineinander,
jedes Lamm fand im Nu sein Muttertier und ging ihm an die Zitzen. Das miissen
wir drehen, begeisterte sich unser Regisseur, aber aus kameratechnischen Griin-
den in der Morgensonne!

Ich kam erst hinzu, als die Verhandlungen mit den Dérflern gerade am schei-
tern waren. Regisseur und Kameramann verzweifelten, die Dorfler drucksten
herum, und auch der Bauer, der als Dolmetscher fungierte, schien peinlich be-
rithrt. Ich kam bald dahinter, woran es lag: Man kann eine so grofle, hungrige
Herde morgens nicht wieder vom Weideland hinuntertreiben, und wenn, verlie-
ren die Tiere zuviel Milch. Jetzt schiumte der Regisseur Jirgen Haase und
schimpfte, warum man ihm das nicht gleich gesagt habe. Das allerdings konnte
ich ihm schnell erkliren:

19.01.2026, 03:48:07.


https://doi.org/10.5771/9783956506840-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282 CORNELIUS BISCHOFF

»Sie wollten vermeiden, dafy Du dein Gesicht verlierst, wenn vor aller Welt publik wird,
dafl Du, der grofle Regisseur aus Alamanya, nicht einmal weiflt, daf8 man frithmorgens
keine hungrigen Schafe von den Weiden treiben kann.”

Jurgen Haase war vom Taktgefiihl der Dorfler richtig gerithrt. Und ich hitte in
Anlehnung an Octavio Paz fiir die Dérfler hinzuftigen konnen: Denn ihre Welt
der Schifer mit dem so ausgeprigten Taktgefiihl ist fur sie die Welt schlechthin,
und auf der ganzen Welt weifl doch ein jeder, dafl man frithmorgens keine
Schafherden in die Stille treibt.

Will sagen: Wer Kultur vermitteln will, muf§ nicht nur die Sprache beider Kul-
turen griindlich kennen, besonders, wenn eine Sonne wie die tiirkische fiir den
Deutschsprachigen so anders scheint.

Der Film als Chance der Kulturvermittlung

Als vor Jahren meine Ubersetzung des Romans Giilibik von der Jury des Europii-
schen Jugendbuchpreises als wichtiger Beitrag zum gegenseitigen Verstindnis von
turkischen und deutschen Kindern ausgezeichnet wurde, freute ich mich beson-
ders, weil mit die Vermittlung zwischen tiirkischen und deutschen Kindern be-
sonders wichtig ist.

Ganz dhnlich lautet auch die Begriindung der Jury bei der Kulturbehorde
Hamburg zum Forderpreis fiir Literatur und literarische Ubersetzungen 1993:

,Mit seinen einfiihlsamen Ubersetzungen aus dem tiirkischen Sprachraum hat Cornelius
Bischoff uns mit der fremden Heimat unserer nahen Nachbarn vertraut gemacht. Thre
Kultur, ihr Land, ihren Himmel und den farbigen Klang ihrer Sprache: Die Stimmen
von Menschen in ihrem Kampf um Wiirde und soziale Gerechtigkeit. Ohne Cornelius
Bischoffs engagierte Titigkeit als Vermittler des literarischen Schaffens von Haldun Ta-
ner, Cetin Oner und Yasar Kemal wiren wir kulturell drmer.”

Doch unter den vielen Auszeichnungen, die dann der Film Gilibik, eine deutsch-
turkische Koproduktion, bekommen hat, ist fir mich wohl die erfreulichste der
Preis des Internationalen Zentrums flir Kinder- und Jugendfilme (CIFE]), verlie-
hen beim Kinderfilmfest Berlin im Rahmen der Berliner Filmfestspiele 1984.
Denn die Preisvergabe wurde wie folgt begriindet:
»Der Film zeigt die Entwicklungsphase eines Jungen, in der er seinen Lebensraum be-
wullt erfahrt. Durch die grofle Authentizitit werden Gefithle und Stimmungen nach-
vollziehbar und in ihrer universellen Bedeutung erkennbar. Die Aussage des Films kor-

respondiert mit den Zielen des Centre internation du film pour enfance et la jeunesse,
indem er einen wichtigen Beitrag zur internationalen Verstindigung liefert.”

Kiirzer und prignanter hitte ich unser Anliegen nicht formulieren konnen, als wir
begannen, das Drehbuch fiir den Film zu schreiben. In vielen anderen Kritiken
wurde besonders der dokumentarische Charakter dieses Spielfilms hervorgehoben.
Kein Wunder, denn ich hatte die Produktion gebeten, das Drehbuch gemeinsam
mit Cetin Oner, dem Autor des teilweise biographischen Romans, zu schreiben.

19.01.2026, 03:48:07.


https://doi.org/10.5771/9783956506840-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERFAHRUNGEN IN DER TURKEI 283

Schon als die ersten Takte der meisterlichen Filmmusik von Zilfu Livaneli bei
der Urauffithrung im groflen, uiberfullten Berliner Kinosaal erklangen, begannen
die deutschen und auslindischen Kinder unter der Regie der tiirkischen begei-
stert den Takt mitzuklatschen; Kulturvermittlung, wie ich sie spontaner und froh-
licher nie erlebt hatte.

In diesem Zusammenhang will ich noch die Reaktion eines Erwachsenen bei
einer anderen deutsch-tiirkischen Koproduktion anfiihren:

Wir hatten uns beim Drehbuch fiir den Film ,FEine Liebe in Istanbul®
(Istanbul’da bir agk) bemiiht, die beiden jugendlichen Liebhaber, den deutschen
und den tiirkischen, in ihrer Ausstrahlung ebenbiirtig erscheinen zu lassen. Fol-
gerichtig sollte auch das von beiden umworbene Midchen, eine in Deutschland
aufgewachsene und mit ihren Eltern heimgekehrte Turkin, hin- und hergerissen
ein, ganz wie der Buridansche Esel, und sich am Ende fiir keinen der beiden ent-
scheiden konnen. Auflerdem sollte in der letzten Szene sichtbar werden, dafl sie
entschlossen ist, trotz der sozialen Zwinge ihr kiinftiges Leben in die eigenen
Hinde zu nehmen. Die Gleichstellung des deutschen und des tiirkischen Jungen
muf$ uns wohl gelungen sein, weil vielen dieser Schluf nicht so recht gefiel. Viele
tiirkische Zuschauer, fast ausschliefflich Minner, bedauerten, daf§ der junge Tiirke
das Midchen nicht bekommen habe, ihr Landsmann sei auch viel zu weich ge-
zeichnet worden; und viele Deutsche, mannliche Filmkritiker nicht ausgenom-
men, waren genau entgegengesetzter Meinung. Fir sie war der Deutsche der
Waschlappen. Zufall? Ich denke nein!

Ich muflte an meinen Geschichtsunterricht denken. Da hatte Alexander der
Grofle im Zuge der Volkerverstindigung — oder solle ich lieber Feldziige sagen? —
angeblich seine Krieger mit persischen Jungfern vermihlt. Zum Wohle der Vol-
kerverstindigung umgekehrt griechische Jungfern auch persischen Offizieren an-
zudienen, oder, aus logistischen Griinden, zumindest in Aussicht zu stellen,
schien nicht nach seinem Geschmack gewesen zu sein. Jedenfalls war von derarti-
gen Heiraten in unserem Unterricht nie die Rede. Patriarchalisches Machtstreben
oder Diskriminierung unter dem Deckmantel der Volkerverstindigung? Histori-
ker unter Thnen mogen mich zum gesteigerten Ruhme des Makedoniers korrigie-
ren! Den Kindern im Kino am Bahnhof Zoo jedenfalls wire die Konstellation
der Partner schnurzpiepe gewesen.

Soweit meine Erfahrungen aus meiner Arbeit, die ja zum Teil, soweit es die
Filme betraf, aus gemeinschaftlichen deutsch-tirkischen Projekten bestand - und
ich wihle bewufit das Priteritum, weil ich mich in letzter Zeit fast ausschliellich
mit literarischen Ubersetzungen aus dem Tiirkischen befasse. Mein Beitrag zu
den deutsch-tiirkischen Beziehungen findet also im begrenzten Rahmen der Pri-
vatinitiative statt. Hier ist noch viel Raum fur sinnvolle Kulturarbeit, wenn sie,
wie in unseren Filmen, vom Drehbuch bis zum Abspann gemeinschaftlich er-
folgt. Aber auch &ffentliche Zuschiisse zum Hungerhonorar literarischer Uberset-
zer wiren ein Fortschritt.

19.01.2026, 03:48:07.


https://doi.org/10.5771/9783956506840-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284 CORNELIUS BISCHOFF

Und zu guter Letzt: Als wir Wenigen anfingen, Informationen zu vermitteln,
mit Ubersetzungen Briicken zu schlagen oder in Hinterzimmern von Gaststitten
Organisationen griindeten, wie die heute in einem Haus im Park residierende
slurkische Gemeinde in Hamburg e.V.“, war Deutschland fir die meisten im
Lande lebenden und arbeitenden Turkinnen und Turken die Fremde, in der sie
fast sprachlos ihrer schweren Arbeit nachgingen und aus der sie irgendwann in
die Turkei heimkehren wollten. Heute leben ihre Kinder und Kindeskinder hier.
Sie sind nicht mehr sprachlos, sind Biirger in der (wenn auch noch!) ,bitteren
Heimat®, dem ,,act vatan®, was sich indern wird, da bin ich sicher. Diese jungen
Tiirkinnen und Tiirken sind aberhunderttausend Vermittler zwischen der Tiirkei
und Deutschland, und da fiithle ich mich, ehrlich gesagt, als auslaufendes Modell.

19.01.2028, 03:48:07.


https://doi.org/10.5771/9783956506840-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

