
2. Offene Filme und geschlossene

2.1 Die Kosmologie des filmischen Universums

Mit seinem 1951 erschienenen Aufsatz über »Die Struktur des filmischen Universums

und das Vokabular der Filmologie« verfolgte der Kunstwissenschaftler Étienne Souriau

das Anliegen, Definitionen zu etablieren, mit denen eine wissenschaftliche Filmologie

verständlich zwischen verschiedenen Ebenen des »filmischen Universums« unterschei-

den sollte.1 Mit insgesamt acht Begriffen bietet er dem Filmforscher einen überschau-

baren Rahmen, damit dieser in seinen Analysen klar veranschaulichen kann, auf welche

»Wirklichkeitsformen« beziehungsweise »Existenzebenen« dieser filmischen Gesamt-

struktur er sich bezieht: die afilmische, diegetische, filmografische, filmophanische,

kreatorielle, leinwandliche, profilmische sowie die spektatorielle Wirklichkeit.2

Frank Kessler hat darauf hingewiesen, dass dieses theoretische Raster unterschied-

liche Schärfen beziehungsweise Unschärfen aufweist.3 Zum einen erscheint der Über-

begriff des filmischen Universums eher vage. Souriau selbst spricht davon, dass es auf

»kosmologischeWeise« betrachtet werden soll.4 Innerhalb der verschiedenen Ebenen der

filmischen Gesamtstruktur erschafft nach Souriau jeder Film ein eigenes Universum als

ein »spezifisches Diskursuniversum«,5 das eigenartige Merkmale entwickelt und nach

eigenen Gesetzen funktioniert; zugleich behauptet er jedoch, dass es sich dabei »im-

mer nur [um] eine Variante der einen oder der anderen Gattung des filmischen Univer-

1 Siehe Étienne Souriau: »Die Struktur des filmischen Universums und das Vokabular der Filmo-

logie«, in: montage/av, Stars (1), 6/2/1997, S. 140-157, ursprünglich erschienen unter dem Titel »La

structure de 1ʼunivers filmique et le vocabulaire de la filmologie«, in: Revue internationale de Filmo-

logie 2, 7-8, 1951, S. 231-240.

2 Vgl. ebd.; zunächst erläutert Souriau »die sieben Existenzebenen des filmischen Universums«, vgl. S. 145

(Herv. i. O.), letztlich fügt er in seiner Zusammenfassung jedoch den ebenfalls in diesem Text ein-

geführten Begriff »leinwandlich« [écranique] als achte Ebene hinzu, vgl. S. 156f.

3 Vgl. Frank Kessler: »Étienne Souriau und das Vokabular der filmologischen Schule«, in:montage/av,

Stars (1), 6/2/1997, S. 132-139.

4 Vgl. É. Souriau: »Die Struktur des filmischen Universums und das Vokabular der Filmologie«, S. 156

(Herv. i. O.).

5 Vgl. F. Kessler: »Étienne Souriau und das Vokabular der filmologischen Schule«, S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-007 - am 14.02.2026, 09:18:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Bilder der Enge

sums«6 handle, sodass sein theoretischer Ansatz als ein sehr pragmatischer verstanden

werden kann, mit dem gattungsspezifische Strukturen erkannt und gedeutet werden

können.

Für das Verständnis einzelner filmischer Universen führt Souriau in diesem Text

das Konzept der Diegese ein, mit dem inmitten der anderen Ebenen ausschließlich der

spezifische Kosmos erfasst wird, den jeder fiktionale Film eröffnet. Diese diegetische

Wirklichkeit ist zunächst als eine räumliche, topografische zu verstehen. Sie darf nicht

mit dem leinwandlichen Raum verwechselt werden undmeint allein den »Raum, in dem

sich die Geschichte abspielt.«7

»Der erstgenannte ist der ›leinwandliche‹ [écranique] Raum. Den anderen nennen wir

›diegetisch‹ [diégètique] (abgeleitet vom griechischen διήγησις, Diegese: Bericht, Er-

zählung, Darstellung). Damit haben wir also zwei Räume: 1.) Der leinwandliche Raum

mit dem Spiel von Licht und Dunkelheit, den Formen, den sichtbaren Gestalten. 2.)

Der diegetische Raum, der nur im Denken des Zuschauers rekonstruiert wird (und der

zuvor vom Autor des Drehbuchs vorausgesetzt oder konstruiert wurde); in ihm sollen

alle Ereignisse, die man mir zeigt, sich abspielen, in ihm scheinen sich die Figuren zu

bewegen, sobald ich die Szene verstehe, an der man mich teilhaben läßt.«8

Mit dem Konzept der Diegese findet Souriau im Rahmen der Entwicklung seines fun-

damentalen Begriffsapparats einen gemeinsamen Nenner für Filme unterschiedlicher

Gattungen. Nach Souriau setzt folglich jeder vorgeführte Film für seine Dauer ein Uni-

versum, in dem die Figuren und Dinge in Räumen und Zeiten mit jeweils eigenen Ge-

setzen existieren. Die Diegese betrifft demnach »alles was sich laut der vom Film prä-

sentierten Fiktion ereignet und was sie implizierte, wenn man sie als wahr ansähe«.9

Sein Verständnis der Räumlichkeiten möglicher Welten ist augenscheinlich ein sehr

planbares, wenn er behauptet, dass diese von Autoren in Drehbüchern erdacht und

folglich im Denken der Zuschauer rekonstruiert werden. Die Möglichkeiten des Films

erlauben es, Diegesen zu schaffen, in denen Orte miteinander verbunden werden, die

in unserer Wirklichkeit – das heißt mit Souriau gesagt die afilmische oder profilmi-

sche Wirklichkeit – weit vonei-nander entfernt liegen, wodurch Räume entstehen, die

derart nur im Film existieren, aber dennoch von den Zuschauern nachvollzogen wer-

den können.10 Zum einen ermöglicht das Konzept der Diegese folglich, zwischen den

von Souriau definierten Existenzebenen des filmischen Universums eine spezifische

Wirklichkeit zu unterscheiden, zum anderen erlaubte es vielen anderen Theoretikern

6 É. Souriau: »Die Struktur des filmischen Universums und das Vokabular der Filmologie«, S. 142.

7 Ebd., S. 144 (Herv. i. O.).

8 Ebd. (Herv. i. O.).

9 Ebd., S. 156.

10 Ebd., S. 151f. Zur afilmischen Wirklichkeit siehe ebd., S. 146 (Herv. i. O.): » […] die Welt, in der Sie

und ich tagtäglich leben und die bereits da war, bevor es Filme gab. Alles, was sich in ihr befindet

und insoweit es unabhängig von jeder kinematographischen Aktivität besteht, bezeichne ich als

›afilmische‹ [afilmique]Wirklichkeit.«

https://doi.org/10.14361/9783839453629-007 - am 14.02.2026, 09:18:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Offene Filme und geschlossene 29

in weiteren Differenzierungen des filmischen Kosmos diegetische und nicht-diegeti-

sche, extradiegetische oder metadiegetische Erzählebenen und Zonen zu verorten.11

Bei aller möglichen Offenheit dieser spezifischen Universen einzelner Diegesen

ging es Souriau selbst offensichtlich vor allem um die einfache Identifikation von

Stilen und erzählerischen Erwartungshorizonten. Dies wird deutlich, wenn er vom

fiktionalen Film I married a Witch/Meine Frau, die Hexe (USA 1942, R: René Clair)

spricht, in dem ungewöhnliche Naturgesetze herrschen, wenn beispielsweise Men-

schen durch die Luft fliegen. Das sonderbare filmische Universum dieses Films, das

anders funktioniert als unsere Wirklichkeit, ist schnell entzaubert, wenn er feststellt,

dass sie zwar erst vom Film »gesetzt« wird, aber zugleich »aus dem wohlbekannten

System des Aberglaubens« entstammt.12 Für Souriau scheint es für jede Diegese und

für jedes einzelne filmische Universum – auch wenn sie fiktional, übernatürlich und

magisch sein mögen – letztlich eine Gattung und Struktur zu geben, mit welcher diese

im Verhältnis zur afilmischen Welt definiert und erfasst werden können.

Doch unabhängig von Souriaus eigenem theoretischen Pragmatismus ist das Kon-

zept der Diegese auch für Theorien und Überlegungen fruchtbar, die in ihm ein Poten-

zial sehen, das unabhängig von Autoren, Drehbüchern und Regisseuren entsteht, da

es »auch die möglichen Qualitäten der erzählten Welt« mit einbezieht.13 So werden mit

ihm filmische Universen vorstellbar, die neuartige Räume und Zeiten aufzeigen, welche

die Beschaffenheit der afilmischenWelt und ihre bekannten Interpretationsmuster und

Strukturen übersteigen beziehungsweise zumindest danach streben und eine Ahnung

möglicher Welten hervorrufen.

2.2 Realistische und formgebende Welten

In seinem Exkurs über die unterschiedlichen filmischen (Diskurs-)Universen wird bei

Souriau deutlich, dass er seine Vorstellung eines Spektrums filmischer Diegesen im

Wesentlichen als eine Relationierung zwischen fiktionalen Elementen zur afilmischen

Wirklichkeit, also zur ›wirklichen‹ Welt entwickelt. Die Exemplifikation der Tatsache,

dass jeder Film ein eigenes Universum unterschiedlicher Gattungen ausbildet, hat Sou-

riau stufenweise aufgebaut und nach der Differenzierung zwischen dokumentarischen,

›realistischen‹ beziehungsweise fiktionalen Qualitäten ausgerichtet.14 So nennt er als

Beispiele zunächst einen Dokumentarfilm, dann einen neorealistischen Film sowie zu-

letzt den bereits erwähnten fiktionalen Hexenfilm. Dabei erklärt er in diesem Span-

nungsfeld und bezüglich des neorealistischen Films Ladri di Biciclette/Fahrrad-

diebe (ITA 1948, R: Vittorio De Sica):

11 Vgl. F. Kessler: »Étienne Souriau und das Vokabular der filmologischen Schule«, S. 137. Siehe auch

Thomas Elsaesser/Malte Hagener: Filmtheorie zur Einführung, Hamburg: Junius 2007, S. 14.

12 Vgl. É. Souriau: »Die Struktur des filmischen Universums und das Vokabular der Filmologie«, S. 142

(Herv. i. O.).

13 Vgl. F. Kessler: »Étienne Souriau und das Vokabular der filmologischen Schule«, S. 137.Wobei diese

Auffassung des Konzepts der Diegese auch kritisiert wurde, vgl. ebd.

14 Souriau selbst setzt das Wort ›realistisch‹ im Zusammenhang mit Ladri di Biciclette in Anfüh-

rungszeichen.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-007 - am 14.02.2026, 09:18:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

