Kapitel 7

Eigentiimlich denken

Wer heute die Innenstadt von Florenz besucht, kann zwischen iiberteuerten Cafés
und kitschigen Souvenirliden schlendern, dabei liebevoll restaurierte Gebaude und
Plitze aus dem 14. bis 18. Jahrhundert genieflen und nach der Kopie der David-Sta-
tue im 6ffentlichen Raum die originalen Kunstschitze in den Uffizien bewundern.
Wer etwas genauer hinschaut, entdeckt vielleicht auch den letzten Teil der Altstadt,
der noch nicht in ein Disneyland der Renaissance verwandelt wurde — auf der ande-
ren Seite des Arno, direkt hinter der Karmeliterkirche, Santa Maria del Carmine, wo
die Renaissance ihren Anfang nahm. Hier liegt der Pfarrbezirk San Frediano, nur
wenige Schritte von der weltberithmten Ponte Vecchio entfernt. In San Frediano
finden Sie den Nidiaci-Gemeinschaftsgarten — eigentlich ist es eher ein vielfiltig
genutztes Grundstiick als ein Garten —, eine Oase, die von der voranschreitenden
Gentrifizierung inmitten der Stadt Florenz noch nicht erfasst wurde. Wenn Sie
zufillig nachmittags vorbeikommen, treffen Sie auf lirmende Kinder und ihre EI-
tern. Sechsjihrige rennen ausgelassen umher und schaukeln, wihrend ihre ilteren
Geschwister Fufdball spielen — bei den »Lebowskis«, der einzigen selbstverwalte-
ten Fuflballschule der Stadt. An manchen Nachmittagen gibt eine portugiesische
Musikerin den Kindern Geigenunterricht. An anderen lehrt eine britische Schrift-
stellerin in einem Atelier, das zum Garten gehort, Englisch. Familien organisieren
Tauschbérsen fiir Kinderkleidung. Menschen aus der Nachbarschaft pflegen einen
kleinen Gemiisegarten. Andere beteiligen sich an einem Projekt zur Uberwachung
der Umweltverschmutzung und des Verkehrs in der Stadt. Dieser Raum des Mitei-
nanders — versteckt in einem Winkel der Innenstadt —, wird als Commons von Men-
schen aus dem Viertel gepflegt. Wie er genutzt wird »hingt davon ab, was die Men-
schen entscheiden«, sagt Miguel Martinez, ein Amateurhistoriker und Mitstreiter
des Nidiaci-Gartens. »Es ist schwierig zu erkliren, was wir hier machen, denn es
kommt immer darauf an, was diejenigen tun wollen, die neu hinzukommen.« Doch
was immer das auch ist: In einer Nachbarschaft, in der die Eltern von etwa 40 Pro-
zent der Kinder nicht in Italien geboren wurden, sollte nicht unterschitzt werden,
wie wichtig es ist, tiberhaupt einen Raum fiir Commoning zu haben.

Wie kommt es, mégen Sie fragen, dass dieser wunderschéne Fleck mitten in
Florenz — der auf dem Immobilienmarkt sicherlich mehrere Millionen Euro wert
ist — noch nicht an die Meistbietenden verkauft und mit Eigentumswohnungen

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Teil Ill: Das Commonsversum

bebaut wurde? Wie wurde es moglich, dass einige Anwohnerinnen und Anwohner
diesen Ort tatsichlich (fiir-)sorgend bewirtschaften? Als wir Antworten auf diese
Fragen suchten, lernten wir Einiges iiber Eigentumsrechte und dartiber, wie sie
beitragen konnten, dass Menschen ein zufriedeneres Leben fiithren.

Es ist nicht leicht, sich vorzustellen, wie das Eigentumsrecht dem untergeord-
net werden kann, was gesellschaftlich und 6kologisch notwendig ist. Es geht uns
im Ergebnis nicht darum, (den Rechtsbegriff) Eigentum abzuschaffen, sondern
die Dinge, die wir benutzen (meist ebenfalls als »Eigentum« bezeichnet), in ihrem
reichhaltigen, vielfiltigen und sinnstiftenden Beziehungsnetz — sozial, wirtschaft-
lich, 6kologisch und in der Zeit — zu verorten' und dann inklusivere Formen des
Habens zu fordern. Die Konzepte — nicht gleichzusetzen mit derzeit giiltigen
Rechtsbegriffen — Besitz, Gewohnheitsrecht und Unverduferlichkeit werden uns
helfen, Eigentum neu zu denken. Das heifdt zunichst zu erkennen, dass bekannte
Formen kollektiven Eigentums — treuhdnderische Organisationen oder Genossen-
schaften — viel erreichen kénnen. Letztlich aber iiberwinden sie nicht die struktu-
rellen Einseitigkeiten, die im Eigentum selbst eingebettet sind: das Recht, Dritte
auszuschliefRen, blindes Vertrauen in Mirkte, die Gleichsetzung von Wert und
Preis und die Macht von Eigentiimerinnen und Eigentiimern zu diktieren, wie mit
Menschen und Natur umgegangen wird.?

Doch kommen wir zurtick zur Geschichte in Florenz. Das heute als Nidiaci-Ge-
meinschaftsgarten genutzte Land war urspriinglich das Geschenk einer Witwe an
die Karmeliterkirche. Im 19. Jahrhundert wurde es vom napoleonischen Biirger-
meister von Florenz verstaatlicht. Er selbst erwarb es anschlieRend fiir die eige-
ne Nutzung (zuriick). Was also zunichst privat war, dann per Schenkung an die
Kirche ging, spiter durch Verstaatlichung 6ffentlich wurde, fiel wieder ins Privat-
eigentum. Anfang des 20. Jahrhunderts wurde das Land an andere Eigentiimer
weiterverkauft. Einer der Eigentiimer tibergab es an die Stadt Florenz, die es fiir
eine Grundschule nutzen wollte. Doch dann geschah etwas Entscheidendes, auch
wenn nicht im Einzelnen geklirt ist, wie und warum. Im Jahr 1920 kaufte Ed-
ward Otis Bartlett das Land. Er war damals Missionsleiter des US-amerikanischen
Roten Kreuzes in Italien. Bartlett iibergab das Grundstiick an zwei Treuhinder
zur Verwaltung mit der Auflage, es »fiir die allgemeine Bildung, mit besonderer
Beriicksichtigung von Kindern« zu nutzen. Das Eigentum war damit an einen
sozialen Auftrag gebunden, nimlich als Ort fiir die Kinder des Viertels erhalten
zu werden. Im Jahr 1954, nachdem die Treuhinderschaft bereits an die nichste
Generation iibergegangen war, entschied ein Treuhinder, den grofiten Teil des
Grundstiicks der Stadt Florenz zu ibertragen. Dieser Teil wurde somit wieder of-
fentlich. Da jedoch die alten Rechtsdokumente als verschollen galten, erinnerte
sich spiter niemand der Zweckbindung. Jedenfalls lief die Stadtverwaltung An-
fang der 2010er-Jahre den Verkauf eines Gebiudes und eines Teils des Gartens an
Investoren zu, die dort Luxuswohnungen und einen Parkplatz errichten wollten.
Dass die verschollenen Unterlagen aus den 1920er-Jahren letztlich wiedergefunden
wurden, war nur der hartnickigen Detektivarbeit der Menschen aus der Nachbar-
schaft zu verdanken. Damit konnten sie darauf pochen, dass das Land dem Woh-
le der Kinder gewidmet war. Familien aus San Frediano organisierten 6ffentliche
Proteste, um die Treuhinderschaft wiedereinzusetzen, was jedoch erfolglos blieb.
Allerdings stimmte die Stadtverwaltung, die Geld sparen wollte und wegen der
Proteste schlecht da stand, der Idee zu, dass die Bewohnerinnen und Bewohner

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 7: Eigentimlich denken

den Garten selbst verwalten, auf eigenes Risiko, auf eigene Kosten und auf eige-
ne Verantwortung. Eine Nachbarschaftsvereinigung wurde gegriindet, damit eine
rechtliche »Ubereinkunft« mit der Stadtverwaltung unterzeichnet werden konnte.
Das war die Rechtsgrundlage dafiir, dass der 6ffentliche Raum 6ffentlich blieb —
ohne zu Lasten der Stadt zu gehen. Diese Ubereinkunft dhnelt Vereinbarungen mit
anderen Nachbarschaftsgirten in Florenz — sie machen aus den Bewohnerinnen
und Bewohnern die Hiiterinnen und Hiiter der Girten. Die Stadtverwaltung be-
hielt sich jedoch das Recht vor, die Schliisseliibergabe an die Commoners zu jedem
Zeitpunkt durch eine unanfechtbare Entscheidung zu widerrufen. Damit kann das
Commoning im Nidiaci-Garten zunichst weitergehen.

Es gibt unzihlige dieser Geschichten von Menschen, die versuchen, auch recht-
lich abzusichern, was sie mit- und fiireinander tun. Sie alle sind unterschiedlich,
jhneln sich aber zumindest in zweierlei Hinsicht. Erstens machen sie klar, wie
wichtig Rechtsformen sind, denn sie privilegieren bestimmte soziale Beziechungen
und bestimmte Nutzungen der Dinge und verdringen andere. Und, zweitens, geht
aus ihnen hervor, dass Commoning als soziale Wirklichkeit der Festlegung von
Eigentumsformen vorausgehen muss. Dass das Grundstiick des Nidiaci-Gartens
uberhaupt gerettet wurde, ist den Menschen aus der Nachbarschaft zu verdanken.
Sie haben sich organisiert, ein gemeinsames Anliegen verfolgt und dafiir angemes-
sene rechtliche und politische Lésungen gesucht.

Auf die Rechtsformen kommt es also an: Die Geschichte des Nidiaci-Gartens
hat beispielsweise deutlich gemacht, dass das Instrument der Treuhinderschaft?
geeignet war, um sowohl den Anliegen der bzw. des Schenkenden als auch jenen
der Bevolkerung des Viertels gerecht zu werden. Vorerst haben sich die Nidia-
ci-Commoners durchgesetzt. Seit 2013 bis zum Redaktionsschluss kénnen sie das
Grundstiick in die eigenen Hinde nehmen. Verstanden haben sie aber auch, dass
es offenbar keine per se geeignete Form des Eigentumsrechts gibt, um die Praktiken
und Sozialbeziehungen zu garantieren, die sie pflegen mochten. Auch dies ist eine
Erkenntnis, die sich immer wieder durchsetzt: Commoners miissen in der Regel
auf »fremde«, im Kern ungeeignete Rechtsformen zuriickgreifen, um ihr gemein-
sames Vermdgen und die Kultur des Commoning zu schiitzen. So zeigt es auch das
Beispiel der Software-Communities, die sicherstellen wollen, dass ihr Code als freie
und quelloffene Software (FOSS) von allen weitergegeben und modifiziert werden
kann. Sie verlegten sich darauf, das Urheberrecht »juristisch zu hacken« (engl. legal
hack, mehr dazu auf S. 241), das eigentlich gerade die individuelle Verfiigung tiber
kreative Werke absichern soll. Auch der US-amerikanische Unternehmer Douglas
Tompkins, der mehr als 8.000 km? Wildnis in Chile und Argentinien unter Schutz
stellen wollte, fand keine Rechtsform, die es erlaubte, das Land als Commons zu
bewirtschaften. Schlieflich hat er das Land privat erworben und anschlielend —
dhnlich wie Edward Otis Bartlett vor 100 Jahren in Florenz — einer privatrechtlichen
Treuhandorganisation geschenkt, die es wiederum den Regierungen dieser beiden
Linder tibergab, sodass es fortan 6ffentlich verwaltet werden kann. Auch im All-
tag reiben sich Bediirfnisse von Commoners permanent mit dem Eigentumsrecht.
So wihlt eine Gruppe Aktiver ein bestimmtes Lokal als regelmifigen Treffpunkt,
Biker oder FufRballfans machen eine bestimmte Bar zu »ihrer Kneipe«. Solche Orte
werden fiir diese Menschen zu einem sozialen Commons. Aber natiirlich haben die
tatsichlichen Eigentiimerinnen oder Eigentiimer ihre eigenen Vorstellungen, wie
sie zu bewirtschaften sind. Sie bestimmen die Regeln.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.

201


https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Teil Ill: Das Commonsversum

Eigentumsrecht und Commoning sind nicht fiireinander geschaffen. Das be-
kamen auch die Nidiaci-Commoners zu spiiren: Sie haben keinen eindeutigen
Rechtstitel fiir das Land und auch kein Rechtsinstrument, das ihre Praktiken auf
Dauer anerkennt. Dennoch ist es am Ende gut ausgegangen, denn der ausgehan-
delte Kompromiss ermdglicht es ihnen, das Grundstiick entsprechend der Bediirf-
nisse der Kinder und zahlreichen (Migranten-)Familien zu nutzen sowie selbst-
organisiert zu bewirtschaften. Die Erlaubnis, die sie sich sichern konnten, geniigt
fur ihre Zwecke. Jedenfalls kurzfristig. Sie ist jedoch keine verlissliche Rechts-
grundlage auf lange Sicht. Weil der existierende Rechtsrahmen fiir Commons un-
geeignet ist, haben Commoners, die sich rechtlich absichern wollen, kaum eine
Alternative als die, das existierende Recht kreativ einzusetzen oder umzubauen,
politischen und sozialen Druck auszuiiben und — wenn das nicht geniigt — zu zivi-
lem Ungehorsam iiberzugehen.* Uberraschend ist das nicht. Natiirlich wird in der
herrschenden Wirtschafts- und Sozialordnung das Eigentumsrecht so eingesetzt,
dass sich vorrangig 6konomische Interessen durchsetzen und umgekehrt. Dem
Historiker E.P. Thompson zufolge »leistete [auch — S.H.] die politische Okonomie
dem Recht Vorschub«’® — sonst wiren im Frithkapitalismus nicht so viele Commons
eingehegt sowie Brauche und Traditionen aufler Kraft gesetzt worden. Das Eigen-
tumsrecht war stets das bestimmende Instrument der Enteignung. Heute ist eine
dhnliche Dynamik am Werk. So zwingt die Handhabung des Urheberrechts durch
Wissenschaftsverlage Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler in Situationen,
in der sie sogar fur den Zugriff auf ihre eigenen publizierten Artikel bezahlen
missen. Das Patentrecht wird eingesetzt, um Biuerinnen und Bauern daran zu
hindern, Saatgut weiterzugeben. Der bekannte kanadische Politikwissenschaftler
und Philosoph C.B. Macpherson erklirt den Zusammenhang zwischen Rechtsord-
nung und Wirtschaftssystem so: »Wenn das liberale Eigentumsrecht so in Gesetze
gegossen wird, dass die ausschlielliche Nutzung und Verfiigung iiber Anteile an
durch die Natur bereitgestellte Ressourcen® sowie iiber in der Vergangenheit durch
Arbeit geschaffenes Kapital als individuelles Recht festgeschrieben wird und wenn
dies dann kombiniert wird mit dem liberalen System der Marktanreize und der Ver-
tragsfreiheit, fihrt dies fortwihrend zu einer Konzentration von Eigentiimerschaft
und zu einem System von Machtverhiltnissen [...], welches das ethische Ziel [libera-
ler Gesellschaften — S.H.] der freien und unabhingigen individuellen Entwicklung
negiert«’ (Hervorhebung im Original).

Die Kombination dieses Verstindnisses von Eigentumsrecht mit kapitalisti-
schen Mirkten und der staatlichen Durchsetzung von Vertrigen hat ein machtvol-
les Narrativ von »Freiheit« geschaffen — allerdings ist es hauptsichlich die Freiheit
der Eigentiimerinnen und Eigentiimer. Wenn wir also wirklich frei sein wollen
und das fiir alle gelten soll, dann miissen wir Eigentum neu denken.

Das ist keine Kleinigkeit.

Ich, meine Freiheit und mein Eigentum

Es ist kaum tibertrieben zu behaupten, dass das Eigentum(srecht) unsere Idee vom
Menschsein prigt und in jeden Winkel der Gesellschaft ausstrahlt. Eigentum be-
einflusst unsere Identititen und Beziehungen, unser Verhalten, unsere Institutio-
nen und unseren Umgang mit der Natur. Auch wenn dieser Aspekt in der Eigen-

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 7: Eigentimlich denken

tumsforschung nicht im Zentrum steht, findet er doch Erwihnung. So schreibt
Margaret Jane Radin: »Die [...] zugrundeliegende Primisse ist: um sich angemes-
sen entwickeln zu kénnen — um ein Mensch zu sein —, braucht ein Individuum
ein gewisses Maf an Kontrolle iiber Ressourcen in der externen Umwelt. Die not-
wendigen Zusicherungen von Kontrolle nehmen die Form von Eigentumsrechten
an.«® Eigentum dreht sich jedoch nicht vorrangig um »ein gewisses Maf an Kont-
rolle iiber Ressourcen, es driickt vor allem Sozialbeziehungen aus. Anders gesagt:
Eigentum ist Konsequenz der rechtlichen Regelung unserer sozialen Beziehungen.
Deshalb bestimmt die Art und Weise, wie wir Eigentum rechtlich verstehen, auch
die tatsichlichen sozialen Beziehungen, die wir denken und entwickeln kénnen.
Heute geschieht das, wihrend ein riesiger Marktapparat alltiglich eine Kultur des
Eigentums befeuert. Das heif3t, nicht nur unsere verkiirzte Vorstellung »der Wirt-
schaft« als Geldwirtschaft bestimmt, wie wir uns zueinander verhalten, sondern
auch unser nicht minder verkiirztes Eigentumsverstindnis prigt unser Handeln.
Seit 250 Jahren bestimmen liberale Vorstellungen von Eigentum in wesentli-
chem Mafe unsere Gesellschaften. John Locke, Thomas Hobbes und andere frii-
here Theoretiker des modernen Staates und der liberalen Eigentumsidee gingen
vom Individuum aus und davon, dass jeder Mensch »wesentlich der Eigenttimer
seiner eigenen Person oder seiner eigenen Fihigkeiten« ist.” Damit eng zusammen
hingt die Freiheitsidee, die sich die westliche Kultur weitgehend zu eigen gemacht
hat: »Das menschliche Wesen ist Freiheit von der Abhingigkeit vom Willen anderer,
und Freiheit ist Funktion des Eigentums. Die Gesellschaft wird zu einer Anzahl
freier und gleicher Individuen, die zueinander in Beziehung stehen als Eigentiimer
ihrer eigenen Fahigkeiten und dessen, was sie durch deren Anwendung erwerben.
Die Gesellschaft besteht aus Tauschbeziehungen zwischen Eigentiimern« [Her-
vorhebung d. Verf.)."” Dieser moderne Katechismus der Freiheit verankert das in
Ehren gehaltene kulturelle Ideal der individuellen Autonomie und des individu-
ellen Eigentums tief in unserer Gesellschaft. Der Mensch wird als isoliertes Ich
begriffen. Dieses Ich geniefdt absolute Freiheit, die durch Eigentiimerschaft zum
Ausdruck kommt. Es ist eine Welt, in der wir als Selbst letztlich abgetrennt von al-
lem anderen existieren — von Gemeinschaft, Tradition, Ethnizitit, Religion, Natur.
In einer solchen Welt bildet die Eigentiimerschaft ein institutionelles Bollwerk fiir
die »Freiheit« des vollkommen autonomen Individuums. In den Grundsitzen des
freien Marktes und der westlichen Zivilisation sind die drei Vorstellungen — das
isolierte Individuum, die individuellen Eigentumsrechte und die Freiheit — auf das
engste miteinander verkniipft. Aus dieser Verkniipfung heraus wird eine Welt be-
hauptet, in der individuelle Eigentumsrechte die »konkrete Freiheit [der Menschen]
und ihre konkrete Chance, all ihre Méglichkeiten zu entfalten« bestimmen." Nach-
dem sich diese Vorstellungen mit dem modernen Liberalismus als dominante poli-
tische Theorie durchgesetzt hatten, wurden sie »naturalisiert«, d.h. in die Natur des
Individuums hineininterpretiert, als seien sie immer schon da gewesen und keine
kulturelle Schépfung. Sie erscheinen als selbstverstindliche, universelle Tatsache —
ungeachtet dessen, dass wir tatsichlich voneinander und von der Erde in vielfacher
Weise abhingig sind (vgl. Kapitel 2). In unserem Freiheitsbegriff und im dominie-
renden Eigentumsbegriff sind diese Abhingigkeiten weitgehend getilgt. Indem das
moderne Eigentumsrecht eine solche Vision des Menschseins auf den Sockel hebt,
wirkt es wie ein riesiges System des Social Engineering. Es iiberhoht instrumen-
telle, gewerbliche Nutzungen der Natur. Es bestirkt uns darin, in Menschen vor

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.

203


https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Teil Ill: Das Commonsversum

allem die Arbeitskraft zu sehen, die sich auf dem Arbeitsmarkt vermarkten muss.
Es schafft kiinstliche Knappheiten, um Mirkte zu kreieren, die sonst nicht exis-
tieren wiirden. Kurz, es richtet die Aufmerksamkeit auf das Verwertbare und lasst
das, worauf es beruht, im Dunkeln. Das Eigentumsrecht in seiner heutigen Form
privilegiert zudem systematisch das Individuum gegeniiber dem Kollektiv — um-
gekehrt wire auch nicht besser — sowie Marktwert gegeniiber Eigenwert oder Ge-
brauchswert. Das diktiert geradezu die von Macpherson beschriebenen Ergebnisse:
Eigentumskonzentration, Machtkonzentration und die Preisgabe der Idee, dass wir
uns alle frei und unabhingig individuell entfalten kénnen, egal ob wir iiber (viel)
Geld oder Eigentum verfiigen oder nicht.

Aus dem bisher Gesagten wird verstindlich, warum es so schwierig ist, Rechts-
formen zu entwerfen, die eine breitere Palette von Anliegen, Werten, Praktiken
und Organisationslogiken abbilden kénnen. Kénnen wir dennoch — im Sinne des
in Kapitel 2 skizzierten Onto-Wandels — Eigentum so konzeptualisieren, dass es der
Beziehungsfiille des Lebens besser gerecht wird?

Die Beziehungswelten des Eigentums

Bereits in dem Moment, in dem wir uns als »Ich-in-Bezogenheit« anerkennen, wird
klar, dass die Grundfigur im Eigentumsrecht — der von anderen und der Erde ge-
trennte autonome Einzelne — hochst problematisch, wenn nicht sogar unsinnig ist.
Die drei Siulen der modernen liberalen Gesellschaft — 1) das Individuum und 2)
Eigentumsrechte als Basis fiir 3) Vertragsfreiheit — sind letztlich eine grobschlichti-
ge und einengende Vision fiir eine soziale Ordnung, in der wir unser menschliches
Potenzial entfalten konnen. Wenn wir unser vielfaches Bezogensein ernst nehmen,
miissen wir auch neue Institutionen und »Rechtsformen des Habens« (also neue
Eigentumsrechte) entwickeln, die auf dieser Tatsache beruhen. Wenn wir das kul-
turelle Ideal des liberalen Individualismus als Fantasiebild begriffen haben, dann
beginnen wir schon, die Begriffe »Freiheit« und »Eigentum« neu zu denken. Lieb-
gewonnene Vorstellungen gehéren auf den Prifstand: Ist grenzenloser Individua-
lismus wirklich befreiend? Sind Eigentumsrechte, so wie wir sie heute verstehen,
wirklich ein Garant fiir »Freiheit« und soziales Wohlergehen? Kénnen wir in einer
begrenzten Welt — mit Verweis auf die Freiheit der Eigentiimer — weiterhin dem
Wachstum nachjagen? Um Eigentum zu hinterfragen, miissen wir uns auf neues
und schwieriges Terrain wagen. In seiner berithmten Abhandlung aus dem Jahre
1753 schrieb der englische Jurist William Blackstone: »Es gibt nichts, das die Vor-
stellungskraft so allgemein befliigelt und die Gewogenheit der Menschheit derart
fesselt wie das Eigentumsrecht, jene alleinige und willkiirliche Verfiigungsgewalt,
die ein Mensch tiber die externen Dinge der Welt behauptet und ausiibt, unter
volligem Ausschluss des Rechts jeglichen anderen Individuums im Universum.«'?
Blackstones etwas zwanghaft selbstverliebter Eigentiimer® entspricht dem soeben
kritisierten Zerrbild, das zumindest in euro-amerikanischen Kontexten nach wie
vor weit verbreitet ist. Eigentum erscheint ihm vor allem als Beziehung zu Gegen-
stinden, zu den »externen Dinge der Welt«. Die relevante Beziehung, die durch
Eigentum entsteht, wird beschrieben als Beziehung zwischen einer Person und
einem Gegenstand, wie in: »Das ist mein Fahrrad. Ich bin seine Eigentiimerin.«
Da das Eigentumsrecht diese beiden Vorstellungen — vom isolierten Einzelnen und

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 7: Eigentimlich denken

vom »Eigentum als Gegenstand« — privilegiert, stellt sich die Frage, was aus den
Beziehungen wird, die Commoning und eigentlich auch das Leben selbst ausma-
chen.

Auch Blackstone wirft einen Blick auf die Sozialbeziehungen. Er merkt scharf-
sichtig an: Entweder ist man Eigentiimer, oder man ist Nicht-Eigenttimer. Eigen-
tumsrechte sorgen zunichst einmal fiir diese Grenzziehung. Die Aussage: »Das ist
mein Fahrrad. Ich bin seine Eigentiimerin, lautet zutreffender und vollstindiger:
»Das ist mein Fahrrad, deswegen kann ich entscheiden, ob Sie es benutzen diirfen
oder nicht.« Die rechtliche Verkniipfung zwischen mir und dem Fahrrad rechtfer-
tigt meine Anspriiche und schliefit die der anderen aus. Es liegt klar auf der Hand:
die rechtliche Beziehung (Eigentiimerschaft) bestimmt und formt unsere sozialen
Beziehungen — und zwar auf sehr grundlegende Art und Weise. Die Rechtsbezie-
hung ermdoglicht dem Eigentiimer alles: ob das Fahrrad verkauft, zerstért, verdn-
dert, mitbenutzt oder auf ewig in einer Garage geparkt werden darf. Und insbe-
sondere bestimmt sie das Recht des Eigentiimers, andere auszuschlieRen. Wie wir
Eigentumsrechte gestalten und anwenden, enthiillt eigentlich viel mehr tiber uns
und unsere Beziehungen zu anderen als iiber unsere Beziehung zu der Sache, die
uns gehort.

Nattiirlich gibt es einige wichtige Ausnahmen zur unbegrenzten Freiheit des
»alleinigen und willkiirlichen« Eigentiimers. So schrinkt etwa das Bauplanungs-
recht ein, wie Land genutzt und bebaut werden darf. Es gibt Vorschriften, die
Eigentiimerinnen und Eigentiimer daran hindern, zu viel Lirm zu machen oder
Laub zu verbrennen. Offentlich-rechtliche Vorschriften wie Baugesetzbuch und
Bauordnungen beschrinken die blackstonessche »alleinige und willkiirliche Ver-
fugungsgewalt«, um die Gesundheit und Sicherheit der Allgemeinheit in vielen
Bereichen zu schiitzen. Trotz dieser Schranken — die starke, durchsetzungsfihige
Institutionen voraussetzen —, geht die Idee des Eigentums normativ von der abso-
luten Verfiigungsgewalt aus. In dieser Vorstellung steckt aber ein quasi unlésbares
Problem. In Wirklichkeit ist es nimlich unmdglich, dass die Eigentumsrechte aller
absolut und unbegrenzt sind. Konflikte {iber den Umfang der eigenen Rechte sind
damit unvermeidlich. Uber das Recht allein kénnen sie nicht gelést werden; poli-
tische, im Grunde gesellschaftliche Entscheidungen sind hier gefragt." Das Recht
spiegelt letztlich die politische und 6konomische Ordnung wider.

Doch zurtick zum Charakter des Eigentumsrechts. Im Grundgesetz regelt Arti-
kel 14 Absatz 2: »Eigentum verpflichtet. Sein Gebrauch soll zugleich dem Wohle der
Allgemeinheit dienen.« Auch der Philosoph John Locke, der die Hauptargumente
fur das gegenwirtige Eigentumsrecht lieferte, erkennt die sozialen Auswirkungen
individueller Eigentiimerschaft an. Nach Locke ist Eigentum legitim, insofern das
Angeeignete eigene Anstrengung und Arbeit erforderte, denn »diese Arbeit ist das
unbestreitbare Eigentum des Arbeitenden, und niemand aufler ihm selbst kann
ein Recht haben auf irgendetwas, was einmal mit seiner Arbeit verbunden ist — zu-
mindest dort nicht, wo fiir die anderen bei gleicher Qualitit noch genug davon in
gleicher Giite vorhanden ist«.”® Diese sogenannte »Lockesche Bedingung« (engl.
Lockean proviso) verweist also auf die Konsequenzen »je meines Eigentums« fiir
das Leben anderer Menschen, doch in der Praxis wird dies weitgehend ignoriert.'

Angesichts dieses kurzen Ausflugs in die Geschichte des Eigentumsrechts ist
die Idee, dass Eigentum vor allem soziale Beziehung prigt, gar nicht so bemerkens-
wert. Kontrovers wird sie erst dann, wenn es darum geht, bestimmte Einschrin-

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.

205


https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

Teil Ill: Das Commonsversum

kungen oder den konkreten inhaltlichen und zeitlichen Umfang der Anspriiche
Dritter (inklusiver kiinftiger Generationen) genau festzulegen. Daraus wird klar,
dass der Gedanke, dass Eigentumsrecht unsere Sozialbeziehungen formt, kein all-
gemeiner Kommentar zur Verfasstheit der Gesellschaft ist. Er bedeutet, dass die
»eigentiimlich« geformten Beziehungen dank staatlicher Durchsetzungsmacht
auch verwirklicht werden. Das, was dann konkret real wird, ist nicht aus dem Eigen-
tumsrecht selbst ableitbar, denn das Eigentumsrecht selbst hat keinen bestimmten
Inhalt. Es ist Ergebnis politischer Auseinandersetzung. Es ist also Folge des Rin-
gens darum, welche Bedeutungen »Eigentum« zugeschrieben und wie sie recht-
lich durchsetzbar gemacht werden. So spiegelt das Recht soziale Beziehungen —ins-
besondere Machtverhiltnisse — wider, und zugleich gestaltet und bestimmt es diese
stark mit. Wenn im staatlich gesetzten Recht bestimmte inhaltliche Vorstellungen
kodiert werden — etwa die Idee, dass Land, Musik, Wasser oder Bilder Menschen
gehoren konnen wie ein Fahrrad oder ein Kleidungsstiick —, dann geschieht etwas
Wesentliches: Es wird schwierig, die normativen Begriindungen der Eigentiimer-
schaft an solchen »Dingen« in Frage zu stellen. Hat ein souveriner Staat bestimmte
Eigentumsobjekte erst einmal kodifiziert, ist faktisch jegliche weitere Diskussion
uber die Legitimitit von Eigentiimerschaft ausgeschlossen. Daraus resultiert eine
verstérende Liicke zwischen Legalitit und Legitimitit, um diese hilfreiche Unter-
scheidung aufzugreifen, auf die sich auch der franzosische Rechtswissenschaftler
Etienne Le Roy bezieht.” Die Eliten in Politik und Wirtschaft machen sich »Legali-
tit« (also formales Recht, biirokratische Regeln und Rechtsdenken) zu eigen und
ignorieren dabei die andersartige Erfahrungen der »Legitimitit« wie die vernaku-
liren Normen und Praktiken gewShnlicher Menschen. Biuerinnen und Bauern
in der ganzen Welt halten es beispielsweise fiir vollkommen legitim, ihr Saatgut
aufzubewahren und weiterzugeben. Seit Tausenden von Jahren wurde das so ge-
handhabt. Auch Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler sowie Internetnutze-
rinnen und -nutzer wollen im Allgemeinen ihr Wissen einander zur Verfiigung
stellen. Die Hiiterinnen und Hiiter der Legalitit hingegen betrachten solche Aktivi-
titen als kriminell, sobald das staatliche Recht diese Formen aufgrund von Eigen-
tumsrechten fiir »illegal« erklirt. Legalitit verdringt also, was wir als »vernaku-
lires Recht« bezeichnen: die informellen, »inoffiziellen« Normen, Praktiken und
Briuche, dank derer die Menschen auf Augenhshe ihre Angelegenheiten regeln.'®
Nach dieser Logik geniefdt auch das Eigentum einen stirkeren rechtlichen Status
als Besitz, ungeachtet der Legitimitit der Argumente, die fiir Letzteres sprechen.
Da das Recht eine gewisse, durch staatliche Institutionen (Parlamente, Biirokra-
tien, Gerichte) »geweihte« Eigentumsordnung stiitzt, konnen gewohnheitsmifige
Praktiken, Traditionen und Besitz als »illegal« oder zumindest suspekt beiseite-
geschoben werden.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 7: Eigentimlich denken

Uber den Besitz

Paragraph 854 BGB definiert Besitz als »tatsichliche Gewalt« iiber eine Sache.
Damit wird »Besitz« genau wie Eigentum ungeachtet der sozialen Einbettung
als Beherrschungsverhiltnis eines Rechtssubjekts iiber ein Objekt beschrie-
ben. Wir verstehen »Besitz« in diesem Text hingegen in einem existentiellen
Sinne. Wir kommen nicht umhin zu besitzen, worauf das Lateinische possessio
(dt. Besitz) hinweist. Es ist von sedere abgeleitet, was »sitzen« bedeutet. Wir
bewohnen diese Erde, »sitzen« also auf ihr und auf den vielen Dingen, die
wir zum Leben brauchen. Wenn Menschen Wasser, Land, Holz, Landschaf-
ten, Saatgut und anderes mehr nutzen, kann aber etwas sehr Interessantes
geschehen: sie kénnen Zuneigung, Verantwortungsgefiihl und ein sehr spezi-
fisches Wissen gegentiber diesen Dingen entwickeln — genug, um sie in durch
(Fiir-)Sorge geprigtes Vermogen zu verwandeln! Wenn wir uns also auf Be-
sitz als existenzielle Tatsache und nicht als Rechtsform konzentrieren, kénnen
wir viele Erkenntnisse tiber unterschiedliche »Arten und Weisen des Habens«
gewinnen, fiir die es vielleicht keine Rechtsform gibt, die aber dennoch gut
funktionieren.

Nun ist das Eigentum der einen immer auch das Nicht-Eigentum der anderen. Der
Rechtswissenschaftler Wesley N. Hohfeld formulierte Anfang des 20. Jahrhunderts
diese Idee: jeder durch Eigentumsrecht verliehene Rechtstitel entspricht einem
»Nicht-Recht«. Wann immer ein Recht oder Privileg fiir eine Person rechtlich an-
erkannt wird, wird einer anderen ein entsprechendes Recht bzw. Privileg verwei-
gert. Jeder Rechtstitel fiir eine Person ist mit einer rechtlichen Einschrinkung fiir
andere verbunden.” Der Eigentumsexperte Joseph Singer bringt es auf den Punkt:
»Rechtsanspriiche sind nicht einfach Anspriiche, sondern Rechtsbeziehungen.«*
Eigentum umfasst ein recht komplexes Biindel von Rechtsbeziehungen, die stark
in den Umgang der Menschen miteinander eingreifen. Daher »kann kein Mensch
vollkommene Freiheit genieflen, jene Vermdégenswerte zu nutzen, zu besitzen, zu
genieflen oder zu iibertragen, die als sein Eigentum gelten, schreibt Gregory Ale-
xander. Das bedeute nicht, so Alexander weiter, die Idee der Eigentiimerschaft zu
negieren, wohl aber, dass »ein gewisses Maf an sozialer Uberlagerung des Eigen-
tumsinteresses einer Person [...] unvermeidlich ist«*! (Hervorhebung im Original).
Diese Erkenntnis ist profunder, als sie zunichst erscheint. Das Fahrradbeispiel
wird es verdeutlichen. Eigentum begriindet nicht nur eine Beziehung zwischen
einer Fahrradeigentiimerin und einem Fahrrad und zwischen der Fahrradeigentii-
merin und Nicht-Eigentiimern. Es etabliert indirekt ein dichtes Netz vielfiiltiger Be-
ziehungen — mit den Menschen, die das Metall fiir das Fahrrad abbauten, mit jenen,
die die Einzelteile produzierten, mit dem Hersteller und dem Einzelhandel, mit der
Person, der Sie das Fahrrad vielleicht ausleihen, mit Menschen, die auf der Strafle
Auto und Fahrrad fahren oder zu Fufl gehen usw. Ein als »Eigentum« anerkannter
Gegenstand ist nicht nur in ein Netz von Sozialbeziehungen verwickelt, sondern
auch in unzdghlige weitere Beziehungen, etwa mit einer lokalen Gemeinschaft, dem
Okosystem, dem nicht-menschlichen Leben und zukiinftigen Generationen. Wenn
unser modernes Eigentumsrecht also auf die Rechte der Eigentiimerin bzw. des
Eigentiimers konzentriert ist und manchmal die direkten Auswirkungen auf Drit-

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.

207


https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Teil Ill: Das Commonsversum

te in den Blick nimmt; so ist das im Grunde genommen eine kurzsichtige und
engstirnige Perspektive.

Die wirkmichtigen Unzulinglichkeiten von Eigentum, die der Vermarktwirt-
schaftlichung der Geselischaft Vorschub leisten, werfen die Frage auf, ob wir uns
andere »Arten des Habens« vorstellen kénnen. Solche, die auch lebendige Bezie-
hungen auferhalb von Marktrelationen wiirdigen — und die bislang im Eigentums-
recht nicht wirklich anerkannt werden. Das zu veridndern ist eine Herausforderung
inmitten einer kapitalistischen Wirtschaftsweise, die bestimmte Muster von So-
zialbeziehungen — etwa Wettbewerb und Ausschluss — immer wieder neu hervor-
bringt und die — unter Nutzung des Eigentumsrechts — auf die Umwandlung von
Natur, Arbeit und Geld in Waren ausgerichtet ist. Das Recht zeichnet diese Logik
aggressiv nach und stirkt die Logik, dass aus viel immer mehr wird. Letztlich ent-
steht ein selbstverstirkender, in sich geschlossener Zyklus. Die politische und 6ko-
nomische Ordnung spiegelt sich im Recht. Und das Recht stirkt die politische und
Skonomische Ordnung. Dieser Teufelskreis muss irgendwie aufgebrochen werden.

Gemeineigentum versus Individualeigentum?

Eignet sich Gemeineigentum dafiir, mehr Beziehungen anzuerkennen, wenn wir
das Haben verrechtlichen? Viele Progressive nutzen und erproben seit Langem
entsprechende, je nach Kontext und Land unterschiedliche Rechtsformen wie
Genossenschaften, Kooperativen, Stiftungen, treuhinderische und gemeinniit-
zige Organisationen und andere mehr. Sie versuchen auf diese Weise geeignete
Regelungen zu finden, um soziale oder ckologische Belange vor wirtschaftliche
Interessen zu stellen. Innerhalb des Markt-Staat-Systems und des dominierenden
Eigentumsrechts erscheint das logisch und attraktiv. Viele Debatten um Gemein-
eigentum versus Individualeigentum — insbesondere im historischen Kontext der
Ost-West-Auseinandersetzung — haben jedoch die Vorstellung genihrt, dass sich
Gemeineigentum grundsitzlich vom Individualeigentum unterscheidet. Tatsich-
lich aber weisen beide mehr Gemeinsamkeiten als Unterschiede auf. Individual-
eigentum bedeutet, dass es eine Eigentiimerin bzw. einen Eigentiimer gibt.” Ge-
meineigentum hat mindestens zwei (Mit-)Eigentiimerinnen bzw. (Mit-)Eigentiimer,
es kénnen aber auch Tausende sein. In beiden Fillen ist der Charakter der Eigen-
tumsrechte weitgehend gleich. Die Eigentiimer haben das Recht, das Eigentum
zu verduflern oder andere von dessen Nutzung auszuschliefen. Der Hauptunter-
schied liegt in der Zahl der Eigentiimerinnen bzw. Eigentiimer, nicht in der Na-
tur der Eigentumsrechte. Gemeineigentum unterscheidet sich also insofern nur
graduell und nicht prinzipiell vom Eigentum von Einzelpersonen. Doch nur letz-
teres wird gemeinhin als Privateigentum bezeichnet. Die Etymologie des Wortes
»privat« ist hier erhellend. Privat geht auf das lateinische Wort privare zuriick. Es
bedeutet »berauben«. Beide, individuelle und kollektive Eigentumsrechte, ermog-
lichen den Rechteinhabern, andere zu berauben, und zwar des Rechts, das Eigen-
tum zu benutzen und Dritte auszuschlieflen. Das heiflt nicht, dass Arrangements
des Gemeineigentums nicht sehr viel Wichtiges und Niitzliches leisten kénnen. Es
heiflt auch nicht, dass wir naiverweise vorschlagen, alles solle immer allen gehéren
oder fiir alle jederzeit verfiigbar sein. Nur weil Individual- und Gemeineigentum
sich nicht prinzipiell unterscheiden, liegt die Lésung nicht in der Abschaffung jeg-

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 7: Eigentimlich denken

licher Rechtsformen zur Regelung von Nutzungsrechten. Derart bindrem Denken
sollten wir nicht aufsitzen. Auch hier stellt sich die Frage, ob wir die vorgefundenen
Probleme grundsitzlich anders angehen kénnen.

Wir glauben, dass das mdoglich ist, und schlagen deshalb eine Neukonzeptua-
lisierung vor. Wir kénnen Eigentum so konzipieren (inhaltlich aufladen), dass Nut-
zungen sinnvoll eingeschrinkt, Sozialbeziehungen gewiirdigt und Herrschaft verhindert
werden. Das ist es, was Commons brauchen. Wenn es uns gelingt, Eigentum tat-
sichlich neu zu denken, dann kénnte das erheblich dazu beitragen, Commons zu
unterstiitzen und die totalisierenden Dynamiken des Kapitals abzuschaffen. Be-
vor wir in Kapitel 8 darauf zuriickkommen, wollen wir auf die Gemeinsamkeiten
und Unterschiede zwischen Individual- und Gemeineigentum noch einmal unter
einem anderen Gesichtspunkt eingehen.

Je nachdem, ob es sich um einzelne oder um mehrere Eigentiimerinnen bzw.
Eigentiimer handelt, gibt es natiirlich erhebliche Unterschiede in der Art, wie
Eigentumsrechte tatsichlich ausgeiibt werden. Gemeineigentum erfordert zumin-
dest eine Vereinbarung zwischen allen Miteigentiimerinnen bzw. Miteigentiimern.
Zudem vermeiden manche Formen des Gemeineigentums, etwa Genossenschaf-
ten und gemeinniitzige Organisationen, den strukturellen Zwang zur Profitmaxi-
mierung, dem Konzerne und herkémmliche Unternehmen unterliegen. So kann
viel gesellschaftlich Sinnvolles entstehen, obwohl auch diese Rechtsformen, philo-
sophisch gesehen, in einer individualistischen Denkweise wurzeln. An Grenzen
stoft das Potenzial gemeineigentiimlicher Rechtsformen dadurch, dass es die Welt
wie gehabt aufteilt in »mein« und »dein« oder eben »nur fiir unsere Gruppe« (das
entspricht in der Sprache der Wirtschaftswissenschaft den sogenannten »Klub-
glitern«). Auch Gemeineigentum kann mit gentigend Geld »aufgekauft« werden.
Oder es wird von Miteigentiimerinnen bzw. Miteigentiimern, die ihre gegenseiti-
gen Verpflichtungen aufgeben, »ausverkauft«. So kénnen sich die Mitglieder einer
Genossenschaft entscheiden, sich auszahlen zu lassen, wenn der Marktwert ihrer
anteiligen Vermogenswerte steigt. Oder die Leitung einer treuhinderischen Orga-
nisation entscheidet einseitig und ohne Riicksicht auf die designierten Begiinstig-
ten, die Organisation aufzulésen.

Wenn wir uns also eine Ordnung vorstellen wollen, die die Grundannahmen
tberwindet, auf denen das moderne Eigentumsrecht und die Kultur des Kapitalis-
mus beruhen, miissen wir uns anderweitig umsehen. Hierfiir konnen wir zwei
Richtungen verfolgen: die Spur der Zeit vor dem Eigentum (engl. pre-property), in
der es allen moglich war, ohne Einschrinkung auf das zuzugreifen, was sie zum
Leben brauchten, und die Idee beziehungshafier Arten des Habens, die Commoning
anerkennen und unterstiitzen. Vor-Eigentumsregime sind im Grunde genommen
Regime des freien Zugangs. Ein solcher Ansatz ist nach wie vor fiir die Nutzung
von Wissen, Ideen und Softwarecode attraktiv, weil deren Gebrauchswert steigt,
wenn sie frei zuginglich sind und geteilt sowie — am besten achtsam kuratiert —
weiterentwickelt werden kénnen. Im Fall endlicher Gliter wie Land, Wald und Was-
set, kann freier Zugang allerdings zur Ubernutzung fiihren. Die folgende Tabelle
veranschaulicht die Unterschiede zwischen Individual- und Gemeineigentum so-
wie dem Nicht-Figentum.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.

209


https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210

Teil Ill: Das Commonsversum

Die Unterschiede zwischen Individualeigentum und Gemeineigentum sind graduell.
Der Unterschied zwischen Privateigentumsregimen (Individual-/Unternehmens-/
Gemeineigentum) und Nicht-Eigentum sind prinzipiell.

Privateigentumsregime Nicht-
Eigentum
gradueller Unterschied
Individual- Unterneh- Gemein- fiir alle offen
eigentum menseigen- eigentum
tum
Zahl der 1 Person 1 juristische 1+n niemand
Eigentiimer- Person Personen
innen bzw. im »Eigen-
Eigentiimer tum« vieler
Aktiondrin-
nen bzw.
Aktionire

Quelle: Ausarbeitung der Verfasserin und des Verfassers auf Grundlage der Klassifikationen
in G. G. Stevenson: Common Property Economics: A General Theory and Land Use
Application, Cambridge University Press, 1991, S. 58.

Unter beziehungshaftem Haben verstehen wir eine Art und Weise der Nutzung, die
von den Beteiligten situationsgebunden und flexibel entschieden wird. Die Vor-
annahmen des konventionellen Eigentumsrechts werden hier aufgegeben. Keine
Gruppe und kein Individuum hat absolute rechtliche Kontrolle tiber gemeinsames
Vermogen, und niemand hat die Entscheidungsmacht, es zu verkaufen. Das schiitzt
sowohl vor interner Inbeschlagnahme als auch vor dem Verkauf nach auflen. Dem
Mechanismus, dass diejenigen mit mehr Geld auch mehr Einfluss und damit mehr
Kontrolle iiber andere haben, ist Einhalt geboten. Dem modernen Eigentumsrecht
hingegen ist dieser Fehler »eingewoben«. Wenn davon ausgegangen wird, dass
Wert = Geldwert = Geld ist und daher mehr Geldvermégen = mehr Wert, dann ist
unausweichlich, dass »Geld die Welt regiert«. Das ist nicht nur fiir Commoners
ein Problem, sondern auch fiir Unternehmerinnen und Unternehmer, die im Ka-
pitalismus gezwungen sind, nach den Bedingungen der Kapitalgeber zu agieren.

Beziehungshaftes Haben lisst uns erkennen, wie wir die zahlreichen Beziehun-
gen, die von Eigentum betroffen sind, pflegen kénnen. Das Konzept macht klar,
dass individuelle Nutzungsrechte und Gemeineigentumsregime sich nicht aus-
schlieRen, sondern aufeinander bezogen sind.

Wir haben bereits in Kapitel 5 gesehen, wie Kloster geschiitzte Rdume fiir Ein-
zelne mit gemeinsamen Riumen fiir alle verbinden. Auch in mittelalterlichen
Commons, in denen Land und Wilder bewirtschaftet wurden, kamen die Betei-
ligten in den Genuss von Bereichen, die fiir die personliche Nutzung reserviert
waren, etwa um das eigene Haus herum (Curtilage-Recht)?, oder Streifen land-
wirtschaftlich nutzbarer Fliche wurden fiir den individuellen Anbau ausgewiesen.
Auch in zeitgen6ssischen Commons gibt es Raum fiir personliche Anspriiche und
Verantwortlichkeiten. Doch die verkiirzte Annahme, dass individuelle und kollek-

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 7: Eigentimlich denken

tive Eigentumsrechte einander ausschliefen und polar entgegengesetzt sind, hat
uns leider fiir eine einfache soziale Wirklichkeit blind gemacht: Individuelle Nut-
zungsrechte sind ein Schliissel fiir florierende Gemeineigentumsregime. Die Ein-
zelnen brauchen nicht nur Riume fiir individuelle Entscheidungen, sondern auch
eine geschiitzte Privatsphire.

Und damit kommen wir zur letzten konzeptionellen Unterscheidung, die fiir
unser Thema unerlisslich ist.

Vom Unterschied zwischen Besitz und Eigentum

Sowohl dort, wo das Recht kodifiziert ist, als auch dort, wo das nicht der Fall ist,
entsteht Besitz dadurch, dass man personlich die Kontrolle iiber etwas bekommt,
indem man es (manchmal buchstiblich) »be-sitzt«. So besitzen Sie als Mieterin
bzw. Mieter beispielsweise eine Mietwohnung, die aber nicht Ihr Eigentum ist. Sie
kénnen sie nicht verschenken, an Thre Kinder vererben, an Dritte abtreten oder
verkaufen. Sie kénnen nur Ihr Eigentum verkaufen, nicht Ihren Besitz. Das ist der
entscheidende Unterschied.

Eigentum iiber Besitz zu privilegieren hat weitreichende Folgen. Es bedeutet,
dass der Staat in Allianz mit Investoren, die Interessen von Eigentiimerinnen und
Eigentiimern verficht. Es entstehen Anspruchshierarchien, Aktiengesellschafts-
mentalititen und die Unterwerfung vieler Lebenswirklichkeiten unter kapitalis-
tische Sozialbeziehungen. Die Geschichte zeigt, dass Staaten (Monarchien wie
demokratisch gewihlte Regierungen) ihre Macht nutzen, um indigene Rechte
und traditionelle Nutzungsrechte hinwegzufegen und an ihrer Stelle moderne,
liberale Eigentumsrechte und das Marktsystem einzufithren. Die US-Regierung
versuchte in den spiten 188cer Jahren, die gemeinschaftliche Bewirtschaftung
des Landes durch die Ureinwohnerinnen und Ureinwohner zu beenden, indem
sie das Privateigentum an Grund und Boden einfiihrte. Das Gesetz mit dem Titel
Dawes Severalty Act (etwa: »Dawes-Gesetz iiber alleiniges Eigentum«), gewihrte
nur denjenigen die US-Staatsangehdrigkeit, die sich »separat und getrennt von
allen Stimmen« niederlieflen, d.h. denjenigen, die ihre Stammesidentitit aufga-
ben und Privateigentiimerinnen bzw. Privateigentiimer des Landes wurden, auf
dem sie lebten. Das Gesetz trieb einen Prozess radikaler kultureller Enteignung
voran. Der Hauptverfasser, Senator Henry Dawes, erlduterte den Kerngedanken
so: Wenn Dinge in gemeinsamem Besitz (oder in Gemeineigentum) sind, »gibt es
keinen Anlass, dein Haus besser zu machen als die Hiuser deiner Nachbarn. Es
gibt keinen Eigennutz, der aber der Zivilisation zugrunde liegt«.?* Der europiische
und amerikanische Kolonialismus hat dieses Muster unzihlige Male wiederholt.
Sie haben indigene Kulturen gezwungen, ihre (fiir-)sorgende Bewirtschaftung un-
verkiuflichen gemeinschaftlichen Landes aufzugeben. Sie haben sie »gelehrt, ihr
Land als »Privateigentum« und Stammesmitglieder als Individuen zu behandeln.
So beschreibt der Historiker E.P. Thompson, wie dieses Modell indigenen Vélkern
in Nordamerika, Indien und dem Stidpazifik aufgezwungen wurde: »Eigentiimer-
schaft an Land erforderte eine Landeigentiimerin bzw. einen Landeigentiimer, Bo-
denverbesserung erforderte Arbeitskrifte. Um die Erde untertan zu machen, war
es also erforderlich, auch die arbeitenden Armen untertan zu machen.« Thompson
zitiert einen Lord Goderich, der 1831 erklirte: »Ohne ein gewisses Maf$ an Arbeits-

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.

211


https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212

Teil Ill: Das Commonsversum

teilung, ohne eine Klasse Menschen, die bereit sind, fiir Lohn zu arbeiten — wie
kann man verhindern, dass die Gesellschaft in einen Zustand fast primitiver Grob-
heit verfillt, und wie sind die Annehmlichkeiten und Raffinessen des zivilisierten
Lebens zu besorgen?«*

Eigentiimerschaft zieht also eine andere soziale Ordnung und andere Beziehun-
gen zum Land und zur Erde nach sich als Besitz. Beide gleichen sich darin, dass sie
klare Zugangs- und Nutzungsrechte vorsehen. Beide sind nicht »fiir alle offen und
ohne Einschrinkungen gemeinsam nutzbar«. Wenn Sie Thre Wohnung Ihr Eigen-
tum nennen, haben Sie das Recht, sie zu verkaufen oder den Schliissel an die Mie-
terin bzw. den Mieter zu iibergeben. Wenn Sie eine Wohnung nur besitzen (weil
Sie sie gemietet haben), dann kénnen Sie immer noch Zugangsrechte festlegen (Sie
haben den Schliissel), aber Sie konnen sie nicht verkaufen. Dieser Unterschied legt
nahe, dass Besitz sich auf den konkreten Nutzen und den Gebrauchswert konzent-
riert (beides ist fiir Commoning entscheidend), wihrend Eigentiimerschaft auf den
Tauschwert ausgerichtet ist. Doch Briuche, traditionelle Praktiken, heilige Orte, his-
torische Gegenstinde — all das, was wir als vernakulires Recht bezeichnen — haben
ihre eigene unterschitzte Macht. Sie haben den Respekt vieler Menschen, eine un-
hintergehbare Autoritit und organisatorisch-institutionelle Kraft, die sich aus unge-
zihlten affektiven Bindungen erklirt und die die Hiiterinnen bzw. Hiiter des Eigen-
tumsrechts nur ungern anerkennen oder konfrontieren. Vernakulidres Recht vermag
situationsspezifische Losungen fiir Probleme anzubieten, die fiir Biirokratien und
Mirkte schwierig zu 16sen sind. Aber schauen wir uns das etwas genauer an.

Vernakuliares Recht

In traditionellen Commons wurden Nutzungsrechte nicht unter Zuhilfenahme
von Gesetzen durchgesetzt, sondern durch lebendige Traditionen. Den Brauch,
die Grenzen des Commons abzuschreiten — to beat the bounds —, haben wir bereits
kennengelernt. »Es gab ein reges Gemeindeleben mit jihrlich festlichem Umzug
die Gemarkungsgrenzen entlang, dem feierlichen Umtrunk nach der Revision der
Gemeindekasse und anderem mehr«, schreibt der Historiker Hartmut Ziickert.
»Volksbriuche verbanden sich mit der Allmendweide. Die Glocke, die der Dorf-
bulle auf der Weide um den Hals trug, tonte in den Ohren der Bauern: >Der Schulte
kémmt, der Schulte kommt!< (Der Schultheifd hielt den Zuchtbullen fir die Ge-
meinde.) Zu Neujahr bliesen die Hirten im Dorf auf ihren Hérnern, gingen von
Tiir zu Tiir und sangen ihr Lied, das die Bauern aufforderte, ihnen etwas zu geben
— am besten die gerducherten Wiirste herauszuriicken. Die Gaben galten als Aus-
druck der Wertschitzung der Bauern fiir den sorgsamen Umgang der Gemeinde-
angestellten mit ihrem Vieh.«*

In allen Kulturen wurden (und werden) andere Rechtstraditionen genutzt,
nach denen Menschen selbstbestimmt die eigenen Lebensbedingungen formen —
hauptsichlich abseits des Augenmerks von Recht und Staaten. Sie sind nicht von
der strengen Logik staatlichen Rechtsdenkens getrieben, und oft werden sie nicht
einmal als »Recht« anerkannt, nur weil sie im Wortsinne »ungeschriebenes« Ge-
setz sind. Doch die alltdglichen Praktiken, Rituale und ethischen Normen gewshn-
licher Menschen kénnen ebenfalls funktionieren und sind dadurch eine machtvolle
Quelle und Form des Rechts. Sie unterstiitzen Menschen darin, ihr durch (Fur-)

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 7: Eigentimlich denken

Sorge geprigtes Vermdgen nachhaltig zu bewirtschaften, so wie die morgendliche
Yogastunde einen Menschen darin unterstiitzt, in der Balance zu bleiben. Und zwar
ohne zu zentralisieren, ohne staatlichen Machtapparat, ohne komplizierte Geset-
zestexte und ohne Kontrolle von oben nach unten. Uberall in der Welt vollziehen
Fischereigemeinschaften Rituale, um ihren Dank fiir die Riickkehr der Fische aus-
zudriicken. Erntefeste zelebrieren die ordnungsgemife Einbringung der Ernte. Die
indonesischen Subak-Reisbiuerinnen und -bauern haben ausgefeilte religiés unter-
legte Regeln entwickelt, um zu koordinieren, wann bewissert und wann geerntet
wird. Gemeinschaften, die von ihren Wildern abhingig sind, verstindigen sich
unabhingig vom — oft ohnehin inexistenten — Rechtsstaat dartiber, wie sie Wilde-
rei und Diebstahl verhindern. Die mit der International Association for the Study of
Commons assoziierten Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler haben hunderte
Fallstudien dazu erstellt, wie Commoners ihre Angelegenheiten regeln, und brin-
gen immer wieder interessante Praktiken ans Licht. Manchmal entscheidet sich der
Staat dafiir, Gewohnheitsrecht anzuerkennen, es also »zu umarmen« und dadurch
auch die Verwaltung zu vereinfachen. Das ist bei den Ejidos in Spanien und Mexiko
der Fall, den Acequias fiir die Bewisserung in Mexiko und den siidlichen Staaten
der USA, den Obste von gemeinschaftlichem Land und Wildern in Ruminien,” den
Iriaiken fir die Ernte von Waldfriichten oder die Bewirtschaftung von Land in Japan
oder bei ihrem Aquivalent in der Schweiz, den Oberallmeindkorporationen.?® Sie
alle bestehen schon linger als jeglicher Staat oder Nationalstaat in der Geschichte.
Die Allmeindkorporationen gehen sogar bis auf das Jahr 1114 zuriick.

Auch wenn diese Formen bewusster Selbstorganisation durch Gleichrangige
oft als informell, indigen, gemeinsam oder lokal bezeichnet werden, ziehen wir den
Begrift des »vernakuliren Rechts« vor. Er ist inspiriert von Ivan Illichs Gebrauch
des Wortes »vernakulir«, mit dem er auf den lebendigen, sozialen Charakter dieser
Art der Regelfindung hinwies. Vernakulires Recht gedeiht, schreibt Trent Schroy-
er, dort, »wo Menschen sich bemiihen, gegen die Krifte der ckonomischen Globali-
sierung Regeneration und soziale Restauration zu erzielen«.?

Gewohnheitsrecht als Recht anzuerkennen heiflt, die Moralvorstellungen,
praktischen Erfahrungen und Weisheiten einfacher Menschen beziiglich der Nut-
zung ihres »Eigentums« aufzuwerten. Es erlaubt uns, ihnen neben der politischen
und okonomischen Logik des Markt-Staates und des staatlich »gesetzten« Rechts
einen eigenstindigen Platz zuzuweisen. Gerade weil das Gewohnheitsrecht sich
den Lockeschen Vorstellungen von Eigentum widersetzt, kann es eine gréfiere
Vielfalt an Beziehungen zwischen Mensch und Umwelt wiirdigen. Die mit dem
Gewohnheitsrecht in Zusammenhang stehenden Praktiken geben den Menschen
eine Moglichkeit, ihre existenziellen und affektiven Bindungen mitzuteilen — zu
den Jahreszeiten, zu Fliissen, Wildern, Weiden, dem Wild und den Fischgriinden,
die sie ernihren. Geschitzte und bewihrte Rituale, Briuche und Normen kénnen
legitime Quelle fiir Recht und Governance sein. Sie konnen geniigend Anerken-
nung finden, um schlieflich zu einer funktionalen Form von Recht heranzureifen.
Der Staat kann so klug sein, ihnen Rechtskraft zuzusprechen.

Vernakulires Recht ist wertvoll, weil es aus Beziehungsvielfalt heraus entsteht
und weil es sich weiterentwickeln und verindern kann, wenn sich die Verhiltnisse
indern. Es spiegelt die Lebenswirklichkeit und Gefiihle einfacher Menschen wi-
der, nicht die Priorititen derer, die sie formal vertreten und auch nicht die Logik
juristischen Denkens. Der amerikanische Jurist Oliver Wendell Holmes, Jr. schrieb

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.

213


https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214

Teil Ill: Das Commonsversum

bereits 1881 in seinem berithmten Essay Das gemeine Recht Englands und Nordameri-
kas: »Vielmehr entnimmt das Recht seine eigentliche Lebenskraft nicht der Logik,
sondern ist ein Niederschlag von Erfahrungen.«*

In unserer modernen Welt werden Briuche, Rituale und gewohnheitsrechtli-
che Praktiken hiufig als riickstindig, abergliubisch oder ineffizient abgetan. Bii-
rokratische Systeme, die auf wissenschaftlicher Rationalitit, einheitlichen Regeln
und zentraler Verwaltung basieren, gelten als bessere Art und Weise, die Dinge zu
handhaben. Wenn aber Briuche geeignet sind, ungeschriebene Regeln mit ernst-
hafter Arbeit, Konvivialitit und dem Feiern von Festen zu kombinieren, und so
beitragen, den eigenen Lebensraum (fiir-)sorgend zu bewirtschaften, entfalten sie
eine ganz eigene Wirksamkeit und Autoritit. Das jihrliche »Abschreiten der Ge-
markungsgrenzen, das Hartmut Ziickert beschreibt, war zugleich Happening mit
Kuchen und Bier und ernsthafte Behauptung von Nutzungsanspriichen.

Natiirlich kann Gewohnheitsrecht unnétig unflexibel sein, aber oft kristallisiert
sich darin die Weisheit von jahrzehntelanger alltiglicher Erfahrung in einer be-
stimmten Umgebung heraus. Es spiegelt das reiche Erbe tiglichen Experimentie-
rens wider: Was funktioniert, was nicht? Wie kénnen Menschen langfristig die
gewiinschten Ergebnisse erzielen? In der Sprache der Evolution kénnte man sagen,
dass die Praktiken des Gewohnheitsrechts adaptiv sind, weil sie eine Vielzahl sub-
tiler, dynamischer Beziehungen aufnehmen und berticksichtigen kénnen. Sie ver-
kérpern das situierte Wissen der Menschen, ihre ethischen Uberzeugungen und
ihre emotionalen Bindungen an ihr Land, ihre Wilder, Flisse und Berge.*! Fiir Ca-
rol Rose, Professorin fiir Eigentumsrechte, ist das Gewohnheitsrecht »ein Medium,
durch das eine scheinbar >nicht organisierte« Offentlichkeit sich organisieren und
handeln und in einem gewissen Sinne sogar mit der Kraft des Rechts >sprechenc<
kann«.*? Dies macht plausibel, warum der Staat dem Gewohnheitsrecht oft arg-
wohnisch begegnet und dessen moralische Autoritit und Macht gar als Bedrohung
der Staatsmacht auffassen kann. Im Jahre 1860 wies ein US-amerikanisches Ge-
richt gewohnheitsrechtliche Anspriiche mit der Begriindung ab, sie beruhten auf
»Formen von Gemeinschaft, die in diesem Staat unbekannt sind«.>* Machen wir
uns noch einmal bewusst, um welche Dimensionen es hier geht. Die Organisation
Land Rights Now schitzt, dass etwa die Hilfte der bewirtschafteten Landfliche der
Erde von insgesamt rund 2,5 Milliarden Menschen kollektiv genutzt wird.** Dort
spielt Gewohnheitsrecht hiufig eine grofRe Rolle. Aus Sicht der Staatsmacht wirft
dies das Problem auf, ob sie sozialen Praktiken, die derart informell sind, formale
Anerkennung und Legitimitit verleihen kann. »[W]enn eine Gemeinschaft in ihrer
Eigenschaft als Koérperschaft Anspriiche stellen wollte, dann miissten die Bewoh-
nerinnen und Bewohner sich in einer vom Staat autorisierten Art und Weise orga-
nisieren, erliutert Carol Rose.* Doch wir kénnen auch umgekehrt fragen: Kann
staatliches Recht Legitimitit genieflen und befriedigende Ergebnisse liefern ohne
Gewohnheitsrechte anzuerkennen? Elinor Ostrom beriihrte diese Problematik in
zwei ihrer acht Designprinzipien fiir langlebige Commons-Institutionen. Das sieb-
te Prinzip sagt, dass ein Mindestmaf staatlicher Anerkennung des Rechts der Nut-
zer erforderlich ist, ihre eigenen Regeln zu bestimmen. Und das achte Prinzip fiir
grofle und komplexe Ressourcensysteme spricht von der Notwendigkeit »eingebet-
teter Institutionen, die auf mehreren Ebenen miteinander »verschachtelt« sind.?¢

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 7: Eigentimlich denken 215

Nichtveraufierbarkeit:
Ein Zentralbegriff des Commoning

Vernakulires Recht fordert das geltende Eigentumsrecht heraus, das die einzigartigen
Werte des Commoning unsichtbar macht. Nicht nur die totalisierende Eigentumslo-
gik ist falsch, sondern auch, dass sie fiir simtliche Umstinde gelten soll. Aus der Ge-
schichte kennen wir einen Rechtsgrundsatz, der dieser Logik ebenfalls entgegensteht:
die Nichtverdufierbarkeit. Die Urspriinge dieses Gedankens liegen im Rémischen
Recht. In den lateinischen Originaltexten ist die Rede von »Dingen, deren Verkauf
verboten ist« und »Dinge, mit denen kein Handel betrieben wird«. Die grundlegende
Idee der Nichtverduflerbarkeit ist also das Verbot der Handelbarkeit. Was unverkiuflich
ist, kann nicht ver- und gekauft werden. Ein unverkiufliches Ding kann auch nicht
geerbt, mit einer Hypothek belastet, verpfindet oder besteuert werden.

Heute hingegen wird fast alles zum quasi uneingeschrinkten Eigentum gemacht:
selbst Gene, Worter, Geriiche und Klangschnipsel. In Kombination mit der sakrosank-
ten »Vertragsfreiheit« ermdglichen diese Figentumsrechte, dass fast alles gehandelt
wird. Der Markt-Staat fordert diese Dynamik nur allzu gern, da sie dem Wirtschafts-
wachstum dient und Steuereinnahmen sprudeln ldsst. Doch derlei Enthusiasmus fiir
Handelsbeziehungen enthilt immer eine antisoziale Dimension: wenn nach Markt-
logik getauscht wird, stellt sich die »Grenze zwischen Dir und mir«, zwischen Haben-
den und Habenichtsen immer wieder neu her, und viele andere Verkniipfungen, die
uns als Teil der Gesellschaft miteinander verbinden, bleiben unsichtbar.

Die Idee der Nichtveriduflerbarkeit hat sich vermutlich auch deshalb erhalten,
weil sie auf einer genuinen Einschitzung vieler Menschen beruht — nimlich,
dass die Aneignung mancher Dinge schlicht als Unrecht empfunden wird. In den
meisten Gesellschaften wird der Verkauf von Nieren, Babys, Kérperteilen, Sex und
Wahlstimmen als unmoralisch betrachtet. Es gibt in diesen Fillen einen ausrei-
chend groflen Konsens iiber die tiefgreifende Bedeutung dieser Dinge fiir unser
Leben und, dass ihre rechtlich legitimierte Verwandlung in eine Handelsware
unserem gesellschaftlichen Zusammenhalt schaden wiirde. Nichtverduflerbarkeit
heifdt auch (beziehungsweise setzt voraus), dass etwas nicht eigentumsfihig ist.
Sich nicht aneignen lisst. Was dazu gehort, folgt zunichst einem gesellschaftli-
chen Urteil. Erst danach verteidigen auch die Rechtssysteme den Gedanken, in-
dem Veriuflerung formal verboten wird. Schon das Rémische Recht bestitigte die
Auffassung, dass sich antike Orte, Theater, Straflen, Fliisse, Wasserleitungen usw.
nicht in derselben Weise aneignen und handeln lassen sollten wie Brot und Butter.
Warum sollten wir nicht noch einmal intensiver der Frage nachgehen, was dieser
Gedanke heute bedeuten kann? Wie wire es, wenn die Gesellschaft bestimmte kul-
turelle Verhaltensweisen und Sachen generell als unverkiuflich betrachtete? Unse-
re Eigentumsrechte gingen dann nicht mit absoluter Verfiigungsgewalt einher, die
ja das Recht auf Verkauf einschliefdt. Was wire, wenn wir anerkennen, dass die
Macht der Commons auch davon abhingt, ob es ihnen gelingt, »eine Norm der
Nicht-Aneigenbarkeit [zu] definieren.«, wie die franzésischen Rechtswissenschaft-
ler und Philosophen Pierre Dardot und Christian Laval formulierten?®” Wenn dies
— die Nicht-Aneigenbarkeit als Norm — fiir bestimmte Lebensbereiche als rechtliche
Ausgangsposition gilte, konnte viel Schaden wieder gut gemacht werden: Schaden,
der dadurch entstanden ist, dass so viel (aus-)verkauft wurde — wofiir es zunichst
zum handelbaren Eigentum gemacht werden musste. Der Wirtschaftshistoriker

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216

Teil Ill: Das Commonsversum

Karl Polanyi hat dokumentiert, wie im Anfangsstadium des Kapitalismus im 18.
und 19. Jahrhundert Land, Geld und Arbeit mit Macht zu »Waren« umdefiniert
wurden.*® Polanyi nannte sie »fiktive Waren«, weil keine davon tatséchlich fiir den
Verkauf produziert wird. Land ist genau genommen ein Geschenk der Natur, in
dem es vor Lebewesen wimmelt. Arbeit ist menschliches Leben selbst. Geld ist
lediglich ein Symbol fiir Kaufkraft. Es war ein Mittel des Handels, nicht dessen
Objekt. Land, Geld und Arbeit zu Waren zu machen war Vorbedingung fiir die
Schaffung der Marktgesellschaft. Heute reden wir tiber Heilverfahren, Bildung
oder Sport als Handelsware mit wahrlich erstaunlicher Selbstverstindlichkeit. FC
Bayern-Tkone Paul Breitner erklirt am Beispiel des wohl berithmtesten deutschen
Clubs: »Wir haben mit der FC Bayern AG ein Unternehmen, das Fuflball produ-
ziert und verkauft [...]J«. »Es ist die AG, die fiir den FC Bayern FufRball spielt.«*
Und der Spiegel unterstreicht kurz darauf die Priorititen des Hauptaktionirs die-
ser Aktiengesellschaft, des Vereins FC Bayern: »Auf der Jahreshauptversammlung
gab es beeindruckende Umsatzzahlen zu verkiinden und neue Rekordfinanzen,
und, na gut, der sportliche Durchhinger in der Bundesliga, eine kleine Delle, nicht
mehr.«* Dem Fufball ist das Spiel abhandengekommen. Wenn Sport zur Handels-
ware wird, dndert sich alles. Das gilt im Sport, wie in anderen Lebensbereichen.

Daher sei noch einmal betont: nicht das existentielle Besitzen, Nutzen und Ge-
brauchen ist das Problem, sondern Handelbarkeit. Und Handelbarkeit wird erst durch
vollumfingliche Eigentumsrechte verwirklicht. Was also wire, wenn wir das Eigen-
tum mit der Handelbarkeit als Grundprinzip iiberdenken wiirden? Wenn wir anders
mit Land, Arbeit und Geld, aber auch mit Wissen umgingen? Wie sihe unsere Ge-
sellschaft aus, wenn wir anfingen, diese Dinge von Vornherein als »nicht eigentums-
fihig« und damit »nicht verduflerbar« zu betrachten? Wenn wir beispielsweise zu der
Uberzeugung kimen, dass Softwarecode und Wissen nicht ausschlieflich individuell
genutzt werden diirfen, sondern gleichzeitig anderen zur Verfiigung stehen sollen?

Es mag utopisch erscheinen, im modernen Leben Sphiren der NichtveriufRer-
barkeit schaffen zu wollen. Schliellich hat die moderne Gesellschaft ein gerade-
zu religioses Verhiltnis zum Eigentum. Und doch ist es weder abwegig noch un-
praktikabel. Als Dr. Jonas Salk, der den Impfstoff gegen Kinderlihmung entwickelt
hatte, 1955 gefragt wurde, wem das Patent auf den Impfstoff gehore, antwortete er
mit den vielzitierten Worten: »Nun, den Menschen, wiirde ich sagen. Es gibt kein
Patent. Kénnte man die Sonne patentieren?« Salk fand die Vorstellung absurd, dass
ein lebensrettender Impfstoff mit Gewinnmaximierungsabsicht genutzt und fir die
Menschen, die ihn benétigten, unerschwinglich werden wiirde. Daher iibertrug er
die Verantwortung fiir den Impfstoff der Weltgesundheitsorganisation (WHO), die
sicherstellte, dass er mdoglichst vielen Menschen zu Gute kam. In den folgenden
Jahrzehnten hat sich ein anderes Ethos etabliert, demzufolge Nationalstaaten Paten-
te fiir alle moglichen lebensnotwendigen Medikamente gewidhren, ebenso fiir Algo-
rithmen, Geschiftsmethoden und Wissen, das allen zur Verfiigung stehen sollte.

Oder reisen wir zu einem der gréfiten Binnenseen der siidlichen Hemisphi-
re, dem Lake Taupo in Neuseeland, der fiir seine See- und Regenbogenforellen
bekannt ist. Trotz dieses Forellenreichtums stehen sie nicht auf den Speisekarten
der anliegenden Restaurants. Die Angellizenzen fiir den Taupo und andere Seen
in der Region enthalten nicht nur einen cap, definieren also eine Obergrenze, das
»daily bag limit« (tiglich darf so viel gefischt werden, wie in eine Tiite passt); sie
erkliren auch die geangelten Forellen fiir nicht-verdufserbar. Wortlich heifét es: »Es

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 7: Eigentimlich denken

istillegal, Forellen zu verkaufen oder zu erwerben«. Wer also Forellen in einem der
aussichtsreichen Restaurants rund um den See speisen mochte, muss sie selbst
angeln, kann sie mitbringen und bekommt sie angelfrisch zubereitet.”

Res nullius neu entdecken

Wer auch immer die Idee der Nichtverduflerbarkeit wiederbelebt, tut gut daran,
sich mit der Geschichte des res nullius auseinanderzusetzen. Diese Kategorie des
Roémischen Rechts ist auch heute noch aufschlussreich. Nicht weniger aufschluss-
reich ist, dass die heutige Rechtswissenschaft sie — und die damit verbundenen
Annahmen {iber unsere gemeinsame Kultur — quasi vergessen hat. Die Wurzeln
von res nullius liegen im frithen 6. Jahrhundert. Damals ordnete Kaiser Justinian
eine systematische Synthese aller bestehenden Gesetzestexte des Reichs an. Der zu
schaffende Rechtsrahmen sollte sich auf die wichtigsten Werke der Rechtswissen-
schaft stiitzen. Das Ergebnis, der zwischen 528 und 534 erlassene Codex Iustiniani
— formal das Corpus luris Civilis* — hat das moderne Recht stark beeinflusst. Im
Codex wird die Vielzahl an Dingen, die der Eigentiimerschaft unterworfen werden
kénnten, in Klassen eingeteilt und mit unterschiedlichen Zugangs- und Nutzungs-
rechten versehen (siehe Tabelle unten). Obwohl wir heute gemeinhin davon aus-
gehen, dass die Eigentlimerschaft in zwei grundlegende Kategorien zerfillt — of-
fentlich und privat —, erinnern die Alten Rémer uns daran, dass es noch weitere
gibt. Sie hatten eine Kategorie fiir persénliche Eigentumsrechte — res privatae. Dem
Staat kam die Schutz- und Treuhandfunktion fiir die Kategorie der res publicae zu
wie Grund und Boden, zivile Gebiude und Infrastrukturen. Anerkannte Regime
des gemeinsamen Eigentums an Wald, Land oder Gewissern waren sogenannte res
communis. Und schlieflich gab es Dinge wie Luft und Wasser* — die zum res nullius
erklart wurden und kein Eigentum sein konnten.

Klassifizierung (eigentums-)rechtlicher Angelegenheiten auf Grundlage von
Definitionen der Institutiones Iustiniani.

Eigentiimer/Steward Gegenstand der
(Bewirtschafter) Eigentiimerschaft bzw.
der (fiir-)sorgenden
Bewirtschaftung
res publicae Der Staat ist Eigentiimer | Nationalparks,
und bewirtschaftet im offentliche Girten,
Auftrag der Biirger. Infrastruktur
res privatae Einzelperson Haus, Hausrat
res COMmMunis Gemeinschaft/ Grundstticke (z.B. Land
abgegrenzte Gruppe oder Wald)
res nullius niemand Atmosphire, Meere,

Fische und anderes
fliichtende Wild sowie
alles, was als heilig galt.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.

217


https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

Teil Ill: Das Commonsversum

Warum aber ist die Vorstellung, dass etwas »kein Eigentum sein kanns, im Laufe
der Jahrhunderte praktisch verschwunden? Es wiirde den Rahmen dieses Buchs
sprengen, in die Einzelheiten einzutauchen; doch wir kénnen zumindest einige
aufschlussreiche historische Spuren verfolgen. So iiberrascht es nicht, dass wih-
rend der Erarbeitung des neuen Codex Iustiniani, die urspriinglich genutzten Be-
griffe aus den lateinischen Rechtsquellen neu interpretiert wurden. Schliefllich
griffen die Rechtsgelehrten auf unterschiedliche Gesetzestexte mit unterschied-
lichen Sprachregelungen und Kategorisierungen zuriick. Diese sollten in eine neue
Ordnung gegossen werden. Anhand eines Textes von Gaius, dem groflen rémi-
schen Juristen aus dem 2. Jahrhundert, kdnnen wir uns ein ungefihres Bild davon
machen, was das bedeutete. Gaius erkannte fiinf Eigentumskategorien an — 6ffent-
lich und privat sowie heilig, religios, geheiligt (das waren tatsichlich drei unter-
schiedliche Bereiche!). Im Codex lustiniani gab es aber nur vier Kategorien (siehe
Tabelle oben). Hier wurde also etwas mit Eigentumsklassifikationen aus anderen
Rechtsquellen abgeglichen, zusammengefasst und neu geordnet. Wie und mit wel-
chen Absichten sich die vier Kategorien durchsetzten, kann man schwerlich mit
Sicherheit sagen. Uns geht es hier darum, darauf hinzuweisen, dass neue Rechts-
kategorien erfunden und alte neu interpretiert wurden. Im Zuge der Erstellung
des Codex Iustiniani wurden nichts weniger als die Grundlagen des Rechts neu
gefasst. Dabei haben sich nicht nur die Kategorien verschoben, sondern auch die
Vorstellungen davon, was Eigentum sein konnte und was nicht. Vor dem Codex
war das Recht in gottliches Recht (ius divinum) und von Menschen gemachtes Recht
unterschieden worden (ius humanum).** Wihrend letzteres offensichtlich auf einer
sozialen Vereinbarung beruht, bezieht sich gottliches Recht auf jegliches Recht,
das direkt von einer gottlichen Quelle abgeleitet wurde, etwa dem Willen eines
oder mehrerer Gotter. Was heilig war und zum gottlichen Recht gehérte, konnte
weder angeeignet noch verkauft werden. Und um es noch etwas komplizierter zu
machen, unterschieden manche pri-iustinianische Quellen nicht ius divinum und
ius humanum, sondern patrimoniale Dinge, die beispielsweise zum kulturellen Erbe
gehorten und unverkiuflich waren, von den extrapatrimonialen, mit denen gehan-
delt werden konnte. Das, was zur patrimonialen Sphire oder zum gottlichen Recht
gehorte (je nachdem, welchen Text man gerade liest), galt per Definition als unver-
juflerlich. Es war also illegal, es zu verkaufen.

Diejenigen, die den Codex lustiniani aus solch unterschiedlichen Quellen zu-
sammenstellten, mussten sich also mit zwei grundlegend unterschiedlichen Klas-
sifikationen auseinandersetzen, die parallel zueinander existierten — in manchen
Quellen ius divinum/ius humanum und in anderen patrimonial/extrapatrimonial.
Dass dies problematisch war, ist leicht vorstellbar. Die Klassifikationen haben sich
nicht nur tiberlappt, sondern waren miteinander inkompatibel. Wenn eine kohiren-
te Neuformulierung des Rechts gelingen sollte, musste nun entweder eine Denk-
weise (und die damit verbundenen Rechtskategorien) ginzlich beiseitegeschoben
oder ein ganz neues Klassifikationssystem geschaffen werden. Es war ungefihr so,
als wollte man die Designlogiken von Lego und Playmobil (beides modulare Syste-
me mit je eigenem Klemmverfahren) miteinander verkniipfen. In jedem der beiden
Systeme passt alles perfekt zusammen, aber sie funktionieren nicht miteinander.
Vielleicht erklirt dies teilweise, warum die Vorstellung, dass etwas kein Eigentum
sein kann, zunehmend in Vergessenheit geriet: die Idee, dass uns etwas heilig ist,

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 7: Eigentimlich denken

die mit dem Konzept der Unveriuflerlichkeit verbunden war, kam im neuen Codex
nicht vor.

Eine weitere Wendung, die uns noch heute betrifft, vollzog sich in diesem 6.
Jahrhundert. Die Alten Roémer hatten klugerweise die Vorstellung der Nichtver-
duflerbarkeit zweifach geschiitzt. Der franzosische Rechtshistoriker Yan Thomas
bezeichnete dies als »doppelten Modus, gleichzeitig 6ffentlich und heilig zu sein«.
Damit meinte er, dass die Nichtverduferbarkeit auch deutlich machte, dass das
Offentliche in gewisser Weise heilig war. Mit anderen Worten: der romische Begriff
des »Offentlichen« enthielt die Wertschitzung fiir die Ewigkeit und das Heilige
und bezeichnete somit etwas, das von allen nutzbar war und fiir alle Zeit der 6ffent-
lichen Bewirtschaftung unterlag. Im Laufe der Jahrhunderte ist das Konzept des
Patrimonialen (des gemeinsamen Erbes) im Recht besser erhalten geblieben als die
Vorstellung der »Heiligkeit des Offentlichen«. So wurde der Idee des gemeinsamen
Erbes frisches Leben eingehaucht, als das Seerechtsiibereinkommen der Vereinten
Nationen (auch als UNCLOS III bekannt) 1982 ratifiziert wurde. Es erklirt, dass
Ressourcen in Gewissern auflerhalb der nationalen Gerichtsbarkeit, etwa Tiefsee-
mineralien, als »gemeinsames Erbe der Menschheit« gelten. Allerdings liegt die
Verbindung des Rechtsstatus des gemeinsamen Erbes mit dem Konzept der Un-
verkiuflichkeit in den Untiefen nationalstaatlicher Interessenskonflikte begraben.
So geht es de facto in den Verhandlungen iiber den Umgang mit diesem gemeinsa-
men Erbe vorwiegend darum, wie die Gewinne aus dem kiinftigen Tiefseebergbau
verteilt werden.

Das gemeinsame Erbe zu schiitzen ist auch Hauptzweck des UNESCO-Uber-
einkommens zum Schutz des Kultur- und Naturgutes der Welt. Es soll Teile der
Natur schiitzen, »die in isthetischer oder wissenschaftlicher Hinsicht von aufler-
gewdhnlichem universellem Wert sind«, sowie Meisterwerke schopferischer Ge-
nialitit und kultureller Bedeutung wie den Serengeti-Nationalpark, die Chinesi-
sche Mauer und Machu Picchu in Peru.®

Die Meere als »ngemeinsames Erbe der Menschheit«?

Artikel 136 des neuen Seerechtsiibereinkommens erklirt die Ressourcen in
den Gewissern aufserhalb der nationalen Gerichtsbarkeit zum »gemeinsamen
Erbe der Menschheit«. Dies bedeutet, dass kein Staat und keine Person Mi-
neralien am Meeresboden, etwa Manganknollen, beanspruchen, sich aneig-
nen oder als Eigentum bezeichnen darf. Solche Rechte »stehen der gesamten
Menschheit zu, in deren Namen die Behérde* handelt«. (Artikel 137). Trotz der
einst ambitionierten Anspriiche des Rechtsbegriffs des »gemeinsamen Erbes
der Menschheit« ist seine Wirkung enttduschend. Die Volkerrechtswissen-
schaftlerin Prue Taylor merkt allerdings an, dass »Ressourcen« im Meer »nur
ein kleiner Teil der internationalen Commons« sind, und dass die alte Idee
der »Freiheit der Hohen See« als Rechtsgrundsatz nicht wirklich ersetzt wor-
den ist. Das Konzept des gemeinsamen Erbes der Menschheit verfiigt weder
iiber starke Unterstiitzung seitens der Vereinten Nationen noch hat es eine
rechtliche Revolution ausgeldst. Sogar der Diplomat Arvid Pardo, die treibende
Kraft hinter dem Seerechtsiibereinkommen, kommentierte sardonisch, dass
die Anwendung des Grundsatzes sich nur noch auf »hissliche kleine Steine in

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.

219


https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Teil Ill: Das Commonsversum

den dunkelsten Tiefen der Schopfung« beziehe. Und de facto geht es nicht um
deren Schutz, sondern darum, den Gewinn aus der Férderung von Tiefseeres-
sourcen einigermaflen gerecht aufzuteilen.

Dennoch ist die Vorstellung des gemeinsamen Erbes der Menschheit ein
Rechtsbegriff, den wir wertschitzen sollten; er war revolutionir genug, dass
die USA sich weigerten, das Ubereinkommen zu ratifizieren.

Sie mogen sich nun fragen, warum uns diese uralte Rechtsgeschichte heute interes-
sieren soll. Kénnen Kategorien des Rémischen Rechts uns tatsichlich inspirieren,
Eigentum neu zu denken? Wir glauben schon. Zunichst erlauben sie uns heraus-
zufiltern, welche Rechtsprinzipien zur Zerstérung der Commons beitragen — etwa
die Vorstellung von Eigentum als »alleinige und willkiirliche Verfiigungsgewalt«.
Dartiber hinaus hilft uns der Blick in die Vergangenheit, vergessene Rechtsbegriffe
wie den Niefbrauch, der genau wie der Besitz, die tatsichliche Nutzung privilegiert,
wiederzuentdecken.” Auch Begriffe wie Erbe, Nichiveriuferbarkeit, heilig, res nullius
machen es leichter, jene Rechtsformen zu benennen, die einen stirkeren Status ha-
ben sollten. Und auch wenn die Vorstellung des »gemeinsamen Erbes der Mensch-
heit« im internationalen Recht ein enttduschendes Schicksal erfuhr, bleibt sie doch
eine der wenigen, die Vertreter von Nationalstaaten veranlassten zu diskutieren, was
das bedeuten und beinhalten wiirde. Zu wiinschen bleibt, dass das Konzept der Un-
verduferbarkeit (oder des res nullius in bonis, das wir gleich vorstellen werden) wieder
zu einem vielseitig genutzten Rechtsgedanken werden kann, iiber den bestimmte
Dinge aus dem Markt genommen und Commoning gestirkt werden kann.

Eigentum als Verdinglichung der Sozialbeziehungen

Und damit kommen wir zu einer letzten grundlegenden Feststellung: Nicht nur
das »Gemeinsame Erbe der Menschheit« wurde als Rechtsbegriff marginalisiert
und von der Idee der Unverduferbarkeit getrennt; auch der Begriff des Offentlichen
hat seine Verkniipfung mit dem Heiligen verloren. Es scheint, als wiren sdmtliche
Rechtskategorien aufgegeben worden, die auf Unverkiuflichkeit oder Verbote der
bedingungslosen Aneignung abzielen. Dafiir gibt es viele Griinde, entscheidend
ist vor allem der Aufstieg der kapitalistischen Marktwirtschaft und Kultur. West-
liche Industriegesellschaften streben nach immer neuen Verkaufsrekorden, die das
Wirtschaftswachstum foérdern. Das gilt als »Fortschritt«.

Und noch eine weitere Tendenz ist zu beobachten und zu tiberwinden: die
Neigung, das Recht fiir eine verlissliche Landkarte der sozialen und 6kologischen
Wirklichkeit zu halten. Tatsache ist: Beide Welten — die des Rechts und die der
gelebten Wirklichkeit — sind in stindiger Verinderung begriffen und sehr dyna-
misch. Fast nichts ist undenkbar. In seinem amiisanten Buch Slide Mountain, or
the Folly of Owning Nature lotet Theodore Steinberg die iiberspannten Ambitionen
aus, die Natur mittels des Eigentumsrechts zu kontrollieren.* Kénnen Biuerinnen
Rechtsanspriiche gegen ein Unternehmen geltend machen, das vorgibt, Regen zu
machen, dies aber nicht tut? Wie konnen die Eigentumsrechte an Land behauptet
werden, das an einer Flussbiegung liegt, dort stetig erodiert und sich dafiir andern-
orts neu bildet? Ganz dhnliche Fragen kénnte man zu einem Recht stellen, das

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 7: Eigentimlich denken

festgefiigte soziale Normen behauptet und mit formaler Logik zu argumentieren
versucht. Werte und Normen sind stindig in Bewegung. Sie dndern sich. Was ges-
tern noch undenkbar war, findet heute gentigend gesellschaftliche Unterstiitzung
um auch rechtlich anerkannt zu werden — so wie zuletzt die sogenannte »Ehe fiir
alle«. Menschen und Gesellschaften pulsieren und leben. Deswegen kann Recht
nur scheitern, wenn es eingesetzt wird, um Sozialbeziehungen zu verdinglichen.
Gleichwohl scheint dies ein Muster der modernen Rechtsgeschichte zu sein. Dar-
auf weist die bereits beschriebene »Entkniipfung« des Offentlichen vom Heiligen
hin. Auch die Vorstellung von res nullius hat sich im Laufe der Zeit gewandelt und
der Verdinglichung von Sozialbeziehungen Vorschub geleistet. Verdinglichung
heifdt, Beziehungen als Ding, Fakt, Sache und Objekt anzusehen, statt als dynami-
sche, soziale, lebendige Beziehung. Einen genaueren Blick auf res nullius zu wagen
lohnt sich aus mindestens zwei Griinden. Erstens gab es interessanterweise im
Laufe der Rechtsgeschichte mehr als eine Form davon, und zwar res nullius und
res nullius in bonis®. Bei Letzterem ging es um Giiter, die nicht angeeignet werden
sollen. Diese Kategorie ist passenderweise, sogar von den meisten Rechtswissen-
schaftlerinnen und Rechtswissenschaftlern, vergessen worden.*® Zweitens bezog
sich der Begriff res in seiner urspriinglichen Bedeutung auf eine (Rechts-)Angele-
genheit — also auf etwas zu Verhandelndes — und nicht nur auf einen Gegenstand
oder eine Eigentumsklasse.

Der Begriff res nullius wird meist fiir ungenutztes Land oder Naturvermégen ver-
wendet, das rechtlich gesehen angeeignet werden kann. Die Kategorie lieferte in der
Kolonialzeit eine wichtige rechtliche Rechtfertigung fiir die gewaltsame Beschlag-
nahmung von Land, das »niemandem gehorte«. Die andere Kategorie, res nullius in
bonis, verweist demgegentiber auf Bereiche, deren Aneignung rechtlich und ethisch
betrachtet Unrecht wire. Das »géttliche Recht« (ius divinis) hat fiir Dinge, die den
Menschen heilig sind (oder sein sollten) dhnliche Verbote ausgesprochen. Res nullius
in bonis bedeutet schlicht, dass etwas tatsichlich nicht angeeignet werden kann und
daher heute und in Ewigkeit unverkiuflich ist. Warum, haben wir uns dann gefragt,
hat nur die erste Version von res nullius die Zeiten iiberdauert — jene, die ausdriickt,
dass »Dinge, noch nicht angeeignet worden sind«, aber angeeignet werden diirfen?
Warum und wie genau die rechtliche Bedeutung von res nullius in bonis im Laufe
der Jahrhunderte verschwunden ist, muss von Rechtshistorikern erforscht werden.
Nicht undenkbar ist, dass es mit der Neuinterpretation des Begriffs res selbst zu
tun hat. Als wir die Studien des franzésischen Rechtshistorikers Yan Thomas lasen,
wurde uns klar, dass res heutzutage meist als »Sache, Gegenstand« iibersetzt wird.
Filschlicherweise. Vor dem Codex Iustiniani wurde res nicht als Sache oder Gegen-
stand verstanden, sondern als Streitfall oder rechtliche Angelegenheit. Das heifdt, der
Begriff bezog sich immer auf einen Gegenstand im Kontext eines rechtlichen Verfah-
rens und bezeichnete daher eher eine Angelegenheit als einen Gegenstand.* Dieser
Unterschied ist alles andere als spitzfindig. In der Bedeutung »Streitfall/Angelegen-
heit« ist die Beziehungsdimension offenbar. In der Bedeutung »Gegenstand/Sache«
ist sie getilgt. Daher verpflichtet uns ein priziseres Verstindnis von res, bestimmte
soziale und rechtliche Realititen zu beriicksichtigen, die unter den Tisch fallen,
wenn wir in res nur das Ding in jemandes Eigentum sehen.

Wie oben beschrieben, war vor dem Codex Iustiniani eine der grundlegenden
qualitativen Unterscheidungen diejenige zwischen patrimonial und extrapatrimonial.
Wenn das entsprechende res zur patrimonialen Sphire gehérte (also als Erbe galt),

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.

221


https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Teil Ill: Das Commonsversum

konnte es niemals als Eigentum betrachtet und verduflert werden. Es war geschiitzt
und konnte niemandem gehoren. Rechtlich lief sich dann nur tiber angemessene
Nutzungsrechte diskutieren. Im Gegensatz dazu konnte ein res, das zur extrapat-
rimonialen Sphire (gewerblich) gehdrte, in Beschlag genommen und zu Eigentum
werden. Man kénnte sagen: res wurde stets als »etwas in seinem Kontext« behandelt.
Es bezog sich nicht auf eine unverinderliche Eigenschaft eines »Gegenstands« (im
Eigentum von wem auch immer), sondern es bezog sich auf das strittige Stiick Eigen-
tum und gleichzeitig auf seinen angemessenen sozialen und rechtlichen Status. Dies
ist kein triviales Detail, denn es macht deutlich: Lange bevor das moderne Recht
sich anschickte, unser Denken zu bestimmen, war das Netz an Beziehungen, in denen
das jeweilige res eingebettet war, ein vorrangiges rechtliches Anliegen. Man kénnte sa-
gen: Die rechtliche Angelegenheit war nicht verdinglicht. Versteht man hingegen res
oder irgendetwas, das Eigentumsrechten unterliegt, relational, dann gibt es keinen
»natiirlichen Charakter des Dinges selbst«, das die angemessenen Eigentumsrechte
bestimmen kénnte. Und doch ist dieser Ansatz heute en vogue.

In den Wirtschaftswissenschaften wird routinemifig erklirt, dass bestimm-
te Klassen von Giitern am besten als 6ffentliches oder als Privateigentum bewirt-
schaftet werden.>? Diese Mentalitiit wird in einer klassischen Grafik zusammenge-
fasst, die die Existenz von vier Giiterarten erklirt — private Giiter, 6ffentliche Giiter,
Klubgiiter und Allmende- beziehungsweise Gemeingiiter — deren Zuordnung zum
jeweiligen Quadranten auf den vorgeblich intrinsischen Eigenschaften des Gutes
selbst beruht.>

Diese Matrix mit ihren vier Giiterarten und Governance-Regimen ist zutiefst
irrefiihrend. Sie legt nahe, dass das, was tatsichlich eine gesellschaftliche Entschei-
dung ist, in den »Giitern« selbst steckt. Mit anderen Worten: Die Grafik ist Aus-
druck einer folgenreichen ontologischen Verwirrung — so wie sie in der modernen
Welt der Wirtschaftswissenschaften gelehrt wird. Die konventionellen Wirtschafts-
wissenschaften schreiben physischen Ressourcen Eigenschaften zu, die tatsichlich
gegeniiber gesellschaftlichen Entscheidungen und Governance vollkommen offen
sind. So ist es weder notwendig noch effizienter, einen Leuchtturm als 6ffentliches
Gut zu bewirtschaften. Infrastrukturen kénnen auch als Commons betrieben wer-
den, wie wir im ersten Kapitel am Beispiel von Guifi.net gesehen haben. Digitaler
Code muss nicht als privates Gut und auch nicht als Klubgut behandelt werden;
auch dies kénnten Commons sein. Die neoklassisch gepriagte Wirtschaftswissen-
schaft ist zur Monokultur geworden. Thre Vertreter haben sich im Biindnis mit den
Rechtsexperten des Markt-Staates entschlossen, die soziopolitischen Dimensionen
der Ausgestaltung von Eigentumsrechten weitgehend zu ignorieren. Stattdessen
haben sie ihre objektivierende Weltsicht auf das Feld der »Giiter« tibertragen, dhn-
lich wie die Rechtswissenschaft eine gesellschaftliche Angelegenheit, res, in ein
Objekt verwandelt hat. Heute betreibt das moderne Eigentumsrecht unter dem
Deckmantel »natiirlicher, universeller Prinzipien« reichlich »Social Engineering«.
Der Rechtsrahmen normalisiert eine Weltsicht, der zufolge menschliche Freiheit
und Erfiillung aus individuellen Eigentumsrechten und Marktaustausch rithren.
Doch obwohl der moderne Kapitalismus dazu tendiert, im Eigentum die sozialen
Beziehungen zu verdinglichen, gibt es noch Eigentumsvorstellungen in der Welt,
die andere Seinsweisen zum Ausdruck bringen. Einigen davon wollen wir nun in
Kapitel 8, in dem wir den Gedanken und die Praxis einer Beziehungshaftigkeit des
Habens erliutern, auf den Grund gehen.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-011 - am 14.02.2026, 14:29:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

