Werner Vogd

Selbst- und
Weltverhiltnisse

Leiblichkeit, Polykontexturalitit
und implizite Ethik



https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Werner Vogd
Selbst- und Weltverhiltnisse

19.01.2026, 10:11:28.


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 19.01.2026, 10:11:28.


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Werner Vogd
Selbst- und Weltverhaltnisse

Leiblichkeit, Polykontexturalitat
und implizite Ethik

VELBRUCK
WISSENSCHAFT



https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Erste Auflage 2018
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2018
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-144-1

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet uber http://dnb.ddb.de abrufbar.

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhalt

I Vorwort.......cooo i 7

II Einstieg.......c.cooiiiiiiiiiiiiii i, 1T

III Empirische Metaphysik

— Rekonstruktion der Reflexionsverhiltnisse . . . . 29
Phianomenologische Schnitte . .. .................... 33
Empirische Metaphysik und ihre

reflexionslogische Infrasprache . .. ............ ... ... 42
Das Selbst im Kontext von Leib, Sprache

und Reflexion . . ....... ... i 58

IV Problematische Selbstverhaltnisse und Vermittlung
— das Beispiel einer Psychose und ihrer Behandlung .. 71

Polykontexturale Verhdltnisse . . .................... 73
Vermittlung im Wahn . ...... ... ... ... ... ... ..... 77
Polykontexturale Psychotherapieforschung . ........... 84

V Doing religion — doing ontology im Phowa-Kurs
Studien zum >bewussten Sterben< im Diamantweg-

Buddhismus ......... ... ... 87
Religiose Praxen als polykontexturale Lagerungen . . . . .. 90
Arrangements aus Praxis, Glauben und Erleben ... ... .. 98
Transzendenz in der Immanenz? .................... 125

VI Die Inklusion des Todes — Versuche zu einer

Epistemologie des Terrors..................... 129
Felder epistemischer Ambivalenz . ................... 131
Konstellationen (selbst-)morderischer Akte . .. ......... 138
Arrangements des Terrors . ... ...oovveen .. 156

Epilog ..o 162

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VII Implizite Ethik, Leiblichkeit und

Polykontexturalitat.......................... 165

Einstimmung und Problemaufriss . . ................ 167

Heinz von Foerster — die Verbindung von

Ethik und Epistemologie . . ....................... 181

Tugendhats Arbeiten zur Ethik .. .................. 190

Wittgensteins Spuren folgen — von der

Egozentrik zur Mystik ... ... ... o i i 213

Stanley Cavell — Tragodie und

implizite Ethik . ... ... o o 219

Die Fiden zusammenfihren: implizite Ethik unter

dem Blickwinkel von Polykontexturalitdt............. 233
Literatur . ... 271

Personenregister ............uuiiiiiiinneeenn... 287

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

I Vorwort

Um die dem Menschen typischen Probleme auf einer tiefen Ebene ver-
stehen zu konnen, kommen wir nicht umhin, uns ein wenig mit ontolo-
gischen und erkenntnistheoretischen Fragen — also mit Metaphysik — zu
beschiftigen. Denn wir Menschen finden nicht ein Sein vor, sondern wir
erschaffen innerhalb des Kreislaufs von Erkennen und Handeln mitein-
ander unsere eigene Welt. Wir konnen nicht anders, als ein Selbst- und
Weltverhiltnis aufzubauen, das ein Ich-Selbst sowie komplementir hier-
zu auch eine Welt generiert. Unweigerlich erscheinen hiermit bestimm-
te Kausalzusammenhinge bzw. Zurechnungen von Ursachen und Wir-
kungen, die wir dann glauben bzw. fiir >wirklich< halten miissen, da die
Moglichkeit, eine stabile Welt und ein stabiles Selbst aufzubauen, davon
abhingt, dass unsere Ideen, Imaginationen und Handlungsroutinen eine
gewisse Koharenz haben.

Risse und Briiche in den Konstruktionen, die unsere Welt ausmachen,
bedrohen damit gleichsam unser eigenes Ich-Selbst, denn in » Wahrheit
wirde ein Bruch in der scheinbaren Kohirenz unseres geistigen logischen
Prozesses als eine Art Tod erscheinen.«' Einzig unter den Sonderbedin-
gungen einer spirituellen Schulung erscheint die hiermit verbundene Lee-
re nicht als ein Schrecken, sondern als eine mystische Einsicht in ein
Selbst, das sich zugleich als Nichts offenbart.? Unter Alltagsbedingun-
gen wiederum erscheint es fiir uns existenziell zu sein, unser Ich-Selbst
auch unter widrigen Umstanden aufrecht zu erhalten und zu verteidigen.

Das universelle Mittel, um die Risse und Briiche in unserem Selbst-
und Weltverhaltnis zu kitten, ist sozial angelieferter Sinn, also all die
Sinnformen, die uns Gesellschaft und Gemeinschaft mit der Sprache so-
wie anderen symbolischen Formen zur Verfiigung stellen. Unsere Imagi-
nationen, Traume, Hoffnungen, ebenso wie Vorstellungen tiber Kausali-
tat und sinnhafte Beziehungen, — all die Sinnformen, die unser Ich-Selbst
so selbstverstiandlich aufgreift und fir seine eigenen Prozesse nutzt — ver-
danken sich der sozialen Sphire — also dem Nicht-Selbst. Zugleich er-
scheint jedoch das Mittel, das die Losung zu bringen scheint, selbst pro-
blematisch. Gemeinschaftliche Zusammenhinge und der hiermit zum
Ausdruck kommende Sinn konnen sich auflésen und auseinanderfallen.
Gesellschaftliche Semantiken erweisen sich in bestimmten Konstellatio-
nen als unpassend, falsch oder leer. Hiermit ist das Selbst, was sich die-
sen Sinn zum Aufbau seines eigenen Selbst- und Weltverhaltnis zunutze

1 Bateson (1987, 159f.)

2 Siehe diesbezliglich aus empirischer und theoretischer Perspektive die Ergebnisse
der von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geforderte Studie >Buddhismus
im Westens, insbesondere Vogd und Harth (2015).

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

gemacht hat, erneut bedroht, denn die Psyche nutzt in konditionierter
Koproduktion den gleichen Sinn wie die Kommunikation.

Die Koharenz unseres geistigen logischen Prozesses bleibt also auch
in seiner sozialen Einbettung prekir, denn das Soziale selbst erscheint in
seinen Strukturen und in Hinblick auf die hiermit einhergehenden Be-
deutungen keineswegs stabil und bestindig, sondern vielmehr schwan-
kend und unbestandig.

Die in diesem Buch vorgelegten Studien verweisen auf Sinnkrisen so-
wie auf Versuche, die hiermit einhergehenden Risse und Briiche wieder
zu reparieren. Sei es das Wahnerleben in einer Psychose, die Zuflucht-
nahme zu religiosen Formen oder die Suche nach Erlosung im terroris-
tischen Gewaltakt — mit Blick auf die Tatsache, dass Menschen nicht
anders konnen, als in ihrem Denken und Erleben eine Welt hervorzu-
bringen, zeigen sich hier mehr Gemeinsamkeiten, als man gemeinhin
annehmen wiirde. In jedem dieser Fille wird eine typische epistemische
Weichenstellung getroffen, entsprechend der sich der Mensch in einer
Weise in imaginire Projektionen verwickelt, so dass nun fiir ihn sein Le-
bensvollzug zugleich real wie auch zwingend erscheinen muss.

Der von dem griechischen Wort epistéme (Erkenntnis, Wissen) abge-
leitete Begriff Epistemologie darf in diesem Buch selbstredend nicht im
Sinne einer Lehre vom >richtigen< Erkennen verstanden werden. Im Sin-
ne des spaten Wittgenstein wird auch in dieser Studie die Wende zur Pra-
xis vollzogen, also hin zu der Frage, wie unter Menschen mit Hilfe von
Kommunikation eine bestimmte Form des Erkennens hergestellt wird.

Vom Baum der Erkenntnis essen geht nur gemeinsam. Doch — wie be-
reits angedeutet — sind die Mittel, welche die Gemeinschaft hierzu lie-
fert problematisch, denn der vermittelte Sinn ist nicht stabil. Der Apfel
ist gewissermafSen vergiftet.

Mit dieser Einsicht beginnt sich also mit Blick auf unser Selbst- und
Weltverhiltnis das Ergebnis des Descartes’schen Zweifels (>Ich denke
also bin ich<) zu einer sozialen Ungewissheit zu erweitern. >Ich kommu-
niziere, also bin ich, da aber an verschiedenen Orten anderes gesagt wird
und das, was gesagt wird, eine andere Bedeutung bekommen kann, er-
scheint das, was als mein Ich-Selbst erscheint, seinerseits ungewiss, denn
mit den Worten kommt zugleich der Zweifel<. Um es mit Ludwig Witt-
genstein auszudriicken: »Das Kind lernt, indem es dem Erwachsenen
glaubt. Der Zweifel kommt nach dem Glauben.

Kommunikation ldsst Sinn auf verschiedene epistemische Orte vertei-
len. Was an einem Ort gilt, muss nicht dem entsprechen, was an einem
anderen Ort der Fall ist oder fiir wahr gehalten wird. Entsprechend gibt
es vielfiltige Orte, Perspektiven und Moglichkeiten, aus denen heraus
Selbst- und Weltverhiltnisse aufgebaut werden konnen. Oder um einen

3 Wittgenstein (1992, 153).

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VORWORT

der zentralen Begriffe einzufiihren, welcher diese Untersuchung leitet:
Die Welt ist polykontextural. Da wir aber das, was wir leben auch fiih-
len, ergibt sich auf theoretischer Ebene das Desiderat der Verbindung
einer polykontexturalen Perspektive mit einer leiborientierten Phino-
menologie. >Ich fiible, also bin ich« liefle sich hier zunachst wieder in
Variation von Descartes formulieren, was aber in einen neuen Zweifel
fuhrt, da Kohirenz und Stimmigkeit in unserem Fiihlen alles andere als
selbstverstandlich ist. Vielmehr werden die vielfaltigen, untereinander
oftmals inkommensurablen Zumutungen der unterschiedlichen Gemein-
schaften und vielfaltigen Funktionsbereiche, in denen wir leben, zugleich
gefiihlt. Sie manifestieren sich damit ihrerseits in einer polykontexturalen
Leiblichkeit. Schon mit Blick auf die Einheit der Differenz von >Leib sein«
und >einen Korper haben< sind wir buchstablich gespalten und uneins
mit uns. Da wir das, was wir leben, auch fiihlen (selbstredend auch die
Dissonanzen und Briiche), stellt sich die Frage, wie die polykontextura-
le Perspektive mit einer leiborientierten Phinomenologie zusammen ge-
bracht werden kann. Die in diesem Buch vorgestellten Studien beleuch-
ten diese Beziehung von unterschiedlicher Seite.

Nicht zuletzt stellt sich dabei die Frage, was dies alles fiir unsere
menschliche Lebenspraxis bedeutet. Dabei ldsst sich zunachst feststel-
len, dass die Mittel, welche zunachst als Losung erschienen, schnell zum
Problem mutieren konnen. »Sucht und Pathologie« stellen »die andere
Seite der biologischen Anpassung« dar, hat bereits Gregory Bateson fest-
gestellt.* Was ist also, wenn unsere Worte, unser Denken und das hiermit
einhergehende Fithlen — also all das, was uns geholfen hat, unser Ich-
Selbst aufzubauen — nun zum Problem wird — und zwar nicht nur fiir uns
selbst, sondern auch fiir unsere Mitwelt? Hiermit landen wir unweiger-
lich bei ethischen Fragen.

Freilich erscheinen die ethischen Diskurse, welche tiblicherweise im
Kontext der praktischen Philosophie ventiliert werden, recht weit ent-
fernt von einer Perspektive, die mit einer Vielheit unterschiedlicher, epis-
temisch und ontologisch gleichberechtigter Orte rechnet und zudem von
der Verkorperung epistemischer und moralischer Haltungen ausgeht.

Dies fithrt uns zum dritten Projekt dieses Buches: In kritischer Ausei-
nandersetzung mit der philosophischen Ethik mochten wir nochmals in-
tensiver — gewissermafSen von einer zugleich abstrakteren wie auch kon-
kreteren Seite — tiber das von Wittgenstein aufgeworfene Desiderat der
impliziten Ethik nachdenken. »Wie k6nnen wir gut mit unserer eigenen
Blindbeit umgehen?< wird sich dabei als eine der Leitfragen herauskris-
tallisieren. Die Antwort hierauf ist verbliiffend — dazu jedoch erst spiter.

Die hier vorgestellten Texte sind in Zusammenhang mit einer Rei-
he von Forschungsprojekten entstanden, die an der Universitit Witten/

4 Bateson & Bateson (1993, 212).

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE
Herdecke durchgefiithrt worden sind. An dieser Stelle mochte ich den
Teilnehmern der Forschungswerkstatt und insbesondere Martin Feifst,

Jonathan Harth, Selma Ulrike Ofner und Till Jansen fiir die kritische
Diskussion des Manuskripts und ihre vielfaltigen Anregungen danken.

Witten, Januar 2018

I0

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—



https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II Einstieg

»In Wahrheit wiirde ein Bruch in der scheinbaren Ko-
hidrenz unseres geistigen logischen Prozesses als eine
Art Tod erscheinen. Ich bin dieser tief verwurzelten
Vorstellung bei meiner Arbeit mit Schizophrenen im-
mer wieder begegnet, und man kann sagen, dafs diese
Vorstellung grundlegend ist fiir die double-bind-Theo-
rie, die ich vor etwa 20 Jahren zusammen mit meinen
Kollegen in Palo Alto entwickelt habe. Ich mochte be-
haupten, daf§ die Zeichen des Todes in jedem beliebi-
gen biologischen Kreislauf anwesend sind.«

Gregory Bateson!

»Diese Transzendenz ist nicht die Teilhabe an einem
dritten Bezugspunkt, sei es an einer Person, an einer
Wabhrheit, an einem Werk, an einem Beruf. Es ist eine
Kollektivitit, die keine Gemeinschaft ist. Es ist das
Von-Angesicht-zu-Angesicht ohne Vermittelndes, und
es ist uns im Eros gegeben, in dem in der Nihe des An-
deren uneingeschrinkt die Distanz aufrechterhalten
wird, im Eros, dessen Leidenschaftlichkeit von dieser
Nihe und dieser Dualitit zugleich gebildet wird. Was
man als Misslingen der Kommunikation in der Liebe
ausgibt, stellt gerade die Positivitdt des Verhiltnisses
dar; diese Abwesenheit des Anderen ist gerade seine
Anwesenbheit als des Anderen.«

Emmanuel Lévinas®

Dieses Buch handelt von der Beziehung des Menschen zu sich selbst,
einem Selbst, das sich nicht in sich finden kann, einem Menschen, der
deshalb nur im Nicht-Selbst zu sich kommen kann, an der Schnittstelle
zu einer Welt, die er als Mensch zugleich ist wie auch nicht ist. Es han-
delt von einem Menschen, dessen Selbst nur als Relation in den Blick zu
bekommen ist, nimlich als ein Selbst- und Weltverhaltnis — als ein dy-
namischer Prozess, immer in Bewegung und damit zugleich prekar und
krisenhaft.

1 Bateson (1987, 160).
2 Lévinas (1984, 64f.).

II

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Das Selbst erscheint damit seiner Natur nach unbestindig. Es bedarf
kontinuierlicher Arbeit, andauernder Bewegung, um es aufrechtzuerhal-
ten. Die geistig-korperlichen Prozesse des Menschen sind entsprechend
stindig in Unruhe, denn von Moment zu Moment gilt es, ein neues
Selbst- und Weltverhaltnis aufzubauen. Die Welt und das Selbst stellen
dabei das Ergebnis eines fortdauernden Ergreifens von Unterscheidun-
gen, Setzungen und Differenzierungen dar, das als ein jeweils spezifisches
Seinsverhaltnis seine eigene Welt hervorbringt.?

Aus dieser Perspektive stehen Metaphysik und Ontologie nicht mehr
aufserhalb der menschlichen Praxis. Die Lehre vom Sein kann und darf
jetzt nicht mehr in dem Sinne hierarchisch gedacht werden, als dass das
Denken in Verbindung mit der Wahrnehmung eine gegebene Welt er-
kennen oder erschlieflen lasst. Vielmehr erscheint das Sein (griechisch:
Ov, on) selbst erst in konditionierter Koproduktion mit sozial angelie-
fertem Sinn. Auch Reflexion und Phanomenalisierung von Welt stehen
nun nicht mehr in einem hierarchischen, sondern in einem heterarchi-
schen, sich wechselseitig hervorbringenden Verhiltnis zueinander.* Ent-
sprechend kann auch Maurice Merleau-Ponty in seiner Philosophie der
Wahrnehmung formulieren: »Die phinomenologische Welt ist nicht
Auslegung eines vorgingigen Seins, sondern Griindung des Seins«, um
fortzufahren: »die Philosophie« ist »nicht Reflex einer vorgiangigen
Wahrheit, sondern, der Kunst gleich, Realisierung von Wahrheit«.> Dies
bedeutet aber auch: Hinter oder jenseits (petd, metd) der Phinomene
(dpVvowg, physis) und ihrer Gestaltung findet sich keine hohere oder tie-
fere Wahrheit. Jenseits der Prozesse der Ausgestaltung und Ausdifferen-
zierung von Selbst und Welt ist buchstablich nichts — Leere. Gleiches gilt
dann folgerichtig auch fur das, was wir psychisch oder sozial als unser
Ich-Selbst empfinden oder mit diesem identifizieren. Um es mit den tref-
fenden Worten von Keiji Nishitani auszudriicken: Auch unser Ich-Selbst
erscheint als eine »Erscheinung«, »ohne etwas dahinter, was erscheint«.
Die Person kommt gleichsam »ins Dasein als >formlose Form««:®

3 Andreas Weber (2011) Gbertragt diesen Gedanken generell auf alle biologischen
Formen. Ein Lebewesen erscheint jetzt im Sinne einer »Poesie der Natur« als eine
Form, die gleichsam einen hermeneutischen Standpunkt generiert. Gemeint ist
hiermit, dass nun interne und externe Stimuli mit den durch den Lebensprozess
generierten wie auch verkorperten Werten interferieren. Hierdurch entsteht eine
Bewegung, die Kohirenz sucht, jedoch — um in den Begriffen der Hermeneutik zu
bleiben — erneut auf Verstindigungsprobleme st63t. Bedeutung und Wert werden
damit gewissermaflen im Organismus sichtbar, namlich als Ausdruck von Bedeu-
tung und Gefiihl in seiner eigenen Geschichtlichkeit.

4 »Ein System ist dann heterarchisch, wenn mindestens zwei verschiedene Subsyste-
me auf zwei verschiedene Weisen miteinander verbunden sind « (Klagenfurt 2001,
139).

5 Merleau-Ponty (1974, 17).

6 Nishitani (1986, 134f.).

I2

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

Entsprechend der »alten Vorstellung von persona« kann auch gesagt
werden: Die Person »sei eine Maske, die ein Schauspieler aufsetzt, um
auf die Rolle hinzuweisen, die er auf der Bihne zu spielen hat. Freilich
ist es eine Maske, die vom absoluten Nichts getragen wird. Sie darf so-
gar als Maske im tblichen Sinne gelten, als geliechenes bzw. angenom-
menes >Gesicht« oder als zeitlicher oder vorldufiger Schein.

>Person ist Maske« heifst jedoch nicht, daf$ es gesondert von ihr etwas
»Wahres< oder »Wirkliches« giabe, dafs sie zum Zwecke der Tauschung
etwas kiinstlich Ersonnenes oder daf$ sie blof§ triigerische Erscheinung
wire. Die Person ist durch und durch real, ja die realste Realitit. Sie
kommt als die einzig wirkliche Seinsweise des Menschen ins Dasein, die
nicht die geringste Tduschung oder Kiinstlichkeit enthilt. Zugleich aber
ist sie in der urspriinglichsten Weise von Grund auf zeitlich und vorlau-
fig, und zwar deshalb, weil die personale Seinsweise nur dadurch sein
kann, dafS sie eins mit dem absoluten Nichts und als dessen Vergegen-
wartigung ins Dasein tritt. «’

Zugleich entfalten sich hier — gleichsam als Nebenprodukte dieses Spiels
- ontologische und metaphysische Positionierungen innerhalb dieser Ge-
staltungsprozesse, gewissermaflen als Folgeleistungen der Performativi-
tat der hiermit einhergehenden Personifizierungen. Es entstehen Pha-
nomene, die dann als Subjekt und Objekt erscheinen. Es entstehen
Oberflichen und Schnittstellen, die als Realitit genommen werden miis-
sen, wenngleich sie sich einem Prozess verdanken, hinter dem nichts ist,
aufser dem Prozess der konditionierten Koproduktion selber. Der Begriff
der Koproduktion verweist hier — homolog zum >Gesetz der bedingten
Entstehung< innerhalb der buddhistischen Lehren® — darauf hin, dass al-
les, was erscheint, sich Bedingungen verdankt, die aufSerhalb des Hori-
zonts dessen liegen, was als die eigene Welt zuganglich ist. Koproduktion
bezeichnet die Tatsache, dass weder Beobachter noch Welt in der Erkli-
rung dessen, was der Fall ist, eine Vorrangstellung haben, sondern Be-
obachter (hier im Plural zu denken) und Welt nur in einer gemeinsamen
Koevolution entstehen konnen.’ Fiir uns Menschen, die in der Sprache
leben, heifSt dies, dass wir unsere Selbst- und Weltverhiltnis insbesonde-
re auch in Koproduktion mit Kommunikation, also der Sphire des Sozi-
alen aufbauen. Dies fiihrt jedoch schnell zu vertrackten Lagerungen, da
nun dass, was wir Glauben oder fiir gewiss halten, sich divergierender
kommunikativer Kanile verdanken kann. Schauen wir auf ein Beispiel,
das aufzeigt, was dies bedeuten kann:

7 Ebd.

8 Siehe auch Vogd (2014c, 130ff.).

9 Auch Spencer Brown (2003, ixff.) fithrt den Begriff der konditionierten Kopro-
duktion in Anlehnung an buddhistische Quellen an.

13

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Stephen Batchelor berichtet von einer Szene, die er 1973 in Dharamsala,
dem Sitz der tibetischen Exilregierung, erlebt hatte:

»Und dann gab es plotzlich einen mordsmifiigen Krach. Der Regen
himmerte auf die Wellblechdicher der anderen Seite der Library und
ubertonte die Worte des Dalai Lama. Der Larm hielt mehrere Minu-
ten an. Der Lama am Berghang stampfte mit seinen Fiifsen, blies in sei-
nen Hiiftknochen und bimmelte immer heftiger mit seiner Glocke. Die
schweren Regentropfen, die auf die Wiirdentriger und die Menschen-
menge herabfielen, horten abrupt auf.

Nachdem der Dalai Lama gegangen war und die Menge sich zerstreut
hatte, gesellte ich mich zu einer kleinen Gruppe Mitinjis. In ehrfurchts-
vollem Ton diskutierten wir dariiber, wie der Lama namens Yeshe Dor-
je den Sturm daran gehindert hatte, uns alle zu durchnissen. Ich horte
mich sagen: »>Und man konnte den Regen rings um uns herum weiter
horen: druben bei der Library und auch dahinter bei den Regierungs-
gebduden.« Die anderen nickten und ldchelten in ehrfiirchtigem Einver-
standnis.

Schon wihrend ich sprach, wusste ich, dass ich nicht die Wahrheit sag-
te. Ich hatte keinen Regen auf den Dichern hinter mir gehort. Nicht
einen Tropfen. Doch um uberzeugt zu sein, dass der Lama den Regen
mit seinen Ritualen und Spriichen verhindert hatte, musste ich glauben,
dass er einen magischen Schirm errichtet hatte, um die Menschenmenge
vor dem Sturm zu schiitzen. Sonst wire das, was geschehen war, nicht
so auflergewohnlich gewesen. Wer hat noch nicht erlebt, wie in kurzer
Distanz Regen fillt, wihrend man selbst auf trockenem Boden steht?
Vielleicht hatte sich nur ein lokaler Regenguss auf den nahen Berghang
entladen. Aber niemand von uns hitte es gewagt, eine solche Moglich-
keit anzudeuten. Denn das hitte uns gefihrlich nah daran gebracht, die
Macht des Lama in Frage zu stellen und damit gewissermafSen das ganze
ausgekliigelte Glaubenssystem des tibetischen Buddhismus.

Noch mehrere Jahre lang ging ich mit dieser Lige hausieren. Es war
mein Lieblingsbeispiel (das einzige) fiir die iibernatiirlichen Krifte der
tibetischen Lamas, das ich selbst miterlebt hatte. Aber wann immer ich
es erzahlte, fuhlte es sich seltsamerweise nicht wie eine Liige an. [...] In
anderen Situationen vermied ich peinlichst, fast schon neurotisch, die
kleinste Unwahrheit zu sagen. Doch irgendwie zihlte das hier nicht. [...]
Ich vermute, dass meine Luge sich nicht wie eine Liige anfiihlte, weil
sie dazu diente, eine grofSere Wahrheit zu bestitigen, an die ich glaubte.
Meine Worte kamen spontan aus meinem Herzen aufgrund der leiden-
schaftlichen Uberzeugungen, die wir miteinander teilten. Auf sonder-
bare Weise fiihlte es sich nicht so an, als hitte »>ich« sie ausgesprochen.
Es war, als ob etwas viel GrofSeres, etwas, das uns alle tiberragte, durch
mich sprach«.'

10 Batchelor (2012, 16f.).

4

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

Diese kurze Erzdhlung und der Versuch ihrer Interpretation durch den
Autor verweisen auf eine in unserem Zusammenhang bemerkenswerte
Dynamik. Ein Mensch kann etwas glauben, es als real empfinden und
zugleich wissen (oder zumindest mitbekommen), dass der hiermit ver-
bundene Sachverhalt so gar nicht stattgefunden hat. In der Erinnerung
miuissen hier also zwei Gedachtnisformationen mitlaufen, die ihre jeweils
eigene Dignitidt und phanomenologische Qualitit bergen, wenngleich sie
inhaltlich miteinander inkompatibel sind. Trotz dieser Inkommensura-
bilitit kommt es offensichtlich zu einem Arrangement, das diese beiden
Spuren der Erfahrung miteinander verbindet. Die Erzahlung weist auf ei-
nen fritheren, langst vergangenen Modus, in dem die Luge noch als real
erschien, also den primaren Rahmen des Selbst- und Weltverhaltnisses
des Autors dargestellt hatte. Daneben findet sich ein zeitlich spaterer Er-
fahrungsmodus, in dem der Sachverhalt als Unwahrheit markiert ist, wo-
bei jedoch nicht die Tatsache negiert wird, dass der Sprecher pathischer-
weise ebendiese Liige als grofSere spirituelle Wahrheit verkiindet hat. In
der Retrospektive erscheint das Selbst gespalten, so als ob damals eine
andere Macht vom Leib Besitz ergriffen hitte (»etwas viel Grofseres ...
durch mich sprach«). Wir treffen hier auf einen » Willen zum Glauben«,
der bestimmte Aspekte des Erlebens tiberschreiben ldsst (ohne sie zu 16-
schen), auf Gruppenphianomene, welche Selbst- und Weltverhaltnisse re-
kursiv stabilisieren (»die anderen nickten und lachelten in ehrfirchtigem
Einverstandnis«). Dariiber hinaus stehen religiose Institutionen auf dem
Spiel (»die Macht des Lama« und damit das Glaubenssystem des tibe-
tischen Buddhismus). Die Situation und der Kontext iibertrumpfen die
Wabhrheit, bzw. generieren ihre eigene Wahrheit.

Sofern wir dieses Beispiel nicht als einen obskuren Einzelfall abtun,
sondern in dem Sinne fir verallgemeinerungsfahig halten, dass der Spre-
cher ein >normaler Mensch« ist, also keine besondere psychopathologi-
schen Merkmale hat (und alle sozialpsychologischen und kulturanthro-
pologischen Befunde sprechen dafiir, dass normale Menschen so etwas
tun!"?), lassen sich hieraus einige bemerkenswerte Schlussfolgerungen ab-
leiten: Ein Mensch ist nicht identisch mit sich selbst oder seiner Wahr-
nehmung, sondern sein Selbst- und Weltverhaltnis wird durch Gruppen-
prozesse, durch Sprache und durch (andere) symbolische Handlungen
moderiert. Dabei entsteht ein Arrangement, das seine Kohidrenz nicht
in einer logischen Einheit findet, sondern nur performativ in den vollzo-
genen Handlungen — im benannten Beispiel nicht zuletzt in der Repro-
duktion der Erzidhlung im Sinne eines Bekenntnisses, dessen Ausrich-
tung sich dann im Verlauf der Zeit allerdings andern kann. Im Sinne der

11 James (1975).
12 Siehe zur umfangreichen Aufarbeitung anthropologischer und kognitionswis-
senschaftlicher Befunde Boyer (2004).

L5

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Untersuchungen von Michael Tomasello ist der Mensch — anders als sei-
ne nahen Verwandten, die Schimpansen — wohl so gelagert, dass die in
sozialen Situationen geteilte Intentionalitat in Hinblick auf die Hand-
lungsorientierungen die unmittelbare Wahrnehmung und die sich hie-
raus ergebenden Kausalititen tibertrumpft.”® Der Schimpanse erscheint
egozentrischer, der Mensch demgegentuber selbst in seinem subjektiven
Fiihlen und Wollen polyzentrisch gelagert. Das Modell des methodologi-
schen Individualismus und die hiermit einhergehende Beschrinkung der
Perspektive auf zweckrationale, bedurfnisorientierte strategische Hand-
lungen funktioniert beim Affen noch einigermafSen, nicht mehr jedoch
beim Menschen, da sein Selbst nicht er selbst ist, wenn man hierunter eine
kohirente mit sich selbst identische Innerlichkeit versteht, aus der heraus
die Willensimpulse erwachsen. Vielmehr ist hier mit Peter Fuchs zu for-
mulieren: »Das psychische System« des Menschen, »das SELBST einbe-
griffen, ist nicht eine Intimitdit, sondern randlose Extimitdit, in der durch
Sozialisation unter unendlich vielem anderen auch die Selbstbeschrei-
bung als Intimitat verfiigbar wird« wie auch »das Erleben eines Korpers
etwa«.'* Subjekte, Objekte und die hiermit einhergehenden Beziehun-
gen (etwa Kausalititen) sind nicht einfach gegeben, sondern resultieren
aus einem Arrangement, das die Elemente, die in ihm enthalten sind,
erst mit hervorbringt. Im Sinne von Ludwig Wittgensteins spaten Arbei-
ten beruhen Realitit, Gewissheit und Zweifel sowie Glauben, Wahrheit
und Irrtum auf einem Sprachspiel — und hiermit geht zugleich eine eine
Lebensform einher, also eine gefihlte, lebendige Praxis, die in ihrer Ge-
schichtlichkeit und Sprachlichkeit eben die Selbst- und Weltverhaltnisse
generiert, in denen diese Kategorien dann als evident erscheinen.'

Uns Menschen bleibt entsprechend nichts anderes tibrig, als sich in
»fungierenden Ontologien«! einzurichten, jenen besonderen Arten von
Fiktionen (lat. fictio: >Gestaltungs, >Personifikation¢), die eine konkrete
und erfahrbare Wirklichkeit produzieren, wenngleich diese eben nicht
voraussetzungslos — qua Substanz — gegeben ist, sondern erst durch Re-
flexion konstituiert wird — und diese Reflexionsprozesse sind wieder-
um hochgradig sozial formatiert, nimlich durch Gesellschaft und Ge-
meinschaft.

13 Tomasello (2009).

14 Fuchs (20104, 304).

15 »Das Kind lernt, indem es dem Erwachsenen glaubt. Der Zweifel kommt nach dem
Glauben« (Wittgenstein 1992, 153). » Aber mein Weltbild habe ich nicht, weil ich
mich von seiner Richtigkeit tiberzeugt habe; auch nicht, weil ich von seiner Rich-
tigkeit iiberzeugt bin. Sondern es ist der iiberkommene Hintergrund, auf welchem
ich zwischen wahr und falsch unterscheide.« Und: »Sichere Evidenz ist die, die wir
als unbedingt sicher annehmen, nach der wir mit Sicherheit ohne Zweifel handeln.
Was wir >Irrtum« nennen, spielt eine ganz bestimmte Rolle in unserem Sprachspiel,
und was wir als sichere Evidenz betrachten, auch« (Wittgenstein 1992, 159).

16 Fuchs (2004b, 11).

16

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG
Kleiner Exkurs: Problemaufriss >kritisch«

Das moderne Subjekt, das moderne Selbst oder gar die Seele sind prekar,
nicht nur in der philosophischen Reflexion und soziologischen Analyse,
sondern auch in einer Lebenspraxis, die mit Blick auf die Ausdifferenzie-
rung der Gesellschaft immer weniger zu ihrer Einheit finden kann. Als
menschliche Lebenspraxis kann sie jedoch nicht anders, als ebendies im-
mer wieder zu versuchen.'” Man mag hier im Sinne der kritischen Tradi-
tion von Entfremdung reden,'® doch dabei muss der Sprecher aber immer
schon beanspruchen, tiber das Wissen zu verfigen, worin die Natur oder
das Wesen des wahren Selbst besteht. Eine solche kritische Theorie pflegt
auf der einen Seite jene ein wenig romantisch anmutende Vorstellung ei-
ner, wenngleich nicht immer harmonischen, aber immer noch menschli-
chen Lebenswelt, die von kalten Systemrationalititen korrumpiert wird.

Auf diese Weise werden allerdings Welt und menschliche Praxis in
merkwiirdiger Weise zerteilt, nimlich in real vollzogene Praxis von uns
Menschen (die ja auch all die beklagten Systemdynamiken mitvollzieht)
und in ein kritisches Bewusstsein, dass nun aufSerhalb dieser Welt zu ste-
hen scheint (als eine weitere Praxis des Denkens, Redens und Schreibens,
die jedoch an dem Kritisierten nichts andern kann, aufSer eben die Praxis
des Kritisierens zu vollziehen). Sein und Sollen — Leben und Utopie tre-
ten in diesem Fall leicht so weit auseinander, dass sie in der Praxis nicht
mehr zusammenfinden. Insofern wir also Theodor W. Adornos berithm-
tes Diktum »Es gibt kein richtiges Leben im falschen«!nicht performativ
verstehen — namlich als Aufforderung zu einer bestimmten (politischen),
kunstlerischen und philosophischen Praxis — mutiert die Kritik also zu
einer kognitiven, epistemischen Haltung, die nur noch Entfremdung er-
kennen kann und damit geradezu den positiven Weltbezug verhindert,
den zu stiften mit dieser Kritik eigentlich angestrebt wurde.?

17 Wir treffen hier im Anklang an Ludwig Wittgenstein auf einen Konflikt der Le-
bensformen, die zu sich selbst in Spannung treten (vgl. Liitterfelds/Roser 1999).

18 Siehe klassisch Karl Marx: »Indem die entfremdete Arbeit dem Menschen 1. die
Natur entfremdet, 2. sich selbst, seine eigne titige Funktion, seine Lebenstitig-
keit, so entfremdet sie dem Menschen die Gattung; sie macht ihm das Gattungs-
leben zum Mittel des individuellen Lebens. Erstens entfremdet sie das Gattungs-
leben und das individuelle Leben, und zweitens macht sie das letztere in seiner
Abstraktion zum Zweck des ersten, ebenfalls in seiner abstrakten und entfrem-
deten Form« (Marx/Engels 1968). Dazu weiterhin der Tenor einer dem Kern des
Menschen zuwiderlaufenden Lebensform bei Hartmut Rosa (2013).

19 Adorno (1969, 42.).

20 >Kritik als Weltflucht« konnte man diese Haltung an Ludwig Wittgensteins Kon-
zeption der Lebensform benennen. Wir treffen hier nimlich auf eine Praxis, die
genau jene Entfremdung mit sich bringt — also den Weltverlust hervorruft, der
beklagt wird.

17

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Das Selbst wird jetzt ein >kritisches Selbst¢, das nicht mehr anders
weif, das Material zu nutzen, das ihm die gegenwirtige Welt anlie-
fert (»Die Welt ist alles, was der Fall ist«?'), als ebendieses zur Identi-
tat des kritischen Bewusstseins zu verdinglichen. Solchermaflen zur Le-
bensform geronnen, wird der Kritiker jetzt selbst zum eindimensionalen
Menschen,? da sein Selbst- und Weltverhiltnis vorrangig durch nichts
anderes als den Vektor seiner Kritik aufgespannt wird. Unweigerlich ge-
langen wir so aber auch in Hinblick auf seelische Fragen zu verharteten
Verhaltnissen: namlich zu einer starren, festen Seele, die sich nur noch
in Form zynischer Vernunft,? eines zynischen Bewusstseins reproduzie-
ren kann.*

Indem es die mit ihm aufgespannten Unterscheidungen (und seien es
nun kritische) verfestigt, essentialisiert oder ontologisiert, wird die Ver-
nunft, das Denken — wir konnten auch sagen: das Ego — hiermit zu sei-
nem eigenen Gefangnis.

Die Subjekt-Objekt-Unterscheidung verfliissigen:
sepistemische Subjekte«

Mit den Beitrdgen dieses Bandes schlagen wir eine Perspektive vor, wel-
che epistemische, ontologische und normative Unterscheidungen wie
Subjekt und Objekt, Sein und Sollen, Selbst und Welt gewissermaflen
verflussigen lasst.

Dies geschieht, indem wir einen Schritt zurticktreten und eine Haltung
einnehmen, die Erkennen, Handeln und Welt — Epistemologie, Pragma-
tik und Ontologie — nicht mehr voneinander separiert, sondern unter
dem Blickwinkel ihrer Einheit zu betrachten erlaubt. Die benannte Tri-
as lasst sich nun als eine Form auffassen, die sich selbst in ihren eigenen
Operationen hervorbringt.”® Hierdurch ergibt sich eine dufserst produk-
tive Perspektive auf das (moderne) Selbst und seine Probleme.

Auch Subjekte stellen aus diesem Blickwinkel selbstredend keine Ein-
heiten mehr dar. Im gleichen Sinne ldsst sich auch von der Seele — um
den tieferen und obskureren Begriff fir unser pathisches Selbstempfin-
den zu verwenden — nicht mehr sinnvoll von einer Entitit oder Wesenheit

21 Wittgenstein (1990, Proposition 1).

22 Hier im Anklang Marcuse (1967).

23 Vgl. Sloterdijk (1983).

24 Oder sie versucht sich gleich im Nihilismus zu verdinglichen, vollzieht also jene
Bewegung, in der sich das Selbst stoisch an der Ablehnung von Sinn klammert,
um gerade hierdurch als Identitdt Kontur zu gewinnen. Auch hier verwechselt
das Subjekt die getroffenen Unterscheidungen, die erst das Selbst- und Weltver-
haltnis aufspannen, mit der (eigenen) Realitat.

25 Der Anklang an die soziologische Formtheorie im Anschluss an Spencer-Brown
(20035) ist beabsichtigt (vgl. Baecker 2005).

18

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

sprechen. Als Form erscheint sie jetzt vielmehr als ein »Dasein«,? das
sich zu sich selbst verhilt wie auch zu anderem Seienden, wobei dieses
Verhiltnis nicht als selbstgegeben zu sehen ist, sondern geschichtlich —
das heifSt neben der biologischen Evolutionsgeschichte kulturell — kon-
ditioniert wird.”’

Hiermit wird es moglich, die Aufmerksamkeit auf die Prozesshaftig-
keit des Seelischen zu lenken und genau in diesem Sinne mochten wir in
diesem Buch eine Perspektive auf die Selbst- und Weltverhiltnisse des
modernen Menschen richten. Letztere erscheinen jetzt als ein komplexes
Arrangement aus Korperlichkeit, Wahrnehmungen, Sprache, Gemein-
schaft und gesellschaftlichen Semantiken, was jedoch nicht daran hin-
dert, genau dies zu rekonstruieren und damit zu verstehen.

26 Heidegger (2006 [1926], 26f.).

27 »Schon die altgriechischen Seelenvorstellungen sind recht komplex. Das Sub-
stantiv psyche (Yuyn) bedeutete urspriinglich >-Hauchs, »Atem« und war in ver-
schiedener Weise mit dem Leben assoziiert. In Homers Dichtung verlisst die
psyche den Korper nach dem Tod und geht als dessen Schattenbild in den Ha-
des, die Unterwelt. Demokrit interpretierte die Seele materialistisch als konden-
sierte Ballung von Teilchen des Feuerelementes, die sich dann mit dem Tod auf-
l6st. Fur Platon indes ist die Seele unsterblich, in ihren Entwicklungen jedoch
stark von den ethischen Entscheidungen des Menschen abhingig. Entsprechend
erscheint dann auch mit Sokrates die Sorge um die Seele als die vorrangige Auf-
gabe des Menschen. Fiir Aristoteles wiederum ist die Seele an den Korper ge-
bunden. Sie erscheint hier als ihr immaterielles Prinzip der Formwerdung, die
Unbelebtes zu Lebendem werden lisst, allerdings mit dem Tod auch wieder ver-
schwindet. Entsprechend lasst sich auch eine Dreigliederung der Seele in einen
vegetativen, einen animalischen und einen verniinftigen Teil ausmachen. In der
Geschichte der abendlidndischen Vorstellungen tiber die Seele, wie sie insbeson-
dere Christoph Wulf rekonstruiert hat, bildet sicherlich Augustinus einen zen-
tralen Wendepunkt, da nun »Leib und Seele in ein hierarchisches Verhiltnis
gebracht« werden, »das der Beziehung zwischen Herr und Knecht, Wille und
Werkzeug, Inhalt und Gefif gleicht. Hier wird die fir das Christentum im Ver-
gleich zur Seele folgenreiche Abwertung des Korpers vollzogen« (Wulf 1991, 5).
Die Renaissance greift demgegeniiber wieder auf das aristotelische Erbe zuriick,
erweitert dieses allerdings um die Vorstellung, dass alles im Universum als be-
seelt zu sehen sei. Ein weiterer Wendepunkt folgt mit René Descartes. Fiir ihn
war nun »nicht langer [...] der Korper Sitz der Seele, von nun an wurde er nach
dem Modell der Maschine zwar als bewegt, jedoch als seelenlos begriffen. Thm
wurde das Zentrum des Psychischen, das Selbstbewusstsein des >Ich-denke-also-
bin-ich« entgegengesetzt. Von diesem Satz ist es nicht weit zu der fiir die Aufkli-
rung charakteristischen Idee der Autonomie des Menschen, zu deren Verwirkli-
chung die Vernunft und Wissenschaften beitragen sollen (Wulf 1991, S. 5). Mit
der Romantik erscheint Seele zwar wieder als ein Gegenpol zur Vernunft, der vor
allem auch unbewusste und kulturelle Prozesse beinhaltet, doch mit der Ausdif-
ferenzierung der Wissenschaften Biologie, Medizin, Psychologie und Soziologie
im 19. Jahrhundert wird das, was in der »romantischen Seele noch zusammen-
gedacht wird«, wieder »separiert« (ebd.) (Vogd 2013, 147f.).

19

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Insbesondere von den science studies® haben wir gelernt, dass es nicht
nur hilfreich, sondern mit Blick auf die vorgefundenen empirischen La-
gerungen geradezu geboten ist, den ontologischen Charakter von For-
schungsobjekten nicht von vornherein festzulegen. Hans-Jorg Rheinber-
ger spricht in diesem Sinne von sogenannten »epistemischen Dingen«,?
die sich dadurch auszeichnen, dass sie in Hinblick auf ihren ontologi-
schen Status nicht vollstindig definiert sind, sondern gewissermafSen da-
rauf warten, in bestimmten Kontexten mit dieser oder jener Charakte-
ristik hervorzutreten. Mit Blick auf unseren Gegenstand — dem Subjekt
oder der Seele — erscheint es auch hier notwendig, den epistemischen und
ontologischen Status der untersuchten Phianomene offenzulassen. Denn
wer kann heute noch in redlicher Form davon sprechen, was das Sub-
jekt, das Selbst oder die Seele ist? Mit Till Jansen haben wir deshalb vor
einiger Zeit vorgeschlagen, an diesen Stellen von »epistemischen Subjek-
ten« zu sprechen, die Rede ist hier von »Handelndens, >Systemen<, Akteu-
ren, Beobachtern etc., »die kontext- und situationsabhingig ausflaggen
oder eben auch nicht«.* Auf diese Weise deontologisieren wir die Beob-
achtungsverhiltnisse und gelangen damit zu einer Reflexionsperspekti-
ve, die unterhalb der dem Alltagsdenken vertrauten Subjekt-Objekt-Di-
chotomie ansetzt. Wir tun diesen Schritt nicht, um die alltagspraktische
Relevanz dieser Unterscheidung zu bestreiten, sondern umgekehrt, weil
wir nur auf diesem Wege den mit ihr verbundenen empirischen Reich-
tum wiirdigen und zur Geltung bringen konnen.

Im Blick auf die Fragen, was ist (Ontologie) und wie Erkennen statt-
findet (Epistemologie), erscheinen die Verhaltnisse jetzt komplex. Epis-
temologie und Ontologie sind nun namlich ihrerseits nicht zu trennen,
sondern erscheinen tiber die Praxis als Pole einer sich wechselseitig be-
dingenden Einheit. Beide Begriffe eignen sich deshalb nur noch als heu-
ristische Kategorien, um bestimmte Bewegungen der Praxis nachzu-
vollziehen und zu bezeichnen, nicht mehr jedoch als Grundlage einer
Sozialtheorie oder gar einer Philosophie, die geeignet ist, die empirischen
Verhiltnisse menschlicher Erkenntnispraxen aufzuschliefSen, geschweige
denn zu rekonstruieren und zu verstehen.?!

28 Siehe Bruno Latour und Steve Woolgar (1986). Vgl. zur Einfithrung auch Rof3-
ler (2008).

29 Rheinberger (2006).

30 Jansen und Vogd (2014, 455).

31 Aus diesem Grunde ist der GrofSteil der Texte, die im Namen der analytischen
Philosophie zu wissenschaftstheoretischen Fragen oder dem Korper-Geist-Pro-
blem publiziert werden, fur ernsthafte, gegenstandsrelevante Untersuchungen
unbrauchbar. Durch das Korsett der eigenen Texttradition gebunden, gelingt es
hier nicht, Begriffe wie Subjekt, Objekt und Kausalitit so zu verfliissigen, wie es
den dynamischen Selbst- und Weltverhiltnissen menschlicher Praxen entspricht.

20

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

Hiermit entsteht zugleich das Desiderat nach einer empirischen Me-
taphysik und damit die Frage nach einem methodologischen und meta-
theoretischen Zugang zu menschlichen Praxen, in denen sich Innen und
Auflen, Selbst und andere, Sprache, gesellschaftliche Semantiken und
Gemeinschaft in einer nichttrivialen Weise verschranken und dabei zu-
gleich die Unterscheidungen unserer vertrauten Selbst- und Weltverhalt-
nisse ausflaggen lassen.

Desiderat der empirischen Metaphysik

Wie wird eine empirische Metaphysik moglich und auf Basis welcher
Begrifflichkeiten lasst sich diese methodologisch konzeptionalisieren?

Einen moglichen Weg weist Bruno Latour mit seinem Vorschlag, die
Begriffe Subjekt und Objekt zu entsubstantialisieren — also nur noch re-
lational zu begreifen. Mit Latour betreten wir eine Welt aus Quasi-Ob-
jekten und Quasi-Subjekten, die durch ihre Operationen ein Feld auf-
spannen, das die Positionen innerhalb der Subjekt-Objekt-Dichotomie
hervorbringt und evident erscheinen lasst. Der Begriff » Quasi-Objekt«
wurde insbesondere von Michel Serres prominent gemacht und charak-
terisiert Prozessdynamiken um ein Objekt herum (so z. B. Jugendliche,
die Fufsball spielen), das soziale Prozesse organisiert und zugleich die
hiermit verbundenen Rollenidentititen und sozialen Gebilde organisiert
(z. B. »entstehen« durch den Fuf$ball Spieler, Mitglieder einer Mann-
schaft, Menschen, die Regeln folgen etc.).’> Quasi-Objekte bringen, so
auch Bruno Latour, gleichsam als »RiickstofSeffekt virtuelle Positionen
fuir ktinftige Subjekte hervor«.®

Latour differenziert die Quasi-Objekte dariiber hinaus in die drei
Felder »Technik«, »Fiktion« und (wissenschaftliche) »Referenz«. Die
technischen Artefakte (seien es Maschinen, Dinge des alltaglichen Ge-
brauchs oder auch Gestaltungen aus Design und Architektur) geben
dem Menschen eine Stellung — oder vielleicht besser: eine Haltung —,
iiber die er sich in Wiederholung und Routine wiedererkennt. Erzih-
lungen aus Film und Literatur liefern Fiktionen an, uber die sich Men-
schen mit Sinn, Kultur und Redeweisen aufladen, um so unter anderem
qualifiziert von sich selbst reden zu konnen. Die Referenzketten wis-
senschaftlicher Kausalitat generieren schliefSlich all jene Objekte, de-
nen der Mensch sich als beobachtendes Subjekt gegentiberstellen kann.
Mit den Quasi-Objekten gelangen wir — ganz im Sinne der semiotischen
Theorie der »Auflerungsakte« — zu einer Beschreibung, die mehr bei
dem »handelnden, denkenden und sprechenden Menschen« beginnt,
der hierdurch dann fihig wird, »Techniken zu schaffen«, »Werke zu

32 Serres (1987).
33 Latour (2014, 506f.).

21

19.01.2026, 10:11:28.


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

imaginieren« oder »objektive Erkenntnis zu produzieren«.** Wir landen
bei multiplen Arrangements unterschiedlicher, jeweils auf ihre auf ihre
eigene Weise produktiver Prozesse, in deren Folgen sich der Mensch als
Subjekt — als Handelnder, kreativer und denkender Mensch — dadurch
erzeugen kann, dass er die von den Quasi-Objekten angebotenen Skrip-
te Ubernimmt.

Die Technik und die mit ihr generierten Artefakte bringen als Kom-
plementirposition den Menschen als arbeitendes Wesen hervor. Die
Fiktion generiert die Narrative, mit deren Hilfe sich der Mensch in der
Welt als Handelnder und Erleidender (wieder)erfinden kann. Die Ob-
jekte der (wissenschaftlichen) Referenz lassen schliefSlich einen sepa-
rierten Beobachter erscheinen, der offenbar nur objektive Wahrheiten
erkennt und von den Praxen absieht, welche die hierin aufscheinenden
Subjekt-Objekt-Dichtotomien erst hervorbringen.

Wenngleich als Gegenposition zu den (Quasi-)Objekten definiert,
bleiben die Subjekte jedoch zunichst noch Leerstellen. Sie haben hier-
durch bereits eine Position gewonnen, sprechakttheoretisch gespro-
chen jedoch nur eine syntaktische, einen bestimmten Platz im Satzbau.
Im Sinne der Latour’schen Konzeption kénnen diese Leerstellen jetzt
von den Quasi-Subjekten gleichsam inhaltlich gefullt und bespielt wer-
den. Dabei unterscheidet Latour drei unterschiedliche Existenzweisen,
die in Form jeweils spezifischer performativer Akte unterschiedliche
Typen der Subjektivitit generieren. Die politische Rede ldasst Men-
schen zu »freie[n] und autonome[n] Biirger[n] in einem Kollektiv«
werden. Die Texte des Rechts formen Menschen tiber Raum und Zeit
zu einer personalen Einheit, die zurechnungsfihig, also »versicherbar,
zuweisbar und verantwortlich fiir« ihre » Taten« wird.

Das »religiose Wort« schliefSlich enaktiert Menschen zu »Personen,
die anerkannt, geliebt und manchmal gerettet werden«.* All diese
Existenzmodi kommen also dadurch zur Geltung, dass Menschen zu
Menschen in einer bestimmten Weise sprechen. Mit Blick auf die hier-
in eingelagerte Performativitit handelt es sich jeweils um ein spezifi-
sches » Aulerungsregime«, also buchstiblich um »Redeweisen«, deren

34 Latour (2014, 506f.).

35 Latour (2014, 507), und an der selben Stelle weiter: »Um die Originalitit die-
ser [...] Gruppe [der Quasi Subjekte] in einen Satz zu kleiden, sagen wir, daf$ die
Menschen, indem sie den politischen Kreis durchlaufen, fihig werden, Meinun-
gen und Positionen in einem Kollektiv zu artikulieren - sie sind freie und autono-
me Biirger in einem Kollektiv geworden; indem sie durch die Formen des Rechts
riickgebunden sind, werden sie der Kontinuitit in der Zeit und im Raum fihig
— sie sind Wesen, die versicherbar, zuweisbar und verantwortlich fiir ihre Taten
geworden sind; indem sie das religiose Wort empfangen, werden sie zu Heil und
Verderben fihig, sie sind nun Personen, die anerkannt, geliebt und manchmal
gerettet werden«.

22

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

Misslingen und Gelingen von der »Form«, der »Situation« und der »To-
nalitit« abhangt.’

Auch hier ist Subjektivitit — oder gar das Seelische — nicht per se
gegeben (und ist schon gar nicht >innen<, im Menschen zu lokalisieren).
Sie — die Subjektivitdt — verdankt sich vielmehr einer spezifischen Form
der Interaktion, die erst die fur diese Existenzweisen typischen Empfin-
dungen generieren, spuren, nachvollzieren und reflexiv aneignen lasst.
Es ist nicht die Religion, die Politik oder das Recht, das Menschen zu
Subjekten macht, sondern die diesen Formen eigenen Sprechakte, die
den Menschen erlauben, sich als erhaben (oder verdammt), als Teil einer
Gemeinschaft (oder als exkludiert), als Rechtssubjekt (oder als gesell-
schaftlich ungebunden - als vogelfrei*’) zu erfahren.

Von Latour konnen wir lernen, dass menschliche Selbst- und Welt-
verhiltnisse zwar komplex sind, diese also nicht in einer simplen Weise
in Dichotomien wie Subjekt und Objekt oder innen und aufSen aufge-
hen, jedoch dabei aber sehr wohl in ihrer Dynamik verstanden werden
konnen, insofern wir bereit sind, den epistemischen und ontologischen
Status der Begriffe >Subjekt« und >Objekt« einzuklammern.

Auf diesem Wege erschliefSen sich eine Reihe der besonderen Lage-
rungen des modernen Menschen. Dieser hat mit Hilfe der Quasi-Sub-
jekte etwa gelernt, darauf zu vertrauen, Recht zu bekommen, um sich
auf Geschiftsbeziehungen mit Fremden einlassen zu konnen. Er hort
sich gerne als Sprecher in einer Gemeinschaft und lasst sich zugleich
von der Gemeinschaft als Sprecher enaktieren, fuhlt also die symboli-
sche Zuweisung als Teil seines Habitus. Er empfindet sich als spirituelles
Wesen (was auch immer dies konkret heiffen mag), indem er sich per-
sonlich gesehen und gemeint fithlt. Dies kann er jedoch nicht von sich
aus wissen, sondern es muss ihm erst von Dritten gesagt werden. Die
Quasi-Objekte ermdglichen ihm die Vertrautheit technisch vermittelter

36 Latour (2014, 511). In diesem Sinne ist es folgerichtig, wenn Latour den Mo-
dus, die Existenzweise des Religiosen nicht in der Referenz des Glaubens sieht,
also die Wahrheitsanspriiche von Glaubensinhalten fiir belanglos erkldrt. »Die
Frohe Botschaft informiert nicht. Informationsgehalt gleich null«, wie Latour
(2014, 429) lakonisch formuliert. Die Inhalte der religiosen Praxen kénnen und
brauchen auch auf nichts zu verweisen. Die >Wesen< des Glaubens definieren
vielmehr eine »Subsistenz, die sich auf keinerlei Substanz stiitzt« (Latour 2014,
409). Sie entfalten ihre Kraft und Wirkung allein im Imaginativen. Sie konnen
gerade deshalb die Wunden der Seele heilen, weil sie sich — wie die Seele selbst —
imagindren Werten verdanken. Das paradigmatische Beispiel fiir solche Prozes-
se sind fiir Latour »Liebesbeziehungen« und ihre »Krisen« (ebd.). Denn gerade
in der Liebe geht es um jene Form der Subjektivierung, die darauf beruht, sich
einer ebenso wenig begreifbaren wie beherrschbaren Alteritit auszuliefern, die
einen zugleich ermichtigen wie auch zerstoren, einen also zu hochster Subjekti-
vitdt erheben wie auch in Verzweiflung und Einsambkeit stiirzen kann.

37 Siehe Giorigio Agamben (2002).

23

19.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Routen, die Sicherheit einer verlisslichen Welt. Die Fiktionen aus Text,
Bild und Film stellen ihm Skripte und Blueprints zur Verfligung, um sich
in Syntax und Semantik einrichten, also eine eigene Erzihlung (er-)fin-
den zu konnen. Die Wissenschaft generiert dariiber hinaus Wahrheiten,
in denen definierte Beobachtungsverhiltnisse bestehen.

Wie auch immer, der moderne Mensch hatte gelernt, die Welt seiner
Quasi-Subjekte und Quasi-Objekte so einzurichten, dass er in seiner
alltaglichen Praxis unzweifelhaft als Subjekt erschien. Die hiermit ver-
bundenen Prozesse und Vorginge, welche diese Gewissheit produzie-
ren, erschienen dabei durch die Routinen ihrer Anwendung verdeckt.

Was geschieht aber, wenn die Zuhandenheit® der hiermit verbunde-
nen selbstlaufigen Konstitutionsprozesse aufbricht oder prekar wird?
Da der sichere Hafen der Subjektivitdt nicht in einem Selbst liegt, ist
in der Innenschau kein Halt und Grund zu erwarten. Ebenso erschei-
nen die kulturellen Artefakte der vermeintlichen objektiven Welt und
mit ihnen verbundenen Institutionen bei genauerem Hinschauen alles
andere als gewiss. Aus diesem Grunde sind Krisen des Selbst (und der
hiermit einhergehenden Empfindungen von Identitit) zu erwarten, so-
bald die oben benannten Prozesse ins Wanken kommen, also nicht mehr
zu einem hinreichend plausiblen Arrangement zusammenfinden, um die
Illusion eines »naiv realistischen Selbstmif§verstindnis« zu ndhren.*
Die hiermit verbundenen Krisen lassen sich deshalb auch nicht allein
als ein innerpsychisches Geschehen begreifen. Dies hatte schon Emile

38 Hier im Anklang an Heideggers Zuhandenheit als Modus der Selbstvergessen-
heit im Zeuggebrauch, die dann als ontologische Gewissheit erscheint: » Zuban-
denbeit ist ontologisch-kategoriale Bestimmung von Seiendem, wie es >an sich
ist<« (Heidegger 2006 [1926], 71 kursiv im Original).

39 Metzinger (1998), und weiter aus einer philosophischen und anthropologischen
Perspektive: »Der naive Realismus ist fiir biologische Systeme wie uns selbst eine
funktional adiquate Hintergrundannahme gewesen. Diesen Gedanken mufs man
nun im letzten Schritt wieder auf das Selbstmodell anwenden. Wir selbst sind Sys-
teme, die nicht in der Lage sind, ihr eigenes subsymbolisches Selbstmodell als
Selbstmodell zu erkennen. Deshalb operieren wir unter den Bedingungen eines
»naiv-realistischen Selbstmissverstindnisses<: Wir erleben uns selbst, als wiren
wir in direktem und unmittelbarem epistemologischem Kontakt mit uns selbst.
De facto sind wir selbst also Systeme, die sich selbst stindig mit dem von ih-
nen selbst erzeugten subsymbolischen Selbstmodell >verwechseln<. Indem wir
dies tun, generieren wir eine stabile und koharente >Ich-Illusions, die wir auf der
Ebene des bewufSten Erlebens nicht transzendieren konnen. Und genau das ist
es, was es bedeutet, eine nicht-begriffliche Erste-Person-Perspektive zu besitzen,
einen prareflexiven, phinomenalen Standpunkt, der allen spiteren Formen von
begrifflich vermitteltem und reflexivem SelbstbewufStsein zugrunde liegt, allen
spateren Formen von sozialer Kognition und Ich-Du-Beziehungen. Der Kern der
Subjektivitit des Mentalen liegt also in diesem Akt der >Selbstverwechselung:
Ein Mangel an Information, ein Mangel an epistemischer Transparenz fithrt zur
Entstehung eines phinomenalen Selbst« (Metzinger 1998, 3671).

24

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

Durkheim in seiner berithmten Studie zum Selbstmord gezeigt.*® Ge-
sellschaftliche Anomalien konnen zu solch groflen Erschiitterungen der
Seele fithren — so der Befund —, dass der Freitod auf einmal aus sozialen
Grunden fur all jene als Alternative erscheint, die mit der nun aufschei-
nenden Bodenlosigkeit nicht umgehen konnen. Wir begegnen hier dem
einschldgigen Topos der Sinnlosigkeit, wie etwa auch in den Werken
von Albert Camus oder Samuel Beckett beschrieben ist.

Allerdings zeigen bereits Letztere auf, dass die Begegnung mit dem
Absurden nicht im Selbstmord zu miinden braucht,* sondern dass es
sich auch in »Welten ohne Grund«* hauslich einrichten ldsst — sei es ds-
thetisch, philosophisch oder mystisch, dabei jeweils in einer Bewegung,
die den Sinn des Selbst suspendiert, um auf diese Weise im Fluss des
Lebens aufzugehen zu konnen.

Beitrdge dieses Buches

Es sollte deutlich geworden sein, dass die oben benannten Risse im Sinn-
geflige kein rein theoretisches oder spekulatives Phinomen sind, son-
dern als empirische Sachverhalte erscheinen. Der Verlust der groflen
Erzdhlungen und die Erfahrung, dass auch die kleinen Sinngebungen
nicht mehr tragen, die Einsicht, dass die Institutionen von Recht, Poli-
tik, Wahrheit und Religion auf sandigem Grund gebaut sind, dass Tech-
niken versagen konnen (allein schon mit Blick auf die nicht beherrsch-
baren okologischen Konsequenzen), erscheinen allesamt als empirische
wie auch in Hinblick ihrer Sinndynamik rekonstruierbare Phinomene.*

Gleiches gilt fur die Bedrohung der psychischen Stabilitit — man den-
ke etwa an Zusammenbriiche, wie sie in psychologischen und psychiatri-
schen Fachbtichern beschrieben werden. Auch hier reifSen immer wieder
Ontologien und Epistemologien auf und es geschehen Briiche, welche
das Seelenleben tief erschiittern. Ebenso deutlich sind aber empirische
Bewegungen auszumachen, die neue Seins- und Weltverhaltnisse, viel-
leicht mit einer etwas veranderten fungierenden Ontologie, ermoglichen.
Arrangements des Selbst werden briichig, fallen teilweise auseinander,
um dann erneut unter Rekombination unterschiedlicher vorfindlicher
Materialien zu entstehen. Empfindungen, Wahrnehmungen, Quasi-Sub-
jekte und Quasi-Objekte konnen nicht anders, als sich jeweils zu einem

40 Durkheim (1973).

41 Siehe dann Camus (2013) aus philosophischer Perspektive zur Frage des Selbst-
mords und einer Antwort, die daraufhin verweist, dass die Begegnung mit und
die Anerkennung des Absurden nicht mit der Verneinung des Lebens einherzu-
gehen braucht.

42 Vogd (2014c¢)

43 Siehe zur okologischen Frage etwa Luhmann (1986).

25

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SELBST- UND WELTVERHALTNISSE

Arrangement zu verschrianken, das Selbst und Welt erneut in Form ei-
ner Ordnung aufrichtet.*

Die Studien dieses Buches richten den Blick einerseits auf den episte-
mischen und metaphysischen Reichtum dieser Prozesse, wie auch auf
auf die Verirrungen und Verwirrungen, die hiermit einhergehen konnen.

Dabei werden im folgenden Kapitel zunachst die theoretischen Grund-
lagen erarbeitet, die notwendig sind, um diese Prozesse verstehen zu
konnen. Es wird gezeigt, wie die aus einer systemischen Perspektive ge-
forderte polykontexturale Haltung sich mit einer leiborientierten phino-
menologischen Perspektive verbinden lasst. In Bezug auf die erkenntnis-
theoretischen und philosophischen Perspektiven von Gotthard Gunther
und Maurice Merleau-Ponty zeigen sich erstaunliche Parallelelen, die
bislang wenig aufgegriffen, geschweige denn fiir empirische Forschung
nutzbar gemacht worden sind.

Bei der ersten empirischen Studie handelt es sich um das Beispiel ei-
ner Patientin, die ihre Psychiatrieerfahrungen zunichst nicht integrieren
kann, dann aber tiber ein Beziehungsangebot lernt, ein kritisch-reflexi-
ves Verhiltnis zu sich selbst zu entwickeln. Psyche, Organisation und In-
teraktion verzahnen sich hier in einer besonderen Weise. Es wird deut-
lich, was eine leiborientierte polykontexturale Perspektive leisten kann.
Methodologische Zuginge werden sichtbar und zudem leuchtet bereits
eine implizite ethische Dimension auf, denn es zeigt sich, dass es in der
Tat einen Unterschied macht, wie sich ein Arzt zu dem verhalt, was er
seinen Patienten sagt.

Die zweite Studie beschiftigt sich mit der Frage, wie in ihrer Genese
unwahrscheinliche und unter modernen Verhaltnissen zudem anzweifel-
bare religiose Haltungen und Sinnsysteme etabliert werden konnen. Am
Beispiel der im tibetischen Buddhismus verbreiteten Phowa-Meditation
des >»bewussten Sterbens« wird untersucht, wie fur westliche Adept/innen
auf den ersten Blick befremdlich und esoterisch anmutende spirituelle
Lehren mit zunehmender Praxis an Evidenz und Sinnhaftigkeit gewin-
nen konnen, indem sich Gruppenprozesse, Visualisierungen, korperori-
entierte Ubungen und psychisches Erleben zu einem iibergreifenden Ar-
rangement verschrinken. Dabei wird sich zeigen, dass es im Einklang
mit den Arbeiten von John Dewey und William James sinnvoll ist, das

44 Man denke hier beispielsweise an die Odyssee der Eisschnellliuferin Claudia
Pechstein: Dopingvorwurf, Rekurs auf medizinische Wahrheiten, Anrufung der
Justiz, die sich jedoch nicht zustindig sieht, Momente der Entgleisung und Ver-
zweiflung nach dem Gerichtsurteil, dann Rekonstitution der eigenen Identitit in
Abgrenzung zu Fliichtlingen, die vermeintlich mehr Rechtsstaatlichkeit bekdmen
als das >Opfer« Pechstein, dann Rekonstitution als Kimpfernatur und schlief3-
lich wieder der Rekurs auf den Korper — das eigene Laufen, was wiederum eine
Letztevidenz hinsichtlich der eigenen Identitit generiert (allerdings nur so lan-
ge, wie der Korper mitspielt) (vgl. Kiyak 2016).

26

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIEG

Religiose weniger als eine spezifische Art von experience zu verstehen,
denn als ein adjustment hin zu einer epistemischen Perspektive, die alle
Erfahrungen in einem verdanderten Licht erscheinen lasst.*

In der dritten Studie steht die Frage im Vordergrund, unter welchen
Konstellationen einer konditionierten Koproduktion es zum >Einschnap-
pencin eine Todesbereitschaft kommen kann. Angefangen beim Selbst-
mord und endend beim gesellschaftlich und gemeinschaftlich hoch
integrierten Terror im Nationalsozialismus werden unterschiedliche Ar-
rangements aufgezeigt, in denen sich das Ich-Selbst gegentiber dem Leib
zu hypostasieren beginnt, um auf diesem Wege epistemische Weichen-
stellungen aufzeigen zu konnen, die in individuellen und kollektiven Ka-
tastrophen miinden.

Hiermit stellt sich abschliefSend die Frage der Beziehung zwischen Epis-
temologie, Leiblichkeit und Ethik, der ein langeres eigenstindiges Kapi-
tel gewidmet ist. Ethik, so der wichtige Befund hangt damit zusammen,
wie ein Mensch sich selbst und seine Welt hervorbringt, dabei nicht zu-
letzt ob er sich als Teil der Welt oder aufSerhalb der Welt stehend emp-
findet, ob er sich im Rekurs auf die Imagindren der Gesellschaft als ein
unabhingiges Seelenwesen (>Ich«) versteht oder ob er sich im lebendigen
Beziehungsnetz einer verganglichen Leiblichkeit einrichten kann. In die-
sem Kapitel wird einerseits eine Auseinandersetzung mit der ethischen
Tradition der praktischen Philosophie zu leisten sein, zum anderen wird
Wittgensteins Desiderat der impliziten Ethik in Hinblick auf leiborien-
tierte und polykontexturale Perspektiven ausgearbeitet. Nicht zuletzt
entsteht auf diese Weise ein notwendiges Gegengewicht zur vermeintli-
chen ethischen Enthaltsamkeit systemtheoretischen Denkens und For-
schens.

45 Dewey (1986) und James (1997 [1901]).

27

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 19.01.2026, 10:11:28.


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II Empirische Metaphysik — Rekonstruktion
der Reflexionsverhiltnisse

»Subjektive Bedeutung ist Geftihl. Leben ist Gefuhl.
Eine Zelle ist Gestalt gewordene Empfindung. Fiihlen
ist der unmittelbare Eindruck davon, am Leben zu
sein. Es ist die magische Verwandlung, die aus Mate-
rie eine Identitit katalysiert. Anstatt also wie der Ba-
rockphilosoph René Descartes mit seinem beriihmten
»Cogito ergo sumc« die letzte Gewissheit im rationalen
Denken zu sehen, zieht vielmehr das Fiihlen die nicht
mehr iiberschreitbare Grenze zwischen dem Lebendi-
gen und den Gegenstinden«

Andreas Weber'

Reflexion als Produktion von Selbst- und Welthaftigkeit ist als ein em-
pirisches Phanomen ernst zu nehmen. Von innen betrachtet erscheint
Reflexion als Existenzial, nimlich als eine bestimmte Art des In-der-
Welt-Seins.? Von aufen betrachtet — also beobachtet — manifestiert sich
Reflexion als eine jeweils spezifische Systemik des Lebendigen, wonach
Lebewesen nicht nur Teil der Welt sind, sondern zugleich eine Welt ha-
ben, diese gemeinsam mit anderen Lebewesen hervorbringen und sich
zu dem, was sie hervorgebracht haben, ihrerseits wiederum verhalten
miissen.

Selbst- und Weltverhaltnisse — einschliefSlich der hiermit verbundenen
Metaphysiken und Ontologien — erscheinen damit als empirische Lage-
rungen, die sich aus einem jeweils spezifischen Lebens- und Gestaltungs-
prozess ergeben. Denn das was ist (altgriechisch 6n >seiend«) ergibt sich
jetzt nicht mehr aus einem l6gos (A0yoc), der aufSerhalb der menschli-
chen Praxis, sondern eben aus der Logik der Praxis. Entsprechend ist
nun zu fragen, wie eine bestimmte Ontologie (unter anderen moglichen
Ontologien), also ein bestimmtes Selbst- und Weltverhaltnis, aufgebaut
und stabilisiert wird.

Hiermit einhergehend ergibt sich das Desiderat einer empirischen Me-
taphysik, die theoretisch bereit und methodologisch darauf vorbereitet
ist, das Denken tiber die Ontologie zu deontologisieren, also nicht mehr
an festen Konzepten oder theoretischen Vorannahmen dartiber festhilt,

1 Weber (2008, 61f).

2 Siehe aus existenzialphilosophischer Sicht Heidegger (2006 [1926]), fiir den sich
der Mensch als Akteur gerade dadurch vom Ding unterscheidet, dass er seine ei-
gene Ontologie produzieren kann.

29

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

was beispielsweise ein Ich-Selbst, ein Akteur, eine Gruppe, eine Gemein-
schaft, ein System, die Umwelt oder gar die Realitit ist. Fruchtbarer er-
scheint es nun vielmehr, sich von vornherein in »Welten ohne Grund«?
einzurichten und zu fragen, wie diese Begriffe ihrerseits als Unterschei-
dungen eingefiihrt werden — oder besser: performativ aufgefithrt werden
—, um damit jeweils eine eigene Ontologie aufzubauen.

Nicht zuletzt Bruno Latour hat aufgezeigt, dass eine solche Verfliissi-
gung des epistemischen Status von Konzepten — einschliefSlich von Ob-
jekten und Subjekten — gerade aus empirischen Griinden notwendig ist,
da Menschen im Alltag ihre ontologischen und epistemischen Perspek-
tiven gleichsam wechseln wie ein Modell seine Kleider. Menschen stel-
len sich beispielsweise »je nach Kontext und Situation als Subjekt oder
Objekt dar, als autopoietisch geschlossene Monaden oder als kommuni-
kativ offene und beeinflussbare Prozessstrukturen, als Handelnde oder
Erleidende. In Hinblick auf ihre eigentheoretische Leistung operieren sie
als Idealisten, Konstruktivisten oder Realisten, als Monisten oder Du-
alisten, als Materialisten oder Transzendentalisten. Thre Praxen, so die
empirische Wendung dieser Perspektive, erscheinen damit immer schon
von Metaphysik durchsetzt und — insofern diese Praxen reflexiv werden
— von Philosophie und Epistemologie. «*

In diesem Sinne sind nun Sprecher, Akteure, Psychen, Kommunikatio-
nen, Systeme etc. in Hinblick auf ihre Seinsform ontologisch zu verfliis-
sigen, um die hiermit verbundenen Behauptungen und Setzungen selbst
als Praxis sehen zu konnen, die genau jene Reflexionsleistungen (mit)
produzieren, die nach der bereits in der Einleitung eingefiihrten Rede-
weise als fungierende Ontologien ausflaggen. Fungierende Ontologien
erscheinen als temporir stabilisierte Selbst- und Weltverhaltnisse, in de-
nen dann, wenigsten fiir einen Moment eindeutig ist, was als Subjekt und
als Objekt, was als Ursache und als Wirkung erscheint.

Theorie und Praxis durfen dabei selbstredend nicht mehr voneinander
getrennt werden, sondern stellen jeweils ein spezifisches Arrangement
gemeinsamer Koproduktion dar. Hiermit einhergehend ist mit Latour
eine methodologische Haltung zu fordern, mit der sich das Verhiltnis
von philosophischer Begriindung und praktischer Anwendung umkeh-
ren ldsst, denn die alltidglichen Praxen bergen aus dieser Perspektive
selbst bereits all die Reflexionsleistungen, welche die philosophische Tra-
dition im Rahmen ihrer Denkgeschichte als idealtypische Reflexionsfor-
men herausgearbeitet hat.

Menschliche Praxis wie auch die sie erhellende (empirische) So-
zialforschung darf und kann aus dieser Perspektive nicht mehr ohne

3 Varela, Thompson und Rosch (1992, 344), dann aufgegriffen und expliziert in
Vogd (2014c¢).
4 Jansen und Vogd (2014, 455).

30

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REKONSTRUKTION DER REFLEXIONSVERHALTNISSE

Metaphysik und Erkenntnistheorie gedacht werden, denn Praxis als
Selbst- und Weltbezug ist ohne Reflexion nicht zu haben. Allerdings
—und dies ist die eigentliche Pointe — kann es jetzt nicht mehr die eine
Position geben (sozusagen der Gottesaugenstandpunkt), von der aus epis-
temische und ontologische Richtigkeit beansprucht werden kann. Viel-
mehr offenbart sich jetzt erst empirisch und das jeweils nur situativ, wel-
chen epistemischen und ontologischen Figuren die Verhaltnisse in ihren
Konstruktionsleistungen folgen. Hier sind dann, je nach Praxis, vielfil-
tige Formen moglich. Fur Latour geben die Erfindungen der philosophi-
schen Tradition die literarischen Vorlagen (nicht jedoch die Begriindun-
gen), um die aufzufindenden Figuren in ihrer jeweiligen metaphysischen
Dramaturgie nachvollziehen zu konnen:

»Wie konnten Feldforscher einer Hausfrau, einem Buchhalter, einem
Pilger, einem Kriminellen, einer Sopransangerin zuhoren und dem fol-
gen, was diese zu sagen haben, hitten sie nicht Hegel, Aristoteles, De-
wey oder Whitehead, um ihnen zu helfen? Haben diese Autoren nicht
viel niitzliche Arbeit geleistet, um zu kldren, was ein Akteur, eine Exis-
tenzform, eine Entitit sein kann? Das bedeutet nicht, dafs Philosophen
es besser wiifSten, tiefer eindringen, fundamentaler wiren als Sozial-
wissenschaftler, noch bedeutet es, daf sie der Soziologie eine >Grundla-
ge« lieferten oder eine >Metatheorie« bereitstellten. Aber wenn man die
Sozialwissenschaften von den Reservoirs philosophischer Innovationen
abschneidet, dann ist das ein sicheres Rezept dafiir, dafy niemand je die
philosophischen Innovationen gewohnlicher Akteure bemerken wird,
die oft iiber die professioneller Philosophen hinausgehen. Noch schlim-
mer wird es, wenn die Sozialwissenschaftler sich nicht nur der Metaphy-
sik enthalten, sondern es geradezu als ihre Pflicht betrachten, auf einer
duflerst beschriankten Liste von Handlungstrigern zu bestehen, und die
unendlich mannigfaltigen Produktionen der Akteure stindig in diesen
rudimentiren Wortschatz tibersetzen. Akteure bevolkern die Welt mit
sehr unterschiedlichen Existenzformen«.’

Der Blick auf die Selbst- und Weltverhiltnisse lebender Formen, wie wir
Menschen sie darstellen, hat sich nun gerade auch mit Blick auf die Fra-
ge, was Subjekte oder Handlungen seien, von den ontologischen und
kausalen Vorannahmen einer wie auch gearteten Anthropologie und So-
zialtheorie frei zu machen, ohne dabei jedoch das Kind mit dem Bade
auszuschiitten, also auf die Reflexionsmoglichkeiten metaphysischer Be-
grifflichkeiten zu verzichten. Um es paradox zu formulieren: Wir deon-
tologisieren das Denken iiber Ontologie, um der Ontologie den ihr ge-
biihrenden Raum geben zu konnen. Wir verzichten nicht auf Ontologie,
betrachten diese jedoch nicht mehr als Verweis auf ein Sein oder eine
Realitit, sondern ihrerseits als eine Konstruktionsleistung einer Praxis,

s Latour (2007, 91).

31

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

die bestimmte rekonstruier- und bezeichenbare Formen generiert. Diese
erscheinen ihrerseits als selbsttragende Figuren, wenngleich diese Pha-
nomene auf nichts anderem als auf »leerer Selbstreferenz« beruhen.
Die vermeintlichen Elemente des Seins und die a priori des Erkennens
erscheinen jetzt also selbst als geschichtlicher Ausdruck einer konditio-
nierten Koproduktion,’ einer bedingten Entstehung, in der Unterschei-
den, Erleben und Form unentwirrbar ineinander verwoben sind.

Negativitit als Grundmatrix

Die Grundmatrix einer solchen Analyse konnen also weder die als sinn-
liches Datum gegebenen Phinomene (Positivitat der Dinge oder des Er-
lebens) bilden, noch die metaphysischen Reflexionsformen (Ideen, An-
schauungen der Metaphysik) darstellen. Auch Letztere erscheinen als
empirische Phinomene im Sinne der bedingten Entstehung einer kon-
ditionierten Koproduktion, da die -Metaphysik« jetzt nicht mehr hinter
(meta) oder jenseits einer jeweils konkreten Praxis steht, sondern selbst
ein Produkt ebendieser Praxis darstellt.

Eine solche Matrix ist gewissermafSen im Grundlosen gegriindet, in
einer Negativitit, die sich erst aus einem Verstindnis der Dynamik des
Spiels der Erscheinungen erschliefst. Dieses Negative geht nicht in der
Negation von Sein auf, sondern ist als ein (logischer) Raum zu konzi-
pieren, der erst die Unterscheidung von Sein und Nichtsein aufspannt,
in dem in Folge dann auch die Reflexion von Selbst und Welt erscheinen
kann. Bekannt ist diese Figur etwa aus der negativen Theologie, die alle
positivsprachlichen Attribute und Eigenschaften fiir Gott als unangemes-
sen verworfen hat. Es bleibt allein das unaussprechliche Mysterium, das
durch keinen Namen, nicht einmal durch den Begriff des >Unaussprech-
lichen« charakterisiert werden kann und deshalb zugleich alles und nichts
ist® — ein Mysterium, das im Sinne von Jacques Derrida zugleich der
Sprache als Supplement bedarf.” Denn wie anders als tiber die Positivi-
tat symbolischer Handlungen, die sich in einer Spur phanomenalisieren,
konne sich ein solches Nichts entfalten, das zugleich mit hochster Sub-
jektivitit einhergeht? »Das wahre Nichts ist ein lebendiges Nichts; und
ein lebendiges Nichts kann sich nur im Selbstsein und als das Selbstsein

6 Baecker (2016, 176ff.).

7 Spencer Brown (2003, ixf.) fithrt den Begriff der konditionierten Koproduktion
explizit mit Verweis auf das aus den buddhistischen Lehren stammende Gesetz
der >bedingten Entstehung« ein.

8 Siehe aus religionsphilosophischer Perspektive Rentsch (2010), dabei auch im Re-
kurs auf Wittgenstein (1989): » Wortiber man nicht sprechen kann, dariiber mufs
man schweigen« (Wittgenstein 1990, Proposition 7). Eben hierdurch ist das zu
sagen, was nicht gesagt werden kann.

9 Derrida (2014).

32

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHANOMENOLOGISCHE SCHNITTE

selber bezeugen «, reformuliert Nishitani das hierin zum Ausdruck kom-
mende paradox anmutende Reflexionsverhiltnis.!

Wenngleich in Hinblick auf die Reflexion des Negativen die Beziehun-
gen zur Religionsphilosophie offensichtlich sind sowie die eine oder an-
dere Parallele zu den einschlidgigen Theoriefiguren aus den mystischen
Traditionen aufscheint, verfolgen wir diesen Pfad an dieser Stelle nicht
weiter.!!

Mit Blick auf unser Vorhaben, die Matrix einer empirischen Meta-
physik zu entwickeln, die unterhalb der Unterscheidung von Sein und
Nichtsein ansetzt, erscheinen uns hier zwei Traditionen anschlussfihi-
ger: die leiborientierte Phanomenologie von Maurice Merleau-Ponty so-
wie die Theorie der Polykontexturalitit von Gotthard Giinther. Letztere
ist insbesondere durch die Rezeption der soziologischen Systemtheorie
bekannt geworden."?

Phinomenologische Schnitte

Merleau-Ponty erscheint in unserem Zusammenhang insbesondere des-
halb von Interesse, weil es mit Hilfe seiner Arbeiten gelingt, Reflexion
noch unterhalb der sprachlichen Aktivitat als eine primar vom Leibli-
chen her zu verstehende Bewegung zu begreifen. Zunichst meint Reflexi-
on fur ihn schlicht die » Riickwendung auf den eigenen Ausgangspunkt«
der Erfahrung, und zwar als leiblich zu empfindende Bewegung, die in
der »Doppelempfindung« der Begegnung des Leibes mit sich selbst sei-
nen Ausgangspunkt nimmt: » Wenn die rechte Hand die linke bertihrt,
dann findet bereits auf der Ebene des Leibes eine Riickwendung auf sich
selbst statt, erfahrt sich doch dabei das leibliche Ich als zugleich beriih-
rend und bertihrt, als Subjekt und als Objekt von Empfindung. «'?

10 Nishitani (1986, 134f.).

11 Siehe zur Affinitit komplexer Theorie und Mystik auch Fuchs (2008) sowie
Vogd (2014b, 283ff.).

12 Insbesondere Luhmann hat diesbeziiglich bereits auf die Parallelen zwischen
Giinther und Merleau-Ponty hingewiesen: »In seiner Auseinandersetzung mit
Sartre hat Merleau-Ponty die Kritik des Sein/Nichtsein-Schematismus so weit ge-
trieben, daf§ Konvergenzen mit der polykontexturalen Logik Gotthard Giinthers,
also mit Theorieentwicklungen in der Kybernetik, sich aufdringen. Damit ist
nicht nur eine objektive, sondern auch eine subjektive Metaphysik auf traditio-
nalen Grundlagen aufgegeben. Weder postuliert das Subjekt eine an sich seien-
de Welt, indem es sich selbst auf kantische Funktionen reduziert; noch findet es
in sich selbst ein unbedingtes Sein. Nur die Reflexion auf das operative Fungie-
ren in der subjektrelativen, horizonthaften Lebenswelt bleibt« (Luhmann 1996a,
283).

13 Alloa/Fischer (2013b, 15) mit Verweis auf Merleau-Ponty (2004, 47ff.).

33

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Die Auseinandersetzung mit dem Phianomen der Selbstberiihrung lasst
gewahr werden, dass die Leiblichkeit keine logische Einheit, sondern
vielmehr selbst ein Reflexionsverhaltnis darstellt. Zum Ausdruck kommt
dies etwa schon in der Dynamik der Beziehung von ein Leib sein und
einen Leib haben. Die empfundene Leiblichkeit wird selbst zu einer im-
mer wieder neu zu definierenden Schnittstelle — sie bringt sich als Emp-
findung und Wahrnehmung hervor und definiert damit jeweils situativ,
was als Gegenstand einer Beobachtung erscheint, wie die jeweilige Gren-
ze von Identifikation und Reflexion verlauft und was als stillschweigen-
de »Zuhandenheit«'* mitlduft, ohne dabei als Bewusstseinsphinomen
zu gelten." Die Reflexion lasst hierbei schon in Hinblick auf den Bezug
zum eigenen Korper, zu Gefithlen und Empfindungen fluide Selbst- und
Weltverhiltnisse ausflaggen. Deutlich wird dies etwa an der Frage, ob
sich ein Subjekt mit dem Fluss seiner Empfindungen und Kérpervollzi-
ge identifizieren kann oder leibliche Phanomene als den eigenen Lebens-
fluss storend oder gar als fremd erlebt.

Verkompliziert wird die Sachlage vor allem durch die Beziehung zu
anderen, fremden Wesenheiten, die ihrerseits ein Selbst- und Weltver-
hiltnis aufspannen. In der phanomenologischen Tradition begegnen wir
hier dem Problem der Intersubjektivitit, der Frage, wie unter der Vor-
aussetzung, dass die Grenze zwischen Subjekt und Objekt schon inner-
halb des eigenen leiblichen Feldes alles andere als klar ist, eine mit an-
deren Wesen geteilte Welt aufgebaut werden kann.

Forscher, die sich dem sogenannten Sozialkonstruktivismus
zurechnen,'® verweisen hier tiblicherweise auf die objektiv gegebene Ins-
titution der Sprache, auf der sich die eigene wie auch die fremde Subjek-
tivitat fundieren liefle.”” Edmund Husserl war sich demgegentber recht
genau daruiber im Klaren, dass sich transzendentale Subjektivitat nur in
Verbindung mit transzendentaler Intersubjektivitit denken ldsst. Dies
fithrt jedoch unweigerlich zu Aporien und Paradoxien, denn die mit der
Sprache gesetzten Konzepte mussten hiermit gleichsam als universales
Gesetz essentialisiert werden, was jedoch sowohl in theoretischer Hin-
sicht als auch mit Blick auf die Diversitit und den Reichtum empirisch

14 Heidegger (2006 [1926]).

15 Siehe zu letzterem Punkt Drew Leder (1990): »The Absent Body«.

16 Siehe grundlegend Berger/Luckmann (2003).

17 Gewohnlich bleibt die soziologische Diskussion des Problems der Intersubjekti-
vitdt weit hinter dem Reflexionsstand der phdnomenologischen Forschung zu-
riick. So auch Luhmanns Kritik an den »Nachlissigkeiten, die unterlaufen,
wenn Soziologen noch heute von >phinomenologischer« Soziologie sprechen und
damit in die von Husserl sorgfiltig vermiedene Falle des Objektivismus laufen,
der zu all dem noch an den Unbegriff der >Intersubjektivitit« gebunden wird,
so als ob es einen Kompromif$ zwischen Objektivismus und Subjektivismus ge-
ben konne, einen halben, sozialen Konstruktivismus, der den Soziologen ins Ge-
schift bringt« (Luhmann 1996d, 25).

34

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHANOMENOLOGISCHE SCHNITTE

auftretender Reflexionsverhiltnisse unbefriedigend erscheint. Dies fingt
schon in der Begegnung mit einem anderen Menschen an, der - so ver-
traut er einem auch immer erscheinen mag — zugleich ein Fremder bleibt.
Entsprechend stief§ schon Husserl, der Griindungsvater der Phinomeno-
logie, immer wieder auf das Problem, dass man in der konkreten sozialen
Praxis nicht umhinkommt, das Gegeniiber als Fremden zu betrachten,
der letztlich unzuginglich am Horizont bleibt und nicht einmal anna-
hernd sprachlich erfasst werden kann.'® Dem Anderen (dem Alter Ego)
kommt damit unweigerlich die paradox anmutende Doppelrolle zu, den
Prozess der intersubjektiven Begegnung und Verstindigung sowohl zu
fundieren (als leibliche Erreichbarkeit) als auch zu stéren und zu tran-
szendieren (nimlich als absolute Fremdheit des anderen Bewusstseins).
Merleau-Ponty fasst diese komplexe Beziehung mit folgenden Worten
zusammen:

»Fir Husserl gibt es bekanntlich sehr wohl ein Problem des Anderen,
ist das alter ego ein beunruhigendes Paradox. Ist der Andere, tiber sein
Fiir-mich-sein hinaus, wahrhaft ein Sein-fiir-sich, und sind wir wirklich
einer fiir den anderen, und nicht allein einer wie der andere fiir Gott, so
muf$ der eine dem anderen erscheinen vermogen, muf§ er und muf$ ich
ein AufSeres haben, muf es aufSer der Perspektive des Fiir-sich — meines
Blickes auf mich und des Anderen Blickes auf sich — eine Perspektive des
Fiir-Andere geben — die meines Blickes auf den Anderen und des Blik-
kes des Anderen auf mich. Beide Perspektiven konnen nicht einfach in
einem jeden von uns sich nebeneinanderstellen, denn dann wire nicht
ich es, den der Andere sihe, und wdre es nicht der Andere, den ich sibe.
Ich muf} mein Aufleres sein, und der Leib des Anderen muf3 er selbst
sein. Dies Paradox, diese Dialektik von ego und alter ist moglich nur,
wenn ich wie der Andere aus der Situation nicht unabhingig von jeg-
licher Bindung sich definieren [...]. Reduziert mein Existieren sich auf
mein BewufStsein zu existieren, so bleibt der Andere ein leeres Wort; es
muf aber dieses mein Existieren auch das BewufStsein umfassen, das
man von ihm haben kann, und damit seine Inkarnation in eine Natur
und die Moglichkeit mindestens einer geschichtlichen Situation. Das
cogito muf$ mich solcherart situiert entdecken, und nur unter dieser Be-
dingung kann, mit Husserl zu reden, die transzendentale Subjektivitit
Intersubjektivitit sein«."”

Die eigentliche Pointe Merleau-Pontys besteht darin, Kants >transzen-
dentale Subjektivitdts, jenes abstrakte Konstrukt eines a priori gesetz-

18 »Die Konstitution der Intersubjektivitit und intersubjektiven Welt ist bestindig
auf dem Marsch und hat einen entsprechenden Horizont, in dem sie mir vorweg
gilt als immer noch neuen intersubjektiven Sinn mit Beziehung auf neue Ichsub-
jekte annehmend« (Husserl, zitiert nach Zahavi 1996, 471).

19 Merleau-Ponty (1974, 9 Hervorhebungen im Original).

35

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

ten Ichs,? zuriick ins Sein, niamlich in die konkrete leibliche Praxis ver-
korperter Interaktionen zu verlegen. Damit kann und darf aber auch in
Bezug auf das Problem der Intersubjektivitat nicht mehr auf ein trans-
zendental begriindetes Sprach- oder Regelverstandnis rekurriert werden.
Als empirischer Referenzpunkt bleibt allein die geschichtliche Verket-
tung wechselseitiger, sich leiblich manifestierender Praxen und ebendie-
se kann auch nur innerhalb ebendieser Praxen reflektiert werden. Um es
mit Merleau-Ponty zu formulieren:

»Die phinomenologische Welt ist nicht reines Sein, sondern Sinn, der
durchscheint im Schnittpunkt meiner Erfahrung wie in dem der meini-
gen und der Erfahrungen Anderer durch dieser aller Zusammenspiel,
untrennbar also von Subjektivitat und Intersubjektivitat, die durch
Ubernahme vergangener in gegenwirtige wie der Erfahrung Anderer in
die meine zu einer Einheit sich bilden«.?!

Die eigenen und die Erfahrungen anderer finden hier in einem Spiel von
Reflexionen zueinander. Sie bilden jeweils ein konkretes Arrangement,
in dem Einheit und Differenz, Subjekt und Objekt, wir und andere, Kon-
kreta und Abstrakta jeweils situativ — d. h. in einem konkreten Praxiszu-
sammenhang — ausflaggen konnen. Diese Ausdifferenzierung lasst sich
jedoch nicht mehr aus Perspektive einer Hierarchie von Grund und Be-
griindetem fassen (auch transzendentale Subjektivitit oder Intersubjek-
tivitat kann jetzt nicht mehr als das primar Fundierende angesehen wer-
den). Es gibt kein Fundament mehr, sondern nur noch eine komplexe
Heterarchie multipler Praxen, die einander wechselseitig zur Realisati-
on bringen. Im gleichen Sinne durfen Reflexion und Rationalitit nicht
mehr aufSerhalb dieser Praxen verortet werden. Um es wieder mit Mer-
leau-Ponty auszudriicken:

»Rationalitit bemifst sich nach diesem Begriff genau an der Erfahrung,
in der sie sich enthillt. DafS es sie gibt, besagt, daf§ Perspektiven sich
kreuzen, Wahrnehmungen sich bestitigen und ein Sinn erscheint«.?

Wir treffen hier nolens volens auf ein Konstitutionsverhiltnis, wonach
Sinn, Rationalitit und selbstredend auch die anderen Phinomene, die
als Selbst- und Weltverhiltnisse ausflaggen, als sekundire Produkte der
bedingten Entstehung einer gemeinsamen Koproduktion aufzufassen
sind. Woraus speist sich aber jetzt die Matrix in diesem grund- und bo-
denlosen Spiel? Merleau-Ponty selbst versucht in seinem letzten grofSen
Werk mit dem Titel »Das Sichtbare und das Unsichtbare (Le visible et
’invisible)« eine Antwort zu geben. Sein Losungsvorschlag besteht dar-
in, die rigide, einer zweiwertigen Logik folgende Gegentiberstellung von

20 Kant (1952 [1781]).
21 Merleau-Ponty (1974, 17).
22 Ebd.

36

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHANOMENOLOGISCHE SCHNITTE

Sein und Nichts bei Jean-Paul Sartre zu tiberschreiten,® um auf diese
Weise zu einer prozessualen Offenheit des Seins als primdarem Datum
der phinomenologischen Analyse zu gelangen, welche die Moglichkeit
von Sein und Nichtsein umschliefst. Damit gelangen wir zu einer nega-
tivsprachlichen Konzeption des Nichts, die nicht in der Negation des
Seins aufgeht:

»Wir lassen das Sein nicht ex nihilo aus dem Nichts auftauchen, son-
dern gehen von einem ontologischen Relief aus, von dem man niemals
behaupten konnte, sein Hintergrund sei nichts. Am Anfang steht nicht
das volle und positive Sein vor dem Hintergrund des Nichts, sondern
ein Feld von Erscheinungen, von denen eine jede in der Folge vielleicht
zerplatzt oder durchgestrichen wird (das ist der Anteil des Nichts), von
der ich aber jeweils nur weif3, dafs sie durch eine andere ersetzt wird,
die dann ihre Wahrheit ist, und dies alles, weil es Welt gibt, weil es et-
was gibt, eine Welt, ein Etwas, die nicht zuerst das Nichts annullieren
miissen, um selbst zu sein. Man sagt noch zuviel vom Nichts, wenn man
von ihm sagt, daf$ es nicht ist, das es reine Negation ist: dadurch fixiert
man es in seiner Negativitit und behandelt es als eine Art Wesenheit,
und dadurch fl6£3t man ihm die Positivitit der Worte ein, wonach es nur
noch als etwas gelten kann, was weder Name, Ruhe noch Natur hat«.?*

Die Offenheit der Existenz erscheint damit vorrangig vor der Unter-
scheidung von Sein und Nichts. Sie schliefSt diese Unterscheidung ein
und nicht umgekehrt:

»Nach unserer Meinung bestiinde die Aufgabe darin, unseren Weltbe-
zug genau zu beschreiben, und zwar nicht als Offenheit des Nichts fir
das Sein, sondern schlicht als Offenheit: durch diese Offenheit werden
wir das Sein und Nichts verstehen konnen und nicht durch das Sein und
Nichts diese Offenheit«.”

Das Nichts erscheint damit nicht mehr (nur) als die Negation des Seins,
sondern als der Raum (als Offenheit der Existenz), aus dem die Unter-
scheidungsoperationen auftauchen, die das Sein wie auch die hiermit
einhergehenden Ontologien und Epistemologien als Reflexionsmoglich-
keit einfiihren. Diese gleichsam dynamische Negativitdt ermoglicht die
Bewegung des Unterscheidens, welche erst die Phanomene setzt und zei-
tigt. Wir treffen hiermit also auf der einen Seite auf eine positivsprach-
lich beschreibbare Welt, in der sich eindeutig bezeichnen lasst, was ist
oder nicht ist (ndmlich das, was wir sehen, wahrnehmen und begrifflich
bezeichnen konnen), sowie auf der anderen Seite auf eine nur negativ-
sprachlich formulierbare Welt eines offenen, noch nicht entschiedenen
Seins, das nicht positiv erreichbar ist, jedoch tiber die Reflexion in die

23 Sartre (2006)

24 Merleau-Ponty (2004, 121f.).
25 Merleau-Ponty (2004, 133f.).

37

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Welt eintritt und hier einen Unterschied macht. Wir landen gleichsam bei
einer dialektischen Beziehung, die das Subjekt nirgends verharren oder
stehen bleiben lisst, auch nicht beim Nichts:

»Mit anderen Worten: was wir von der Dialektik ausschliefSen, ist das
rein Negative, und was wir suchen, ist eine dialektische Definition des
Seins, die weder das Sein fiir sich noch das Sein an sich sein kann — ra-
sche, zerbrechliche, labile Definitionen, die uns, wie Hegel zutreffend
bemerkt hat, von der einen zur anderen und wieder zuriick fithren —,
noch das An-sich-fiir-sich, das die Ambivalenz auf die Spitze treibt, [eine
Definition] die das Sein vor seiner reflexiven Gespaltenheit, in deren
Umfeld, an deren Horizont wiederfinden muf3, nicht aufSerhalb von uns
und nicht in uns, sondern dort, wo beide Bewegungen sich kreuzen,
dort, wo >es< etwas >gibt««.?

Schauen wir aus dieser nun in grundloser Offenheit gegriindeten Pers-
pektive nochmals auf das Problem der Intersubjektivitit. Wie kreuzen
sich hier die positiv- und negativsprachlichen Bewegungen? Analytisch
erschliefSt sich das Problem erst dann, wenn wir auch hier bereit sind,
die uibliche Subjekt-Objekt-Dichotomie zu unterlaufen und die sich hier-
mit ergebende komplexe Lagerung in der Beziehung Ich und Du nicht
vorschnell durch eine transzendentale (Husserl) oder kommunikative
(Schiitz) Intersubjektivitdt zu tiberbricken:

»Schon aufgrund der Tatsache, dafs ich eine Bresche einschlage in die
Mauer meines Solipsismus, durch die der Blick des Anderen eindringt,
habe ich es nicht mehr mit einer Dichotomie zu tun — der >des< Fur-sich
und der >des« Flir-Andere —, sondern mit einem System, das aus vier Glie-
dern besteht: mein Sein-fiir-mich, mein Sein-fiir-Andere, das Fiir-sich
des Anderen und sein Sein-fiir-mich. [...] [E]inzig schon dadurch, dafs
ich es umschrieben habe, und sei es punktiert, ist es in mein Universum
eingeschnitten, gibt es eine Schnittfliche zwischen meinem Universum
und dem des Anderen«.?’

Der mir gegentiberstehende Mensch lasst sich sowohl aus einer Subjekt-
Objekt-Perspektive als Ding oder Korper aneignen als auch in Form
sprachlicher Typisierungen. Dartiber hinaus fungiert dieser Mensch im-
mer auch als ein Alter Ego (ein anderes Ich) mit einer mir unzugangli-
chen Subjektivitit. Jeder andere Mensch verweist damit immer schon
auf die Transzendenz der Unterscheidung von Sein und Nichtsein, denn
sein Bewusstsein befindet sich aus meiner Perspektive, wie Emmanuel
Lévinas formuliert,” bereits »jenseits des Seins«. Es ist kein Teil meiner
phianomenalen Welt — weder als Objekt noch als Subjekt. Es stellt ein

26 Merleau-Ponty (2004, 129f.).
27 Merleau-Ponty (2004, 111).
28 Lévinas (1998).

38

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHANOMENOLOGISCHE SCHNITTE

»Unjekt« dar, um mit Peter Fuchs zu sprechen.” Es ist nicht Teil mei-
ner Welt, doch zugleich tritt es in meine Welt ein. Es ist kein Nichts im
Sinne einer Nichtigkeit, denn mittels seiner Leiblichkeit beriihrt es mich
und wird damit als das Unerreichbare, das Offene und Uberraschende
Bestandteil der Reflexionsbeziehung, die mich ausmacht.*

Mit Blick auf den Leib des Anderen ergeben sich komplexe Reflexi-
onsverhiltnisse, in denen Zuganglichkeit und Unzugdnglichkeit, Sicht-
barkeit und Unsichtbarkeit in einem zirkuldren Begriindungsverhaltnis
auf vier logische Raume verteilt werden, die sich dabei wechselseitig be-
griinden, ohne jedoch kausal aufeinander zuriickgefihrt werden zu kon-
nen. Denn im Sinne einer empirischen Metaphysik ergibt sich die jeweili-
ge Grenzziehung wiederum nicht aus einem vorgangigen Sein heraus, das
die weiteren Schritte determiniert, sondern erst durch eine jeweils kon-
krete Praxis, die durch eine jeweils spezifische Interpunktion die Grenze
zwischen Selbst und anderem hervorbringt.

Was bedeutet dies aber nun fiir das Verstindnis von Sprache? Mer-
leau-Ponty kommt hier zu dem in unserem Zusammenhang zentralen Be-
fund, dass die sprachliche Praxis, also das Sprechen und Zuhoren (und
wohl auch das Schreiben und Lesen), die Grenze von Subjekt und Ob-
jekt, von ego und alter zugleich konstituiert wie auch unterlguft’' Da
alle symbolischen und sprachlichen Praktiken mit korperlichen Prozes-
sen verbunden sind, driickt sich in und mit ihnen auch die Ambivalenz
der Beziehung, ein »>Leib zu sein< und einen >Leib zu habens, aus. Auch
hier miissen also die Grenzen zwischen innen und aufSen, zwischen Sub-
jekt und Objekt verschwimmen oder diese konstituieren sich wiederum
erst als eine Reflexionsleistung, also als ein Sinnprozess, der im Sinne ei-
ner fungierenden Ontologie situativ eine Ordnung herstellt:

»Der Leib ist es, der nicht nur Naturgegenstinden, sondern auch Kultur-
gegenstanden, wie etwa Worte es sind, ihren Sinn gibt. Zeigt man jeman-
dem ein aufgeschriebenes Wort fiir einen so kurzen Augenblick, daf$ er es
nicht entziffern kann, so fithrt doch das Wort >warmc«z. B. eine Art Wir-
meerfahrung herbei, die es wie mit einem Bedeutungshof umgibt. [...]
Plotzlich merke ich, wie das Wort in meinen Korper hineinschnappt«.*?

Symbol- und Zeichenoperationen verweisen damit nicht einfach nur auf
etwas anderes, sondern sie konstituieren eine jeweils spezifische Erkennt-
nis, die als empfundene leibliche Erfahrung ihre eigene ontologische Di-
gnitat produziert.

29 Fuchs (2005¢, 142).

30 Auch aus diesem Grunde kann Nishitani (1986, 386ff.) davon sprechen, dass
sich das Selbst im Nicht-Selbst ereignet.

31 S. in einem dhnlichen Sinne auch die Arbeiten aus dem Umfeld des Pragmatis-
mus, etwa Mead (1998) und Dewey (1986).

32 Merleau-Ponty (1974, 275).

39

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Als syniasthetisch empfundene Gestalten, die komplexe soziale Re-
ferenzen zugleich integrieren wie auch ausdifferenzieren, lassen sich
sprachliche und andere symbolische Handlungen nicht mehr im Sinne
eines Referenzsystems begreifen, das auf ein ontologisches Gertist rekur-
riert (etwa: draufSen sind Objekte, die von einem Subjekt erkannt wer-
den und auf die verwiesen werden kann). Sie erschliefSen sich damit auch
nicht mehr auf Basis einer propositionalen Logik, wonach die Kausa-
litait und Grammatik der Referenzbeziehung vordefiniert sind. Je nach
Arrangement und Konditionierungen der jeweiligen Reflexionsbeziehun-
gen sind hier jeweils unterschiedlichste Modi der In-Beziehung-Setzung
denkbar. Wie auch immer, die Sprache — oder besser: die sprachliche Pra-
xis — steht nicht auflerhalb davon. Auch sie lisst keine Welt erkennen,
sondern produziert selbst Welt, ist selbst an der Ausfaltung der als Welt
erscheinenden Selbst- und Weltverhiltnisse und der hiermit entstehen-
den fungierenden Ontologien beteiligt:

»Die Sprache ist weit davon entfernt, das Geheimnis des Seins der Welt
in sich zu bergen, denn sie ist selbst eine Welt, ein Sein, — eine Welt und
ein Sein in zweiter Potenz, da sie nicht ins Leere spricht, sondern vom
Sein und von der Welt also deren Ritsel verdoppelt, statt es zum Ver-
schwinden zu bringen«.*

All dies eroffnet zudem eine aufschlussreiche Perspektive auf religiose,
spirituelle und kiunstlerische Praxen, denn diese lassen ebenso wie die
Begegnung mit dem Alter Ego Transzendenz erfahrbar werden.** Dies
geschieht auch hier als Berithrung einer Alteritit, die zwar epistemisch
wie auch logisch als Bestandteil des eigenen Seins nicht zuginglich, je-
doch als Kommunikation dadurch erfahrbar ist, dass im eigenen Leib
etwas passiert, das die Egozentrik der eigenen Perspektive tiberschreitet
und das Verhaltnis von Selbst und Welt in einer anderen, moglicherwei-
se neuartigen Weise sortieren ldsst. Auch diese phanomenologische Per-
spektive auf die Eigendynamiken von Transzendenzerfahrungen ist bei
Merleau-Ponty bereits deutlich ausformuliert:

»[P]lotzlich ergreift das Sinnliche mein Ohr oder meinen Blick und ich
liefere einen Teil meines Leibes oder gar meinen ganzen Leib jener Weise
der Schwingung und Raumerfiillung aus, die der das Blau oder das Rot
besteht. So wie das Sakrament das Wirken der Gnade nicht in sinnlicher
Gestalt symbolisiert, sondern dartiber hinaus die wirkliche Gegenwart

33 Merleau-Ponty (2004, 131), kursiv im Original.

34 S. mit Bezug auf diesbeziigliche Homologien zwischen isthetischem und religi-
osem Erleben auch Dewey (1987), sowie mit Blick auf die Krise einer astheti-
schen Erfahrung, in der sich das Gesehene und Gehorte als kognitiv noch nicht
angeeignete Uberraschung offenbart und in der die Sinneseindriicke dementspre-
chend als besonders intensiv und lebendig wahrgenommen werden, auch Oever-
mann (2008).

40

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHANOMENOLOGISCHE SCHNITTE

Gottes ist, diese einem Stiick des Raumes einwohnen 1if3t und denen
vermittelt, die das geweihte Brot essen, wenn sie innerlich darauf vorbe-
reitet sind, ebenso hat das Sinnliche nicht allein motorische und lebens-
mifSige Bedeutung, sondern ist es nichts anderes als eine je bestimmte
Weise des Zur-Welt-Seins, die sich von einem Punkte des Raumes her
uns anbietet und die unser Leib annimmt und tibernimmt, wenn er des-
sen fahig ist: Empfindung ist buchstiblich eine Kommunion«.3

Merleau-Pontys phanomenologische Perspektive fordert auch in Hin-
blick auf die Frage der Logik, die Verhaltnisse vom Kopf auf die FufSe zu
stellen, um dann jeweils situativ zu schauen, welche Assoziationen, Re-
flexionen, Differenzierungen und Zurechnungen sich hier ergeben. Als
Antwort erscheint im Sinne von Lakoff eine »natiirliche Logik «,* deren
Regeln und Implikationen nicht durch formale Gesetze, sondern durch
die Geschichte der Reflexionen leiblicher Prozesse formatiert werden.
Auch hier kehrt sich das Verhiltnis von Logik und Erkennen zuguns-
ten einer Praxis um, die wir im Sinne von Gregory Bateson als die Epis-
temologie des Lebendigen bezeichnen konnen, namlich als die jeweils
besondere Art und Weise, wie Kognition, Fiihlen, Kommunikation und
Leben miteinander verwoben sind.”

Die in der traditionellen Erkenntnistheorie formulierte Logik der gul-
tigen Schliisse erscheint aus der benannten Perspektive nur noch als ein
begrenzter Sonderfall von einer bestimmten Anwendung und einer be-
stimmten Form von Konditionierung sprachlicher Handlungen, in der
die eigenen logischen Operationen expliziert werden und entsprechend
eindeutige Kausal- und Hierarchiebeziehungen benannt werden miis-
sen.’®

Miissen wir aber damit auf eine analytische (Infra-)Sprache verzich-
ten, mittels der sich die Reflexionsverhaltnisse darstellen, rekonstruieren
und verstehen lassen, die sich in den natiirlichen Prozessen der menschli-
cher Praxen ausdriicken? Oder kann eine dem Gegenstand gerecht wer-
dende Beschreibung selbst wiederum nur noch maandernd, in Meta-
phern schwimmend versuchen, sich den vorgefundenen Verhaltnissen
anzundhern?*

35 Merleau-Ponty (1974, 249).

36 Lakoff (1971).

37 »Es wird deutlich, daf Metaphorik nicht blofSe Poesie ist. Sie ist nicht entweder
gute oder schlechte Logik, sondern sie ist in der Tat die Logik, auf der die biolo-
gische Welt gebaut ist, das Hauptcharakteristikum und der organisierende Leim
dieser Welt geistiger Prozesse« (Bateson/Bateson 1993, 50).

38 Insbesondere Bourdieu hat aufgezeigt, was an sozialen Zwangen und Konditio-
nierungen laufen muss, um eine bestimmte Form philosophischer und wissen-
schaftlicher Reflexion stabil halten zu kénnen (Bourdieu 2001) — und was fiir
ein Preis dafiir zu zahlen ist (Bourdieu 1998).

39 Eine einschligige und produktive Losung liefert die Ethnografie mit der » Dichten
Beschreibung« (Geertz 1983), wobei der Anthropologe zugleich Schriftsteller,

41

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Auch hier wiederum darf das Kind nicht mit dem Bade ausgeschiittet
werden, denn der Riickzug allein in eine Welt von Bildern aus Analogi-
en und Homologien wiirde den fir unseren Gegenstand konstitutiven
Begriff der Reflexion tilgen. Wir hatten hiermit vor dem Projekt der em-
pirischen Metaphysik kapituliert.

Empirische Metaphysik und ihre
reflexionslogische Infrasprache

Wie lassen sich aber nun im Bodenlosen gegriindete Reflexionsverhalt-
nisse fassen? Wie lassen sich Lagerungen rekonstruieren, die nur noch
heterarchisch, also als konditionierte Koproduktion begriffen werden
konnen? Offensichtlich geht dies nicht mit den Mitteln einer klassischen
Logik, denn darin ldsst sich das Verhiltnis von Gegenstand und Reflexi-
on nur hierarchisch denken, also monokontextural von einer bedingen-
den Kausalitdt her. Zirkulare Verhiltnisse und nichtkausale Koppelun-
gen oder Koppelungen, die auf einer schwicheren Kausalitit beruhen,
konnen hier nicht gefasst werden.* Zudem ldsst sich so die Unterschei-
dung von Sein und Nichtsein entsprechend dem Satz vom ausgeschlos-
senen Dritten (fertium non datur) nicht in Richtung weiterer Mog-
lichkeiten und logischer Raume transzendieren, die jeweils eine neue,
eigenstandige Ontologie aufspannen. Folglich ist es auch nicht moglich,
die Beziehung unterschiedlicher Reflexionspositionen — man denke etwa
an die komplexe Beziehung zwischen Ich und Du - in Form vermitteln-
der Operationen zu beschreiben.

Die konditionierte Koproduktion als heterarchische Vermittlung und
Bedingung unterschiedlicher ontologischer Zentren und Seinsweisen! ist
hier nicht denkbar. Dies wird erst mit einer mehrwertigen, polykontex-

aber eben auch mehr ist — namlich ein Akteur, der sich dem Sinngewebe der
fremden Kultur durch fiktive Vergleichshorizonte anzunihern versucht (Geertz
1993). Dies stellt mit Blick auf die >natiirliche Logik« nicht die schlechteste Va-
riante dar, insofern auf einen kultursemiotischen Blick rekurriert wird, der die
notige Tiefenschirfe vorhilt.

40 Auch fiir die Quantentheorie ergibt sich das Problem, dass wir hier gleichsam
eine schwichere Logik mit einer schwicheren Kausalitiat brauchen, um die em-
pirischen Verhiltnisse wie auch die sie beschreibende theoretische Modellierung
aufschlieflen zu konnen. Siehe Peter Mittelstaedt (2000) und mit Blick auf eine
wissenschaftssoziologische Rekonstruktion Vogd (2014b).

41 Auf ein homologes Problem stof3t Latour (201 3) mit seinen Modes of Existence,
denn auch hier sind Beschreibungsebenen und Ontologien zu vermitteln, die lo-
gisch nicht ineinander tberfithrt werden konnen. Latour spricht entsprechend
von einem Hiatus, der tiberschritten werden muss. Siehe auch Jansen und Vogd
(2014) sowie Vogd (2015).

42

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

turalen Reflexionslogik moglich, wie sie insbesondere Gotthard Giin-
ther entwickelt hat. +?

Nach Giinthers grundlegendem Gedanken ist in der klassischen
zweiwertigen Logik mit der Operation der Negation ein Schritt bereits
angelegt,® der tiber die Zweiwertigkeit der hierzu gehorigen Unterschei-
dung hinausreicht: Durch die Axiomatik der klassischen Logik, den Satz
der Identitat, den Satz vom ausgeschlossenen Widerspruch und den Satz
des ausgeschlossenen Dritten, wird eine Umtauschrelation zwischen p (p
ist) und ~p (der Sachverhalt p ist nicht) etabliert, in der beide Positionen
durch die Differenz zu der je anderen bestimmt sind. Einzig die Negati-
on bildet sich dabei selbst ab.* Ist der eine Wert gegeben (etwa ein be-
stimmtes Sein), ergibt sich homolog zur Wechselseitigkeit einer Gestalt
durch Vordergrund und Hintergrund die andere Seite (all das, was nicht
das Bestimmte ist). Giinther weist nun darauf hin, dass die Negation die
Zweiwertigkeit nolens volens allein schon dadurch transzendiert, dass
sie diese als Umtauschrelation der Werte tiberhaupt erst konstituiert,
wenngleich innerhalb der Axiomatik die hiermit verbundene Reflexions-
beziehung nicht bestimmt wird. Der Akt der Unterscheidung selbst, wel-
cher ebendieses wechselseitige Bestimmungsverhiltnis aufspannt, voll-
zieht sich im blinden Fleck, im unmarked space,” einer ontologisch nicht
bestimmbaren Sphire.

Die Negation bildet fiir Giinther entsprechend den Ausgangspunkt
fir den Aufbau einer mehrwertigen Logik. Sie erscheint in dem Sinne als
eine transjunktionale Operation,* dass sie die Einheit einer bestimmten
Zweiwertigkeit als Kontextur erst konstituiert. Indem diese Operation
der Konstitution gleichsam transzendiert wird, ist die Moglichkeit des
Aufbaus weiterer Kontexturen geschaffen. Die transjunktionale Opera-
tion geht in diesem Sinne mit dem Hinweis auf die jeweilige Beobach-
terposition einher. Sie ermoglicht das Umschalten zwischen verschiede-
nen Kontexturen als unterschiedlichen Orten der Reflexion, die dann
als eigenstandiges Reflexionsverhiltnis eine eigene Ontologie aufbauen.
Notwendig wird dies bereits in der Begegnung mit einem anderen Men-
schen, denn dieser erscheint zugleich als Korper erreichbar wie in Hin-
blick auf die von ihm selbst aufgespannten Selbst- und Weltverhaltnis-
se unerreichbar. Das andere Sein produziert eine andere Ontologie, die

42 Siehe zu einer Einfiihrung in Giinthers Werk Klagenfurt (2001), Kaehr (1993)
und Ort (2007) sowie dariiber hinaus natiirlich Giinthers Schriften selbst. Siehe
als Einstieg etwa Giuinther (1979c¢).

43 Die folgenden Gedanken sind in Zusammenarbeit mit Till Jansen entstanden.
Siehe zu den einschligigen Publikationen Jansen/Vogd (2013), Jansen (2014),
Jansen, von Schlippe und Vogd (2015).

44 Ginther (1963, 26).

45 Spencer Brown (1972).

46 Glinther (1976a)

43

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

nicht oder bestenfalls in Teilaspekten mit der eigenen zur Deckung ge-
bracht werden kann.

Die allein schon aus empirischen Griinden, der Erfahrung der in-
transparenten Eigenaktivitat anderer Wesen, notwendige Reflexion an-
deren Seins fordert eine reflexive Relationierung heraus, die wiederum
das eigene Selbst- und Weltverhiltnis konfiguriert. Wir begegnen hier
dem Problem der doppelten Kontingenz (ich weif§ nicht was der andere
macht und umgekehrt), das nur in Form von Kommunikation als einer
wechselseitigen Konditionierung gelost werden kann (man orientiert sich
aneinander).?” Sich an einem anderen zu orientieren, verandert wieder-
um die Selbst- und Weltverhiltnisse der Beteiligten. Nachdem man sich
auf die Kommunikation eingelassen hat, ist die Welt fir den Betroffe-
nen eine (etwas) andere, da die hiermit einhergehende Reflexionspraxis
das Selbst- und Weltverhiltnis, also das reflektierte Sein selbst veriandert
hat, allein schon indem es eine neue Kontextur einfiihrt.

Giunther nennt als Beispiel die Suspendierung der Frage nach Recht
und Unrecht durch die Frage der Zurechnungsfahigkeit.* Die transjunk-
tionale Operation besteht in diesem Fall genau darin, die Frage nach
Recht und Unrecht als Kontextur zu markieren. Logisch wird dies jedoch
erst moglich, wenn eine weitere Kontextur formuliert wird: die zwischen
zurechnungsfahig und nicht zurechnungsfihig. Darin wird wiederum
eine Zweiseitenform aufgebaut, mit der entschieden werden kann, was
als der Fall gilt.*

Die Eroffnung einer neuen Kontextur mit dem hieran gekntipften Ent-
scheidungskorridor — man denke an die Charakterisierung eines Men-
schen als psychotisch oder anderweitig psychisch krank® — relationiert
wiederum die Beziehung zu dem so zugerechneten anderen Sein, was
wiederum auf die einzelnen Selbst- und Weltverhaltnisse zuriickwirkt.
Mehrere einzelne Kontexturen konnen also eine eigene Metastruktur
aufbauen. Gunter spricht hier von Verbundkontexturen.’' Als Minimal-
bedingung fiir eine Verbundkontextur wird die Verschriankung dreier
Elementarkontexturen benannt, wobei die dritte Kontextur das Verhilt-
nis der anderen beiden zueinander regelt.

47 Siehe ausfithrlich Luhmann (1984, 148ff.).

48 Gilnther (1979a, 188).

49 Gerade an diesem Beispiel sollte klar werden, dass Biihls (2000) Kritik an Luh-
manns Rezeption Gotthard Guinther nicht trifft. Denn die Polykontexturalitit
baut gerade auf das Konzept einer Vielheit zweiwertiger Kontexturen auf, die
ineinander verschachtelt sind.

5o Siehe zu der hiermit einhergehenden Psycho- und Soziodynamik und der entspre-
chend verinderten metaphorischen Grundstruktur Buchholz (1994), zur leiblich
korperlichen und psychosozialen Verschrinkung auch Ciompi (1988).

st Gunter (1979, S. 191ff.).

44

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

Hiermit wird auch deutlich, dass die Konzeption der Polykontextu-
ralitit — wie auch des systemtheoretischen Beobachters — nicht akteurs-
theoretisch missverstanden werden darf. Es geht nicht um den einzelnen
Akteur, der beobachtet, reflektiert oder ein Beobachter ist. Die Kopro-
duktion miteinander verschrankter Reflexionsverhaltnisse ermoglicht
vielmehr auch Reflexionen, in denen eine fungierende Ontologie aus-
flaggt, die sich dann selbst als >Subjekt< oder >Beobachter< ontologisiert.

Mittels der polykontexturalen Logik konnen also heterarchisch ver-
teilte Selbstorganisationsprozesse, die jeweils ein lokales Selbst- und
Weltverhiltnis hervorbringen, paradoxiefrei, d. h. ohne logische Wider-
spriiche beschrieben werden:

»Was Operator an einem Ort, ist Operand an einem anderen Ort, und
umgekehrt. Damit wird die Zirkularitat der Selbstbeztiglichkeit von
Operator und Operand nach der Figur des Chiasmus tiber vier Orte
verteilt. Die Zirkularitat 16st sich auf in einen chiastischen Mechanis-
mus von Ordnungs- und Umtauschrelationen, in dem die zwei fun-
damentalen Zirkularititen zwischen Operator und Operand im Spiel
sind, ohne dabei die fundamentale Hierarchie zwischen Operator und
Operand zu verletzen. [...] Untausch- und Ordnungsrelationen, Hier-
archie und Heterarchie der Operativitit und Relationalitit, fundieren
sich gegenseitig. «*

Auch hier zeigt sich wieder deutlich die strukturelle Homologie zu Mer-
leau-Pontys Denken, das seinerseits die Konstitution des Selbst an der
Schnittstelle zum Anderen als ein Kreuzen und Ineinanderfalten im Sin-
ne eines polykontexturalen Arrangements begreift.

Wenngleich zwei Ich-Selbst-Formationen jeweils eine eigenstandi-
ge Kontextur darstellen (Kontextur, , sowie Kontextur, ), deren Werte
nicht ineinander Gberfiithrbar sind, so schliefst dies dennoch nicht aus,
dass die Kommunikation als verkorperte Interaktionsgeschichte (Kon-
textur, .. ) das Verhiltnis beider Kontexturen zueinander vermittelt
oder konditioniert. Mit der >Es-, Ich-, Du-Struktur< finden wir bereits
eine dreiwertige logische Struktur vor, in der gleichzeitig mehrere Refle-
xionsverhiltnisse gelten. >Ich-Es< und >Du-Es« bilden jeweils eine zwei-
wertige Kontextur, die sich im Sinne der zweiwertigen Identititslogik als
Reprasentation der Wirklichkeit zeigt (ein Beobachter sieht etwas). >Ich-
Ducerscheint demgegentiber als ein Reflexionsverhiltnis, das sich durch
Deutung und Zurechnung, nicht jedoch als eine reprasentierende Abbil-
dung realisiert. Es gibt keine objektiven Kriterien, um zu beurteilen, ob
das Du wirklich >Subjektivitdt< besitzt oder ob man es lediglich mit ei-
nem hoch entwickelten strukturdeterminierten Automaten zu tun hat.
Die Frage, ob es andere Subjektivitit gibt oder nicht, ldsst sich nicht al-
lein durch Beobachtung entscheiden. Man kann Subjektivitit nur durch

52 Kaehr (1993, 171f.).

45

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Reflexion zuschreiben. Hiermit tritt die Reflexion unweigerlich selbst in
die Beziehung von Ich und Du mit ein. Die Reflexion fiigt der Welt hier-
mit etwas Eigenstandiges, etwas Drittes hinzu, namlich die Zurechnung
einer weiteren Perspektive, die in der Welt und im Erleben einen Unter-
schied macht. Die Wirklichkeit wird durch die Zurechnung eine ande-
re. Sie entfaltet sich in ihrem Verlauf anders, als wenn diese Zurechnung
nicht getroffen worden wire.

Dartiber hinaus ergibt sich eine weitere Moglichkeit der Relationie-
rung, die darauf beruht, dass das Verhaltnis von zwei Positionen zuei-
nander reflektiert werden kann. Das >Ich< kann nun das Verhiltnis von
»Es-Du« vergegenstandlichen. Es blickt auf die klassische zweiwertige
Kontextur von Objekt und Reprisentation und kann aufgrund der re-
flexiven Distanz mit der Rejektion eine transklassische Operation voll-
ziehen, welche die durch die bindre Struktur aufgeworfene Sicht ver-
wirft. (So ldsst sich beispielsweise sagen: >Was Du wahrnimmst, ist eine
Tauschung.<) Die durch eine klassische Kontextur aufgespannte Sub-
jekt-Objekt-Dichotomie kann nur feststellen: Da ist etwas Bestimmtes
oder dieses bestimmte Etwas ist nicht. Aus dem Blickwinkel einer wei-
teren Kontextur jedoch, welche dieses Verhiltnis reflektiert, ergibt sich
ein ganzes Spektrum an Alternativen: Das, was dort ist, kann unbe-
stimmt bleiben, in anderer Weise bestimmt werden oder als noch nicht
bestimmt erscheinen.

Beispielsweise sagt ein Mann zu einer Frau: >Ich liebe Dich.< Mit Blick
auf die Selektion von Information und Mitteilung mag nun zunachst
klassisch geschaut werden, ob die Aussage denn wirklich so gemeint sein
kann, die Wahrnehmung eines liebevollen Blicks oder einer gegenteili-
ge Geste die Aussage verifiziert oder falsifiziert.”> Weiter lasst sich aber
auch die Alternative Liebe/Nicht-Liebe verwerfen und vermuten, dass
es um ein anderes Thema gehe (beispielsweise darum, das schlechte Ge-
wissen zu vertuschen, mit einer anderen geflirtet zu haben). Drittens ist
es moglich, die Aussage in der Schwebe des noch Unbestimmten zu hal-
ten, um vielleicht durch weitere Anschliisse dazu beizutragen, dass sich
Liebe entwickelt. Schon in diesem kleinen Beispiel finden wir Verweise
auf Reflexionsverhiltnisse, die sich nicht mehr auf die binire Struktur
von wahr/falsch reduzieren lassen, sondern in denen der Wechsel von ei-
ner zur anderen Kontextur in Betracht gezogen werden kann und so eine
zukunftsoffene Prozessualitit und Potentialitdt denkbar wird. Die sich
hiermit offenbarenden Moglichkeiten konnen dann wiederum durch die

53 »Wahr« ist deshalb kein einfacher logischer Wert mehr, weil das Wahre in der
Ich-Du-Relation eine andere logische Struktur zeigt als in der Ich <-> Es oder
Du <—> Es Beziehung. In der klassischen Logik etabliert die Negation eine Exi-
stenzdifferenz zwischen Sein und Nichtsein. Es ist evident, dafd der Unterschied
zwischen >Ich< und >Duc« nicht als Existenz-, sondern als Reflexionsdifferenz ge-
dacht werden mufS« (Glinther hier zitiert nach Ort 2007, 95f.).

46

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

in Form von Erwartungen bzw. Erwartungsmustern verkorperte Interak-
tionsgeschichte (Kontextur, ,, . ) vermittelt und konditioniert werden.
Auch in Hinblick auf die Bedeutung der Interaktionsgeschichte zeigen
sich wieder deutliche Parallelen, insbesondere zum spaten Merleau-Pon-
ty, namlich dass wir immer nur in den Zwischenwelten leben, die sich
aus der Geschichte der jeweiligen Vermittlungen und Relationierungen
ergeben haben. Hier gilt namlich,

»dafd das, was den Namen Sein verdient, nicht der Horizont eines reinen
»Seins« ist, sondern das System der Perspektiven, das in es einfiihrt, — dafs
das vollstandige Sein nicht vor mir liegt, sondern im Schnittpunkt mei-
ner eigenen Ansichten und jener der Anderen, im Schnittpunkt meiner
eigenen Handlungen und jener der Anderen, — daf$ die sinnliche Welt
und die historische Welt immer Zwischenwelten sind, da sie dasjenige
sind, was unsere eigenen Ansichten, tiber sich selbst hinaus, untereinan-
der und mit den Ansichten der Anderen verbindet, da sie die Instanzen
sind, an die wir uns wenden, solange wir leben, die Register, in die sich
einschreibt, was wir sehen und tun, um dort Ding, Welt und Geschich-
te zu werden«.>

Der Kreis schliefSst sich. Wir begegnen auch hier einem komplexen, auf
mehrere logische Orte verteilten Arrangement. Je nach Referenz der Be-
obachtung trifft man auf Subjekte (erfahrene Leiblichkeit), Objekte (be-
obachtete Korper) oder Interaktionen (sich wechselseitig bedingende
Handlungskreisldufe, die ihre eigene Geschichtlichkeit haben), wobei
es nicht gelingt, eine Referenz logisch zu priferieren — weder den Han-
delnden oder das Subjekt noch Objekte, noch die Beziehung oder gar
eine objektiv gegebene Welt, aus deren Kausalgesetzen sich alles Wei-
tere errechnen liefSe. Es gibt keinen Gottesaugenstandpunkt, von dem
aus Grund und Begrundetes in eine Hierarchie zu bringen wiren. Es er-
scheint nur das Spiel perspektivischer Einfaltungen, die weitere Faltun-
gen konditionieren.

Fur das Selbst — gerade auch als leibliches Selbst — gilt, dass es sich
nur als Einfaltung, das heifSt als Differenz — sprich: nicht eins mit sich
selbst — realisieren kann. Deutlich wird dies bereits an dem Doppelver-
hiltnis von ein Leib sein und einen Korper haben. Mit der Ausdifferen-
zierung der Sprache vervielfiltigen sich die moglichen Welten, die als
Seins- und Weltverhiltnis ausflaggen konnen. Fiir den Menschen heifSt
Sprechen buchstablich In-der-Sprache-Sein, da sich die hiermit verbun-
denen Praxen ebenfalls nur leiblich ausdriicken konnen. In diesem Sin-
ne muss unser Leib — so auch Peter Fuchs — als ein »polykontexturaler
Korper« erscheinen,” als ein leibliches Verhiltnis, das in sich nochmals
vielfiltig relationiert ist.

54 Merleau-Ponty (2004, 116).
55 Fuchs (2005a).

47

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK
Kognition und Volition
Mit Blick auf die Frage, wie das Verhaltnis von Selbst und Welt ange-

schnitten und wo das Zentrum der hiermit verbundenen Aktivitit loka-
lisiert wird, ergibt sich eine Matrix aus vier Feldern:

Kognition Volition
Selbst Erleben Handeln
Unwelt Fremddetermination | Willensbewegung

Neben der Frage, was im Sinne einer fungierenden Ontologie als Sub-
jekt und Objekt, als Beobachter und Gegenstand der Beobachtung aus-
geflaggt wird, erscheint jetzt die Frage des Zentrums der Weltbewegung
auf. Das Selbst kann sich als Wollender und Handelnder erfahren, als
jemand, der Welt ergreift und gestaltet, oder als jemand, der sich als den
Bewegungen und Impulsen der Umwelt ausgeliefert sehend reflektiert.
Gunthers Differenzierung zwischen Kognition und Volition entspricht
auf phanomenologischer Ebene dem Befund, dass das Leib-Selbst-Ver-
hiltnis seinerseits immer schon polykontextural gelagert ist. Der Kog-
nition entspricht die Auffassung einer zweiwertigen Logik, wonach das
Subjekt das Sein einfach spiegelt, ohne etwas hinzuzutun. Wiirde man
nun theoretisch die Welterkenntnis von einem Gottesaugenstandpunkt
aus vollkommen in ihren Bewegungen erkennen konnen, so wiirde da-
mit auch die Zukunft bestimmt sein, denn dem beobachtenden Sub-
jekt wiirde entsprechend der zwingenden Einsicht nichts anderes tibrig
bleiben, als sich den Trajektorien einer lingst geschriebenen Rationa-
litat zu fugen.*® Beobachter und Welt wiirden damit zusammenfallen.
Entscheidend fir das Verstindnis realer Selbst- und Weltverhiltnisse
ist aber, dass hier aus prinzipiellen Griinden nicht einmal ansatzweise
uber eine diesbeziigliche Weltbeschreibung verfiigt werden kann. Lebe-
wesen im Allgemeinen und Menschen im Besonderen machen vielmehr
die Erfahrung einer sich selbst intransparent werdenden Welt. Das hier-
mit verbundene Selbst- und Weltverhiltnis kann sich nur deshalb zum
Ausdruck bringen, weil das, was phanomenalisiert wird, als Kontex-
tur erscheint und zugleich einen epistemisch unerreichbaren unmarked
space mitfiihrt, der eine Vielfalt anderer Welten mit ihren eigenen Onto-
logien birgt. Wie es George Spencer-Brown in dufSerster Knappheit und

56 »[Ein] absolut allgemeines, allwissendes Selbstbewusstsein ist reine Erinnerung
und steht somit transzendental am Ende aller Zeiten. (Denn wenn es fiir dieses
Bewusstsein noch eine Zukunft gibe, die sich als freie, noch unbestimmte Mog-
lichkeit eines handelnden Willens darstelle, dann wire es eben nicht allwissend
infolge seiner Ohnmacht, die Zukunft zu bestimmen!)« (Guinther [1976], Wah-
rheit, Wirklichkeit und Zeit, hier zitiert nach Ort 2007, 196).

48

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

Priagnanz ausdriickt: » Existence is a selective blindness«.>” All die Be-
dingungen der konditionierten Koproduktion, die eine spezifische Pha-
nomenalisierung, eine spezifische Intentionalitit hervorbringen, mus-
sen demgegentiber unsichtbar bleiben. Die Auflésung der Intransparenz
wiurde die Grenze des Selbst vernichten und damit gleichsam wie ein Tod
erscheinen mussen.

Das Leben entscheidet sich jedoch nicht fiir den Tod, sondern fiir eine
Bewegung, die weitere Unterscheidungen hervorbringt. Genau dies ist
der Willensimpuls, der in der phinomenologischen Tradition ublicher-
weise mit dem Begriff der Intentionalitit belegt wird.

Giinthers Begriff der Volition kniipft also einerseits an die Intuition
eines willentlichen Entscheidungsaktes an, ohne jedoch dabei einer sub-
jektphilosophischen Tradition folgen zu miissen, welche das Konzept der
Willensfreiheit transzendental iberhoht. Volition erscheint hier vielmehr
als Antwort auf die Tatsache, dass die Beziehung zwischen Welt und den
im Selbst- und Weltverhaltnis ausgeflaggten fungierenden Ontologien
per se unterbestimmt sind. Der intentionale Akt verweist damit weitaus
weniger auf eine duflere Welt, als es dem Common Sense erscheint. Er
zielt vor allem auf eine naher nicht zu bestimmende Leerstelle zwischen
Umwelt und Modell der Umwelt, die wiederum eine neue Bewegung he-
rausfordert oder hervorbringt. Die phanomenologische Manifestation
ebendieses Reflexionsverhiltnisses kann entsprechend der Unterschei-
dung von Selbst und Welt sortiert — und je nach Praxis der Zurech-
nung als Selbstbestimmung oder Fremdbestimmung erfahren werden.
Die Symmetrie der einen Welt ist auch hier in unterschiedliche logische
Orte mit ihren eigenen fungierenden Ontologien aufgebrochen. Kogniti-
on und Intentionalitit, Objektivitit und Wollen erscheinen als verschie-
dene logische Orte der sich selbst konstituierenden Dynamik eines tiber-
greifenden Prozesses konditionierter Koproduktion.”

57 Spencer Brown (2005, 192).

58 Spencer Brown formuliert: »When we die the self-boundary eventually disap-
pears. Before it did so, we described a huge value to what we called >inside« of
ourselves, and comparatively little value to what we called >outside«. The death
experiences thus ultimately cause the loss of selective blindness to see both sides
of every distinction equally« (Spencer-Brown 2005, S. 192).

59 Mit Blick auf das Spiel der konditionierten Koproduktion, also einem Selbst,
das sich nur im Nicht-Selbst ereignen kann, erscheint diese Bewegung als eine
nicht zweckhafte, nicht teleologische Bewegung. Hierzu Nishitani: »Die Mani-
festation dieses Willens ist die ewig kreisende Welt in ihrer Unschuld des Wer-
dens. Ewige Wiederkehr ist ihr argloses Spiel, ihre zweckfreie (oder suprateleo-
logische) Aktivitit. Dieser Wille ist weltimmanent als der unendliche Impuls,
der die Welt in Gang hilt. GleichermafSen ist er jedem einzelnen Seienden in der
Welt immanent als dessen Wesen bzw. >An sich«. Da ist nichts, was nicht Mani-
festation des Willens zur Macht wire« (Nishitani 1986, 352f.).

49

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK
Empfindende Wesen und Geister

Welche Aufschlisse gibt nun Giinthers Reflexionslogik auf die Frage,
wie von einem spezifischen ontologischen Standort Fremdreferenz, also
die Perspektive eines andersartig konfigurierten Selbst- und Weltverhalt-
nisses, bearbeitet werden kann? Da es sich hier erneut um die Aufgabe
der Vermittlung unterschiedlicher Kontexturen handelt, kann die Bezie-
hung wiederum nur durch #ransjunktionale Operationen® verhandelt
werden. Unter einem logischen Raum mit eigener ontologischer Digni-
tdt lasst sich jetzt allerdings nicht nur die >Ich-< oder >Du-Position< be-
greifen, sondern praktisch jeglicher Zusammenhang, der eine Grenze
zwischen innen und aufSen produziert, um auf dieser Basis einen spezi-
fischen Weltzugang, eine spezifische Selektivitit auf das, was als Infor-
mation gilt und als relevant zu erachten ist, zu generieren.

Im Prinzip gilt dies fir alle Phinomene, welche sich im Sinne der Ky-
bernetik zweiter Ordnung als Systeme charakterisieren lassen.®' Formal
ist ein solches System [S] als Funktion [f] seiner selbst und seiner Umwelt
[U] zu definieren (S = f [S,U]). Das System erscheint nun weder durch
sich selbst noch durch Umwelteinfliisse determiniert. Entsprechend sind
solchermafSen konfigurierte Systeme nicht mit den Mitteln einer zwei-
wertigen Logik zu beschreiben, denn es gilt weder die identitditserhalten-
de Beziehung S = S noch eine eindeutige Kausalbeziehung im Sinne von §
= f[U], wonach die Systemzustinde durch die Umwelt vollstandig deter-
miniert werden. Erst eine polykontexturale Beschreibung hilft aus dem
Dilemma der klassischen Logik, welche ein System nur tautologisch (mit
sich identisch) oder paradox (mit sich nicht identisch) beschreiben kann.
S eftexsy tritt als dritter Wert mit in die Beschreibung hinein.

Das System gewinnt hierdurch neben Selbst- und Umweltdeterminie-
rung eine weitere Moglichkeit der Strukturgenese. Es kann jetzt auch die
Relation zwischen sich selbst und der Umwelt reflektieren und generiert
so buchstiblich eine eigene Welt, mit einer eigenen Ontologie, da es wie
gesagt einen selektiven Weltzugang verwirklicht und komplementar hier-
zu als Eigenwert einen systemischen Zusammenhang produziert, der als
Selbst- und Weltverhaltnis in Erscheinung tritt.®?

60 Giinther (1976a)

61 Mit der Kybernetik zweiter Ordnung kommt der Beobachter ins Spiel. Wir fin-
den jetzt nicht nur einen Regelkreis vor, der Ist- und Sollparameter abstimmt,
sondern ein Eigenverhalten von Systemen, das durch innere Konfigurationen be-
stimmt wird, deren Logik dem dufleren Beobachter intransparent bleiben muss.
Es erscheint jetzt so, als ob diese Systeme eigenwillig, d. h. unberechenbar agie-
ren oder reagieren. Das einfachste Modell hierfiir ist v. Foersters Nicht-Triviale-
Maschine (Foerster 1994, 357ff.).

62 An dieser Stelle kommt unweigerlich eine Unbestimmtheit mit ins Spiel, ein Jo-
ker, um mit Dirk Baecker zu sprechen: »Das kleine f verschob die Frage nach
der Reproduktion des Systems auf ein Drittes, das sich weder in der Identitit

50

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

Auf diese Weise definiert produzieren nicht nur fithlende Wesen oder
biologischen Formen ein eigenstandiges Selbst- und Weltverhaltnis, auch
abstrakte, unsinnliche, da nicht fithlende Zusammenhinge konnen in
diesem Sinne eine fungierende Ontologie produzieren, insofern wir hie-
runter einen Weltzugang definieren, der sich aufgrund einer komplexen,
sich selbst intransparent werdenden Systemdynamik entwickelt und von
dort aus selektiv auf sich selbst und seine Umwelt ausgreift.

Das Beispiel par excellence fur solche Zusammenhinge sind sozia-
le Systeme, wie sie Niklas Luhmann charakterisiert hat.®® Diese Syste-
me reproduzieren sich iiber die Autopoiesis, d. h. der Selbstorganisati-
onsdynamik eines Kommunikationszusammenhangs. Mit zunehmender
Entwicklung und Ausdifferenzierung der Gesellschaft geschieht dies ver-
mehrt im Medium der Schrift und digitaler Technologien. Soziale Sys-
teme wiederum konnen sich in Hinblick auf den mit ihnen verwirklich-
ten selektiven Weltzugang in unterschiedlichen Formen realisieren: als
Interaktionssysteme, als Gruppe, als Organisationen, als Recht, Wissen-
schaft, Wirtschaft, Religion etc.

Aus den Bedingungen der Konstitution sozialer Systeme folgt nun die
vielbeachtete Pointe, dass der Mensch in Hinblick auf sein psychisch-
leibliches Erleben, sein Wohlbefinden und in Bezug auf seine Sinnrefe-
renz (ja seinen Weltzugang und seine Ontologie) aufSerhalb der sozialen
Systeme steht. Dem iiblichen Bedeutungshof des Begriffs >sozial« ent-
sprechend, erscheint dieser Befund zunichst kontraintuitiv. Er leuchtet
jedoch ein, sobald wir uns bewusst machen, dass sich das Wirtschafts-
system, das Recht, aber auch organisationale Prozesse nicht um psychi-
sche Befindlichkeiten der Menschen zu kiimmern brauchen, die sie ad-
ressieren oder ignorieren.

Beispielsweise scheren sich die rekursiven, sich wechselseitig her-
vorbringenden Dynamiken von Zahlungen und Nichtzahlungen in der
Wirtschaft scheren sich nicht darum, ob Menschen verarmen, Organisa-
tionen in den Konkurs oder gar ganze Staaten in den Ruin getrieben wer-
den. Rechtsbescheide — beispielsweise in Hinblick auf Aufnahme oder
Abweisung von Flichtlingen — kiimmern sich nicht um Schicksale und
das mit ihnen verbundene Leiden, ebenso wenig wie die Systemiken der
digitalen sogenannten sozialen Netzwerke. Im gleichen Sinne kiimmert
sich eine als Gruppe affizierte Masse nicht um die Konsequenzen der
Vergemeinschaftung auf die beteiligten Individuen.*

Wie Peter Fuchs mit lakonischen Worten beschreibt, sehen, horen
und empfinden soziale Systeme nichts, denn sie operieren »sinnfrei«

des Systems (S = S) noch in der Differenz zwischen System und Umwelt (S = U)
erschopfte. Dieses Dritte ist der Joker, den niemand je zu Gesicht bekam, dem die
Systemtheorie jedoch nicht aufhért nachzustellen« (Baecker 2002, 86).

63 Luhmann (1984).

64 Vgl. Gustav LeBon (1972 [1960]).

ST

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

- »indifferent gegeniiber Sinn und Nichtsinn«. »Sinn lesen« und ver-
stehen konnen demgegeniiber nur Systeme, die Welt erleben, das heifSt
phdnomenalisieren kénnen.*® Mit Blick auf die benannte Eigenschaft er-
scheinen soziale Systeme hiermit gleichsam als >Geister<, die von Men-
schen Besitz ergreifen und sie dazu bringen konnen, die ihnen typischen
Formen der Unterscheidung aus Selbst- und Fremdreferenz zu reprodu-
zieren, ohne dabei selbst iber Wahrnehmung und Bewusstsein zu ver-
fiigen.

Soziale Systeme agieren im Guten wie im Schlechten >bewusstlos<, neh-
men aber die Sinnesleistungen und Handlungsmoglichkeiten der von ih-
nen >besessenen< Menschen in Anspruch.®

Der Mensch wiederum, d. h. die Psyche und ihre leibliche Verkorpe-
rung, kann seine typische Form jedoch nur in Koproduktion mit dem
Sozialen, also den in Sprache und anderen Formen angelieferten Sinn-
angeboten verwirklichen. Auch hier gilt der auf den ersten Blick kon-
traintuitive Befund, dass sich das Selbst nur in Form des Nicht-Selbst,
sprich in Form der Komplexitat und Strukturangebote aufSerhalb sei-
ner selbst reproduzieren kann. Das Selbst kann sich also nur auf Ba-
sis von Formen, deren Eigensinn dem Selbst nicht zugdnglich ist — eben
den Geistern, welche die sozialen Systeme (und in Zukunft vermehrt die
sich eigenstindig errechnenden digitalen Welten) zur Verfiigung stellen®’
— ausdifferenzieren.®

65 Fuchs (2016, 83).

66 »Ihre Weise der Beteiligung am Sinngeschehen ist Sinndissemination, die laufen-
de Verwirbelung, die Mischung von Sinndeutungsgelegenheiten fiir die genuinen
Sinnphanomenalisierer, die psychischen Systeme« (Fuchs 2016, 83).

67 Siehe zu systemtheoretischen Perspektiven auf die Frage, was digitaler Rechen-
prozesse fiir die Kommunikation bedeuten Harth und Lorenz (2017).

68 Sofern man mit Giinther die Entstehung von Leben mit der Bildung von Selbst-
und Weltverhiltnissen gleichsetzt, entsteht Leben nicht aus einer Welt von Un-
ordnung, wie Schrodinger in seiner beriihmten Abhandlung » Was ist Leben« an-
genommen hatte (Schrodinger 1946). Vielmehr kann Leben entsprechend von
Foersters Order-from-Noise-Prinzip erst in einem (logischen) Raum entstehen,
der zugleich Ordnung und Unordnung enthilt: »The noise is something which
is capable of instigating a process that absorbs lower forms of order and there-
by converts a corresponding degree of disorder into a system of higher order. In
other words: it is a synthesis of the order-from-order and the order-from-disor-
der ideas. Having discarded Schrodinger’s simple order-from-order concept we
obtain now two basic principles: Schrédinger: order-from-disorder, von Foer-
ster: order-from- (order-plus-disorder). In both cases the logical equivalent of
disorder is a distribution of logical terms. But what is distributed is different.
Schrédinger’s principle refers to the distribution of individual values; von Foer-
ster’s concept refers to the distribution of value-systems. In the first case the in-
ternal structure of the logical system which suffers the distribution is changed:
a theory of formal certainties is transformed into a theory of probabilities. In
the second case nothing of this sort happens: The distribution does not concern

52

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

Oder anders herum gesprochen, der Mensch selbst erscheint als eine
Verbundkontextur, die sich aufgrund ihrer leiblichen Sensitivitat durch
Kommunikation relationieren ldsst. Fremdreferenz dringt in Selbstrefe-
renz ein und fordert zur weiteren Reflexion heraus. Hiermit entsteht die
Aufforderung, sich zu den erscheinenden Referenzen zu verhalten. An-
dere Wesen — seien es Menschen in leiblich konfigurierter Eigenaktivitit,
die unkorperlichen Geister sozialer Systeme und vermehrt auch die Ar-
tefakte digitaler Rechenoperationen® — sind (ob man es will oder nicht)
in Rechnung zu stellen.

Transjunktionale Operationen

Auf welche Weise kann nun von einem spezifischen ontologischen Stand-
ort die Perspektive eines andersartig konfigurierten Selbst- und Weltver-
hiltnisses bearbeitet werden? Da es sich hier um die Vermittlung unter-
schiedlicher Kontexturen handelt, ist die Beziehung durch sogenannte
transjunktionale Operationen zu verhandeln.

Kontakt und Kommunikation fordern zur Entstehung neuer Reflexi-
onsformen heraus. Insofern wir davon ausgehen, dass ein bereits auf-
gespanntes Selbst- und Weltverhiltnis nicht einfach verschwindet, son-
dern in der Regel weiterhin performativ in Abgrenzung zu anderen zur
Geltung gebracht wird, sind mit Giinther drei unterschiedliche Formen
einer zugleich bezugnehmenden wie abgrenzenden Beziehung denkbar:
die partielle Rejektion, die totale undifferenzierte Rejektion und die to-
tale differenzierte Rejektion.

Partielle Rejektionen stabilisieren die Binnengrenzen einer Kontex-
tur. Hier wird ein von einem anderen logischen Ort vorgeschlagener
Wert als Wert abgelehnt. In der Wirtschaft geschieht dies beispielswei-
se, wenn ein Geschiftsfuhrer eine bestimmte strategische Idee mit Hin-
weis auf 6konomische Implikationen zuriickweist. Eine mogliche andere
Perspektive oder ein Akteur, der einen anderen Welthorizont hat, etwa
politische, moralische oder anderweitige weltanschauliche Implikatio-
nen mitberiicksichtigt haben mochte, wird hierbei nicht artikuliert. Die
Reflexionsform bleibt eindimensional. Die Auseinandersetzung mit der

the elements which constitute a given system but the system itself as an invi-
olate entity. This gives us two entirely different meanings of distribution and
consequently of disorder. Von Foerster’s distinction of disorder and noise is a
profound one and opens up much deeper perspectives than his unassuming dem-
onstration with the magnetized cubes suggests at first sight. Of course every-
thing depends now on the question whether we will be able to define a logical
operator that would represent a distribution not of values but of closed value-
systems. It will not be necessary to discuss value-distribution« (Giinther 1976a).

69 Siehe etwa zu den verschachtelten Verhiltnissen in der Beziehung zu computer-
gestiitzten Spielpartnern Jonathan Harth (2014).

53

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Fremdreferenz beschrinkt sich darauf, die Tatsache der dort formulier-
ten Perspektive selbst zu negieren. »Die partielle Rejektion ist in dieser
Form die einfachste Form der transjunktionalen Operation, da sie keine
zweite Kontextur als Reflexionshorizont aufbaut, sondern einfach nur
zur Grenzsicherung zwischen einem« >Ich< oder >Wir< und einem unbe-
stimmten Fremden dient«.”

Totale undifferenzierte Rejektionen sind demgegentber sehr wohl in
der Lage, eine fremde Perspektive zu artikulieren. Ein >Anderer<im Sinne
einer alternativen Reflexivitit kann entsprechend benannt und themati-
siert werden. Jedoch wird auf diese Perspektive nicht als zu verstehende
und berticksichtigungswiirdige Bezug genommen. Sie wird vielmehr als
illegitim, korrupt, krank oder mit dhnlicher Begriindung abgeschlagen.
Betrachtet beispielsweise ein Chefarzt den kaufmannischen Leiter nur
als >Feind guter medizinischer Praxis¢, ohne seine Sprecherposition zu
akzeptieren, so kann in diesem Fall von einer totalen undifferenzierten
Rejektion gesprochen werden. Der Andere wird zwar wahrgenommen,
jedoch als Storfaktor und als solcher Anlass firr weitere Operationen, da
er nicht mehr passiv ausgeblendet werden kann, sondern nun in der Op-
position bearbeitet werden muss, etwa in dem Sinne, dass Widerstand zu
organisieren ist oder im Modus des Als-ob Einverstindnis vorgetduscht
wird, wahrend dann de facto die andere Perspektive unterlaufen wird.

Eine totale differenzierte Rejektion erlaubt, die fremde Perspektive
als eigenstindigen logischen Raum mitzufiihren, indem sie diese zu ver-
stehen sucht und sich zu ihr in Beziehung setzt. Sie benennt signifikante
Andere, die es in ihrer jeweiligen Eigenlogik zu verstehen und zu beach-
ten gilt. Anders als im vorherigen Fall wird die Eigenlogik der zuriick-
gewiesenen Kontextur jedoch begriffen, d. h., die Selbstreferenz der an-
deren Kontextur wird in Rechnung gestellt und mitbeachtet. Befasst sich
beispielsweise eine Familienunternehmerin mit der »Frage der Nachfol-
ge, so kann dies mithilfe einer totalen differenzierten Rejektion gesche-
hen. Wenn der Sohn oder die Tochter als eine Person wahrgenommen
wird, deren eigene Vorlieben und Interessen berticksichtigt werden miis-
sen und die nicht zur Mitarbeit in der Firma gezwungen werden kon-
nen, sondern dafiir motiviert werden miissen, dann wird die Selbstre-
ferenz der jeweiligen Du-Position mitreflektiert. Auch eine Bank kann
auf diese Weise betrachtet werden. Sofern der/die Unternehmer/in deren
Routinen der Kreditvergabe nicht verwirft und verdammt, sondern ihre
spezifische Rationalitit zu verstehen und nutzen sucht, um sich in der
eigenen Rhetorik der anderen Seite anzupassen, wandelt sich die totale
undifferenzierte Rejektion in eine totale differenzierte Rejektion: Die Po-

70 Jansen, v. Schlippe und Vogd (2015, Abs. 27).

54

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

sition der Selbstreferenz der anderen Seite wird zwar nicht geteilt, je-
doch aufgegriffen, um eine eigene Form des Umgangs damit zu finden«.”

Der Blick auf transjunktionale Operationen eréffnet den methodo-
logischen Zugang zu einer mehrwertigen Hermeneutik. Sie lenkt den
Blick auf Negationsverhiltnisse, die logische Raume und die hiermit
verbundenen fungierenden Ontologien 6ffnen und schliefSen, miteinan-
der verbinden oder gegeneinander ausdifferenzieren. Sie stellen ein diffe-
renziertes Instrumentarium zur Verfugung, die Emergenz, Entwicklung,
Ausdifferenzierung und Transformation von Selbst- und Weltverhalt-
nissen zu untersuchen. Auf diese Weise kommen die Arrangements der
sich wechselseitig stabilisierenden Systemiken als Verbundkontexturen
in den Blick.”

Polykontexturalitat als eine Gesellschaft multipler Gegenwarten wird
damit im Konkreten untersuchbar, und zwar sowohl auf die Binnendif-
ferenzierung von Reflexionsverhaltnissen als auch mit Blick auf die Be-
ziehung unterschiedlicher Kontexturen zueinander. Mit Klagenfurt sind
hier nochmals drei Begriffe zu unterscheiden:

e »Intrakontexturalitit« als Beschreibung einer Struktur oder des
hiermit aufgespannten logischen Raums einer Kontextur,

e »Interkontexturalitit« als die Prozesse und Praxis der Vermittlung
zwischen den einzelnen Kontexturen mittels transjunktionaler Ope-
rationen und

*  »Diskontexturalitit« als performative Setzung der Grenzen einer
Kontextur.”

Mit Merleau-Ponty verfiigen wir nun iiber eine leiborientierte Phinome-
nologie, welche die (menschlichen) Selbst- und Weltverhiltnisse als ein
Spiel von Einfaltungen und Relationierungen begreift. Dieses Spiel speist
sich aus einem offenen Raum, der die Unterscheidung von Sein und
Nichtsein ubergreift und gleichsam in einer ontologisch offenen Matrix
eines lebendigen Nichts gegriindet ist. Mit Giinther verfiigen wir dazu
uber das Instrumentarium einer mehrwertigen Logik, die den Umgang
mit komplexen Negationsverhiltnissen erlaubt. Transjunktionale Ope-
rationen 6ffnen, schliefen und verbinden logische Riaume als Arrange-
ments unterschiedlicher Kontexturen, wobei dann jeweils eine Kontex-
tur eine spezifische Ontologie aufbaut.

In einer polykontexturalen Welt erscheinen Systeme unterschiedli-
cher Selbst- und Weltverhiltnisse in einer heterarchischen Beziehung

71 Ebd., Abs. 29.

72 Siehe die Analyse des Managements eines Krankenhauses aus dem Blickwinkel
der Arrangements von Kontexturen Vogd (2017b) sowie umfassender Vogd et
al. (2017).

73 Klagenfurt (2001, 140 f.).

55

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

zueinander, die sich jedoch in gemeinsamer Koproduktion wechsel-
seitig bedingen. Das Gesamtsystem besteht dann aus Einzelsystemen,
die jeweils fiir sich sowohl autonom als auch heteronom, sowohl als
Funktion ihrer selbst als auch als Funktion ihrer Umwelt zu beschrei-
ben sind. Jedes Einzelsystem kann entsprechend die von einem anderen
System vorgelegte Kontextur und die hiermit implizierten logischen Al-
ternativen partiell, total, differenziert oder undifferenziert zurtickwei-
sen (Rejektion).”™

Soziologische Perspektiven: Verschachtelte Raume
in der Gesellschaft der Gegenwarten

Von den vorangehenden Uberlegungen aus ist es nur ein kleiner Schritt
zu einer Soziologie verschachtelter logischer Raume, die sich als poly-
zentrische Arrangements von Reflexionen, welche sich wiederum auf
Reflexionen beziehen, begreifen lassen. Auf diese Weise landen wir mit
Armin Nassehi in einer » Gesellschaft der Gegenwarten«,” die darauf be-
ruht, dass das, was an einem Ort geschieht, an einem anderen Ort mitre-
flektiert werden kann und dies am ersteren Ort reflektiert wird, und sei
es nur in der Form, dass man zwar nicht weif$, was dort geschieht aber
gerade dies verunsichert und zu weiteren Reflexionen herausfordert.”
Die eigentliche soziologische Pointe besteht in dem Befund, dass nicht
nur Vorginge, die unmittelbar in der Interaktion sinnlich wahrgenom-
men werden konnen, in die Reflexion mit einflieflen konnen, sondern
auch Unkorperliches. Unsinnliche Abstrakta (wie die »Wirtschaft¢, das
>Recht« oder »Gott<) werden in Reflexionsverhiltnissen ebenso aktua-
lisiert. So wie dann auch der lingst verstorbene Vater in der Gegen-
wart gefiihlt werden kann und entsprechend einen Unterschied macht,
konnen auch die gesellschaftlichen Funktionssysteme, die Gemeinschaft
oder der Nationalstaat gleichsam als >Geister< (um hier ihren unstoffli-
chen Charakter zu pointieren) wirksam (und um die phinomenologi-
sche Seite zu pointieren: fiihlbar) in die Wirklichkeit eintreten. Da im
Sinne von Giuinther die Reflexion negativsprachlich dem Nichts entlehnt

74 »In mehrwertigen Logiken gibt es im Gegensatz zur zweiwertigen Logik mehr als
nur eine Moglichkeit der Negation. [...] Heterarchische Systeme sind dem Grad
ihrer Komplexitit entsprechend nicht blof§ mit einem Negationsoperator ausge-
rustet, sondern mit mehreren. Daher sind sie multinegationale Systeme, die in der
Lage sind, (a) eine vielseitige System-Umgebungs-Relationalitit zu konstituieren
und (b) Umgebung nicht nur aufSerhalb des Systems, sondern auch innerhalb des
Systems zu bilden« (Klagenfurt 2001, 141f.).

75 Nassehi (20171).

76 »Das ist es, was ich mit Gesellschaft der Gegenwarten meine — eine Gesellschaft,
in der die gleiche Situation stets und unvermeidlich unterschiedliche Perspekti-
ven miteinander vereint« (Nassehi 2011, 29).

56

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

ist (Informationen sind kein Stoff, man kann sie nicht sehen oder an-
fassen), macht es aus funktionaler Perspektive keinen Unterschied, ob
man an Engel oder den Markt glaubt oder ob man sich durch den bo-
sen Blick oder die Evaluations- und Controlling-Instrumente seiner Or-
ganisation verfolgt fuhlt.

Nichts anderes ist mit der Aussage gemeint, dass wir in einer Welt-
gesellschaft leben.”” Denn die Unterscheidungen zwischen Mikro, Meso
und Makro verschwinden hier im Konkreten einer Lebenspraxis, fir
die nicht nur das Prisente, sondern auch das Apridsente — sei es zeitlich
(in Form von Geschichte und Zukunft) oder raumlich (als Perspektive
der Nichtanwesenden) — als Reflexion im Sein erscheint. Die Weltgesell-
schaft, insofern sie in der Weise real wird, dass sie sich als Reflexion ma-
nifestiert, macht im Hier und Jetzt leiblich gefuihlt einen Unterschied, um
auf diese Weise eine jeweils spezifische Konstellation von Identitidt und
Nichtidentitit, von Subjekt und Objekt, von Konkretion und Abstrak-
tion zu moderieren.”

Entscheidend ist, wie der Prozess der Reflexion situativ seine eige-
ne Metaphysik mitproduziert. Also welche Selbst- und Weltverhaltnis-
se spielen sich im Arrangement selbst arrangierender Reflexionspers-
pektiven ein? Welche jeweils spezifischen kulturellen Formen werden
entwickelt,” die dann bestimmte Perspektiven und Perspektivierungen
als real und andere als irreal erscheinen lassen?®

77 Vgl. Stichweh (2000, 16ff.).

78 »Soziologisch gesprochen« treffen wir hier mit Nassehi auf »eine Welt, in der
gleichzeitig und bisweilen unabhingig voneinander unterschiedliche Beobach-
tungsverhaltnisse statthaben, die sich schon aus empirischen Griinden nicht
ignorieren konnen — oder besser: die sich paradoxerweise nur ignorieren konnen,
wenn sie das aktiv tun. Wenn etwa eine 6konomische Sichtweise auf ein beliebi-
ges Phinomen all das, was geschieht, explizit darauf eingrenzt, ob gezahlt wer-
den soll oder nicht [...], dann sieht diese operative Perspektive zunichst nichts
anderes — muss das aber in einer Gesellschaft durchsetzen, die das Problem auch
politisch oder rechtlich moralisch beobachten konnte« (Nassehi 2011, 28).

79 Auf diese Weise gelangen wir mit Baecker zu einer Kulturtheorie, welche zwar
auf dem Beobachter aufbaut, jedoch zugleich mitfithrt, dass der Beobachter
sich zugleich selbst der Kontingenz einer kulturellen Bestimmung zu verdanken
hat und damit nicht seinslogisch, sondern nur reflexionslogisch begriffen wer-
den kann. »Nenne Kultur die Anerkennung der Position eines Beobachters un-
ter dem Gesichtspunkt der Kontingenz dieser Position«, heifst entsprechend die
Maxime (Baecker 2013, 17).

8o Insbesondere Luhmann hat darauf hingewiesen, dass nicht nur das Vertraute,
sondern auch das Unvertraute durch die Kommunikation real erscheinen kann,
und sei es nur, dass man weifs, dass man es wissen konnte, wenn man nur wollte:
»Das jeweils Unvertraute ist als vertraut vorhanden, es muf§ nur tiber Kommu-
nikation erreicht werden konnen, und dazu ist man mehr und mehr auf Orga-
nisation angewiesen. Die Schrift besorgt so gleichsam das re-entry der Differenz
von vertraut/unvertraut in das Vertraute, und die Folgeprobleme werden zu

57

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

In einer polykontexturalen Gesellschaft zu leben, heifSt, aus vielfalti-
gen Perspektiven beobachtet werden zu konnen, ohne genau zu wissen,
ob, wie und welcher Form dies geschieht. Es heifst, sich von der Exis-
tenz des Rechts, der Moral, der Massenmedien, der Wirtschaft, der Re-
ligion, der Moral, der romantischen Liebe, der Freundschaft, der Tradi-
tion, der Kritik, der Entscheidungskommunikation von Organisationen,
dem gender trouble beriithren zu lassen, auch wenn man nicht im Detail
weifs, was die jeweiligen Perspektiven fiir einen wirklich bedeuten. Es
heifdt, all diesen und noch vielen anderen Reflexionszumutungen ausge-
setzt zu sein, um dann als Schnittpunkt all dieser Reflexionen ein jeweils
spezifisches epistemisches Arrangement zu verwirklichen. In Form von
Praxis bildet sich auf diese Weise eine empfundene Identifikation mit ei-
nem Selbst aus, die jedoch paradoxerweise nicht in sich selbst gegriin-
det ist, sondern nur als Schnittstelle innerhalb eines tibergreifenden Ar-
rangements fassbar wird, in der sich in einer jeweils spezifischen Weise
Reflexionen kreuzen, die durch andere Reflexionen arrangiert werden.*!

Das Selbst im Kontext von Leib, Sprache
und Reflexion

Versuchen wir in den folgenden Abschnitten Leib, Korperlichkeit und
Reflexion nochmals aus einer anderen Perspektive zusammenzudenken,
namlich mehr mit Blick auf die Einschreibungen in den Korper. Hierbei
sind wir bereits einer paradox anmutenden Beziehung begegnet, nam-
lich einem Selbst, das sich nur in Form des Nicht-Selbst realisieren kann.
Reformulieren wir mit Peter Fuchs diese Beziehung zum vermeintlichen
Kern des Selbst nochmals in spitzer Form:

»Mein SELBST ist alles, nur nicht meines.« Es »sieht es ganz so aus, als
sei das SELBST alles andere als es selbst und stattdessen Ausdruck einer
sozial je fungierenden Phantasmatik, die festlegt, was an >Orginalitit«
oder >Selbstheit< oder »Authentizitit< ausgespielt werden kann und plau-
sibel ist. Das SELBST ist — summarisch formuliert — ein soziales Phi-
nomen, dessen Individualisierung oder Singularisierung durch >Einkor-
perung« gewonnen wird. Insofern ist die groffartige Bibelformulierung

Organisationsproblemen. Und da jeder sich nur mit minimalen Bruchteilen des
Vertrauten vertraut machen kann, verliert das gianzlich Unvertraute seine alte
Bedeutung« (Luhmann 1996a, 280).

81 Entgegen dem cartesianischen Dualismus erscheint auch das Ichbewusstsein
nicht mehr als ein Fenster, von dem aus eine objektiv gegebene Welt erkannt
wird, sondern als Einfaltung ineinander verschachtelter Reflexionsverhiltnisse.
»Ich bin also nicht, mit Hegel zu reden, ein >Loch im Sein¢, sondern eine Hoh-
lung, eine Falte, die sich im Sein gebildet hat und auch wieder verschwinden
kann« (Merleau-Ponty 1974, 252).

58

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS SELBST IM KONTEXT VON LEIB, SPRACHE UND REFLEXION

»Und das Wort ist Fleisch geworden ...« (wenn man metaphysische In-
stanzen und Pldne fiir einen Moment suspendiert) in gewisser Weise
paradigmatisch.

Das psychische System erweist sich als Produkt der sozialen Interpretati-
on von Hirnereignissen. Die Psyche ist nicht einfach da, wenn Menschen
geboren werden. Sie entsteht durch Sozialisation, die ihr nicht noch Feh-
lendes hinzufiigt, sondern sie als Sinnsystem erzeugt«.®

Schauen wir, um diesen Zusammenhang etwas besser zu verstehen, auf
den Prozess der Entstehung von Sprache. Sowohl aus phylo- wie auch
ontogenetischer Perspektive spricht mittlerweile einiges dafiir, dem so-
genannten Spiegelsystem oder den Spiegelneuronen eine zentrale Rolle
in der Sprachentwicklung zuzuweisen.® Entdeckt wurden diese Prozes-
se zundchst von der Arbeitsgruppe um Giacomo Rizzolatti in Experi-
menten mit Makakenaffen. Der Ausgangspunkt der Studien lag in der
Beobachtung, dass bereits neugeborene Affchen bestimmte Verhaltens-
weisen eines Versuchsleiters — zum Beispiel das Herausstrecken der Zun-
ge — spontan imitieren. Mittels bildgebender Verfahren liefs sich zeigen,
dass allein schon die visuelle Wahrnehmung des Verhaltens des einen
Akteurs bei einem anderen Akteur in seinem pramotorischen Kortex —
also jenem Hirnareal, das fur die Koordination von Bewegungsablaufen
zustandig ist — eine homologe Aktivitit auslosen kann. Fur den Men-
schen spielt dabei wohl, wie Michael Tomasello ausgearbeitet hat, die
Zeigegeste und die hiermit verbundene Triangulation von Zeichen, Be-
zeichnetem, Ich- und Du-Position eine besondere Rolle.** Denn hiermit
verschranken sich zugleich intentionale Haltungen im Sinne einer geteil-
ten, wir-bezogenen Intentionalitit. Menschen sind deshalb in der Lage —
wohl im Gegensatz zu anderen, hoherentwickelten Siugetieren, die nur
Intentionen eines anderen Wesens erfassen und durch Gesten Befehle
und Aufforderungen geben konnen —, ihre Intentionen aufeinander ab-
zustimmen, indem sie sich aneinander orientieren.®® Kommunikation

82 Fuchs (2010a, Bucheinband).

83 »Rizzolatti und Arbib schlagen deshalb vor, die Entwicklung der menschlichen
Sprachzentren in der Gattungsgeschichte als die Konsequenz der Tatsache an-
zusehen, dass der Vorliufer des Broca-Areals bei hoheren Primaten bereits vor
der Sprachentwicklung mit einem Mechanismus ausgestattet war, die Handlun-
gen anderer zu erkennen« (Jdger 2013, 69f.).

84 Tomasello (2009).

85 Wie Ludwig Jager formuliert, integriert das »Spiegelsystem« also »nicht nur die
visuellen Eigenschaften der zielgerichteten Handlungsmotorik anderer Subjekte,
die in absichtsvoller Weise mit Objekten umgehen, sondern es generiert gewis-
sermafSen Bedeutung, denn die emotionalen Signifikanzen der Bewegung wer-
den mit ibernommen. Es verkniipft also im selben neuronalen Schaltkreis die
Klassifikation von Objekten je nach der Handform, die notig ist sie zu ergreifen,
und das >Fremdverstehen« von Hand-Gesten Anderer, die entsprechende Greifbe-
wegungen ausfithren. Das Spiegelsystem koordiniert insofern in gewissem Sinne

59

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

bekommt hierdurch die Bedeutung eines sich wechselseitigen Prdgens in
dem Sinne, dass sich buchstiblich die intentionale Bewegung des jeweils
anderen in die eigene leibliche Form einschreibt. Erst hierdurch wird jene
fiir den Menschen typische soziale Klebrigkeit des In-der-Sprache-Seins
moglich. Wir sprechen, um zu sein. Wir sind, weil wir sprechen. Die ko-
ordinierende Bewegung des sozialen Raums wie auch die hiermit ein-
hergehenden wechselseitigen Imitationen iiberschreiben beim Menschen
oftmals die unmittelbare Wahrnehmung und die hiermit erscheinenden
Intuitionen hinsichtlich kausaler Beziehungen. Das soziale Skript fiihlt
sich gewissermafsen bedeutsamer (und damit >realer<) an, als das, was
logischerweise zu tun wire. So konnen beispielsweise sowohl Schimpan-
sen als auch Menschen komplexe Handlungsablaufe von einem Vorbild
imitieren, etwa in einer bestimmten Reihenfolge fiinf unterschiedliche
Operationen an einer Box vollziehen, um im Anschluss ein Geschenk
zu erlangen. Wenn dieses Experiment aber mit einer durchsichtigen Box
durchgefithrt wird, der den Mechanismus des Apparats sichtbar werden
lasst, ergibt sich ein erstaunlicher Befund. Schimpansen lassen die tiber-
flissigen Schritte weg. Kinder folgen demgegentiber in der Regel den ri-
tuellen Schritten des Vorbildes, kopieren also unter Absehung der sicht-
baren Kausalitit alle Schritte. %

Nicht nur bei Kindern bekommen Gruppenidentitiaten und Gruppen-
loyalititen (>Wir< als Kontextur) eine grofse Relevanz in Bezug auf das
Arrangement der Verbundkontexturen (man denke an das Beispiel von
dem tibetischen Lama, der Regen macht, aus der Einleitung)."’

Die oben benannten Prozesse ermoglichen zudem kulturelles Lernen,
hier verstanden im Sinn der Aneignung der in einem kulturellen Raum
entwickelten Differenzierungen. Mit den Gesten werden zugleich die
fundamentalen Differenzierungen der fir den Menschen alltagsrelevan-
ten fungierenden Ontologien (innen/aufSen, ich, du, es, wir, ihr) als leib-
lich gefuhlte Unterscheidungen verankert, sowie in der Sprache modu-

>begriffliches< (=Objektklassifikation) und -hermeneutisches< Wissen (=Fremd-
verstehen). Es stellt friih in der Gattungsgeschichte des Menschen eine Verschal-
tung her zwischen einer quasi-kognitiven Objektklassifikation und dem Verste-
hen des Alter Ego und beides auf der Basis der Verarbeitung von Informationen
im sozialen Raum geteilter Sichtbarkeit, das heiflt im Raum leiblicher, gestenge-
stutzter Interaktion« (Jager 2013, 75). Mit Verweis auf Mead ergibt sich dabei
die wichtige Pointe, so Jager, »dass es die leiblich-materielle Gebarde im gemein-
samen Wahrnehmensraum von Ego und Alter Ego ist, die den Prozess der Gene-
se des reflexiven Bewusstseins und der Ausbildung einer Ich-Identitit — und da-
mit den Prozess des Auseinandertretens von Ich, Nicht-Ich und Erkenntniswelt
— zentriert« (Jager 2013, 71).

86 Siehe auch Horner und Whiten (2005)

87 Siehe zur Beziehung von Gruppen und Ritual aus einer anthropologischen Per-
spektive, die kulturanthropologische und kognitionswissenschaftliche Perspek-
tiven verzahnt, Pascal Boyer (2004, 290ff.).

60

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS SELBST IM KONTEXT VON LEIB, SPRACHE UND REFLEXION

liert und konfiguriert. Gleiches gilt auch fir die >Geister, die iiber die
oben benannten Gruppenprozesse als reale Entititen empfunden werden
konnen.® Geister erscheinen im hier entwickelten Verstandnis also nicht
allein als Phinomen vormoderner magischer Kulturen, sondern tauchen
auch immer dann auf, wenn es gelingt, a-sinnliche Kontexturen in ein
leiblich verkorpertes Reflexionsverhaltnis einzufihren. Nichts anderes
geschieht, wenn wenn ein Konstrukt wie die Gruppe, die Nation, die
Klasse, die Gesellschaft, die Abstrakta der Funktionssysteme und vieles
andere als >real empfunden wird, was im Guten wie im Schlechten mit
entsprechenden Implikationen einhergeht.

Aus der hier entwickelten Perspektive wird verstandlich, dass fir den
Menschen all die Prozesse, die sein Selbstempfinden und seine Selbst-
wirksamkeit betreffen — etwa die Frage, wie jeweils der Schnitt zwischen
Kognition und Volition zu legen ist —, hochgradig durch kommunikative
Vorginge formatiert werden. Leistung, Selbstwert und soziale Stellung
sind entsprechend in hohem MafSe von den symbolischen Handlungen
anderer — also vom Kontext — abhingig.* Dies ergibt sich vor allem aus
den kommunikativen Netzwerken, in die ein Mensch eingebunden ist
und tiber welche die symbolischen Werte aktualisiert werden, die diesem
eine soziale Identitdt nach Status und Rolle zuweisen. Dabei ist entschei-
dend, dass diese Netzwerke auch das individuelle Empfinden in Hinblick
auf die hiermit verbundenen Wertigkeiten — also auch die psychologische
oder personale 1dentitit — konditionieren.”

88 Dies geschieht, wie Boyer zeigen kann, auch wieder in Folge der Verschrankung
unterschiedlicher Reflexionsperspektiven, die sich im Sinne einer intuitiven On-
tologie verzahnen. Die Geister reiten also Unterscheidungen auf (z. B. der von
Subjekt und Objekt), um sich in den kommunikativen Praxen weiter plausibli-
sieren zu konnen (vgl. Boyer 2004, 250ff.).

89 Der Soziologie Pierre Bourdieu hat den Begriff >symbolisches Kapital< gepragt.
Fiir den Menschen als symbolisches Wesen erscheinen alle denkbaren Kapital-
sorten (6konomisches Kapital, kulturelles Kapital und soziales Kapital) als sym-
bolisches Kapital (siche etwa Bourdieu 2001).

90 Dies erkennen mittlerweile zunehmend auch Wirtschaftswissenschaftler und for-
dern, Abschied von dem Bild des rationalen Individuums zu nehmen, welches
entsprechend seinen eigenen Priferenzen und Bediirfnissen instrumentell sein
Leben gestaltet und entscheidet. George Akerlof, Triger des Nobelpreises fiir
Wirtschaftswissenschaften, referiert diesbeziiglich beispielsweise auf die bemer-
kenswerte Studie von »Karla Hoff und Priyanka Pandey zum Thema Bedro-
hung durch Stereotype und Kasten in Indien. Die Probanden wurden gebeten,
Labyrinthritsel zu 16sen, und erhielten fiir jedes geloste Ritsel eine betrichtli-
che Geldsumme. In Indien ist die Kaste am Nachnamen erkennbar. Wenn durch
Aufruf per Nachnamen eine Bekanntgabe der Kaste stattfand, l6sten die Mit-
glieder der niederen Kasten 23 Prozent weniger Ritsel. Das schlichte Vorlesen
ihrer Nachnamen in der Offentlichkeit reichte aus, um ihre Leistung zu vermin-
dern, obwohl sie einen betrichtlichen materiellen Erfolgsanreiz hatten« (Aker-
lof/Krankton 20710, 38). Sieche zur Originalstudie: Hoff u. Pandey (2006).

61

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Das (personale) Selbst kann nicht unabhingig von seiner jeweiligen
sozialen Situiertheit gesehen werden. Im Kontext starker Rollen- und
Gruppenzwinge — die aus der hier entwickelten Perspektive wieder als
eine Verschrankung von Intentionen in geteilter Praxis gesehen werden
konnen — konnen normale Burger zu grausamen Vertretern totaler Ins-
titutionen mutieren.”’ Im Extremfall starker sozialer Deprivation kann
gar die Kohirenz dessen, was als Alltagsselbst erlebt wird, vollkommen
zerfallen.”

Selbstkonfigurationen erscheinen damit einerseits fluide und verletz-
lich, andererseits konnen sie als Habitus — als verkorperte Praxisform
— Bestindigkeit gewinnen, insofern eine entsprechende kulturelle Ver-
ortung eine gewisse Dauerhaftigkeit im Sinne stabiler Praxen der kon-
ditionierten Koproduktion zulasst. Sie entstehen durch die wechselsei-
tige Verschrankung von Perspektiven im Sinne einer geteilten, zunachst
>wir«-bezogenen Intentionalitit, die in der Folge den Aufbau von Selbst-
und Weltverhiltnissen im Sinne von Identifikation und Differenzierung
ermoglicht.

Da sich bislang im Gehirn keine zentrale Integrationsstelle ausmachen
(und vermutlich auch nicht finden) ldsst, die als tibergeordnetes >Ich«
oder >Selbst« identifizierbar wire,” ist zu fragen, inwieweit Selbstkonzep-
te — hier als nachhaltig realisierte habituelle Konstellationen eines Selbst-
und Weltverhiltnisses — kulturabhdngig sind. Erste Antworten darauf
geben etwa die Studien von Shihui Han und George Northoff, in denen
vergleichend untersucht wurde, wie sich bei Chinesen und Nordameri-
kanern Selbstkonzepte in bildgebenden Verfahren als neuronale Repra-
sentation darstellen lassen.” Dabei zeigte sich, dass Chinesen, wenn sie
sich selbst thematisieren, immer auch Regionen im Gehirn aktivieren,
die beteiligt sind, wenn sie an ihre Mutter denken. Bei Amerikanern ist
dies nicht der Fall. Hier wird die Idee des Selbst nicht mit der Mutter

91 Siehe die Studien von Zimbardo (2008) und Milgram (1982).

92 Siehe hierzu etwa die Schilderung des Entfithrungsopfers Jan Philipp Reemtsma
tiber sein Erleben im Keller (Reemtsma 1998).

93 Man hat sich vielmehr mit Wolf Singer das Gehirn als ein als »distributiv orga-
nisiertes, hochdynamisches System vorzustellen, das sich selbst organisiert, an-
statt seine Funktionen einer zentralistischen Bewertungs- und Entscheidungsin-
stanz unterzuordnen; als System, das sich seine Koordinierungsraume gleichsam
in der Topologie seiner Verschaltung und in der zeitlichen Struktur seiner Akti-
vitdtsmuster erschlief3t, das Relationen nicht nur iiber Konvergenz anatomischer
Verbindungen, sondern auch durch zeitliche Koordination von Entladungsmu-
stern auszudriicken weif$, das Inhalte nicht nur explizit in hochspezialisierten
Neuronen, sondern auch implizit in dynamisch organisierten Ensembles repra-
sentieren kann und das schlieSlich auf der Basis seines Vorwissens unentwegt
Hypothesen tiber die es ihm umgebende Welt formuliert, also die Initiative hat,
anstatt lediglich auf Reize zu reagieren« (Singer 2002, 111).

94 Han und Northoff (2008; 2009).

62

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS SELBST IM KONTEXT VON LEIB, SPRACHE UND REFLEXION

verbunden. Ebenso zeigen sich unterschiedliche Muster neuronaler Re-
prasentation, je nachdem, ob die Probanden Atheisten, Buddhisten oder
Christen sind.

Mimesis und mimetische Rivalitit — Spannung zwischen
Selbst und Vergemeinschaftung

Beim Menschen fiihren die biologisch angelegten Mechanismen der Ori-
entierung an anderen — auch Mimesis genannt — zunichst zur Uber-
nahme von Sprache und anderer Verhaltensweisen. Zudem sehen viele
Neurowissenschaftler in den spontanen Spiegelaktivititen den Ursprung
der positiv bewerteten Charaktereigenschaft Mitgefiihl.”> Die mimeti-
sche Orientierung am Anderen birgt jedoch ein weiteres, oftmals mit
gegenteiligen Emotionen einhergehendes Moment mit sich: die mimeti-
sche Rivalitat. Sie fiihrt leicht — man ist zu sagen geneigt, unvermeidbar
— zu einer Individuation, die allein schon deshalb konflikthaft ist, weil
die Identifikation mit dem Anderen immer schon eine Spur von Neid
oder Rivalitit aufweist. Die empathische Nachahmung des Anderen bil-
det zwar einerseits einen gelungenen Ansporn fiir die eigene Individua-
tion. Andererseits entsteht aber auf Basis der Identifikation eine preka-
re Egostruktur, wonach die Existenz der signifikanten Anderen sowohl
nahrend wie auch bedrohend wirken muss. Mit René Girard, der eine
sozialanthropologische Theorie der mimetischen Rivalitit ausgearbeitet
hat,’ kommt es in der Folge in menschlichen Gemeinschaften zu Krisen
und hiermit einhergehend zu Gewaltmomenten, die nach einer kollek-
tiven Bearbeitung verlangen. Darin finden schliefSlich die zentralen Ele-
mente der Mythen, Riten und Tabus ihren Ausgangspunkt, und zwar
als Versuch, Neid und Konkurrenz auf ein sozial akzeptables Niveau
abzusenken.”

95 So auch Rizzolatti/Sinigaglia (2008).

96 Siehe etwa Girard (1987; 1997).

97 Da der Mechanismus und damit auch die destruktiven Emotionen der mimeti-
schen Rivalitat nicht grundsitzlich suspendiert werden konnen, miussen die Ri-
ten und Mythen selbst Gewaltmomente aufweisen. In der Stammesgesellschaft
ist das Blutopfer die klassische Form, das allerdings immer wiederholt werden
muss. Die monotheistischen Religionen setzen demgegeniiber auf einen drama-
tischen gewaltvollen Exzess im Griindungsakt, der in der Folge zu einer dauer-
hafteren hierarchischen Ordnung fiihrt. Hier werden moralische Grenzen und
Tabus, etwa im Umgang zwischen den Geschlechtern und Stinden eingezogen,
uber die sich die Konkurrenzdynamik auf ein sozial vertraglicheres Maf§ eindim-
men ldsst. Das alttestamentliche Paradebeispiel liefert der Tanz der Israeliten um
das Goldene Kalb (2. Mose 32). Aaron, der dltere Bruder von Moses, fiihrt in
dessen Abwesenheit ein Opferritual durch. Nach der Riickkehr Moses kommt
es zum Bruderkonflikt, der zu einem Massenmassaker fiihrt (-Die Kinder Levi
taten, wie ihnen Mose gesagt hatte, und fielen des Tages vom Volk dreitausend

63

19.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Die Problematik der mimetischen Identifikation verweist auf eine tief-
gehende Selbstproblematik des Menschen, der auch in dieser Hinsicht
nicht zu einer Einheit finden kann, denn die (immer auch gefihlte) Be-
wegung der Identifikation kann mit der (ebenso gefiihlten) Bewegung
der Rivalitit nicht zur Deckung gebracht werden. Moglich bleiben nur
weitere Bewegungen der Identifikation und Differenzierung — also der
kulturellen Ausformung dieses Dilemmas. Nicht nur Subjekt und Welt
(sowie Volition und Kognition), sondern auch >Ich< und >Wir< erscheinen
in einem sowohl einander einschlieSenden wie ausschlieSenden Kons-
titutionsverhaltnis. Die hieraus entstehenden Verbundkontexturen las-
sen die Selbst- und Weltverhaltnisse permanent zwischen zwei Werten
oszillieren.

Es ist nicht moglich, sich auf eine Seite zu schlagen, ohne sein Selbst
zu verlieren, da dieses sich selbst eben genau diesem Differenzierungs-
prozess verdankt, der nie zu einer Einheit fithren wird. Die Spannung
von Gemeinschaft und Individuation erscheint damit als eine weitere Be-
sonderheit der Conditio humana, die uns von anderen Saugetieren, die
nicht eine geteilte, wir-bezogene Intentionalitit ausbilden, unterscheidet.

Mit der entwickelten Sprache entstehen schliefSlich vielfaltige Mog-
lichkeiten der Verortung, Identifikation, Distanzierung und Relationie-
rung, so dass der Mensch (sein Korper, sein Gehirn, seine Kognitionen
und hiermit einhergehend: sein Fithlen) nun selbst polykontextural, d. h.
in der Form multizentrischer Reflexionsverhaltnisse wahrzunehmen und
zu vermitteln lernt.

Umgekehrt gilt entsprechend: Die gegenwirtige Gesellschaft kann nur
deshalb jene psychisch unbegreifliche Komplexitit der Weltgesellschaft
erzeugen, weil das menschliche Gehirn ebendiese Komplexitit aushilt.
Entgegen der tiblichen Rede von der biologischen Natur des Menschen
besteht das eigentliche Geheimnis dieser Prozesse also gerade darin, dass
der Mensch bei alledem mitspielt, dass er die nahezu undurchschauba-
ren Zumutungen der modernen Gesellschaft nicht nur ertrigt, sondern
zugleich kommunikativ und physiologisch bestiandig reproduziert. Sys-
tem und Lebenswelt bilden — ebenso wenig wie Reflexion und empfun-
dene Leiblichkeit — also auf der Ebene der Praxis keinen Gegensatz.”

Mann<). Moses nutzt die noch frische Erinnerung an das Grauen der Schlacht,
um eine gottgegebene Ordnung zu erlassen, die durch jene zerbrochenen Tafeln
legitimiert ist, von denen nur Moses weifS, was urspriinglich darauf stand. Auf
ihnen ist also nichts (mehr) zu lesen, ihre Botschaft erscheint jedoch als grund-
loser Grund angesichts vergangener und moglicher kiinftiger Gewalt umso evi-
denter.

98 Das Problem der Habermasschen Agonie von System und Lebenswelt besteht
darin, dass auch hier wieder eine Unterscheidung zwischen innen und aufSen
vorausgesetzt werden muss, die ja durch den Gebrauch dieser Unterscheidung
erst konstituiert wird. Demgegeniiber lisst sich einwenden, dass Akteure gera-
de in ihrer lebensweltlichen Praxis auch die Systeme reproduzieren, die ihnen

64

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS SELBST IM KONTEXT VON LEIB, SPRACHE UND REFLEXION

Der moderne Mensch kommt offensichtlich — trotz der Rede vom ins-
tinktentlasteten Mangelwesen® — erstaunlich gut mit einer Welt zurecht,
in der mit einer Vielzahl sozialer Unbestimmtheiten zu rechnen ist. Das
Bewusstsein als die Schnittstelle der immerfort erneut auszutarierenden
Selbst- und Weltverhiltnisse erscheint in diesem Sinne vor allem als ein
soziales >Organ¢, das auf den Umgang mit sozialen Unbestimmtheiten
spezialisiert ist, als ein Phanomen, das auf der Gesamtdynamik der sich
hieraus ergebenden Resonanzprozesse reitet.

Insbesondere die soziale Dynamik lidsst das Selbst niemals zur Ruhe
kommen — dies bringt schon die Spannung zwischen mimetischer Riva-
litit (Konflikt) und mimetischer Identifikation (Wir-Gefiihl) mit sich.
Fiir das solchermafSen situierte Selbst sind Struktur (als performativer,
tautologischer Vollzug der eigenen Relationen) und das Aufbrechen die-
ser Strukturen (allein schon im Prozess der mimetischen Rivalitit) zwei
Seiten einer Medaille. Sie stellen sich als Ergebnis eines kontinuierlichen
Prozessierens dar, das immerfort neue Differenzstrukturen erzeugt, die
zu einer weiteren Bewegung herausfordern. Aus der Innenperspektive er-
scheint als Praferenzwert die jeweils aktual fungierende Ontologie, nicht
jedoch die Auflosung der Relation: Die Eigenbewegung zielt auf ein Fest-
halten an den realisierten Eigenwerten, der tibergreifende Prozess dem-
gegeniiber auf Negation und Transzendenz, d. h. auf Offnung im Sinne
einer Rekonfiguration der Selbst- und Weltverhaltnisse.!®

Konditionierte Koproduktion wirkt an dieser Stelle also nicht mehr
nur wie eine abstrakte Konzeption, sondern erscheint als jene existen-
zielle Sphare, die uns buchstiblich ausmacht und zu dem werden lasst,
was wir sind. »Die menschliche Existenz ist eine kontinuierliche Trans-
zendenz, nicht im Sinne vom Hinausgehen in einen fremden Raum, son-

auf einer anderen Ebene als Agonie erscheinen mogen. Die Spaltung von System
und Lebenswelt gehort damit sozusagen selbst mit zu der Semantik, die eben-
diese besondere Systemik reproduziert, in der die Beschreibung dieser Spaltung
ausflaggt. Was noch tbrig bleibt, ist die Gleichzeitigkeit der verschiedensten
Referenzen in einer Praxis. Aber wenn diess so ist, dann erscheint dieser Gegen-
satz auch nicht mehr als analytische Kategorie niitzlich, sondern nur noch als
eine deskriptive Kategorie einer Selbstbeschreibung der Verhiltnisse. Die Le-
benswelt selbst wire dann genau genommen nichts anderes als >die Wirklich-
keit« in ihrer polykontexturalen Einfaltung, in der unterschiedliche Wahrneh-
mungen und Beobachtungsrelationen in ein dynamisches Arrangement treten.

99 Hier mit dem Verweis auf Gehlen (1963).

100 Bateson spricht in Hinblick auf Letzteres auch von >sich selbst heilenden Tauto-
logien« »Sich selbst tiberlassen, wird jeder grofse Ausschnitt der Creatura dazu
tendieren, in Richtung Tautologie abzugleiten, das heifdt, in Richtung auf die
innere Konsistenz von Ideen und Prozessen. Ab und zu wird aber die Konsi-
stenz zerrissen; die Tautologie bricht auf wie die Oberfliche eines Gewissers,
wenn ein Stein hineingeworfen wird. Dann fangt die Tautologie langsam, aber
unmittelbar an, sich zu heilen. Die Heilung kann unbarmherzig sein. In dem
Prozefs konnen ganze Spezies ausgeloscht werden« (Bateson 1987, 254).

65

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

dern im Sinne dieser Dynamik, in welcher unsere Korperlichkeit sich in
dem MafSe wie unsere Beziehungen veriandert und umgekehrt«, schreibt
Maturana'® — und diese Beziehungen verkorpern sich in hohem MafSe
in unserem gemeinsamen In-der-Sprache-Sein. Erst hier in-formiert sich
unser Selbst- und Weltverhaltnis und konfiguriert sich als ein Selbst, das
sich uber die Zeit hinweg als identisch erfihrt. Die letztgenannte Bewe-
gung — die Fiktion der Zeitkonstanz — wird wiederum erst durch sozial
angelieferten Sinn ermoglicht.

Uber welch ein Arrangement wird ein dynamisches Selbst- und Welt-
verhaltnis nun so zu einem Selbst verdinglicht, das es sich im Sinne einer
fungierenden Ontologie als substanzhaft und bestiandig erfahrt?

Hilfreiche Uberlegungen hierzu hat insbesondere Peter Fuchs vorge-
legt. Sein Vorschlag besteht im Wesentlichen darin, unter dem Blick-
winkel sozial interpretierter Hirnleistungen die Sprache als ein »Me-
dium« zu betrachten, das durch zeitstabile Narrative »supercodiert«
werden kann.'”? Hiermit wirden wir es also mit einem zweistufigen
Prozess der konditionierten Koproduktion zu tun bekommen, als des-
sen Folge das Selbst als Handelndes und Erlebendes wieder in sich
selbst eintritt. Auf psychischer Ebene entstehen zunichst Wahrneh-
mungen (Empfindungen und andere Sinneseindriicke sowie deren As-
soziationen), die jedoch im immer schon Ergebnisse einer dem Erleben
vorgelagerten Koordination von Wahrnehmungen und Verhalten durch
die Sprache darstellen.

Da Intentionalitdat und Sinn beim Menschen durch mimetische Pro-
zesse hochgradig sozial vermittelt sind, birgt jede Wahrnehmung bereits
eine Verweisstruktur, die mit Blick auf ihre soziale Genese als signifikant
gefiihlte Referenzen mitfithrt. Auf der hoheren Stufe der semantischen
Rekursion kann auf diesen Vorgiangen wiederum die »Erzdhlungz als eine
besondere Form der Koordination des Verhaltens aufreiten. Die Erzih-
lung verzahnt — gleichsam als ein Hypertext — rekursiv Wahrnehmun-
gen und Texte: »Narrative« liefern »je historisch konditionierte Mus-
ter fur die Interpretierbarkeit von Wahrnehmungszusammenhingen als
Erlebnisse. A fortiori: Narrative stiften die (erzihlbaren) Zusammen-
hange etwa in der Weise, in der ein Film zum Film wird durch die Be-
lichtung und die nachgetragene >Entwicklung:. [...] Die Idee ist, auf den
Punkt gebracht, dafS Selbsterzihlungen im Blick auf die Disparatheit des-
sen, womit ein psychisches System im Laufe seiner Existenz konfrontiert
wird, die Funktion der Integration austiben«.!”® Der spannende Punkt
an dieser Stelle ist — gerade auch im Unterschied zur sozialphinomeno-
logischen Tradition infolge von Alfred Schiitz —, dass es nicht mehr die

1or Maturana (1994, 170).
102 Fuchs (20104, 81).
103 Ebd.

66

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS SELBST IM KONTEXT VON LEIB, SPRACHE UND REFLEXION

einzelnen Worte sind (weder die Begriffe noch die hiermit verbundenen
Typisierungen), welche das Selbst verkérpern, sondern erst der Bogen
der Erzahlung als tibergreifender Prozessvollzug. Oder anders gespro-
chen: Wir gewinnen unser Selbst nicht dadurch, dass wir >Ich< zu uns
sagen oder signifikante Andere uns mit unserem Namen ansprechen,
sondern weil wir in Erzahlungen von uns leben, in denen wir jeweils in
spezifischen Skripten und den hiermit verbundenen Dramatisierungen
gleichsam in und mit uns selbst voranschreiten.

Nur in Form von Geschichten kann das sich Verdndernde in einer
Weise als konstant behandelt werden, so dass >Wesenheiten« gewisser-
mafSen als Geister ausgeflaggt werden konnen, die auch dann als iden-
tisch mit sich erscheinen, wenn sie in Hinblick auf ihre Eigenschaften
und das sie verkorpernde Arrangement nicht mehr die gleichen sind. So
ist beispielsweise Odysseus offensichtlich nach seiner Heldenreise nicht
mehr derselbe wie vor Beginn seiner Odyssee. Doch mittels seiner Ge-
schichte tritt seine Verdnderung in einer Weise in ihn selbst ein, dass ein
Verlauf entstehen kann, der selbst in der Variation der Erziahlung - jede
erneute Schilderung ist allein schon aufgrund des veridnderten Kontextes
eine andere — das gleiche narrative Selbst aufscheinen ldsst. Worte und
Eigennamen allein kénnen dies nicht leisten. Moglich wird es erst in ei-
ner Bewegung aus einem Spannungsbogen, der Personen in der rekursi-
ven Verbindung von Anfang und Ende als Identitit reproduzieren lasst.

Im Sinne der konditionierten Koproduktion funktioniert all dies nur
deshalb, weil Geschichten — und damit auch die Narrative des Selbst —in
unserem Korper buchstiblich lebendig werden. Hiermit beginnen aller-
dings auch die leiblichen Innen- und Auffengrenzen zu verwischen. Denn
auch hier gilt wie in jedem sprachlichen Gebrauch: Die Dramen, welche
die Worte spinnen, >schnappenc<in den >Korper hinein,'™ ohne dass sich
ein Selbst dagegen wehren konnte, so auch Merleau-Ponty. Daruber hi-
naus werden im »Innen-Sprechen«, also im inneren Dialog des Denkens,
die gleichen neurologischen und psychomotorischen Pfade benutzt wie
in den Vollziigen der menschlichen Interaktion. Zusammengenommen
generiert sich hiermit eine » Symbiotik des Selbst«, welche »alle registra-
blen Korperzustinde « sowie die hiermit einhergehenden »Sinnesmodali-
taten« in den Erzdhlungen »mitlaufen« lassen.!” Nur aus diesem Grun-
de beriihren Geschichten (seien sie erzihlt, etwa in einem Roman, oder
dargestellt, etwa im Film).

Erst mit Blick auf das narrative Selbst gelingt es dem menschlichen
Erleben, Selbst- und Weltverhiltnisse aufzubauen, die als ein Bewusst-
sein in einer Welt erscheinen. Das >Ich« erscheint jetzt selbst als eine sta-
bile Entitit, die sich mit den sie konstituierenden Prozessen verwechselt.

104 Merleau-Ponty (1974, 275).
105 Fuchs (20102, 103).

67

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Es erlebt und empfindet sich so. Das hiermit aufscheinende Selbst- und

Weltverhaltnis realisiert sich damit — ndmlich mit Blick auf die es kon-

stituierende phianomenologische Qualitit — als »naiv-realistisches

Selbstmif§verstindnis«.'” Das Erleben kann nicht anders, als das, was

es erlebt, als >real< zu empfinden.

Als Kehrseite dieses Prozesses erscheint neben der Subjekt-Objekt-Di-
chotomie und der Agonie zwischen Selbst und Gemeinschaft eine weitere
Spannung: Sei es mit Blick auf den Stachel des Todes oder all die vielen
anderen Situationen, in denen dem Subjekt gewahr wird, dass die Selbst-
erzdhlung nicht mit dem realen Lebensvollzug tibereinstimmt — das Ich-
Selbst erscheint als eine Reflexionsperspektive, zur weiteren Relationie-
rung herausgefordert wird, was unweigerlich mit einer gewissen Tragik
einhergeht. Hiermit entsteht, wie insbesondere Ernst Tugendhat heraus-
gestellt hat, als weitere Bewegung das Bediirfnis, »die eigene Egozentri-
zitdt zu transzendieren oder zu relativieren, eine Egozentrizitit, die an-
dere Tiere, die nicht >ich« sagen, nicht haben«.!”” Auch sind jenseits der
mystischen Tradition und den Antworten der Religion verschiedene Ar-
rangements moglich, man denke hier etwa an den Rausch oder den Ver-
such, dieser Spannung durch altruistische Zuwendung zu hilfsbediirfti-
gen Menschen zu entkommen.

Wie auch immer, auf der Ebene der hiermit verbundenen Reflexions-
verhiltnisse landen wir bei einer krisenhaften Bewegung, mit der das
»Ich¢, die Gemeinschaft und die damit einhergehende mimetische Riva-
litdt, ja Sinn per se, problematisch wird und - insofern sich dieser Pro-
zess dieser Richtung hingibt — das Selbst mit dem Nichts identisch fiih-
len wiirde.'”® Wir landen bei dem Sinnlosen, dem Absurden, mit dem
all der sozial angelieferte Sinn, der uns ausmacht, nun zur Disposition
steht.!” Genau dies erleben Patienten, die aufgrund eines Zusammen-
bruchs in eine psychiatrische Klinik eingeliefert werden. Hiervon und
der deshalb um so bedeutsamer erscheinenden Kommunikation handelt
das folgende Kapitel.

»In Wahrheit wirde ein Bruch in der scheinbaren Koharenz unse-
res geistigen logischen Prozesses als eine Art Tod erscheinen«, formu-
liert Bateson im Eingangszitat.!'® Diese Art von Tod scheint identisch
106 Metzinger (1998, 361).

107 Tugendhat (2006, 7f.).

108 Aus phidnomenologischer Perspektive gilt hier aber: Das psychische System
kippt im Begreifen der Realitit des Todes in eine Leere, die jedoch nicht Nichts
ist, sondern tblicherweise mit einem bestimmten Gefihl einhergeht: dem
»Grauen« (Fuchs 2015, 240).

109 Siehe philosophisch und literarisch hier etwa das Werk von Albert Camus oder
Emil Cioran. Siche aus soziologischer Perspektive Peter Fuchs (2016): »Der
Fuf$ des Leuchtturms liegt im Dunkeln. Eine ernsthafte Studie zu Sinn und
Sinnlosigkeit«.

110 Bateson (1987, 160).

68

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS SELBST IM KONTEXT VON LEIB, SPRACHE UND REFLEXION

mit dem Selbst, von dem Keiji Nishitani spricht: Dem »Selbst auf dem
Feld der Leere, wo es sich aus dem Nicht-Selbst als uranfangliches Spiel
ereignet«.!"" Oder anders formuliert: Es ist die »Furcht vor den unter-
schiedlichen Negationen und Selbstnegationen, deren es bedarf, um die-
sen Willen als das eigene Selbst zu vollziehen, die Furcht namlich vor all
den >Todens, die einem abverlangt werden«.!"?

Offensichtlich konnen aber Identititen, die im Bodenlosen gegriindet
sind, mit sich selbst zurechtkommen. Wie dies mit und ohne Gewahrsein
der hiermit verbundenen Krisenhaftigkeit moglich ist — im Guten wie im
Schlechten —, ist die leitende Frage, die in den weiteren Beitragen dieses
Buches ausgelotet wird.

111 Nishitani (1986, 388).
112 Nishitani (1986, 354f.).

69

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 19.01.2026, 10:11:28.


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV Problematische Selbstverhaltnisse und
Vermittlung — das Beispiel einer Psychose
und ihrer Behandlung'

»Dann geriet er zwischen Schlaf und Wachen in einen
entsetzlichen Zustand; er stiefd an etwas Grauenhaf-
tes, Entsetzliches, der Wahnsinn packte ihn, er fuhr
mit firchterlichen Schreien in Schweif§ gebadet, auf,
und erst nach und nach fand er sich wieder. Er mufSte
mit den einfachsten Dingen anfangen, um wieder zu
sich zu kommen. Eigentlich nicht er selbst tat es, son-
dern ein michtiger Erhaltungstrieb, es war als sei er
doppelt und der eine Teil suchte den anderen zu ret-
ten, und rief sich selbst zu; er erzihlte, er sagte in der
heftigsten Angst Gedichte her, bis er wieder zu sich
selbst kam. Auch bei Tage bekam er diese Zufille, sie
waren dann noch schrecklicher; denn sonst hatte ihn
die Helle davor bewahrt. Es war ihm dann, als existie-
re er allein, als bestiinde die Welt nur in seiner Einbil-
dung, als sei nichts, als er, er sei das ewig Verdammte,
der Satan; allein mit seinen folternden Vorstellungen. «

Georg Biichner?

Mit diesem Beitrag stellen wir eine methodologische Perspektive vor,
mittels der sich therapeutische Prozesse auf Basis der Reflexionsverhalt-
nisse >Iche, >Selbst¢, >Korper« und >Gesellschaft« rekonstruieren lassen.
Mit Gotthard Giinthers Reflexionslogik wird ein Analyserahmen vor-
gestellt und am Beispiel einer Patientin vorgefihrt, die ihre Psychiatrie-
erfahrungen zunachst nicht integrieren kann, dann aber tber ein Bezie-
hungsangebot lernt, ein kritisch-reflexives Verhiltnis zu sich selbst zu
entwickeln.

Unter dem Blickwinkel der Selbstorganisation psychischer und sozi-
aler Prozesse bilden Sprache, kulturell gepriagte Semantiken und psy-
chisches Erleben ein jeweils spezifisches Arrangement. Ein wichtiger

1 Bei diesem Text handelt es sich um eine leicht abgewandelte Version eines bereits
an anderer Stelle veroffentlichten Beitrags. Vogd, Werner (2014a): Problemati-
sche Selbstverhaltnisse und Vermittlung. Qualitative Therapieforschung als Re-
konstruktion der Reflexionsverhiltnisse. KONTEXT (Zeitschrift fiir systemische
Therapie und Familientherapie) 45, 7-22.

2 Georg Buichner (1998, 28).

71

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PROBLEMATISCHE SELBSTVERHALTNISSE UND VERMITTLUNG

Ausgangspunkt ist dabei der mittlerweile auch durch die cultural neu-
roscience bestirkte Befund, dass selbst Prozesse, die iiblicherweise dem
Kernselbst zugerechnet werden, hochgradig durch kommunikative Vor-
ginge formatiert werden.? Das (personale) Selbst kann nicht unabhin-
gig von seiner jeweiligen sozialen und kulturellen Situiertheit gesehen
werden. Es erscheint vielmehr als eine Prozessstruktur, die durch kom-
munikative Praxen stabilisiert und durch sozial angelieferten Sinn, etwa
auf Basis der in einem Kulturkreis tiblichen semantischen Figuren, kon-
figuriert wird. Wichtig ist hierbei, dass dieser Sinn ein gefiiblter Sinn ist,
dass er also leiblich verkorpert ist. Worte konnen buchstiblich erheben
oder verletzen.

Fir den Menschen als >sprechendes Tier« ergibt sich dabei die Be-
sonderheit, dass er uber das >Innen-Sprechen« kontinuierlich Einfluss
auf sich selbst nimmt. Der Mensch bringt sich nicht nur im Sinne des
kreisformigen Vollzuges von Erkennen und Handeln hervor, sondern ge-
neriert als »Ich-Sager«* eine reflexive Spaltung, die mittels der sprach-
lich-symbolischen Selbstreferenz zwischen >Ich< und >Lebensvollzug< un-
terscheiden lasst. Hierdurch entsteht ein Spannungsverhiltnis, welches
im produktiven Sinne zum Ansporn wird, Selbstbild und Lebensform in
ein dynamisches Verhiltnis zu bringen, etwa indem man an sich arbeitet
oder bestimmte Ziele zu erreichen versucht. Es konnen sich aber auch
kognitiv-emotionale Lagerungen herausbilden, die in einen problemati-
schen Selbstbezug miinden, etwa wenn eine starke Diskrepanz zwischen
Selbstbild und tatsachlich gefiihrtem Leben entsteht. Das Verhiltnis zu
sich selbst erscheint nun prekar. Es entsteht »Veranderungsbedarf.

An dieser Stelle ist zu betonen, dass das Denken, welches diese Rela-
tionen als Reflexionsverhaltnisse hervorbringt, zugleich auf sozial ange-
liefertem Sinn beruht (es entlehnt sich also den in der Kommunikation
reproduzierten semantischen Figuren) als auch ein innerlich empfunde-
ner Prozess darstellt (die hiermit verbundenen Spannungen und Agoni-
en werden gefiihlt).

Erst auf diesem Wege eroffnet sich das Verstandnis von Psychothe-
rapie als einer wirksamen sprechenden Praxis, die versucht das >Innen-
Sprechens, welches das Selbstverhiltnis gestaltet, zu moderieren. Aus die-
ser Perspektive sind Psychotherapie und psychiatrisches Gesprach also
weniger als eine gezielte Intervention oder (Be-)Handlung anzusehen,

3 Antworten hierzu geben etwa die Studien von Han und Northoff (2009), in de-
nen vergleichend untersucht wurde, wie sich bei Chinesen und Nordamerikanern
Selbstkonzepte in bildgebenden Verfahren als neuronale Reprisentation darstel-
len lassen. Dabei zeigte sich etwa, dass Chinesen, wenn sie sich selbst thematisie-
ren, immer auch Regionen im Gehirn aktivieren, die beteiligt sind, wenn sie an
ihre Mutter denken. Bei Amerikanern ist dies nicht der Fall. Hier wird die Idee
des Selbst nicht mit der Mutter verbunden.

4 Tugendhat (2006).

72

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

POLYKONTEXTURALE VERHALTNISSE

mittels der ein Patient auf den richtigen Pfad gebracht werden kann.
Vielmehr sind sie mit Buchholz als eine »Supervision schlechter Selbst-
behandlungsversuche« zu verstehen.’

Im therapeutischen Prozess treten mindestens drei Relationen auf, die
in einer nicht-trivialen Weise miteinander verflochten sind, namlich die
Relation des Klienten zu sich selbst (Ich vs. Selbst), die Relation des The-
rapeuten zu dieser Relation und die Relation beider zu den kulturell ge-
pragten Semantiken, in denen Therapie stattfindet (Gesellschaft).

Polykontexturale Verhaltnisse

Gunther bezeichnet beobachterabhidngige Reflexionsverhiltnisse als
Kontexturen. Selbst eine auf den ersten Blick einfache soziale Situati-
on, wie eine Interaktion zwischen einem Ehepaar, ist schon als komple-
xes Arrangement sich iberlagernder systemischer beobachterabhiangi-
ger Reflexionsverhiltnisse zu beschreiben, das sich nur verstehen lasst,
wenn jeweils unterschiedliche Standpunkte eingenommen werden (Ich,
Du, Beziehung Ich-Du). In Interdependenzschleifen konnen sich die un-
terschiedlichen, teils sogar widersprechenden Perspektiven der verschie-
denen Akteure so verzahnen, dass ein tibergreifendes Muster entsteht,
welches einen solch starken Zwang ausiibt, dass sich die beteiligten Ein-
zelakteure in der Regel der hiermit verbundenen Dynamik nicht mehr
entziehen konnen.®

Die Besonderheit der systemtheoretischen Perspektive liegt darin,
Kommunikation neben dem Bewusstsein als eine eigenstindige Sphare
zu betrachten. Diese sondert ihrerseits Bereiche ab, die ebenfalls reflexiv
auf sich selbst Bezug nehmen und als eigenstandige Kontexturen jeweils
eine gewisse >Autonomie« erlangen konnen. So kann beispielsweise ein
>Streit« zu einem sich selbst reproduzierenden kommunikativen Refle-
xionsverhdlinis werden, dessen Einfluss sich die Beteiligten selbst dann
kaum entziehen konnten, wenn sie es wollten.

Kontexturen sind Reflexionsverhiltnisse. Das >Ich« stellt das einfachs-
te Reflexionsverhaltnis dar, nimlich die Reflexion von >Ich< auf >Es<. Die
Kontextur der Interaktion — in unserem Beispiel der Streit — stellt ein
weiteres Reflexionsverhiltnis dar. Aber auch abstraktere kommunika-
tive Reflexionsverhiltnisse konnen als Kontexturen erscheinen. Unter-
schiedliche Kontexturen bilden miteinander ein polykontexturales Ar-
rangement.

Schauen wir an dieser Stelle etwas ausfuhrlicher auf Gunthers Ver-
standnis von Polykontexturalitat. Er differenziert zunachst zwischen den
drei Positionen >Ich<, »Es< und >Du< und leitet hieraus unterschiedliche

5 Buchholz (1994, 300).
6 Vgl. Watzlawick, Beavin u. Jackson (1990).

73

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PROBLEMATISCHE SELBSTVERHALTNISSE UND VERMITTLUNG

Reflexionsbeziehungen ab. Das >Ich-Es<-Verhiltnis stellt die Beziehung
eines Subjekts zu einem objektivierbaren Gegenstand dar. Es bildet eine
einfache Kontextur. Der Begriff der Kontextur meint hier im Sinne eines
Seinsverhaltnisses, dass entsprechend der klassischen Identititslogik et-
was ist oder nicht ist. Ein Gegenstand existiert oder eben nicht und dies
ist evident und eindeutig entscheidbar. Beim >Ich-Du«Verhaltnis ist die
Sachlage jedoch eine andere: Das >Duc erscheint im wechselseitigen Aus-
tauschverhaltnis als ein anderes >Ich¢, das selbst eine Subjekt-Objekt-Re-
lation — und damit eine eigene klassische Kontextur — bildet.

Die Reflexion des >Duc fiigt diesem etwas hinzu, was durch die Spiege-
lung von Sein im Subjekt nicht gedeckt ist, denn es gibt keine objektiven
Kriterien, um zu beurteilen, ob das >Du« wirklich >Subjektivitat« besitzt
oder ob man es lediglich mit einem hoch entwickelten strukturdetermi-
nierten Automaten zu tun hat. Man kann Subjektivitat nur durch Re-
flexion zuschreiben. Hiermit tritt die Reflexion unweigerlich selbst in
die Beziehung von >Ich< und >Duc« ein und figt so der Welt etwas Eigen-
standiges, etwas Drittes, hinzu, namlich die Erwartung einer Wirkung
oder Beziehung.

>Ich-Es<und >Du-Es<bilden dabei jeweils eine eigenstindige Kontextur,
die als zwei unterschiedliche Beobachtungszentren in der Welt erschei-
nen und fiir die ihre jeweilige Wirklichkeit phanomenologisch unhinter-
gehbar prasentiert wird (was beobachtet wird, ist). >Ich-Duc< erscheint
demgegeniiber als ein Reflexionsverhaltnis, das sich durch Deutung und
Zurechnung, nicht jedoch als eine reprisentierende Abbildung realisiert.
Daruber hinaus ergibt sich eine weitere Moglichkeit der Relationierung,
die darauf beruht, dass das Verhiltnis von zwei Positionen zueinan-
der reflektiert werden kann. Das >Ich< kann sich etwa das Verhiltnis
von >Es-Duc« (also der Wahrnehmung und Perspektive eines anderen)
vergegenwartigen. Durch die hiermit erzeugte reflexive Distanz kann
eine Operation vollzogen werden, welche die durch die binare Struk-
tur aufgeworfene Sicht einer unhintergehbaren Wahrnehmung verwirft.
So liefse sich beispielsweise sagen: »Was Du wahrnimmst, ist eine Tau-
schung«. Eine Tauschung ist fir den Wahrnehmenden als solche nicht
sichtbar. Aus dem Blickwinkel einer weiteren Kontextur, welche das Ver-
hiltnis des Wahrnehmenden zum wahrgenommenen Gegenstand reflek-
tiert, kann jedoch die Wahrnehmung in Frage gestellt oder ihr ein ande-
rer Stellenwert beigemessen werden. Entsprechend sind transklassische
Operationen nicht in einem zwingenden Seinsverhaltnis gefangen, son-
dern sie eroffnen die Moglichkeit, die Welt durch Interpretation und
Zurechnung mitzugestalten. Reflexion relationiert das Verhiltnis ande-
rer Kontexturen, indem bestimmte Reflexionsverhaltnisse affirmiert, an-
dere zuriickgewiesen, also rejiziert werden konnen. Hiermit entstehen
Verbundkontexturen, die sich durch eine jeweils spezifische Form des

74

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

POLYKONTEXTURALE VERHALTNISSE

Arrangements, also ein spezifisches Zueinandner-in-Beziehung-Setzen
einzelner Kontexturen, auszeichnen.

Leib und Gesellschaft

Da wir es uns zum Ziel gesetzt haben, psychotherapeutische Prozesse
aus einer polykontexturalen Perspektive zu analysieren, haben wir noch
zwei besondere Formen der Relationierung genauer anzuschauen, und
zwar das Verhiltnis von Ich und Kérper und das Verhaltnis von Ich und
Gesellschaft.

Die Leiblichkeit stellt keine logische Einheit dar, sondern lasst sich ih-
rerseits als eine Verbundkontextur begreifen. Dies wird mit Blick auf die
Dynamik der Reflexion von >einen Kérper haben< und >Leib sein« deut-
lich. Das Bewusstsein kann sich mit seinem Korper identisch und nicht-
identisch fithlen, was durch die Sprache als sozial angeliefertem Sinn mo-
deriert wird. Da es sich beim (Innen-)Sprechen jedoch selbst wiederum
um einen korperlich empfundenen Prozess handelt, kann auch das Fiih-
len nicht zur Einheit gebracht werden. Es ist also selbst als polykontex-
tural gelagert zu verstehen. Offensichtlich wird dies im Falle negativer
Gefiihle, die in der Regel mit dem Empfinden einer Aversion gegeniiber
diesen Gefuhlen einhergehen. Auf einer subtileren Ebene zeigen sich sol-
che Prozesse bei allen Denkvorgingen, in denen Ambivalenzen oder in-
kommensurable Anspriiche und Perspektiven miteinander in Beziehung
gesetzt werden miissen.”

Als weiteren Bereich gilt es, die kommunikativen Reflexionsverhaltnisse
der Gesellschaft starker zu betonen als es in der Psychotherapieforschung
ublicherweise geschieht. Organisation, Recht, Medizin, Politik, Religion,
Wissenschaft etc. bilden jeweils eigenstindige kommunikative Kontex-
turen, welche ihrerseits das Verhiltnis anderer Kontexuren moderieren.
Auch >formelle Regeln<, >Gesetze«, sMachtverhiltnisse<, >Gotter<, >Wahr-
heiten« etc. treten strukturierend und relationierend in die Beziehung ei-
nes Menschen zu sich selbst und anderen Menschen ein. Im Gegensatz zu
den leiblich verankerten >Ich-Du«-Kontexturen (man fiihlt sich selbst und
kann den anderen sehen und betasten) erscheinen diese Kontexturen als
a-sinnliche Abstrakta. Sie stellen eine »leere Selbstreferenz« dar,?® sind als
Reflexionsverhiltnis aber in dem Sinne als >real< zu betrachten, als dass sie
ordnend auf andere Prozesse einwirken. Menschen reflektieren ihr Selbst-
verhaltnis und ihre Beziehungen immer auch unter dem Blickwinkel abs-
trakter gesellschaftlicher Referenzen und Bezugssysteme.

7 Siehe zum postmodernen Selbst, das nicht zur Einheit kommen kann, Gergen
(r990).
8 Baecker (2013).

75

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PROBLEMATISCHE SELBSTVERHALTNISSE UND VERMITTLUNG

Dies betrifft selbstredend auch die Psychotherapie. Innerhalb einer
psychotherapeutischen Beziehung, wie sie beispielsweise im Rahmen ei-
ner psychosomatischen Klinik entsteht, kommt der Therapeut nicht um-
hin, die organisatorische Seite des Geschehens (limitierte Zeit und Stun-
denzahl, die Regeln der Institution), die wirtschaftlichen Aspekte seiner
Arbeit (welche Zeiten werden bezahlt) sowie die medizinische und recht-
liche Dimension seiner Handlungen (etwa: wie ist die Selbst- und Fremd-
gefihrdung in Bezug auf den Patienten einzuschitzen) mit einzubezie-
hen. Umgekehrt wird der Patient nolens volens auf die eine oder andere
Weise mitbekommen, dass Rationalititen in den therapeutischen Pro-
zess einfliefSen, die nicht unmittelbar der Therapie geschuldet sind. Auf
beiden Seiten stellt sich damit die Frage, wie die unterschiedlichen Re-
flexionsperspektiven in ein Arrangement gebracht werden konnen, in
dem es einerseits weiterhin um die »Supervision schlechter Selbstbehand-
lungsversuche« geht, andererseits aber auch um den Ein- und Ausschluss
all jener gesellschaftlicher Reflexionsriume, welche die Bedingung der
Maoglichkeit von Psychotherapie darstellen.

Hieraus ergeben sich komplexe professionsethische Lagerungen, de-
nen entsprechend Therapeuten in der Lage sein missen, situativ be-
stimmte Kontexturen zu affirmieren und andere zu rejizieren, um hier-
durch ein Arrangement entfalten zu koénnen, das Therapie moglich
werden lisst, ohne dabei aus dem Blick zu verlieren, dass die zuriick-
gewiesenen Reflexionsperspektiven nur partiell ausgeschlossen werden
konnen, da ansonsten die Okologie des Gesamtarrangements gefihrdet
wirde. All dies ldsst deutlich werden, dass der therapeutische Prozess
schon auf Seiten des Therapeuten unweigerlich ein komplexes Arrange-
ment von Affirmationen und Negationen darstellt. Auf Seiten des Pa-
tienten kommt hinzu, dass auch er um diese Dinge weifs, also reflexiv
unterscheiden und zurechnen kann, ob es um ihn geht oder um die Inte-
ressen des Therapeuten oder bestimmter gesellschaftlicher Institutionen.

Die Betrachtung der Reflexionsverhaltnisse Ich/Kérper und Ich/Ge-
sellschaft offnet den Blick fiir eine qualitative Psychotherapieforschung,
welche das Augenmerk auf genau jene Arrangements legt, mittels der
die am therapeutischen Prozess beteiligten Kontexturen in Beziehung
gesetzt werden.

Rekonstruktive Psychotherapieforschung

Den empirischen Zugang zu diesen Prozessen bieten sprachliche Au-
8erungen, wie sie in narrativen Erzihlsequenzen der Beteiligten, Grup-
pendiskussionen oder Protokollen therapeutischer Gesprache zu finden
sind, wobei in Bezug auf das jeweilige Material zu bedenken ist, welche
Reflexionsperspektiven in welchem Erhebungsverfahren besonders poin-
tiert zum Ausdruck kommen.

76

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERMITTLUNG IM WAHN

An dieser Stelle kann nicht ausfithrlich auf die voraussetzungsreichen
methodologischen Uberlegungen eingegangen werden, die eine Kontex-
turanalyse im oben benannten Sinne moglich werden lassen. Es folgen
deshalb nur wenige Bemerkungen zu wichtigen Weichenstellungen.’

Mit Bohnsacks methodologischer Unterscheidung von formulieren-
der und reflektierender Interpretation eroffnet sich ein Zugang zur Ana-
lyse der im Material zum Ausdruck kommenden Reflexionsverhiltnis-
se.! Erstere lasst sich als eine Form der Inhaltsanalyse verstehen, letztere
als die Rekonstruktion der Rahmungen, aus denen heraus die Inhalte
entfaltet werden. Rahmen konnen moduliert werden — etwa in dem Sin-
ne, dass eine urspringlich ernsthafte oder gar bedrohliche Situation in
den Kontext von Spiel, Simulation oder einer Ubung transformiert wird.
Aus der Perspektive von Giuinther stellt eine Modulation einen Wech-
sel zwischen zwei Kontexturen dar, die im Sinne einer transjunktiona-
len Operation durch eine dritte Kontextur moderiert werden. Etwa in
dem Sinne, dass ein Streit unter Ehepartnern als Spiel gesehen werden
kann, wenn die therapeutische Interaktion das Humoreske und Absur-
de an der ritualisierten Kommunikation hervortreten ldsst. Insbesondere
die Sinntransformationen der Formen >So-tun-als-ob< und >In-anderen-
Zusammenhang-stellen«< generieren fiir die Kommunikation zusitzliche
Freiheitsgrade, die genutzt werden konnen, um komplexere Systemar-
rangements aufzubauen."

Die Rahmenanalyse 6ffnet den Blick fur Widerspriiche und Doppel-
deutigkeiten, die sich auch in speziellen sMarkierungen« innerhalb der
Kommunikationen der beteiligten Akteure zeigen. In vielen Kommuni-
kationen werden gleichzeitig die » Bezugssysteme«, die » Anhaltspunkte «
mitkommuniziert, welche auf die »eingeklammerten Kommunikations-
teile hinweisen und eine sonst konventionelle Bedeutung in einem an-
deren Licht erscheinen lassen, z. B. bei ironischen Nebenbemerkungen,
indirekter Rede, scherzhaften Anspielungen usw.«'? Versuchen wir nun
die vorangehenden Ausfithrungen an einem Beispiel zu illustrieren, um
die Relevanz der Kontexturanalyse fiir das Verstandnis therapeutischer
Prozesse zu verdeutlichen.

Vermittlung im Wahn

Das folgende Beispiel stammt aus einem zweisemestrigen Lehrfor-
schungsprojekt mit dem Titel »Das Bild der Psychiatrie in unseren

9 Eine ausfiihrliche Darstellung findet sich in Vogd (20171). Siehe zur theoretischen
Konzeption der Kontexturanalyse auch Jansen/Vogd (2013).

10 Bohnsacks (2007).

11 Vgl. Goffman (1996).

12 Goffman 1978 (zitiert nach Willems 1997, 312).

77

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PROBLEMATISCHE SELBSTVERHALTNISSE UND VERMITTLUNG

Kopfen«.® Ausgangspunkt der Untersuchung war der Befund, dass psy-
chiatrische Institutionen fiir diejenigen Menschen, die auf deren Hil-
fe angewiesen sind, oftmals so wenig attraktiv erscheinen, dass die ent-
sprechenden Hilfsangebote nicht so ohne weiteres angenommen werden
konnen. Aus Perspektive des vorliegenden Textes verweist die Frage auf
die Problematik des Arrangements unterschiedlicher gesellschaftlicher
und psychischer Kontexturen. In diesem Sinne wurden ausgewaihlte In-
terviewsequenzen mit einer ehemaligen Patientin, im Folgenden >Ina« ge-
nannt, erneut analysiert. Ina ist zum Zeitpunkt des Interviews 46 Jahre
alt und arbeitet in einer Grofsstadt als Krankengymnastin. Zehn Jahre
zuvor fithrten sie Wahnvorstellungen und eine diagnostizierte Psychose
zu mehreren Aufenthalten in psychiatrischen Kliniken.

Ina erlebte die Einweisung in die Psychiatrie als Alptraum. Die Auf-
nahmestation empfand sie als grausame Einrichtung, in der sie einfach
nur irgendwie untergebracht, durch Medikamente ruhiggestellt und von
den Pflegern unwiirdig behandelt wurde:

»]Ja, auf diesen Geschlossenen oder auf der Aufnahmestation, ja klar,
weil da auf der Aufnahmestation war sowieso klar, du wirst weiterge-
leitet, da bist du irgendwie untergebracht, und gewartet, bis dein Medi-
kament wirkt, bis du ruhiggestellt bist und dann kommst du entweder
auf die Geschlossene oder eben auf die Therapiestation im [Name einer
Klinik], das ist so’n Durchgang, und was da mit Pflegern lief, ja, da war,
das war einfach nur furchtbar, wenngleich ich da vielleicht auch unge-
recht bin, weil ja auch vieles so mein Wahnerleben auch war, ja, also
dass ich vieles vielleicht auch falsch gedeutet habe; es war aber einfach
uberfullt, die Leute lagen auf’m Flur, also einfach nur unwiirdig, ja.«

Schauen wir auf die Referenzen auf unterschiedliche Kontexturen, die
hier zum Ausdruck kommen, so zeigt sich folgendes Bild: »Unwiurdig«
auf dem Flur zu liegen, verweist unter anderem auf die abstrakte gesell-
schaftliche Kontextur »Mensch<, wie etwa den Anspruch, dass bei Pati-
enten im Sinne der Menschenrechte eine gewisse personale Integritit zu
gewihren ist. Der Warteraum der Aufnahmestation verweist demgegen-
iber auf die Kontextur »Organisations, entsprechend der Prozesse eben
nur in dieser Weise bearbeitet werden konnen. Das, was mit den »Pfle-
gern« »furchtbar« lief, deutet auf zwei Referenzen hin, namlich einer-
seits das Pfleger-Patient-Verhiltnis als eine »Ich-Du-Relations, die jedoch
sehr stark in den Hintergrund tritt (deswegen erscheint die Situation als
»unwiirdig«), anderseits gestaltet sich dieses Verhaltnis hier — und ver-
mutlich dominant - als eine »Es-Du-Relation<. Die Patientin erscheint
hier als Objekt der Behandlung, als ein unruhiger, undisziplinierter Kor-
per, der »ruhig gestellt« wird. Interessanterweise tritt zudem eine ver-
mittelnde Kontextur auf, die das eigene Erleben partiell einklammern

13 Vogd (2001).

78

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERMITTLUNG IM WAHN

lasst (»vielleicht auch ungerecht bin«, »vielleicht auch falsch gedeutet
habe«). Diese Reflexionsperspektive erweckt nicht nur deshalb Inter-
esse, weil sich darin ein bestimmtes Verhiltnis zu sich selbst ausdriickt
(»mein Wabnerleben«). Sie durchkreuzt auflerdem die zum Zeitpunkt
des Interviews noch prasente Erinnerung an das Erleben in einer Weise,
welche den epistemischen Status der Erfahrung uneindeutig erscheinen
lasst. Das Arrangement der Kontexturen miindet also nicht in den Ein-
klang von Erleben und Bewertung — sei es in Form einer Identitatsarbeit
im Sinne einer eindeutigen moralischen Verurteilung der erfahrenen Be-
handlung oder in einer kohirenten Integration der Erfahrung.

Was dies zudem fiir die Ebene der Leiblichkeit bedeutet, wird in der
folgenden Sequenz deutlich:

»Ich denke im Nachhinein, wenn mir das noch mal passieren wiirde,
und ich weifS zum Beispiel, aber das ist mein grofler Konflikt, ich moch-
te nie mehr eigentlich Medikamente nehmen und weif$ aufgrund der Si-
tuation oder aufgrund des Umfeldes misste ich Medikamente nehmen,
weil es nicht tragbar ist, ich musste ja rund um die Uhr ’ne Betreuung
haben, und das kann niemand leisten, und insofern muss es eben so ne
Station geben, wo man dann halt sein kann, aber ’ne Hilfe fiir einen
selbst ist es in dem Moment, wenn du im Wahn bist, nicht; also du bist
nur eingesperrt, du willst raus, oder dann, oh ich denke dieses Dilem-
ma, du bist auf Medikamenten, fiir mich ist es wie, man bringt mich
um, ich werde ruhiggestellt, aber in mir tobt es weiter, aber ich kann
nichts mehr nach auflen bringen, und alle meine Sinne werden zerstort,
ich kann nicht mehr lesen ich kann nichts mehr machen, ja, ich kann
dann noch auf‘s Essen warten und fresse wie 'ne Wilde und werde im-
mer dicker, und alles wird immer ekliger (lacht), ja furchtbar, nicht nur
ein Misliriegel, also das Essen und die Verdauung ist dann das Einzige,
was Orientierung gibt.«

Im Sinne einer prekdren »Es-Du-Relation< erfihrt Ina besonders die
Zwangsbehandlung durch Medikamente als Bedrohung der eigenen In-
tegritit, gar als getotet-Werden (»man bringt mich um«). Sie erlebt sich
auflerlich ruhiggestellt, wihrend ihr Drama innerlich fortfihrt (»aber
in mir tobt es weiter«). Auch die Leiblichkeit konfiguriert sich damit in
gespaltener Form und erscheint als Anker eines Identitatsbezugs prekar.
Der dufSere Zwang der Behandlung wird als ein innerer Zwang erlebt,
namlich als eine rasende Lebendigkeit (Kontextur>Leib, <), die sich ge-
gen den ebenfalls leiblich erfahrenen Stupor (Kontextur “Leib ) nicht
zum Ausdruck bringen kann. >Leib sein< und >einen Korper haﬁem kon-
nen hier nicht in einem Handlungskreis miteinander verbunden werden.
Allein das Essen (»fresse wie 'ne Wilde«) bleibt als Vollzug des Hinein-
nehmens von Korperlichkeit als identititsstiftende leibliche Operation
ubrig (»das Einzige, was Orientierung gibt«). Mittels anderer sinnlicher
Bezugnahmen kann demgegeniiber kein stabiles Selbstverhiltnis mehr

79

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PROBLEMATISCHE SELBSTVERHALTNISSE UND VERMITTLUNG

aufgebaut werden (»ich kann nicht mehr lesen ich kann nichts mehr
machen«).
Fassen wir die Analyse auf einer abstrakteren Ebene zusammen:

e Pathologie: Auseinanderbrechen von Selbst, Ich und Umwelt im
Wahnerleben.

e Bearbeitung: Einfithrung der Einheit von Ich/Selbst/Umwelt in der
Performativitdt des »Fressens«.

e Therapie 1: Erfolglos, weil die Organisation einen Korper adres-
siert, nicht ein komplexes Ich/Selbst/Leib/Korper/Umwelt-Verhalt-
nis.

Als utopischer Gegenhorizont erscheint der Patientin demgegentiber ein
psychiatrisches Setting, in dem eine kontinuierliche menschliche Betreu-
ung geleistet werden kann. Hier konnten tiber die >Ich-Du«- bzw. >Ich-
Wir«Kontextur dynamische Reflexionsverhiltnisse aufgebaut werden,
die im Zustand der Psychose zwischen den einzelnen Aspekten des dis-
paraten Ich-Korper-Verhiltnis vermitteln. Man denke hier etwa an Luc
Ciompis Konzept der Soteria, in der psychotische Krisen auch ohne Me-
dikamente durchtunnelt werden konnen. Dabei halten Pfleger und Mit-
patienten den Betroffenen in einer Krise in speziell gepolsterten Raumen
fest,' wodurch eine besondere Konfiguration von Leiblichkeit moglich
wird, in der der >Leib_, < durch die Kontextur >Du< bzw. > Wir< repra-
sentiert werden kann. Hierdurch kann der erleidende Patient gewisser-
mafSen eine Identifikation mit der eigenen Leiblichkeit (>Ich< bin mein
»Leib<) im Kontext einer komplex konfigurierten haltenden Beziehung
(*Ich<bin Teil vom »Wir<) erleben, indem die Gegenbewegungen des »Du«
die selbstzerstorerischen Impulse einschranken, was folglich als positive
Erfahrung integriert werden kann.

Im Interviewausschnitt zeigt sich zudem erneut die Referenz auf die
Kontextur »Organisation< in Kombination mit der vermittelnden Kon-
textur >Reflexion<, welche die Grenzen psychiatrischer Behandlung ver-
stehen lasst (»das kann niemand leisten«). Allerdings kann das Verstehen
hier nicht dazu beitragen, den disparaten Selbstbezug zu harmonisieren.
Der Wahn — auch wenn er reflexiv als solcher erkannt wird — hebt nicht
die Kontextur >Ich« auf, die im Wahnerleben weiterhin als eine leibliche
Einheit erscheinen muss (»Hilfe fiir einen selbst ist es in dem Moment
[nicht], wenn du im Wahn bist«). Ina kann die Vermittlung zwischen
den unterschiedlichen Kontexturen aus sich selbst heraus nicht leisten.

Schauen wir auf einen weiteren Interviewausschnitt:

»Da dachte ich so, ich habe die Faxen dicke, ich gehe jetzt und woll-
te nicht abhauen und dachte, ich mache es offiziell und habe (lacht)

14 Siehe Aebi, Ciompi u. Hansen et al. (1996).

8o

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERMITTLUNG IM WAHN

meinen Rucksack gepackt und bin zur Schwester gegangen und habe
gesagt, >ich mochte nicht abhauen, ich gehe hiermit offiziells, und dann
hatte sie natiirlich wahnsinnige Angst, und dann war’s schlimm; die
wollte mich natiirlich nicht gehen lassen, sie ruft jetzt den Oberarzt, das
hab ich gesagt, sie braucht jetzt keinen Oberarzt zu rufen, >ich gehes,
und da wollte sie ans Telefon, und da bin ich, das war nicht giinstig, das
tat mir dann hinterher leid, ja, da bin ich ans Telefon und habe gesagt,
sie soll ja nicht anrufen, und dann kam der Oberarzt, der auch fiir un-
sere Station zustindig war, der auch Therapeut war, der hat mich natiir-
lich nicht gehen lassen; und da habe ich gesagt, »ich gehe jetzt¢, und da
habe ich aber Angst gekriegt, da habe ich ihm gesagt, ob er mir Gewalt
anwenden wiirde, dann hat er mir gesagt, ja<, er wurde mich mit Ge-
walt festhalten, und ich wollte diese Situation nicht, dass mich jemand
mit Gewalt festhilt, und dann hat er es irgendwie geschafft, dass ich
nicht gegangen bin und hat gesagt, ich hitte eine Krise, ich miisste jetzt
noch mal auf die Aufnahmestation, und er wiirde mir versprechen, mich
morgen frih wieder abzuholen, und dann habe ich mich breitschlagen
lassen, ich wusste jetzt, es stimmt jetzt irgendwie alles nicht mehr, bin
ich freiwillig auf die Aufnahmestation fur eine Nacht; Horror; und was
dann einfach eine tolle Erfahrung war, ich saf§ beim Friihstiickstisch,
und er kam tatsichlich um halb neun, hat er gesagt holt er mich, und da
dacht ich, oh, das hat mir dann imponiert, und dadurch fing ich an, ihm
zu vertrauen, der war gut; ich glaube, jeder wird wenn er ausbrechen
will oder es zumindest probieren will, und auch wenn wir freiwillig, es
hiefs ja immer, es ist alles freiwillig, aber es war ja doch nicht freiwillig. «

Ina erzahlt die Begebenheit, wie sie der Psychiatrie entfliehen wollte. Der
Psychiater hielt sie letztendlich unter Androhung von Zwangsmaf$nah-
men zuriick. Trotzdem lernte sie ihn zu schitzen, weil er ihr gegentiber
das Versprechen eingehalten hatte, sie am nachsten Tag zum Fruhstiick
von der Aufnahmestation abzuholen. Hier zeigt sich eine komplexe Si-
tuation, in der sich die Kontextur »>Organisation< mit ihren uiblichen in-
stitutionellen Pfaden und die als »Es-Du«Kontextur erscheinende medi-
zinisch indizierte Gewaltanwendung tiber die JKommunikation<>Ich-Du<
auf eine bemerkenswerte Weise arrangieren, die einen neuen Selbstbezug
der Patientin entstehen ldsst. Das therapeutische >Duc tritt nun als Ver-
mittler zur wahnhaften Leiblichkeit auf, die sich zwar nicht im Einklang
mit sich selbst befinden kann, sich aber weiterhin als Selbst erlebt. Die
logische Unvereinbarkeit von Zwang und Freiwilligkeit findet hier ein
Arrangement, in dem sich die Patientin freiwillig gegen die Gewalt und
fir den Zwang und die Unannehmlichkeiten der Aufnahmestation ent-
scheiden kann. Vermittelt wird dies durch die therapeutische Beziehung
als >Ich-Du«Kontextur. Hierdurch kann ein Arrangement entstehen, das
logisch zwar keinen Sinn ergibt (»ich wusste jetzt, es stimmt jetzt irgend-
wie alles nicht mehr, bin ich freiwillig auf die Aufnahmestation fiir eine

81

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PROBLEMATISCHE SELBSTVERHALTNISSE UND VERMITTLUNG

Nacht; Horror«), sich jedoch pragmatisch als ein Arrangement entfal-
tet, mit dem sich die Patienten identifizieren kann, da sie die gefunde-
ne Losung zum Aufbau eines positiven Verhaltnisses zu sich selbst nut-
zen kann.

Dieses Arrangement kann allerdings nur durch eine Beziehung stabili-
siert werden, in der Ina als >Du« angesprochen und entsprechend authen-
tisches Interesse vermittelt wird. Der Oberarzt erscheint damit als un-
verzichtbarer Teil der Losung, denn er reprisentiert gewissermaflen die
Einheit der Differenz von Zwang und Freiheit in Form der imaginaiven
Qualitit >Vertrauen<."” Hiermit bekommt die zwischen Wahn und wiir-
devoller Selbstreprisentation gespaltene Leiblichkeit eine externe Repra-
sentation in Form einer positiv bewerteten >Du«Reflexionsposition, die
weiteren Beziehungsaufbau vermittelt (»das hat mir dann imponiert, und
dadurch fing ich an, ihm zu vertrauen, der war gut«). Auf diese Weise ge-
lingt die Quadratur des Kreises, denn sowohl auf Ebene der psychischen
Reprisentation des Verhaltnisses von >Ich« zur >Leiblichkeit« als auch in
Hinblick auf das Verstehen der organisationalen und medizinischen Ra-
tionalititen wird eine Form gefunden, die trotz der Heterogenitit der
hier verbundenen Perspektiven als gelungen erinnert werden kann.

Schauen wir abschliefSend noch zwei weitere Interviewsequenzen an.
In der ersten wird das Verhiltnis zur ambulanten Psychiaterin geschil-
dert, die Ina in ihrem Wunsch, die Medikamente abzusetzen, unterstiitzt.
Im zweiten Ausschnitt beschreibt Ina ihre Angst, erneut in eine Psycho-
se abzurutschen, wenngleich der letzte Psychiatrieaufenthalt zum Zeit-
punkt des Interviews bereits einige Jahre zurtck liegt:

»Ich hatte das Gliick, bei einer unheimlich tollen Psychiaterin gelandet
zu sein, die hat mich unheimlich gut gestiitzt, sie hat, ich hitte eigentlich
noch viel linger Medikamente nehmen sollen, und fir mich war klar,
ich nehme keine mehr, ich werde die absetzen; und sie hat mich auch
unterstiitzt, und die hat mir immer wieder gesagt, sie ist Medizinerin, sie
ist fiir Medikamente, aber sie will nicht, dass ich alleine mit dem Redu-
zieren dastehe; die war so was von toll und menschlich, und da konnte
ich auch immer anrufen, und die hat mir sofort 'nen Termin gegeben,
gut das ist 15 Minuten, das ist immer wenig, aber vielleicht hat man gar
nicht so viel Erwartungen, oder fiir mich war es gut so, und ich weif§ von
anderen aus der Klinik, die auch Psychosen hatten, die entlassen wurden
und sozial nicht so eingebettet waren, dass die dann auch so Einzelfall-
helfer gekriegt haben; also das Netz wirkte auf mich so schon ganz gut.«

»Also ich stelle mir vor, dass ich mein Erlebnis nie verlieren werde, und
dass ich mich sofort heute immer noch reinversetze, wie es ist, wie es

15 Vertrauen erscheint deshalb imaginativ, weil es nicht positiv-sprachlich gewusst
werden, sondern nur als noch nicht realisierter Vorschuss deontisch in die Be-
ziehung eingebracht werden kann, um hier wirksam zu werden.

82

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERMITTLUNG IM WAHN

war; das weif$ ich noch zu gut, und die Angst sitzt mir im Nacken, keine
Frage, und ich denke, was ich dariiber gelernt habe ist, meine Grenzen
eher wahrzunehmen; ich bin so’n Mensch, ich kann ja sehr lebenslus-
tig sein, aber da fiangt es schon an, also ich bin ja nun auch bei vielen
Psychiatern gelandet vor der Psychose, weil ich tiber Jahre Depressio-
nen hatte, die 2 bis 3 Monate gedauert haben, und da hat mir jeder
Psychiater einfach, das ist das, was ich ganz schrecklich finde, einfach
’ne Diagnose verpasst und Tabletten verpasst und mehr nicht, und alle
haben sie mir auch ’ne Manie verschrieben, aber ich definiere Depres-
sionen anders und auch Manie anders und habe in mir immer gedacht,
das ist nicht *ne Krankheit, die aus mir heraus einfach wie Krebs oder
so was da ist, das hat einen Grund, warum mir so was passiert, und war
auch immer ein Thema fiir mich; ich muss an meine Wurzeln zurtck, da
stimmt was nicht, und das hat sich ja auch bewahrheitet, dass vieles in
meinem Leben mir vorgelogen wurde und mich dadurch auch ein biss-
chen verriickt gemacht hat. [...] Was im Moment noch ist, zum Beispiel
wenn ich jetzt einfach traurig bin, dann krieg ich selber *ne Angst, denk
ich, kann ich traurig sein, einfach heulen, ohne dass es ’ne Depression
wird, und was eigentlich noch unglaublicher ist, darf ich gliicklich sein,
wenn’s mir gut geht, wenn einfach aus mir heraus, ich geh mit meinem
Hund spazieren, und ich denk ach ist das Leben schon (atmet tief ein),
dann zieh ich die Schultern hoch und denk, Ina, stimmt das, ist alles
in Ordnung; also dass ich stindig vieles immer noch total tberprifen
muss, das finde ich sehr anstrengend und andererseits, manchmal denke
ich, vielleicht war die Psychose so’n Knall, und seither hab ich ja auch
keine Depressionen mehr gehabt, also ich bin, glaube ich, mit meinem
Leben ein bisschen vorsichtiger. «

In diesen Interviewausschnitten reproduziert sich erneut das prekare
Selbstverhiltnis in Bezug auf die eigene Leiblichkeit, der zugleich zu
trauen wie auch nicht zu trauen ist, wobei die medikamentose Behand-
lung fiir Ina eine nicht akzeptable Losung ist. Auch hier fungiert wiede-
rum ein Arzt — diesmal in der Rolle der ambulanten Psychiaterin — als
Vermittler, der Ina als Mensch adressiert und entsprechend ihrer biogra-
fischen Besonderheiten ernst zu nehmen weifS. Gleichzeitig stellt die Psy-
chiaterin eine vertrauensvolle Autoritat dar, deren Urteil man sich ggf.
unterwerfen kann. Im Sinne des Arrangements der Kontexturen zeigt
sich auch hier die interessante Figur, dass das Medizinische (namlich
die medikamentose Intervention) innerbalb der medizinischen Kontex-
tur partiell ausgeklammert wird und damit die Medikamentenabsetzung
gewissermaflen als Teil der Therapie angesehen werden kann, wohinge-
gen die Kontextur >Beziehung« wiederum die Vermittlung ubernimmt.
Dariiber hinaus wird eine komplexe Reflexion des Umgangs mit den
eigenen Gefiithlen deutlich. Diese scheinen im Sinne >ich bin mein Leib<
einerseits einfach nur das zu sein, was sie sind, namlich empfundene

83

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PROBLEMATISCHE SELBSTVERHALTNISSE UND VERMITTLUNG

Traurigkeit oder Hochgestimmtheit. Andererseits bekommen diese Ge-
fithle einen epistemischen Status zugewiesen, der die gefuihlte Leiblich-
keit problematisiert und damit zur Frage fihrt, ob es sich wohl bei den
erlebten Gefithlen um >richtige« Gefithle handelt, oder ob ein zu inten-
sives Erleben wiederum in eine Depression oder ein Psychose munden
konnte. Zu diesen Gefuhlen mischt sich also ein weiteres Gefiihl - die
» Angst«. Die leiblich empfundene Wirklichkeit erscheint damit wieder-
um gespalten und entsprechend entsteht Bedarf nach einer lebensprakti-
schen Vermittlung. Diese kann durch selbstkritische Reflexion oder aber
im Dialog mit der Psychiaterin, die ihrerseits an der Deutung des Selbst-
verhiltnisses arbeiten kann, geleistet werden. Die hiermit verbundene
Reflexivitdt bleibt mithsam (»dass ich standig vieles immer noch total
uberpriifen muss, das finde ich sehr anstrengend«), lasst aber gleichzeitig
Raum fiir einen Deutungsrahmen, in dem die psychiatrische Geschichte
ansatzweise als eine sinnvolle, namlich als die eigene angeeignet werden
kann (»das hat einen Grund, warum mir so was passiert, und war auch
immer ein Thema fiir mich; ich muss an meine Wurzeln zurtick«). Wir
gelangen hier also ansatzweise zu einem Arrangement, in dem Selbst,
Reflexion und Welt zusammen finden, wenngleich (noch) nicht in Form
einer selbstvergessenen Selbstverstandlichkeit.

Fassen wir die Analyse wieder auf einer abstrakteren Ebene zusammen:

e Pathologie: Selbst, Ich und Umwelt drohen in emotionalen Situati-
onen auseinanderzubrechen.

e  Bearbeitung: Einfithrung der Einheit von Ich/Selbst/Umwelt durch
die Koprisenz von Zwang/Autonomie und Vertrauen in der thera-
peutischen Beziehung.

e Therapie 2: Erfolgreich, weil ein solches Verhiltnis adressiert wird
und zwar immer in dem Moment, in dem sich der Problemhorizont
des Auseinanderbrechens einschaltet. Das Gefiihl des Kontrollver-
lustes kann also externalisiert werden und schaukelt sich nicht auf.

Polykontexturale Psychotherapieforschung

Die vorangehenden Ausfiihrungen lassen deutlich werden, welchen Bei-
trag eine Kontexturanalyse zur Psychotherapieforschung leisten kann.
Uber die Rekonstruktion der im Selbst- und Fremdbezug aufscheinen-
den Reflexionsverhaltnisse wird verstiandlich, wo und warum Thera-
pie als Supervision gescheiterter Selbstbehandlungsversuche versagt bzw.
wie sie zur Aktualisierung eines weniger problematischen Selbstbezugs
beitragen kann. Sie 6ffnet den Blick darauf, was es bedeutet, dass Psy-
chotherapie eine sprechende Intervention darstellt und dass sie in di-
vergierende institutionelle Kontexte eingewoben ist, die ebenfalls in ein

84

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

POLYKONTEXTURALE PSYCHOTHERAPIEFORSCHUNG

intelligentes Arrangement zu bringen sind, so dass vermittelnde Bezie-
hung sowie organisatorische und gesellschaftliche Rationalititen in ein
auf verschiedenen Ebenen sinngebendes Gleichgewicht miinden konnen.
Nicht zuletzt kann sie ein Verstandnis fuir die Raffinesse gelungener the-
rapeutischer Interventionen schaffen, die unter den gegebenen Verhalt-
nissen nur polykontextural operieren konnen, das heifst unter Einschluss
des Ausgeschlossenen, also der gleichzeitigen Rejektion und Affirmation
der problematischen Selbstbezuige.

Bei alldem eroffnet sich dartber hinaus eine Analyseperspektive, die
innerpsychische Prozesse und Kommunikation in eine vermittelnde Be-
ziehung treten ldsst, ohne dass die eine Seite in einer simplen Weise auf
die andere zuriickgefiihrt werden muss. Kommunikative Kontexturen
konnen in diesem Konzept als gleichberechtigte Reflexionsperspektiven
verstanden werden, die ebenso wie das Korper-Leib-Verhaltnis in das Ar-
rangement problematischer Selbstverhiltnisse eintreten.

Mit Blick auf den Therapeuten zeigt sich zudem eine implizite profes-
sionsethische Dimension: Nur wer in der Lage ist, gesellschaftliche und
organisationale Referenzen zuriickzuweisen, verfiigt tiber jene Autono-
mie und Selbstenaktierung, die notig ist, um glaubwiirdig in ein thera-
peutisches >Ich-Du«Verhiltnis eintreten zu konnen'® — die konstitutive
Rolle des Vertrauens innerhalb der Therapie wird hiermit deutlich. Aus
diesem Grunde kann eine anspruchsvolle rekonstruktive Psychothera-
pieforschung auch nicht in Handbuchwissen miinden, da sie die Selbst-
organisation der Reflexionsverhiltnisse und nicht von auflen angelegte
Konzepte iiber Therapie und Diagnose zum Ausgangspunkt ihrer Ana-
lysen nimmt.

16 Diese Schlussfolgerung folgt dem von Foersterschen ethischen Primat »Handle
stets so, dass sich die Zahl der Freiheitsgrade erweitert« (Foerster 1993).

85

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 19.01.2026, 10:11:28.


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V Doing religion — doing ontology
im Phowa-Kurs

Studien zum >bewussten Sterben< im
Diamantweg-Buddhismus'

»Eine monokontexturale Welt ist eine tote Welt, und
der Tod ist das uberall Zugangliche: ein anderer Aus-
druck dafiir, daf§ alles Lebendige sterben mufs. Das
Phinomen des Todes bedeutet vom Standpunkt des
Logikers nichts anderes als den Ubergang aus der Po-
lykontexturalitit in das Monokontexturale. [...] Le-
ben und kontextureller Abbruch im Wirklichen sind
nur zwei verschiedene Ausdriicke fiir denselben Sach-
verhalt. Was jenseits des Abbruchs liegt, ist schlech-
terdings unzuginglich. Was hiermit gemeint ist, mufs
jedem sofort deutlich werden, wenn wir auf eine ganz
alltagliche Erfahrung hinweisen. Fir jedes erlebende
Ich ist die innerste Privatheit der Du-Subjektivitit ein
ebenso unzugénglicher Raum wie die mythologischen
Dimensionen, in denen die himmlischen Heerscharen
schweben. In beiden Fillen stehen wir am Rande eines
Kontexturabbruches, der in keinem Fall grofler oder
geringer ist als in dem anderen.«

Gotthard Giinther?

Mit der »Entzauberung der Welt«® verschwindet in den modernen west-
lichen Gesellschaften zwar nicht die Suche nach einer tibergreifenden,
im weitesten Sinne als religios zu verstehenden Integration der Selbst-
und Weltbezuge, doch die religiosen Sinnbeztige stehen im »sikula-
ren Zeitalter«*in besonderer Weise unter Druck. Zum einen sind sie
unter dem Blickwinkel eines wissenschaftlich-realistischen Weltbildes

Bei dem folgenden Text handelt es sich um eine etwas gekiirzte und tiberarbeitete
Version — insbesondere die methodologischen Details sind ausgespart worden — des
folgenden Artikels: Werner Vogd, Jonathan Harth und Ulrike Ofner (2015): Doing
religion im Phowa-Kurs: Praxeologische und reflexionslogische Studien zum >be-
wussten Sterben< im Diamantweg- Buddhismus [125 Absitze]. Forum Qualitative
Sozialforschung / Forum: Qualitative Social Research, 16(3), Art. 17, http:/nbn-re-
solving.de/urn:nbn:de:o114-fqs1503179. Forum Qualitative Sozialforschung / Fo-
rum: Qualitative Social Research 16, 125 Absitze.

Giinther (1975, 61f.).

Weber (1988 [1919]).

4 Taylor (2009).

-

w o

87

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

anzweifelbar. Zum anderen treffen sie auf eine Kultur des »expressiven
Individualismus«,’ die eher auf eine erfahrungsorientierte Spiritualitat
setzt denn auf die Unterwerfung unter die Dogmen und Regeln religio-
ser Institutionen.® Doch entgegen der klassischen Theorien der Moder-
nitat verschwindet das Religiose in den durch die Aufklirung gepragten
Gesellschaften nicht, es findet stattdessen vielfdltige Ausdrucksformen.
Damit entsteht ein grundlegender Widerspruch zwischen dem Anspruch
von Religion, allumfassende, alles iibergreifende Weltsicht zu sein und
dem Religiosen als einer Existenzweise neben anderen.

Wie aber konnen aber nun unter diesen Bedingungen fremde, auf den
ersten Blick in ihrer Genese unwahrscheinliche und unter modernen Ver-
hiltnissen zudem anzweifelbare religiose Haltungen und Sinnsysteme
etabliert und auf Dauer gestellt werden? Am Beispiel der im tibetischen
Buddhismus verbreiteten Phowa-Meditation des »bewussten Sterbens«
wird untersucht, wie fiir westliche Adept/innen auf den ersten Blick be-
fremdlich und esoterisch anmutende spirituelle Lehren mit zunehmen-
der Praxis an Evidenz und Sinnhaftigkeit gewinnen konnen, indem sich
Gruppenprozesse, Visualisierungen, korperorientierte Ubungen und psy-
chisches Erleben zu einem tibergreifenden Arrangement verschranken.
Die empirische Datengrundlage fiir die Untersuchung liefern narrative
Interviews mit westlich sozialisierten Schiiler/innen und Lehrer/innen des
Diamantweg-Buddhismus, der derzeit grofSten buddhistischen Gemein-
schaft des tibetischen Buddhismus in Deutschland.

Schauen wir zunichst auf den Stand der Buddhismusforschung mit
Blick auf die Frage der religiosen Praxis. Der Buddhismus erscheint fiir
viele Menschen aus dem Westen interessant, denn seit dem Chicagoer
Weltparlament der Religionen von 18937 kapriziert er sich als die mo-
dernere Religion und bietet zudem eine Vielzahl von Verfahren und Pra-
xen an, die Spiritualitdt selbst erfahren lassen. Somit entspricht er gut
dem Rezeptionsmodus einer hochgradig individualisierten Gesellschaft.
Mit der Lehre vom Nicht-Selbst (Pali: anatta) scheint der Buddhismus
gewissermafSen ein Gegenmittel in Hinblick auf die Zumutungen weite-
rer Individualisierung zu liefern. Dessen Wirkung kann — zunichst pa-
radox anmutend — als Vollzug von kollektiver und institutionalisierter
Praxis in der nun ins Zentrum der Aufmerksamkeit riickenden Gegen-
wart subjektiv als Transzendenz erfahren werden.® Buddhistische Leh-
ren, individuelle Erfahrungsmoglichkeiten, gemeinschaftlich vollzogene

5 Taylor (2002, 71f.).

6 Vgl. Knoblauch (2009).

7 Mit dem in Chicago gegriindeten Weltparlament der Religionen wurde zum er-
sten Mal auch in den USA und in Europa die Idee eines symmetrischen Religions-
vergleichs prominent.

8 Dieser Prozess ldsst sich in Referenz auf Girards mimetische Theorie mit Chung
auch »als Paradoxie der weltgestaltenden Weltentsagung« charakterisieren
(Chung 2009, 143ff.).

88

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

Praxen und die hierarchisch organisierten Institutionen der Vermittlung
scheinen hiermit ein besonderes Arrangement einzugehen.’

Im Verhiltnis zu dem mittlerweile recht groffen Korpus an Studien
zum westlichen Buddhismus'® gibt es relativ wenige ethnografisch oder
rekonstruktiv angelegte Studien, in denen die Frage im Vordergrund
steht, wie die konkrete Praxis westlicher Adept/innen aussieht bzw. the-
oretisch konzeptualisiert werden kann. In den wenigen diesbeziiglichen
Arbeiten' wird deutlich, dass die soteriologische Dimension'? der vollzo-
genen Praxen nicht allein in der Erfahrung von Gemeinschaft und Kol-
lektivitat aufgeht, sondern der theoretischen Konzepte der buddhisti-
schen Lehren bedarf, die allerdings in einer jeweils spezifischen, von der
Schule abhiangigen Weise verkorpert werden miissen.

Die eigentliche buddhistische bzw. religiose Praxis prasentiert sich
also mehrdimensional: Korper, Bewusstsein, Gemeinschaft, Lehrer/in
und die >heiligen< Texte verschrinken sich in einer jeweils spezifischen
Weise. Wie lasst sich aber eine solche Verschrankung theoretisch kon-
zeptionieren, um einerseits die empirischen Verhaltnisse in hinreichen-
der Auflosung aufschlieflen zu konnen und anderseits aus der Empirie-
Hinweise fiir eine tibergreifende gegenstandsbezogene Theoriebildung
zu gewinnen?

9 Dabei gilt aber mit Sharf (1995), dass der erfahrungsorientierte, moderne Bud-
dhismus gewissermafen eine spirituelle Neuerfindung (oder Wiederentdeckung)
ist, die nur bedingt an die buddhistischen Traditionen der asiatischen Lander an-
kniipft. In der Praxis des traditionellen monchischen Lebens treten die medita-
tive Praxis und auch das Anstreben von Erleuchtung niamlich eher in den Hin-
tergrund.

10 Siehe etwa Baumann (2002), Numrich (2003), Seager (1999) sowie Williams
und Queen (1999). Wenngleich die frithen Begegnungen des Westens stark durch
protestantische Denkweisen geprigt zu sehen sind (Baumann 1997; McMahan
2008) und die spitere erfahrungsorientierte Rezeption insbesondere durch die
Gegenkulturen der 1960er Jahre beeinflusst wurde, zeigt sich auch hier, dass der
westliche Buddhismus nicht einfach als eine Variante westlicher Kultur — etwa
im Sinne der individualistischen New-Age-Spiritualitdt einer »unsichtbaren Re-
ligion« — verstanden werden kann (Luckmann 1991).

11 In Bezug auf den tibetischen Buddhismus untersucht Bitter (1988) die biogra-
fischen Lagerungen, die zur Konversion zum Buddhismus fihren. Saalfrank
(1997) beschreibt die Entwicklung der bundesdeutschen Kagyii-Tradition (ei-
ner der Schulen des tibetischen Buddhismus) in Hinblick auf rituelle, subkultu-
relle und biografische Aspekte. Obadia (2008) untersucht die Therapeutisierung
des tibetischen Buddhismus und McKenzie (2011) (2011) die Balancebewegung,
eine Tradition trotz spezifischer Anspriiche westlicher Schiiler/innen authentisch
zu halten. Prohl (2004) zeigt die Verbindung von Praxis, Erleben und Ritual-
form in einer Zen-Gruppe auf. Pagis (2009; 2010a; 2010c; 2014) rekonstruiert
am Beispiel der Vipassan-Meditation auf Basis einer praxistheoretischen Refle-
xion die Beziehungen zwischen buddhistischer Dogmatik, Sozialisation der Ad-
ept/innen und der Verkorperung einer jeweils spezifischen Praxiskultur.

12 Der griechische Begriff (sotria) bedeutet Rettung, Erlosung und Heil.

89

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

Religiose Praxen als polykontexturale Lagerungen

Zur metatheoretischen Sensibilisierung werden wir zunachst auf einige
religionswissenschaftlich relevante Einsichten des Pragmatismus zurtck-
greifen. Dariiber hinaus wird eine reflexionslogische Perspektive einge-
fihrt, um den Blick insbesondere auf die komplexen Lagerungen und
Arrangements religioser Praxen zu lenken, die immer auch unterschied-
liche, teils inkommensurable Reflexionsperspektiven zu integrieren ha-
ben.

Pragmatismus: vorsprachliche experience und adjustment

Im Folgenden betrachten wir buddhistische Praxen zunichst im Sinne
einer pragmatistischen Perspektive, wie sie John Dewey'* in Anschluss
an William James’ »Die Vielfalt der religiosen Erfahrung«'*entwickelt
hat. Dabei erscheint das Religiose mit Dewey weniger als spezifische
Art von experience® denn als adjustment'® hin zu einer epistemischen
Perspektive, die simtliche Erfahrungen in einem anderen Licht erschei-
nen lasst als zuvor. Religiositit darf vor diesem Hintergrund nicht mit
einem spezifischen Glaubensinhalt verwechselt werden, sondern muss
als die Ermoglichung einer besonderen Erfahrungsqualitat gesehen wer-
den, welche das Erleben, die Wahrnehmung und die Reflexion in einer
besonderen Weise rahmen und verstehen lasst.!” Religiositat zielt damit
auf ein besonderes Selbst- und Weltverhiltnis, innerhalb dessen die Be-
ziehung zur Welt in einer allumfassenden Perspektive erscheint. Das ad-
justment steht dementsprechend nicht blofs fur verdnderte Sinndeutung
oder Sinnauslegung, sondern vielmehr fiir eine veranderte epistemische
Haltung gegentiiber der Welt.

Diese Veranderung ist nach Dewey jedoch nur durch eine »imagina-
tive projection« moglich,'® innerhalb der sich das Selbst mit den wech-
selnden Szenen der Welterfahrung in einer jeweils spezifischen Weise
uber eine »imaginative totality« in Beziehung setzen kann, die ihm als

13 Dewey (1986).

14 James (1997 [r901]).

15 Wir bleiben hier im Sinne des Pragmatismus bei dem englischen Begriff expe-
rience, der im Gegensatz zum deutschen Begriff der Erfahrung mehr die dyna-
mische Erfahrungsqualitit und weniger die reflexive Aneignung des Erfahrenen
ausdriickt.

16 Der englische Begriff adjustment steht hier sowohl fiir Adaptierung als auch fiir
eine neue Wertausrichtung, in der dann die einzelnen Erfahrungen erscheinen
bzw. Sinn ergeben. Deweys adjustment erscheint damit mehr als nur eine Ein-
stellung, sondern steht fiir eine Haltung zu den alltiglichen Lebenserfahrungen.

17 Dewey (1986, 9).

18 Ders. 14.

90

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

RELIGIOSE PRAXEN ALS POLYKONTEXTURALE LAGERUNGEN

spirituelles Universum erscheint.!” Nur so lasst sich Transzendenz in Im-
manenz einfithren, namlich als immanent vollzogene Perspektive auf die
Welt. Insbesondere im Kontext der Bedingungen der Moderne, die sich
durch eine Vielzahl inkommensurabler Reflexionsperspektiven auszeich-
net, beruht ein solches adjustment auf einem komplexen Arrangement,
das Geltungsanspriiche situativ ein- und ausklammern lasst. Nach der
spirituellen Transformation ist ein Mensch zwar nicht mehr derselbe wie
zuvor, aber er hat weiterhin in einer modernen Welt zu agieren, in der
beispielsweise weiterhin wissenschaftliche Rationalitdtsvorstellungen
herrschen. Aus einer praxistheoretischen Perspektive muss ein solches,
mehr oder weniger subtiles Arrangement der Perspektiven immer wieder
von Neuem hergestellt werden, es bedarf also einer kontinuierlichen Pra-
xis, welche die hiermit verbundenen Rahmungen reaktualisieren lasst.
Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wie sich die Selbst- und
Weltverhiltnisse und die Transformation im religiosen adjustment ana-
lytisch in angemessener Weise fassen lassen. Aus dem Pragmatismus
konnen wir zunichst lernen, dass das Selbst wesentlich weiter zu fas-
sen ist als reflexive Selbstvergewisserung. Mit Dewey kann es als Fluss
von experience gesehen werden, die sich aus der Interaktion eines Orga-
nismus mit seiner Umwelt ergibt und in der »(zunachst) nicht zwischen
Subjekt und Objekt unterschieden [wird]; die Subjekt-Objekt-Positionen
bleiben auf der primaren, vorreflexiven Ebene der experience also ver-
schwommen. Erst in einer Reflexion auf diese experience konnen der-
lei Unterscheidungen getroffen werden«.?* Genau hier setzt auch Meads
Unterscheidung zwischen I und me an. Ersteres bezeichnet das »amor-
phe, unorganisierte Gebiet« der experience, wihrend Letzteres die ty-
pisierende »Ubertragung aus dem Gebiet sozialer Objekte« auf den in-
neren Erfahrungsfluss benennt.? Das, was wir mit Schiitz als Handlung
bzw. als Erfahrung begreifen,? ist in diesem Kontext nur der bewusste
Teil eines umfassenderen Weltbezuges. Dies wird insbesondere am Prob-
lem der Interaktion deutlich, denn nach Nohl interagieren in der Begeg-
nung zwischen zwei Menschen zwei leibliche Vollziige, also »stets deren
»I’s, wihrend diese Interaktion wiederum« im Bewusstsein nur »auf der
Ebene der >me’s< reprasentiert werden kann«. Hiermit wird auch denk-
bar, dass mehrere »I’s< so untereinander interagieren, dass sie der >me’s<

19 »The self is always directed toward something beyond itself and so its own uni-
fication depends upon the idea of the integration of the shifting scenes of the
world into that imaginative totality we call the Universe« (Dewey 1986, 14).
Dem Pragmatismus folgend wiirde dieser »shift« zu einer religiosen Weltsicht zu-
dem mit einem »better adjustment in life and its conditions« einhergehen (S.11).

20 Nohl (2006, 83).

21 Mead (1980, 239).

22 Schiitz (1981).

91

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

nicht bediirfen«.”® Man denke beispielsweise an spontane, kollektive
Handlungspraktiken oder aber auch an rituelle Formen der Vergemein-
schaftung, wie sie vielfach in buddhistischen Schulungskontexten anzu-
treffen sind. So darf etwa, wie Pagis aufgezeigt hat, das stille meditati-
ve Sitzen keineswegs als sozialfreier Raum verstanden werden, da sich
die schweigenden Praktizierenden sehr wohl in Hinblick auf ihre leibli-
chen Ausdrucksformen wahrnehmen und nonverbal aufeinander bezie-
hen.? Dadurch kann wiederum eine besondere Qualitat der Erfahrung
von Stille und Frieden evoziert werden. Gerade hier treffen wir auf For-
men der Kollektivitit und Vergemeinschaftung, die ein >Wir< als Erfah-
rungsraum generieren lassen, der dann spiter — wie auch immer — refle-
xiv angeeignet werden kann.

Da der Pragmatismus jedoch weiterhin akteurs- bzw. handlungsthe-
oretischen Perspektiven verhaftet bleibt, lasst sich Kollektivitat als ei-
genstiandiger Erfahrungsraum in diesem Rahmen nicht so recht fassen.
Ebenso lassen sich abstrakte Reflexionsperspektiven, die nicht ans Indi-
viduum gebunden sind Latour wiirde hier von »Existenzweisen« spre-
chen? —, nicht als eigenstindige epistemische Perspektiven beschreiben,
wenngleich dies fiir das Verstandnis religioser Praxen von zentraler Be-
deutung ist. Denn wenn Transzendenz als nicht phinomenal zugingli-
che Sphire im Sinne eines adjustment die Welt integriert, muss ebendiese
Transzendenz in die Welt integriert werden als auch in die Welt integ-
riert sein. Sie ist sozial, organisational, psychisch und gemeinschaftlich
eingebettet und verkorpert, auch wenn ihr in dieser Welt (also in der Im-
manenz) kein ontischer Platz zugewiesen kann. Zugleich ist die religi-
Ose Praxis mit unterschiedlichen Rationalititen konfrontiert (z.B. Wis-
senschaft und Politik), denen sie sich nicht einfach entziehen kann. Sie
muss es also schaffen, in der Immanenz Transzendenz zu finden und die
Immanenz in Transzendenz zu tiberfithren — ohne jedoch die Immanenz
im Sinne einer religiosen Einheitssemantik vollstindig unterwerfen zu
konnen. Denn gerade diese Ambivalenz zeichnet Religiositat in einer in-
dividualisierten Moderne aus.

Reflexionslogische Erweiterung

Wie deutlich geworden sein sollte, liefert der Pragmatismus wichtige
Hinweise dafiir, wie sich die religiose Sinn- und Wissensgenese verste-
hen und rekonstruieren ldsst. Die Position bleibt jedoch in Hinblick auf
mehrere wichtige Fragen ergianzungsbediirftig. Zunachst ergibt sich mit
Bruno Latour das Desiderat einer empirischen Metaphysik,* also die

23 Nohl (2006, 185).
24 Pagis (2014).

25 Latour (2014).

26 Latour (2007).

92

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

RELIGIOSE PRAXEN ALS POLYKONTEXTURALE LAGERUNGEN

Frage, wie in komplexen Praxen Seinsverhaltnisse, also ontologische Ge-
wissheiten, situativ auf-, ab- und umgebaut werden kénnen, um sich zu
einem mehr oder weniger bestandigen Gesamtarrangement zu verweben.
Zudem bedarf es einer Konzeption, die nicht nur seinslogisch argumen-
tiert — und sei es nur mit der Positivitit des »stream of consciousness«?*’
—, sondern auch sogenannte negativsprachliche Referenzen als Reflexi-
onsperspektiven zuldsst, d.h. Referenzen auf etwas, das dem Sein bzw.
der phanomenalen Erfahrung nicht zugdnglich ist, aber dennoch als Re-
flexion wirksam in das Sein eintreten kann.?® Erst hierdurch wird es
moglich, auch abstrakten Entitdten — wie Gott, den transzendenten Bud-
dhas, Nirvana als dem positivsprachlich nicht erreichbaren Heilsziel des
Buddhismus oder auch der »Wahrheit« der Wissenschaft — Wirkmach-
tigkeit zuzugestehen, ohne sie dabei in simplifizierender Form auf Zei-
chen oder Symbole reduzieren zu miissen. Nicht zuletzt ist von der Ko-
prasenz unterschiedlicher logischer Riume auszugehen, also davon, dass
in der menschlichen Praxis unterschiedliche Reflexionsperspektiven ko-
existieren, ohne dass diese logisch ineinander tibergefiihrt werden miis-
sen. So kann etwa eine Person ihre wissenschaftliche Haltung des Zwei-
fels auch dann beibehalten, wenn sie im Glauben Gewissheit fiihlt, oder
sie kann eine Verschmelzung mit dem Lama (dem spirituellen Lehrer im
tibetischen Buddhismus) empfinden und gleichzeitig eine Starkung der
eigenen Subjektivitat.

Ontologie ist untrennbar mit Logik, also mit der Frage nach Sein und
Nicht-Sein verbunden. Eine empirische Metaphysik, welche von multi-
plen logischen Raumen bzw. Existenzweisen ausgeht, benotigt das Re-
flexionsinstrument einer mehrwertigen Logik. Denn ohne diese kann es
letztlich nur ein Subjekt, also nur ein epistemisches Zentrum der Refle-
xion geben. Damit wiirden wir in der monadischen Struktur des Ich im
Sinne des deutschen Idealismus stecken bleiben,? die nur die Selbstrefe-
renz einer in den eigenen Konstruktionen verstrickten Identitat erkennen
lasst. Alteritat und Transzendenz konnten dann nicht jenseits der An-
eignung durch sprachliche Typisierungen gedacht werden.* Eine solche
Haltung wiirde aber dem metaphysischen Reichtum empirischer Ver-
hiltnisse, wie wir sie in vielen buddhistischen Praxen vorfinden, nicht
gerecht werden, zudem hier als soteriologisches Ziel explizit die Uber-
windung sprachlichen Sinns angestrebt wird.*

27 James (1890).

28 Siehe zur Bedeutung der Negativitit aus einer religionsphilosophischen Perspek-
tive fiir das Christentum Thomas Rentsch (2010).

29 Leibniz (1971 [1704]).

30 Hier ergibt sich eine deutliche Differenz zu dem Transzendenzbegriff bzw. den
Transzendenzen, von denen Luckmann (1991) spricht.

31 Dementsprechend kommt Luc Ferry (1997, 32) zu dem Schluss, dass der bud-
dhistische Heilsweg darauf abziele, »zu einer Weltsicht zu gelangen, in der die
Frage nach dem Sinn verschwindet«.

93

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

Aus diesem Grunde schlagen wir vor, die analytische Perspektive des
Pragmatismus mithilfe von Gotthard Giinthers Theorie der Polykontex-
turalitdt zu erweitern.

Kontexturen stehen im Sinne Gotthard Gunthers fiir Reflexionsver-
haltnisse, die jeweils einen spezifischen Selbst- und Weltbezug ausdrii-
cken und gestalten. Wie bereits im zweiten Kapitel dargestellt schlagt
die Einfuhrung einer Logik vor, die in der Lage ist, mit Mehrwertigkei-
ten zu arbeiten. Er entwirft hierfiir zunachst eine Stellenwertlogik®? und
baut diese dann zu einer Logik der Polykontexturalitit aus. Dabei ist
die grundlegende Uberlegung, dass in der klassischen zweiwertigen Lo-
gik mit der Operation der Negation ein Schritt angelegt ist, der tiber die
Zweiwertigkeit selbst hinausreicht: Durch die Axiomatik der klassischen
Logik, den Satz der Identitit, den Satz vom ausgeschlossenen Wider-
spruch und den Satz des ausgeschlossenen Dritten wird eine Umtausch-
relation zwischen p (p ist) und ~p (der Sachverhalt p ist nicht) etabliert,
in der beide Positionen durch die Differenz zu der je anderen bestimmt
sind. Einzig die Negation bildet sich selbst ab. Giinther weist darauf hin,
dass die Negation die Zweiwertigkeit nolens volens allein schon dadurch
transzendiert, dass sie diese als Umtauschrelation der Werte tiberhaupt
erst konstituiert, wenngleich innerhalb der Axiomatik die hiermit ver-
bundene Reflexionsbeziehung selbst nicht bestimmt wird.

Dementsprechend ist es die Negation, die fiir Giinther den Ausgangs-
punkt zum Aufbau einer mehrwertigen Logik bildet. Sie ist vor diesem
Hintergrund als transjunktionale Operation anzusehen, weil sie die Ein-
heit einer bestimmten Zweiwertigkeit als Kontextur erst konstituiert.
Indem jedoch der Blick auf diese Operation der Konstitution gerichtet
wird, wird diese gleichsam transzendiert und die Moglichkeit des Auf-
baus weiterer Kontexturen geschaffen. Die transjunktionale Operation
ist in diesem Sinne der Hinweis auf die jeweilige Beobachter/innenposi-
tion. Sie ermoglicht das Umschalten zwischen verschiedenen Kontextu-
ren als unterschiedlichen Orten der Reflexion.

Dartiber hinaus konnen mehrere einzelne Kontexturen eine gemeinsa-
me Metastruktur aufbauen. Ginther spricht hier von Verbundkontextu-
ren.® Als Minimalbedingung fiir eine solche Verbundkontextur wird die
Verschrankung dreier Elementarkontexturen genannt, wobei die dritte
Kontextur das Verhaltnis der anderen beiden Kontexturen zueinander
regelt. Wahrend die klassische philosophische Logik nur mit der aus-
schlieflenden Polaritit von Sein und Nicht-Sein arbeiten kann, lisst sich
mit Giunther die beispielsweise noch bei Sartre angelegte rigide Gegen-
uberstellung von Sein und Nichts iiberwinden,* um auf diesem Wege zu

32 Giinther (1976€, 137f.).
33 Ginther (1979a, T91ff.).
34 Sartre (2006).

94

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

RELIGIOSE PRAXEN ALS POLYKONTEXTURALE LAGERUNGEN

einer prozessualen und ontologischen Offenheit des Seins als primdrem
Datum der empirischen Analyse zu gelangen, welche die Moglichkeit
von Sein und Nicht-Sein umschliefSt.

Der Rekurs auf das Instrumentarium der Reflexionslogik stellt an die-
ser Stelle kein erkenntnistheoretisches oder erkenntnislogisches Glasper-
lenspiel dar, sondern dient vielmehr primar dazu, analytische Begrifflich-
keiten zur Verfiigung zu stellen, um den metaphysischen Reichtum der
Reflexionsverhiltnisse zeitgendssischer religioser Praxis aufschliefSen zu
konnen — oder um es mit Latour zu formulieren: »[W]enn man die Sozi-
alwissenschaften von den Reservoirs philosophischer Innovationen ab-
schneidet, dann ist das ein sicheres Rezept dafiir, dass niemand je die
philosophischen Innovationen gewohnlicher Akteure bemerken wird,
die oft tiber die professioneller Philosophen hinausgehen«.

Die religionswissenschaftliche Relevanz der Guintherschen Konzep-
tion wird etwa dann deutlich, wenn wir versuchen, die soteriologische
Rede des Buddhismus von nibbana (Pali, Sanskrit: nirvana) als dem de-
finiten Heilsziel zu verstehen. Nach der klassischen, zweiwertigen Seins-
logik ist nibbana die Negation von Sein, also Nichts, und in diesem Sin-
ne verwundert es nicht, dass der Pali-Begriff vielfach mit >Verléschenc
tbersetzt wurde und in der frithen europidischen Rezeption®* mit einer
depressiven Konnotation einherging. Diese Interpretation steht jedoch
in starkem Widerspruch zur Auffassung nahezu aller noch bestehenden
buddhistischen Schulen, die nibbana als etwas absolut Positives anse-
hen.”” Die soteriologische Bedeutung der Rede von nibbana erschlief3t
sich also nicht aus einer Seinslogik, entsprechend der die Negation von
Erfahrung und Bewusstsein mit Nicht-Bewusstsein und Tod gleichgesetzt
wird. Sie wird vielmehr aus der Perspektive einer Negativsprache ver-
standlich, in der die Negation iiber die zweiwertige Logik hinausweist,
das Nichts also nicht Nichts ist, sondern auf eine Transzendenz in einem
unbekannten Raum verweist. Erst die negativsprachliche Reflexion gibt
den Hinweis auf eine Reflexionsbeziehung, die in ein Arrangement miin-
den kann, in dem das Nicht-Existierende, das nicht Erscheinende und
nicht Vergehende, mit Transzendenz verbunden wird. Nur auf diese Wei-
se kann die soteriologische Rede des Buddhismus in der Praxis wirksam
werden. Denn sie erlaubt, in der interpretativen Aneignung zwischen den
zwei Weisen der Negation hin- und herzupendeln.®

35 Latour (2007, 91).

36 Man denke etwa an Schopenhauer (1986 [1859]).

37 Vgl. King (1964, 89f.).

38 Siehe ausfiihrlich unter dem Blickwinkel einer praxis- und kommunikationsthe-
oretischen Perspektive Vogd (2017a).

95

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY
Selbstverhdltnisse und das Problem des Todes

Daruber hinaus ldsst sich mit der Kontexturanalyse auch die Emergenz
der Subjekt-Objekt-Dichotomie, von der sowohl Dewey als auch Mead
spricht, analytisch genauer fassen. Das >Ich« steht zunachst fir ein ein-
faches Reflexionsverhiltnis, namlich die Reflexion des >Es< durch das
»Ich¢, wobei sich das Subjekt qua Reflexion einer Welt gegentiberstellt.
Einhergehend mit der Etablierung dieser Beziehung wird eine Kontextur
eroffnet, d.h. ein epistemisches Zentrum, das iiber eine Ontologie ver-
figt, denn das auf diese Weise konstituierte Subjekt ist nicht nur Welt,
sondern verhilt sich zur Welt. Mit der Entstehung einer solchen Mono-
kontextur tritt zugleich die Moglichkeit des Todes auf, also der reflexi-
onslogisch zwingende Schluss, dass es eine Welt geben kann, in der das
»Ich< nicht mehr ist. Das mit der Projektion eroffnete Reflexionsverhalt-
nis generiert also die Moglichkeit der Negation. Diese kann jedoch im
Kontext einer soteriologischen Kommunikation wiederum als Negation
der Alternative von Sein und Nicht-Sein im Sinne von Transzendenz in
einem offen Raum verstanden werden.

Sobald wir aber die Sphire des Sozialen betreten, also ein >Alter Ego«
in Rechnung stellen, erscheint die Welt als eine polykontexturale Welt.
Wihrend das >Ich-Es«Verhiltnis die Beziehung eines Subjekts zu einem
objektivierbaren Gegenstand bedeutet und dementsprechend eine einfa-
che Kontextur bildet, stellt sich die Sachlage beim >Ich-Du<-Verhaltnis
anders dar: Hinter dem >Duc steht im wechselseitigen Austauschverhilt-
nis ein anderes >Ich¢, das eine eigene Subjekt-Objekt-Relation — und da-
mit eine eigene Kontextur mit einer eigenen Ontologie — ausbildet. Da
die phanomenale Perspektive des »Du< aus der Monokontextur des >Ich«
heraus nicht erreichbar ist, fugt die Reflexion des >Duc« der eigenen Wirk-
lichkeit etwas hinzu, was durch die Spiegelung von Sein im Subjekt nicht
gedeckt ist.

Zur fremden Subjektivitdt besteht kein ZugDementsprechend sind
transjunktionale Operationen der Relationierung unterschiedlicher Kon-
texturen nicht in einem zwingenden Seinsverhiltnis gefangen. Die Re-
flexion kann das Verhiltnis anderer Kontexturen konfigurieren, indem
bestimmte Reflexionsverhiltnisse affirmiert, andere abgeblendet oder
zuriickgewiesen, also partiell oder vollstandig rejiziert werden konnen.
Transjunktionale Operationen er6ffnen hiermit eine differenzierte Ana-
lyseperspektive auf das, was in den Religionswissenschaften tiblicher-
weise unter dem Verhiltnis von Immanenz und Transzendenz gefasst
wird. Dieses Verhaltnis erscheint jetzt nimlich immanent als eine Refle-
xionspraxis, die jedoch auf Werte zugreift, die positivsprachlich nicht zu-
ganglich sind (dies ist wie gesagt schon beim Alter Ego der Fall).

96

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

RELIGIOSE PRAXEN ALS POLYKONTEXTURALE LAGERUNGEN
Leib, Gemeinschaft und Gesellschaft

Da hier nun spirituelle bzw. religiose Transformationsprozesse aus ei-
ner polykontexturalen Perspektive analysiert werden sollen, sind einige
Formen moglicher Relationierung genauer anzuschauen, und zwar die
Verhiltnisse von >Ich< und Koérper, von >Ich< und Gemeinschaft sowie
von »Ich< und Gesellschaft, die im Folgenden kurz aufgegriffen werden.
Schon die Leiblichkeit stellt — wie in den Eingangskapiteln in Referenz
auf Merleau-Ponty ausfiihrlich aufgezeigt wurde — keine logische Ein-
heit dar, sondern lasst sich als Verbundkontextur begreifen. Dies wird
mit Blick auf die Dynamik der Reflexion >einen Korper haben<und >Leib
sein< deutlich. Das Bewusstsein kann sich mit seinem Korper identisch
und nicht-identisch fithlen, was durch die Sprache als sozial angeliefer-
ten Sinn in nicht trivialer Weise moderiert wird. Einerseits »schnappen«
die Dramen, welche die Worte spinnen, in den »Korper hinein«, ohne
dass sich ein Selbst dagegen wehren konnte.* Andererseits werden im
»Innen-Sprechen«, also im inneren Dialog des Denkens, die gleichen
psychomotorischen Pfade benutzt wie in den Vollziigen der menschli-
chen Interaktion.* Demnach wird auch die Nichtidentifikation mit der
eigenen Leiblichkeit subjektiv empfunden. Auch das Bewusstsein zeigt
sich hier also als Differenzstruktur eines tibergreifenden polykontextu-
ralen Arrangements.

Daneben ist auch das Verhiltnis von >Ich< und Gemeinschaft als ein
polykontextural gelagertes zu begreifen. Es geht hier namlich um ein
vorreflexives >Wir< im Sinne einer Vergemeinschaftung, die jedoch wie-
derum reflexiv angeeignet und relationiert werden kann. Man wird von
der Gruppenstimmung affiziert, wodurch man sich in Folge hierzu af-
firmierend oder distanzierend verhalten kann. Im Sinne von Mead wird
sich hier Sozialisation nicht nur auf der Ebene von me-me, sondern auch
von I-I und der Verschriankung dieser Ebenen abspielen.*!

Ferner gilt es, die kommunikativen Reflexionsverhiltnisse der Gesell-
schaft starker zu betonen als es praxistheoretische oder pragmatistische
Perspektiven tiblicherweise nahelegen. So bilden Wissenschaft, Medizin,
Religion etc. jeweils eigenstindige kommunikative Kontexturen, wel-
che wiederum das Verhiltnis anderer Kontexturen moderieren. Daher
konnen beispielsweise jeweils religiose Transzendenz, wissenschaftliche
Wahrheitsanspriiche und medizinisch gepragte Ontologien strukturie-
rend und relationierend in die Beziehung eines Menschen zu sich selbst,
zu anderen Menschen und zur Welt eintreten. Im Gegensatz zu den leib-
lich verankerten >Ich-Du«Kontexturen (man fiihlt sich selbst und kann

39 Merleau-Ponty (1974, 275).
40 Vgl. Fuchs (207104, 91ff.).
41 Mead (1980).

97

19.01.2026, 10:11:28.


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

die andere/den anderen sehen und betasten) erscheinen diese Kontextu-
ren als a-sinnliche Abstrakta. Doch obwohl sie als Reflexionsverhalt-
nisse unkorperliche Referenzen darstellen, sind sie als wirkmachtig und
damit real zu betrachten, weil sie ordnend auf andere Prozesse einwir-
ken. In diesem Sinne konnen auch Geister, Imaginationen und andere
Phantasmen aus den »Coda speculativa«* der Religionen und der Phi-
losophie an gefiihlter Realitdt gewinnen, namlich dann, wenn diese Re-
flexionsperspektiven in der Kommunikation evoziert und durch andere
Reflexionsverhiltnisse stabilisiert werden.®

Arrangements aus Praxis, Glauben und Erleben

Dies leitet zur eigentlichen Fragestellung unserer Studie hin, denn mit
dem Gesagten verfligen wir nun tiber einen hinreichend elaborierten ana-
lytischen Begriffsapparat, um den metaphysischen Reichtum zeitgenos-
sischer buddhistischer Praxen aufschliefSen zu konnen. Wie konnen reli-
giose Haltungen und religioses Wissen durch konkrete Praxen innerhalb
konkreter Institutionen einer buddhistischen Schule generiert werden?
Wie verlauft dabei die Beziehung von Praxis und Reflexion? Wie entwi-
ckeln und verdndern sich die Selbst- und Weltverhiltnisse innerhalb ei-
ner religiosen Transformation? Dies sind die Fragen, die in der im Fol-
genden berichteten Studie im Vordergrund stehen.

Rekonstruktion der Phowa Praxis

Paradigmatisch lassen sich die oben benannten Prozesse besonders gut
an Beispielen religioser Praxisformen aufzeigen, die einerseits aufgrund
der kulturellen Ferne der verwendeten Symbolik unvertraut, moglicher-
weise sogar abstrus erscheinen mogen, die aber andererseits von Men-
schen ausgeiibt werden, die wegen ihrer kulturellen Pragung als typi-
sche Vertreter/innen einer modernen, westlichen Sozialisation angesehen
werden konnen. Deshalb bieten die in vielen ihrer Praktiken zunédchst

42 Fuchs (20104, 287ff.).

43 Aus religionsanthropologischer Perspektive hat insbesondere Boyer (2004,
276ff.) aufgezeigt, wie sich hierbei unterschiedliche Sinnesmodalititen und ko-
gnitive Prozesse verschrinken. Solche Dualititen in Bezug auf das Verhiltnis
von Geist und Korper konnen nicht nur in der Begegnung mit anderen (etwa
in Erfahrung der Prisenz verstorbener, ehemals nahestehender Menschen), son-
dern auch in Bezug auf das eigene Selbst erfahren werden. Dies ist beispielswei-
se in der Moglichkeit der “Out-of-Body-Experience” angelegt, die erlebt werden
kann, wenn die sinnliche Reprisentation des eigenen Korpers auf zwei Sinnes-
modalititen verteilt wird, die sich voneinander dissoziieren, um dann wiederum
zu einem spezifischen metaphysischen Arrangement verwoben zu werden (vgl.
Metzinger 2005).

98

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS AUS PRAXIS, GLAUBEN UND ERLEBEN

recht fremd anmutenden, doch seit gut 30 Jahren im Westen zunehmend
Verbreitung findenden Schulen des tibetischen Buddhismus einen guten
Startpunkt fiir die Rekonstruktion der Genese und Stabilisierung religi-
oser Orientierungen. Interessant sind hierbei vor allem religiose Formen,
die aufgrund der verwendeten Praxen und Zeichen sowie der Kosmolo-
gie, in die diese eingebettet sind, stark von den Konzeptionen der christ-
lichen Religionen abweichen.

In einigen Schulen des tibetischen Buddhismus, insbesondere bei den
Kagytipa und Nyingmapa,* wird die sogenannte Phowa-Meditation ge-
lehrt — auch als » Bewusstseinsiibertragung« oder »Praxis des bewussten
Sterbens« bekannt.* Hierdurch sollen Praktizierende als Vorbereitung
auf den Tod schon zu Lebzeiten einen erfolgreichen Sterbeprozess erler-
nen, der dann zu einer glicklichen Wiedergeburt in der Einflusssphare
des transzendenten Buddhas Amitbha* fiihre. Dadurch sei die kunftige
Erlosung garantiert. Dariiber hinaus sollen sehr erfahrene Praktizieren-
de in der Lage sein, bereits verstorbene Menschen tber in der Phowa-
Praxis realisierte >Astralprojektion« in eine >segensreiche Wiedergeburt«
zu begleiten.¥

Insbesondere die Vertreter/innen der Kagyii-Schule verweisen als Be-
weis fiir den erfolgreichen Vollzug dieser Praxis auf korperlich sichtbare
Zeichen, die sich nicht nur in den Reliquien kompetenter Praktizieren-
der zeigen wiirden, sondern bereits bei lebenden Praktizierenden. Nach
deren erfolgreichem Vollzug der Praxis zeige sich etwa ein Blutstrop-
fen an der Fontanelle als vermeintlicher Austrittstelle des Bewusstseins.

Im Kontext des westlichen Buddhismus ist die Phowa-Praxis vor allem
durch zwei, mittlerweile in Europa und Amerika recht weit verbreitete
Gruppen bekannt geworden. In >Rigpa<, 1979 durch Sogyal Rinpoche
gegrundet, wird eine niederschwellig erlernbare Visualisierungsiibung

44 Der tibetische Buddhismus ist traditionellerweise in vier grofse Schulen aufge-
teilt, die dann jeweils tiber ihre eigenen Lehrtraditionen verfiigen, im Einzelnen
die Kagylipa, die Nyngmapa, die Gelugpa und die Sakyapa.

45 Seegers (2013, 273).

46 Der Buddha Amitbha spielt im tibetischen Buddhismus eine grofle Rolle, da er
als Urbuddha (Adibuddha) gilt und den Zugang zum sogenannten >Reinen Land«
gewdhrt. Mithilfe der Phowa-Praktiken wird von den Anhinger/innen versucht,
hier Zugang zu erlangen, um schliefSlich im >Buddhafeld« (sankr.: buddhaketra)
wiedergeboren zu werden.

47 Das tibetische Phowa schliefit einerseits an den seit dem 5. Jahrhundert in Ost-
asien weit verbreiteten Amitbha-Buddhismus an, andererseits an Konzepte und
Praxen des yogischen Tantrismus, insbesondere an die Vorstellung der Existenz
von subtilen Energiekanilen, tiber die sich die mannlichen und weiblichen Es-
senzen vereinigen lassen, um durch entsprechende Ubung des Bewusstseins ge-
zielt astrale Sphiren aussenden bzw. ausschleudern< zu konnen. Siehe zu der
Verbindung von Yoga und dem tantrischen Buddhismus bereits Mircea Eliade
(1988, Kapitel V).

99

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

gelehrt, die von den Praktizierenden unter anderem im Sinne einer spi-
rituellen Sterbebegleitung genutzt werden kann. Der 1972 von Ole und
Hannah Nydhal gegriindete Diamantweg-Buddhismus hat seinen Schii-
ler/innen dariiberhinaus Phowa-Intensivkurse angeboten, deren Erfolg
schlieSlich auch anhand der oben formulierten Zeichen sichtbar werde.

Die Phowa-Praxis kann hiermit als eine besondere Form des doing re-
ligion angesehen werden, mittels der sich der Tod als die schlechterdings
unzugangliche Negativitat des Lebens als spirituelle Ressource im dies-
seitigen Leben aneignen ldsst. Von einem religionssoziologischen Stand-
punkt aus erscheint vor allem der Blick auf die zweite Schule reizvoll,
denn wir treffen hier auf eine besondere Form der Verschrankung von
spirituellen Lehren mit den entsprechenden Reflexionsangeboten, von
Visualisierungen, intensiven korperorientierten Ubungen, Gruppenpro-
zessen, psychischen Erlebnissen und korperlichen Evidenzen.

Im Sinne der zuvor entwickelten Analyseperspektive stellen sich vor-
nehmlich folgende Fragen:

e Wie generiert die Phowa-Praxis im Sinne eines praktischen Vollzugs
die spirituellen Evidenzen, welche eben jene Praxis erst plausibili-
sieren und institutionalisieren lassen (doing religion wiirde hiermit
immer auch mit doing ontology einhergehen).

*  Wie gestaltet sich die Genese und Etablierung dieser metaphysischen
Haltungen tber einen Zeitraum hinweg?

e Wie wird der Zweifel an der religiosen Form beruhigt bzw. wie ver-
zahnen sich die Evidenzen des Glaubens mit der in unserer Kultur
dominanten realistischen Weltsicht?

o Auf welche Weise verandert sich durch die religiose Praxis die Sze-
nerie bzw. das Arrangement der Selbst- und Weltverhaltnisse, und
wie kann sich das moderne individualisierte Selbst in diesem Arran-
gement in produktiver Weise wiederfinden?

e Wie wird ein solches, unter modernen Verhiltnissen immer auch an-
zweifelbares Arrangement etabliert und auf Dauer gestellt?

Die in diesem Beitrag rekonstruierte Phowa-Meditation stellt selbstver-
standlich nur eine spezielle, nur in dieser Schule verbreitete Praxisform
dar. Allerdings ist sie ein typischer Fall dafiir, wie im tibetischen Buddhis-
mus das Verhiltnis von Immanenz und Transzendenz konzipiert wird.
Vor diesem Hintergrund sind die Analysen von tibergreifendem religi-
onswissenschaftlichem Interesse, da in einer praxistheoretischen Pers-
pektive die Form bzw. die Reproduktion der hiermit einhergehenden
Reflexionsverhiltnisse rekonstruiert wird.

Die hier dargestellte Studie entstammt einem grofSeren Forschungs-
projekt, das sich zum Ziel gesetzt hat, am Beispiel von sechs unterschied-
lichen, im Westen vertretenen buddhistischen Schulen deren spezifische

I00

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS AUS PRAXIS, GLAUBEN UND ERLEBEN

Formen der Praxis und Sinngenese zu rekonstruieren.*® Im Sinne ei-
ner mehrfachen komparativen Analyse wird dabei einerseits die Ent-
wicklungsdimension beachtet, d.h. es werden sowohl Novizen/innen
wie auch mafSig bzw. existenziell engagierte Praktizierende®, aber auch
Langzeitpraktizierende und Lehrer/innen sowie Drop-outs aus den je-
weiligen Schulen einbezogen. Andererseits werden unterschiedliche Tra-
ditionen berticksichtigt; im Sample sind jeweils zwei Schulen aus dem
Theravda-, Zen- und tibetischen Buddhismus vertreten.*

Im Folgenden wird nach einer kurzen Schilderung des Kurs-Settings
zunichst der Bericht einer Schiilerin dargestellt, die nur einen Phowa-
Kurs besucht hat, um und daran anschliefSend den Fall einer Langzeit-
praktizierenden ausfihrlicher zu analysieren, die auf den Phowa-Kurs
als zentrales Initiationserlebnis zuriickblickt. AbschliefSend werden ei-
nige Sequenzen aus dem Interview mit Lama Ole Nydahl vorgestellt.
Die drei Beispiele stehen damit fiir unterschiedliche Modi der Affizie-
rung, Distanzierung und Kontextualisierung gegeniiber den impliziten
und expliziten Gehalten des Phowa-Kurses.” Dies entspricht der Ent-
wicklungstypik einer zunehmenden Aneignung der buddhistischen Pra-
xis von Anfinger/innen im ersten Kurs bis hin zur Identifikation mit
eben dieser Praxis in der Meister/innenschaft.

Die Darstellung der Interviewinterpretation folgt in der Regel dem
Muster:>

e zusammenfassende formulierende Interpretation,
e Interviewprotokoll,

48 Das Projekt wird unter dem Titel »Buddhismus im Westen« von der Deutschen
Forschungsgemeinschaft von April 2013 bis Juli 2016 gefordert. Siehe als erste
umfassendere Monografie aus dem Projekt Vogd und Harth (2015).

49 Unter existenziellem Engagement wird hier eine Haltung verstanden, entspre-
chend der die buddhistische Praxis zur Zeit der Austibung so bedeutsam ist, dass
sie nahezu als zentrales, wenn nicht gar als das wichtigste Element im eigenen
Leben gesehen wird.

50 Insgesamt wurden mehr als 120 Einzelinterviews und 1o Gruppendiskussionen
gefiihrt, jeweils verteilt auf die sechs untersuchten Schulen. Die Interviews ha-
ben durchschnittlich eine Liange von etwa 9o Minuten. Das kiirzeste Interview
dauerte 35 Minuten, das lingste knapp 4 Stunden. In einzelnen Fillen wurden
Nachinterviews gefithrt, um tiber interessante Aspekte zusitzlichen Aufschluss
zu erhalten. Siehe zu weiteren Fragen des Untersuchungsdesigns, der verwende-
ten Methoden sowie zu weiteren Ergebnissen Vogd & Harth (2015).

51 Interessanterweise zeigte sich fiir die in diesem Beitrag behandelte Fragestellung
keine Differenz zwischen Aussteiger/innen und den in der Schule verbleibenden
Akteur/innen im Hinblick auf die Reflexion ihrer meditativen Praxis. Daher ver-
zichten wir hier aus Griinden der Redundanz auf die Darstellung eines Drop-
outs.

52 Siehe zu einer ausfiihrlichen Darstellung der Analysemethodik Vogd et al.
(2015, Abschnitt 3.3)

I0I

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

e reflektierende Interpretation sowie
e oof, eine Kontexturanalyse, welche die Relationen bzw. das Arran-
gement der Reflexionsperspektiven aufzeigt.

Setting der Kurse

Die Phowa-Kurse im Diamantweg-Buddhismus wurden bislang durch
einen Vortrag von Ole Nydahl eingeleitet,” der grundlegende Konzep-
te des tibetischen Buddhismus im Hinblick auf den folgenden Meditati-
onskurs reformuliert und tber einige Kursregeln informiert. In diesem
Rahmen wird unter anderem angekundigt, dass die Praktizierenden auf
unterschiedlichen Ebenen >Zeichen« erhalten werden. Zum einen wiir-
den auflere Zeichen erscheinen, die auf der Oberflache des Kopfes in
der Nihe der Fontanelle sichtbar sein wiirden, dort, wo das Bewusstsein
austrete. Manchmal sei es ein Riss in der Kopfhaut, manchmal sogar ein
Blutstropfen, oftmals aber nur ein kleiner Schorf. Auflerdem wird ange-
kiindigt, dass innere Zeichen im psychischen Erleben auftreten wiirden.
Diese wiirden sich zunichst in einer Vielzahl von Problemen, dann aber
in den Freuden der Reinigung und der Befreiung manifestieren. Zudem
werde der Lama im Positiven wie im Negativen als Projektionsfliche er-
scheinen. All dies sei in Ordnung und sogar ein Hinweis darauf, dass
die Meditationspraxis funktioniere und man einfach weitermachen solle.
SchlieSlich wiirden die Bemithungen darin miinden, die eigene Buddha-
natur zu erkennen, also zu erfahren, dass man den Buddha drauflen nur
deshalb sehen und visualisieren kann, weil man innerlich selbst schon
immer Buddha gewesen ist.**

Daruber hinaus werden die Schiiler/innen angewiesen, untereinander
nicht Gber ihre eigenen inneren Erfahrungen zu reden, da jede/r andere
Erfahrungen mache und durch das Vergleichen mit anderen die Medita-
tion — und damit der eigene spirituelle Fortschritt — empfindlich gestort
werden konne. Es durfe aber wahrend des Kurses tiber andere Dinge ge-
sprochen werden.

Der Vortrag bildet allein schon deshalb einen essenziellen Teil des
Kurses, da hier von einem signifikanten Anderen Erwartungen formu-
liert und kanalisiert werden, etwa das Auftreten von Zeichen, und die
individuelle Praxis damit in gewisser Weise vorstrukturiert wird. Der ei-
gentliche Kurs dauert in der Regel vier bis sieben Tage, wobei ein Tag
durch drei jeweils dreistiindige Meditationssitzungen strukturiert ist. In

53 Siehe als Beispiel den Einfiihrungsvortrag von Ole Nydahl am 23.7.1993 in Im-
menhausen bei Kassel: https://www.youtube.com/watch?v=FgZDoq1 V{NI [Da-
tum des Zugriffs: 9.12.2014].

54 Siehe als kompakte Einfihrung in die Phowa-Meditation des Diamantweg-Bud-
dhismus Nydahl (2011, 1996).

I02

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS AUS PRAXIS, GLAUBEN UND ERLEBEN

diesen Sitzungen wird eine bestimmte Visualisierung aufgebaut, die dar-
in miinden soll, das eigene Bewusstsein tiber dem Kopf mit dem Buddha
Amitbha zu verschmelzen. Diese Ubung ist mit der Rezitation eines spe-
zifischen Mantra®® verbunden, das in einen bestimmten Schliissellaut ein-
miindet und mit einem eindriicklichen Sprech- und Atemrhythmus ein-
hergeht. Schiiler/innen, die zum ersten Mal einen Phowa-Kurs besuchen,
werden angewiesen, im vorderen Bereich zu sitzen, also zwischen der
Biithne, auf welcher der Lama sitzt, der die Ubung instruiert und orches-
triert, und dem hinteren Bereich des Raumes, in dem die bereits erfahre-
nen Schiiler/innen sitzen. Da die Veranstaltungen oftmals mit 2.000 bis
3.000 Schiiler/innen durchgefuhrt werden, entsteht allein schon durch
die Menge der Praktizierenden eine eindrucksvolle Gruppendynamik.

Im letzten Drittel des Kurses geht der Lehrer durch die Reihen der
Meditierenden und untersucht mit seinem Team die Kopfe der Prakti-
zierenden. Nach eigener Darstellung® werden bei nahezu allen neuen
Schiiler/innen dufSere Zeichen gefunden, die auf eine erfolgreiche Phowa-
Meditation hinweisen wiirden.

Nicht zuletzt wird wihrend des Vortrags und wihrend des Kurses ver-
mittelt, dass die Phowa-Praxis auch genutzt werden kann, um verstor-
bene Angehorige und Freund/innen nach deren Tod in eine Wiederge-
burt begleiten zu konnen. Zudem kénnen tibetische Lamas, aber auch
Ole Nydahl selbst, gebeten werden, den Verstorbenen ihrerseits zu be-
gleiten. Die in dem Phowa-Kurs vermittelte Meditation erscheint da-
mit gleichsam als eine universell anwendbare spirituelle Technik, um
mit dem eigenen wie auch mit dem Tode eines anderen Menschen um-
gehen zu konnen.

Mit der Phowa-Praxis des Diamantweg-Buddhismus treffen wir also
auf ein Setting bzw. Arrangement verschiedener Aspekte. Wir finden ei-
nen fiir den Ubungsweg signifikanten und zugleich charismatischen Leh-
rer, eine Gemeinschaft von Praktizierenden, eine hochspezifische korper-
orientierte Praxis der Imagination, als Massenveranstaltung organisierte
Kurse sowie die religiosen Konzepte des tibetischen Buddhismus. Zwar
ist die Phowa-Praxis eingebettet in die traditionelle spirituelle Kosmo-
logie des tibetischen Buddhismus, diese wird jedoch durch verschiede-
ne Publikationen bundesdeutscher Buddhist/innen zunehmend auch ins
Deutsche »iibersetzt< und somit gewissermafSen auch mehr und mehr eu-
ropdisiert.

Damit kommen wir zu der Frage, wie sich die genannten Aspekte in
der Praxis und Reflexion westlicher Adept/innen verzahnen. Wir begin-

55 Mantren sind Worter und Silben, die mit entsprechender Bedeutung aufgeladen
sind und laut oder in Gedanken rezitiert werden.

56 So etwa auf der Webseite des Europe Centers, wo viele der Phowa-Kurse abge-
halten werden: http://europe-center.org/ec-blog/de/2012/08/11/phowa-course-
with-lama-ole-nydahl/ [Datum des Zugriffs: 7.7.2015].

103

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

nen mit Frau Vera Schiller”, fur die der Kurs eine wichtige Bedeutung
bekommt, die jedoch nicht unbedingt als religios zu bezeichnen ist.

Vergemeinschaftung

Vera Schiller ist zum Zeitpunkt des Interviews 39 Jahre alt und mittler-
weile nicht mehr so fest mit dem Diamantweg-Buddhismus verbunden.
Auf Anregung von Bekannten und ihrer Lebensgefahrtin habe sie zwei
Jahre vor dem Interview einen Phowa-Kurs besucht.

Frau Schiller beschreibt, dass sie zunichst nicht gewusst habe, was sie
in dem Kurs erwarte. Anfangs habe sie das Sitzen auf dem Boden >ge-
stresst¢, dann sei sie aber mehr und mehr in die Meditationstibung hin-
eingekommen und schliefSlich habe sich die Sache auch »sehr gut ange-
fithlt«. Insbesondere die Gruppenatmosphire habe sie sehr berithrt und
sie verstehe seitdem auch, was die anderen Praktizierenden durch diese
Kurse gewinnen:

»Ich bin da hingefahren, mit ‘nem bisschen Ressentiments: Oh Gott, das
ist ja sechs Tage und ganz viel Meditation und du weifit nicht, was da
kommt. Die Idee bei dem Kurs ist ja auch, dass man inhaltlich nicht so
genau Bescheid weif$ vorher schon, was passiert. [...]* Und dhm dann
ging das so los und der erste Abend hat mich noch fiirchterlich gestresst,
auch so, weil es schon sehr, sehr eng war, gleich wieder/ man hatte wie-
der diese kleinen Plitzchen da nur und, und/ die Buddhisten sagen dann:
ja, das sind die ganz typischen Sachen und das geht alles wech, aber das
dhm ist fiir mich anders, also es kommt halt immer wieder, so eine, also
diese/ man sitzt auch die ganze Zeit dann immer auf dem Boden sitzen,
also es klingt alles so’n bisschen divenhaft, aber es, es hat mich einfach
gestresst. Und dann war ich dhm da irgendwie ab dem zweiten Tag und
da ging auch die eigentliche Phowa-Meditation los und da bin ich dann
irgendwie immer mehr reingekommen. Und ich kann gar nicht sagen,
was das war/ also das war aber irgendwie das war irgendwie, hat sich
sehr gut angefiihlt. Und das war auch so ’ne Gruppenatmosphire, die
mich irgendwie angesprochen hat. Und dhm ich hab’ auch was gesplirt
bei dieser Meditation, wobei ich das tiberhaupt nicht orten kann und
auch nicht ihm nicht benennen, oder beschreiben kann, aber das war/

57 Sowohl die Namen als auch manche Details in den folgenden Interviewanalysen
wurden zugunsten der Anonymitit der Interviewpartner/innen verdndert.

58 Die Interviews wurden in Anlehnung an Dresing und Pehl (2013) transkribiert.
Dabei wurde wortlich transkribiert, also nicht lautsprachlich oder zusammen-
fassend. Die Interpunktion wurde zugunsten der Lesbarkeit geglittet. Sinnabbrii-
che werden durch >/« gekennzeichnet, besonders betonte Worter oder Auflerungen
durch Grof$schreibung. Auslassungen wurden in eckige Klammern gesetzt. Non-
verbale AufSerungen der Interviewteilnehmer/innen (etwa Lachen. Pausen oder
Seufzen sowie Geriusche) werden beim Einsatz in Klammern notiert.

104

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS AUS PRAXIS, GLAUBEN UND ERLEBEN

also das hat mich da/ so hat mich das vorher noch nie beriihrt. Und ihm
da hatte ich das Gefiihl: Jetzt versteh’ ich, was die Leute haben und die
haben das anscheinend noch viel intensiver und auch in anderen Situa-
tionen bereits. Also ich glaube das WAR das genau.«

In Zusammenhang mit unserer Fragestellung erscheint in dieser Inter-
viewsequenz zundichst die zeitliche Verzahnung unterschiedlicher Aspek-
te und Erlebnisse interessant. Erst besteht ein gewisser Widerstand und
Zweifel gegeniiber dem Kursbesuch, da sie vorher nicht gewusst habe,
worauf sie sich bei dieser Veranstaltung einlassen wiirde. Vor diesem
Hintergrund mutet der Besuch eines solchen Kurses wie ein Abenteuer
an, dessen Rahmenhandlung zwar bekannt ist — es handelt sich um einen
Intensivkurs des tibetischen Buddhismus in der Technik des bewussten
Sterbens —, wobei jedoch die Einzelheiten des Ablaufs und die Bedeutung
fiir die Teilnehmerin unklar waren. Die hiermit verbundene Dramaturgie
des Sprungs ins Ungewisse wird von den Veranstalter/innen als intendiert
kommuniziert (»Die Idee bei dem Kurs ist ja auch, dass man inhaltlich
nicht so genau Bescheid weifs vorher schon, was passiert«). Der Besuch
eines solchen Kurses erscheint damit nolens volens vor dem Erwartungs-
horizont, dass etwas Besonderes, etwas Unerwartetes geschehen wird.

Allerdings erscheint die Praxis der Meditation im Beispiel zunachst als
eine eher unangenehme Anstrengung (»es hat mich einfach gestresst«).
Bei der Phowa-Praxis handelt es sich aber um eine Ubung, die sich iiber
die Zeit aneignen lasst. Frau Schiller wird mit ihr im zunehmenden Ver-
lauf vertraut und zudem assoziiert sie das Gelingen der Ubung mit po-
sitiven Gefiihlen, die wiederum mit Besonderheiten der Gruppenatmo-
sphire verbunden erscheinen (»das war irgendwie, hat sich sehr gut
angefiihlt. Und das war auch so ’ne Gruppenatmosphare, die mich ir-
gendwie angesprochen hat«). In Folge dieser Erfahrung kann Frau Schil-
ler auch auf einer gefithlsmafSigen Ebene nachvollziehen, warum andere
Meditierende diese Kurse wertschitzen (»da hatte ich das Gefiihl: Jetzt
versteh’ ich, was die Leute haben«). Reflexiv bzw. theoretisch scheint sie
diese Erfahrung jedoch nicht aneignen oder verorten zu konnen. In Er-
innerung bleibt allein das Wissen, wie nie zuvor emotional berithrt wor-
den zu sein (»wobei ich das tiberhaupt nicht orten kann und auch nicht
ahm nicht benennen, oder beschreiben kann, aber das war/ also das hat
mich da/ so hat mich das vorher noch nie beriihrt«).

In der folgenden Sequenz geht Frau Schiller auf die dufSeren und inne-
ren Zeichen ein, auf die hiermit einhergehenden Empfindungen und auf
die Identifizierung der dufSeren Zeichen durch Ole Nydahl:

»Ahm und dann haben sich auch echt so ’n paar Sachen aufgeldst. Also
so’n bisschen so dieses Gefiihl: Ich gehor’ nicht dazu und das, das ging
dann so langsam weg und bei diesem Phowa ist es ja auch so, da gibt
es ja dann auch so‘n dufSeres Zeichen, ich weif§ nicht, wie weit Sie da

105

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

schon drin sind, dieses, dieses, 'ne, also es 6ffnet sich *ne Stelle im Kopf
und da hab’ ich vorher auch: Das ist doch Blédsinn (lacht leicht) 'ne,
und dhm ich hab’ (schmunzelnd) tatsichlich wihrend dieser Meditati-
on schon was in der Richtung gespiirt/ wobei ich ja auch nie, man ja nie
weifs, was das, was das nun genau ist. Aber zhm und dann/ Ole kontrol-
liert ja dann auch die Kopfe und die anderen auch, ich hab’ das ja selber
nie gesehen, aber anscheinend war das ich hab’auch das Gefiihl: Klar,
da fiithl’ ich irgendwas, irgend so *ne Art Wunde oder so, aber dhm es
ist natiirlich schon diese Vorstellung das da bin ich vielleicht einfach zu
rational der Geist schiefSt letztendlich da raus und 6ffnet da was/ aber
anscheinend war das was bei mir. Und was sehr Eindeutiges sogar. Und
dhm das hat mich dann schon beschiftigt. So was, was ist das und, und
vielleicht ist ja diese/ ist DOCH irgendwas dran an dieser transzenden-
talen Ebene, transzendenten Ebene. «

Auf phanomenaler Ebene erscheint fir Frau Schiller vor allem die Veran-
derung der eigenen Gefiihle evident, was mit einer veranderten Selbstver-
ortung einhergeht. Zuvor hatte sie das Gefiihl, nicht so recht dazuzuge-
horen, doch dieses Gefiithl der Exklusion verschwindet mit zunehmender
Praxis (»so’n bisschen so dieses Gefiihl: Ich gehor’ nicht dazu und das,
das ging dann so langsam weg«). Gerade auch im Hinblick auf den an
anderer Stelle im Interview erlauterten biografischen Hintergrund von
Frau Schiller ist das neue, veranderte Gefiihl der Zugehorigkeit fur sie
in hohem MafSe signifikant.” Aus diesem Grund ist fur sie in der Tat
evident, dass im Verlauf dieses Kurses etwas Bedeutsames geschehen ist.

Interessant ist auch ihre Ausfiihrung zu dem dufSeren Zeichen. Der
Lama kontrolliert die Kopfe der Schiiler/innen und identifiziert das Zei-
chen. Frau Schiller selbst hat jedoch noch nie ein solches Zeichen gese-
hen. Es bleibt ihr dementsprechend nichts anderes tibrig, als dem Lama
zu glauben. Da aber das hiermit vermittelte Urteil nicht auf sinnlicher
Evidenz, sondern auf Kommunikation beruht, wird das Zeichen nicht
durch die unhintergehbare Unmittelbarkeit phinomenalen Erlebens va-
lidiert. Einerseits spiirt sie etwas, das mit dem dufSeren Zeichen assozi-
iert werden kann (»Klar, da fith’ ich irgendwas, irgend so *ne Art Wun-
de oder so«). Andererseits bleibt aber der Zweifel, ob sie sich dies nicht
doch einfach nur eingebildet habe (»da bin ich vielleicht einfach zu rati-
onal«), woraufhin sie zu einer Deutung wechselt, nach der anscheinend
doch irgendetwas Besonderes geschehen ist (»aber anscheinend war das
was bei mir«).

In Hinblick auf die in diesem Beitrag verfolgte Fragestellung ist ge-
rade die hier aufscheinende Ambivalenz von Bedeutung. Der durch den

59 Da Frau Schiller in einer gleichgeschlechtlichen Beziehung lebt, in der sie sich
bislang sehr exklusiv auf ihre Partnerin konzentrierte, ist das Gefiihl, (endlich)
auch in einem groferen sozialen Umfeld dazuzugehoren und Teil einer »span-
nenden« Gemeinschaft zu sein, fiir Frau Schiller in gewisser Weise neu.

106

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS AUS PRAXIS, GLAUBEN UND ERLEBEN

Lama kommunikativ vermittelte Konnex von inneren und dufleren Zei-
chen bleibt anzweifelbar, und dementsprechend pendelt Frau Schiller als
eine in rational-wissenschaftlichen Denkformen sozialisierte Personlich-
keit zwischen zwei Deutungen, was wiederum weitere Reflexionsprozes-
se anregt und die magische Kausalitit der Bewusstseinsiibertragung zu-
mindest in die Moglichkeit des Denkbaren rucken ldsst (»vielleicht ist
ja diese, ist DOCH irgendwas dran an dieser transzendentalen Ebene,
transzendenten Ebene«).

Letztlich bleibt aber allein das innere Erleben des starken Gefiihls der
Zugehorigkeit evident, ebenso wie die Praxis der Meditationsiibung sel-
ber, etwa die gemeinsame Rezitation der Mantren und die hiermit asso-
ziierte Gruppenatmosphire. Durch diese beiden generiert die tibetische
Meditationspraxis hier eine vorreflexive Evidenz. An diese Erfahrungen
konnen dann einige der Deutungsangebote des tibetischen Buddhismus
anschlieflen, wenngleich in Form einer Denkbewegung, die zwischen
Glauben und Zweifel oszilliert. Auf rationaler Ebene mogen zwar weiter-
hin Gedanken des Zweifels auftreten, aber auf Ebene der gefiithlten Praxis
ist der Konnex zwischen Zeichen, Kommunikation durch den Lama und
geflihltem Erleben weiterhin evident. Im doing religion entsteht also eine
erste Gewissheit. Der Besuch des Phowa-Kurses geht mit ersten Verdnde-
rungen der Selbst- und Weltbeziige von Frau Schiller einher.

Zu Beginn erscheint Frau Schiller die korperlich vollzogene Praxis
ebenso wie die Enge der Zwangsgemeinschaft problematisch. Hier tiber-
wiegt in der Praxis zunichst noch die Orientierung an der Form der Ich-
Du-Relation, ndmlich einerseits in der Beziehung zur Partnerin und an-
dererseits auch zum Lama, welcher die Praxis als Vorbild anleitet. Am
Ende steht hingegen die Vergemeinschaftung im Sinne einer emotional
positiv besetzten Ich-Wir-Relation. Der kollektive Vollzug der Rituale
und die hiermit verbundene Reflexion auf eine Gemeinschaft, der sich
Frau Schiller nun zugehorig empfindet, verschmelzen hier zu einer Ein-
heit. Diese ist allerdings kaum verbunden mit der Kosmologie des tibe-
tischen Buddhismus und den hiermit einhergehenden Reflexionsfiguren.
Der Prozess fiithrt zwar temporir zu einem adjustment im Sinne eines
neuen Selbst- und Weltverhiltnisses (nimlich indem sich Frau Schiller
wahrend des Kurses als Teil der Gemeinschaft empfinden kann), jedoch
nicht zu einer religiosen Sozialisation, die zugleich die Ontologie, d.h.
den reflexiven Weltbezug veriandert. Der tibetische Buddhismus mit sei-
nen Deutungsangeboten bleibt Frau Schiller noch fremd und dufSerlich.

Transformation

Miriam Kraft ist zum Zeitpunkt des Interviews 535 Jahre alt. 20 Jahre
zuvor hat sie sich dem tibetischen Buddhismus zugewandt, nachdem sie

107

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

bereits einige Erfahrungen mit Meditation, unter anderem in einer Zen-
Gruppe, gesammelt hat. Der Anlass fiir ihre Hinwendung zum Diamant-
weg ist die todliche Erkrankung ihrer Mutter. Die niichterne Philosophie
des Zen kann ihr auf die nun aufkommenden religiosen Bediirfnisse kei-
ne befriedigende Antwort geben: Wihrend der Zen-Buddhismus in ei-
ner solchen Situation tiblicherweise agnostisch bleibt und auf die Klar-
heit des gegenwirtigen Augenblicks des Lebens setzt, bietet der tibetische
Buddhismus mit dem »Tibetischen Totenbuch«% als Schlusseltext des
tantrischen Buddhismus®! ein religioses Deutungsangebot in Form ei-
ner Landkarte fiir die Zeit danach an. Dementsprechend weckten die
von Ole Nydahl angebotenen Phowa-Kurse zum »bewussten Sterben«
Frau Krafts Interesse. Der Kurs selbst erscheint aus der Retrospekti-
ve der Erzdhlung als eine »geniale Methode«, um »vor allem praktisch
damit zurecht zu kommen«. Zu beachten ist hier, dass mit dem Begriff
»praktisch« im Gegensatz zu theoretisch oder argumentativ begriinde-
ten Geltungsanspriichen eine pragmatische Perspektive markiert wird.
Denn es geht darum, im Angesicht des Problems des Todes etwas tun zu
konnen. Im Nachhinein erscheint Frau Kraft die Aneignung des tibeti-
schen Buddhismus als lingerer » Weg oder Prozess«, doch der » Anfang«
ist nach dem ersten Kurs vor allem auch in emotionaler Hinsicht getan.
Sie ist nun besonders von Lama Ole Nydahl »sehr inspiriert« und nimmt
auch in formeller Hinsicht »Zuflucht« zum Diamantweg.

Die folgenden Erzihlungen zum ersten Phowa-Kurs sind vor allem
deshalb interessant, weil sich unterschiedliche Zeitebenen in einer Wei-
se verzahnen, die Aufschluss dartber geben kann, wie sich Erleben und
Reflexion wechselseitig zu einem Evidenzerleben im Sinne koharenter
Glaubensvorstellungen verschranken, die schliefSlich in eine stabile, lang-
jahrige spirituelle Praxis und ein verbindliches Bekenntnis zum Diamant-
weg-Buddhismus miinden.

Betrachten wir deshalb im Folgenden all jene Stellen des Interviews
ausfuhrlicher, in denen diesbezuiglich tiber die Phowa-Praxis berichtet
wird. Zunichst schildert Frau Kraft, dass ein bestimmter Konnex zwi-
schen der Phowa-Praxis und einem spezifischen Muster von Korperemp-
findungen bestehe. Diese Verbindung aktualisiere sich sogar in der In-
terviewsituation:

»Ja. Das ist/ Das spiirt man auch. Also man spiirt, wenn man das Phowa
hat, spiirt man, dass das manchmal so ein Gefiihl von wie wenn Amei-
sen auf dem Kopf laufen. Das ist genau an der Stelle. Oder wenn das so
ein kleines, manchmal kriegt man auch so ein kleines. Also ich merke

60 Thurman (2003)

61 Tantra ist eine Stromung indischer Philosophie bzw. Spiritualitit, die sich an yo-
gischen Praktiken orientiert und den tibetischen Buddhismus stark gepragt hat
(siehe zur Einfuhrung Eliade 1988).

108

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS AUS PRAXIS, GLAUBEN UND ERLEBEN

das jetzt auch wihrend ich driiber rede witziger Weise, das ist so, ja, so
ein Gefiihl wie so ein Kribbeln oder so Ameisen driiber. Und das ist eine
hochst sensible Stelle. Auch wenn man manchmal so mit der Hand oder
mit dem/ driiber geht oder so manchmal so wie/ Also fiir mich, kann ich
sagen, fuhlt sich das an wie so ein kleines, diinnes Hautchen. Aber wenn
ich drauf driicke, passiert nichts.«

Als Evidenz tritt zunichst das Kribbeln an der vermeintlichen Stelle des
Bewusstseinsaustritts auf. Hier scheint sich eine »hochst sensible Stel-
le« zu befinden, die jedoch merkwiirdigerweise nicht besonders sensitiv
auf eine dufSere Bertihrung reagiert (»wenn ich da drauf driicke, passiert
nichts«). Sinnlogisch erklart sich die Diskrepanz zwischen der wahrge-
nommenen Sensibilitit und dem Fehlen einer besonderen Bertihrungs-
sensitivitit wohl am ehesten dadurch, dass es sich beim geschilderten
Phianomen um eine Suggestion bzw. aus der Retrospektive um eine Au-
tosuggestion handelt, welche das in der Phowa-Meditation evozierte Er-
leben reproduzieren ldsst, ohne dabei sichtbare physiologische Zeichen
hervorzurufen. Nichtsdestotrotz ist dieser Konnex auf Ebene des phi-
nomenalen Erlebens evident. Dass Suggestionen nach einer hinreichen-
den Ubungs- oder Praxisphase verankert werden kénnen — man denke
hier etwa an das Autogene Training — ist nichts Auflergewohnliches, son-
dern stellt ein aus der Hypnoseforschung gut bekanntes Phanomen dar.®
Wie aber kommt es zu einer Verbindung zwischen dieser Evidenz und
den im Hinblick auf ihre metaphysischen Implikationen fiir den west-
lich sozialisierten Menschen wohl ebenso fremden wie herausfordern-
den Deutungsschemata des tibetischen Buddhismus? Frau Kraft schil-
dert, dass sie vor Kursbeginn bereits einige Texte tiber den tibetischen
Buddhismus gelesen hatte. Die Praxis sei ihr dahingegen zunichst fremd
gewesen, da sie — wie sie sagt — den Buddha, auf den sich die Rezitati-
on der Mantren bezieht, nicht gekannt habe. Im Kurs sei aber gerade
auf Ebene der Gefiihle und Empfindungen sehr viel passiert. Eine wich-
tige Rolle habe dabei die Begleitung durch Lama Ole Nydahl gespielt:

»Und ich war auch nicht/ Ich war auch noch nicht so/ Ich war ja auch
nicht gesettlet. Also ich war auch noch nicht so/ Ich fand das alles span-
nend, hatte theoretisch schon relativ viel Ahnung zum Buddhismus.
Habe sehr viel auch gelesen, auch aus verschiedenen Linien. [...] Aber
das war alles dieses mehr so diese Kopfgeschichte. Und das andere war
ja dann die Praxis. Das war ja dann das Praktische. Und dann war ich
auch noch nicht so ganz/ Was mache ich da eigentlich? Spreche da ir-
gendwie Mantren zu einem Buddha, den ich eigentlich irgendwie gar
nicht richtig kenne. Also ich war da schon noch nicht so in der Vorbe-
reitung war ich tiberhaupt noch nicht klar. Ich habe es gemacht, aber ich
kann da nicht sagen, dass ich da so richtig, ja, wie soll ich sagen, dass

62 Siehe zur Einfithrung in die Hypnoseforschung Revenstorf (1993).

109

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

das so/ so Hand und FufS hatte. Das kam erst, wie ich Lama Ole ken-
nengelernt habe und wie ich dann auch dieses Phowa halt gemacht habe
und plotzlich gedacht habe, ups, und das war/ das ist super anstrengend
und es geht auch einem auch nicht nur gut dabei. Also ich habe ganz viel
Kopfschmerzen gehabt. Und es gibt viele, die das haben. Also es ist/ en-
ergetisch passiert da sehr viel. Es gibt auch viele, denen es nicht gut geht.
Also der Ole sagt, es kommen so Speicher/ aus dem Speicherbewusstsein
einfach viele, viele Gefiihle hoch. Also das ist kein Spaziergang. (lacht)
[...] Und ihr miisst das im geschiitzten Rahmen machen, deshalb lauft
das ja auch im Rahmen dieser Kurse ab. Wir machen das ja nicht irgend-
wo auf der Wiese. Sondern wir machen es nur im Kontakt mit unserem
Lama. Also das ist auch ein Schutz, der dahinter steht.«

Frau Kraft sucht in diesem Abschnitt anfangs nach Worten, welche die
globale Befindlichkeit vor und wihrend des Kurses ausdricken. Sie
wihlt die Begrifflichkeit »nicht gesettlet«, was einerseits als nicht ge-
festigt oder noch nicht geordnet verstanden werden kann. Andererseits
lasst sich hierunter verstehen, dass sie damals noch keine spirituelle Hei-
mat im Sinne einer verbindlichen Gruppe und Lehre gefunden hatte, also
noch auf der Suche war. Dariiber hinaus — dies lassen die anschliefSen-
den Explikationen deutlich werden — scheinen Theorie und Praxis fiir sie
noch unverbunden nebeneinander gestanden zu haben. Sie empfand die
metaphysischen Konzepte des tibetischen Buddhismus zwar als »kolos-
sal« beeindruckend, doch sie blieben vorerst eine » Kopfgeschichte«. Ho-
molog erfihrt sie auch die Praxis des tibetischen Buddhismus zunichst
als unvermittelt (»Spreche da irgendwie Mantren zu einem Buddha, den
ich eigentlich irgendwie gar nicht richtig kenne«). Sie fiihrt die Ubungen
zwar aus, hat sie irgendwie »gemacht«, kann aber zunichst nicht fest-
stellen, ob das »so Hand und Fuf$« hat. Das Bild der Korperextremita-
ten verweist auf das fehlende Tun im Sinne einer vermittelnden Praxis.

Fraglich ist nun, welche Charakteristika die Praxis hat, die hier fir
Frau Kraft eine Vermittlung leisten kann. Es wird deutlich, dass die-
se Praxis anstrengend ist und mit Schmerzen einhergeht (»ist super an-
strengend«, »ganz viel Kopfschmerzen gehabt«). Dartiber hinaus wird
sie von emotionaler Aufwuhlung begleitet (»energetisch passiert da sehr
viel«). Dabei schliefSt Frau Krafts Rede an die der Physik entlehnte Ener-
giemetaphorik an. Auf diese Weise werden objektive Prozesse (namlich
Energieflusse) und das subjektive Erleben emotionaler Prozesse analog
gesetzt, wodurch diese Prozesse einen objektiven Charakter bekommen.
Es kann also festgehalten werden, dass hier harte Arbeit geleistet wird
(»also das ist kein Spaziergang«).

An dieser Stelle ist jedoch auffillig, dass der Deutungsrahmen, wel-
cher die Verbindung von der Arbeit und den erlebten psychologischen
Prozessen ermoglicht, scheinbar fiir Frau Kraft noch nicht selbstevi-
dent ist, sondern weiterhin der Vermittlung durch einen Dritten bedarf.

I1I0

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS AUS PRAXIS, GLAUBEN UND ERLEBEN

Wahrend die energiereichen emotionalen Prozesse als nackte Faktizitat
gesehen werden, wird das Wissen um die Bedeutung dieser Emotionen
als ein kommunikativ vermitteltes verstanden. Denn erst wenn der Lama
das Geschehen im Rahmen der Karma-Lehre® des tibetischen Buddhis-
mus deutet (»also der Ole sagt, es kommen [...] aus dem Speicherbe-
wusstsein«), erscheint es im Rahmen des Phowa-Kurses sinnvoll.

Zugleich ist damit allerdings auch kontingent, was erlebt wird. Das
Setting des Kurses stellt lediglich sicher, dass etwas erlebt und erfah-
ren wird. Der vom Lama angebotene Deutungsrahmen des »Speicherbe-
wusstseins« erscheint auf der einen Seite so abstrakt, dass sich hier na-
hezu jeder psychische Inhalt integrieren liefSe. Auf der anderen Seite ist
das Setting der Kurses so gestaltet, dass ein ebenso eindrucksvoller wie
auch intensiver Prozess durchlaufen wird — schon weil es sich um eine
ernsthafte und Anstrengung erfordernde Arbeit handelt — und allein dies
sorgt dafiir, dass Schiiler/innen etwas Besonderes wahrnehmen und fiih-
len werden, sofern sie sich auf das Ganze einlassen.

Die Unbestimmtheit oder wenn man so will: das Abenteuer im Hin-
blick auf das, was man wihrend des Kurses erfihrt, wird wiederum
durch die strenge Ritualform des Kurses stabilisiert. Aus einer praxisthe-
oretischen Perspektive schiitzen die Mantren die Praktizierenden dem-
entsprechend nicht etwa deshalb, weil den gesprochenen Silben eine
transzendente Kraft innewohnt, sondern weil jede rituelle Tatigkeit un-
ter Anweisung des »Ritualmeisters« per se jenen Rahmen herstellt, in
dem Beliebiges — auch Krisenhaftes — erfahren und ausgehalten werden
kann (»also das ist auch ein Schutz, der dahinter steht«).

Die folgende Interviewsequenz gibt Auskunft dartber, wie sich sol-
che Ritualform und personliches Erleben in einem konkreten Prozess
produktiv verzahnen konnen. Im Vordergrund stehen hier zunichst die
korperlichen Qualen, die mit der intensiven Phowa-Ubung einhergingen,
dann aber auch die innerpsychische Auseinandersetzung mit dem Tod
und dem Sterben der Mutter. Zudem gibt dieser Interviewausschnitt in
recht detaillierter Form Auskunft tiber die Wechselbeziehung von Pra-
xis und Theorie:

Miriam Kraft: »Also korperlich gings mir schlecht. Ich habe halt ein-
fach rasende Kopfschmerzen gehabt. «

Interviewer: »Gleich von Anfang an?«

63 Nach der buddhistischen Bewusstseinslehre sammelt das Speicherbewusstsein
alle Erfahrungen eines Lebewesens und stellt auf diese Weise die Grundlage so-
wohl fur die aktuelle Existenzweise als auch fiir alle weiteren Existenzen bzw.
Wiedergeburten dar. Im Sinne der Karma-Lehre des Buddhismus wirken hier-
durch alle getitigten Handlungen und Erfahrungen direkt in zukiinftige Hand-
lungen und Erfahrungen ein.

III

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

Miriam Kraft: »]Ja. Relativ schnell. Viel Kopfschmerz und ich fand es
sauanstrengend. Ich kann‘s nicht anders sagen, aber das war ich auch
nicht gewohnt. Also ich war nicht gewohnt, dreimal am Tag drei Stunden
mich hinzusetzen. Das muss ich einfach so sagen. Habe aber gemerkt, ja,
da ist was. Da war so ein gewisse, aber vielleicht auch so dieser Grup-
penzwanggeist. Und ich habe irgendwie ganze Zeit das Gefiihl, also/ (...)
das ist relativ kompli/ Ja, das ist nicht kompliziert, das ist ein bisschen
verruckt, weil, ich wusste, ich bin mit meiner Mutter zum Zeitpunkt ih-
res Todes war ich sehr verbunden. Also ich habe das den Moment gese-
hen, gemerkt. Ich war mit ihr auf einer energetischen Ebene verbunden. «

Interviewer: » Also nicht jetzt physisch?«

Miriam Kraft: »Nein. Den Todeszeitpunkt gesehen und so weiter. Also
das war eh schon so was Spezielles, wo ich eigentlich mit meinem Kopf
und mit meinem (unklar) gar nicht so richtig hinter gekommen bin. Das
fand ich so grofSartig, neben dem, dass ich natirlich traurig war, aber
ich war so tief mit ihr verbunden energetisch, dass mir das so viel Kraft
gegeben hat, dass ich an so was geglaubt habe wie, es gibt noch was,
was du nicht fassen kannst. Und das hat mich eigentlich das Phowa iiber
getragen. Also ich spreche jetzt zum ersten Mal driiber. Ich/ Weil finde
ich gerade spannend die Frage. So. Und dann habe ich gedacht, wenn
das/ wenn das, auch wenn es so weh tut, und wenn es so anstrengend
ist und der Kopf tut so weh und der Hintern und du weif$t nicht mehr,
wie du sitzen magst und {iberhaupt, wenn da/ wenn da offensichtlich,
und wir kriegten ja eine Einfithrung und abends gab es immer Fragen
und Antworten. Also die Sitzungen sind auch so schon auch auf der in-
tellektuellen Ebene begleitet worden, dachte ich, wenn du so eine tiefe
energetische Verbindung zu dem Todeszeitpunkt mit deiner Mutter hat-
test, und sie auch begleitet hat das/ in ihrem Weg zwar, also sie war Chris-
tin und ich wusste, die kommt in Him/ wird abgeholt also so in ihrer
Vorstellung, dann hast du die Kraft fiir diese Praxis. Und das hat mich
schon getragen. Das hat mich eigentlich die Ta/ die Zeit iiber getragen.
Und ich habe eigentlich die ganze Zeit wiahrend des Phowas das nicht
gedacht, dass/ ich mache das fur mich. Ich mache das einfach erst mal
und dann/ das kam spéter. Das kam beim zweiten und beim dritten Pho-
wa, wo ich dann halt einfach gemerkt habe, dass das auch fiir mich eine
Riesenqualitit ist. Also fiir mein/ fiirr mein/ Ja, Leben und Sterben, keine
Ahnung. Kann (unklar) und kann tot sein und keine Ahnung. Und das
war dann/ Das hat die dann ganz/ Hatte dann eine ganz anderen/ Ganz
anderen Tick gekriegt. Aber die vier Tage war das so die Kraft, dass ich
irgendwie total iiberzeugt war, dass, ja, dass das irgendeine Bedeutung
haben muss, aber ich wusste noch nicht welche. «

Frau Kraft beschreibt zunichst die Schwierigkeiten, denen sie wih-
rend der ersten Tage des Kurses begegnete. Dariiber hinaus verweist sie
mit der eigentimlichen Wortschopfung » Gruppenzwanggeist« auf eine

I12

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS AUS PRAXIS, GLAUBEN UND ERLEBEN

Ritualdynamik, der sie sich nicht entziehen konnte. Parallel lduft inner-
lich ein intensiver innerer Erlebensprozess ab: die Beziehung zu ihrer
verstorbenen Mutter (>war mit ihr auf einer energetischen Ebene ver-
bunden<). Die Antwort auf die Nachfrage des Interviewers lasst deut-
lich werden, dass hiermit keine im physikalischen oder objektiven Sin-
ne zu verstehende Verbindung gemeint ist, sondern vielmehr die damit
einhergehenden Emotionen und Vorstellungen. Frau Kraft vollzieht also
keinen esoterischen Analogieschluss, demzufolge Innen mit Auflen und
Psyche mit Physik gleichgesetzt wurde. Sie bleibt stattdessen in einer ge-
wissermaflen realistischen Metaphysik, welche die Unterscheidung von
Subjekt und Objekt beibehilt. Bemerkenswert ist in diesem Zusammen-
hang, wie genau und begrifflich exakt Frau Kraft an dieser Interviewstel-
le zwischen unterschiedlichen Formen des Wissens und Glaubens diffe-
renzieren kann. Sie weifS einerseits, dass die emotionale Verbindung mit
ihrer Mutter eine Realitit darstellte und ebenso weifd sie um den Kon-
nex, dass genau diese Beziehung ihr die Kraft gegeben hat, die Ubun-
gen des Phowa-Kurses in der gezeigten Intensitat und Hingabe durchzu-
fiihren. Anderseits formuliert sie, dass eben hierdurch erst die »Kraft«
entstanden sei, an eine transzendente Dimension zu glauben (»aber ich
war so tief mit ihr verbunden energetisch, dass mir das so viel Kraft ge-
geben hat, dass ich an so was geglaubt habe wie, es gibt noch was, was
du nicht fassen kannst«).

Der Begriff » Glaube« markiert per se eine Differenz zum Wissen, wes-
halb es von Bedeutung ist, dass Frau Kraft diese Begrifflichkeit selbst
gewahlt hat. Wenn wir hier die emotionale Kraft mit der Willenskraft
gleichsetzen, konnte man mit William James sagen: Frau Kraft entschei-
det sich, den Glauben zu wollen.* Bezeichnenderweise sind es in die-
sem Bericht auch noch nicht die metaphysischen Konzepte des tibeti-
schen Buddhismus, die Frau Kraft tragen, sondern die Vorstellungen
einer christlichen Spiritualitit, an die sie mit ihren Vorstellungen an-
schlieflen kann (»also sie war Christin und ich wusste, die kommt in
Him/ wird abgeholt also so in ihrer Vorstellung, dann hast du die Kraft
fiir diese Praxis. Und das hat mich schon getragen«).

Im Einklang mit Dewey entsteht auch hier die religiose Qualitit des
Erlebens nicht aufgrund der konzeptionellen oder theoretischen Konsis-
tenz einer bestimmten religiosen Vorstellung, sondern auf Basis einer Er-
fahrungsqualitit, welche den Willen in Richtung des Glaubens wendet,
ohne dass Letzterer dabei schon reflexiv als Bedeutung angeeignet wor-
den wire, geschweige denn elaboriert oder systematisch ausformuliert
sein muss.® Wieder gelingt es Frau Kraft, dieses auf den ersten Blick pa-
radox anmutende Reflexionsverhiltnis sprachlich auflerordentlich genau

64 Hier in Anspielung an die Abhandlung »Der Wille zum Glauben« (James 1975).
65 Dewey (1986).

113

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

zu fassen (»Aber die vier Tage war das so die Kraft, dass ich irgendwie
total tiberzeugt war, dass, ja, dass das irgendeine Bedeutung haben muss,
aber ich wusste noch nicht welche«).

Die tibetische Kosmologie, derzufolge in der Phowa-Ubung das Be-
wusstsein zum Amitbha-Buddha >ausgeschleudert« wird, erscheint auch
hier noch als ein abstraktes, eher unverbindliches Konzept. Tragend ist
allein die durch die starke Trauer aufgeladene emotionale Kraft sowie
der hieraus erwachsende Wunsch, einen heilsamen Selbst- und Weltbe-
zug fur sich zu (er-)finden (konkret als die Reaktualisierung der Bezie-
hung zur verstorbenen Mutter).

Erst aus der Retrospektive und im Anschluss an den Besuch weite-
rer Phowa-Kurse gewinnt die Konzeption des tibetischen Buddhismus
fir Frau Kraft auch in reflexiv-theoretischer Sicht an Bedeutung. Diese
liegt darin, auch im Hinblick auf das eigene »Leben und Sterben« eine
Ahnung zu bekommen, wo sie zuvor »keine Ahnung« gehabt hatte. Die
hiermit verbundene reflexive Aneignung verleiht der damals vollzogenen
Praxis nochmals einen »ganz anderen Tick«. Doch diese zusitzliche Di-
mension besteht weit weniger in einer theoretisch-konzeptionellen Pra-
zisierung metaphysischer Fragen, sondern vor allem in der nun auch fiir
die individuelle Lebenspraxis nachvollziehbaren Bedeutung des tibeti-
schen Buddhismus (»dann halt einfach gemerkt habe, dass das auch fiir
mich eine Riesenqualitét ist«). Eine Ahnung zu haben reicht hier schein-
bar aus, denn ein Mehr an Reflexivitit konnte die Praxis unterminieren.
Die Praxis des Glaubens braucht, zumindest an bestimmter Stelle, eine
Reflexionssperre. Das Numinose (»was du nicht fassen kannst«) wur-
de allzu schnell durch das Licht des Zweifels an Strahlkraft verlieren.

Wie bereits geschildert, sollen mit dem erfolgreichen Vollzug der
Phowa-Meditation dufSerliche und innerlich wahrnehmbare Zeichen er-
scheinen. Schauen wir auf eine weitere Interviewsequenz, in der deutlich
wird, in welcher Form sich Frau Kraft diese Zeichen zeigen:

»Und das kommt so am dritten Tag ungefihr. Allerdings bei mir. Da
habe ich so das Gefiihl gehabt, boah, jetzt schiefSt da irgendwas durch,
was, ja, was man schon als Flash nennen kann. Das passt schon. Der
Begriff passt schon. Und das kann ja auch sein, dass es da schon geoff-
net war. Also wir machen den Check oder unser Lama macht den Check
nach vier Tagen. Aber wir diirfen auch nebenher/ Wir diirfen keine Haa-
re waschen und so. Wir sollen moglichst auch keine Haare waschen und
ist klar. Weil, es/ Manchmal ist das auch nur ein Kriistchen oder so was.
Und er ist auch super, super/ Er und seine Frau sind super genau und
checken echt 2.000 Képfe oder 2.500 Kopfe extrem genau. Da kénnen
wir auch dran teilhaben. Also so macht er meistens im Sommer drau-
fen. Und das, denke ich, schon bei mir vielleicht so nach dem dritten
Tag durch, keine Ahnung. Aber es ist schon, ja, es baut sich schon auf.«

114

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS AUS PRAXIS, GLAUBEN UND ERLEBEN

Zunichst verweist Frau Kraft auf die phanomenale Qualitit ihres inne-
ren Erlebens. Sie habe das »Gefithl« gehabt, dass da »irgendwas durch-
schiefSst«. Diese Erfahrung konne man »schon als Flash« bezeichnen. Al-
lerdings wird deutlich, dass sich Frau Kraft epistemisch unsicher ist, ob
das innere Erleben mit einer realen Offnung der Schideldecke einherge-
gangen ist. Moglich sei es, doch es sei nicht nachgepriift oder nachge-
wiesen worden (»kann ja auch sein, dass es da schon geoffnet war«). Die
einzige Verifizierung geschieht einen Tag spiter in Form einer Uberprii-
fung durch Ole Nydahl und seine Frau Hannah. Die Interviewerzahlung
lasst an dieser Stelle deutlich werden, dass es keinesfalls immer markan-
te Merkmale sind, die als dufSere Zeichen identifiziert werden, sondern
oftmals nur »ein Kristchen« auf der Haut.

Unter den vielen Interviewpartner/innen der Schule des Diamantwegs
findet sich nur ein Bericht, in dem eine Kursteilnehmerin explizit schil-
dert, wie sie bei einem anderen Schiiler, der zudem eine Glatze hatte,
den besagten Blutstropfen gesehen habe. Alle anderen Schiiler/innen be-
richten zwar, dass sie erfolgreich iiberpriift worden seien, dass die Zei-
chen, an denen ihr Erfolg festgemacht wurde, aber nicht so spektakular
gewesen seien. Aufsehenerregende Zeichen scheinen also wahrend der
Phowa-Kurse eher die Ausnahme denn die Regel darzustellen.

Andererseits ist aus der Hypnoseforschung bekannt, dass bei Men-
schen mit bestimmten Personlichkeitsmerkmalen durch Suggestion re-
ligiose Stigmata hervorgerufen werden konnen. Es gibt einige wenige
Fille, in denen durch Hypnose die Wundmale Jesu Christi bis hin zu
realen Blutungen und Wunden reproduziert wurden. Dabei zeigen die
Forschungen allerdings auch auf, dass die Stelle der Blutung und die
Merkmale der Stigmata allein durch die Art der verwendeten Vorstel-
lung bestimmt sind, also weniger situationsunabhingige Merkmale ei-
ner hoheren symbolischen Wirklichkeit sind, als Produkte der verwen-
deten Suggestionsweise.*

Wenn im Kontext christlicher Religiositat Stigmata auftreten konnen,
warum sollte dies nicht auch im tibetischen Kontext geschehen, zumal
auch hier oftmals eine hohe Identifikation der Praktizierenden mit den
durch die Ubungen suggerierten Bildern stattfindet? Der Wahrheitsge-
halt entsprechender Berichte brauchte dann nicht per se angezweifelt
zu werden. Vielmehr wire in einzelnen, allerdings eher seltenen Fillen
durchaus damit zu rechnen, dass auch eindrucksvollere Zeichen wie Blu-
tungen oder spontane Wundentstehungen auftreten konnen.®

66 Siehe zur Phinomenologie der Stigmata, ihrer Genese durch Hypnose und zu
den psychischen bzw. psychopathologischen Personlichkeitsmerkmalen diesbe-
ziiglich suggestiv besonders empfianglicher Menschen Wilson (1988).

67 Nicht nur fiir religios empfangliche Menschen wohnt diesen psychosomatischen
Phinomenen ein Zauber inne. Zumindest wird hier deutlich, in welchem Aus-
maf$ physiologische Prozesse durch Vorstellungen beeinflusst werden konnen.

11§

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

Doch bei Frau Kraft wie auch den meisten anderen interviewten Schii-
ler/innen finden sich keine dramatischen Zeichen, sondern >nur«< der
Konnex zwischen einem intensiven innerpsychischen Erleben, das als
Durchbruch interpretiert werden kann, und der durch den Lehrer tiber-
pruften und bestitigten, ihrer Natur nach eher unspektakuldren Zei-
chen, die Aufsenstehenden vielleicht gar unbedeutend erscheinen mogen.

Zusammen mit der Rahmentheorie, dass spektakuldre Zeichen auf-
treten konnen (und sich vermutlich vereinzelt wihrend eines Kurses er-
eignen), reicht im Falle von Frau Kraft und bei einer Reihe anderer in-
terviewter Praktizierender die Bestitigung durch den Lehrer aus, um
den Zweifel in eine Uberzeugung zu iiberfithren. An dieser Stelle ist auf
den Preis hinzuweisen, der im Falle der Aufrechterhaltung eines star-
ken Zweifels zu zahlen wire: Man hitte entweder anzunehmen, dass
die Lehrer/innen das Auffinden der Zeichen nur vortiuschen, die Schii-
ler/innen also bewusst belligen, oder es wire zu vermuten, dass sie einer
Selbsttiuschung aufsitzen, da sie Merkmale als Zeichen identifizieren,
die nicht als Hinweis fiir den im Phowa vollzogenen Bewusstseinsaus-
tritt und somit den Erfolg der Ubung genommen werden kénnen. Gegen
diese Lesarten spricht zum einen das grofSe Vertrauen der interviewten
Schiiler/innen in die Kompetenz der Lehrer/innen, das sich im Vollzug
der intensiven Ubungspraxen aufbaut. Zum anderen wiirde sich bei der
Aufrechterhaltung des Zweifels eine Diskrepanz zum inneren Erleben
ergeben. Denn hier zeigen sich in der Regel markante Veranderungen in
der Selbstwahrnehmung, welche den Phowa-Kurs begleiten. Dartiber hi-
naus musste den Auffassungen einer Gruppe widersprochen werden, fiir
die das Auftreten solcher Zeichen selbstverstandlich ist.

Schauen wir deshalb auf eine Interviewsequenz, die weiteren Auf-
schluss uber das wichtige Verhiltnis von Erleben und Reflexion geben
kann:

»Der rasende Kopfschmerz, das war wie so eine Spannung, die sich
aufgetan hat in der Schiadeldecke. Und danach nicht mehr, aber es war
noch so, okay, was ist denn das so? (lachend) Das war alles noch so, ha.
Und es kribbelte immer so und wir sind ganz, ganz viel Lachen dann.
Also wir haben ganz viel/ Ich habe ganz viel gelacht. Wusste natiirlich
nicht, dass das Lachen vielleicht auch Gliick ist, aber ich habe irgend-
wie so (lacht) (lachend) das hatte manchmal so eine Mischung zwischen/
man bewertet das ja so schnell. Das ist ja zuriick, dann packt er immer
gleich ein Konzept drauf. Ich sage, was machen wir jetzt hier noch. Jetzt
schreiben wir noch weiter (unklar). Das ist immer das Gerausch. Und
eigentlich/ Es geht ja doch/ ist alles gut und dann aber auch ganz viel/
Also ich habe ganz viel Licht. Bei mir ist ganz viel Licht da. Ganz viel
Licht gesehen. «

116

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS AUS PRAXIS, GLAUBEN UND ERLEBEN

In dieser Sequenz wird nochmals deutlich, dass sich bei Frau Kraft auf-
fallige Verdnderungen des Empfindungserlebens vollziehen. Zunichst
stehen die »rasenden Kopfschmerzen« im Vordergrund. Die »Span-
nung«, die sich hiermit einhergehend »aufgetan hat«, lokalisiert sie in
der »Schiddeldecke«. Dann 16st sich die Spannung und damit auch der
Schmerz (»und danach nicht mehr«). Die mit der Phowa-Ubung verbun-
dene Aufmerksamkeit fur die Schideldecke bleibt jedoch weiter beste-
hen, nun allerdings mit einem verinderten Empfindungsmuster (»und es
kribbelte immer so«). Zudem geht die Ubung mit inneren Lichterschei-
nungen einher (»ganz viel Licht gesehen«).

Der Vollzug der Phowa-Meditation ist im letzten Drittel des Kurses
auch durch eine signifikante Veranderung des inneren Erlebensflusses
von Frau Kraft charakterisiert. Die emotionale Wirkung scheint dabei so
stark gewesen zu sein, dass sich die mit ihr verbundenen Empfindungs-
muster in der Interviewsituation reproduzieren: Auch hier beginnt Frau
Kraft zu lachen, genau wie sie in einigen Erzdhlsequenzen erneut das
» Ameisenkribbeln« gespiirt hatte.

Wenn wir spontanes Lachen hier als eine Form der Kommunikation
begreifen, die auf vorreflexiver Ebene etwas mitteilen lasst, was refle-
xiv noch nicht angeeignet worden ist, verweist die Erzdhlung im Sinne
einer Initiation auf die unmittelbare Uberwindung einer qualvollen, an-
strengenden Lebenslage, ohne dass die Betreffende zu diesen Zeitpunkt
weifs, was sie durchgestanden hat und was dies fiir sie personlich be-
deutet. Analog konnte man hier etwa an Menschen denken, die im An-
schluss an eine langwierige und belastende Priifung unkontrolliert zu la-
chen anfangen.

Bemerkenswerterweise kommentiert Frau Kraft an dieser Stelle erneut
selbst ihr damaliges Reflexionsdefizit und den hiermit verbunden Unter-
schied zu ihrem gegenwirtigen Wissen (»wusste naturlich nicht, dass das
Lachen vielleicht auch Gliick ist«). Innerhalb des Deutungsrahmens des
Diamantweg-Buddhismus wird die gelungene Ubertragung des eigenen
Bewusstseins in den Buddha Amitbha mit dem Eintritt in ein Feld »pu-
rer Gluckseligkeit« bzw. »hochster Freude« gleichgesetzt.®® Der Eintritt
in dieses sogenannte >Buddha-Feld« wird der Theorie nach durch die Vi-
sualisierung begleitende Lichterscheinungen indiziert. Frau Kraft weifs
zum Zeitpunkt ihres ersten Phowa-Kurses jedoch noch nichts von die-
sen Konzepten bzw. hat diese noch nicht verinnerlicht. Deswegen kann
sie ihr Erleben, das sich gegen Ende des Kurses ereignet, auch noch
nicht mit >Gliick< verbinden. Diese Deutung wird erst aus der Retros-
pektive der mittlerweile angeeigneten Denkformen des tibetischen Bud-
dhismus als emotional-kognitiver Konnex von Lachen und Gliickselig-
keit moglich. Hierdurch erscheinen die wahrend des Kurses gemachten

68 Nydahl (1996)

117

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

eindrucksvollen Erfahrungen nochmals bedeutsamer. Hiermit schlief$t
sich der Kreis: Individuelle Faktoren verbinden sich mit dem Kurssetting
zu einer die spirituelle Biografie pragenden Erfahrung.

Nach dem Abschluss des Phowa-Kurses verbinden sich verschiedene
Aspekte zu einem Arrangement, welches die Initiation von Frau Kraft
erfolgreich abschliefSst: die korperliche Meditations-Praxis, die sich in
schwerer Arbeit und Auseinandersetzung duflert; die emotional auf-
zubringende Kraft, im Angesicht des Todes der Mutter weiterhin an
die fortbestehende Prisenz ihres Geistes glauben zu wollen; die nega-
tivsprachlich formulierte Dimension von Transzendenz, welche die ge-
liebten Toten nicht tot, sondern weiterhin prasent erscheinen lasst; die
Evokation innerer Erlebnisse, an die spirituelle Deutungen anschliefSen
konnen und schliefSlich die charismatische Lehrerpersonlichkeit, die ent-
sprechende Deutungsangebote kommunikativ zu vermitteln weifs. All
dies zusammengenommen mit dem » Gruppenzwanggeist« der Gemein-
schaft fithrt nun zu einer (neuen) Praxis, die erhebliche spirituelle Sinn-
tiberschiisse birgt.

Der Phowa-Kurs kann fiir Frau Kraft dementsprechend buchstiblich
als die Initiation in den tibetischen Buddhismus gesehen werden. Wie bei
jedem Initiationsprozess wird dabei zunichst der Leib vergemeinschaf-
tend eingenommen, anschlieflend folgt die Deutung im Rahmen bereits
bestehender oder neu erworbener Sinnangebote. Eine den Prozess selbst
thematisierende Reflexion eignet dem Geschehenen — wenn tiberhaupt
— erst wesentlich spater an. Oftmals zeichnen sich (rituelle) Initiationen
vielmehr dadurch aus, dass eine kommunikative Reflexionssperre auf-
rechterhalten wird.®

In diesem Sinne ldsst sich auch die in dieser Interviewsequenz aufschei-
nende leichte Diskrepanz deuten, entsprechend der das Lachen fiir Frau
Kraft nur »vielleicht« das Gliick bedeutet. So wie sie sich nicht ganz si-
cher sein kann, ob ihre Schiadeldecke wirklich geoffnet wurde, kann sie
auch diesen Konnex fur sich nicht in absolute Gewissheit tiberfihren.
Glaube ist kein Wissen, und dementsprechend bleibt der epistemische
Zweifel als Keim bestehen. Religion und Wissenschaft stellen auch fiir
Frau Kraft unterschiedliche Sphiren der Reflexion dar, in diesem Sinne
bleibt sie also modern. Nichtsdestotrotz gelingt die Initiation, denn sie
braucht kein Wissen, sondern nur den als Evidenz gefiihlten Glauben.
Die Bedeutung des Erlebens im Rahmen der Bewaltigung der Trauer um
ihre Mutter entfaltet eine solche Kraft, dass der tibetische Buddhismus
von nun an ihre spirituelle Heimat darstellt. Praxis, Gruppe, Erleben und
der durch die Lehrer/innen vermittelte religiose Deutungsrahmen fallen
mehr und mehr zusammen.

69 Siehe zur Verkorperung von Initiationsritualen Boyer (2004, 290ff.).

118

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS AUS PRAXIS, GLAUBEN UND ERLEBEN

Abstrakt formuliert, gelingt die Konversion zum tibetischen Buddhis-
mus als besonderes Arrangement, das vor allem durch die Ich-Du-Rela-
tion zur verstorbenen Mutter getragen wird. Erst der gefiihlte Geist der
Mutter generiert die notwendige emotionale Kraft, um den >Gruppen-
zwanggeist< in einer Weise zu nutzen, die an die Reflexionsangebote des
tibetischen Buddhismus als Glauben anschliefSen ldsst. Dadurch tritt die
transzendente Sphare des Buddhas Amitbha nicht mehr nur als Fiktion
auf, sondern sie entfaltet innerhalb der Praxis eine eigene Wirkmachtig-
keit und erscheint nun als »Licht«.

Zugleich nutzt dieses Arrangement das negativsprachlich verfasste
Heilsangebot des Buddhismus, und zwar den Tod nicht blof§ als Nega-
tion des Seins — also die Annihilation des Bewusstseins — zu begreifen,
sondern ihn im Sinne einer Negation der Alternative von Sein und Nicht-
Sein als transzendenten Raum zu konstruieren, der beides umschlief3t.
Einzig aus dieser Reflexionsperspektive kann die verstorbene Mutter als
real prasent gesehen werden, wenngleich sie im Diesseits >nur« als imagi-
nierte Form erscheint. Wenn dies moglich ist, dann ist homolog ein Ar-
rangement denkbar, in dem auch der seinslogisch ebenso wenig zuging-
liche transzendente Buddha in der Gegenwart als Gliick erfahren werden
kann — unter der Voraussetzung, dass die Schiiler/innen mit der Zeit wis-
sen lernen, dass sie auch die eigenen Erfahrungen (und sei es nur das ba-
nale >Lachen<) so sehen und empfinden konnen.

Die Vernunft — und die mit ihr verbundene Moglichkeit des Zweifels
— ist damit nicht suspendiert, sie wird jedoch an einen Ort verschoben,
der die Stabilitit der gefuhlten spirituellen Praxis nicht stort. Glaube und
Wissenschaft konnen in einem solchen Arrangement koexistieren, ohne
einander infrage stellen zu miissen. Im Sinne von Dewey gelingt hier die
Integration der shifting scenes in eine imaginare Totalitdt im Sinne eines
befriedigenden Selbst- und Weltbezuges.

>Meisterschaft«

Abschlieffend mochten wir uns einigen Sequenzen aus dem Interview mit
Lama Ole Nydahl, dem Lehrer, der die oben erwahnten Phowa-Kurse
anleitete, zuwenden, um herauszufinden, wie sich hier Evidenzen und
Reflexionsperspektiven verzahnen. Zunichst referiert Ole Nydahl so-
wohl im Sinne der Lehrerrolle als auch im Hinblick auf die erfolgreiche
Durchfithrung der Ubung auf seinen Expertenstatus:

»Beim Tod, bin ich, Tod bin ich ja der Experte, nicht? Ich hab‘ wohl
hundert, die haben jetzt gerech- ausgerechnet: So hundertzwanzigtau-
send Menschen das bewusste Sterben beigebracht [...] Phowa heifst
das und dann lernt man, meditiert da auf den roten Buddha hochster

119

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

Freude™ oberhalb seines und schiebt dann das Gewahrsein (macht ein
Gerausch) durch die Schideldecke hoch und hinterher haben die Leute
Locher im Kopf. Ich selbst hab/ ich wurde mal gecheckt, oben in Ham-
burg dh in Hamburg, weil die Leute” wollten sehen, dh die wollten se-
hen, was Meditation macht, nicht? [...]. Kernspin [...] Ja, ja, das wollte
er [der untersuchende Radiologe] wissen. Und dann (amiisiert) fanden
sie sieben Locher auf meinem Kopf, nicht? Vom Phowa, vom Hoch-
schleudern des Bewusstseins. «

In vorliegenden Zusammenhang scheint hier einerseits der Verweis
auf die immense Lehr- und Ubungspraxis des Lamas von Bedeutung
zu sein (»hundertzwanzigtausend Menschen das bewusste Sterben bei-
gebracht«), andererseits ist der Verweis auf die Evidenz der duferen
Zeichen von Interesse. Die Locher in den Kopfen der Praktizierenden
werden auch von dritter Seite, namlich aus Perspektive einer objekti-
vierenden medizinischen Untersuchung bestatigt. Diese Zeichen sind als
Hinweis auf den metaphysischen Kausalnexus anzusehen, der mit der
Phowa-Ubung verbunden wird (»vom Hochschleudern des Bewusst-
seins«). Als Sozialwissenschaftler/innen enthalten wir uns an dieser Stel-
le wiederum eines Urteils dariiber, ob der hiermit vollzogene Konnex
stimmt.” Dies hindert jedoch nicht daran, davon auszugehen, dass fiir
den Sprecher ein diesbeziiglich evidentes Selbst- und Weltverhaltnis be-
stehen kann, einschlieflich der mit dem tibetischen Buddhismus verbun-
denen metaphysischen Implikationen (»Beim Tod, bin ich, Tod bin ich
ja der Experte, nicht?«).

Im folgenden Interviewausschnitt schildert Ole Nydahl unter Nen-
nung einiger spezifischer Details, wie er in der Vermittlung der Phowa-
Ubung die hiermit verbundenen Erlebnismuster zugleich auch fiir sich
selbst reaktualisiert:

Ole Nydabl: »]Ja. Ich zieh sie hoch, klar, klar, klar, also man/«

Interviewer: »Du leitest nicht nur an, sondern machst genau denselben
Zustand.«”

70 Sowohl die rote Form von Tschenresig (innerhalb der Ikonografie des tantri-
schen Buddhismus die Verkorperung des mitfithlenden Aspekts des Buddhas),
genannt Gyalwa Gyamtso (tib.: der allmichtige Ozean), als auch Khorlo Dem-
chog (tib.: »Hochste Freude«) sind besonders wichtige Haupt-Gottheiten der
Karma-Kagyii-Linie des tibetischen Buddhismus.

71 Ole Nydahl verweist hier im Interview auf eine medizinische Untersuchung, die
wir jedoch bislang nicht extern verifizieren konnten.

72 Als Sozialwissenschaftler/innen verfiigen wir weder tiber die medizinische oder
psychologische (etwa psychosomatische) noch tiber die spirituelle Kompetenz,
um hier zu einem Urteil zu gelangen. Es bleibt nur die Haltung eines methodolo-
gischen Agnostizismus, in der wir die Aussagen der interviewten Akteur/innen als
Ausdruck jeweils spezifischer Selbst- und Reflexionsverhaltnisse ernst nehmen.

73 Der Interviewer und Ole Nydahl trafen zwar bei der Interviewfiihrung das erste
Mal aufeinander, Ole Nydahl bot jedoch direkt bei der Begriiffung das >Du< an.

I20

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS AUS PRAXIS, GLAUBEN UND ERLEBEN

Ole Nydahl: »Ohne, ohne ist es nicht Diamantweg. Dann ist es nur
so‘n intellektuelle Erklarung. Nein nein, muss es (klatscht in die Hin-
de) selbst tun und dann kommt‘s, nicht? (I: Ja(-)) Ja-ja. Das muss man,
das ist notig. Und ich hatte so phantastische Lehrer, also den ersten wie-
dergeborenen Lama Tibets, der Karmapa,™ unser Hauptlehrer, nicht?
Der/ er war der sechzehnte Karmapa war Han- Hauptlehrer von meiner
Frau und mir. Jetzt haben wir den siebzehnten und wir haben ganz vie-
le tiichtige Lehrer und so weiter. Ja, WIRKLICH, Hannah [seine Frau]
und ich waren vier Jahre im Himalaya, nicht? Vier, vier Jahre, ja: Acht-
undsechzig bis zweiundsiebzig waren wir im Himalaya und haben da
meditieren gelernt und [...] du kriegst ’n Loch im’ Kopf. [...] Also ist *ne
Atmung und man ruft, man erweckt ein Kraftfeld. Innerlich, wie du-
fSerlich. Und das ist, was zieht, nicht? Stellt sich ein, das Gewahrsein,
nicht? Man schickt das Stufe nach Stufe hoch bis zur Schiadeldecke und
dann mit (macht ein Gerdusch) dann geht man hoch. Und nach einiger
Zeit dann fangen die Leute an Kopfweh zu kriegen und innerhalb von
’n paar Tagen, nicht? Das/ jetzt werde ich ’n bisschen mehr Zeit neh-
men, aber sagen wir, drei-vier Tagen haben sie alle ein Loch im Kopf.
Kommen wir hin und man kann beriihren und da ist ’n Tropf- Blut-
tropf, oder man beriihrt es ganz leicht und die sind sehr empfindlich (I:
Ja.) und das BLEIBT dann hinterher. Es geht nicht wieder weg. (I: Und
ah 4h) Die Verbindung, die man da hat, diese energetische Verbindung
durch den Kérper, den, der bleibt.»

Interviewer: »Also das zu erfahren, woll, wenn man das«

Ole Nydah: »]Ja, das ist es, das ist/ fingt man WIRKLICH, dass das das
grofSte Geschenk ist.«

An dieser Stelle wird nochmals im Detail deutlich, dass es sich bei der
Phowa-Ubung um eine kérperorientierte Praxis handelt, in der sich
Konzepte, Visualisierungen und bestimmte yogische Atempraxen in be-
sonderer Weise verzahnen. Dariiber hinaus wird auf die Autoritat der
Traditionslinie verwiesen: Kein Geringerer als der oberste Linienhalter
der Karma-Kagyu-Tradition — namlich der 16. Karmapa — und weite-
re »tiichtige Lehrer« aus der Tradition hitten Ole Nydahl in Meditati-
on unterwiesen. Die Evidenz der leiblich vollzogenen Praxis wird hier
also wieder durch signifikante Dritte kommunikativ stabilisiert: So wie
den Schiilerinnen Vera Schiller und Miriam Kraft die Ubung erst in der
gemeinschaftlichen Praxis und in der kommunikativen Vermittlung zu-
gleich als gefuhlt und metaphysisch sinnhaft erscheinen, sind Ole Nydahl
und seine Frau ihrerseits in eine Ubertragungslinie eingebunden, durch
die das Vermittelte seinen Sinn erhalt.

74 Der Karmapa ist traditionell der Hauptlinienhalter der Karma-Kagyii-Schule.
Aktuell wird dariiber gestritten, wer offiziell als rechtmifSiger Nachfolger zum
17. Karmapa anerkannt wird.

I21

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

Worin zeigt sich nun aber der motivierende Sinn fiir Ole Nydahl? Zur
Ergriindung dieser Frage dient abschliefSend eine weitere und sehr dichte
Interviewsequenz, in der er noch immer euphorisch von einem besonders
intensiven Erlebnis berichtet, namlich wie er die Phowa-Praxis fir einen
verstorbenen Schiiler vollzog, obwohl er zu diesem Zeitpunkt selbst nach
einem schweren Unfall im Krankenhaus lag:

Interviewer: »Und dh wenn man das macht dann ist das innerlich ,ne
Freude, oder so, (Ole Nydahl: Ja-ja) wenn man da ist. Also Amitbha ist
das? (Ole Nydahl gleichzeitig: Ja-ja, Amitbha ist das)«

Ole Nydabhl: »RIESIGE Freude. RIESIGE Freude. Das, also wenn man
DAS kriegt, das ist das grofSte Geschenk. «

Interviewer: »Und das ist einfach ein Zustand der Leere? Oder, oder
wie? Oder der Freude, oder der dh der Priasenz, oder wie kann man das
beschreiben? «

Ole Nydahl: »Eins der riesigen Wonne, nicht und dann >Bangs, alles da,
ich war ich war IM Buddha drin. Bei meinem, also bei meinem Unfall
da, da war ich VOLL, VOLL in ihm drin und/ und dann [...| und dann
hab’ ich das getan. Dann hab’ ich’s, dann bin ich mit ihm rausgegangen,
ich hab’ ihn abgeliefert da.” Dann war die Wonne so grofs, also einige
Zeit war ich nicht voll bewusst und dann, als ich da war, dann befand
ich mich auf der rechten Seite vom Buddha und ich habe gedacht: Ei-
und ich gesehen, so ei- dasselbe Profil, wie, wie Shamarpa™ eigentlich
[...] Ja-ja. Und so eine knubbelige Nase und alles, und der war/ und
dann hab’ ich gesagt: Ja, hm, ja dann wollt’ ich sehen, was war. Dann
war ich aus ihm raus, dann hatte ich die ganze Gegend gesehen und weil
mein Geist vor allem eben Schiitzer Schutz/ (Interviewer: Hm-hm, hm-
hm) also so wirklich, nicht? Ich denke immer: Was ist hier zu schiitzen,
nicht> Ahm dann dhm»

Interviewer: »Und das siehst du alles sehr klar [...]«

Ole Nydahl: »]Ja-ja, ich seh‘s voll, ich seh’ da: Ja, haha: Da ist ’n (un-
verstandlich) da ist ’n Eck, da, wenn etwas passiert, konnte man das
tun, nicht? Und so weiter, und das hat sich so ausgewirkt, dass ich da
war dann raus aus dem roten Buddha rauf: Da hab’ ich gewusst: Ich
miisste wieder zuriickkommen, nicht? Ich konnte nicht oben bleiben.

75 Ole Nydahl berichtet davon, dass er wihrend seines Aufenthalts im Kran-
kenhaus das Phowa fiir einen verstorbenen Freund machte. Er erzihlt, wie er
gemeinsam mit diesem Freund zum Buddha Amitbha gelangte und ihn dort
»ablieferte<, um jedoch selbst anschlieffend wieder in die Welt der Immanenz zu-
riickzukehren. Siehe fiir eine ausfiihrlichere Darstellung dieser Erzahlung Ny-
dahl und Hartung (2011¢).

76 Der Shamarpa gilt als eine Emanation des Buddha Amitbha und stellt nach dem
Karmapa den zweithochsten Lama der Karma-Kagyti-Linie dar.

I22

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS AUS PRAXIS, GLAUBEN UND ERLEBEN

Ich hab fir/ Hannah war da, Caty”” war da, wir alle, die Arbeit war da.
Aber dann bin ich rum und das letzte, was ich dann gesehen habe auf
dem Weg, das waren die kleinen Tierchen, die die noch kleineren und
Krankheitserreger gegessen haben, nicht? Und dann mit diesem Gefiihl:
Ah, in Ordnung, dann bin ich wieder in den Korper und dann safSen sie
rechts und links: Hannah und Caty. Rechts und links von mir. Das war
spannend. War schon. [...]«

Interviewer: »Also praktisch, wenn ihr erfahrt, da ist jemand, der
stirbt. «

Ole Nydahl: »]Ja, dann krieg’ ICH den. Oder, oder der dann dh dann
praktisch ’n Kontakt aufnehmen. Kann man ihn retten, ja-ja, geistig,
oder geistigen Kontakt und dann schicken. «

Der Interviewer fragt zundchst nach der mit der Phowa-Meditation ver-
bundenen Erlebnisqualitdt und verweist auf den in der Meditation vi-
sualisierten roten Buddha Amitbha. Ole Nydahl spricht daraufhin von
der Erfahrung riesiger Freude und betont, dass es sich um das »grofSte
Geschenk« handele, wenn einem diese Erfahrung zuteilwerde. Als Ant-
wort auf die Frage nach der Spezifizierung der Erfahrungsqualitit glei-
tet die Erzdhlung nahtlos in die Schilderung einer konkreten Erfahrung,
die der Lama wihrend eines Krankenhausaufenthaltes gemacht hat. Er
erscheint dort »eins« mit »der riesigen Wonne« und erfahrt sich schlag-
artig (»Badng«) mitten »im Buddha drin«. AnschlieSend beginnt er da-
mit, den Verstorbenen beim Buddha abzuliefern, wobei sich wohl Pha-
sen von klarer und weniger klarer Bewusstheit abwechseln. Insgesamt
mutet die Szene symbolisch sehr aufgeladen an.

Von Bedeutung erscheint nun vor allem, dass der Lama durch den Se-
gen der Buddhas als aktiver Schiitzer auftritt, der etwas fiir seinen Schi-
ler tun kann (»dann hab’ ich das getan, dann bin ich mit ihm rausge-
gangen, ich hab® ihn abgeliefert«). Zugleich leuchtet die Riickbindung
an weltliche Aufgaben auf. Die Gedanken an seine Verpflichtungen ge-
geniiber den (lebenden) Schiiler/innen und Hannah, seiner Ehepartnerin,
weisen den Lama darauf hin, dass er nicht in den Ekstasen des Buddha-
Himmels verbleiben kann, sondern zuriickkehren muss. Diese Bewegung
wird schlieSlich vollzogen und die Riickkehr zu den vertrauten Men-
schen, die am Krankenbett stehen, wird als schon erlebt. Die Imagina-
tion der Krankheitserreger und ihrer Vertilgung durch andere Organis-
men symbolisiert den Krankenhauskontext wie auch die Bearbeitung der
eigenen korperlichen Versehrtheit.

Im Angesicht der Zusammenschau dieser Aspekte verwundert es
nicht, dass fiir Nydahl gerade diese Szene das Referenzerlebnis darstellt,

77 Gemeint sind hier seine im Jahr 2007 verstorbene Ehefrau Hannah Nydahl und

Frau Caty Hartung, die schon zu Hannahs Lebzeiten seine zweite Lebensgefihr-
tin war und bis heute viele leitende Aufgaben in der Organisation tibernimmt.

123

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

an dem das Geschenk der Phowa-Meditation erfahrbar wird: Vor dem
existenziellen Hintergrund des eigenen Unfalls erscheinen ihm die imagi-
nierten Welten des tibetischen Buddhismus besonders real. Die tief habi-
tualisierte Phowa-Visualisierung vermittelt Nydahl gerade hier als einen
geistigen Akteur, der auch im Angesicht von korperlichen Widrigkeiten
seine Sinnbestimmung findet: nimlich von sich selbst zu abstrahieren,
um anderen zu helfen. Dies wiederum ist in den rekursiven Zusammen-
hang eingebettet, Sharmapa, also seinem eigenen Lehrer, zu begegnen,
um auf diese Weise den Segen bzw. die Ermachtigung zu erfahren, an-
deren dienen zu konnen.

Es kann festgehalten werden, dass in dieser Szene die Form des Leh-
rers in Meisterschaft zum Ausdruck kommt: Die Phowa-Ubung ist hier
nicht mehr Ubung, sondern vollzieht sich als Praxis zu einem Arran-
gement, das den Praktizierenden in genau jenen Selbst- und Weltbezii-
gen hervorbringt, die fiir den tibetischen Buddhismus konstitutiv sind.
Das Mahayana-Ideal (zum spirituellen Fortschritt anderer Wesen bei-
zutragen) und der Tantrismus (sich mit der Projektion des Idealselbst
iiber die mimetische Identifikation mit den Autorititen der Tradition
zu verschmelzen) finden in der Selbstvergessenheit dieser Praxis zusam-
men. Fiir den Praktizierenden besteht kein Grund zu zweifeln, wenn die
Frucht der im Interview berichteten »Wonne« erfahren und die Trans-
zendenz in die Immanenz phinomenalen Erlebens geholt wird — nim-
lich dadurch, dienen und lieben zu konnen und hiermit niitzlich zu sein
und geliebt zu werden.

Wiederum abstrakt formuliert treffen wir hier auf eine generalisierte
Ich-Du-Relation, die in jedem Vollzug der Phowa-Praxis in sich selbst
eintritt — namlich als Beziehung zum transzendenten Buddha, der dann
mit dem Praktizierenden im Verlauf der Ubung verschmilzt —, so ihre
phianomenale Evidenz aktualisiert und damit zugleich die Realitit der
mythischen Welten des tibetischen Buddhismus aktualisiert. Das zu Be-
ginn des Beitrags angefihrte Zitat aufgreifend, lasst sich nur mehr sa-
gen, dass die »innerste Privatheit der Du-Subjektivitit ein ebenso unzu-
ganglicher Raum [ist] wie die mythologischen Dimensionen, in denen
die himmlischen Heerscharen schweben«.”® Statt jedoch auf Transzen-
denz zu verzichten, richtet sich Ole Nydahl in den Imaginativen des
Imagindren ein, wo das seinslogisch nicht zugangliche Du als Reflexion
konstituiert ist und eréffnet damit eine transzendente Welt, die diessei-
tig gefuhlt wird. Im Fall von Ole Nydahl verschrinken sich zudem die
inneren Zeichen mit externen Evidenzen. Hiermit gelingt gewisserma-
3en eine Naturalisierung der Transzendenz: Die von Mediziner/innen er-
stellten Bilder der Schiadeldecke naturalisieren die Transzendenz, ebenso
wie es die bei der Uberpriifung der Schiiler/innen gefundenen Stigmata

78 Gunther (1975, 61f.)

124

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSZENDENZ IN DER IMMANENZ?

zeigen. Was sie zeigen bzw. die Frage, ob und worin der Konnex zwi-
schen Ubung, Zeichen und Bezeichnetem besteht, erscheint angesichts
des Zeichens unbedeutend. Man sieht es doch! Wieder gelingt performa-
tiv der Schluss zwischen der evidenten Sphire des Seins und der per se
durch das Bewusstsein nicht erreichbaren Spharen, die jenseits des Kon-
texturabbruchs liegen. In diesem Sinne fallen hier Weltbezug und Welt-
sicht, Praxis und Theorie zusammen.

Im Ergebnis zeigt sich also, dass nur in der Praxis vollzogen werden
kann, was aus dem Blickwinkel der theoretischen Vernunft unmoglich
ist: die Ruckbindung der Transzendenz in die Immanenz. Nur auf diese
Weise kann gelernt werden, bestimmte, immer nur diesseitig erfahrbare
Empfindungen, Bilder und Evidenzen mit der Transzendenz zu verwech-
seln. Versuchen wir nun, dieses Ergebnis abschlieSend zu diskutieren.

Transzendenz in der Immanenz?

Die vorliegende Studie rekonstruiert doing religion als eine besondere
Form der Praxis, in der sich Selbst- und Weltbeziige und die hiermit ein-
hergehenden Reflexionsperspektiven in jeweils spezifischer Weise ver-
schranken. Am Beispiel der Initiation durch den Phowa-Kurs wird aufge-
zeigt, wie diese Prozesse vonstattengehen konnen. Zudem wird deutlich,
dass unterschiedliche Arrangements gefunden werden, in denen sowohl
Immanenz und Transzendenz als auch Zweifel und Glaube zueinander
in Beziehung gesetzt werden konnen.

Im Fall von Frau Schiller scheint das Gefiihl der Gemeinschaft als ei-
genstindige Reflexionsperspektive das tragende Moment zu sein, wih-
rend die metaphysischen Angebote des tibetischen Buddhismus weiter-
hin mit dem Index des Zweifels besetzt sind. Nichtsdestotrotz findet
Frau Schiller eine soziale Gemeinschaft, die ihr fiir die weitere Praxis
Kraft gibt.

Bei Frau Kraft hingegen verbinden sich in der Auseinandersetzung mit
der verstorbenen Mutter Alteritit und Transzendenz zu einem Arrange-
ment, das die metaphysischen Reflexionsangebote des tibetischen Bud-
dhismus hochgradig attraktiv erscheinen ldsst. Der weiterhin mogliche
Zweifel ldsst sich nun beruhigen, indem zwischen Glauben und Wissen
eine Reflexionssperre eingerichtet wird, um sich dann primir in den pha-
nomenalen Qualititen der vollzogenen Praxis einzurichten.

Ole Nydahl schliefSlich verkorpert buchstablich die Reflexionsper-
spektiven des tibetischen Buddhismus. Bei ihm rickt die Alteritat in
den Vordergrund als eigentlicher Schlussel zur Praxis. Sowohl in der
Imagination des eigenen Lehrers als Buddha wie auch in der Ubernah-
me der Lehrerrolle wird das Ich-Es-Verhiltnis tiber die Projektion des
Ich in ein vermittelndes Du transzendiert, was wiederum der eigenen

125

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

spirituellen Praxis enorme Evidenz verleiht. Hierin — namlich anderen
zu helfen - liegt die »eigentliche Bedeutung der Phowa-Praxis«, wie See-
gers formuliert,” und dies im Alltag, ja sogar am Krankenbett zeigen
zu konnen, erscheint als der eigentliche Beweis, dass Nydahl verstanden
hat, worum es geht: das eigene Ich zu transzendieren, da dieses mono-
kontextural — und damit sterblich ist.

Diese Bewegung gelingt freilich nur aus der Perspektive eines Selbst,
das all diese Selbst- und Weltverhaltnisse mitfithrt. Im Anschluss an De-
wey handelt es sich bei diesen Prozessen selbstredend um imaginative
Projektionen, die sich aus Quellen speisen, die nicht der willentlichen
Entscheidung unterliegen.® Es bedarf des » Gruppenzwanggeist«, von
dem Frau Kraft redet, und einer starken Bindung an ein signifikantes Al-
ter Ego (man denke hier etwa an die Bedeutung der verstorbenen Mut-
ter), um eine entsprechende religiose oder spirituelle Neuausrichtung
zu katalysieren. Erst auf dieser Basis kann die Idee »of the integration
of the shifting scenes of the world into that imaginative totality we call
Universe«®*' an Kraft und Plausibilitdt gewinnen.*

Dieses Universum ist aber — und dies ist wohl die religionssoziolo-
gisch wichtigste Einsicht dieser Studie — vor allem ein soziales. Die typi-
sche Qualitit der religiosen Erfahrung® erschliefSt sich aus der Perspek-
tive von Praktizierenden des tibetischen Buddhismus dann nur auf Basis
eines bevolkerten Universums, in dem unterschiedliche leiblich verfass-
te und nichtkorperliche Akteur/innen (sprich: Geister) in jeweils spezifi-
scher Form miteinander in Beziehung treten. Denn nur ein Universum,
das ebenso von lebenden wie nicht mehr lebenden Wesen bevolkert ist
(denn beide sind epistemisch in ihrer Subjektivitit unerreichbar), kann
auch transzendente Buddhas und andere Zentren von Heiligkeit (oder
auch boshafte Geistern) beherbergen.

Diese Deutung bleibt jedoch nicht absolut, vielmehr sind auch andere
Deutungen wahrscheinlich, die als funktionale Aquivalente zum doing
religion gesehen werden konnen. Es muss also vor allem davon ausge-
gangen werden, dass andere Praxissysteme auch andere Arrangements
sowohl voraussetzen als auch ermoglichen.®

79 Seegers (2013, 273).

80 Dewey (1986).

81 Ders.: 14f.

82 Der nicht zuletzt auch von Dewey (1987) vermutete Zusammenhang von Re-
ligion und Kunst erscheint unter dem Blickwinkel einer reflexionslogisch infor-
mierten Praxistheorie noch deutlicher: Wie im Theater kommt es einerseits auf
das Arrangement an, andererseits auf das Charisma der beteiligten Schauspieler/
innen (insbesondere die noch unter den Lebenden Weilenden haben mitzuspie-
len!). Nur in gelungener Kombination erscheint das Aufgefithrte authentisch.

83 James (1997 [1901]).

84 Diese funktionale Perspektive wird allem in der umfassenderen Publikation
von Vogd und Harth (2015) elaboriert. Hier zeigen sich dann beispielsweise im

126

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSZENDENZ IN DER IMMANENZ?

Einzig aus einer Perspektive, die fiir die Zurechnung von Zentren der
Reflexivitit, Subjektivitdt und vorreflexiven Sozialitit als eigenstandige
logische Raume der Referenz sensibel ist, erschliefSen sich die Unterschie-
de der hier vorgestellten Fille. Religiose Praxen gehen nicht allein in der
Erfahrung von Kollektivitit und Gemeinschaft auf (Frau Schiller), son-
dern bedurfen zur Stabilisierung einer Referenz in Form einer konkreten
Alteritit, die als Quelle der Transzendenz die Briicke zu anderem Uner-
reichbarem — da nicht dem Sein zugehorig — schligt (so bei Frau Kraft).

In der Meisterschaft des Lehrers ist die Bewegung der Selbsttrans-
zendenz durch Imagination einer entsprechenden Ich-Du-Relationierung
schliefSlich vollkommen internalisiert, also habituell so natiirlich gewor-
den, dass im Sinne von James ein Charakter entsteht, »fur den spirituel-
le Geftuhle das Zentrum seiner personlichen Energie darstellen«. Eine
solche Form der Spiritualitdt oder Heiligkeit darf allerdings nicht mit
dem Verlust von Selbst- und Weltbeziigen — etwa in dem diffusen Gefiihl
des Alleinseins — verwechselt werden. Das Gegenteil scheint der Fall zu
sein. Da, wo das Sein nicht zu finden ist (wo also Leere herrscht), kann
kein mit »Wonne« besetzter Weltbezug konstruiert werden. Ole Ny-
dahls Universum ist dementsprechend kein einsames. Im Nahbereich fin-
den sich lebendige und verstorbene Schiiler/innen und Lehrer, im Fern-
bereich eine unendliche Anzahl anderer Wesen, die bei Bedarf assoziiert
werden konnen.

Dariiber hinaus bietet sich noch der Verweis auf die gesellschafts-
theoretische Riickbindung der Ergebnisse an. Dass die Schule des Dia-
mantwegs unter den im deutschsprachigen Raum vertretenen buddhis-
tischen Gruppierungen in Hinblick auf Mitgliederzahl und Verbreitung
die starkste darstellt, durfte kein Zufall sein, sondern sich der besonde-
ren Form der im doing religion realisierten Arrangements verdanken:
Individuum, Gruppe, Evidenz und Transzendenz scheinen hier in einer
Weise zusammenzufinden, die fiir westliche Adept/innen besonders at-
traktiv ist.* Wir treffen hier einerseits auf eine Form der Spiritualitat,
die individuelle Zugdnge der Rezeption erlaubt, also unterschiedliche
Zuginge eroffnet, wie sich das Ich in diesen Arrangements auch als ein
westliches Individuum wieder(er)finden kann. Vor allem wird eine sote-
riologisch wirksame Antwort auf Krisen moglich, die mit dem Verlust

Zen-Buddhismus ginzlich andere Formen der Praxis, die weniger auf Transzen-
denz oder Religiositit setzen, aber im Sinne der Soteriologie mindestens ebenso
erfolgreich und wirksam sind.

85 James (1997 [1901], 283f.).

86 Damit wird nochmals deutlich, dass die Kritik von Taylor (2002, to1ff.) an
James weiterhin berechtigt ist und man die Institutionen, welche die Bedin-
gung zur Moglichkeit der religiosen Transformation stellen, nicht vergessen darf.
Ohne den Phowa-Kurs und die organisierte Religion des tibetischen Buddhismus
gibe es kein >bewusstes Sterben«.

127

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOING RELIGION - DOING ONTOLOGY

geliebter Menschen einhergehen, die zugleich als priasent und a-prasent
erlebt werden und so den Raum zu anderen Transzendenzen 6ffnen.*’
Andererseits erscheint die Macht des Geistes in naturalisierter Form —
man >sieht« und >spiirt< es selbst (so zumindest die Erzihlung).
Abschlieflend eine kurze Reflexion des methodologischen Zugangs
und der sich hiermit eroffnenden religionswissenschaftlichen For-
schungsperspektive. Eine praxistheoretisch informierte Kontexturana-
lyse eroffnet — dies hat die vorliegende Untersuchung gezeigt — einen
fruchtbaren Zugang zu einer empirischen Metaphysik, welche den Blick
auf die Frage lenkt, wie religiose Evidenzen entstehen und in welchen
Arrangements sie hervorgebracht und stabilisiert werden. Hiermit stellt
sich selbstredend die Frage, welche anderen Arrangements unter den ge-
gebenen Verhiltnissen moglich sind. Im Sinne unseres Forschungspro-
jekts bietet sich hier zundchst die komparative Analyse zu anderen im
Westen vertretenen buddhistischen Schulen an. Beispielweise finden sich
im Zen-Buddhismus Arrangements der Selbstranszendenz, die ebenfalls
durch korperorientierte Praxen und eine prominente Lehrer/in-Schiiler/
in-Relation stabilisiert werden. Im Gegensatz zum tibetischen Buddhis-
mus kann hier aber auf eine elaborierte religiose Kosmologie bzw. so-
gar auf die Vorstellung von Wiedergeburt und ein Leben nach dem Tode
verzichtet werden, ohne dabei jedoch das fir doing religion konstitutive
Moment aufzugeben, das darin besteht, die Transzendenz in die Imma-
nenz zu holen.®® Dies eroffnet nolens volens eine Reihe fruchtbarer For-
schungsperspektiven auf andere zeitgenossische religiose Phanomene.

87 Oder um es mit den Worten von Latour zu fassen: Heutzutage vom »Religitsen
zu sprechen« gelingt insbesondere aus der Perspektive der »Erfahrung der Krise
in Liebesbeziehungen«. Denn gerade in diesem Kontext 6ffnet sich jener Raum,
in dem sich »Engel« entdecken lassen, welche die »Erschiitterungen der Seele«
tragen (Latour 2014, 409f.).

88 Vgl. Vogd & Harth (2015, Kapitel I1I).

128

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VI Die Inklusion des Todes — Versuche zu
einer Epistemologie des Terrors

Prolog

»In Wahrheit wiirde ein Bruch in der scheinbaren Ko-
hdrenz unseres geistigen logischen Prozesses als eine
Art Tod erscheinen. [...] Um den Millionen von me-
taphorischen Toden zu entkommen, die sich in einem
Universum von Zirkeln der Kausalitat abzeichnen,
leugnen wir eifrig die Realitit des gewohnlichen Ster-
bens und fliichten in Phantasien von einer Nachwelt. «

Gregory Bateson!

Die Verhaltnisse mogen auch noch so versklavend sein, der Mensch - so
Sartre in >Das Sein und das Nichts< — ist in dem Sinne frei, als dass er
in einem letzten heroischen Akt, sich durch seinen Tod der Gesellschaft
entziehen kann:

»So ist der Tod die einzige Moglichkeit des Daseins geworden, das sich
als >Sein zum Tode« definiert. Insofern Dasein tiber seinen Entwurf auf
den Tod hin entscheidet, realisiert es die Freiheit-zum-Sterben und kon-
stituiert sich selbst als Totalitat durch die freie Wahl der Endlichkeit. «?

Im heroischen Akt des »Seins zum Tode«?® pointiert der Terrorist die
hierin angelegte Bewegung, erhebt er sich doch nicht nur zum Meister
seines Todes sondern zugleich zum Meister des Todes anderer.

Einleitung

Mit dem folgenden Beitrag mochten wir den Terrorismus, bzw. das
Selbst- und Weltverhiltnis eines Menschen, der aktiv den Tod bringt,
als eine epistemologische Weichenstellung betrachten, die in der Con-
ditio humana angelegt ist. Das Phinomen des Terrorismus wirde dann
gewissermafen auf einem epistemischen Irrtum in Hinblick auf die Na-
tur des eigenen Selbst beruhen. Der Terrorismus — der Versuch einer

1 Bateson (1987, 159f.).

2 Sartre (2006 [1943], 916).

3 Hier natiirlich in Referenz auf Heideggers » Vorlaufen zum Tode« in Sein und Zeit
(Heidegger 2006 [1926], §61ff.).

129

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

genaueren Definition folgt spater — wiirde damit gleichsam ein Attraktor
darstellen, der von einem normalen Menschen mit einer gewissen Wahr-
scheinlichkeit angelaufen wird, insofern sich bestimmte, klar benenn-
bare Reflexionsverhaltnisse in einer bestimmten Weise tiberlagern, ver-
schrianken und wechselseitig stabilisieren. Wenngleich im Einzelfall auch
bei Menschen, die terroristische Akte begehen, Personlichkeitsstorungen
vorliegen mogen, wirde damit der idealtypische Terrorist nicht als ein
psychisch Kranker oder als ein Krimineller erscheinen, der niederen Be-
weggriinden folgt.* Er ist gewissermafSen ein normaler Mensch, bei dem
unterschiedliche, jeweils an sich nicht unwahrscheinliche Lagerungen
und Umstinde in einer Weise zusammenkommen, dass ein bestimmtes
Selbst- und Weltverhaltnis ausflaggt, welches das Begehen von terroris-
tischen Akten unter gewissen Umstinden wahrscheinlich werden lasst.®

Qua der uns Menschen typischen Epistemologie und Ontologie wa-
ren wir damit gewissermafSen alle potentielle Terroristen. Denn aufgrund
unserer kognitiven Ausstattung neigen wir dazu, die Welt so zu sehen,
als ob unser Bewusstsein von unserem Leib getrennt sei, betrachten und
fithlen die Werte und Glaubensvorstellungen unserer eigenen Gruppe
als realer und essenzieller, als die widersprechenden Befunde rationaler
Argumentationsketten,® und nicht zuletzt neigen wir dazu, gesellschaft-
liche Imaginire, wie Gott, die Nation, die Gesellschaft, Klasse oder Ras-
se als reale Entitdten zu empfinden und zu behandeln.’

Der Leib erscheint in diesen Prozessen zugleich als der blinde Fleck,
wie auch als Briicke zum Verstdndnis. Denn aus einer phinomenologi-
schen Perspektive steht Sprache seinerseits in einer reflexiven Beziehung
zur Leiblichkeit.® Die hiermit einhergehenden sozial angelieferten sym-
bolischen Formen sind verkorpert, was mit sich bringt, dass die Leiblich-
keit des Menschen allein schon aufgrund der Vielfalt der koexistierenden
Form nicht zur Einheit gebracht werden kann, sondern polykontextural
gelagert ist. Die hiermit angedeutete epistemische Problematik zeigt sich
insbesondere in drei Feldern, die im Folgenden kurz dargestellt werden.
AnschliefSend wird es darum gehen, Konstellationen zu eruieren, in wel-
chen die benannten Dichotomien in einer Weise zueinander finden, dass
morderische und selbstmorderische Akte moglich bzw. wahrscheinlich

4 Niedere Beweggriinde sind laut dem Strafgesetzbuch (§ 211) Motive, die durch

hemmungslose Eigensucht bestimmt sind, also etwa durch Habgier oder Mord-

lust. Wir gehen im Folgenden davon aus, dass Terrorakte in der Regel durch kom-

plexere Lagerungen motiviert werden.

Siehe demgegentiber aus einer primir gesellschaftstheoretischen Perspektive zum

Terror Japp (1993), Fuchs (2004a) sowie Baecker et al. (2011).

6 Siehe etwa Nyhan und Reiffler (2010), aus einer anthropologischen Sicht Toma-
sello (2016, ).

7 Siehe aus Perspektive der kognitiven Anthropologie etwa Boyer (2004, etwa S.
276ff.).

8 Vgl. Alloa & Fischer (2013a).

“

130

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FELDER EPISTEMISCHER AMBIVALENZ

werden. Auf diese Weise gelangen wir schliefSlich zu einer differenzier-
teren Betrachtung der Arrangements des Terrorismus. Der abschliefSen-
de Epilog greift nochmals die im Prolog angedeuteten sozialphilosophi-
schen Konsequenzen auf.

Felder epistemischer Ambivalenz

Insbesondere in drei Feldern erscheint unsere ontologische und epistemi-
sche Verortung ambivalent: im Verhiltnis zu unserer eigenen Leiblich-
keit, in unserer Beziehung zur Gemeinschaft und zur Gesellschaft sowie
in der Einschdtzung, was wir uns selbst (Intimitdt) und was wir der Au-
fSenwelt (Extimitit) zurrechnen.

Leiblichkeit — Dualismus Geist-Korper

Auch wenn wir in Hinblick auf unsere philosophischen Konzepte an-
deres vertreten mogen, mit Blick auf die Phanomenologie unser leib-
lichen Verortung, die immer auch den a-prdsentierten, abgeblendeten
Leib’ einschlief3t, sind wir alle epistemisch multivalent. Wir sind zumin-
dest in dem Sinne Dualisten, als dass wir in bestimmten Situationen dazu
neigen, unser Bewusstsein getrennt von unserem Leib wahrzunehmen.

Wie jedes autopoietische System erzeugt auch das Bewusstseinssys-
tem — indem auf Basis der eigenen Operationen bestimmt wird, was je-
weils als Selbst- und Fremdreferenz erscheint — sein eigenes Selbst- und
Weltverhiltnis. Wenngleich sich das Bewusstsein organischen Prozessen
verdankt (wohlgemerkt: die systemtheoretische Perspektive vertritt hier
einen operativen, jedoch keinen ontologischen Dualismus!), kann und
muss es auch Gedanken, Empfindungen, Korperlichkeit sowie andere
Wahrnehmungen unter der Perspektive von Selbst- und Fremdreferenz
beobachten, da es sich eben dieser Differenz verdankt. Wenngleich es
der Korper ist, der das Bewusstsein zentriert, erscheint damit auch das
Verhiltnis zur eigenen Leiblichkeit bivalent, denn das Bewusstsein er-
scheint aus der benannten Perspektive nicht als ein Sein, das identitats-
logisch mit der Korperlichkeit oder anderen Bewusstseinsinhalten gleich-
gesetzt werden darf. Das Bewusstsein erscheint vielmehr auch hier als
Einheit einer Differenz, namlich als die immerfort zu vollziehende Ope-
ration der Unterscheidung zwischen Selbst- und Fremdreferenz, wie Luh-
mann ausdriickt:

»Das BewufStsein kann, anders gesagt, seine Gedanken nur durch Zu-
ordnung zu diesem leiblichen Leben zur Einheit aggregieren, und nur
dadurch, daf$ es sich selbst zugleich von diesem Leben unterscheidet.

9 Siehe hierzu Leder (1990).

131

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

Identifikation mit Hilfe des eigenen Leibes ist also gerade nicht: Identi-
fikation mit dem eigenen Leib«.'

Wir oszillieren zwischen einen >Korper haben< und >Leib sein< und erfah-
ren Bewusstsein nur aus Perspektive eines in sich geschlossenen, selbst-
referenziellen Systems, dass aus eigener Erfahrung nur den Prozess sei-
ner eigenen Gegenwart kennt und die intentionale Bewegung, welche
das nichste Element bereits antizipierend in der Gegenwart als real fiih-
len lasst, nicht jedoch die Bedingungen, welche diesen Prozess aufbau-
en, storen oder zerstoren konnen. »Den eigenen Tod kann man sich
als Ende des Lebens vorstellen, nicht aber als Ende des BewufStseins«,
schreibt Niklas Luhmann, denn so weiter »Alle Elemente des Bewuf3t-
seins sind auf die Reproduktion des BewufStseins hin angelegt, und die-
ses Undsoweiter kann ihnen nicht abgesprochen werden«.! Wenngleich
man auch eine monistische Ontologie einnehmen mag, Geist und Kor-
per erscheinen in einem ambivalenten Verhiltnis, dass sowohl in eine
Hyperstasierung des Bewusstseins als Geist ausschlagen kann, als auch
auf der anderen Seite zu einem plumpen Materialismus neigt, der dann
geistige Prozesse mit hirnorganischen Vorgiangen gleichzusetzen neigt.
Epistemisch erscheinen wir allein schon dadurch als Dualisten, als dass
wir in unseren Erkenntnisakten zwischen Erkennendem und Erkannten
bzw. in unseren Handlungen zwischen Handelnden und Behandelndem
unterscheiden und uns aus der hiermit gewonnenen Position in Raum
und Zukunft projizieren kénnen."?

Gemeinschaft — Gesellschaft — Sprache,
gemeinschaftlicher und gesellschaftlicher Sinn

Mit Blick auf unsere kognitiven Dissonanzen — so etwa auch Michael
Tomasello" — entscheiden wir uns beztglich der Frage, ob das, was wir
wahrnehmen richtig ist, oder das, was uns andere Menschen sagen bzw.
von uns erwarten, oftmals spontan fir Letzteres. Die sozialen Beziehun-
gen und die hiermit einhergehenden Unsicherheiten sind fir uns konkre-
ter und existenzieller als die nur unter systemischen Sonderbedingungen

1o Luhmann (1995¢, 78f.).

11 Luhmann (1984, 374) und weiter: »ohne dafs sie ihren Charakter als Element
des autopoietischen Reproduktionszusammenhangs verloren. In diesem System
kann kein zukunftsloses Element, kein Ende der Gesamtserie produziert wer-
den, weil ein solches Element nicht die Funktion eines autopoietischen Elements
iibernehmen, also nicht Einheit sein, also nicht bestimmbar sein konnte. Der Tod
ist kein Ziel. Das BewufStsein kann nicht an ein Ende gelangen, es hort einfach
auf« (Luhmann 1984, 374).

12 Entsprechend spricht Helmuth Plessner (1964) hier von der exzentrischen Posi-
tionalitit als der Conditio humana, die uns vom Tier unterscheidet.

13 Tomasello (2009)

132

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FELDER EPISTEMISCHER AMBIVALENZ

relevante Frage, ob etwas dartiber hinaus noch wahr ist. Entsprechend
fiithlen sich fiir uns als sprechende Tiere die Implikationen der Sprache
als ein »Verhalten zur Koordination von Verhalten«'* bedeutsamer an,
denn vermeintliche Wahrheitsanspriiche. Gleiches gilt fur Wertfragen.
Auch hier sind unterschiedliche Referenzen zu unterscheiden, wobei sich
zeigt, dass die Loyalitit zur Gruppe der eigenen Peers, abstrakte Wert-
konzepte leicht iibertrumpfen kann.'s Uber die Koppelung mit einem
spezfischen Korperbezug — Luhmann spricht hier von symbiotischen Me-
chanismen'® — konnen allerdings letztere wiederum eine motivierende
Kraft bekommen, die dann gegebenenfalls auch Gruppenprozesse aus-
stechen kann (man denke beispielsweise an die Androhung von Strafe).
Im Sinne einer polykontexturalen Perspektive, hebt das eine nicht das
andere auf. In der Regel ist auch im Falle der Dominanz einer Sphare
davon auszugehen, dass das jeweils andere nicht aufgehoben ist. Eben-
so sind Arrangements denkbar und erwartbar, in dem mal die eine und
mal die andere Referenz im Vordergrund steht.

So ist dann auch in Organisationen, die dem Wertbezug eines ge-
sellschaftlichen Funktionssystems verpflichtet sind (etwa der Wirtschaft
oder der Wissenschaft) mit Gruppenloyalititen zu rechnen, welche eben
diese Wertbeztige unterlaufen konnen. Umgekehrt werden gesellschaft-
liche Funktionsreferenzen, die dann mit der starken Prisenz einer be-
stimmten Medialitdt (Liebe, Geld, Macht) einhergehen, in Interakti-
onssystemen nur zum Ausdruck kommen konnen, wenn eine gewisse
Vergemeinschaftung stattgefunden hat. Prozesse der Vergesellschaf-
tung und Vergemeinschaftung stehen also nicht in einer ausschlieflen-
den, sondern in einer komplexen Beziehung zueinander. In modernen
Gesellschaften bilden sie in der Regel Arrangements, die sich als eine
wechselseitige Ermoglichungsbeziehung beschreiben lassen, worauf ins-
besondere Walter L. Biihl hingewiesen hat.!” Genau dies ist dann mit Po-
lykontexturalitiat gemeint: Es gibt nicht den ausgezeichneten Referenz-
punkt, von dem aus dann logisch eine kausale Erklarung entfaltet wird.
Vielmehr stehen unterschiede Referenz- und Bezugssysteme gleichwertig
nebeneinander. Thre Beziehungen sind entsprechend nur auf Basis einer
mehrwertigen Logik zu beschreiben.'®

14 Maturana und Varela (1987, 226ff.)

15 Siehe hierzu etwa die Studien von Tomasello (2016).

16 Luhmann (1981).

17 Siehe Biihl (1969).

18 Siehe zur sozialwissenschaftlichen Methodologisierung einer polykontexturalen
Untersuchungsperspektive Jansen et al. (2015) und Vogd (2014a).

133

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES
Extimes und intimes Selbst

Kommen wir nun zum dritten fiir uns relevanten Bivalenzfeld, das sich
aus einer Prozessdynamik ergibt, die wir hier im Anschluss an Peter
Fuchs als »System des Selbst« charakterisieren.!” Mit Maturana und
Varela eroffnet das Netzwerk der sprachlichen Interaktionen, in dem
wir uns bewegen, die Aufrechterhaltung einer andauernden deskriptive
Rekursion, die wir unser »Ich« nennen. Sie erlaubt uns, unsere sprach-
lich operationale Kohirenz zu bewahren sowie unsere Anpassung im
Reich der Sprache«.?® Das System Selbst beruht entsprechend darauf,
dass sich soziolinguistische und neurophianomenologische Perspektiven
beim Menschen in einer besonderen Weise verschranken. Wir begeg-
nen hier einem zweistufigen Prozess der konditonierten Koproduktion,
als dessen Folge das Selbst in sich selbst als Handelnder und Erleben-
der wieder in sich eintritt. Zunichst erscheint das » psychische System«
per se schon als »soziale Interpretation von Hirnleistungen«,?' denn es
erscheint im Sinne von Maturana als nichts anderes als das Ergebnis ei-
ner schon immer dem Erleben vorgelagerten sozialen Koordination von
Wahrnehmungen und Verhalten.?? Auf diesen Prozessen reitet wiederum
die >Erzdhlung« als eine besondere Form der Koordination, die gleich-
sam als ein Hypertext Wahrnehmungen und Texte rekursiv verzahnt:
>Narrative« liefern »je historisch konditionierte Muster fur die Interpre-
tierbarkeit von Wahrnehmungszusammenhingen als Erlebnisse«, so Pe-
ter Fuchs. »Die Idee« — so weiter — »ist, auf den Punkt gebracht, dafs
Selbsterzahlungen im Blick auf die Disparatheit dessen, womit ein psy-
chisches System im Laufe seiner Existenz konfrontiert wird, die Funktion
der Integration ausiiben. «*

19 Fuchs (20104, 81).

20 Maturana (1985).

21 Fuchs (207104, 81).

22 Maturana (1985).

23 Fuchs (20104, 81). »Der spannende Punkt an dieser Stelle ist — gerade auch im
Unterschied an eine Sozialphdnomenologie im Anschluss an Alfred Schiitz — dass
nicht die einzelnen Worte, die Begriffe und die hiermit verbundenen Typisierun-
gen sind, welche das Selbst reprisentieren, sondern der Bogen der Erzihlung als
tibergreifender Prozessvollzug. Oder anders herum: wir gewinnen unser Selbst
nicht dadurch, dass wir Ich-Sager sind oder signifikante andere uns mit dem Ei-
gennamen ansprechen, sondern weil wir in Erzahlungen von uns leben, in denen
wir jeweils in spezifischen Skripten und den hiermit verbundenen Dramatisierun-
gen in und mit uns voranschreiten.

Das Wort — auch der deiktische Verweis auf ich und Du - reicht hier nicht aus.
Benotigt wird eine Bewegung mit einem Spannungsbogen und Akteuren, die sich
in der rekursiven Verbindung von Anfang und Ende wiederfinden konnen. Im
Sinne der konditionierten Koproduktion funktioniert dies nur deshalb, weil Ge-
schichten — und damit auch die Narrative des Selbst — buchstiblich in unserem
Korper lebendig werden. Hiermit verwischen allerdings die leiblichen Innen- und

134

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FELDER EPISTEMISCHER AMBIVALENZ

Unser Ich-Selbst — also die Empfindung, sich selbst als getrennt von
den Prozessen des Handelns, Erkennens und gemeinsamen In-der-Spra-
che-Seins wahrzunehmen — erscheint damit einerseits als ein Artefakt der
oben genannten Prozesse. Es verdankt sich nicht sich selbst, sondern der
Kommunikation, also den sozialen Prozessen, die dann erst den Sinn und
die Zurechnungsmoglichkeiten anliefern, auf Basis dessen sich dann ein
Ich narrativ mit sich selbst identifizieren kann.** Die hiermit verbunde-
nen Konstruktionen erscheinen jedoch real — allein schon, weil sie leib-
lich empfunden werden. Sie verbinden sich jetzt namlich zu einer eigenen
Geschichte, in der sich das Erleben erst in einer »fungierenden Ontolo-
gie« einrichten kann. Hier erscheint dem Bewusstsein dann eine Welt,
»in der es Innen und AufSen gibt und das Innen Moment ebendieser Welt
ist«. Doch das Innen erscheint damit selbst wiederum als »eine Externi-
tat, eine Ek-sistenz, ein Ek-stase«.?

Prekdres Selbst

Der oben benannte Prozess ist krisenanfillig und zwar vor allem auch
in Bezug auf soziale Anomalien, welche mit dem Verlust der Sinnkon-
figurationen einhergeht, auf denen das Selbst aufreitet. Im Sinne der
oben benannten Differenzierung lasst sich hier nochmals unterscheiden
zwischen den Sinnkonfigurationen der Gemeinschaft, welche etwa mit
der Integration in sozialen Gruppen einhergeht, und dem Andocken an
den Abstrakta der gesellschaftlichen Funktionsbeziige. Die Ambivalenz
des Selbst besteht also darin, um es pointiert zu formulieren, dass das
Selbst sich nicht selbst verdankt, sondern den gemeinschaftlichen und
gesellschaftlichen Prozessen, die den Sinn anliefern, auf dessen Basis ein
Mensch sich erst innerhalb seiner eigenen Geschichte wieder(er)finden
kann.

AufSengrenzen, denn einerseits >schnappen« die Dramen, welche die Worte spin-
nen, in den >Korper hinein<, ohne dass sich ein Selbst dagegen erwehren konn-
te. Andererseits werden im »Innen-Sprechen«, also im inneren Dialog des Den-
kens, die gleichen neurologischen und psychomotorischen Pfade benutzt wie in
den Vollziigen der menschlichen Interaktion« (Vogd 2016a, 173f.).

24 Zu einem dhnlichen Schluss kommt auch der Neurowissenschaftler Wolf Singer:
»Mir scheint hingegen, daf$ die Ich-Erfahrung bzw. die subjektiven Konnotati-
onen von BewufStsein kulturelle Konstrukte sind, soziale Zuschreibungen, die
dem Dialog zwischen Gehirnen erwuchsen und deshalb aus der Betrachtung ein-
zelner Gehirne nicht erklirbar sind. Die Hypothese [...] ist, daf§ die Erfahrung,
ein autonomes, subjektives Ich zu sein, auf Konstrukten beruht, die im Laufe
unserer kulturellen Evolution entwickelt wurden. Selbstkonzepte hitten dann
den ontologischen Status einer sozialen Realitit.« (Singer 2002, 73).

25 Fuchs (20104, 130).

135

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

Die drei benannten Bivalenzfelder stehen also selbst wiederum in ei-
ner komplexen Beziehung zueinander. Sie konditionieren und bedingen
sich wechselseitig und verschranken sich zu einem Arrangement, das je-
weils spezifische Formen aus Selbst- und Weltverhiltnissen stabilisiert
bzw. moglich werden lasst.

Eine leiborientierte Perspektive erscheint der systemtheoretischen Per-
spektive dabei gar nicht so fremd, wie man zunichst denken mag, inso-
fern der Leib seinerseits nicht als eine logische Einheit sondern seiner-
seits polykontextural begriffen wird. Aus dieser Perspektive ergeben sich
dann, wie insbesondere auch Luhmann bemerkt hat,* deutliche Konver-
genzen zwischen dem Versuch Gotthard Ginthers, Polykontexturalitit
auf Basis einer mehrwertigen Logik zu fassen und der Phinomenologie
des spdten Merleau Ponty. Hier verschachteln sich dann — wie insbe-
sondere in Kapitel Il ausfihrlich dargestellt wurde — Interaktion, Spra-
che und Leiblichkeit zu komplexen Reflexionsverhiltnisse. Im Sinne ei-
ner empirischen Metaphysik ergeben sich die jeweiligen Grenzziehungen
zwischen Ich und Anderen, Leib und Korper, Individuum und Gemein-
schaft oder Gesellschaft nicht aus einem vorgingigen Sein heraus, son-
dern durch eine Praxis, die durch eine jeweils spezifische Interpunktion
die Grenze zwischen Selbst und Anderem erst produziert.

Zugleich gilt dann auch, dass Kommunikation und Leiblichkeit in ei-
ner nicht-trivialen Weise verschrankt sind.

Entsprechend gilt dann in Bezug auf die leibliche Verfasstheit von
Kommunikation, dass die in ihrem Rahmen ausgefihrten Symbol- und
Zeichenoperationen nicht einfach nur auf etwas anderes verweisen, son-
dern eine jeweils spezifische Erkenntnis konstituieren, die als empfun-
dene leibliche Erfahrung ihre eigene Dignitdt hat, wie Merleau-Ponty
ausdriickt:

»[P]lotzlich ergreift das Sinnliche mein Ohr oder meinen Blick und ich
liefere einen Teil meines Leibes oder gar meinen ganzen Leib jener Wei-
se der Schwingung und Raumerfillung aus, die der des Blau oder Rot
besteht. So wie das Sakrament das Wirken der Gnade nicht in sinnlicher
Gestalt symbolisiert, sondern dariiber hinaus die wirkliche Gegenwart
Gottes ist, diese einem Stiick des Raumes einwohnen 13t und denen
vermittelt, die das geweihte Brot essen, wenn sie innerlich darauf vorbe-
reitet sind, ebenso hat das Sinnliche nicht allein motorische und lebens-
miflige Bedeutung, sondern ist es nichts anderes als eine je bestimmte
Weise des Zur-Welt-Seins, die sich von einem Punkte des Raumes her
sich uns anbietet und die unser Leib annimmt und iibernimmt, wenn
er dessen fahig ist: Empfindung ist buchstiblich eine Kommunion. «?’

26 Vgl. Luhmann (1996a, 283).
27 Merleau-Ponty (1974, 249).

136

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FELDER EPISTEMISCHER AMBIVALENZ

Polykontexturalitit wird hier nicht von der Abstraktion binarer logi-
scher Operationen her entfaltet, sondern aus Perspektive einer leibori-
entierten Phianomenologie. Diese Perspektive eroffnet eine unmittelba-
rere Sicht auf die von uns empfundene Wirklichkeit, ohne dabei jedoch
in die Falle tappen zu miissen, Empfindungen und Gefiihle selbst wieder
zu ontologisieren. Denn Leiblichkeit erscheint jetzt nicht mehr als eine
Einheit, sondern per se polykontextural, namlich als Arrangement einer
jeweils spezifisch ausgestalteten Verschrinkung von Korper, Bewusst-
sein, Gemeinschaft und Gesellschaft.

Imaginative und Imagindre

Die oben entfaltete polykontexturale Perspektive auf die Leiblichkeit er-
moglicht die Uberwindung einer dichotomen Sicht, welche kommuni-
kative Akte bzw. deren innerpsychische Komplemente entweder nur als
symbolisch oder nur als real begreifen kann. Wie gelangen hier zu kom-
plexeren Beschreibungen, entsprechend derer sich diese Prozesse auf un-
terschiedliche Weise miteinander verschranken konnen.? Dies eroffnet
unter anderem die fur die folgenden Analysen wichtige Unterscheidung
zwischen dem Imaginativen und dem Imagindren.” Beide Prozesse stel-
len zugleich symbolische wie auch leibliche Vorginge dar. Im Imagina-
tiven werden Symbole entwickelt, die zugleich dann in der leiblichen
Praxis zu einer Performanz finden, welche die Imaginative in eine Real-
symbolik iibersetzt. Das Imaginative kann sich also in der Praxis perfor-
mativ selbst bestitigen, um sich Weise gewissermafSen selbst anzuheizen.

Das Imaginire bleibt demgegentiber im Virtuellen, findet keinen Aus-
druck in realer Performanz von Korpern, zahlt jedoch nichtsdestotrotz
auf die Konfiguration des Selbstsystems ein, da das Ich-Selbst Imagini-
re zum Aufbau von eigenen Wertbezligen und innerer Kohirenz nut-
zen kann. So kann etwa Vorstellung des Gedankens des eigenen Selbst
— beispielsweise in Form eines unsterblichen inneren Seelenwesens — in
die imaginare Projektion einer reinen Selbstreferenz munden. Das ist je-
doch nicht ohne Paradoxien zu haben und geht entsprechend mit po-
tentieller Instabilitidt der auf diese Weise aufgebauten Identititen einher.
»Man sieht das auch«, wie Luhmann feststellt, »am hohen emotionalen
Stutzbedarf der Selbstkonzepte, an dem AusmafS, in dem das Copieren ge-

28 Genau diese Ambivalenz zwischen dem Symbolischen und dem Realen — so dann
auch Dirk Baecker — erschwert dann auch die Analyse von Terrorakten, die auf
beiden Registern spielen (Baecker/Krieg/Simon 7ff.).

29 Siehe zur wissenssoziologischen Ausarbeitung dieser Unterscheidung Bohnsack
(2017, 103ff.).

137

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

sellschaftlicher Modelle die Selbstbestimmung bestimmt«, die mit dieser
»Selbstintendierung« und »Selbstsimplifikation« einhergehen.*

Auch hiermit wird nochmals auch klar, dass sich >Selbste< und Iden-
titaten, die sich der Koproduktion von psychischem System und Kom-
munikation verdanken, prinzipiell prekir sind und ihrerseits Arbeit bzw.
raffinierter Arrangements bedurfen, um aufrechterhalten zu werden.

Konstellationen (selbst-)morderischer Akte

Kommen wir nun im Sinne der eigentlichen Fragestellung dieser Studie
zu den Arrangements, welche den eigenen Tod und den Tod anderer in
einer spezifischen Weise einschliefSen lassen. Ein Arrangement meint je-
weils eine spezifische Konfiguration der Bivalenzfelder, also ein jeweils
klar identifizierbares Muster, wie Ich-Selbst, Leiblichkeit, Gesellschaft
und Gemeinschaft zueinander stehen (wobei hierbei auch Muster denk-
bar sind, die zwischen zwei Polen oszillieren).

Der Selbstmord: Bewusstsein vs. Korper

Wir beginnen mit dem Selbstmord. Insofern wir psychiatrische bzw. of-
fensichtlich psychopathologische Fille ausschliefSen — also den gewis-
sermafSen >normalen< Selbstmorder betrachten,’ landen wir — so Durk-
heims wesentlicher Befund seiner Anomietheorie®? — bei Konstellationen
spezifischer Integration bzw. Desintegration. So beruht der anomische
Suizid auf einem Zerfall gesellschaftlicher Ordnungsstrukturen, dem
Verlust von Gemeinschaft und den hiermit einhergehenden Beunruhi-
gungen und Angsten. Der altruistische Suizid demgegeniiber geht aus ei-
ner gemeinschaftlichen Uberintegration hervor, entsprechend der nun die
eigene Gruppe bedeutsamer als das eigene Leben erscheint, das nun ge-
opfert werden kann. Von Interesse in unserem Zusammenhang ist auch
eine Variante, die von Durkheim als egoistischer Suizid charakterisiert
wird. Soziale Deprivation und Entfremdung geht hier mit einer depres-
siven Lebenslage einher. Doch das Ich erhebt sich nun in einem imagina-
tiven Akt der Selbstenaktierung, um im finalen Akt nochmals die Kont-
rolle iiber seine Verhiltnisse zu gewinnen.*

30 Luhmann (1995c¢, 70).

31 Wobei hier dann Unterschiede in der Vulnerabilitit zugestanden werden miis-
sen, durch welche Faktoren (genetisch, biografisch etc.) auch immer bedingt.

32 Durkheim (1973).

33 Bestimmte Formen der Depression lassen sich aus der benannten phianomeno-
logischen Perspektive auch als ein Artefakt eines mit sich selbst verwechselnden
Denkens begreifen. Der leibliche Prozess in seinen Feedbackschleifen erscheint

138

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONSTELLATIONEN (SELBST-)MORDERISCHER AKTE

Zusammenfassend begegnen wir hier also drei Konstellationen. In der
ersten verfallen die vergemeinschaftenden und vergesellschaftenden Be-
dingungen, die das Ich-Selbst in der konditionierten Koproduktion nih-
ren, in der zweiten Variante tiberschreibt die Empfindung des kollekti-
ven >Wir« die Impulse der Selbsterhaltung und in der dritten Variante ist
es das rigide Selbstsystem, das sich in Abgrenzung zur niedergedrick-
ten Leiblichkeit erhebt — nicht selten auch imaginar erhoht —, freilich
um dann die Basis seiner selbst zu zerstoren. Autonomiegewinn durch
(Selbst-)Zerstorung konnte man diese paradoxe Bewegung auch nennen.
Wie auch immer, in allen drei Konstellationen wendet sich das Bewusst-
sein gegen den Korper. Es kommt hier also jener epistemische Dualis-
mus zum Ausdruck, entsprechend dem sich unser Bewusstsein als etwas
anderes empfinden kann, als der korperliche (und soziale) Prozess, dem
es sich verdankt.

Soziale Desintegration und spontaner Exzess in Referenz auf
Imaginative der Gewalt

Dem Selbstsystem des Menschen ist eine andere prekare Dynamik eigen,
die sich aus der Ambivalanz von Extimitdt und Intimitit ergibt, also der
Tatsache, dass sich die Narration des Ich-Selbst dem sozial angeliefer-
ten Sinn verdankt. Da das Selbstsystem leiblich verfasst ist, erscheinen
die hiermit einhergehenden Identititen bzw. das Ich-Empfinden sowohl

dann nochmals gespalten in den leiblichen Gesamtbezug und das »System Selbst«
(Fuchs 2010a). Die Depression wiirde dann weniger als eine Problem der Lebens-
verhdltnisse denn einer spezifischen selbstreferenziellen Konfiguration des Ich-
Selbst erscheinen. Es wiirden dann sozusagen zwei zu unterscheidende >evaluative
patterns< nebeneinander bestehen, die das Selbst- und Weltverhaltnis konfigurie-
ren: Der Umweltkontakt, der dann als angenehm oder unangenehm erlebt wer-
den kann und die Projektionen des Inneren Dialogs, die dann ihrerseits Empfin-
dungsmuster projizieren, die dann evaluiert werden.

Aus dieser Perspektive liefSe sich dann die These formulieren: Koénnte es sein,
dass sich das narrative Selbst (normalerweise als >Ich« verstanden) einer Evalution
durch den Weltkontakt erwehrt, um eine Demiitung des Ichs zu vermeiden. Die
Einsamkeit der Depression wire dann gewissermafSen noch besser als die pro-
jektive Angst, durch den Weltkontakt eine Demiitigung des Selbst zu erfahren.
Die in den Leib projizierten Gedankenketten des Ich-Selbst halten dann gleich-
sam aktiv den depressiven Kreislauf aufrecht (s. in diesem Sinne auch Damasio
1996). Dies wiirde auch erklidren, dass die Reflexion des eigenen Versagens oder
der eigenen Nichtigkeit nicht automatisch in einen Depressionskreislauf miinden
muss. Eine andere empirisch mogliche Weichenstellung ergibt sich beispielsweise
in der >Realisation des Absurden< oder in der heilsamen Demiitigungserfahrung
von der im Zen Buddhismus gesprochen wird (siehe auch Benoit 1958, Kapitel
IV). Wenn man ganz am Boden ist, das Selbstbild also vollkommen ruiniert ist,
kann wieder Weltkontakt moglich werden.

139

19.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

durch Kommunikation enaktiert als auch bedroht, und zwar allein schon
deshalb, — um hier wieder mit Merleau-Ponty zu sprechen —, weil die
»Worte in den Korper hineinschnappenc.

Das Ich-Selbst, insofern einmal als fungierende Ontologie aufgebaut,
erscheint damit zugleich real — namlich leiblich gefiihlt —, wie auch als
imaginar — namlich als fluides Konstrukt, das aus dem Prozess der kon-
ditionierten Koproduktion emergiert und keine eigene Substanz oder in-
nere Essenz hat. Jedoch — insofern ein solches Ich-Konstrukt einmal auf-
gebaut ist — lassen sich Menschen durch die Krinkung dessen, was sie
als ihre Identitit betrachten, in Rage bringen. Arger und Wut erscheinen
damit als komplexe kognitiv-emotionale Lagerungen, die sich aus den
Eigenarten des Selbstsystems des Menschen ergeben. Die hiermit einher-
gehenden Gefiihle iibernehmen, so Luhmann, gewissermafen eine »Im-
munfunktion«. Sie treten auf, wenn der »Weitervollzug der Autopoie-
sis« des Selbstsystems gefahrdet ist, etwa im Falle der »Diskreditierung
einer Selbstdarstellung«. Wenn Worte nicht mehr weiterhelfen, hilft das
Gefiihl dem psychischen System »im Hinblick auf die Fortsetzbarkeit sei-
ner Operationen« wieder, eine entsprechende »Selbstinterpretation« zu
finden,* die weitere Moglichkeiten der Selbstidentifikation gestattet.

Emotionen wie Arger — bis hin zu morderischer Wut — erscheinen
deshalb in Bezug auf die Integration des Selbstsystems als funktionale
Aquivalente zu den Formen des Selbstwertes, wie sie durch soziale In-
tegration (Gemeinschaft) oder eine gesellschaftliche Einbettung in die
Rollensskripte einer funktional differenzierten Gesellschaft verbunden
sind. Umgekehrt ldsst dies auch verstehen, warum fiir schwach integ-
rierte Individuen die Gewalt in der Gruppe so attraktiv ist. Sie erlaubt
relativ voraussetzungslos starke Selbstgefithle aufzubauen, insofern Ad-
ressaten gefunden werden, auf die sich der Arger richten lisst. Je nach
Bedeutung von Gesellschaft und Gemeinschaft lassen sich hier Arran-
gements auf unterschiedlicher Integrationsstufe identifizieren. Auf der
untersten Stufe erscheint das gewaltsame Delikt selbst als der Vektor,
an dem sich in Verbindung mit in der Regel massenmedial angelieferten
Imaginativen ein mit machtvoller Selbstwirksamkeit aufgeladenes Ich-
gefuhl aufbauen lasst.

Beispiele hierfiir finden sich etwa in den gewalttitigen Aktionismen
rechter Jugendszenen in der landlichen Peripherie, deren Akteure auf-
grund prekirer Biografien nur bedingt stabile soziale Gemeinschaften
aufbauen konnen. Hier erscheint die eigene Leiblichkeit und eine hilflo-
se leibliche Alteritit, der dann nahezu Beliebiges vorgeworfen kann, hin-
reichend fiir den Strukturaufbau durch blinde Gewalt.

Betrachten wir zur Illustration den Mord an Marinus Schoberl durch
Marcel Schonfeld, begleitet von seinem alteren Bruder Marco, der bereits

34 Luhmann (1993, 370f.).

140

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONSTELLATIONEN (SELBST-)MORDERISCHER AKTE

aufgrund von rechtsradikaler Straftaten mehrfach verurteilt worden war.
Der Gewaltakt fand im Jahr 2002 in Potzlow im betrunkenen Zustand
der Protagonisten im Anschluss an korperliche und seelische Misshand-
lungen von Marinus statt. Die Schliisselszene stellt sich in der Aufarbei-
tung durch Andreas Veiel folgendermaflen dar:

»In ihrer Anklageschrift geht die Staatsanwaltschaft davon aus, dass die
drei Tater sich abgesprochen haben, womit sie ihrem Opfer noch etwas
Angst einjagen< wollen: Marinus soll in die Kante eines Futtertroges bei-
en, der sich lings durch den nicht mehr genutzten Stall zieht, und sie
drohen ihm an, daf§ er durch einen Sprung auf seinen Kopf exekutiert
werden wiirde, wie es in dem amerikanischen Spielfilm >American Hi-
story X« geschieht, wo ein Mann gezwungen wird, in den Bordstein zu
beifSen und durch einen Sprung auf den Kopf getotet wird. sEtwas Angst
einjagen< heiflt damit vor allem, sich an der Todesangst des Opfers be-
rauschen. [...] Marcel Schonfeld wird spater in seiner Vernehmung er-
kldren, daf§ ihm die Idee des Bordsteinkicks spontan kam, er habe sich
mit den beiden anderen nicht abgesprochen. Dieser Version wird dann
auch das Gericht folgen. Die Kammer ist davon tiberzeugt, dass bis zu
diesem Augenblick keiner der drei den Sprung tatsichlich ausfihren will
oder davon ausgeht, dass die beiden anderen es vorhaben.

Erst jetzt, so Marcel Schonfeld bei seiner Vernehmung, brennen bei ihm
alle Sicherungen durch. Marinus Schoberl kniet vor ihm auf dem Bo-
den, die Zdahne umklammern den Rand des Troges. Marcel Schonfeld
springt mit voller Wucht auf seinen Hinterkopf. Dass er damit Marinus
Schonfeld toten kann, nimmt er nicht nur in Kauf, durch die Kenntnis
des Films setzt er es voraus. Spater wird er sagen, dass er wissen wollte,
wie das sei, einen Menschen umzubringen.

Auf welche Weise hat die Szene aus dem Film >American History X«
Marcel im Augenblick der Tat beeinflusst? Er kann sich an den Film sehr
gut erinnern — und auch an die offensichtliche Intention des Regisseurs.
» American History X< sei, so Marcel, ein >Film gegen rechte Gewalt«. In
der Schlisselszene zwingt der iltere von zwei Briidern, ein Skinhead, ei-
nen Afroamerikaner, in die Bordsteinkante zu beiffen. Dann wiinscht er
ihm >eine gute Nacht« und springt. [...] Man sieht dann in Zeitlupe, wie
der altere Bruder sich in heroischer Siegerpose dem jlingeren zuwendet.
Diese Szene hat auf Marcel Schonfeld den starksten Eindruck gemacht,
er hat sich offenbar mit dem dlteren Bruder und seiner Tat identifiziert.
Mit dem Sprung auf Marinus verschmilzt die eigene Person mit dem
Filmhelden aus >American History X«

Die Mordszene erschliefit sich im oben benannten Sinne zunichst aus
den prekiren Selbst- und Weltverhiltnissen der gewalttiatigen Prota-
gonisten, wobei die soziale Situation nochmals durch die Beziehung

35 Veiel (2007, 149f.).

141

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

zwischen dem tendenziell eher weicheren jiingeren Bruder, dem bislang
in der Naziszene noch nicht hervorgetretenen Marcel, und dem ideo-
logisch verhirteten Marco konditioniert wird. Wahrend Letzterer zu-
mindest ideologisch »integriert« erscheint (und damit im Feld der Politik
svergesellschaftet:), erscheint die Selbstbeziehung von Marcel nochmals
in pointierter Weise bedroht, da er sich auch gegeniiber seinem ilteren
Bruder zu beweisen hat.

Marinus, das Opfer, zeichnet sich zunichst allein dadurch aus, Eigen-
schaften zu zeigen, die Schwiche suggerieren, etwa sein Stottern und das
Tragen von Baggy Pants. Doch erst im performativen Akt der realen Er-
niedrigung verwirklicht sich die Relation von Tater und Untermensch.
Die Demiitigung auf der einen Seite geht entsprechend auf der anderen
Seite mit Selbstermichtigung einher. Letztere geht aufgrund des star-
ken Korperbezugs, welche die Selbstwirksamkeit unmittelbar empfin-
den ldsst, mit rauschhaften Ziigen einher.

Es ist als Erkldrung hier jedoch nicht hinreichend, nur das Wechsel-
spiel von Affekt, gewalttatiger Performanz und Selbstgefiihl zu betrach-
ten. Es handelt sich hier nicht allein um Totschlag aufgrund mangeln-
der Affektkontrolle sondern zusitzlich kommen hier die bereits langst
leiblich reprasentierten Imaginationen ins Spiel. Die Projektion in die
unbarmherzige Harte des bestialisch totenden Nazis im Film ist schon
langst als kathartisches Motiv angeeignet und die hiermit verbundenen
Selbstgefiihle sind bereits vorher empfunden worden. Entsprechend sind
die emotional-kognitiven Pfade durch die Aneignung des unfreiwilligen
Kultfilms der Neonaziszene durch Marcel schon vor der Tat gebahnt.*

Die Verschrankung der Imagination mit dem performativen Voll-
zug flihrt hier entsprechend zu einem spezifischen Arrangement der Ge-
walt. Gebunden und genihrt wird dieses Arrangement durch die prekire
Selbstwertdynamik der Protagonisten, den sozial angelieferten Imagina-
tiven der Selbstermichtigung und einer recht beliebigen sozialen Kon-
stellation an der die ermichtigende performative Handlung am realen
Opfer vorgefiihrt werden kann. In diesem Sinne erscheinen die Gewalt-
akte auf einer recht niedrigen sozialen Integrationsstufe.

Die Imaginidre von (rechten) Ideologien dienen hier als Ressource, um
mit eigenen Gewaltphantasien andocken zu konnen. Weder liegt eine
Vergemeinschaftung im Sinne von stabilen Gruppenzusammenhingen
noch eine Vergesellschaftung im Sinne eines konkreten Politikanspruchs
vor. Die Imaginire von (rechten) Ideologien und die durch Kinofilme
angelieferten Imaginative dienen hier als mehr oder weniger austausch-
bare Andockstationen, an denen das System des Selbst Skripte beziehen
kann, in denen es sich in Absehung von der eigenen prekiren Biografie
hineinprojizieren kann.

36 Der Film American History X von Tony Kaye war explizit als ein Film gegen die
Schrecken rassistischer Gewalt intendiert.

142

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONSTELLATIONEN (SELBST-)MORDERISCHER AKTE
Episodische Schicksalsgemeinschaft und ritualisierte Gewalt

Eine hohere Integrationsstufe findet sich beispielsweise in ritualisierten
Gruppenexzessen, wie sie beispielsweise in bestimmten Hooliganszenen
vorkommen, wie sie von Bohnsack und seinen Mitarbeitern untersucht
wurden.”” Auch hier gelingt es den Akteuren aus unterschiedlichen bio-
grafischen Grunden nicht, sich in einer bestindigeren Form in Gemein-
schaften und Gesellschaften einzurichten, um von dieser Warte aus ein
einigermaflen stabiles Selbstverhiltnis aufzubauen. Es wird stattdessen
auf virtuelle Identitiaten zurtckgegriffen, die eine Gruppenzugehorigkeit
generieren, die in dem Sinne imagindr bleibt, als dass die Akteure sich
im sonstigen Leben nicht auf Basis von lebensgeschichtlich angeeigne-
ten Sinnformationen (im Sinne einer geteilten Kultur) verstindigen kon-
nen. Eine als real gefithlte Konjunktion ist deshalb nur in den (gewaltsa-
men) Aktionismen und Exzessen der Gruppe erfahrbar, in der die geteilte
Praxis dann lediglich episodal als eine »Gemeinschaftliche« (als >Schick-
salsgemeinschaft<) erlebt wird und entsprechend einen starken, leiblich
empfundenen Selbstbezug empfinden lasst.*® Anders als im vorangehen-
den Beispiel finden wir hier jedoch eine gewisse Vergesellschaftung vor,
welche den Gewaltexzess in ritualisierter Form, d.h. weniger beliebig
ablaufen lasst. Die Arenen des Kampfes und die Feinde (andere Hooli-
gangruppen oder Polizisten) sind klar definiert, ebenso die Regeln des
fairen Kampfes. Es geht in diesem Sinne auch nicht um die physische
Vernichtung des Gegners. Im Vordergrund dieses Arrangements steht die
existenzielle Erfahrung der Leiblichkeit, jedoch nicht die blinde Wut. Die
Aggression als immunologisches Antidot gegen die Entfremdung vom
Selbst erscheint hier seinerseits sozialisiert,” und zwar einerseits in einer

37 Bohnsack et al. (1995).

38 Allerdings zerfillt dieser episodale >konjunktive Erfahrungsraum« jedoch wieder,
sobald die Akteure in die Normalitdt des Alltagslebens zuriickkehren.

39 Hooligans zeigen auf der einen Seite durchaus eine hohe Anpassung an gesell-
schaftliche Normalititsvorstellungen, was sie jedoch auf der anderen Seite nicht
daran hindert, innerhalb der Gewaltdynamik von Gruppenkdmpfen véllig an-
deren, eher antiken >Heldensemantiken« dhnelnden Orientierungen zu folgen
(Bohnsack/Loos/Schiffer/Wild 1995). Diese Diskrepanz lasst sich methodolo-
gisch dadurch aufschlieflen, dass zwischen den institutionalisierten Wissensbe-
stinden des common sense und der Erfahrungswelt von Gruppen und Milieus
unterschieden wird. Ersteren — dem common sense — entsprechen die typolo-
gisierten Wissensbestinde, wie sie Schiitz beschrieben hat (Schiitz 1981, 169).
Hierbei handelt es sich um generalisierte sprachliche Formen, Motivlagen und
Rollenskripte einschliefSlich der dazugehorigen Legitimationsfiguren. In gesell-
schaftliche Kommunikationszusammenhinge einsozialisiert, weifs man um Ins-
titutionen wie Familie, Arbeit, Recht, Polizei und allgemeine Normvorstellungen
und kann sich in diesen Orientierungsmustern (genauer: Orientierungsschema-
ta) schablonenhaft in Rollenidentititen einrichten. In diesem Sinne verhalten
sich Hooligans in der Regel den hiermit verbundenen Normalitdtsvorstellungen

143

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

stabilen Freund-Feind-Semantik, wie auch in den ritualisierten Formen
der Begegnung der gegnerischen Gruppen.

Die beiden bisher vorgestellten Arrangements gewalttatiger Exzesse
lassen sich typologisch durch eine tendenziell eher schwache soziale In-
tegration charakterisieren, entsprechend der die blinde Gewalt oder die
in ritueller Form in Gruppen aufgefiihrte kontrollierte Gewalt als funk-
tional dquivalente Losung erscheint, um ein prekires Selbstverhaltnis zu
stabilisieren. Sie charakterisieren damit Konstellationen, die eher in ge-
sellschaftlichen Randgruppen auftreten.

In den folgenden beiden Abschnitten wird es demgegeniiber um kom-
plexere Moden der Gewalt gehen, die sich einer hohen sozialen Integra-
tion verdanken und damit gewissermafSen >normaler< erscheinen, da fiir
sie gerade auch die in hohem MafSe vergemeinschafteten und vergesell-
schafteten Leistungseliten anfillig sind.

Integrierte Konfliktkonstellationen:
mimetische Rivalitdt, Fiihrung und Gruppe

»Die Tatsache, daf$ wir Tiere sind, ist nicht die Haupt-
ursache unserer moralischen Schwierigkeiten. [...] Der
Versucher, der unsichtbare innere Feind ist etwas spe-
zifisch Menschliches, eine Neigung zu Selbstliebe und
Konkurrenzdenken, die sich immer dann manifestiert,
wenn wir in einer Gruppe zusammen kommen. «

Marta C. Nussbaum™*

Kommen wir nun zu Arrangements von Menschen, die in hohem MafSe
als sozial integriert zu betrachten sind. Integration heifst hier aber im-
mer auch, sich in hohem MafSe an sozial angeliefertem Sinn zu orientie-
ren. Die sozialen Positionen der anderen und die sich hier offenbarende

entsprechend. Sie sind Schiiler, Auszubildende oder gehen einer Arbeit nach. Sie
streben in der Regel klassische Formen der Paarbeziehung an und wohnen tbli-
cherweise eher in geordneten Verhiltnissen. Demgegeniiber ist die konjunktive
Erfahrungswelt der Hooligans per se komplex und lésst sich entsprechend nicht
in Kategorien des common sense schildern. Dass gemeinsame Gewalterfahrun-
gen Gruppenbindungen ermoglichen, aus der die beteiligten Akteure in Hinblick
auf ihre eigene Identititsbildung erheblichen Gewinn ziehen konnen, dass sie
gleichsam siichtig nach diesen Erfahrungen werden und dass selbst die drama-
tischen Demiitigungen, welche in Gefingnisaufenthalten hingenommen werden
missen, das Hooligan-Sein tiblicherweise nicht in Frage stellen — all dies ist im
Rahmen institutionalisierter Rollenskripte weder erzihl- noch verstehbar, jedoch
sehr wohl durch den Sozialwissenschaftler als Interpret kollektiver Erfahrungs-
raume rekonstruierbar (s. ausfiihrlich Bohnsack/Loos/Schiffer/Wild 1995).
40 Nussbaum (20716, 253f.).

144

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONSTELLATIONEN (SELBST-)MORDERISCHER AKTE

Performativitat (Extimitat) wird damit — zumindest partiell — als inne-
re Bewegung gefuhlt (Intimitat). Hiermit entsteht eine komplex ver-
schachtelte Dynamik, aus der sich eine Konfliktlagerung ergibt, die René
Girard mit dem Begriff der »mimetischen Rivalitit« umschrieben hat.*!
Girards sozialanthropologische Konzeption lasst sich folgendermafien
beschreiben: Beim Menschen fiihren die durch seine kognitive Ausstat-
tung angelegten Mechanismen der Orientierung an Anderen zunichst
zur Ubernahme von Sprache und anderer Verhaltensweisen. Fine Viel-
zahl von Aspekten des menschlichen Verhaltens und Erlebens konnen
auf diese Weise unbewusst angeeignet werden. Hierdurch entsteht eine
pathische Verbindung mit den Menschen, mit denen wir zusammenle-
ben und an denen wir uns unweigerlich orientieren.*

Die mimetische Orientierung am Anderen birgt jedoch ein krisenhaf-
tes Moment, denn sie geht mit dem Problem einher, sich mit dem Ande-
ren vergleichen und in Konkurrenz treten zu mussen. Sie fuhrt unwei-
gerlich zu einer konflikthaften Konstellation, weil die Identifikation mit
dem Anderen auch sein Begehren imitiert und damit immer schon eine
Spur von Neid oder Rivalitit beinhaltet. Denn die empathische Nach-
ahmung des Anderen bildet zwar einerseits einen gelungen Ansporn fiir
die eigene Individuation. Andererseits entsteht aber auf Basis der Identi-
fikation eine prekare Egostruktur, entsprechend der die Existenz der si-
gnifikanten Anderen sowohl ndhrend wie auch bedrohend wirken muss.
Denn um die Position des Anderen einzunehmen, muss dieser bekampft
werden.

Sei es die verwirrende Gleichzeitigkeit zuneigender und hassvoller Ge-
fuhle gegenuiber den eigenen Geschwistern, der Kampf des Sohnes ge-
gen den Vater, um die Mutter fiir sich zu gewinnen, oder aber die Ri-
valitat unter Freunden — die Beziehung, besonders zu den uns nahen
Menschen ist und bleibt ambivalent. Auch im Erwachsenalter fihlen
wir nicht nur Anerkennung und Wohlwollen gegeniiber unseren Kolle-
gen sondern auch einen Neid, der uns nicht selten zu Intrigen gegentiber
unseren Partnern treibt. Girard verweist etwa auf den Odipuskomplex,
aber auch auf die Sohne Evas und Adams.* Kain bringt Abel um, weil
er ihn um die Gunst seines Vaters beneidet.

Die gewalttatige Eskalation des Konflikts erscheint mit Girard also als
eine Moglichkeit, die mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit gerade in
der integrierten, normalen menschlichen Beziehung auftritt. Sie resultiert
aus einer Systemeigenschaft gekoppelter Selbstsysteme, die miteinander
so verschrankt sind, als dass ihre Individuierung nicht nur in den posi-
tiven, sondern auch den krisenhaften Momenten voneinander abhangt.
41 Girard (1987).

42 Zudem sehen viele Neurowissenschaftler in den spontanen Spiegelaktivititen

den Ursprung von Empathie und Mitgefiihl (so auch Rizzolatti/Sinigaglia 2008).
43 Girard (1987).

145

19.01.2026, 10:11:28. =


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

Die hiermit einhergehenden Bezugsprobleme sozialer Interaktionssys-
teme — namlich die Gefahr von Gewaltexzessen — geben dann Anlass zur
Entwicklung hoherstufiger Integrationsformen. Zunachst kann der in-
dividuelle Konflikt auf Gruppen gelenkt werden, so dass die kritische
Konkurrenz nicht innerhalb einer, sondern zwischen (zwei) Gruppen
zum Ausdruck kommt. Im Sinne des Freund-Feind-Schemas gelangen
wir damit zu der von Carl Schmitt beschriebenen Form des Politischen,
die darauf beruht, nach Innen Loyalitit und Kohirenz einzufordern zu
konnen, da ja aufSen der Feind steht.* Als Reflexionsperspektiven sta-
bilisieren sich jetzt »Wir< und >Ihr¢, wodurch die mimetische Identifika-
tion mit der Fihrung der eigenen Gruppe die mimetische Rivalitit um
die Fithrung abdampfen lasst, da der Aggressionsimpuls jetzt nach au-
Ben gelenkt wird. Dabei gilt jedoch, dass die innerhalb der Gruppe be-
stehende Konkurrenz nur temporir besinftigt werden kann, also nicht
grundsitzlich aufgehoben ist. Insbesondere bleibt die Auseinanderset-
zung um die als Identifikationsmoment besonders attraktive Fiihrungs-
spitze bestehen. Beispielsweise konnte Lenin die Fihrungsriege der KP-
dSU noch zusammenhalten, wihrend nach seinem Tod der Machtkampf
zwischen Stalin und Trotzki unerbittlich grausam und mit allen Mitteln
ausgetragen wurde.

An dieser Stelle geht es nicht um eine einzelne gesellschaftspolitische
Lagerung, sondern um die Rekonstruktion einer soziodynamischen
Grundstruktur, die sich dadurch auszeichnet, dass eben gerade die Spit-
zenposition ihrerseits die angehende Elite dazu motiviert, diese ebenfalls
anzustreben, wodurch nolens volens politische Konflikte bis hin zum po-
litischen Terror vorprogrammiert sind.

Girard sieht nun eine der wesentlichen Funktionen der Religion darin,
Formen anzubieten, mittels derer sich das Chaos bandigen lasst, das aus
den kollektiven Gewaltexzessen der mimetischen Rivalitdt erwiachst. Die
mit den entwickelten Religionen verbundenen Komplexe aus Mythen,
Riten und Tabus wiirden entsprechend einen wesentlichen Beitrag dazu
leisten, Neid und Konkurrenz auf ein sozial akzeptables Niveau abzusen-
ken. Da der Mechanismus und damit auch die destruktiven Emotionen
der mimetischen Rivalitdt jedoch nicht grundsatzlich aufgehoben wer-
den konnen, miissen die Riten und Mythen selbst Gewaltmomente bein-
halten, um Imaginative liefern zu konnen, anhand derer sich die Prozesse
der mimetischen Rivalitit dezentrieren lassen. In vielen Stammesgesell-
schaften tibernimmt diese Rolle das Blutopfer, das dann allerdings immer
wieder wiederholt werden muss. Die monotheistischen Religionen set-
zen demgegentiber auf einen dramatischen gewaltvollen Exzess im Griin-
dungsakt, die in Folge eine dauerhaftere hierarchische Ordnung etablie-
ren lasst. Hier werden dann moralische Grenzen und Tabus - etwa im

44 Schmitt (1994).

146

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONSTELLATIONEN (SELBST-)MORDERISCHER AKTE

Umgang zwischen den Geschlechtern und Stinden — eingezogen, tiber
die sich die Konkurrenzdynamik (zunichst) auf ein sozial vertragliche-
res Maf$ eindimmen ldsst. Das alttestamentliche Paradebeispiel liefert
der Tanz der Israeliten um das goldene Kalb. Aaron der iltere Bruder
von Moses fithrt in dessen Abwesenheit ein Opferritual durch. Nach der
Riickkehr Moses’ kommt es zum Bruderkonflikt, der zu einem Massen-
massaker fithrt. Moses nutzt die noch frische Erinnerung an das Grauen
der Schlacht, um eine gottgegebene Ordnung zu erlassen, die durch die
Leere jener zerbrochenen Tafeln legitimiert ist, auf denen nichts (mehr)
zu lesen ist, deren Botschaft jedoch als grundloser Grund vor dem Hin-
tergrund vergangener und moglicher kiinftiger Gewalt umso evidenter
erscheint und eine entsprechend starke imaginative Kraft entfaltet.*

Moses erscheint hiermit gleichsam als die Urform eines politischen
Terrors, der jedoch in Hinblick auf seine politische Wirkung nicht ins
Leere lauft, sondern in einer hoheren gesellschaftlichen Integrationsform
kulminiert, die dann in religiosen Imaginaren ihre Zentrierung findet.
Insofern als Weltreligion entfaltet, entwickelt der Monotheismus dann
nochmals eine besondere Integrationsleistung, insofern er Siinde und
Gnade auf einer universellen Ebene behandeln und damit den unper-
fekten, zum Laster und Gewalt neigenden Menschen adressieren kann.

Doch auch die hiermit sich entfaltenden polykontexturalen Arrange-
ments bergen Keime des Konflikts. Zunichst droht sich der eine Gott
(bzw. sein Diktum) in viele Religionen und Interpretationen aufzuspal-
ten.* So bilden innerhalb des »religiosen Feldes« Orthodoxie und He-
terodoxie, Priester und (neue) Propheten ihrerseits wieder eine mimeti-
sche Spannungslage.¥’ Zudem bekommen die theistischen Religionen seit
der Aufklirung eine starke Konkurrenz durch unterschiedliche zivilre-
ligiose Bewegungen.*

45 In 2 Mose 32 heifSt es: » Als er aber nahe zum Lager kam und das Kalb und den
Reigen sah, ergrimmte er mit Zorn und warf die Tafeln aus seiner Hand und
zerbrach sie unten am Berge. [...] Die Kinder Levi taten, wie ihnen Mose gesagt
hatte; und fielen des Tages vom Volk dreitausend Mann. Da sprach Mose: Fiil-
let heute eure Hinde dem HERRN, ein jeglicher an seinem Sohn und Bruder,
daf$ heute iiber euch der Segen gegeben werde.«

46 In diesem Sinne weist auch Dirk Baecker darauf hin, »dass der eine und alleini-
ge Gott in Jerusalem nicht einmal, sondern gleich dreimal erfunden worden ist,
so dass er nur als Widerstreit mit sich selbst zu denken ist.« So im Vortrag: »Eu-
ropa im Widerspruch zu sich selbst.« Download unter https://kure.hypotheses.
org/144 (Abruf: 7.3.2017).

47 Bourdieu (2000).

48 Wir verstehen unter Zivilreligionen Bewegungen, die zwar nicht mehr auf einer
Gottesvorstellung gegriindet sind, jedoch den eschatologischen Telos einer auf
eine bessere und segensreiche Zukunft gerichtete Bewegung beibehalten. Pate fir
eine solche zur Geschichtsphilosophie erhobene Ideologie steht das Hegel’sche
Denken. Vgl. Camus (2016 [1951], 179ff.).

147

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

Indem mit dem Zeitalter der Aufklirung >Gott ist tot< denkbar und
kommunizierbar wird, verlieren religiose Erzdahlungen die Kraft, Kon-
flikte politischer Rivalitdt zu besdnftigen. Hiermit brechen die Probleme
einer »politischen Theologie« auf,* die die Eliten dazu auffordert, in das
Machtvakuum einzudringen und selbst die Regeln zu setzen. Selbstre-
dend ist auch hier die Gewaltdynamik der mimetischen Rivalitit nicht
aufgehoben, denn selbst ein durch Tugend oder plausible zivilreligiose
Mythen motiviertes Regelwerk ruft zum Widerspruch auf, wobei na-
turlich die, welche die Macht ergriffen haben, eben dies nicht dulden
konnen. Die Deklaration der Menschen- und Biirgerrechte und der Ter-
ror der franzosischen Revolution, die stalinistischen Sdauberungsaktio-
nen oder der Schrecken eines nationalistisch gepragten Faschismus, spre-
chen Bande davon, was geschieht, wenn die Buchse der Pandora der
mimetischen Rivalitdt wieder geoffnet ist.

Die mimetische Identifikation lasst Macht also insbesondere fiir die
Eliten attraktiv erscheinen. Sich einer Guerillabewegung anzuschliefSen
(oder einer anderen Gruppe des militarischen Kampfes), erscheint des-
halb nicht nur aufgrund der Moglichkeit reizvoll, an Kriegsokonomien
zu partizipieren,® sondern wird allein durch die mimetische Bewegung
motiviert, sich selbst in die Position der Macht hineinzuschieben. Das
Carl Schmittsche Postulat entsprechend der zum Souverdn wird, der
tiber den Ausnahmezustand entscheidet,’! verweist damit auf ein grund-
satzliches Politisierungsdilemma, das entsteht, sobald Macht die Kontin-
genz ihrer Legitimation nicht verbergen kann und deshalb nolens volens
andere dazu herausfordert, ebenfalls um sie zu kampfen.

Stabilisiert wird die hiermit einhergehende Semantik des politischen
Kampfes nicht zuletzt durch die Binnenverhiltnisse der jeweils eigenen
Gruppe, die jenen Mitgliedern, welche die Macht der fremden Gruppe
herausfordert, Anerkennung zollt. Insofern wir mit der vorgelegten Ar-
gumentation mitgehen, haben wir anzuerkennen, dass Terror auf dieser
sozialen Integrationsstufe innerhalb einer politischen Semantik® spielt,
die zugleich durch mimetische Rivalitit wie auch peer group Dynamiken
kodiert wird. Der durch diese Prozesse bedrohte Staat ist gut beraten,
politisch zu agieren, also Machtmittel anzufahren und nicht mit Recht,
Liebe oder Verstindigung zu antworten. Nur auf diese Weise ldsst sich
- 50 die Vermutung — an den Imaginativen arbeiten.

Denn die kollektive Bilanz des durch die mimetische Rivalitit genahr-
ten Kampfes wird immer mitbeobachtet. Der, der immer wieder verliert,

49 Schmitt (2009 [1922]).

so Vgl. Miinkler (2004a).

51 Schmitt (2009 [1922], 13).

52 Es geht hier also um Reprisentation im Medium Macht. Im Anschluss an Luh-
mann (2000a) also um Varianten, die sich an dem Code Regierung/Opposition
abarbeiten.

148

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONSTELLATIONEN (SELBST-)MORDERISCHER AKTE

kann langfristig kein MafSstab fiir die eigene Identifikation mehr dar-
stellen.”

Mit Blick auf die Frage, was die Arrangements des Terrors gesell-
schaftlich stabilisiert, wie auch hervorbringt, fehlt jedoch ein weiteres
Element — die Rede ist von den Imagindren, welche es ermoglichen in
einer pervertierten Weise mit dem Tod gegen den Tod spielen zu lassen.

Hier zur Wiederholung: Unter dem Imaginédren verstehen wir im An-
schluss an Ralf Bohnsack eine virtuale soziale Identitit, die sich von der
imaginativen Identitdt dadurch auszeichnet, dass sie nicht performativ
durch eine Praxis eingeholt werden kann.** Sie behilt also seinen zu-
gleich fiktiven und kontrafaktischen Charakter, um nichtsdestotrotz eine
normative Qualitat entfalten konnen, welche die Arrangements des Ter-
rors in einer besonderen Weise konditionieren konnen.

Gesellschaft, Gemeinschaft, Imagindre — mit dem Tod gegen den Tod

Mit Blick auf die Frage, was die Arrangements des Terrors auf einer hoch
integrierten vergemeinschafteten und vergesellschafteten Ebene stabili-
sieren wie auch auf Dauer stellen lisst, fehlt jedoch ein weiteres Element,
das wir bisher zwar bereits angesprochen, jedoch noch nicht unter dem
Blickwinkel der konditionierten Koproduktion des Terrors behandelt
haben. Die Rede ist von den religiosen bzw. zivilreligiosen Imaginaren,
welche es gestatten, nochmals in besonderer Weise mit dem Tod gegen
den Tod zu spielen.

Mit Blick auf den epistemischen Dualismus von Geist und Kérper,
der in den Reflexionsverhiltnissen unserer Leiblichkeit eingelagert ist
und der jeweils spezifischen Dynamik eines Selbstsystems, das sich intim
empfindet, aber einer Extimitit verdankt — namlich sozial angeliefertem
Sinn — ldsst sich bereits ahnen, dass solche Konstellationen moglich sind.
Die Sinnhaftigkeit der Argumentation soll im Folgenden am Beispiel ei-
ner der Posener Rede des Reichsfihrers SS Heinrich Himmler vorge-
fuhrt werden. Die Rede wurde am 4. Oktober 1943 vor den Fithrern der
SS gehalten, also zu einem Zeitpunkt an dem bereits an verschiedenen
Fronten die drohende Niederlage der Wehrmacht sichtbar war. Die Aus-
wahl dieses Beispiels ist auch motiviert durch Hannah Arendts Einschat-
zung, dass Himmler als der »potentiell machtigste Mann Deutschlands«

53 In diesem Sinne ist dann beispielsweise auch die israelische Politik nicht so ohne
weiteres von der Hand zu weisen, denen zu schaden, welche potentiell Anerken-
nung fiir den Terror geben konnen, um die Reziprozitit jener Gruppendynami-
ken zu durchkreuzen, welche potentielle Tater zu Martyrern machen.

54 Imaginire zeichnen sich dadurch aus, »dass es gerade spezifische Konstruktio-
nen des Fiktiven sind, durch welche, indem die Unerreichbarkeit des Imagina-
ren zum Ausdruck gebracht wird, die >Realitit¢, die eigene habitualisierte All-
tagspraxis, eher stabilisiert als in Frage gestellt wird.« (Bohnsack 2016, 103)

149

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

ein »SpiefSer« war, »normaler« als irgendeiner der urspriinglichen Fiih-
rer der Nazibewegung«, also weder ein »hysterischer Fanatiker«, noch
»Pobel« oder »Scharlatan«.’® Gerade letzteres ist fiir unsere Argumen-
tation von Bedeutung. Mit Blick auf die Conditio humana interessieren
wir uns dafiir, wozu ein normaler, gesellschaftlich und sozial hochgra-
dig integrierter Mensch fahig ist, insofern bestimmte Konstellationen in
einem Arrangement zusammentreffen.

Am Beispiel von ausgewihlten Zitaten®*® folgt zunachst eine kurze Dar-
stellung der Aspekte, die in unserem Zusammenhang von Interesse sind:

1. Die Verehrung der gefallenen Soldaten (zu Beginn der Rede): »In den
Monaten, die verflossen sind, seit wir im Juni 1942 beisammen wa-
ren, sind viele Kameraden gefallen und haben ihr Leben fiir Deutsch-
land und fir den Fuhrer gegeben«.%

2. Der Vorrang der Seele und des Geistes vor dem Korper: »Ein Krieg
muss geistig, willensmifSig, seelisch gewonnen werden, dann ist die
korperliche, leibliche, materielle Gewinnung nur eine Folgeerschei-
nung. Nur derjenige, der kapituliert, der da sagt: ich habe den Glau-
ben und den Willen zum Widerstand nicht mehr, — der verliert, der legt
namlich die Waffen nieder. Derjenige, der stur bis zum letzten, bis eine
Stunde nach Friedensschluss ficht und steht, der hat gewonnen. [...]
Wenn wir seelisch, willensmifSig und geistig in Ordnung sind, dann
werden wir diesen Krieg nach den Gesetzen der Geschichte und der
Natur gewinnen, weil wir die héheren menschlichen Werte, die hohe-
ren und kriftigeren Werte in der Natur verkorpern.«*®

3. Das gnaden- und mitleidlose Menschenopfer (die Ausrottung der ji-
dischen Biirger, aber auch das Opfer slawischer Frauen und Kinder):
»Von Euch werden die meisten wissen, was es heifdt, wenn oo Lei-
chen beisammen liegen, wenn 500 daliegen oder wenn 1000 daliegen.
Dies durchgehalten zu haben, und dabei — abgesehen von menschli-
chen Ausnahmeschwichen — anstindig geblieben zu sein, das hat uns
hart gemacht und ist ein niemals geschriebenes und niemals zu schrei-
bendes Ruhmesblatt unserer Geschichte«.”

4. Keine Duldung seelischer Schwdiche in den eigenen Reiben (hier als
Beispiel der Umgang mit Alkohol): »Bei den Hunderttausenden von
Menschen, die wir durch den Krieg verlieren, konnen wir es uns nicht
leisten, auch moralisch noch Menschen zu verlieren, die sich dem
Alkohol ergeben und daran kaputt gehen. Auch hier ist die grofSte
und unbarmherzigste Strenge die beste Kameradschaft, die Sie ihren

55 Arendt (20071, 722).

56 Siehe zur Dokumentation und Kontextualisierung der Rede Himmler (1943, 4).
57 Himmler (1943, 4).

58 Ders.: 39.

59 Ders.: 25.

150

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONSTELLATIONEN (SELBST-)MORDERISCHER AKTE

Untergebenen erweisen konnen: Straftaten, die unter dem Einfluss
des Alkoholgenusses stehen, werden doppelt so hoch bestraft. Fiih-
rer, die Alkoholgastereien der Untergebenen in ihrer Kompanie zulas-
sen, bestrafe ich.«®

5. Unterscheidung zwischen Menschen (eigene Gruppe) und Menschen-
tieren (Untergruppe): » Wir Deutsche, die wir als einzige auf der Welt
eine anstandige Einstellung zum Tier haben, werden ja auch zu diesen
Menschentieren eine anstandige Einstellung einnehmen, aber es ist ein
Verbrechen gegen unser eigenes Blut, uns um sie Sorge zu machen und
ihnen Ideale zu bringen, damit unsere Sohne und Enkel es noch schwe-
rer haben mit ihnen. Wenn mir einer kommt und sagt: >Ich kann mit
den Kindern oder den Frauen den Panzergraben nicht bauen. Das ist
unmenschlich, denn dann sterben sie daran<, — dann muss ich sagen:
»Du bist ein Morder an Deinem eigenen Blut, denn, wenn der Panzer-
graben nicht gebaut wird, dann sterben deutsche Soldaten, und das
sind S6hne deutscher Miitter. Das ist unser Blut.<[...] Dafiir haben wir
zu sorgen und zu denken, zu arbeiten und zu kampfen, und fiir nichts
anderes. Alles andere kann uns gleichgiiltig sein.«*!

6. Anerkennung der Feinde der gleichen >Rasse« als (wiirdige) Gegner:
»Unsere lieben englischen und amerikanischen Gegner sind ja jetzt
auf dem Festland. Sie haben Stid-Italien, wir haben Nord-Italien. Jetzt
werden wir einmal aufspielen. Darauf freue ich mich. Das wird eine
wunderbare Gelegenheit fiir uns, um zu zeigen, was wir auf diesem
Gebiete konnen. Es ist die erste Moglichkeit fiir uns, den Englandern
auf diesem Gebiete einmal mit derselben Waffe zu begegnen. [...] Wir
wollen das niemals durcheinanderbringen. Haben wir einen unseres
Blutes, einen gutrassigen Norweger oder Niederlander vor uns, dann
konnen wir sein Herz nur nach unseren, das heisst seinen und unse-
ren gesamtgermanischen Gesetzen gewinnen. Haben wir einen Russen
oder einen Slawen — blutlich gesehen — vor uns, dann wollen wir ihm
gegentiber niemals unsere heiligen Gesetze anwenden, sondern die er-
probten russischen Kommissarsgesetze. « ©?

7. Imagindre Zukunft als Teil der empfundenen Gegenwart: »Wenn der
Friede endgiiltig ist, dann werden wir fihig sein, an unsere grofse Zu-
kunftsarbeit zu gehen. Wir werden siedeln. Wir werden die Ordens-
gesetze der SS den Jungen anerziehen. Ich halte es fiir das Leben unse-
rer Volker fiir unumganglich notig, dass wir die Begriffe Ahnen, Enkel
und Zukunft nicht nur von auflen beibringen, sondern als Teil unse-
res Wesens empfinden. « %

60 Ders.: 36.
61 Ders.: 12.
62 Ders.: 23.
63 Ders. 40.

151

19.01.2026, 10:11:28. =


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

Versuchen wir nun die Besonderheiten dieses Arrangements zu charak-
terisieren. Wir treffen auf die imaginére soziale und kollektive Identitit
des arischen Ubermenschen, die jedoch kontrafaktisch zu den menschli-
chen Schwichen der derzeitigen Protagonisten der Bewegung steht. Die
erfolgreiche Auslese wird entsprechend in die Zukunft gelegt, nimlich
in eine Zeit nach dem Endsieg, der dann trotz der fatalen Ruckschlige
und offensichtlichen Zweifel errungen wird.

Wir treffen auf eine Leiblichkeit die in Richtung des Geistigen hypos-
tasiert wird und entsprechend den Dualismus in Richtung eines perver-
tierten Bewusstsein-Korper-Verhiltnisses auf die Spitze treibt. Die ima-
gindre Identitdt und das hierin zum Ausdruck kommende >Seelische<
und >Geistige<« wird zum eigentlichen Anker fur das System Selbst, wih-
renddessen der eigene Leib tendenziell problematisch bleibt, denn er ver-
fithrt zur Schwiche. Insofern sich diese Schwiche zeigt — etwa in Form
von Alkoholismus, Depression bzw. Defitismus — ist sie entsprechend
mit allen Mitteln zu bekiampfen, denn nur so kann sich der Geist iiber
den Korper erheben.

Der bekdmpfte schwache Leib findet seinen zugleich realen wie sym-
bolischen Ausdruck im slawischen und judischen >Volk<, dessen Mitglie-
der nun als Tiermenschen erscheinen. Wahrend die Hypostasierung der
eigenen Stirke, moralischen Uberlegenheit und rassischen Einzigartig-
keit ein imaginédrer Fluchtpunkt bleibt, der zwar Orientierung bietet, je-
doch keine Entsprechung in der gelebten Praxis findet — faktisch ist auch
der deutsche Soldat wie jeder andere Mensch verganglich und zeigt sich
in bestimmten Konstellation schwach und moralisch verderblich — findet
die Imagination des schwachen Feindes im Opfer desselben ihre selbstbe-
stiatigende Praxis. In den konkreten Akten der Unterwerfung, Erniedri-
gung und Totung wird diese Imagination im performativen Vollzug zur
Realitiat. In der Erniedrigung des anderen Menschen manifestiert sich
das eigene Selbst nicht nur ideell als ein potentes und starkes sondern
ebenso im leiblich verankerten Selbstgefiihl. Dieses erscheint freilich in
diesem Zusammenhang nicht nur als ein individuelles Geftiihl. Vielmehr
verbindet es sich mit einem Gruppenethos (>Ich< im >Wir<), wonach die
hiermit verbundenen Werte — Loyalitat, Tapferkeit, Treue — gerade im
kriegerischen Akt die ihre Resonanz in einer geteilten Praxis finden. Als
imaginatives >Wir« findet es seine Verkorperung im kollektiven Handeln
und ist in diesem Sinne nicht nur imaginar.

Doch anders als bei den oben beschriebenen Hooligangruppen erklart
sich die Dynamik des hier zum Ausdruck kommenden Grauens nicht al-
lein durch die rivalisierende Beziehung von Gruppen, wenngleich auch
dieses Motiv in das Arrangement einzahlt. Auch in Himmlers Rede fin-
den wir zwar den Verweis auf die mimetische Selbstaktivierung tiber
den Kampf zwischen unterschiedlichen, jedoch strukturell gleichberech-
tigten Gruppen, etwa den Englindern, Amerikanern oder Norwegern,

152

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONSTELLATIONEN (SELBST-)MORDERISCHER AKTE

deren Anerkennung als wiirdige Gegner hier eine gewisse Symmetrie aus-
driickt. An diesen Gegnern ldsst sich dann im Sinne einer eskalierenden
Selbstermachtigung abarbeiten.

Dies erklart jedoch noch nicht die Totalisierung zu einem Vernich-
tungskrieg, der die Selbstvernichtung mit einschliefSt. Dem Muster ri-
valisierender Gruppenkonflikte, die dann durchaus mit terroristischen
Mitteln ausgefochten werden konnen, wiirde namlich ein Verhalten
entsprechen, das Himmler zwar in abwertender Manier den russischen
Kimpfern zuschreibt, nicht jedoch den eigenen Soldaten: Sobald der
Kampf zu Ende ist, also klar ist, dass man verloren hat, wiirde man sich
ndmlich normalerweise eher der zuvor befeindeten Gruppe anschliefsen
denn den eigenen Tod in Kauf zu nehmen. Genau dies ist dann empi-
risch auch vielfach zu beobachten, man denke hier etwa den Wechsel
von Kampfern der linken Guerilla zu paramilitirischen Gruppen und
umgekehrt in Stidamerika.*

Das Scheitern und die Kapitulation als einer jeder kriegerischen Aus-
einandersetzung innewohnende Option erscheinen jedoch fur die Elite
der SS selbst im Angesicht des nicht mehr zu gewinnenden Krieges als
eine nicht kommunizierbare Option.®” Wie aber nun erschliefSt sich nun
die Stabilitit dieses auf ersten Blick duflerst unwahrscheinlichen Arran-
gements, das die Betroffenen dazu fithrt, die Ausloschung der eigenen
Gruppe hinzunehmen? Die Antwort lautet: mittels der Inklusion des To-
des tber ein volkisches Ideal das in eine imagindre Zukunft projiziert
wird. So werden die Opfer in den eigenen Reihen geehrt, was dem Fal-
lenden die Anerkennung im eigenen Kollektiv verspricht. Vor allem aber
wird das nun aus der verschrankten Dualitit von Geist und Korper ab-
gespaltene Bewusstsein in das Imaginire eines tausendjahrigen Reiches
projiziert. Zur Erinnerung: Imaginire werden — anders als Imaginati-
ve — performativ nicht mit einer realen Praxis zur Deckung gebracht.
Sie erscheinen als reine Projektionsflichen des Bewusstseins und sind in
diesem Sinne zeitlos und nicht falsifizierbar, da sie sich nicht durch eine
Priifung der Realitit stellen miissen, an der sie scheitern konnen.

Innerhalb des hier zum Ausdruck kommenden Arrangements sind die
Imaginire des volkischen Endsieges jedoch keineswegs ein a-sinnliches
Abstrakta, sondern werden aufgrund der Verschrankung mit Imaginati-
ven leiblich gefuhlt. Die performativ vollzogenen Demiitigung und Ver-
nichtung des zum Tiermenschen erniedrigten Feindes bringt niamlich als
Komplementirposition den Ubermenschen hervor. Nur aus dieser Pers-
pektive kann die Harte und Gnadenlosigkeit angesichts der Ermordung
tausender hilfloser Menschen — darunter auch Frauen und Kinder - als

64 Vgl. Miinkler (2004a).
65 Wenngleich die betroffenen Soldaten in einigen Momenten sicher an diese Vari-
ante denken mogen, werden sie es dem anderen nicht sagen konnen.

153

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

Tugend erscheinen. Demgegentiber wiirde Gnade und Mitgefithl wiede-
rum nur die in jedem normalen Menschen keimende Schwiche offenba-
ren. Die ins Imaginare projizierte Selbstreferenz und die Fremdreferen-
zen schwacher verletzlicher Korper bilden hier ein Arrangement, das im
Sinne einer self fulfilling prophecy bei den Mitgliedern der SS-Elite ein
stabiles Selbst- und Weltverhaltnis aufbauen lasst.

Entsprechend folgerichtig erscheint dann auch der angedrohte Um-
gang mit den Schwichen in den eigenen Reihen. Die gnadenlose Bestra-
fung ausgewihlter Defatisten — nicht jedoch aller, sonst wurde das Kol-
lektiv mangels Menschenmasse verschwinden, — dient auch hier dazu,
vom realen Ofer aus den Vektor ins Imaginire fortschreiben zu konnen.
Um mit Bohnsack zu sprechen: Der »kontrafaktische Charakter ist aber
eben gerade konstitutiv fur die normative Qualitit des Imagindren«.%
Die Inklusion des realen Todes im Opfer eroffnet also erst — so der para-
dox anmutende Befund - den eigenen Tod zu negieren, um hierdurch —
weil leiblich empfunden — die Energie und Motivation zu spiiren, einen
Vernichtungskrieg zu fithren, der fiir den konkreten Menschen den Tod
bedeutet, nicht jedoch fiir das ins Imaginire projizierte Bewusstsein. In
diesem Sinne — auch hier ist Himmler dann erschreckend normal — wun-
dert dann auch nicht die Affinitit der Nazi-Elite zu bestimmten For-
men theosophischer Spiritualitit, welche den Geist-Korper-Dualismus
in strukturhomologer Weise hypostasieren.®’

Das hier beschriebene Arrangement des Terrors liegt damit auf ei-
ner Integrationsstufe, die nicht nur Gemeinschaft, sondern auch Gesell-
schaft voraussetzt, denn nur in letzterer lasst sich ein Ideal formulieren,
das den Nahbereich von Interaktion, Mitgefiihl, mimetischer Rivalitit
und den hieraus sich ergebenden multistabilen Interaktionsformen tber-
schreibt. Politik als der Kampf um Macht und Religion als die Projekti-
on des Ichs in die Transzendenz werden nun eins, wodurch die nun ent-
standene (Zivil-)Religion die requisite variety verliert, zwischen Strenge
und Gnade, zwischen symmetrischen und komplementiren Beziehun-
gen zu oszillieren.®

66 Bohnsack (2017, 147).

67 Vgl. Stinner (20071). Das Gegenteil hierzu wire dann eine Spiritualitit, welche
das Mitgefiihl pointiert und auf die Spitze getrieben — so der spite Dietrich Bon-
hoeffer — dann den schwachen und verletzlichen Jesus als Identifikationsfigur
nimmt: »Gott ist ohnmichtig und schwach in der Welt und gerade und nur so
ist er bei uns und hilft uns. Es ist Matth. 8,17 ganz deutlich, daf§ Christus nicht
hilft kraft seiner Allmacht, sondern kraft seiner Schwachbheit, seines Leidens. «
(Bonhoeffer 1988, 394).

68 Im Sinne der von Bateson (1992, 156 ff.). beschriebenen Schismogenese wire
dann nach dem Sieg tiber den Feind, dann in eine komplementire Rolle uiberzu-
gehen, welche den Besiegten am Leben ldsst, bzw. umgekehrt im Falle der Nie-
derlage die Unterwerfung angesagt, um das eigene Uberleben zu ermoglichen.

154

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONSTELLATIONEN (SELBST-)MORDERISCHER AKTE

An dieser Stelle wird das Arrangement zudem durch den performa-
tiven Akt der offentlichen Bekanntmachung des Volkermords stabili-
siert. In diesem Sinne kann die gesellschaftliche Dynamik dieses Arran-
gements nochmals komplexer reflektiert werden: Indem es offen gesagt
wird, mussen alle nicken und konnen nicht mehr sagen, sie hitten von
nichts gewusst.

Die Performativitit der Rede als offizielle Rede im Kontext einer kunf-
tigen weltgesellschaftlichen Beobachtung schneidet alternative Optionen
ab bzw. lasst diese irrelevant werden, da man sich ja gerade selbst durch
die Markierung als gnadenloser Titer (der sein Bekenntnis zudem auf-
zeichnen und aufschreiben lasst) aus jeglichem ergebnisoffenen Diskurs
ausgeschlossen hat.

Die Frage, was den Menschen eigentlich ausmacht, kann entsprechend
nicht mehr komplex, das heifSt unter Einschluss situativer Affirmation
und Negation dessen, was als Selbst- und was als Fremdreferenz be-
trachtet wird, bearbeitet werden. Vielmehr wird jetzt der menschliche
Leib selbst — in seiner ganzen Schwiche und Ambivalenz — zu dem blin-
den Fleck, aus dem heraus sich das ganze Arrangement entfaltet. Es ent-
steht ein Eigenwert eines Selbst- und Weltverhaltnisses, der jede Begeg-
nung mit Menschen, die ihre Leiblichkeit und die hiermit verbundenen
Schwichen zu offensichtlich zeigen, zur Provokation werden lasst. In
diesem wird dann auch die Sexualitit zum Problem, wie dann insbeson-
dere Klaus Theweleit anhand der Freikorpsliteratur ausgearbeitet hat.*
Die Begegnung mit dem Fremden - insbesondere wenn er animalisch,
also als vergingliche oder triebhafte Leiblichkeit erscheint — wird da-
mit zu einer Bedrohung fir das eigene Ich-Selbst. Sie konfrontiert mit
der eigenen Schwiche und verweist auf einen Riss in der Sinnkohirenz,
welche uns die imagindren Projektionen innerhalb der Grammatik des
Selbst suggerieren. Da zudem die Weltgesellschaft zusieht, bleibt dann
auch nichts anderes tibrig, als sich weiterhin moglichst tief in die Imagi-
ndre des nationalsozialistischen Terrors hinein zu steigern.

Insofern wir jetzt von diesem Beispiel abstrahieren und es wie ange-
kundigt als typologischen Verweis auf Arrangements des Terrors neh-
men, die in der Conditio humana angelegt sind, so miissen wir zu dem
Schluss kommen, dass der Ausgangspunkt ein epistemischer und zu-
gleich spiritueller ist. Er griindet in dem fir Menschen typischen Selbst-
und Weltverhiltnis, in Bezug auf seine eigene Leiblichkeit eine dualis-
tische Epistemologie einnehmen zu miissen. Von dort aus konnen sich
dann Arrangements entfalten, in denen die gewohnliche Realitat leibli-
cher Verganglichkeit und Begrenztheit weniger real erscheint, denn die

69 Theweleit (1977). Siehe aus einer sozialpsychologischen Perspektive zum Ver-
hiltnis von Tod, den imaginiren der Sterblichkeit und Sexualitit, Mitgefiihl und
Schwiche auch Ernest Becker (1997).

155

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

(zivil-)religiosen Imaginare, deren illusiondrer Charakter zwar geahnt
und moglicherweise reflektiert, aber nicht mehr gefiihlt werden kann,
da der sozial angelieferten Sinn sich in einer Weise mit den imaginativ
aufgeladenen Praxen des Terrors verschriankt, dass alle andern Reflexi-
onsoptionen in den Hintergrund treten.

In diesem Sinne kann innerhalb eines solchermaflen konfiguriertem
Selbst- und Weltverhaltnis auch keine Position vorkommen, welche die
mit dem kollektiv Imagindren verbundenen Posen™ durch entsprechen-
de Markierungen — beispielsweise in Form von ironischer Rede — eben
als Pose durchschaubar macht.” Aus diesem Grunde spricht Bohnsack
in kritischer Auseinandersetzung mit Mannheim hier von Ideologie, wo-
bei Mannheim seinerseits bereits von einer Homologie zivilreligioser und
religios-fundamentalistischer Formen ausgegangen ist.”

Nolens volens schliefSen sich diesbeztigliche Arrangement hermetisch
ab und immunisiert sich gegeniiber Kritik. Korperliche und psychische
Schwiche, Zweifel oder Anflige von Mitgefiihl zeigen nur an, dass man
immer noch nicht genug gekampft hat, um das Ziel zu erreichen. Mit
Blick auf die spezifische Verschrinkung des Imaginaren mit dem Imagi-
nativen wird der » Bewadhrungsmythos«73 nicht schwicher, sondern umso
stiarker je unerreichbarer die Vision oder das Ziel ist.

Arrangements des Terrors

Bisher haben wir eine explizite Definition des Terrorismus vermieden,
sind aber davon ausgegangen, dass weder psychiatrische Erklarungen
noch Beweggriinde wie hemmungslose Eigensucht als eine angemes-
sene Erklarung geeignet sind. Wir sind vielmehr davon ausgegangen,
dass auch der normale, nicht durch Psychopathologie oder besondere

70 In seinem Aufsatz »Pose und Indoktrination. Zu Werken der Plastik und Male-
rei im Dritten Reich« bemerkt Max Imdahl » Aber die Werbung wirbt mit Po-
sen, die als Posen durchschaut werden diirfen [...]. Anders verhilt es sich dann,
wenn die Pose ideologischer Werbung dienstbar ist« (Imdahl 1995, 575f.).

71 Genau gesehen wiirde an dieser Stelle nochmals zwischen Gesellschaft und psy-
chischem System zu unterscheiden sein: Man kann als SS-Mann durchaus sol-
chen Reden zuhoren und nach ihnen handeln, aber dennoch innerlich Zweifel
verspuren und dies dann moglichweise sogar in geschiitzten Interaktionszusam-
menhingen durch eine entsprechend gebrochene Rede markieren. Doch in den
formalen, rollenférmigen Zusammenhingen wird genau dies nicht gehen. Das
rollenformige Selbst-Weltverhaltnis als gesellschaftliche Selbstbeschreibung der
Organisation iiberschreibt hier das individuelle. In Folge entsteht ein Eigenwert,
entsprechend dem man halt seinen Drecksjob erfiillt, weil das nun mal so ist und
eben der imaginar stabilisierten gesellschaftlichen Ordnung entspricht.

72 Mannheim (1995 [1929]).

73 Oevermann (1995)

156

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS DES TERRORS

kriminelle Energie ausgezeichnete Mensch unter bestimmten soziodyna-
mischen Konstellationen in die Lage kommt, morderische Gewaltakte zu
begehen, die von anderen als Terror beobachtet werden.

Durch den Verzicht auf eine vorschnelle Definition konnten wir auch
das Problem der Beobachterabhingigkeit einer solchen Bezeichnung ver-
meiden, denn was aus der Perspektive der einen nur als ein grausamer
terroristischer Akt erscheint, stellt fiir andere eine legitime Form der po-
litischen Auseinandersetzung dar.

Niedere Beweggriinde sind laut dem Strafgesetzbuch (§ 211) Moti-
ve, die durch hemmungslose Eigensucht bestimmt sind, also etwa durch
Habgier oder Mordlust. Wir gehen demgegeniiber davon aus, dass Ter-
rorakte in der Regel durch komplexere soziodynamische Lagerungen
motiviert werden, die vielfach das eigene Leben bewusst riskieren las-
sen und entsprechend keineswegs durch Feigheit oder Niedertrachtig-
keit charakterisiert werden diirfen. Vielmehr — so die These, welche die-
se Untersuchung anleitet — erscheint die Ursache in tieferer Weise in den
Besonderheiten der menschlichen Selbst- und Weltverhiltnisse veran-
kert. Sie erscheint gewissermafSen in die Epistemologie menschlicher Le-
benspraxis eingelagert. Begonnen haben wir bei dem fur die Leiberfah-
rung konstitutiven Dualismus von Geist und Korper, der zwischen >Leib
sein<und >Einen-Korper-haben« oszillieren ldsst. Wir sind bei dem fiir uns
Menschen typischen In-der-Sprache-Sein gelandet, was mit sich bringt,
dass sozial angelieferter Sinn, sei er primdr durch Vergemeinschaftung
oder Vergesellschaftung formatiert, so bedeutsam werden kann, dass
biologische Selbsterhaltungstendenzen tiberschrieben werden konnen,
wie schon anhand Durkheims Arbeiten tiber den Selbstmord deutlich
wurde. SchliefSlich sind wir der Dynamik eines sozial formatierten, sich
jedoch intim erlebenden Selbst begegnet, das sich in imaginativen und
imaginaren Figurationen einrichten kann.

Hieraus ldsst sich eine Typologie terroristischer Gewaltakte entwi-
ckeln, die sich durch unterschiedliche Formen der gemeinschaftlichen
und gesellschaftlichen Integration auszeichnet.

Auf der untersten Ebene erscheint der sowohl gemeinschaftlich wie ge-
sellschaftlich schwach integrierte Mensch, dessen narzisstisch gekrank-
tes Selbst erst im Delikt ein Selbstgefiihl entwickeln kann, um sich in
leiblicher Evidenz als mit sich selbst identisch zu erfahren. An der Gren-
ze zur Psycho- und Soziopathologie begegnen wir hier Terrorformen (in
der Nihe zum Amoklauf), wie sie an den gesellschaftlichen Randern zu
finden sind. Beispielsweise mag die Axt-Attacke des siebzehnjahrigen
Afghanen am 18. Juli 2016 in Bayern™ zwar noch an Symbole des is-
lamischen Staates andocken. Es wire jedoch verfehlt, sie als Ausdruck
des islamistischen Terrorismus der Weltgesellschaft anzusehen. Hierzu

74 FAZ 20.7.2016

157

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

erscheint der Akt viel zu wenig gesellschaftlich wie gemeinschaftlich in-
tegriert.

Auf der Ebene gemeinschaftlicher Einbindung erscheint in Verbindung
mit den Dynamiken der mimetischen Rivalitdt eine komplexere Form
des Terrors. Sei es beispielsweise der Linksterrorismus der 7oer Jahre
in den westlichen Industrienationen oder aber auch die terroristischen
Arme der Hamas oder Hisbollah in den palistinensischen Gebieten Isra-
els, wir treffen hier auf Gruppen, welche mit politischem Anspruch dem
jeweiligen Staat das Gewaltmonopol streitig zu machen versuchen. Das
terroristische Personal ist in Peer Gruppen integriert, welche den Tatern
Anerkennung zollen. Wenn zudem ideell und wirtschaftlich Beistand von
Staaten kommt, die zumindest partiell mit den Zielen der kampferischen
Gruppen tibereinstimmen, wird — insofern den unterstiitzenden Staaten
aus unterschiedlichen Griinden nicht beizukommen ist — der Konflikt auf
einer hoheren Ebene integriert und am Laufen gehalten. Man denke hier
beispielsweise an die olfordernden Staaten Iran, Saudi-Arabien oder Li-
byen unter Gaddafi, aber auch an die von den USA in den 8oer Jahren
unterstiitzten Mudschahedin in Afghanistan.

In solchen Fillen konnen sich dann rivalisierende Machtanspriiche
unterschiedlicher Gruppen mit weltpolitischen Lagerungen verschrin-
ken und in der Folge mit Terroraktionen einhergehen, die sehr wohl
ihren politischen Adressaten finden, ohne dass es hier noch um einen
konkreten Feind geht. Selbstredend pointieren und scharfen sich diese
Formen des Terrors, insofern sich an religiose oder zivilreligiose Ima-
ginare ankniipfen lasst, welche die Tat, das fremde Opfer und das mit-
schwingende eigene Opfer als eine Bewegung rahmen lassen, die mit
dem Tod uber den Tod hinaus gehen lasst. Die Inszenierung der Greuel-
taten des >Islamischen Staates< mag dartiber hinaus noch auf den Mas-
senmedien der Weltgesellschaft reiten, um hierdurch die Verschrinkung
mit dem Imaginativen noch zu steigern. Strukturell findet sich jedoch —
zumindest mit Blick auf die Inklusion des Todes und die performative
Zurschaustellung des schwachen Gegners — kein Unterschied zu den me-
dialen Inszenierungen der Opfer der RAF in den 1970 Jahren.” Ebenso
findet sich hier bereits die Martyrisierung der eigenen Toten als Gefan-
gene des politischen Kampfes, der auf den imaginidren Fluchtpunkt des
politisch unerreichbaren Sieges ausgerichtet ist.

Dariber hinaus ist jedoch zu differenzieren in Hinblick auf den Grad
der Spezifizierung des Gegners. Das Attentat eines tiirkischen Polizisten
auf den russischen Botschafter’® im Dezember 2016 richtete sich gegen-
den Reprisentanten eines spezifischen politischen Systems. Es traf damit

75 Man denke hier etwa an des Titelbild DER SPIEGEL vom 12. September 1977,
das den von der RAF fotografierten, gefangen genommenen deutschen Arbeit-
geberprisidenten Hanns Martin Schleyer abbildet.

76 FAZ 21.12.2016

158

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS DES TERRORS

zwar in der Hinsicht den Falschen, als dass der getotete Mensch weder
an der Entscheidung noch der Ausfiihrung der monierten militarischen
Politik beteiligt war. Verbunden mit der Anklage gegen das Grauen in
Aleppo traf es jedoch sehr wohl mit symbolischer Prazision den russi-
schen Entscheidungstrager als Akteur des Politischen.

Der Anschlag auf den Berliner Weihnachtsmarkt zielt demgegeniiber
auf die Weltgesellschaft als Ganzes und kann entsprechend nicht ein-
mal mehr in eine distinkte politische Symbolik iibersetzt werden. In bei-
den Fillen »meint« — so Peter Fuchs, die »terroristische Gewalt« jeman-
den, »der nicht gemeint sein kann. Der Schrecken, den sie auslost, kann
nur >namenlos« sein, denn es geht um ein >blindes< Zuschlagen, das un-
kontrollierbare Effekte in der Gesellschaft und in den Funktionssyste-
men auslost, weil kontrollierbare Effekte nicht erreicht werden kénnen«,
»weil da niemand ist, der zuhort, antwortet, handelt, entscheidet etc.«”

In all diesen Fillen ist kein konkretes Gegentiber erreichbar, mit dem
man kdmpfen konnte, da die Politik und die Gesellschaft in der funktio-
nal differenzierten Gesellschaft nicht personlich adressierbar sind. Den-
noch besteht zwischen den beiden Fillen ein entscheidender Unterschied.
Ersterer zielt auf die Politik, bleibt damit also noch innerhalb der Dif-
ferenzstruktur der Gesellschaft. Im Sinne von Krieg als Fortsetzung der
Politik mit anderen Mitteln (Clausewitz)” lasst sich der Terror hier noch
als Akt der asymmetrischen Kriegsfithrung gegeniiber einem militarisch
tberlegenen Gegner betrachten.” Wir treffen hier auf ein Arrangement,
das in dem Sinne politisch eingebettet bleibt und zudem Anerkennung
in bestimmten Gruppenzusammenhingen erwarten ldsst.

Der zweite Anschlag erscheint demgegeniiber als die Negation von
Gesellschaft per se. In der vollkommenen Beliebigkeit der Opfer ldsst
sich weder eine weltimmanente Perspektive der Vergeltung, Gerechtig-
keit oder Hoffnung auf Veranderung, noch irgendein Skript feststellen,
das inhaltlich an irgendeinen politischen Reprasentanten gerichtet er-
scheint. Es bleibt einzig die totale Negation der Gesellschaft. Diese ver-
bindet sich jedoch mit dem Imaginaren einer tranzendenten, auf das jen-
seits ausgerichteten Wirklichkeit, welche zumindest pars pro toto der
Immanenz dieser Welt ein Ende zu setzen verspricht.

Mit Blick auf die jeweils spezifische Konstellation aus Gesellschaft
und Gemeinschaft lasst sich auch hier nach der konditionierten Kopro-
duktion fragen. Die Vermutung ist, dass wir in diesem und homologen
Fillen eher eine schwache Vergemeinschaftung vorfinden (so ist in Fa-
milie, Verwandtschaft und Freundeskreis wohl kaum Anerkennung zu
erwarten). Ebenso ist mit einer eher fragmentierten Einbettung in die

77 Fuchs (2004a, 50).
78 Clausewitz (19971).
79 Vgl. Minkler (2004b).

159

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

Organisationen der gesellschaftlichen Funktionssysteme zu rechnen. Als
Anker bleiben allein die Imaginire eines zum gnadenlosen Fundamen-
talismus gewendeten Islam in Verbindung mit einer bestenfalls partiell
vollzogenen Vergemeinschaftung. Letztere beruht dann primar auf den
kollektiv geteilten Imaginaren, die dann zugleich mit den massenmedial
verbreiteten Imaginativen performativ eine Selbstermachtigung im bes-
tialischen Gewaltakt moglich machen. Auf der einen Seite zeigt sich hier
eine Homologie zu der Gruppe einsamer Amoklaufer, deren sozial wenig
gendhrtes Selbst sich im grausamen Delikt in einem gleichsam orgasti-
schen Hohepunkt als potent erfahren kann. Auf der anderen Seite offen-
bart sich eine Verbindung zu dem hochgradig vergesellschafteten radika-
len Salafismus. Dieser ist in hohem MafSe organisiert sowie in staatliche
oder staatsahnliche Strukturen eingebettet und findet zudem in der wah-
habitischen Variante einer Weltreligion seine Heimat.® Er reitet auf den
Massenmedien der Weltgesellschaft und kann nicht zuletzt auf erhebli-
che Finanzmittel zuriickgreifen.

8o Anders als im spirituell degenerierten Wahhabismus kann der Islam, wie etwa

Navid Kermani aufzeigt, hochflexibel mit Unterscheidungen und Perspektiven
umgehen und spielen: »Es war einmal denkméglich und sogar selbstverstind-
lich, dass der Koran ein poetischer Text ist, der nur mit den Mitteln und Metho-
den der Poetologie begriffen werden kann, nicht anders als ein Gedicht. Es war
denkmoglich und sogar selbstverstindlich, dass ein Theologe zugleich ein Lite-
raturwissenschaftler und Kenner der Poesie war, in vielen Fillen auch selbst ein
Dichter. [...] Dabei ist der Koran ein Text, der sich nicht etwa nur reimt, sondern
in verstorenden, vieldeutigen, geheimnisvollen Bildern spricht, er ist auch kein
Buch, sondern eine Rezitation, die Partitur eines Gesangs, der seine arabischen
Horer durch seine Rhythmik, Lautmalerei und Melodik bewegt. Die islamische
Theologie hat die idsthetischen Eigenheiten des Korans nicht nur beriicksichtigt,
sie hat die Schonheit der Sprache zum Beglaubigungswunder des Islams erklart.
Was aber geschieht, wenn man die sprachliche Struktur eines Textes missachtet,
sie nicht einmal mehr angemessen versteht oder auch nur zur Kenntnis nimmt,
das lésst sich heute tiberall in der islamischen Welt beobachten. Der Koran sinkt
herab zu einem Vademekum, das man mit der Suchmaschine nach diesem oder
jenem Schlagwort abfragt. Die Sprachgewalt des Korans wird zum politischen
Dynamit.
Oft ist zu lesen, dass der Islam durch das Feuer der Aufkliarung gehen oder die
Moderne sich gegen die Tradition durchsetzen musse. Aber das ist vielleicht et-
was zu einfach gedacht, wenn die Vergangenheit des Islams so viel aufklireri-
scher war und das traditionelle Schrifttum bisweilen moderner anmutet als der
theologische Gegenwartsdiskurs. Goethe und Proust, Lessing und Joyce haben
schliefSlich nicht unter geistiger Umnachtung gelitten, dass sie fasziniert waren
von der islamischen Kultur. Sie haben in den Biichern und Monumenten etwas
gesehen, was wir, die wir oft genug brutal mit der Gegenwart des Islams kon-
frontiert sind, nicht mehr so leicht wahrnehmen. Vielleicht ist das Problem des
Islams weniger die Tradition als vielmehr der fast schon vollstindige Bruch mit
dieser Tradition, der Verlust des kulturellen Gedachtnisses, seine zivilisatorische
Amnesie.« (Kermani 2015)

160

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ARRANGEMENTS DES TERRORS

Wir treffen hier also auf den Spezialfall einer vertrackten Kombina-
tion der Gewaltbereitschaft von schwach integrierten Menschen an den
Rindern der Gesellschaft. Diese verbindet sich mit den Strukturangebo-
ten weltgesellschaftlicher Akteure, die nicht selbst die Tat begehen, je-
doch Sinnangebote zu Imaginadren proliferieren und die organisatorische
Unterstiitzung anbieten, durch die sich dann ein Selbst, was kaum mehr
anzubieten vermag als seinen Korper, sich mittels der Inklusion des To-
des hypostasieren kann. Auch hier kann es naturlich wieder zu beson-
deren Verschrankungen mit Organisationen kommen, wie wir es bereits
im Falle der SS angedeutet haben — etwa indem >normale< Opportunis-
ten in Sinnangebote gezwungen werden, deren Zumutungen dann nicht
mehr ausgewichen werden kann.®!

Um die Befunde der vorangehenden Analysen abzuschliefsen: Wir fin-
den also nicht den Terror als Substantiv oder Abstraktum, sondern je-
weils konkrete Arrangements vor, die sich mit Blick auf die Selbst- und
Weltverhiltnisse der Adepten, welche den Terrorakt dann begehen (miis-
sen), deutlich unterscheiden, jedoch dabei auf einer begrenzten Anzahl
sozialpsychologischer Grundfiguren beruhen.

In diesem Sinne ist mit Blick auf die sich kontinuierlich verindern-
de Strukturen der Gesellschaft auch zu erwarten, dass sich die Arrange-
ments des Terrors mit der Zeit dndern — ebenso wie sich mit den verin-
derten gesellschaftlichen Semantiken auch die mit ihnen einhergehenden
Imaginire verdndern.

Es ist jedoch nicht zu erwarten, dass die Affinitidt von normalen Men-
schen, darunter eben gerade der Vertreter der gut integrierten Eliten, ver-
schwindet, ihr Selbst in die totalen Unterscheidungen einer imaginiren
gnadenlosen Transzendenz hineinzuprojizieren. Denn, die diesbezugliche
Anfalligkeit liegt — so mit Blick auf die nun auch begriindete These dieses
Beitrags — in der Conditio humana selbst. Sie ergibt sich aus einer dualis-
tischen Epistemologie, welche unser leibliches Selbst- und Weltverhaltnis
aufspannt und damit die Option eroffnet, im »Vorlaufen zum Tode«*
das eigene Selbst ins Unsterbliche hinein zu hypostasieren.

Wie lasst sich aber nun mit dem Terror umgehen? Zunichst einmal
gilt es zu akzeptieren, dass der Terror zur sozialen Dimension des Men-
schen dazugehort, was jedoch nicht heifst, ihn zu akzeptieren oder gegen
die Wahrscheinlichkeit seines Auftretens anzugehen. Die vorliegenden

81 Man denke etwa an die iibliche Praxis des Islamischen Staates, westliche Adep-
ten auf Bildern mit Hinrichtungen zu zeigen, so dass der Bruch mit den rechts-
staatlichen Institutionen irreversibel erscheint oder an die Praxis, Selbstmordat-
tentdter mit Bomben auszustatten, die nicht mehr vom Kérper entfernt werden
konnen, ohne zu detonieren. Auch hier ist entsprechend zwischen Psyche (die
dann immer noch zweifeln mag) und Organisation (die keine Ambivalenz mehr
zulisst) zu unterscheiden.

82 Heidegger (2006 [1926], 61ff.).

I61

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE INKLUSION DES TODES

Ausfiihrungen weisen zudem darauf hin, dass es hilfreich ist, die kon-
kreten Konstellation im Blick zu behalten, also situationsangepasst zu
reagieren. Was in einem Fall als Pravention funktionieren mag, kann in
einer anderen Konstellation das Gegenteil bewirken. Es ist zu bertck-
sichtigen, dass Psyche (Selbstsystem), Leiblichkeit, Interaktion, Organi-
sation, Gruppe und Gesellschaft jeweils einer unterschiedlichen Eigenlo-
gik folgen. Entsprechend ist im konkreten Fall sehr genau hinzuschauen,
wie sich diese Kontexturen im Einzelfall zu einem konkreten Arrange-
ment verschranken. Es gilt also vor allem eine gewisse Sensibilitat in
Hinblick auf die unterschiedlichen Arrangements des Terrors zu gewin-
nen. Erst auf dieser Basis ergeben sich sinnvolle Hinweise, was getan
werden kann, um den menschlichen Terror zu zihmen.

Nicht zuletzt zeigt sich, dass das Problem des Terrors unmittelbar mit
den epistemologischen Haltungen zu tun hat, die Menschen in ihren
Selbst- und Weltverhiltnissen einnehmen.

Epilog

In diesem Sinne abschlieffend wieder zum Beginn des Beitrags zuriick-
zukehren. Mit Sartre und mit Albert Camus iiber Sartre hinausgehend
hingt die Frage, wie wir zum Terror stehen, immer auch damit zusam-
men, welche Epistemologie und Ontologie wir einnehmen. Es ist die Fra-
ge, ob wir die Projektionen unseres Selbst als real ansehen mochten, oder
als das, was sie sind: eine Illusion.

Auch das Selbst des Intellektuellen bleibt in seinen eigenen Projektio-
nen gefangen und nahrt damit jene duale Epistemologie von Geist und
Korper, welche sich in den modernen Zivilreligionen und im Extremfall
des terroristischen Aktes ausdriickt. So erlaubt es Sartres ideologische
Verortung nicht, das kollektiv Imaginire in den Schriften von Hegel,
Marx, Engels und Lenin als Pose zu demaskieren. Camus demgegen-
tber erkennt — so etwa in seinem Buch der »Mensch in der Revolte«®
— die Problematik von Imaginiren, die in die gesellschaftspolitische Di-
mension hineingetragen werden. Zugleich versteht Camus, dass diese
imaginaren Projektionen nicht nur buchstiblich sinnlos sind, sondern
unweigerlich den Keim des Terrors und firr das mit ihm einhergehende
Grauen bilden:

»Von Hegel haben jedenfalls die Revolutionire des 20. Jahrhunderts die
Waffen bezogen, welche endgiiltig die formalen Prinzipien der Tugend
zerstorten. [...] Die gottliche Transzendenz diente bis 1789 zur Recht-
fertigung der koniglichen Willkiir. Nach der Franzésischen Revolution
dient die Transzendenz der formalen Prinzipien, Vernunft oder Gerech-
tigkeit, zur Rechtfertigung einer Herrschaft, die weder gerecht noch

83 Camus (2016 [1951]).

162

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EPILOG

vernunftig ist. Diese Transzendenz ist also eine Maske, die man abrei-
Ben muf. Gott ist tot, doch [...] mufd man die Moral der Prinzipien noch
toten, in der sich die Erinnerung an Gott erhiilt. [...] Die Ubersteigerung
des Terrors, die Hegel iibernimmt, fiihrt blof§ zu einer Erweiterung des
Terrors. [...] Wenn Nietzsche und Hegel den Herren von Dachau und
Karaganda® auch als Alibi dienten, verdammt das auch nicht ihre gan-
ze Philosophie. Aber es ldsst doch vermuten, dass eine Seite ihres Den-
kens oder ihrer Logik zu jenen furchtbaren Grenzen fiihren konnte. «*

»>Am Anfang war und bleibt das Wort<, jedenfalls fiir uns Menschen,
die aus dem Paradies vertrieben sind und ein Selbst- und Weltverhalt-
nis aufbauen miissen, das durch Zeichen formatiert ist, die einen Vek-
tor zwischen Vergangenheit und Zukunft aufspannen. Unweigerlich sind
wir Menschen hiermit anfillig fir das Versprechen einer imaginaren Zu-
kunft.

Entsprechend grofs ist die Verantwortung von Menschen, welche in
prominenter Weise das Wort fuhren.

84 Karaganga war die grofSte Provinzhauptstadt des Archipel Gulag, dem Zwangs-
arbeitslager der Sowjetunion.
85 Camus (2016 [1951], 182ff.).

163

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 19.01.2026, 10:11:28.


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VII Implizite Ethik, Leiblichkeit und
Polykontexturalitat'

»Moral lacht nicht, und ich glaube, Ethik(en) auch
nicht.«

Peter Fuchs?

»Die Tugend kann sich vom Wirklichen nicht trennen,
ohne ein Prinzip des Bosen zu werden. Ebenso wenig
kann sie sich vollig mit dem Wirklichen identifizieren,
ohne sich selbst zu verleugnen. «

Albert Camus®

»Welches ist sozusagen der Wohnsitz kulturellen Wis-
sens (etwa von Erzihlungen, Fischnamen, Witzen
usw.)? Das Bewusstsein der Individuen? Die Regeln
der Gemeinschaft? Kulturelle Artefakte? Wie konnen
wir uns die zeitliche und individuelle Variation erkla-
ren? Der Anthropologie konnte hier geholfen werden,
wenn wir uns nicht auf das Bewusstsein, die Gemein-
schaft oder die Kultur fiir sich genommen konzentrie-
ren wiirden, sondern auf ihre Schnittstelle. «

Francisco Varela, Evan Thompson
und Eleonor Rosch*

Kommen wir mit abschlieSender Studie zur Frage der Ethik. Die em-
pirischen Studien der vorangehenden Kapitel lassen keinen Zweifel:
Es macht in der Tat einen Unterschied, ob Menschen ihre Versprechen
halten und ihre Worte nicht nur aus instrumentellen Griinden wihlen,
um bestimmten Funktionsabldufen gerecht zu werden (man denke an
den Psychiater aus Kap. IV, der seine Patientin am niachsten Morgen von
der Aufnahmestation abholt). Es ist nicht unerheblich, welche Worte
intellektuelle Meinungsfiihrer anstimmen, denn sie tragen dazu bei, eine
Epistemologie aufzubauen, die zur Versohnung oder zur Entfremdung
des Menschen von den Bedingungen fithren kann, denen er sich verdankt

1 Ich danke Martin W. Schnell und Maximilian Locher fiir wertvolle Hinweise zu
diesem Kapitel.

2 Fuchs (2010€, 92).

3 Camus (2016 [1951], 387).

4 Varela et al. (2013, 326f.).

165

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

(im Extremfall kann Letzteres in die beschriebenen Arrangements des
Terrors miinden, welche in Kap. VI beschrieben wurden).

Wenn wir ethische Fragen aus einer leiborientierten wie auch einer
polykontexturalen Perspektive behandeln mochten, ist vor allem eines zu
beachten: Gerade weil das Ich-Selbst (das Selbstsystem) des Menschen in
Koproduktion mit sozial angeliefertem Sinn entsteht, erscheinen die sich
auf dieser Basis entwickelnden Identitaten per se prekar. Aus unterschied-
lichsten Griinden kann es zu Krisen kommen, sei es, dass Beziehungen
auseinanderbrechen, gesellschaftliche Anomien erscheinen oder sich aus
anderen Griinden die Frage nach dem Sinn stellt. An dieser Stelle begegnen
wir dem Imaginativen und Imaginaren unterschiedlicher (zivil-)religioser
Angebote, welche hier eine Vermittlung anbieten.

Mit Blick auf den sinnvollen, heilbringenden Gebrauch wie auch den
Missbrauch dieser Formen landen wir unweigerlich bei ethischen Fra-
gestellungen. Da wir es hier mit komplexen epistemischen Lagerungen
zu tun bekommen - es geht weniger um ein normatives Sollen, sondern
ein Wollen, das in das menschliche Selbst- und Weltverhiltnis eingela-
gert ist —, sind jedoch keine trivialen Antworten zu erwarten. Vielmehr
landen wir bei einer ethischen Position, die nicht mehr erlaubt, von einer
Auflenperspektive — gewissermafien von einem Gottesaugenstandpunkt
— tiber Fragen von richtig und falsch, gut und bose, angemessen und
unangemessen zu urteilen. Die Ethik erscheint jetzt ihrerseits unmittelbar
in das menschliche Selbst- und Weltverhaltnis eingelassen.

Versuchen wir uns also mit diesem Kapitel dem Thema der impliziten
Ethik, wie es bereits von Wittgenstein aufgeworfen wurde, mit dem
notwendigen Problembewusstsein und mit hinreichender Sensibilitdt
zu nahern.

Wir beginnen einfithrend mit einem Problemaufriss, der zugleich die
existenzielle Dramatik unserer Fragestellung deutlich werden lasst.

Danach werden wir mit Heinz von Foerster versuchen, das Problem
der impliziten Ethik aus einer kybernetischen Perspektive zu entfalten.
Dabei wird es zundchst um die Frage moglicher Konfigurationen von
Wertreferenzen gehen, die in unsere praktischen Lebensvollziige einge-
woben sind, um dann in einem zweiten Schritt zu fragen, welche Formen
bzw. Arrangements moglich sind, Epistemologie, Ethik und Asthetik
miteinander zu verbinden.

Hieran anschliefsend werden in Referenz auf die Arbeiten von Ernst Tu-
gendhat mogliche Beziehungen zwischen den unterschiedlichen ethischen
Positionen der abendliandischen Philosophie mit einer polykontexturalen
Weltbeschreibung ausgelotet werden. Dies wird schliefSlich mit Tugend-
hats Untersuchungen zur Beziehung von Egozentrik und Mystik in die
Frage miinden, ob Untersuchungen zur impliziten Ethik nicht besser aus
einer sozialanthropologischen denn aus einer philosophischen Perspektive
angegangen werden konnen.

166

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS

Danach werden wir uns in Verbindung mit Stanley Cavells Arbeiten
zur Beziehung von Vernunft und Tragodie intensiver der Frage zuwenden,
wie ein menschliches Selbst- und Weltverhiltnis aussehen kann, das nicht
den bereits angedeuteten Entfremdungsprozessen auf den Leim geht.

In der abschlieffenden Diskussion werden die unterschiedlichen Fa-
den der Argumentation zusammengefiihrt und mit Blick auf die Frage
pointiert, was es heif3t, in einer polykontexturalen Welt zu leben. Dabei
wird unter anderem nachvollziehbar, welche ethischen Fallen mit einer
systemtheoretischen Position verbunden sind. Zudem wird deutlich, dass
mit dem Postulat der impliziten Ethik keineswegs ein Plidoyer fiir einen
Wertenihilismus oder wie auch immer gearteten Relativismus formuliert
wird, sondern im Gegenteil mit dem Problem der Entfremdung bereits
eine Tiefendimension angedeutet ist, die quer zur Unterscheidung von
Moral und Wertfreiheit gelagert ist, aber nichtsdestotrotz unmittelbar
mit der Frage des guten Lebens verbunden ist.

Einstimmung und Problemaufriss

Auf den ersten Blick scheint aus einer polykontexturalen Perspektive,
die auf verkorperten Leiblichkeiten griindet, keine eigenstandige ethische
Position ableitbar. Da es die »Ortschaft der Orte«® nicht geben kann,
von der aus — gleich einem Gottesaugenstandpunkt — richtig oder falsch
beurteilt werden konnte, wird eine normative philosophische Position
eben bestenfalls einen weiteren Standpunkt zu den bereits vorhandenen
hinzusetzen konnen, ohne dabei jedoch die Wertbezuge der jeweils ande-
ren aufzuheben. Denn eine polykontexturale Wirklichkeit zeichnet sich
dadurch aus, dass gleichzeitig eine Vielzahl von Reflexionsorten besteht,
die jeweils eine eigene Welt haben und entsprechend ihre jeweils eigene
Ontologie mit den hiermit einhergehenden Wertbeztugen aufspannen. Eine
wie auch immer geartete normative Position — insofern sie kommuniziert
wird — kann dann eben nur einen Wert neben anderen generieren.
Zudem folgt jedes Selbst- und Weltverhaltnis ja seinerseits bereits seinen
eigenen Wertreferenzen. Fiir sie gibt es langst den Unterschied von gut und
schlecht. Lebendige Vorginge zeichnen sich ja gerade dadurch aus, sich
in der Weise innerlich abzuschliefSen, dass ein durch Wertbeziige aufge-
spannter Umweltkontakt moglich wird. Dies gilt bereits fir Einzeller oder
Pflanzen: Fiir ein Pantoffeltierchen ist Zucker gut und Sdure schlecht und
entsprechend richtet es sich hiernach aus. Aus einer systemtheoretischen
Perspektive beruhen die Operationen eines jeden Systems ja gerade darauf,
auf Basis von Werten zwischen Innen und AufSen zu unterscheiden, um
dann auf diese Weise erst die eigene Fortexistenz, den eigenen Systemerhalt
zu ermoglichen. Systeme operieren mit Informationen, also mit Unter-

5 Kaehr (1993, 171).

167

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

schieden, die einen Unterschied machen. Genau deshalb haben Systeme
eine Umwelt, zu der sie sich verhalten, um dann durch ihre Kognition und
Bewegung eben genau das Selbst- und Weltverhiltnis aufzuspannen, das sie
selbst in Differenz zur Umwelt konstituiert. Systeme haben die Wertfrage
also bereits immer schon entschieden. Insofern sie operationsfihig sind,
verfugen sie langst schon tiber Werte® bzw. Wertorientierungen, welche
Informationen welcher Art auch immer verarbeiten lassen.

Insofern wir diese Prozesse aus einer phinomenologischen Perspektive
betrachten, erscheinen diese Wertreferenzen buchstablich als wahrgenom-
mene und empfundene Werte.” Auf dieser grundlegenden Ebene erscheint
in Hinblick auf die Natur dieses Prozesses zunichst® kein prinzipieller
Unterschied zwischen Hunger und Schmerz, Ekel und Lust, dem unange-
nehmen Gefiihl, das mit dem Verletzen der Loyalitat der eigenen Gruppe
einhergeht, dem Unbehagen eines Wissenschaftlers bei Betrachtung einer
briichigen und logisch inkonsistenten Argumentationskette oder den Emp-
findungen eines Kiinstlers in Anbetracht des Misslingens oder Gelingens
seines Werkes. In all diesen unterschiedlichen Beispielen besteht bereits ein
Referenzsystem, das zwischen einem positiven und negativen Wert unter-
scheiden lasst und entsprechend einen motivationalen Vektor aufspannt,
der anzeigt, was zu tun ist beziehungsweise wie die Gelingensbedingun-
gen gelagert sind, die zwischen gut und schlecht oder richtig und falsch
unterscheiden lassen. Lebendige Formen sind qua eigener Existenz immer
schon in dieses Spannungsfeld unterschiedlicher Werte hineingesetzt.
Aus einer polykontexturalen Perspektive, welche die ontische Dignitit
jeder Perspektive anerkennt, erscheint es aus diesem Grunde irgendwie
merkwiirdig, ja sogar unnotig, hier iberhaupt zwischen Sein und Sollen
trennen zu wollen. Denn die Tatsachen des Lebens beruhen per se auf
einem verkorperten Wertbezug, der immerzu eine Spannung zwischen
Sein und Sollen generiert, die wiederum das Leben in Bewegung halt.’

6 Der Begriff »Werte« ruft naturlich bestimmte Assoziationen auf den Plan, ergibt
jedoch nicht nur innerhalb einer normativen Theorie Sinn, sondern auch im
Kontext kybernetischer Theorie. In Letzterer erscheinen Werte als »die Kombi-
nation eines besonderen Reizes mit einer besonderen Antwort« bzw. als »Hand-
lungen, die eine Wahl anzeigen«. Sie verweisen auf eine kontingente Kommuni-
kation, die bestimmte Selektionen nahelegt (Ruesch/Bateson 1995, 46ff.) bzw.
auf die Beziehungen zwischen Werten und Priferenzen (Handlungsorientierun-
gen) (dies.: 58).

7 Siehe hierzu auch Andreas Weber (2008).

8 An dieser Stelle ist jedoch darauf hinzuweisen, dass spétestens mit einer Phino-
menologie der Alteritit, wie sie Lévinas entwirft, Wertreferenzen nicht einfach
in positiven oder negativen Empfindungen aufgehen, sondern hier komplexere
Relationen auftreten (s. etwa Lévinas 1998).

9 In seiner ihm eigenen polemischen Art formuliert Bruno Latour entsprechend
vollkommen korrekt: »Vor ihm [Kant] und in der iibrigen Welt gibt es kein exis-
tierendes Wesen, das des Sollens entbehren. Vor ihm und in der tibrigen Welt gibt

168

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS

Aus der hier entfalteten Perspektive gilt selbstredend, dass auch die
Protagonisten einer philosophischen Ethik keine Perspektive aufSerhalb
eines konkreten Lebensvollzugs einnehmen konnen (auch das Sprechen
und Schreiben iiber ethische Fragen ist eine Praxis). Denn einen »Got-
tesaugenstandpunkt« einzunehmen,'® von dem aus sich ethische oder
normative Gesetze als tibergreifende Prinzipien ableiten liefSen, hiefle den
konkreten Lebensvollzug zu verlassen, was nicht geht (die Bedeutung
der gesagten und geschriebenen Worte ergibt sich nicht aus deren Inhalt,
sondern aus deren Wirkung innerhalb des Netzwerkes menschlicher Be-
ziehungen). Entsprechend gilt: Entweder sind die formulierten Normen
so abstrakt, dass sie fiir die konkrete Praxis nicht so recht von Bedeutung
sind, also nicht in der Lage sind, zu politischem oder anderem wertorien-
tierten Handeln zu motivieren,' oder sie sind mit Zwangen verbunden,
welche dann an andere Wertbeziige gekoppelt sind, die dem Menschen
etwas bedeuten, etwa die In- und Exklusion in Gruppen (beispielsweise
als Moralphilosoph anerkannt zu werden) oder eine andere Form von
Lohn oder Strafe, was dann jedoch nicht im eigentlichen Sinne fiir ein
ethisch begriindetes Verhalten spricht. Denn man tut die Dinge ja jetzt
nicht, weil man es soll oder will, sondern weil man die damit gekoppel-
ten Nebenfolgen vermeiden mochte. Dies hat bereits Wittgenstein im
Tractatus ausgedriickt.

»Es ist aber klar, daf§ Ethik nichts mit Strafe und Lohn im gewohnlichen
Sinne zu tun hat. Also muf§ diese Frage nach den Folgen einer Hand-
lung belanglos sein. [...] Es muf$ zwar eine Art von ethischem Lohn und
ethischer Strafe geben, aber diese miissen in der Handlung selbst liegen.
(Und das ist auch klar, dass der Lohn etwas Angenehmes, die Strafe et-
was Unangenehmes sein muss.)«'?

Die von Wittgenstein thematisierte ethische Dimension erscheint gewis-
sermafSen in die Lebensprozesse selbst eingelagert. Sie ist eine implizite
Ethik, die je nach Ausgestaltung und Komplexitit der menschlichen
Selbst- und Weltverhiltnisse eine andere Lebensform annimmt. Sie treibt
— gleichsam von einem inneren Damon motiviert — zu bestimmten For-
men, wenngleich in bestimmten Konstellationen durchaus negative bzw.

es kein existierendes Wesen, das nicht ausruft: >\Du mufSt<, »)Du darfst nicht< und
das an diesem Zogern die Differenz von Sein und Nicht-Sein mifSt. Alles in der
Welt wertet, von der Zecke von Uexkiills bis zu Papst Benedikt XVI. — und selbst
die Pfeife von Magritte. Anstatt >das Sein und das Sollen< einander entgegenzu-
setzen, sollte man eher zihlen, wie viele Wesen man passieren mufs und wie vie-
len Alternierungen sich zu fiigen man lernen mufS, um weiter zu existieren. In
diesem Punkt hat Nietzsche recht, das Wort »Wert< ist ein Begriff ohne Gegenteil
— jedenfalls ist es nicht das Wort >Tatsache«« (Latour 2014, 610f).

10 Putnam (1991).

11 Hier setzt etwa auch die Kritik von Marta Nussbaum (2016, 338) an Habermas an.

12 Wittgenstein (1990), Tractatus, Proposition 6.422.

169

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

kaum ertragliche Konsequenzen zu erwarten sind, sei es personlich oder
fiir das soziale Umfeld."

Erste Sondierung: das Opfer

Im Extremfall kann es passieren, dass sich selbst schreckliche und grau-
same Taten in einer durchdringenden Form ethisch gut anfihlen.' Ins-
besondere Jacques Derrida hat in seiner Arbeit » Geschenk des Todes«!
dieses Motiv am Beispiel der Opferung Isaaks durch Abraham ebenso
konsequent wie radikal durchdacht. Abraham folgt hier dem inneren
Primat, dem Willen eines Gottes Folge zu leisten, von dem er nicht einmal
wissen kann, ob er seinen vermeintlichen Wunsch richtig interpretiert
hat und ob es diesen Gott wirklich gibt oder ob das Ganze nicht doch
nur seiner Vorstellung entsprungen ist. Zudem kann er niemandem of-
fenbaren, dass er sich mit seinem Sohn auf den Weg in die Wiiste zum
Opferaltar begeben mochte. Es bleibt eine einsame Entscheidung, denn
weder mit seiner Frau oder seinen Freunden und Glaubensgenossen noch
mit seinem zu opfernden Sohn kann er hieriiber reden.

Jeder diesbeztigliche Kommunikationsversuch wiirde nur Widerspruch
oder Zweifel an dem Sinn der geplanten Handlung erwecken und damit
seine eigene Entschlossenheit verunsichern. Die getroffene Entscheidung
kann nur unter Absehung jeglicher sozialer Riickversicherung, also unter
Suspension eines jeglichen Diskurses, stattfinden. Denn Letzterer wiirde
nichts anderes bewirken, als neben Griinden fiir das Opfer auch Ver-
nunftgriinde zu thematisieren, warum Abraham seinen Sohn nicht opfern
sollte. So konnte etwa in Perspektiven 6ffnenden Gesprachen der nicht
so recht von der Hand zu weisende Verdacht formuliert werden, dass
man die Anweisung Gottes moglicherweise falsch interpretiert habe.'

13 Zur Illustration sei hier der Fall des Whistleblowers benannt, der durch den Akt
der Selbstoffenbarung sowohl psychisch, beruflich und familidr Schaden nimmt,
aber dennoch im Nachhinein befragt beschreibt, dass er nicht anders handeln
konnte und auch aus der gegenwirtigen Perspektive nicht anders gehandelt hit-
te. Siehe zu Whistleblowern aus dem Finanzbereich die Untersuchung von Weg-
hmann (2014).

14 Die schlimmsten Taten werden genau deshalb moglich, weil man glaubt, damit
etwas Gutes zu tun! So verweist ja auch Lakoff (Lakoff/Wehling 2008) auf die
Michtigkeit von Rahmungen durch Werte: Der Konservative, der seine Kinder
mit Hirte erzieht, tut dies im Bewusstsein, ihnen damit etwas Gutes zu tun. Er
bereitet sie auf die bose Welt da draufsen vor — alles andere wire fahrlissig.

15 Derrida (2008).

16 Im Sinne von Charles S. Peirce (1965) kommen wir hiermit zu einer dreistel-
ligen Zeichenrelation aus Reprdasentamen, Objekt und Interpretant. Da das
Verhiltnis zwischen Welt und Erkennen nun durch eine dritte Relation kon-
figuriert wird, entsteht Uneindeutigkeit und damit Bedarf nach Interpretati-
on, was zu Unruhe und Unsicherheit fithrt, die wiederum nur durch weitere

170

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS

Kommunikation bringt per se Widerspruch und dritte Perspektiven mit
ins Spiel.!” Die eindeutige Beziehung zwischen Vision, Glaube und Tat
wirde hiermit ihre Kohdrenz verlieren. Das Selbst- und Weltverhiltnis
wird damit zwangslaufig reflexiv und uneindeutig. Es entsteht Unruhe, die
unter Einbeziehung der nun nicht zu negierenden anderen Perspektiven
zur Suche nach Kohirenz auf einer hoheren Ebene drangt. Insofern wir
die Eindeutigkeit des Willensaktes mit dem Wert des Vektors gleichset-
zen, der die intentionale Bewegung zwischen Selbst und Welt aufspannt,
fithrt die Kommunikation gewissermafSen zunichst zu einer Dekohirenz
der Willensbewegung,'® denn die aufgrund der zusatzlichen Perspektiven
gesteigerte Komplexitat des Selbst- und Weltverhaltnisses legt nun keinen
eindeutigen Handlungsvektor mehr nahe."

Es geht gewissermafSen der Sinn verloren. Insofern wir Koharenz pha-
nomenologisch als die sinnliche Evidenz einer Kognition und die hiermit
einhergehenden zwingenden Handlungsimplikationen begreifen, flacht
zundchst auch der subjektiv empfundene Willensimpuls ab. Abraham
weif$ dies und entscheidet sich gerade deshalb willentlich zum Schweigen,
also dafir, den Zumutungen der Kommunikation, in die der Mensch als
sprechendes Tier hineingeboren ist, auszuweichen. Hierdurch wird es ihm

Kommunikation bearbeitet werden kann. Eine dreiwertige Semiotik fiihrt
dann, wie Nina Ort (2007) gezeigt hat, unweigerlich zu einer polykontextura-
len Welt.

17 Und der Kommunikationsabschottung geht ja das Wissen voraus, dass dem so
ist. Der, der Kommunikation vermeidet, fihrt die Kontingenz schon mit und ver-
hindert lediglich ihr ganzliches Hereinbrechen, indem er eine Art kommunika-
tiven Staudamm errichtet.

18 Der Soziologe wird hier aber schnell eine Bewegung ausmachen, in der Men-
schen in sozialen Situationen aus der wechselseitigen Unsicherheit wieder Ord-
nung und Kohirenz zu binden versuchen, freilich jetzt auf einer hoheren Kom-
plexitdtsstufe und wiederum ohne Harmoniegarantie. Gewissermaflen als
natirliche Bewegung — eben weil immer Storung durch Interaktion passiert —
entsteht der Drang, wiederum eine neue Einheit von Erkennen und Handeln zu
finden. Bateson hat dies schon in dem Gedanken von den sich selbst heilenden
Tautologien ausgedriickt (vgl. Bateson 1987, 253).

19 Der Willensakt ist eindeutig und mit einem der Vektoren gleichzusetzen, die den
Selbst- und Weltbezug aufspannen. Denn der Selbstschutz vor Kommunikation
findet ja gerade deshalb statt, weil der Selbst- Weltbezug sich eben nicht nur in
dieser einen Dimension bewegt. Wire er in dieser Art monokontextural, dann
gibe es zwei Moglichkeiten: Er spricht mit anderen und wundert sich auf ein-
mal, dass man die Sache ja anders sehen konnte (totale Rejektion mit den zwei
Anschlussmoglichkeiten: Ich lasse es, ich mache es trotzdem) oder er versteht gar
nicht, dass es andere Perspektiven gibt (partielle Rejektion), versteht die ande-
ren nicht und macht unbeirrt weiter. Jedenfalls: Kommunikation aus Angst vor
Zweifel (sprich: Kontingenzerfahrung in der Sache) setzt nachvollzogene Mehr-
wertigkeit voraus, vor der man sich dann schiitzen muss.

171

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

moglich, einen eindeutigen Wert zu setzen und aufrechtzuerhalten.?® Die
selektive Kappung des kommunikativen Kontakts zur Mitwelt scheint
hier gewissermafSen die Voraussetzung dafiir zu sein, um zu einem selbst-
bestimmten Handlungs- und Willensimpuls zu gelangen.?!

Sinn, Freiheit und absolute Subjektivitit — so folgerichtig Derrida —
gehen hier mit der Abkehr von Gemeinschaft und Gesellschaft und der
Bindung an all das einher, was einem normalerweise lieb und teuer ist.
Abraham wird jedoch gerade deshalb zu einem absoluten ethischen Sub-
jekt, weil er ohne Riickversicherung ins Soziale hinein — also ohne Furcht
vor den weltlichen Konsequenzen und ohne Verweis auf eine kommuni-
kativ abgesicherte Rationalitdt — das tut, was er als richtig ansieht und
fuhlt. Wir gelangen hiermit zu dem Paradoxon, dass absoluter Gehorsam
vor einem Gott (von dem man nicht wissen kann, ob er wirklich existiert)
mit dem Gefiihl absoluter Autonomie, absoluter Handlungsmachtigkeit
zusammenfillt. Anders namlich wire es gar nicht denkbar, vollkommen
koharent einer inneren Stimme zu folgen, um dabei jeden anderen in der
Sach-, Sozial- oder Zeitdimension gelagerten Sinn auszublenden.

Das Selbst- und Weltverhiltnis reduziert sich auf die Beziehung zwi-
schen imagindrer Projektion und sich selbst ermichtigendem Subjekt,
aus dem heraus dann innerweltlich ein Handlungsvektor erwichst, der
kaum mehr zu irritieren ist. Die einzige Position, aus der heraus eine
Wende herbeigefiihrt werden kann, ist die des imaginaren Gottes selber,
der Abraham als gleichsam unzuginglicher und unbewusster Teil seines
Selbst- und Weltverhaltnisses im entscheidenden Moment doch noch von
dem Opfer abbringen mag. Polykontexturalitit, d. h. Weltkomplexitit,
ist hiermit freilich nicht aufgehoben, denn auch die Imaginire, welche
das Selbst in dieser Weise ermachtigen, verdanken sich einem Bereich,
der nicht mit der Psyche des einzelnen Menschen zusammenfallt und
diese immer schon transzendiert: der Kommunikation. Gott — wie jedes
andere Imaginir — ist per definitionem nicht von dieser Welt und ent-
sprechend auch nicht durch eigene Erfahrung erschliefSbar (aus diesem

20 Wir haben hier bewusst im Passiv formuliert, um dem Missverstindnis vor-
zubeugen, dass da jemand, ein Ich-Selbst, ein inneres Seelenwesen ist, welches
diese Setzung vornimmt. Die Argumentation lauft vielmehr in die andere Rich-
tung: Wir finden eine komplexe Systemik vor, bestehend aus einer Kommuni-
kation, welche Entititen mit komplexen Selbst- und Weltverhiltnissen mitein-
ander so verschrinkt, dass sie dazu fiihrt, dass Eigenwerte entstehen konnen,
die dann als ein autonomes Ich-Selbst erscheinen mogen, das sich jedoch nicht
selbst, sondern dem Prozess der konditionierten Koproduktion verdankt. Vgl.
Vogd (2014, 81ff.).

21 Mit Blick auf Arrangements des Terrors in Kap. VI wird deutlich: Auch in ei-
ner polykontexturalen Welt kann es zu Uberlagerungen kommen, die Orte der
Monokontexturalitit schaffen. So kann etwa eine Systemik entstehen, die sich
so konditioniert, dass an dieser Stelle nur ein Wert Giiltigkeit hat, der dann zum
Opfer des Sohnes, dem Selbstmordattentat usw. motiviert.

172

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS

Grunde soll man sich auch kein Bild von Gott machen). Auch diese
Figuren gelangen nur durch Kommunikation in die Welt, denn nur hier
lasst sich etwas thematisieren, was jenseits der Erfahrungsmoglichkeit
der Psyche existiert.”? Nur in der gemeinschaftlichen Anrufung erscheint
das Imaginare so real, dass es geglaubt werden kann (namlich indem die
Gefiihle, welche in kollektiven Vollztuigen entstehen, jetzt gleichsam mit
der Sache selbst verwechselt werden?).

Wenngleich sich Abrahams ethische Ermachtigung als gottesfiirch-
tiger Mensch zwar einem komplexen polykontexturalen Arrangement
verdankt, das auf einer jeweils spezifischen Form der Verschrankung von
Kommunikation, Psyche und Gemeinschaft beruht, erscheint als Ergebnis
eine monokontexturale Epistemologie. Fir Abraham gibt es nur noch
das Eine, wenngleich sich das Eine seinerseits einer Vielheit aus Psychen
und Kommunikation verdankt.

Der schmale Grat zwischen Nihilismus und Wabnsinn

Unweigerlich sptirt man ein Schaudern, insofern man die mit den Fragen
einer impliziten Ethik verbundenen Zumutungen zu verstehen beginnt.
Sich der Frage des inneren Ddmons zu stellen, impliziert, in » Welten ohne
Grund« zu landen.?* Wir landen nun bei den Problemen Wert suchender
Lebensformen, die, insofern sie in die Lage kommen, diesen Prozess
zu reflektieren, begreifen miissen, dass ihre Wertreferenzen in nichts
gegrundet sind. Als Zwillingsschwester der impliziten Ethik erscheint
damit unweigerlich das Problem des Nihilismus. Denn das Wissen oder
die Ahnung vom unbegriindeten eigenen Sein annihiliert nicht das den-
kende und fithlende Ich, das weiterhin ein Selbst- und Weltverhaltnis
zu konstituieren sucht, um sich dort in seinen eigenen Wertreferenzen
wiederzufinden.

Die Auflésung der Kohirenz der Selbst- und Weltverhiltnisse eines
Menschen kann leicht mit der fiir das Ich-Selbst bedrohlichen Erfahrung
von Leere einhergehen. Es kommt zu einer Dezentrierung von Wertrefe-
renzen, die dann nicht mehr in einem koharenten Ich-Erleben gebunden
werden konnen, wie es dann teilweise Menschen in einer Psychose er-
fahren.” Der Verlust eindeutiger Selbst- und Weltverhiltnisse erscheint

22 Siehe zur Beziehung von religioser Kommunikation und der Giinther’schen Kon-
zeption von Negativsprache ausfiihrlicher Vogd und Harth (2015, 155).

23 Siehe hierzu insbesondere Clifford Geertz (1983, 44ff.), der aufzeigt, dass nahe-
zu Beliebiges durch kollektive Enaktierung im religiosen Sinne zugleich als ein
Modell fiir und als ein Modell von der Welt erscheinen kann.

24 Varela et al. (1992). Siehe auch Vogd (2014).

25 Batesons (1992) Double-Bind-Theorie der Schizophrenie zeigt die kommunika-
tionstheoretischen Bedingungen auf, unter denen der Versuch, das Erlebte zu in-
tegrieren, scheitern muss. Wenn in existenziellen Situationen die Unterscheidung

173

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

gerade deshalb fir den normalen Menschen so bedrohlich, weil - so
Gregory Bateson — in »Wahrheit [...] ein Bruch in der scheinbaren Ko-
hirenz unseres geistigen logischen Prozesses als eine Art Tod erscheinen«
wirde.? Wir landen bei Zusammenbriichen, wie sie in Kap. IV von einer
ehemaligen Psychiatriepatientin berichtet wurden.

Entsprechend sind hier gerade bei sogenannten >normalen< Menschen
starke Immunreaktionen zu erwarten.”’ Um diesem Gefiihl der Leere
auszuweichen,? ist dem Ich® nahezu jedes Mittel recht — selbst der Riick-
griff auf Imaginire, die jeder Vernunft spotten. Um weiter mit Bateson
zu sprechen:

»Es ist, als misse die dichte Kohirenz des logischen Gehirns, selbst bei
Personen, die notorisch eine ganze Menge wirres Zeug denken, immer
noch hochheilig sein. Wird gezeigt, dafs es gar nicht so kohdrent ist,
dann stiirzen sich die Individuen oder Kulturen wie die Schweine von
Gadara in Komplexititen des Ubernatiirlichen. Um den Millionen von
metaphorischen Toden zu entkommen, die sich in einem Universum von
Zirkeln der Kausalitit abzeichnen, leugnen wir einfach die Realitit des
gewohnlichen Sterbens und fliichten in Phantasien von einer Nachwelt
und sogar der Reinkarnation.«*

zwischen Information und Kontext nicht mehr moglich ist, miissen die Wirk-
lichkeitskonstruktionen zusammenbrechen. Genau dieser Problemlage sind nun
schizophrene Patienten ausgesetzt. Sie konnen nur schwer »koharente Wertebi-
lanzen« (Emrich 1994, 115) erzeugen. Der Schizophrene braucht in seiner Un-
fahigkeit, koharente Wirklichkeiten zu erzeugen, entsprechend »Helfer, die die
intern nicht ausreichenden Kohirenzen quasi extern reprisentieren und zum
Teil realisieren. Nach der Objektbeziehungstheorie von Winnicott kann man
dies so formulieren, dass die verschiedenen divergenten Selbstanteile des Pati-
enten sich an verschiedene Bezugspersonen eines therapeutischen Teams quasi
identifikatorisch anbinden und diese dann wie >Marionetten an Faden«< bewe-
gen« (Emrich 1994, 115). Ein stabilisierender therapeutischer Prozess besteht
dann darin, »eine so gestaltete vorsichtige gegenldufige Reduzierung dieser Be-
wegung zu vollziehen, dass im Patienten mehr Kohirenz entsteht als urspriing-
lich vorhanden war. Hier handelt es sich also quasi um eine soziale beziehungs-
weise gruppensystemische Konstruktivitit des Gehirns, deren Einwirkung auf
die interne Konstruktivitit des Gehirns des Betroffenen den eigentlichen Ge-
genstand sozialpsychiatrischer systemischer Therapie ausmacht« (ebd.).

26 Bateson (1987, 160).

27 Siehe zur immunologischen Reaktion aus einer sozialphilosophischen Perspek-
tive auch Peter Sloterdijk (2009).

28 Um hier Peter Fuchs aufzugreifen: Das psychische System kippt im Begreifen der
Realitit des Todes in eine Leere, die jedoch nicht Nichts ist, sondern mit einem
bestimmten Gefiihl einhergeht: dem »Grauen« (Fuchs 2015, 240).

29 Der Begriff >Ich« steht hier synonym fiir das System des Selbst, wie es Fuchs
(20710a) beschreibt.

30 Bateson (1987, 159).

174

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS

Unweigerlich gelangen wir hiermit in das Grenzgebiet zwischen Wahn-
sinn, den Imaginiren des Nihilismus, der politischen Theologie und der
Religion sowie einer in Leere und Bodenlosigkeit gegriindeten Spiritua-
litde.™

Gerade weil der Status Ich-Selbst prekir ist, lassen sich Menschen durch
die kommunikative Bedrohung dessen, was sie als ihre Identitit bzw. ihr
Selbst betrachten, in Rage bringen. Die hiermit einhergehenden Gefiihle
tibernehmen, so Luhmann, gewissermafden eine »Immunfunktion«. Sie
treten auf, wenn der » Weitervollzug der Autopoiesis« des Selbstsystems
gefahrdet ist, etwa im Falle der » Diskreditierung einer Selbstdarstellung«.
Wenn Worte nicht mehr weiterhelfen, hilft das Gefiihl dem psychischen
System »im Hinblick auf die Fortsetzbarkeit seiner Operationen«, wie-
der eine entsprechende »Selbstinterpretation« zu finden,* die weitere
Moglichkeiten der Selbstidentifikation liefert. Emotionen wie Arger — bis
hin zu morderischer Wut — erscheinen deshalb in Bezug auf die Integra-
tion des Selbstsystems als funktionale Aquivalente zu den Formen des
Selbstwertes, wie sie durch soziale Integration (Gemeinschaft) oder eine
gesellschaftliche Einbettung in die Rollenskripte einer funktional differen-
zierten Gesellschaft verbunden sind. Umgekehrt ldsst dies auch verstehen,
warum fir schwach integrierte Individuen die Gewalt in der Gruppe so
attraktiv ist. Sie erlaubt relativ voraussetzungslos starke Selbstgefiihle
aufzubauen, insofern Adressaten gefunden werden, auf die sich der Arger
richten kann. Hier erscheint das gewaltsame Delikt dann selbst als der
Vektor, tiber den sich in Verbindung mit geeigneten, in der Regel massen-
medial angelieferten Imaginativen ein mit machtvoller Selbstwirksamkeit
aufgeladenes Ich-Gefiihl aufbauen lisst.

Als auch philosophisch ausgearbeitetes Extrembeispiel lisst hier etwa
an Carl Schmitts politisch-theologisches Dogma denken: »Souverin ist,
wer tiber den Ausnahmezustand entscheidet.«* Die hiermit einherge-
hende Hypostasierung eines beziehungslosen Selbst, dem offenbar nichts
anderes mehr ubrig bleibt, als das Momentum der Glaubenskrise selbst
zu nutzen, fithrt hier in faschistische Imaginire, welche das Selbst des
Fithrers dann an die Stelle Gottes setzen.** In Kapitel VI ist am Beispiel
der Waffen-SS und der Rede Himmlers die Verschrinkung unterschied-

31 Siehe zur Letzteren und in Bezug auf den Buddhismus Vogd und Harth (2015),
»Die Praxis der Leere«. In Hinblick auf das Christentum lisst sich hier etwa an
Dietrich Bonhoeffers (1988) »religionsloses Christentum« denken, das er im KZ
und mit Blick auf die Schwiche und Hilflosigkeit Christi formulierte und in dem
die Vorstellung einer Transzendenz aufSerhalb des unmittelbaren Lebensvollzu-
ges aufgegeben wird. Siehe zur religionsphinomenologischen Ausarbeitung ei-
ner solchen Perspektive auch Michel Henry (20115 2012).

32 Luhmann (1993, 370f.).

33 Schmitt (2009 [1922]).

34 Um hier wieder mit Bateson zu sprechen: »Wir Menschen scheinen zu wiinschen,
daf$ unsere Logik absolut wire. Wir scheinen uns nach der Annahme zu richten,

175

19.01.2026, 10:11:28.


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

licher Kontexturen zu einem fatalen Arrangement dargestellt worden.
Hier sind die epistemischen Weichenstellungen deutlich geworden, die
zu einem hermetisch abgeschlossenen Selbst- und Weltverhaltnis fithren,
das nur noch in Gewalt und Terror Zuflucht finden kann.

Derridas Beispiel und die Probleme an der Nahtstelle zum Nihilismus
verdeutlichen nochmals die Brisanz unserer Fragestellung. Anders als etwa
in der Habermas’schen Diskursethik, welche »abgekuhlte< (und damit in
der Regel irrelevante) Problemstellungen behandelt, begegnen wir im
Bereich der impliziten Ethik >heifSen< Problemen.* Bei Habermas disku-
tieren wir Uber Geltungsanspriiche und Vernunftgrinde und kénnen uns
auf den »eigentimlich zwanglosen Zwang des besseren Argumentes«*
gerade deshalb einlassen, weil wir genau wissen, dass die Argumente,
denen wir uns vermeintlich verpflichten, doch nicht ziahlen, wenn es um
etwas fiir uns wirklich Wichtiges geht (also etwas, das wirklich unsere
Werte bertihrt). Demgegeniiber geht es in den hier angerissenen Problem-
feldern um etwas, das uns wirklich wichtig ist, nimlich um etwas, das
in existenzieller Weise die Wertbeziehungen beriihrt, welche uns selbst
ausmachen.’’

dafs es sich so verhilt, und geraten in Panik, wenn wir auf das leiseste Anzeichen
treffen, daf$ es nicht so ist oder sein konnte« (Bateson 1987, 161).

35 Aus einer gesellschaftstheoretischen Perspektive liefSe sich hier die These wagen,
ob nicht die eigentliche Funktion von Habermas’ Diskursethik darin liegt, zu
heifSe politische Themen — wie sie im Anschluss an die 1968er-Bewegung noch
virulent waren, durch die Sozialtechnologie des Diskurses abzukiihlen, weil es
den Menschen um zu viel ging, als dass damit noch eine gesellschaftliche Ord-
nung aufrechterhalten werden konnte. Im Sinne von Luhmanns (1969) »Legi-
timation durch Verfahren« wiirde es sich hier also um Verfahren handeln, die
Probleme zwar nicht losen, die aber immerhin die Menschen ein wenig davon
ablenken konnen, inkommensurablen Wertkonflikten allzu viel Aufmerksamkeit
zu schenken.

36 Habermas (1984, 161).

37 Es handelt sich um ein weitverbreitetes Missverstindnis, dass die Vertreter der
soziologischen Systemtheorie grundsitzlich einer Haltung der Werturteilsfreiheit
zugeneigt seien. Dies ist, wie Martin WeifSmann (2015) in expliziter Referenz auf
Luhmanns Werk aufzeigt, nicht der Fall. Sehr wohl steht auch hier oftmals die
»Suche nach weniger schmerzlichen Zustinden, besser ertragliche Konstrukti-
onen« im Vordergrund (ders., 287ff.). Hierbei ist allerdings hinzunehmen, dass
»Werturteile« ihrem »Charakter nach ambivalent ausfallen« miissen, bzw. ge-
rade in der Fihigkeit, Ambivalenzen aushalten zu konnen, ein Giitezeichen ei-
ner systemtheoretisch informierten Ethik liegt (ders., 297ff.) Mit Blick auf die
funktionale Methode gilt dariiber hinaus: Die »Orientierung an Alternativen«
ermoglicht in einem zweiten Schritt die »systemtheoretischer Kritik in dem wer-
tenden Vergleich wirklicher und moglicher Problemlosungen«. »Steigerung sozi-
aler Freiheiten durch soziologische Phantasie« konnte man ein solchermafSen in-
formiertes ethisches Programm auch bezeichnen. Oder anders herum formuliert:
Erst die Kombination von »Wirklichkeits- und Moglichkeitssinn« ermoglicht
eine »verantwortliche Form der Sozialkritik« (ders., 291ff.). Die soziologische

176

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS
Sollen und Wollen, Entfremdung und ethische Positionierung

An dieser Stelle lohnt es sich, die Beziehung zwischen Werten, Gefiithlen
und Identitdt etwa genauer anzuschauen. Zunichst gilt mit Andreas We-
ber: »Subjektive Bedeutung ist Gefiihl«, » Leben ist Gefiithl«, »Fiihlen ist
der unmittelbare Eindruck davon, am Leben zu sein. Es ist die magische
Verwandlung, die aus Materie eine Identitit katalysiert.«* Jeder Prozess,
der die Kohiarenz des Selbst im Sinne einer Stimmigkeit in sich erhohen
ldsst, steigert die Empfindung unserer subjektiven Bedeutung. Das Selbst
erscheint dabei freilich nicht als eine isolierbare Entitit, sondern ergibt
sich — wie die Systemtheorie formuliert — als Funktion seiner Selbst und
seiner Umwelt, also als eine Form, die in Auseinandersetzung mit der
Umwelt erst die Grenze und Beziehung zur Umwelt bestimmt. Dabei sind
verschiedene Formen moglich, wie solch ein Selbst- und Weltverhaltnis
realisiert werden kann. In unserem Zusammenhang sind hier typologisch
insbesondere zwei unterschiedliche Wege zu nennen.

1. Im ersten Typ nahrt sich das Selbst durch religiose, zivilreligiose oder
andere ideologisch aufgeladene Imaginare, die sich ihrerseits sozial
angeliefertem Sinn verdanken. Indem diese Sinnkonstrukte gewisser-
mafsen wortlich genommen werden, kann gerade dadurch eine hohe
Kohirenz gewonnen werden, indem das Selbst sich gleichsam in fun-
damentalistischer Manier auf diese bezieht, um in der Folge storende
Umweltbeziige abzublenden bzw. abzuschneiden (man denke hier
wiederum an das Beispiel von Abraham). Subjektivitit entsteht dann
durch die Verbindung der imaginaren Projektionen mit der Leiblich-
keit der subjektiv empfundenen Ermachtigung. In der Folge entsteht
sozusagen eine unendliche Spiegelung des Egos in den Worten und
Konzepten, die man glauben will, um auf diese Weise den Konzepten
und dem Ego einen hyperrealen Status zu verleihen, also die eigenen
Setzungen mit der Wirklichkeit zu verwechseln.

2. Die zweite Moglichkeit, Kohirenz zu gewinnen, besteht in der Off-
nung gegenuber der Mitwelt, also darin, Weltkomplexitdt aktiv in
die eigenen Lebensvollziige mit hineinzunehmen und in einer Weise
mit dem eigenen Lebensvollzug in ein Verhiltnis zu setzen, sodass ein
flimmerndes und dynamisches Gewebe entsteht, in dem die unter-
schiedlichen Perspektiven und Referenzen situativ zu einer Resonanz
gelangen, die ein stimmiges Bild ergibt. Das Selbst verlagert sich hier
gleichsam in die Schnittstelle des Weltkontakts. Es erscheint zugleich

Systemtheorie richtet sich nicht in der Position des Kritikers in einer Haltung des
Besserwissens ein, um dann jedoch praktisch nichts erreichen zu konnen. Sie be-
halt vielmehr in der inkongruenten Perspektive eine aushaltbare Spannung bei,
um eine vermittelnde Beziehung zur Praxis zu ermdoglichen.

38 Weber (2008, 61f.).

177

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

in Differenz zur Welt, wie auch in Beziehung mit der Welt und gewinnt
seine Subjektivitdt aus der gefithlten Resonanz der auf diese Weise
moglichen Beziehungen.®

Im einen Fall entsteht subjektive Bedeutung durch Offnung, im ande-
ren Fall durch SchliefSung, wobei eine reale menschliche Lebenspraxis
nicht nur an einem Pol dieser Idealtypen verharren, sondern zwischen
Offenheit und Geschlossenheit oszillieren wird* bzw. sich dann auch in
Mischformen einrichten kann. Die ethische Dimension bzw. das ethische
Potenzial zeigt sich in der jeweils impliziten Form des realisierten Selbst-
und Weltverhaltnisses, wobei sich hier schon andeutet, dass sich zwischen
einer egologischen, monokontexturalen und einer 6kologischen, poly-
kontexturalen Perspektive unterscheiden lasst. Erstere klammert sich an
einer Wertreferenz fest, um das hiermit einhergehende Ich-Konstrukt mit
dem uibergreifenden Selbstprozess zu verwechseln. Es miissen also syste-
matisch die Umweltbeziehungen ignoriert werden, denen sich auch dieser
Prozess letztlich verdankt. Das Ego erhebt sich hiermit in eine Sphire,
die auflerhalb der Welt zu stehen scheint, und kann entsprechend nicht
anders agieren, als die damit aufscheinende Subjekt-Objekt-Dichotomie
zu hypostasieren.

Dies —so die These, die im Folgenden von verschiedener Seite entwickelt
wird — geht unweigerlich mit dem Gefiihl von Entfremdung einher, denn
das Beziehungsverhaltnis zur Welt muss nun allein schon deshalb prekir
erscheinen, weil es immerfort Indizien liefert, die dem aufgespannten
Selbst- und Weltverhiltnis zu widersprechen drohen. Kommunikation
und die hiermit einhergehende Begegnung mit dem eigenen Nichtwissen
erscheint gefihrlich, weil es den imagindren Status des eigenen Egos
zu entlarven droht. Das polykontexturale Selbst ist demgegeniiber in
der Lage, zwischen verschiedenen Perspektiven und Arrangements von
Perspektiven zu oszillieren, um dann situative Anpassungen zu finden
und dabei Alteritit nicht nur anzuerkennen, sondern sich von ihr auch
bertihren oder verdndern zu lassen.* Die Form des Selbst- und Weltver-
haltnisses — oder um es mit Wittgenstein eleganter auszudriicken: die

39 Die Idee der Resonanz ist auch das Antidot, das Hartmut Rosa (2016) als Ant-
wort auf die typischen Entfremdungen der spitmodernen Gesellschaften vor-
schlagt.

40 Vgl. Armin Nassehi (2003).

41 Um mit Latour zu sprechen: Der eine Zugang gelangt im »Doppelklick « zu einer
epistemischen Perspektive, die dann unweigerlich in eine Art Fundamentalismus
fithrt, welche dazu zwingt, den eigenen Glauben, die eigene Wirklichkeitssicht
gegeniiber anderen moglichen Perspektiven zu verteidigen. Der andere Zugang
fithrt demgegeniiber zu einem dynamischen Spiel vielfaltiger Existenzweisen, die
sich wechselseitig bedingen und erméglichen, ohne ineinander tibergefiihrt oder
aufeinander zuriickgefihrt werden zu mussen (Latour 2014, 639ff.).

178

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS

Lebensform* — wird hier selbst zur ethischen Determinante. Bezichungen
zu anderen Menschen erscheinen dann nicht mehr bedrohlich, sondern
anregend und interessant, denn sie eroffnen einen Raum, in dem Sub-
jektivitat neu erschaffen und erlebt werden kann.

Die vorangehenden Ausfithrungen lassen deutlich werden, wie Epi-
stemologie, Ethik und Ontologie untrennbar miteinander verflochten
sind. Es zeigt sich: Ethik erscheint weniger als ein Sollen (das dann ja
nur dem faktischen Lebensvollzug entgegenstehen wiirde) denn als ein
Wollen und Kénnen, das sich aus den realisierten Selbst- und Weltver-
haltnissen einer Lebensform und den mit ihr verbundenen Wertbeziigen
ergibt. Das Ethische ist hiermit keineswegs suspendiert, ebenso wenig
wie es fiir uns als Menschen weiterhin wichtig ist, das Geftihl zu haben,
gut zu sein. Eine so verstandene Ethik hat ihren Ort jedoch nicht mehr
im Dartiber-Sprechen, auf einem philosophischen Reflexionsstandpunkt,
der gleichsam von auflen beurteilend absolute Prinzipien oder Regeln
abzuleiten beansprucht. Das Ethische zeigt sich jetzt vielmehr im un-
mittelbaren Lebensvollzug selber, in der Art und Weise, wie wir mit uns
selbst, mit unseren Mitmenschen und der nichtmenschlichen Umwelt in
Beziehung treten. Fur uns Menschen als sprachliche Wesen offenbart
sich dies insbesondere auch in unseren sprachlichen Handlungen, die
wir als Teil unseres Selbst fithlen und empfinden und mit denen wir mit
anderen Menschen nicht nur in Resonanz treten, sondern uns mit ihnen
im Verhalten und Erleben koppeln. Die sprachlichen und symbolischen
Zeichen stehen nicht aufSerhalb des menschlichen Lebens, sondern sind
(auch) sein Ausdruck. In der Sprache zu Hause zu sein und auf diese
Weise zu sich selbst und mit anderen in Beziehung zu treten, ist die
menschliche Lebensform.

Hiermit einhergehend entwickelt sich jedoch die dem Menschen ty-
pische epistemologische Spaltung, die darauf beruht, die sprachlichen
Objekte mit der Praxis der durch ihren Gebrauch konstituierten Le-
bensform zu verwechseln.* Begriffe und Konzepte erscheinen aus dieser
Perspektive nicht mehr als Ausdruck von Relationen, sondern vielmehr
als ein Ding oder eine Wahrheit.

Genau hierin besteht nun auch die Problematik expliziter ethischer
Satze. Denn hier schieben sich Worte gleichsam zwischen den Menschen

42 Vgl. Liitterfelds und Roser (1999).

43 Um es mit Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela auszudriicken:
»Wenn die Sprache entsteht, dann entstehen auch Objekte als sprachliche Un-
terscheidungen sprachlicher Unterscheidungen, die die Handlung verschleiern,
die sie koordinieren. So koordiniert das Wort >Tische« unsere Handlungen in
Hinsicht auf die Handlungen, die wir ausfithren, wenn wir mit einem >Tisch«
umgehen. Der Begriff >Tisch« verschleiert uns jedoch die Handlungen, die (als
Handlungen des Unterscheidens) einen Tisch konstituieren, indem sie ihn her-
vorbringen« (Maturana/Varela 1987, 227).

179

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

und die Praxis, die gestaltet werden soll. Anstelle in lebendigen Beziehun-
gen in ihrer jeweils spezifischen, situationsangemessenen Tonalitdt zur
Anwendung zu kommen, entwickeln sich ethische Sitze zu einem Fetisch.
Indem aber ethische Begriffe und Konzepte in dieser Form verdinglicht
werden, verlieren sie ihre Bedeutung fir das unmittelbare menschliche
Beziehungsgeflecht. In der Folge entsteht eine Entfremdung, die darauf
beruht, dass das, was gesagt und gedacht wird, nicht mehr mit der ge-
lebten Beziehungspraxis ibereinstimmt. Als Konsequenz entwickelt sich
ein zynisches Bewusstsein, das theoretisch aufgeklart zu wissen glaubt,
was zu tun ist, jedoch genau dies in seinen Lebensvollziigen nicht rea-
lisieren kann.*

Hiermit soll freilich nicht der Sinn einer ethischen Positionierung oder
Stellungnahme per se negiert oder als etwas Verwerfliches betrachtet
werden. Die hier entwickelten Uberlegungen stellen nicht die moralphi-
losophischen Interventionen eines Adam Smith, eines Immanuel Kant,
eines Jurgen Habermas oder anderer prominenter Sprecher und Spreche-
rinnen in Frage. Nicht die Praxis ihrer Rede steht hier zur Disposition,
sondern allein die Verdinglichung und Essenzialisierung ihrer Positionen
zu einer normativen Theorie, die auch jenseits eines bestimmten sozialen
Kontextes universelle Geltung beansprucht.

In einer konkreten zeitgeschichtlichen Situation und in hoher gesell-
schaftlicher Sensibilitit eine bestimmte Sprecherposition einzunehmen, ist
etwas anderes, als von der konkreten kommunikativen Lagerung zu ab-
strahieren und hieraus Kriterien fiir ein universelles Sollen zu formulieren.
Ersteres erscheint als eine Praxis. >Etwas zu sagen<, bedeutet, etwas zur
Gestaltung eines konkreten sozialen Beziehungsraums beizutragen bzw.
in eine konkrete kulturpolitische Lagerung hinein zu intervenieren. Die
zweite Bewegung [6st das Ethische aus der konkreten Beziehungsdynamik
sozialer Prozesse heraus (um es hiermit zu verfehlen). Die moraltheoreti-
sche Perspektive erhebt eine theoretische Position zu einer Art Gesetz, in
dem in einer eigentiimlichen Weise Tatsachenbehauptungen und logische
Beziehungen in ethische Konklusionen miinden, in denen dann das Sollen
dem Wollen gegeniibersteht. Theorie und Praxis, Epistemologie und Ethik
fallen nun auseinander. Die menschlichen Selbst- und Weltverhaltnisse
drohen sich von den Praxen zu entfremden, denen sie sich verdanken.

Mit den vorangehenden Ausfiihrungen sollte die Relevanz des Themas
deutlich geworden sein.

44 Genau dies ist auch der Topos von Peter Sloterdijks (1983) »Kritik der zynischen
Vernunft«.

180

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. FOERSTERS VERBINDUNG VON ETHIK UND EPISTEMOLOGIE

Heinz von Foerster — die Verbindung von
Ethik und Epistemologie

In intimer Kenntnis der Wittgenstein’schen Arbeiten hat Heinz von Fo-
erster immer wieder versucht, die bereits angedeutete Idee der impliziten
Ethik aus einer kybernetischen Perspektive zu reformulieren.* Schon der
Titel der Monografie »Wissen und Gewissen: Versuch einer Briicke«*
lasst deutlich werden, dass auch von Foerster Epistemologie und Ethik
von vornherein zusammen denkt.

Eigenwerte vs. Kausalgesetze

Die implizit ethische Dimension erscheint bei Heinz von Foerster als ein
Eigenwert eines Eigenzustandes der jeweiligen Lebensform,*” gleichsam als
Ausdruck eines Arrangements leiblich verkorperter Wertreferenzen, die
in einem spezifischen Selbst- und Weltverhaltnis zum Ausdruck kommt.
Homolog zur kybernetischen Rede von Eigenwerten und Eigenzustan-
den* wiirde dann die Lebensform selbst den Operator darstellen, der im
Prozess der Autopoiesis die Struktur hervorbringt, welche eben die Funk-
tion ermoglicht, die wiederum diese Struktur hervorbringen lasst. Das
Selbst- und Weltverhiltnis, also der hiermit zum Ausdruck kommende
Orientierungsrahmen, konnte folglich als Eigenvektor dieses Operators
verstanden werden, denn er liefert genau die Sichfweise oder Kognition,
die zu einem Handeln in eine bestimmte Richtung motiviert. Den Eigen-
werten wiirden wiederum bestimmte Handlungsakte entsprechen, die

45 Vgl. von Foerster (1993).

46 Von Foerster (1994).

47 »Im Gegensatz zu der orthodoxen Position, die als primire Begriffe (d. h. als
»Gegebenheiten« etwa Daten, Gegenstinde, Naturgesetze, Wirklichkeit usw.
oder im sozialen Bereich Sprache, Kommunikation, Werte, Ordnungen usw.)
annimmt und diese Begriffe dann so arrangiert, dafd daraus eine priskriptive,
postskriptive oder deskriptive Ethik ableitbar ist (was immer der Fall sein mag),
schlage ich vor, als primire Gegenstinde Autopoiese, Eigenzustiande, Selbstre-
ferenz usw., das heifdt die vorerwahnten Begriffe mit innewohnender Zirkula-
ritdt zu postulieren (also solche, die eo ipso Wittgensteins Kriterium [Ethischer
Lohn muf§ in der Handlung selber liegen] erfiillen), und mit dieser Hilfe Begrif-
fe, Daten, Gegenstiande, Naturgesetze zu konstruieren, die dann zu sekundiren
Gegebenheiten werden.

Da die Ethik hierbei nicht in den Wortern liegt, kann sie offenbar — und mufS es
auch nicht — ausgesprochen werden: Ethik ist implizit« (Foerster 1994, 348).

48 Die hier verwendete Terminologie von Operator, Eigenvektor, Eigenzustand und
Eigenwert wird in der Physik immer dann angewendet, wenn Prozesse der Selb-
storganisation eine Beschreibung mittels Operatoren nahelegen. Insbesondere
werden Operatoren auch im Formalismus der Quantentheorie verwendet (vgl.
Friebe et al. 2015, 16ff.).

181

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

dann auf Basis der durch die Selbst- und Weltverhiltnisse aufgespannten
»fungierenden Ontologien«* gleichsam als ein nattirlich gebotenes Ver-
halten erscheinen. Rationalitdt und Reflexivitiat — ebenso die ganze Welt
der Grunde — kann entsprechend auch nicht aufSerhalb dieses Prozesses
stehen. Griinde erscheinen aus Perspektive einer kybernetisch informier-
ten und leiborientierten Phinomenologie ja ihrerseits als nichts anderes
als ein Konnex semantischer Figuren, der sich einer bestimmten sozialen
Praxis verdankt. Sie erkliaren weder etwas noch lasst sich aus ihnen eine
normative Begriindung ableiten, die dann dem eigenen Handeln vor-
anstehen wirde. Gleiches gilt fur die hiermit einhergehenden logischen
Beziehungen, aus denen heraus sich nun ein jeweils spezifisches Selbst-
und Weltverhiltnis entfaltet.®

Auch Wittgensteins Satz »Der Glaube an den Kausalnexus ist der
Aberglaube«*' lasst sich in diesem Sinne mit von Foerster reformulieren.
Die Problematisierung des Kausalitatsgesetzes ergibt sich aus kyberne-
tischer Sicht allein schon aus der Intransparenz komplexer Systeme. Da
diese fiir einen externen Beobachter nicht berechenbar sind, lisst sich
eben auch keine zuverlassige Aussage hinsichtlich der Kausalititen der
Input-Output-Relationen treffen: » Wenn man Wittgensteins Satz kennt:
»Der Glaube an die Kausalitit ist der Aberglaubes, sicht man genau die
nichttriviale Maschine, die prinzipiell unanalysierbar und nicht vorhersag-
bar ist, hier realisiert. Das heifSst, wenn wir von der Idee, dass die Welt eine
triviale Maschine ist, weggehen, ist die Welt nicht mehr voraussagbar. «*

Wenn wir sprachliche Handlungen als ein Verhalten zur Koordination
von Verhalten begreifen, ist es nur ein kleiner Schritt zu der These, »dass
mit der Entwicklung der Sprache die Idee einer magischen Weltauffassung
entstanden ist«.” Diese Magie zeigt sich im performativen Vollzug der
Sprache und der hiermit einhergehenden Suggestion einer bestimmten
Verbindung von unserem Fuhlen, unseren gesprochenen und gehorten
Worten und der von uns wahrgenommenen Welt. Die magische Kausalitit
zeigt sich dann allein schon darin, dass Worte etwas mit uns machen.*

49 Fuchs (20104, 130).

5o Gut herausgearbeitet hat dies Bourdieu in seinen »Meditationen. Zur Kritik der
scholastischen Vernunft« (Bourdieu 2001).

51 Wittgenstein (1990), Proposition §5.1361.

52 Von Foerster (2002, 177).

53 Von Foerster (2002, 337).

54 »Du musst doch bedenken, was Sprache fiir ein magisches Element hat! Da ma-
che ich gewisse Gerdusche mit meinem Mund, und auf der anderen Seite ma-
chen Leute etwas, das mit meinen Gerduschen korrespondiert. Wenn das nicht
Magie ist, weif$ ich nicht, was Magie ist! [...] Auch Gregory Bateson hatte das
Gefiihl, dass in dem Moment, in dem wir zwei Sitze miteinander verbinden,
eine Erkldrung entsteht. Ich habe eine Beobachtung A und eine Beobachtung B,
und die Sitze, die Beobachtung B und A verbinden, sind die Erklirung« (von
Foerster/Brocker 2002, 337).

182

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. FOERSTERS VERBINDUNG VON ETHIK UND EPISTEMOLOGIE

Jede Regel und jede Kausalbeziehung erscheint entsprechend als eine
gemachte Gesetzlichkeit innerhalb eines jeweils bestimmten Sprachspiels.
Die polykontexturale Perspektive kann und darf jedoch dieses Spiel und
die hiermit verbundenen Regeln nicht absolut setzen, sondern hat die
Entscheidung tiber die Frage, welches Spiel gespielt wird, wiederum selbst
nach Position und Standortabhiangigkeit zu befragen. Zudem ergibt sich
als weiteres Problem die Frage nach der Regel der Regelanwendung.*
Die Frage nach der richtigen oder situationsangemessenen Regel bzw.
deren Umsetzung lasst sich ebenfalls nicht trivialisieren und bringt also
ihrerseits Unbestimmtheiten mit sich, die nicht logisch, sondern nur
performativ gelost werden konnen, indem man etwas tut, was dann fiir
sich selbst steht und weitere Anschliisse moglich macht.

Grund und Begriindung, Handeln und Erkennen, Epistemologie und
normative Ordnungen stehen damit in einem rekursiven Verhaltnis. Es
gibt keinen Grund der Griinde, keinen Wert der Werte, von dem aus eine
hierarchische Ordnung ableitbar wire. »Erfahrung ist die Ursache. Die
Welt ist die Folge. Die Epistemologie ist die Transformationsregel«, so
wiederum von Foerster.’¢ Es gibt keine Position auflerhalb dieses Zirkels
aus Epistemologie und Ontologie.”

Man mag die hiermit einhergehende Verlegenheit nun durch ein tran-
szendentales Postulat beruhigen wollen, also mit Kant eine Setzung pos-
tulieren, dass diese Fragen an einem Ort jenseits unserer personlichen
Urteile zu beantworten seien. Wie Armin Nassehi bemerkt, hatte aller-
dings schon Kant die Vervielfaltigung moglicher Perspektiven, also das
»Pluralismusproblem«, »im Blick, als er auf eine prozedurale Ethik,
von Was- auf Wie-Fragen« umgestellt hat und gerade deshalb als »Re-
aktion« mit »moglichst abstrakten Begriffen« geantwortet hat.’® Als

55 Siehe hierzu — ebenfalls im Anschluss an Wittgenstein — Gunther Ortmann
(2003).

56 Foerster (1994, 369).

57 »Rationalitit bemifdt sich« entsprechend — so auch Merleau-Ponty — »nach die-
sem Begriff genau an der Erfahrung, in der sie sich enthiillt. Dafs es sie gibt, be-
sagt, daf$ Perspektiven sich kreuzen, Wahrnehmungen sich bestitigen und ein
Sinn erscheint. Doch ist dieser Sinn nicht fiir sich zu setzen und umzudeuten in
absoluten Geist oder Welt im Sinne des Realismus. Die phanomenologische Welt
ist nicht reines Sein, sondern Sinn, der durchscheint im Schnittpunkt meiner Er-
fahrung wie in dem der meinigen und der Erfahrungen anderer durch dieser al-
ler Zusammenspiel, untrennbar also von Subjektivitit und Intersubjektivitit,
die durch Ubernahme vergangener in gegenwirtige wie der Erfahrung anderer
in die meine zu einer Einheit sich bilden« (Merleau-Ponty 1974, 17).

58 Nassehi (2015, 26). Und an anderer Stelle: »Von Was- wird auf Wie-Fragen um-
gestellt, um die Freiheitsgrade des Handelnden zugleich zu erhohen und zu be-
grenzen; sie werden erhoht, weil sie universell anwendbar sein miissen und des-
halb rein prozedural angelegt sind; sie werden begrenzt, weil sie verniinftigen
Prinzipien und Maximen unterworfen werden sollen. Hier beginnt das Arena-
Modell der Subjektivitit, das zwischen der nicht-empirischen Geisterwelt der

183

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Preis ist hierfiir jedoch zu zahlen, dass auch bei Kant die Eindeutigkeit
moralischer Urteile wegfillt, denn wir landen hier bei einem abstrakten
Vernunftbegriff, der zwar den Stern der Aufklarung weiter leuchten lasst.
Doch bei niherem Hinschauen ist nicht so ohne Weiteres ableitbar, was
in konkreten ethischen Problemlagen zu tun ist, zumal die Kant’schen
Prinzipien ja ihrerseits wieder in die konkrete Welt — also von der Tran-
szendenz in die Immanenz — Ubersetzt werden mussen. Oder wiederum
mit Nassehi gesprochen: »Die Ethisierung des Moralischen ist bereits
eine Reaktion darauf, dass Moral nicht, oder: nicht mehr, vermag, was
sie will.«®Ubrig bleibt allein die Reflexion der moralischen Unsicherheit,
also der Unbestimmtheit und damit einhergehend die Subjektivierung
des Problems.

Hiermit landen wir jedoch erneut bei von Foersters Einsicht in die
Unbestimmtheiten, die auftreten, insofern das Selbst sich selbst und die
Welt beobachtet (der Begriff des Subjekts erscheint damit synonym fiir
eine systemische Position, die sich zugleich durch Nichtwissen als auch
eine Bewegung des lebendigen Wollens auszeichnet). Wenn es aber weder
ein rationales Kalkiil noch eine zwingende normative Konzeption gibt,
die besagt, wie mit diesen Unbestimmitheiten umzugehen ist, verbleibt
als Antwort nur die Moglichkeit, eine bestimmte Praxis als Antwort
zu wiahlen. »Wir konnen nur jene Fragen entscheiden, die prinzipiell
unentscheidbar sind«,*° lautet entsprechend das bekannte Theorem von
Foersters. In Folge zeigt sich nun auch in ethischen Fragen ein enger Kon-
nex von systemisch bedingter Unbestimmtheit, den hieraus resultierenden
Freiheitsgraden und der damit einhergehenden Reflexivitiat. Oder um es
einfacher zu formulieren: Es bleibt uns also nurmehr tibrig, sich fiir eine
mogliche Antwort zu entscheiden und die Verantwortung fiir die hiermit
einhergehenden Konsequenzen zu iibernehmen.

Nichtwissen, unentscheidbare Fragen und Freiheit

Der Rekurs auf transzendentale Prinzipien, eine gottliche Ordnung oder
eine ibergreifende Rationalitit erscheinen damit nur noch als eine weitere
Ausrede, die mit der eigenen Lebenspraxis verbundenen Folgen nicht
verantworten zu wollen — so die sich bereits hier andeutende ethische
Dimension:®' Reflexivitat, Subjektivitit und das eigene Wollen fallen

verntnftigen Wesen und der realen Welt von Neigungen korrumpierter Perso-
nen oszilliert« (ders.: 19).

59 Nassehi (2015, 23).

60 Von Foerster (1994, 351).

61 »Ich brauche die Transzendentalitit nicht, denn ich sage: >Die bin ich. Ich bin der
Mensch, der das nun entscheidet.« Worin liegt der Unterschied zwischen Kant,
Schopenhauer und mir? Kant und Schopenhauer sagen: >Es ist die Transzenden-
talitdt, die entscheidet«, wihrend ich sage: >Ich entscheide.< Daher ist es meine

184

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. FOERSTERS VERBINDUNG VON ETHIK UND EPISTEMOLOGIE

damit in einer eigentiimlichen Bewegung zusammen. Das Wissen um die
Unentscheidbarkeit geht unweigerlich mit der Erfahrung von Freiheit
und Kontingenz einher. Nichtwissen zwingt zu einer Handlung, die nicht
durch Objektivitat oder ein logisches Kalkul gedeckt ist, sondern nur aus
dem Impuls einer Subjektivitit, die sich dem perspektivischen Zentrum
des eigenen Selbst- und Weltverhiltnisses verdankt.

Auf den ersten Blick konnte man meinen, von Foerster hypostasiere
hier die Idee eines unabhingigen Seelenwesens, von dem nun die Willens-
bewegung ausgeht oder kybernetisch gesprochen von einem System, das
aufgrund seiner Eigenkomplexitit von seiner Umwelt unabhingig gewor-
den ist.®? Genau dies kann jedoch nicht die Implikation einer Kybernetik
zweiter Ordnung sein, die Systeme immer zugleich als Funktion ihrer
selbst und ihrer Umwelt begreift. Vielmehr geht es darum zu verstehen,
dass Unbestimmtheiten und die hiermit einhergehenden Freiheitsgrade
Eigenschaften des uibergreifenden systemischen Arrangements darstellen,
das die Beziehung zur Umwelt immer schon einschlieft. Mit von Foerster
wird also keineswegs eine radikale Individualverantwortung proklamiert,
sondern eher eine Form der Designverantwortung, bei der die systemische
Einbettung menschlicher Praxis ins Spiel kommt.

Das Problem der Ethik erscheint damit gewissermafSen als Folgelast
von Systemkomplexitit und der hiermit einbergehenden Selbstreflexion.
Insofern Systeme iiber ein hinreichendes Gedachtnis sowie die kognitiven
Kapazititen verfuigen, ihr eigenes Selbst- und Weltverhiltnis zu reflektie-
ren, wird fiir sie auch die Frage der Konsequenzen der durch sie einge-
nommenen Epistemologie virulent. Aus diesem Grunde haben Menschen
als komplexe Wesen nicht nur die Verantwortung dafiir zu ibernehmen,
was sie tun, sondern auch dafiir, wie sie sich selbst und die Welt sehen.

Die Frage, wie und was die Welt (und das Selbst) ist, erscheint selbstre-
dend ihrerseits unentscheidbar. Denn die Weltkomplexitat — oder die Welt
als Ganzes — kann sich aus Perspektive der fungierenden Ontologie eines
konkreten Selbst- und Weltverhaltnisses nicht erschliefSen. Die Antwort

Verantwortung, dass Schach so, Bridge so und Miihle so gespielt wird. Der Unter-
schied zwischen diesen beiden Haltungen ist, dass ich mich in dem einen Fall auf
etwas anderes berufen kann; dass solche Regeln existieren. In meinen Fall kann
ich mich nur auf mich berufen; dass ich diese Entscheidungen gefallt habe. Wie
du siehst, taucht da schon eine seltsame Haltung auf; namlich die Haltung, dass
ich, wenn ich mich fiir dieses und jenes entschieden habe, die Verantwortung fiir
diese Entscheidung zu iibernehmen habe« (von Foerster/Brocker 2002, 68).

62 In diesem Grunde spricht Jorg Michael Kastl (1998) auch von der »insgehei-
men Transzendenz der Autopoiesis« der Luhmannschen Theorie, denn auch
wenn Polykontexturalitit proklamiert wird, kommt in den einschligigen Tex-
ten performativ dann doch die monadische Struktur eines zum Beobachter sti-
lisierten Systems zum Ausdruck. Siehe jedoch als Ausnahme die Arbeiten von
Peter Fuchs, welche die konditionierte Koproduktion und damit die Nichtloka-
lisierbarkeit des Beobachters pointieren (vgl. Fuchs 2010a; Fuchs 2015).

185

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

bleibt fiir das Bewusstsein unzuginglich. Entsprechend kann das Selbst-
und Weltverhaltnis eines Menschen seinerseits nur durch eine Praxis
bestimmt werden. Denn schon die beiden Positionen >Welt sein< und >eine
Welt haben« sind weder ineinander tiberfiihrbar noch logisch auseinander
ableitbar, sondern munden in ein Grenzverhaltnis, das — einer Mobius-
schleife gleich — in und mit sich selbst verwunden ist. Innen und AufSen
erscheinen jedoch nicht identisch und genau aus dieser Paradoxie, aus
dieser epistemischen Unbestimmtheit, speist sich das Subjekt. Letzteres
ist jedoch nicht mehr als eine Entitdt im Sinne eines inneren Seelenwesens
zu begreifen, sondern nur als substanzlose Differenz.®

Die Frage nach der Stellung des Menschen in der Welt wird hiermit
selbst zu einer unbeantwortbaren Frage, da die Beschreibung seiner
Position entweder von der Totalitit der Welt ausgehen kann oder von
einem subjektiven Zentrum, dem dann eine (Um-)Welt gegentibersteht.
Auf diesem Reflexionsniveau erscheinen fiir den Menschen zwei erkennt-
nistheoretische Unbestimmtheiten in Hinblick auf seine epistemische
Verortung, die wiederum nur durch die Wahl einer konkreten Praxis
entschieden werden konnen. Mit Heinz von Foerster hat der Mensch
also zwei grundsatzliche Entscheidungen zu treffen:%

e Die Entscheidung der Stellung des Menschen im Universum: Bin ich
Beobachter (1) oder bin ich Teil des Universums (2)?

e Die Frage der Kausalitidt meiner Erfahrung: Bin ich Opfer (3) oder
bin ich Schopfer meiner Erfahrung (4)?

Je nach Antwort auf diese Fragen ergeben sich unterschiedliche Selbst-
und Weltverhiltnisse, die entsprechend mit verschiedenen Konsequenzen
einhergehen: Die Wahl von (1) und (3) fithrt zu einer vermeintlich objek-
tiven Welt, in der die potenziell mogliche Verantwortung eines Menschen
zu Lasten der fur wirklich genommenen Weltrationalitit getilgt wird.
Die Wahl von (2) und (4) fuhrt zu einer Haltung, die den Menschen als
mit seiner Welt verbunden erleben ldsst. Er zeichnet zudem mit seinem
Handeln fir die Entwicklung der Welt verantwortlich. Denn mit dem
hiermit einhergehenden Selbst- und Weltverhaltnis »entsteht« — so von
Foerster — »sofort eine Zirkularitit zwischen mir und was immer du
in dieser Welt betrachtest; besonders mit dem Anderen. Durch meine
Behauptung: >Ich bin ein Teil der Welt«, werde ich sofort ein Teil des
Anderen; das heifst, es wird damit sofort die Haltung des Mystikers
postuliert: >Ich bin du, du bist ich.« Durch die Gegenwirtigkeit und die
Postulierung eines Anderen bin ich sofort mit dem Anderen durch eine

63 In diesem Sinne formuliert dann Wittgenstein (1990, Proposition 5.632): »Das
Subjekt gehort nicht zur Welt, sondern ist eine Grenze der Welt.«
64 Von Foerster (1994, 3 50ff.).

186

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. FOERSTERS VERBINDUNG VON ETHIK UND EPISTEMOLOGIE

zirkuldre Schleife verbunden. [...] Das Bedeutungsvolle an der Zirkularitit
ist die Verkniipfung mit etwas Anderem; das heifSst, es handelt sich nicht
mehr um Propositionen, sondern um Relationen: Ich bin verwandt. Ich
habe eine Beziehung.«% Diese Beziehung manifestiert sich im dynamischen
Wechselspiel von Selbstreferenz und Fremdreferenz und damit einher-
gehend in der Reflexion von sich selbst im Anderen — im Nicht-Selbst.*

Die hier seitens von Foerster ausgefiihrte Bewegung reflektiert ihrerseits
Polykontexturalitit. Sie ibernimmt Verantwortung fiir die eigene Epis-
temologie und fiir das hiermit aufgespannte Selbst- und Weltverhaltnis.
Eine polykontexturale Perspektive einzunehmen, heifSt zu verstehen,
dass die durch das eigene Sehen, Denken und Handeln aufgespannten
Verhiltnisse zwischen Ich und Du, zwischen Subjekt und Objekt, zwi-
schen Selbst und Welt sich ihrerseits komplexen Beziehungen verdan-
ken, die chiastisch tiber verschiedene Positionen verteilt sind. Selbst und
Nicht-Selbst verschrinken sich hier in einer Weise, die Individualitit
und Verantwortung gerade durch die Negation der Totalitat des eigenen
Beobachterstandpunktes hervorbringt. Wir begegnen hier einem Selbst,
das gerade deshalb nicht mehr autistisch oder monadisch in der eigenen
Selbstreferenz gefangen ist, weil es sich als ethisches Subjekt durch das
Nicht-Selbst, also durch unbestimmtes Anderes, enaktieren lasst. Wir
landen hiermit bei einer Zirkularitit, die mit einer Vielzahl von Orten
mit ihrer jeweils eigenen Epistemologie, Ontologie und Dignitit rechnen
lisst, einer Welt, in der Uberraschungen willkommen sind und die durch
eine Haltung der Offenheit und des Staunens gepragt ist.”

Das mit der Wahl von (1) und (3) als Gegenhorizont eingefiihrte Selbst-
und Weltverhaltnis bleibt demgegeniiber egologisch und monokontextu-
ral. Beobachter und Welt erscheinen hier als fundamental voneinander
getrennt. Da nun von eindimensional gelagerten Kausalbeziehungen
ausgegangen wird, erscheinen Paradoxien und unbestimmte Verhaltnisse
nicht als Bestandteil der Welt, sondern nur als Ausdruck mangelnden

65 Von Foerster (2002, 335f.).

66 »Oder von A zu A; das ist dann Selbstreferenz. A zu B — B zu A ist Reflexion. Ich
reflektiere; das ist so wie ein Spiegel. A zu B und B zu A gehoren ja zusammen.
Das ist die Idee der Zirkularitit. Wenn du nur A zu B betrachtest, bist du noch
single cause thinker, ein linearer Denker. Der Formalismus, der meine Haltung
»Ich bin ein Teil der Welt< unterstiitzen oder untermauern kann, wird am besten
durch den Begriff der Zirkularitit ausgedriickt: dass A B beeinflusst und B sich
wieder auf A zuriickbezieht, so dass Ursache und Wirkung plotzlich im Kreis
laufen« (von Foerster/Brocker 2002, 33 5f.), kursiv im Original.

67 Dabei stellt sich die Frage, ob der polykontexturalen Denk- und Handlungs-pra-
xis aus dieser polykontexturalen Perspektive keine andere Dignitit zukommt als
etwa einer gottlichen oder einer diskursethischen. Epistemisch ist dies der Fall,
da die polykontexturale Welt eine Welt unter anderen darstellt. Aus einer ethi-
schen Perspektive deutet sich jedoch eine andere Antwort an, hierzu jedoch erst
spater.

187

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Wissens. Zumindest theoretisch glaubt man, eindeutig zwischen wahr
und falsch bzw. gut und richtig unterscheiden zu kénnen. Es bleibt den
Menschen, welche diese Wahl getroffen haben, entsprechend nichts an-
deres tbrig, als die von den eigenen Rationalititsmodellen suggerierten
Kausalitaten fur real zu halten, um dann zugleich in den hiermit verbun-
denen Postulaten und Setzungen gefangen zu sein. %

Die polykontexturale Perspektive fuhrt demgegentber zu einer Ethik,
die ihre Freiheitsgrade aus der Kontingenz des Weltgeschehens gewinnt
und gerade deshalb nicht in vordefinierte Positionen, Regeln oder Ge-
setzlichkeiten einzurasten braucht. Als einziges ethisches Postulat lassen
sich hier die systemischen und strukturellen Bedingungen fur die Frei-
heit selbst benennen. Entsprechend gilt dann hier allein das von Foer-
ster formulierte ethische Primat: »Handle stets so, dass die Anzahl der
Moglichkeiten vermehrt wird«,” oder in Bezug auf die Sozialdimension
reformuliert: »Das Wegnehmen der Freiheit ist genau das Gegenteil von
dem, was [...] ein Zusammenleben mit anderen Menschen moglich und
erfreulich macht.« Aus diesem Grunde ist das »Hinzuftigen freiheitlicher
Dimensionen« tendenziell immer vorzuziehen.”

Nicht-Ich und eine Ethik, die zwischen den Worten sitzt

Wiederum sollte sich der Leser an dieser Stelle bewusst machen, dass
Freiheit hier nicht im subjektphilosophischen Sinne als ein Attribut des
menschlichen Ichs missverstanden werden darf. Das Problem der Wil-
lensfreiheit miindet nimlich seinerseits wiederum in die unentscheidbare
Frage, die sich der Systemik eines polykontexturalen Arrangements ver-
dankt, das zudem durch sprachliche Handlungen konfiguriert wird.”
Heinz von Foerster verdeutlicht uns, dass Epistemologie und Ethik
unentwirrbar miteinander verwoben sind. Da die epistemische Kon-

68 Schon ausgedriickt hat diese Haltung Erwin Schrodinger: »Der Grund dafiir, daf§
unser fithlendes, wahrnehmendes und denkendes Ich in unserem naturwissen-
schaftlichen Weltbild nirgends auftritt, kann leicht in funf Worten ausgedriickt
werden: Es ist selbst dieses Weltbild« (Schrodinger 1959, 39).

69 Von Foerster (2002, 349).

70 Von Foerster (2002, 335).

71 »Die Frage nach der Freiheit des Willens, darauf macht Schopenhauer uns eben
schon aufmerksam, ist ein sprachliches Problem und nicht eines des freien Wil-
lens. Die Frage macht eben semantisch keinen Sinn. Wenn ich frei bin, kann ich
doch wollen, was ich will. Ich bin frei zu wihlen. Es gehort zur Klasse der Se-
mantik und nicht der Freiheit des Willens. Diese, wie ich heute nenne, Fragen
zweiter Ordnung haben mich meiner Meinung nach schon damals beeinflusst;
wie zum Beispiel Schopenhauer das Wollen auf sich selber angewendet hat. Wo
dann eben ein sprachlicher Knoten entsteht; ein Knoten, der mehr sprachlich
ist, als dass er mit dem Willen zu tun hat. Die Frage nach der Freiheit des Wil-
lens ist prinzipiell unentscheidbar« (von Foerster/Brocker 2002, 115f.).

188

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. FOERSTERS VERBINDUNG VON ETHIK UND EPISTEMOLOGIE

figuration des Selbst- und Weltverhiltnisses ihrerseits die Praxis eines
Menschen bestimmt, kann es keine Position des Dariiberstehens geben,
sondern nur die Welt, welche eben durch diese Praxis generiert wird. Die
hier zum Ausdruck kommende ethische Perspektive kann entsprechend
nicht durch Worte im Sinne von Wert- oder Tatsachenbehauptungen
ausgedriickt werden, sondern sie zeigt sich durch ihre Praxis. Mit dem
Einnehmen einer solchen ethischen Perspektive werden die Welt und das
hiermit aufgespannte Selbst- und Weltverhaltnis ein anderes. Dies wird
dann auch Wittgenstein gemeint haben, als er davon sprach, dass sich
mit dem »guten oder bosen Wollen die Grenzen der Welt andern«. Eine
verdnderte epistemische Perspektive fiihrt zu einer neuen Welt, zu einer
anderen Lebensform. »Kurz, die Welt muss dann dadurch tiberhaupt eine
andere werden. Sie muss sozusagen als Ganzes abnehmen oder zuneh-
men«, formuliert Wittgenstein, um abschlieSend auf die Verbindung der
impliziten ethischen Dimension mit der Frage des Gliicks zu schliefSen:
»Die Welt des Gliicklichen ist eine andere als die des Ungliicklichen. «”
Die Welt erscheint als eine andere, weil ein anderes Selbst- und Welt-
verhiltnis eingenommen wird, das gewissermaflen eine reichhaltigere
Lebensform ermoglicht.

Die Suchrichtung in Hinblick auf die Frage, worin das Implizite der
Ethik bestehen konnte, klart sich mit Heinz von Foerster zumindest an-
satzweise. Die Metapher hierfiir ist der Tanz: »Denn ich erzeuge durch
mein Tanzen mit all diesen Erscheinungen die Welt. Indem ich durch mein
Tanzen mit diesen Erscheinungen jetzt eine Welt erzeuge, entsteht eine
Relationsstruktur zwischen mir und all diesen Erscheinungen. Das heifst,
in meinen Tanzschritten realisiert sich die Ethik, von der ich wiinsche,
dass sie sei.«”

Genau deshalb lasst sich auch tiber Ethik nicht sprechen, denn entweder
wirde sie dann in einem (logischen) Rational aufgehen miissen, das keine
andere Wahl mehr liefSe. Der Tanz wiirde damit zu einer mechanischen
Bewegung verkommen. Man wiirde uiber die eigenen guten Absichten
stolpern und hierdurch schliefSlich die Fahigkeit verlieren, die Welt zu
verzaubern. Oder der Tanz wiirde durch das >Dariiber-Sprechenc« seine
Kohirenz verlieren und damit in der Welt nicht mehr wirksam werden
konnen. Man wiirde gewissermafsen die Magie verlieren, den anderen
durch seine Performance zu verzaubern. Aus diesem Grund muss »Ethik
immer implizit« bleiben. »Das heifst, sie sitzt zwischen den Zeilen; sie
sitzt zwischen den Worten. Sie ist eben nicht artikuliert; sie schwebt, sie
flieSt dahin.«™

72 Die Zitatstellen finden sich in Proposition 6.43 (Wittgenstein 1990).
73 Von Foerster (2002, 52f.).
74 Von Foerster (2002, 52f.).

189

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Tugendhats Arbeiten zur Ethik

Die Arbeiten zur Ethik von Ernst Tugendhat sind fiir uns insbesondere
deshalb interessant, weil Tugendhat wie kaum ein anderer in analytischer
Strenge und mit hoher intellektueller Redlichkeit die Grenzen der gegen-
wirtig diskutierten moralphilosophischen Diskussion ausgelotet hat.
Zumindest partiell beginnt er dabei bereits, ethische Problemstellungen
multizentrisch zur begreifen, freilich um den Preis, auf eine philosophisch
begriindete Letztreferenz fiir normative Aussagen verzichten zu miissen.

Zudem hat Tugendhat in den spaten Jahren seines Wirkens, insbeson-
dere mit den Schriften zur » Egozentrik und Mystik «,” eine Wende vollzo-
gen, die ihn noch stirker von der Idee einer philosophischen Rationalitit
wegfiithrt, um stattdessen in einer Anthropologie gebrochener Selbst- und
Weltverhaltnisse den Ausgangspunkt eines nun tiefer verstandenen Hu-
manismus zu vermuten.’ In beiden Schaffensperioden wird die Frage der
Beobachterabhingigkeit von ethischen Haltungen deutlich.

Auf diese Weise gelangen wir zu differenzierteren Ansitzen einer poly-
kontexturalen Perspektive, welche von eindimensionalen normativen Po-
sitionierungen Abstand zu nehmen weif§ und bereit ist, ethische Fragen als
per se komplex zu betrachten. Der Verweis auf die Komplexitit heifst hier,
dass in der Praxis von moralisch kompetenten Akteuren unterschiedliche,
teils inkommensurabel erscheinende ethische Reflexionsperspektiven aufge-
griffen und miteinander verwoben werden, ohne dabei auf ein einheitliches
normatives Begriindungssystem zuriickgreifen zu mussen.” Zugleich er-
scheinen die gefundenen Losungen jedoch als nicht beliebig. Sie zeugen also
keineswegs von einem ethischen Relativismus, sondern im Gegenteil eher
von einer hohen Sensibilitit im Umgang mit ethisch prekiren Lagerungen.

Schicklichkeit

Fur Tugendhat druickt sich eine solche komplexe ethische Haltung insbe-
sondere in Adam Smiths Uberlegungen zur Schicklichkeit aus,™ die etwa
in Freundschaft oder romantischer Liebe zum Ausdruck kommt. Der

75 Tugendhat (2006; 2007).

76 Tugendhats Arbeiten entwickelten sich bekanntlich in kritischer Auseinanderset-
zung mit Heidegger. Man konnte in Tugendhats spaten Arbeiten damit zugleich
eine Riickkehr zu den Heideggerschen Fragen sehen (vgl. Heidegger 1949) als
auch eine Transzendenz der bei Heidegger doch noch dominanten egologischen
Perspektive.

77 Damit erscheint die »Wirklichkeit« nicht mehr als moralisch defizitir vor dem
Hintergrund eines normativen Sollens-Anspruchs, als abweichendes Verhalten.
Vielmehr umgekehrt: Es ist die eindimensionale normative Positionierung, die
der Komplexitit der Wirklichkeit nicht gerecht wird.

78 Smith (1976).

190

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

Ausgangspunkt hierfiir ist die Uberlegung, dass in solchen Beziehungen
gefithlsbestimmte Haltungen wie Sympathie oder Liebe nicht ausrei-
chen konnen, um mit den sich hier typischerweise ergebenden sozialen
Situationen angemessen umgehen zu konnen. Das Paradebeispiel ist der
Umgang mit einerseits verstandlich erscheinenden, aber zugleich auch
ubertriebenen Affekten eines Freundes oder einer Freundin, insbesondere
der Umgang mit Zorn und Groll:

»Der hiufig besonders schrill gedufSerte Zorn erscheint auf Anhieb als
unangebracht. Erst in dem MafSe, in dem ich die Griinde fiir einen sol-
chen Gefihlsausbruch meines Freundes erfahre (die Situation erfasse),
werde ich mitfithlen: meine Empérung (indignation) entspricht dann sei-
nem Groll (resentment). Mein Freund seinerseits wird besonderes Ge-
wicht darauf legen, dafs ich gerade mit seinem Zorn mitgehe, mehr noch
als mit seinen anderen Affekten, und es ist an dieser Stelle, an der Smith
sagte, dafs ein Unverstandnis unertraglich wird [...]. Andererseits wird
der nicht selbst betroffene Freund, wenn er sich dem anderen nicht ein-
fach unterwirft, die Situation von Natur aus objektiver und ebenso aus
Perspektive eines Dritten sehen (with the eyes of a third person [...]), so
dafs er sich gegebenenfalls, so gerne er es mochte, nicht in der Lage sieht,
mit dem Affekt des anderen mitzugehen. In Ausnahmefillen wirkt aber
der andere auch umgekehrt verachtlich, wenn er auf Krankungen, die
ich als solche ansehe, nicht beherrscht-zornig reagiert.«”

In solchen Situationen wird das Ethische konkret, denn es begegnet einer
lebenspraktischen Problemstellung, die ein gewisses Taktgefiihl verlangt.
Es kann entsprechend eben nicht mehr darum gehen, ein Urteil aus ei-
ner abstrakten Perspektive zu fallen (das handlungspraktisch in einem
hilflosen Moralisieren stecken bleiben miisste), sondern darum, die »ver-
schiedenen Perspektiven aus verschiedenen Erfahrungshintergriinden« zu
integrieren. Dies ist immer dort notig, wo, »wie bei den Affekten, einer
der besonders Betroffene ist«. Gerade hier »ist diese »Harmonie und
Ubereinstimmung schwieriger und ungleich wichtiger««. Entsprechend
miissen sich hier »zwei Aspekte« erginzen, welche dann erst in Kombi-
nation »die Grundlage der Rede von etwas Objektivem oder Richtigem
(Schicklichem)« ergeben: die »Perspektivendifferenz, die wir auch beim
Asthetischen haben, und die Differenz zwischen Betroffenem und nicht
selbst Betroffenem. Diese beiden Aspekte betreffen die zwei Momente, die
Smith [...] verbindet: die primare Nichtbetroffenheit (indifference) des po-
tentiell Mitschwingenden (spectator) und die Beliebigkeit des Standortes
(any)«, wobei dann »freilich vorausgesetzt«, ist, dass »der Nichtbetrof-
fene mit dem Betroffenen mitfiihlen will oder soll«.® Die Losung zeigt
sich in der gelungenen Tonalitit und in einer sich selbst plausibilisierenden

79 Tugendhat (1994, 290).
8o Tugendhat (1994, 293).

191

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Form, wie Ich, Du und objektivierende Versachlichung, also Distanz und
Mitgefiihl, in ein Arrangement gebracht werden konnen, das innerhalb
der Beziehung tragt und moglicherweise sogar tiber die hier verhandelte
Problematik hinausweist, etwa indem es dazu beitrdgt, Perspektiven in
einer neuen Weise zu verbinden.

Eine solche Haltung verlangt von den Akteuren die Kompetenz, un-
terschiedliche, inkommensurable Perspektiven prasent zu halten und
miteinander in Beziehung zu setzen. Man hat Mitgefiihl zu zeigen, ohne
sich aber vom Zorn und Arger des anderen in einer Weise anstecken zu
lassen, dass man sich selbst zu verlieren droht, was die Sache nur noch
schlimmer machen wiirde. Man hat zugleich die Situation anhand tber-
greifender Kriterien zu beurteilen, aber in der Artikulation diesbeziiglicher
Einschdtzungen darauf zu achten, den anderen nicht zu sehr zu verletzen.
Man sollte authentisch und ehrlich, aber so taktvoll sein, dann eher ein
wenig Mitgefuhl vorzuspielen denn zu offenbaren, dass einen das Leiden
des anderen gerade nicht interessiert.

Die Komplexitat der hier benannten Anforderungen ldsst deutlich
werden, dass der richtige Umgang mit der Situation nicht auf ein ratio-
nales Kalkil oder ein Set normativer Regeln zurtickgefiithrt werden kann
(etwa im Sinne: >Nimm 25 % Mitgefiihl, 30 % Distanz und beziehe dich
auf die Kriterien eines generalisierten Utilitarismus<). Ein gut gemeintes
Wort kann falsch ankommen und entsprechend bleibt nun nichts anderes
tibrig, als zu versuchen, aus der neuen Situation heraus gegenzusteuern.
Der Verlauf der Beziehungsdynamik bleibt ebenso wie die eigene Reaktion
unvorhersehbar. So mag man es zwar einerseits gut gemeint haben, spiirt
aber andererseits einen inneren Widerstand gegen die Zumutungen, die
mit der artikulierten Emotion einhergehen, was der andere wiederum
merken kann. In Folge ist eine neue Balance zu suchen, eine angemesse-
nere Position zu finden, in der Ich, Du, Distanz und Mitgefiihl zu einem
taktvollen Arrangement finden.

Genau dies driickt bei Tugendhat der Begriff Schicklichkeit aus, namlich
die Haltung, kontinuierlich nach einer Form zu suchen. Dies mag dann
gelingen oder nicht gelingen, wobei sich dies aufgrund der Unbestimmtheit
der Situation eben immer nur im Nachhinein beurteilen lasst. Sehr wohl
lasst sich jedoch etwas tiber die Gelingensbedingungen aussagen:

e Der schickliche Akteur hat eine polykontexturale Haltung einzuneh-
men, kann und darf sich also nicht auf eine monokontexturale Kau-
salbeziehung oder Wertreferenz festlegen. Er oder sie muss demnach
in der Lage sein, unterschiedlichste Perspektiven einzunehmen und
diese wiederum zu verlassen, um sie situationsbezogen relationieren,
affirmieren oder rejizieren zu konnen. Logisch gesehen hat er oder

192

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

sie also die Positionen eines Tetralemmas einzunehmen.®* Das be-
deutet, zwischen den Positionen des einen, des anderen, der Relation
(beides), der Negation der Relation (keines von beiden) und einer
logischen Position, die all dies zuriickweist, zu oszillieren.

®  Der Suchprozess stellt sich nicht als ein formallogisch abstrakter, son-
dern als ein sinnlich konkreter Vorgang dar, der Korperlichkeit, also
Gefithle und Empfindungen, beinhaltet. Es bedarf eines Menschen,
der als leibliches Wesen aktiv Teil der Situation ist, um von dort aus
die Resonanzen, Dissonanzen, Spannungen und Ambivalenzen sptren
und um aus dieser unmittelbaren Beteiligung heraus eine Form finden
zu konnen.

Da diese beiden Gelingensbedingungen Relationen bzw. Relationen von
Relationen ausdriicken, kann sich die hier geforderte Haltung im Sinne
von Foersters nur implizit zeigen. Gerade in der konkreten Situation, wo
die Schicklichkeit verlangt ist — also da, wo es auf sie ankommt — ldsst
sich nicht dariiber sprechen, sondern nur versuchen unter Einbeziehung
aller kognitiven und emotionalen Ressourcen eine Form zu finden, die
in Anbetracht der komplexen Situation angemessen erscheint. Eine phi-
losophische Reflexionsinstanz kann hier nicht vom >griinen Tisch« aus
normative Kriterien an die Hand geben, was im konkreten Fall genau zu
tun ist. Auch sie kann nur im Nachhinein feststellen, ob der Tanz gelun-
gen ist — oder eben nicht. Sie kann rekonstruieren, welche Komplexitat,
welche Perspektiven und deren Verbindungen, die Situation pragten,
um dann jedoch feststellen zu missen, dass nicht nur eine Moral, nicht
nur ein ethisches Prinzip in der Situation zur Anwendung gekommen ist,
sondern mehrere — und zwar moglicherweise in einer in Bezug auf die
konkrete Situation einzigartigen Verbindung.

Das gute Leben, das Gelingen einer menschlichen Lebenspraxis — so
zeigt sich gerade in solchen Problemlagen — kann namlich gerade nicht
darauf grinden, einer Ethik, einem normativen Prinzip zu folgen, sondern
beruht auf einer geschickten — ja schicklichen — Kombination unterschied-
licher Wertbeziige aus verschiedenen Perspektiven. Hier gilt aber nun, dass
das, was an einem Ort als >gut< erscheint, sich an einem anderen Ort als
sschlecht« herausstellen kann und umgekehrt. Der Moralcode ist damit
zwar nicht aufgehoben — denn seine Werte spielen weiterhin eine Rolle —,
doch besteht in seiner Anwendung jetzt keine Eindeutigkeit mehr, denn
auch in normativer Hinsicht gibt es jetzt nicht mehr die » Ortschaft der
Orte«.* Es kann entsprechend keine globale Perspektive geben, von der
aus eine definitiv >gute< Entscheidung getroffen werden konnte.

81 Siehe zur Formulierung der Tetralemma die Arbeit von Insa Sparrer und Mat-
thias Varga von Kibét (2000). Vgl. auch Heiko Kleve (2011).
82 Kaehr (1993, 171).

193

19.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Nur aus der Situation selber (wohlwissend um die hiermit verbundenen
Unsicherheiten) konnen sich dann Hinweise ergeben, auf welche Wei-
sen die unterschiedlichen Perspektiven und Wertreferenzen zueinander
finden konnen. So konnen tragfiahige Losungen gefunden werden und
eine gewisse Harmonie mit sich bringen, selbst wenn bestimmte Werte
offensichtlich verletzt worden sind. Umgekehrt kann - frei nach dem
Motto »Das Gegenteil von gut ist gut gemeint« — die Beriicksichtigung
von Werten mit destruktiven Folgen einhergehen. Wie dem auch sei:
Das »Muster, das die Muster verbindet«,® lisst sich nicht auf triviale
Verrechnung einzelner Werte zurtickfithren. Es offenbart sich erst in der
gefundenen Gestalt — gewissermafSen in der Schonheit und Eleganz der
Losung. Auch in diesem Sinne weist dann Wittgensteins Satz »Ethik
und Asthetik sind Eins«* darauf hin, dass Ethik implizit bleiben muss.

Eine philosophische Position, die weiterhin zu normativen Aussagen
gelangen will, steht damit freilich vor dem Problem, sich der Paradoxie
der Moral zu stellen, also die Einheit der Differenz von gut und schlecht
zu reflektieren und dabei einsehen zu miissen, dass das Problem auch
nicht in Referenz auf ein System von Regeln zu losen ist.®

Ethik im Plural

Man konnte jetzt auf die Idee kommen, die komplexe soziale Situation,
die Tugendhat in Referenz auf Adam Smith beschreibt, als einen exoti-
schen Sonderfall aus dem Spektrum moralischer Probleme zu betrachten.
Man konnte also denken, dass — gleichsam wie das Dreikorperproblem
in der Physik — diese spezifische ethische Konstellation zwar mit moral-
philosophischen Mitteln nicht eindeutig losbar sei, sich demgegentiber
jedoch — nach einer grundlichen philosophischen Reflexion — fir die

83 Bateson (1987, 15ff.).

84 Wittgenstein (1990) Proposition 6.421.

85 Hierauf hat auch Niklas Luhmann immer wieder hingewiesen: »Die Funktion
der Ethik ist es, die Einheit des Moralcodes, die Einheit der Differenz von gut
und schlecht zu reflektieren. Wenn die moralische Differenz das Problem ihrer
Einheit stellt (und nicht einfach als Natur genommen wird), generiert sie Ethik.
Die Ethik mufS sich daher vornehmen, will sie eine moralische Theorie der Mo-
ral sein, die moralische Paradoxie zu entparadoxieren. Das kann sie nur, wenn
sie nicht weifs, was sie tut; denn die Entparadoxierung der Paradoxie ist natiir-
lich selbst ein paradoxes Unterfangen. Die Ethik mufs sich daher ein Ersatzpro-
blem stellen, das es ihr ermoglicht, zu verdecken, um was es in erster Linie geht.
Sie wiirde es nicht ertragen, gleichsam >carefully careless< vorzugehen, wie es die
gesellschaftliche Moral seit dem 17. Jahrhundert vorschreibt. Als Reflexions-
theorie ist sie zu sehr auf das Offenlegen des Prinzips der Einheit der Differenz
verpflichtet. Sie wahlt daher als Ersatzproblem die Einheit einer Regel, die den
Gesamtbereich der (guten) Moral aus sich entldft — zum Beispiel den kategori-
schen Imperativ« (Luhmann 1986, 262). Vgl. auch Luhmann (2008).

194

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

tberwiegende Fiille ethischer Fragen eine normativ eindeutige Antwort
geben lasse. Dies ist jedoch nicht der Fall, wie Tugendhat in seinen Vorle-
sungen aufzeigt. Vielmehr begegnen wir schon bei vermeintlich einfachen
moralischen Problemen einer Vielzahl von Ethiken, die logisch wie auch
mit Blick auf ihre Handlungsimplikationen in einem Spannungsverhaltnis
zueinander stehen.

Schauen wir zunachst auf vier Konzepte, welche auf den ersten Blick
eine eindeutige normative Orientierung zu geben scheinen:

1. Zunichst ist hier der Kontraktualismus bzw. die Vertragstheorie zu
nennen. Man folgt Vertriagen oder rechtlichen Vorgaben bzw. hilt sie
ein, weil sie gelten. Dies ist allein schon dadurch motiviert, dass im
Falle der Vertragsverletzung negative Konsequenzen oder Sanktionen
zu erwarten sind. Auf der positiven Seite ist festzustellen, dass die
Vertragsunterzeichnung die betroffenen Akteure als rechtliche Subjekte
erhebt, was mit Handlungssicherheit einhergeht und in der Folge wei-
tere Vertriage und die hiermit einhergehenden Geschifte ermoglicht.
Streng genommen wirft die Vertragstheorie jedoch keine moralischen
Fragen auf, da es sowieso im eigenen Interesse der betroffenen Akteure
liegen sollte, den Rechtsnormen nachzukommen (die Vertragstheorie
l6st moralische Fragen, indem sie ethische Dilemmata durch formale
Vorgaben tilgt). Ob die geforderte Einhaltung von Vertriagen mit mora-
lisch fragwiirdigen Konsequenzen einhergeht (man denke etwa an die
Schadigung Dritter durch vertraglich nicht behandelte Nebenfolgen),
interessiert an dieser Stelle nicht. Das normative Primat besteht einzig
und allein darin, dem Vertrag Folge zu leisten. Die Referenz ist das
geltende Recht.

2. Das zweite Moralkonzept, das es hier zu behandeln gilt, ist die Sit¢lich-
keit, eng verwandt mit der Loyalitit gegeniiber der eigenen Gruppe.
Sittlichkeit steht im Anschluss an Hegel »fiir eine Moralitat, deren
Normen von Gemeinschaftsmitgliedern wesentlich als in ihrer Geltung
vorgegeben angesehen werden«.* Die Kultur der Gemeinschaft wird
damit selbst zum moralischen MafSstab bzw. umgekehrt die Verlet-
zung kultureller Normen zum Anlass von moralischer Missachtung.
Tugendhat weist mit Recht darauf hin, dass dieses Konzept, insofern es
absolut gesetzt wird, mit einer volligen » Entleerung des Moralischen «
einhergehen wiirde. Denn im Sinne einer tautologischen Beziehung
wiirde die Sittlichkeit des Menschen jetzt allein in der »einfachen Ange-
messenheit des Individuums an die Pflichten der Verhiltnisse « bestehen.
»Tugend besteht also nicht in einer prinzipiellen Haltung unabhingig
gegeniiber den Verhiltnissen.«*” Auch hier wirde dann — wie schon

86 Tugendhat (1994, 204).
87 Tugendhat (1994, 207).

195

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

im Kontraktualismus — das »Moralische oder Sittliche iberhaupt kein
eigenes systematisches Thema mehr« darstellen. Es wiirde »einfach
fiir das« stehen, »was uns aus der Herkunft — den Traditionen — vor-
gegeben ist«. Das »Vorgegebene« wird »verklart«, und zwar »nicht
weil es das und das ist (oder weil man an eine entsprechende Autoritat
glaubte)«, sondern allein »weil es vorgegeben ist«.* Nolens volens
landen wir also bei einem moralischen Relativismus, der dann nahezu
alles akzeptieren wiirde, insofern es der jeweiligen Gruppenkultur
entspricht. Zudem wird der Leser an dieser Stelle schon feststellen
konnen, dass die Gruppenmoral nicht in jedem Fall kompatibel mit
der Regelmoral des Kontraktualismus ist. Erstere fordert selbst bei
markanten Verstoflen gegentiber dem Gesetz die Loyalitit von Grup-
penmitgliedern, insofern dieses Verhalten nicht im Widerspruch zum
Gruppenethos steht (man denke hier etwa an den moralischen Kodex
der Mafia oder an die Bindekrifte in Organisationen, die Luhmann
mit dem Begriff » brauchbare Illegalitit« umschrieben hat®). Aus einer
vertragstheoretischen Perspektive wire demgegentber die Offenlegung
des Vergehens zu verlangen, da die wiinschenswerte Giiltigkeit der
Rechtsnormen von ihrer Einhaltung bzw. von der Sanktionierung von
Normverletzungen abhangt.

. Als drittes Konzept ist die sogenannte Mitleidsethik zu nennen. Diese
grundet darauf, dass Menschen in sozialen Situationen oftmals die Lage
anderer Menschen mitempfinden kénnen und aus dem hieraus erwach-
senden Mitgefiihl den Drang spiiren, zu helfen oder das Leid des anderen
zu mindern.” Tugendhat weist mit Recht darauf hin, dass Mitleid (besser
im Englischen: compassion) unabdingbar fur die Entstehung prosozialen
Verhaltens sei, hiermit aber noch keine moralische Reflexion verbunden
sei, da die prosozialen Impulse gleichsam automatisch bzw. natiirlich
erfolgen wiirden, sich also nicht einer Auseinandersetzung verdanken,
was im Anbetracht der Situation nun angemessenerweise zu tun ist.
Zudem weisen die Befunde einer kognitionswissenschaftlich informier-
ten Anthropologie darauf hin, dass es eine Reihe weiterer kognitiv-emo-
tionaler Systeme gibt, deren motivationale Vektoren zwar ebenfalls in
den Bereich der sozialen Emotionen fallen, jedoch in eine andere Rich-
tung weisen. Zu nennen sind hier etwa die emotionale »Entriistung«
und die »Wut« bei »Verletzung von Normen durch andere«®' sowie
nicht zuletzt die existenzielle Bedeutsambkeit, die in Hinblick auf die

88 Ebd.
89 Luhmann (1999 [1964], 304ff.).
9o Siehe diesbeziiglich aus neurowissenschaftlicher Perspektive Spiegel Rizzolatti

und Sinigaglia (2008) bzw. aus einer differenzierten anthropologischen Perspek-
tive Tomasello (2016).

91 Damasio (2007, 185). Siche etwa auch Seymour et al. (2007).

196

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

eigene Gruppe empfunden wird.”? Dartiber hinaus bestehen eine Reihe
kognitiv-emotionaler Systeme, die eher egoistische Motivlagen mit sich
bringen. Insofern wir also ernsthaft versuchen, die menschliche Ethik zu
naturalisieren, kommen wir nicht umhin festzustellen, dass der kognitive
Apparat des Menschen aus einer Vielzahl konkurrierender Systeme und
Verhaltensprogramme besteht, wobei mit deren Identifikation und Be-
schreibung noch nichts dariiber gesagt ist, wie es im Angesicht der Viel-
falt von Verhaltensmoglichkeiten zu einer Reflexionsbeziehung kommt,
die im weitesten Sinne als eine ethische beschrieben werden konnte.
So gesehen stellen (soziale) Emotionen und die hiermit einhergehenden
Korperlichkeiten ihrerseits keine Einheit dar, sondern bilden einen
Komplex, der dann seinerseits eine polykontexturale Beschreibung
nahelegt. Man denke beispielsweise an eine Situation, in der eine
Mitarbeiterin von ihren Arbeitskollegen gemobbt wird, weil sie ein
Verhalten an den Tag legt, das den impliziten kulturellen Normen der
Gruppe widerspricht. Das Leiden der betroffenen Akteure kann wie-
derum bei manchen Kollegen Mitgefiihl hervorrufen, was wiederum
zu Spannungen fiihrt, da die zugleich empfundene Gruppenloyalitit
es nicht so recht zuldsst, das Mobbing zu problematisieren.

4. Das vierte ethische Konzept beruht auf einem abstrakten Kalkiil, das
von der konkreten sozialen Situation abstrahieren ldsst, um so ein un-
personliches ethisches Kriterium entwickeln zu konnen. In diesem Sinne
proklamiert der Utilitarismus eine Reflexionsinstanz, die es erlaubt,
Entscheidungen so zu treffen, dass die tiber ein soziales System verteilte
Gesamtmenge des Gliicks im Verhaltnis zu der mitzuverrechnenden
Menge des Leidens zunimmt. -Moglichst viel Nutzen fiir viele Menschen
bei moglichst wenig Schaden fir wenige« lautet entsprechend das Krite-
rium, um eine Wertentscheidung treffen zu konnen. Indem die Interessen
und Bediirfnisse aller Menschen sozusagen gleichberechtigt aufsum-
miert und entsprechend dieser abstrakten Formel gleichmafSig verrech-
net werden, konstruiert sich der Utilitarist gleichsam einen virtuellen
Glickskorper der Gesellschaft, der nun zur moralischen Reflexionsin-
stanz wird. Als Referenzpunkt erscheint also kein gemeinschaftliches
Wir im Sinne einer konkreten Gruppe, sondern ein Abstraktum (wie
etwa die Menschheit als Ganzes), auf das sich das Kalkiil nun bezieht.
Genau die fehlende Beziehung zwischen Konkretem und Allgemeinem

92 Um es mit Boyer zu formulieren: »Um jeden Preis versucht man sich einer Grup-
pe anzuschlieflen und dort seine Loyalitdt unter Beweis zu stellen. Aber aus den
Befunden geht auch hervor, wie leicht es ist, eine essenzialistische Auffassung
von Gruppen zu erzeugen und diese Auffassung in reales Verhalten im Biindnis-
kontext umzusetzen. [...] Binnen kurzem entwickeln sie Emotionen und intuitive
Gewissheiten, in denen Vertrauen und Verlasslichkeit eng mit der Gruppenzu-
gehorigkeit assoziiert sind und die sich als unverzichtbar fiir jede Koalitionsbil-
dung erweisen« (Boyer 2004, 248).

197

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

erscheint mit Tugendhat jedoch als Problem und nicht als Tugend.
Denn die utilitaristische Moral erlaubt nicht zwischen »Beziehungen
von Nihe und Ferne, in denen wir zueinander stehen«, zu unterschei-
den. Deutlich wird dies etwa an Verwandten, Kindern oder Kollegen,
die »ein Recht auf meine Fursorge« haben, »die andere« mir nicht
so nahe Menschen nicht ohne Weiteres beanspruchen konnen. Auf
die Spitze getrieben wiirde der Utilitarismus jegliche gemeinschaft-
liche Beziehung (die ja immer nur nah und konkret sein kann) zu-
gunsten eines formalen Ausgleichs auf gesellschaftlicher Ebene tilgen.
Ein anderes grundsitzliches Problem des Utilitarismus entsteht mit Tu-
gendhat im Umgang mit »verliehenen Rechten, wenn z. B. ein Vertrag
besteht oder ein Versprechen gegeben wurde«. Die Regeln des Anstandes
und oftmals auch das Gesetz wiirden hier verlangen, dass diese Rechte
auch dann fortbestehen, wenn hiermit moglicherweise fiir die Beteiligten
das durchschnittliche Leiden zunehmen wiirde. Demgegeniiber miisste
der »konsequente Utilitarismus immer bereit sein«, ein Recht oder »ein
Versprechen zu brechen, wenn das insgesamt« auf abstrakter Ebene mehr
»Glick« und weniger Leiden erwarten liefle.” Ein weiteres Problem
des Utilitarismus ergibt sich aus der Verrechnung segen- und schaden-
bringender Konsequenzen, was impliziert, dass man einzelne Menschen
opfern kann bzw. sollte, insofern es fiir die Gesamtbilanz positiv ist.**
Zusammenfassend lasst sich also feststellen, dass auch hier der zu-
néchst eindeutig erscheinende Wertbezug von einer Reihe ethischer
Spannungslagen durchsetzt ist, zumal bei niherem Hinsehen alles an-
dere als klar ist, ob und wie man Gliick berechnen kann bzw. welche
Kriterien eigentlich anzulegen sind, um beurteilen zu konnen, ob eine
Entscheidung langfristig zu einer gliicklicheren oder weniger gliickli-
cheren Gesellschaft fihrt.

An dieser Stelle geht es uns jedoch nicht darum, einen moralphiloso-
phischen Diskurs fortzufithren, der dann seinerseits einzelne ethische
Konzeptionen zu beurteilen versucht. Vielmehr versuchen wir weiterhin
die Idee einer impliziten Ethik zu umkreisen, die in polykontexturalen
Beobachtungs- und Reflexionsverhiltnissen gegriindet ist. Aus dieser
Perspektive ergibt es wenig Sinn, die einzelnen ethischen Positionen zu kri-

93 Tugendhat (1994, 325).

94 Es »scheinen die negativen Pflichten einen wenigstens ohne zusitzliche Gesichts-
punkte groferen Stellenwert zu haben als die positiven, jedenfalls sehen wir es
so aus der Perspektive des unparteiischen Betrachters. Auch das kann man in
der Terminologie von Rechten zum Ausdruck bringen. Der Arzt, der fiinf seiner
Patienten mit Organschiden retten will, hat nicht das Recht, einen sechsten ge-
sunden Insassen seines Spitals auseinanderzuschneiden, obwohl er es nach dem
utilitaristischen Prinzip miifte, denn der Gesamtschaden wire geringer, wenn
finf am Leben blieben und nur einer umkdme« (Tugendhat 1994, 325).

198

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

tisieren oder gegeneinander auszuspielen. Reizvoller erscheint es vielmehr,
diese Positionen selbst wiederum als Reflexionsorte zu verstehen, die in
konkreten empirischen Verhaltnissen vorzufinden sind bzw. angelaufen
werden konnen wie auch wieder relativiert werden miissen. Mit Blick auf
die zuvor angefithrten Konzepte sind hier zumindest folgende Positionen
zu nennen: das Recht (Kontraktualismus), die Gruppe (sittliches Prinzip
der Gruppenloyalitit), die Empathie mit dem unmittelbaren Gegeniiber
(Mitleidsethik) sowie der qua Berechnung antizipierte wirtschaftliche
bzw. wobhlfabrtsstaatliche Nutzen fur die Gemeinschaft, Organisation
oder Gesellschaft (Utilitarismus). Diese Konzepte zusammendenkend
stellt sich dann die Frage: Liegt das Ethische hier — wie schon am Beispiel
der Schicklichkeit diskutiert — nicht eber in der Asthetik bzw. Form des
gekonnten Arrangements der unterschiedlichen Positionen?

Implizite Ethik und das Risiko der Kausalitit

Betrachten wir zur Illustration unterschiedlicher Implikationen dieses
Gedankens drei konkrete Beispiele.

a) Konkursverschleppung: Die verspitete Stellung eines Insolvenzantrags
ist eine Straftat. Nun kann es im Einzelfall vorkommen, dass eine
Firma zu einem Zeitpunkt X faktisch zahlungsunfihig ist, aber noch
Hoffnung auf einen grofleren Auftrag besteht, welcher verspricht, dass
die Organisation in naher Zukunft aus der prekaren finanziellen Lage
entkommen konnte. Fiir das Uberleben der Organisation erscheint es
entsprechend zunachst nicht grundsétzlich verwerflich, einen Rechts-
bruch zu begehen, da fiir die Mehrzahl der Beteiligten hierdurch mehr
Nutzen als Schaden zu erwarten wire. Ein solcher Schritt kann jedoch
nur gewagt werden, insofern man sich auf die Gruppenloyalitit aller
mitwissenden Akteure verlassen kann. Die Entscheidung fiir die auch
mit potenziellen strafrechtlichen Konsequenzen verbundene Konkurs-
verschleppung verlangt zudem innerhalb des engen Fihrungskreises
entweder ein durch Sympathie und Mitgefuhl stabilisiertes Vertrauen
(man will dem anderen kein Leiden zufiigen) oder aber eine Lagerung,
die durch wechselseitige Erpressbarkeit Verlasslichkeit verspricht (etwa
indem bei Verletzung der internen Absprache dem anderen seinerseits
straf- oder zivilrechtlich bedeutsame Fehler vorgeworfen werden kon-
nen). Wie auch immer die Entscheidung im Einzelfall aussehen mag,
es wird deutlich, dass hier nicht nur eine, sondern unterschiedliche
ethische Perspektiven mit jeweils inkommensurablen Werthorizonten
verwoben werden mussen, um zu einer Losung zu gelangen. So kann
etwa ein subtiles Arrangement von Wissen und Nichtwissen entfal-
tet werden, das dann seinerseits die Gesamtdynamik konditioniert.

199

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Solche Beispiele sind nicht aus der Luft gegriffen, sondern haben sich
auch in Fillen gezeigt, die von uns eingehender untersucht wurden.*s
So offenbarte sich in unseren Studien zur Arbeit des Aufsichtsrats
etwa, dass die Fithrungskrifte eines Kontrollgremiums sehr wohl eine
Ahnung davon hatten, dass mit hoher Wahrscheinlichkeit eine Kon-
kursverschleppung vorliegen konnte, wenngleich sie jedoch nicht naher
nachgefragt hatten, um ebendiesen Sachverhalt nicht explizit werden zu
lassen. Ein solcher kollektiver Umgang mit Nichtwissen setzt seinerseits
wiederum die Einbettung in eine Gruppenkultur voraus wie auch ein
sympathisches Einfithlen in die Lage des jeweils anderen. Auch solch
ein Arrangement verlangt es, zugleich auf unterschiedliche Wertrefe-
renzen zuruckzugreifen (etwa zugleich zu sehen und wegzuschauen),
um zu einer hinreichenden Stabilitit zu gelangen.

b) Verletzung der Compliance-Regeln: Die Organisation Y, die auf den
Vertrieb und die Vermittlung von Dienstleistungen spezialisiert ist,
hat sich selbst strenge Regeln in Hinblick auf die Bestechlichkeit ihrer
Mitarbeiter gegeben. Nun stellt sich heraus, dass gerade der Kollege,
der mit Abstand am meisten zum 6konomischen Erfolg des Unter-
nehmens beigetragen hat, offensichtlich in groflerem Ausmafle in die
eigene Tasche gewirtschaftet hat. Im Vorstand steht nun die Frage im
Raum, ob man in diesem Falle nicht entsprechend den eigenen Regeln
eine Kindigung aussprechen miisse. Man entscheidet sich fiir eine
Verwarnung, da man den Kollegen ja auch personlich sehr gut kenne
und um seine Leistungen, aber auch seine Schwichen wisse und gerade
deshalb nicht mit der formal geforderten Hérte durchgreifen kénne.
Auch hier findet sich wiederum ein Arrangement, in dem unterschied-
liche Referenzen in Beziehung gesetzt werden, deren Wertvektoren in
unterschiedliche Richtungen weisen (insbesondere der Vertrag, welcher
die Einhaltung der Compliance-Regeln fordert, der Verdienst fur das
Unternehmen und die personliche Beziehung, die vermutlich immer
auch ein Mitwissen um bestimmte personliche Schwichen beinhaltet).

¢) Rechnen miissen unter der Voraussetzung von Unberechenbarkeit:
Das dritte Beispiel handelt von dem Umgang des Prufungsausschus-

95 Die hier geschilderten ethischen Dilemmata sind im Rahmen unterschiedlicher
an der Universitdt Witten/Herdecke durchgefiihrter Forschungsprojekte erhoben
worden. Die Gegebenheiten sind selbstverstindlich in einer Weise dargestellt,
welche die Anonymitit der betroffenen Akteure und Organisationen wahrt.
Zu nennen sind hier insbesondere die DFG-Projekte Entscheidungsfindung im
Krankenhausmanagement (Projektlaufzeit 1.10.2013 bis 31.12.2016, Volumen

500.270) und Entscheidungsfindung im mitbestimmten Aufsichtsrat (Projekt-
laufzeit 1.1.2017T bis 31.12.2012) sowie die zwischen 2014 und 2016 an der
Universitat Witten/Herdecke durchgefiihrten Lehrforschungsprojekte Ethische
Dilemmata im Fithrungsalltag. Siehe zu Publikationen zu den Projekten Jansen
(2013), Reuter (2014) und Vogd et al. (2017).

200

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

ses einer groflen Bank mit dem Problem der Bewertung gebiindelter
Subprime-Forderungen.?® Der Vorsitzende offenbart im Interview, dass
der Ausschuss fachlich und mit Blick auf die notwendigen Zeitressour-
cen nicht in der Lage sei, die konkurrierenden Berechnungsmodelle
nachzuvollziehen bzw. zu priifen, wenngleich allein schon unter den
verschiedenen zur Anwendung kommenden Modellen in der Risiko-
beurteilung Abweichungen in Hohe von mehreren Milliarden Euro
auftreten. Ebenso konnten auch die Aufsichtsbehérden (BaFin und
SoFFin) keine validen Informationen zu den Rechenmodellen zur Verfi-
gung stellen. Als Orientierung bleibe also — vermittelt durch Gesprache
mit Beratern — allein die zirkulidre Referenz auf andere Banken, welche
dann ihrerseits ein Modell wihlen wiirden, ohne dieses jedoch in der
Tiefe prifen zu konnen. Eine andere Wahl bleibe nicht, man musse
ja weiterhin innerhalb dieser Art von Geschiften operieren konnen.?”

96 Subprime-Forderungen sind spekulative Produkte auf dem Markt der Hypothe-
kendarlehen.

97 Hier der vollstindige Interviewausschnitt, wie er bei Reuter (2014, 237f.) doku-
mentiert ist:
»Interviewer: Also kénnen Sie sagen wieso? Also wie, besteht im Priifungsaus-
schuss dann eben doch die Moglichkeit, dass man denkt, oh Gott, es kann ir-
gendwas falsch laufen.
Schweitzer: Ja gut, wenn man Thnen erklart, also es gibt kein Bewertungsmodell
fiir Subprime-Forderungen ...
Interviewer: M-m.
Schweitzer: ... aber wir miissen jetzt eins nehmen. (.) Und da haben die Theo-
retiker sieben gemacht (.) und die haben wir mal verglichen, die Abweichungen
sind nicht so grofS. Nun miissen Sie immer sehen, dass wir mittlerweile ja in ei-
ner Bank, wenn wir sagen, die Abweichungen sind nicht so grof$, dann ist das
nicht iiber finf Milliarden. (.) Aber fiir den Normalbiirger sind auch 4,5 Milli-
arden eine ganze Menge und wenn er haften muss, glaube ich, kriegt die kaum
einer auf die Beine. Also (..) Sie miissen sich in bestimmten Situationen drauf
verlassen, nicht nur, dass das alles, dass die Zahlen stimmen, dass da aech-aeh
richtig aeh gerech-, ne, gerechnet ist oder auch die Ubertragungen, die zum Teil
manuell erfolgen mussen, weil die DV das nicht hergibt ...
Interviewer: M-hm.
Schweitzer: ... dass die richtig sind, sondern dass auch das Modell, auf dem nun
die Risikoseite der Bank bewertet ist, stimmt. Dann fragt man, was machen denn
die anderen, ja die haben auch solche Modelle. (..) Es gibt ja keine Vorschrift. «
Interviewer: M-hm.
Schweitzer: Das Bundesfinanzministerium sagt nicht, ihr miisst das wie folgt ma-
chen oder ...
Interviewer: Ja, klar.
Schweitzer: ... die SOoFF-, nee, SoFFin noch nicht, aber BaFin sagt auch nichts.
Interviewer: M-hm.
Schweitzer: Gut, dann kénnen Sie davon ausgehen, dass Thr Wirtschaftspriifer
natiirlich tber seine Kontakte zu den Kollegen vom KPMG, weil die ja PwC ha-
ben ...
Interviewer: M-hm.

20I

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Auch im Aufsichtsrat bzw. im Prufungsausschuss als untergeordne-
tem Gremium spielen die bereits bei den vorangehenden Beispielen
benannten Referenzen (Gruppenloyalitit, Vertrauen, Abtasten und
Stabilisierung von Ambivalenzen durch Interaktion etc.) eine wich-
tige Rolle. Im Kontext von diesem Beispiel interessieren uns jedoch
vor allem die Kontingenzen des 6konomischen Nutzenkalkiils, das ja
seinerseits in eine utilitaristisch begriindete Wertreferenz eingebettet
ist. Frei nach Milton Friedman besteht die soziale Verantwortung
einer privatwirtschaftlichen Bank ja gerade darin, Zahlungsfihigkeit
sicherzustellen und zu vermehren, um auf diese Weise den Wohlstand
ihrer Shareholder und Stakeholder zu maximieren.”® Der Wertvektor
»Wohlstand« beruht dabei auf der Vorstellung bzw. Kausalannahme,
dass Mittel und Zwecke klar definiert und entsprechend eindeutig
auseinanderzuhalten sind. Die Rationalititsmodelle der Wirtschaft
beruhen ja geradezu auf der Annahme, dass die beteiligten Akteure
wissen, was sie geben und was sie bekommen. Genau dies ist jedoch im
Falle der Bewertung der Subprime-Forderungen — wie tibrigens in vie-
len anderen unternehmerischen Entscheidungslagen — alles andere als
klar. Es ist weder zu beantworten, ob die mit dem Modell vermuteten
Kausalititen richtig sind, noch ist auszuschliefSen, dass im Sinne einer
Selffulfilling Prophecy das Kalkiil in Verbindung mit seinen Anwen-
dern selbst erst die Bedingungen und Kontexte erschafft, welche der
mit ihm zu beantwortenden Wertfrage zugrunde liegen. Damit wird
das Kalkiil gleichsam selbst zu einer autonomen Reflexionsinstanz,
die erlaubt, in Anbetracht von Nichtwissen Werte zu generieren. Denn
das wirtschaftliche Primat fordert, wie Bruno Latour in seiner ihm
eigentiimlichen Prazision feststellt, von seinen Protagonisten: »Das

Schweitzer: ... aeh (.) sich mal abstimmen. (.) Aber mehr als, wie macht ihr das
denn, ja, wir nehmen eins der Modelle, (.) ist da auch nicht.

Interviewer: M-hm.

Schweitzer: Und dass da jemand, der jetzt wirklich Vermogen hat, weil er Un-
ternehmer ist, nach Hause geht und sagt, jetzt habe ich dem da zugestimmt, (.)
tja, Mensch, wenn da morgen einer kommt und sagt, das hitten sie aber doch
merken miissen, dass das ein Shitmodell ist war, das sie da genommen haben,
das reduziert doch. Sie konnen ja auch nicht erwarten, dass — will ich das in Pa-
renthese anfiigen — dass die IThnen die sieben Modelle vorrechnen.

Interviewer: M-hm.

Schweitzer: Dann wiirden wir aeh zwei Monate in Klausur gehen missen, das
ist nicht machbar.

Interviewer: M-hm.

Schweitzer: Bei dem Zahlenwust.

Hier in Referenz auf den Aufsatz » The Social Responsibility of Business is to In-
crease its Profits« (Friedman 1970).

202

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

929

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

Optimum muf$ berechnet werden, wihrend es unberechenbar ist.«%

Die eigentliche Bedeutung 6konomischer Kalkiile kann entsprechend
nicht in den expliziten Werten der Berechnung liegen. (Diese konnen
namlich bei genauem Hinsehen nicht wirklich etwas tber die mit
ihnen antizipierte Zukunft aussagen. Die Verhiltnisse sind einfach
viel zu komplex, als dass diesbeztiglich verlassliche Aussagen getrof-
fen werden konnten.) Die Kalkile und die im Zusammenhang mit
ihnen vorgetragenen Berechnungen gewinnen ihre soziale Bedeutung
also nicht tber die wahrheitsgetreue Abbildung und Verrechnung. Thr
Sinn liegt vielmehr im Performativen. Sie behaupten und konstruieren
Werte. Sie bringen Mittel und Zwecke sowie soziale Bindungen in eine
Form und in ein Skript, indem sie Kausalititen postulieren, um auf
diese Weise Grenzen und Rahmen zu generieren, innerhalb derer dann
Zusammenarbeit passieren und Vertrauen sowie Ordnung — oder eben
auch Misstrauen und Chaos — moglich werden kann.

Formal ausgeschlossen, jedoch sozial immer mit eingeschlossen sind
dabei die Kunden und Geschiftspartner wie auch die Mitarbeiter des
Unternehmens, die sich dann nolens volens ihrerseits zu der performativ
hergestellten Kausalitit in Beziehung setzen (miissen). Wir begegnen
hier einem Phinomen, das Luhmann als »Risiko der Kausalitat«™®
bezeichnet hat und - so die Vermutung — gewissermafSen in das Herz

Latour (2014, 622). Und weiter: Je nach Reflexionsniveau, das heifdt abhin-
gig davon, ob diese Frage monokontextural oder polykontextural angegangen
wird, ergeben sich zwei Formen, »diesen Paralogismus anzugehen: indem man
so tut, als konne man das Optimum berechnen, wobei man den Modus der
Referenz imitiert, ohne daf dies je gelingt [...]; oder indem man in einer stets
wiederaufzunehmenden Form diejenigen versammelt, die unmittelbar betrof-
fen sind und an denen der Skrupel nagt, daff man sich wieder einmal in der
Verteilung der Mittel und Zwecke geirrt hat« (Latour 2014, 622f.).

100 Um diesen wichtigen Gedanken mit Latour weiter auszuarbeiten: »Die Oko-

I0

nomik mit der Referenz zu verwechseln hat genauso wenig Sinn, wie von der
Religion zu verlangen, uns in die Ferne zu transportieren [...] oder vorzuge-
ben, dank eines juristischen Urteils seine Trauer abgeschlossen zu haben [...].
Niemals hatten Berechnungsvorrichtungen zum Ziel, objektiv zu erkennen.
[...]- Im gewissen Sinn haben sie stets etwas Besseres getan, sie haben erlaubt,
Priferenzen auszudriicken, Quittungen einzurichten, Zwecke vorzuzeichnen,
Konten zu priifen und vielleicht sogar, wenn wir sie umzuwenden verstehen,
zu helfen, neu das Optimum zu berechnen. Die Berechnungen der 6konomi-
schen Disziplinen hatten nie zu verstehen, zu >erkennen<, wenn man darunter
den Verlauf der Referenzketten [...] versteht, sie haben wirklich etwas Besseres
zu tun: Sie sollen dem Grenzen geben, was ohne sie ohne Grenze und ohne Ziel
wire; sie sollen denen Instrumente anbieten, die Mittel und Zwecke verteilen
miissen. Sagen wir, daf§ sie ausgehend vom Rohstoff der Bindungen, Skripte
und Skrupel Relationen formatieren, in Form bringen, Form geben, performa-
tiv darstellen (performer)« (Latour 2014, 625f.).
1 Luhmann (1995).

203

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

der impliziten Ethik weist. Die Aufmerksamkeit richtet sich nimlich
jetzt mit der Konstruktion von Kausalitit auf die Selbst- und Welt-
verhiltnisse der jeweiligen Sprecher und Beobachter. Mit dieser Re-
flexionsperspektive geht zugleich die Frage nach der Verantwortung
fur die postulierten Kausalzusammenhinge einher, die sich einerseits
— dies liegt in der Sache ihrer Natur — aus der Kontingenz, aus dem
Ungewissen speisen, anderseits aber eben getroffen werden mussen, um
eine Gestalt zu kreieren, die Sinnhorizonte 6ffnet, in der sich Menschen
dann mehr oder weniger hauslich einrichten konnen.

Die ethischen Implikationen konnen sich wiederum nur in dem gefunde-
nen Arrangement selber zeigen. So konnen die generierten Kausalitdten
als Imaginative fungieren, um die sich dann soziale Prozesse produktiv
gruppieren lassen, um so gemeinsam eine Wirklichkeit aufbauen zu
konnen. Sie konnen aber auch Imaginare bleiben, die von der sozialen
Realitat niemals eingeholt werden konnen, und stattdessen in Blasen
miinden, die irgendwann platzen und nur noch Hilflosigkeit und Chaos
hinterlassen. Die konkreten Weichenstellungen lassen sich auch hier
wiederum (wie auch am Beispiel der Schicklichkeit) nicht formal von
aufSen entscheiden, sondern verdanken sich einem Handeln, das sich der
Komplexitit der Situation zu stellen traut und hierfiir Verantwortung
zu tibernehmen bereit ist — wohl wissend, dass das Risiko der Kausalitit
neben den Chancen eben auch immer die Moglichkeit der Fehlbarkeit
birgt. In Anbetracht von Nichtwissen in eine offene Zukunft zu agieren,
bringt unweigerlich die Moglichkeit des Scheiterns des eigenen Projektes
und unerwarteter Nebenfolgen fiir Dritte mit sich.

Die anhand der Beispiele entwickelten kurzen Analysen verdeutlichen,
welche Komplexitit selbst vermeintlich einfache ethische Entscheidungs-
lagen bergen. Sie zeigen die Bedeutung von Beziehungen, Vertrauen und
Gruppenloyalititen auf, um zugleich ahnen zu lassen, wo genau hier
die Problematik liegt, denn die Grenze zwischen Kumpanei und einer
sensiblen sozialen Einbettung kritischer Entscheidungen ist ein schma-
ler Grat. Sie weisen darauf hin, dass es auch mal gut sein kann, Regeln
und Gesetze zu brechen, wenngleich wir uns auch hier schnell in den
Grauzonen von Kriminalitit befinden oder zumindest die nicht von der
Hand zu weisende Gefahr besteht, dass mittelfristig die Geltung genau
der Regeln unterlaufen wird, die fur die nachhaltige Aufrechterhaltung
der sozialen Ordnung notwendig sind. Nicht zuletzt wird deutlich, dass
die Kalkiile, welche das Nutzenoptimum berechnen sollen, genau dies
nicht leisten konnen. Thre eigentliche Bedeutung liegt vielmehr darin, in
Bezug auf einen unbestreitbaren Wertbezug eine Kausalitit zu behaupten,
um die sich dann kohirente Handlungen gruppieren kénnen, wodurch
Organisation und soziale Ordnung moglich werden.

204

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

Damit ist die ethische Bedeutung der vier genannten Konzepte nicht
hinfallig. Im Gegenteil: Kontraktualismus, Sittlichkeit, Mitleidsethik und
Utilitarismus generieren Werte, die gleichsam einen mehrdimensionalen
motivationalen Vektorraum aufspannen, aus dem heraus sich im Guten
wie im Schlechten soziale Beziehungskonstellationen gestalten lassen.
Doch wie auch immer, inkommensurable und nicht berechenbare GrofSen
lassen sich nicht zu einem eindeutigen Ergebnis verrechnen. Auch hier
landen wir bei einer prinzipiellen Unbestimmtheit, die jedoch im Sinne
von von Foerster den eigentlichen Nahrboden fir ethische Fragen bildet.

Die Ethik erscheint damit selbst irreduzibel und nicht auf Kausalgesetze
oder letztbegriindete normative Prinzipien zurtickzufithren. Wenngleich
die Ethik aus Ordnungen (kausalen und normativen) ihrerseits das Ma-
terial fur die Bestimmung von Unbestimmtheiten gewinnt, um Ambiva-
lenzen und Mehrdeutigkeiten in Entscheidungen zu tiberfithren, welche
unsere Welt gestalten, bleibt sie implizit. Es wird aber jetzt auch deutlich,
dass ethische Fragen nicht unabhingig von dem Risiko der Kausalitit zu
behandeln sind. Sie hangen unweigerlich damit zusammen, dass Kausal-
annahmen getroffen werden miissen, die nicht durch Wissen oder ein
logisches Kalkil gedeckt sind — und gerade hierfiir die Verantwortung
zu iibernehmen ist. Gerade hinter der an die utilitaristische Idee an-
kniipfenden 6konomischen Perspektive — so die Einsicht aus dem dritten
Beispiel — offenbart sich bei genauerem Hinsehen eine Komplexitit, die
unweigerlich in ethische Problematiken miindet.

Exkurs: Gerechtigkeitstheorien — aber welche Gerechtigkeit?

Auch die sogenannten Gerechtigkeitstheorien stehen, so Tugendhat, vor
dem Problem, ein Kriterium dominant setzen zu miissen — und damit ein
monokontexturales Modell zu verwenden —, wenngleich im Alltag verschie-
dene untereinander inkommensurable Gerechtigkeitskonzepte miteinander
im Widerstreit stehen.'” Unweigerlich tauchen prinzipiell unbeantwortbare
Fragen auf wie: Sollen Menschen alle gleich behandelt werden, auch wenn
sie Ungleiches leisten? Wie verhilt es sich mit Menschen, die aus welchen
Griinden auch immer (etwa aufgrund von Krankheit oder Behinderung)
bedurftiger bzw. weniger leistungsfihig sind als andere? Sind Menschen,
die fur kompetenter gehalten werden, von deren Arbeit also grofSere Er-
rungenschaften fiir die Entwicklung der Menschheit zu erwarten sind,
mehr zu fordern als weniger begabte Menschen? Welcher Schlussel fur die

102 »Dasist die Stelle, wo manche moderne Autoren wie Rawls und Ackermann einen
egalitiren Gerechtigkeitsbegriff einfach voraussetzen« (Tugendhat 1994, 373),
und an anderer Stelle: »Bediirfnis (das hungrige Kind), Verdienst im engeren Sinn
(Leistung), erworbene Rechte (Versprechen der Mutter) konnen in einer Gerech-
tigkeitstheorie nicht in Einklang gebracht werden« (Tugendhat 1994, 378).

205

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Verteilung von Ressourcen und Chancen im Einzelfall auch gelegt wird, die
Wahl lasst sich wiederum nicht aufgrund eines rationalen Kalkiils entschei-
den. Die Ausgangssituation, an der sich eine Entscheidung abzuarbeiten
hat, erscheint auch hier als ein polykontexturales Gewebe verschiedener
Perspektiven und Standorte, das neben rechtlichen, wirtschaftlichen und
organisationalen Momenten eine Vielzahl weiterer Wertreferenzen (etwa
die Bindung an eine bestimmte Gruppe oder Problematik) beinhaltet. Um
wiederum mit von Foerster zu sprechen: Gerade weil diese Fragen logisch
unentscheidbar sind, miissen sie entschieden und die mit der Entscheidung
verbundenen Konsequenzen ertragen und verantwortet werden.

Komplexe Ethiken

Nachdem nun deutlich geworden ist, dass selbst auf den ersten Blick
eindeutige ethische Positionen in der Praxis an polykontexturalen Re-
flexionsverhiltnissen gebrochen werden und entsprechend zu ethischen
Unbestimmtheiten fithren, konnen wir uns einigen wichtigen komplexeren
ethischen Konzeptionen zuwenden.

1. Durchaus subtile ethische Perspektiven entfalten sich bereits in der aris-
totelischen Tugendethik. Fur Aristoteles erscheinen die Tugenden als
ein durch Einsicht und Vernunft vermittelter Weg, die Mitte zwischen
den Extremen des Mangels und des Ubermafes zu finden. Zudem
wird das Ethische an die menschliche Leiblichkeit zuriickgebunden,
denn das Tugendhafte neigt dazu, die Dinge um ihrer selbst willen
zu tun, und ist gerade deshalb in der Lage, dabei Genuss zu empfin-
den. Die Frage des guten Lebens erscheint damit zugleich als eine des
glucklichen Lebens und wird auf diese Weise auch an das fuhlende
Ich gekoppelt. Glick und Ungliick werden damit als ein gelungenes
Selbstverhiltnis im Sinne einer reflexiven Leiblichkeit verstanden, die
sich bewertend auf sich selbst zuriickwendet. Denn die Stimmigkeit
bzw. Unstimmigkeit mit sich selbst wird wiederum gefiihlt. Aristoteles
rechnet gleichsam schon mit einem polykontexturalen Korper, der
keine Einheit darstellt, sondern eine Relation von Differenzen, die zu
einem mehr oder weniger koharenten Arrangement finden konnen oder
eben nicht. Fur Aristoteles driickt sich dies, wie Tugendhat feststellt,
etwa in der Frage aus, ob man sein eigener Freund sein konne, man
also in der Lage sei, sich selbst zu mogen und zu akzeptieren. »Nur
der Tugendhafte ist mit sich selbst befreundet, der Schlechte kann es
nicht sein. Als Kriterium fiir Freundschaft gilt dabei, daff man mit
seinem Freund im Positiven wie im Negativen mitempfindet [...] und
dafd man mit dem, mit dem man befreundet ist, zusammenleben will.
Wer nun tugendhaft ist, der hat eine bestindige Haltung (und das

206

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

ermoglicht es auch umgekehrt, mit anderen echt befreundet zu sein
[...]), und das heifst, daf$ fir ihn immer dasselbe angenehm und un-
angenehm ist [...], er will daher immer mit sich zusammenleben [...].
Wer dagegen Spielball seiner Gefiihle ist, dessen Innenleben befindet
sich im Aufruhr [...], man flieht vor sich selbst [...]. >Wenn also so
zu leben etwas sehr Unglickliches ist, mufs man die Schlechtigkeit
mit aller Kraft fliehen und versuchen gut zu sein.<« Und, so Tugend-
hat weiter: »In diesem Satz drickt Aristoteles die Verklammerung
zwischen Moral und Gliick aus, die wir bisher vermif§t haben.«'®
In Kontrast zum Utilitarismus geht das gliickliche Leben hier nicht
in einer eindimensionalen Nutzenfunktion auf, welche unterschied-
liche Gliicksfaktoren einfach nur addiert, sondern zeigt sich als ein
komplexes Reflexionsverhiltnis. Um die tugendhafte Mitte zu finden,
hat der Mensch unterschiedliche Reflexionsperspektiven dynamisch
zueinander in Beziehung zu setzen. Den MafSstab bilden entsprechend
keine egologischen Gliickskriterien mehr, sondern dialogische. Das Bild
vom Freund suggeriert dabei (mindestens'®*) drei Positionen: ich, du
und die Relation (welche miteinschlief3t, sich aus der Perspektive des
anderen zu sehen). Tugendhat weist allerdings mit Recht darauf hin,
dass Aristoteles die zu vermittelnde Mitte zu sehr durch eine Einheit
informiert sieht und damit nicht so recht die Einheit der Differenz,
also das Verschiedene und moglicherweise auch Agonische in den Blick
nehmen kann.!® Mit der Tugendethik des Aristoteles wird es zwar
moglich, die Frage des guten Lebens wieder an die Reflexivitdt der
menschlichen Leiblichkeit zuriickzubinden. Es gelingt ihm dabei jedoch
nicht, die hier auftretenden Differenzen in einer Weise aufzuschliefen,
wie es etwa Adam Smith in seinen Untersuchungen zur Schicklichkeit
gelungen ist. Hier kommen namlich auch Arrangements in den Blick,
welche die Differenz und ggf. das Unbehagen gegeniiber Emotionen
und Verhaltensweisen des Freundes auf einer komplexeren Ebene inte-
grieren lassen. Die ethische Komplexitat, d. h. die Freiheitsgrade und
Moglichkeiten, Unbestimmtes durch das eigene Handeln zu bestimmen
und in ein befriedigendes Arrangement zu uberfithren, sind hier grofer.
2. Als einer der bedeutendsten ethischen Entwurfe der Neuzeit ist wohl
Kants Moral der universellen Achtung zu benennen: »Handle so, dafs
du die Menschheit sowohl in deiner eigenen Person, als in der Position

103 Tugendhat, hier in Referenz auf Aristoteles (1994, 2671).

104 Eine genaue Analyse der Kontexturen wird dariiber hinaus noch die Relatio-
nen Ich-Es und Du-Es mitberiicksichtigen miissen, denn neben der Referenz
auf eine zweite subjektive Position ldsst sich der jeweils andere ja auch als Ob-
jekt verdinglichen bzw. instrumentalisieren.

105 »Der Mensch wird, wenn er tugendhaft wird, eins mit sich. Die Rede von dem
»mit sich Befreundetsein< konnte Zweifel erwecken, wenn man fiir Freund-
schaft das Verschiedensein als konstitutiv ansieht« (Tugendhat 1994, 262).

207

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals blofs als
Mittel brauchst!«!'®Es ist offensichtlich, dass die berithmte zweite
Formel des kategorischen Imperativs ein komplexes, auf verschiedene
Orte verteiltes Reflexionsverhiltnis aufspannt. Wir finden konkrete
Menschen vor, die sowohl mit Blick auf ihr Selbstverhaltnis (»sowohl
in der eigenen Person«) als auch mit Blick auf den konkreten anderen
(»in der Position eines jeden anderen«) zugleich als autonome Sub-
jekte zu begreifen sind (»als Zweck«), was jedoch nicht heifst, dass
sie auch als Objekt betrachtet werden konnen (»als Mittel«). Die
Formel schliefSt also nicht aus, mit sich selbst bzw. mit anderen Men-
schen auch in ein Nutzenverhiltnis zu treten. Die Beziehung darf sich
jedoch nicht darauf reduzieren (»niemals blof3«). »Instrumentalisiere
niemanden!«, lautet entsprechend der grundlegende »Imperativ« der
»Moral der universellen Achtung«.!” Wenngleich diese Formel aus
heutiger Perspektive unmittelbar plausibel und intuitiv einleuchtend
erscheint, ist jedoch darauf hinzuweisen, dass der Kantsche Imperativ
in einem transzendentalen Apriori — auf einem abstrakten und entsub-
jektivierten Konzept von Mensch bzw. Menschheit — gegriindet ist. Die
Menschheit ist bei Kant also keine empirische Kategorie. Es geht nicht
um konkrete Menschen, sondern um einen abstrakten, transzendental
begriindeten Begriff. Tugendhat weist mit Recht darauf hin, »dass eine
solche apriorische Begriindung eine pseudoreligiose Begriindung ist,
ein Versuch, die religiose Begriindung zu sikularisieren«.!'® Hiermit
hingt die »Moral der universellen und gleichen Achtung, die Moral
des Nichtinstrumentalisierens« in »gewisser Weise in der Tat in der
Luft«, denn »es [aft sich nicht mehr zeigen, als dafs sie das plausibelste
(bestbegriindete) inhaltliche Konzept des Guten ist«. Zudem wiirde
das seinerseits voraussetzen, dass »man moralisch urteilen konnen
will«,'” also moralische Urteile als wichtig und bedeutsam ansieht.

Mit Kant entsteht zudem das Problem, dass das gute Wollen nicht mehr
in die leibliche Bewegung des Erkennens und Ergreifens einer Wirklich-
keit eingebettet ist, sondern sich in eine Sphare auflerhalb des konkreten
Lebensvollzugs verlagert. Die Referenz ist nun eine transzendental be-
griindete Vernunft, die gewissermafSen gleich einer Art moralischer Insel
ein eigenstiandiges Reflexionsverhaltnis konstatiert, das sich jedoch nun
in merkwirdiger Distanz zu den konkreten menschlichen Lebensver-
hiltnissen befindet.

Kant gelingt es zwar, wie Armin Nassehi feststellt, eine Antwort auf
das »Pluralismusproblem« der modernen funktional differenzierten Ge-

106 Kant (1999, BA67).
107 Tugendhat (1994, 8of.).
108 Ebd., 19f.

109 Ebd., 30f.

208

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

sellschaft zu geben. Es wird nun »auf eine prozedurale Ethik « umgestellt,
die »von Was- auf Wie-Fragen« umschaltet, wodurch dann zumindest
eine Orientierung an »abstrakten Begriffen« moglich wird."'® Als Problem
erscheint nun jedoch die Kluft zwischen der »transzendentale[n] Figur des
verniinftigen Subjekts« und der » (wenigstens drohende[n]) empirische[n]
Unvernunft der Menschen«, denen die » Verniinftigkeit ihres Tuns« unter
den gegebenen Verhiltnissen einer komplexen Gesellschaft nunmehr nur
noch »in sich selbst und nicht mehr in Geboten« einer eindeutigen Moral
»gelingen kann«.!'!!

Kants Vernunftbegriff 10st also nicht das Problem, das es zu losen
vorgibt. Anstatt zu einer hoheren Ebene der Integration unterschiedlicher
Positionen und Wertsphiren zu finden, entsteht nun eine weitere Spaltung.
Die Fragen nach dem guten und richtigen Leben, nach Glick, Wohlbe-
finden und dem, was man verniinftigerweise tun soll, fallen auseinander.
Der Moralphilosophie bleibt unter diesen Bedingungen nur noch die
diinne Sphire hochabstrakter moralischer Reflexionen. Was dabei her-
auskommit, fallt fur die meisten Menschen in die Kategorie unsinnlicher
und entsprechend wenig motivierender Konzepte. Es mag zwar in einigen
Sonderkontexten akademischer Zirkel seine Verkorperung finden,''? wird
jedoch dartiber hinaus in konkreten ethischen Spannungslagen kaum
Handlungsorientierung bieten kénnen. Da sich jedoch der Anspruch an
den Menschen, auch in ethischer Hinsicht verniinftig zu handeln, nicht
so leicht von sich weisen lasst, beginnt das Subjekt »zwischen der nicht-
empirischen Geisterwelt der verniinftigen Wesen und der realen Welt von
Neigungen korrumpierter Personen« zu oszillieren,!* ohne hier jedoch
in eine befriedigende Losung einrasten zu kénnen.

Der Appell an die Vernunft mag zwar ethische Reflexionsdefizite the-
matisieren, fithrt dann aber nicht automatisch zu ethischem Verhalten.
Man muss das ethisch Verniinftige auch wollen, wobei mit Letzterem
ebenjene habituelle Dimension gemeint ist, die in konkreten Handlungs-
konstellationen zu einem Verhalten motiviert, das dann auch aus mo-
ralischer Perspektive als angesagt gilt. Mit Tugendhat bleibt an dieser
Stelle jedoch nichts anderes tibrig, als sich zuzugestehen, dass man aus
guten Griinden eben auch egoistisch sein wollen kann, um dann sehen zu
miussen, dass »der Schritt zum Verniinftigen (wenn man denn mit Kant
das Ethische so verstehen will) als voluntativ und seinerseits nicht mehr
als begriindbar anzusehen« ist.""* Von hier aus stellt sich jedoch die Frage,

1o Nassehi (2015, 26).

111 Ebd., 18.

112 Siehe zu den (problematischen) Bedingungen, welche philosophisches Theo-
retisieren zum Habitus werden lassen, Bourdieu (2001). Vgl. auch Bourdieu
(1998).

113 Nassehi (2015, 19).

114 Tugendhat (1994, 215).

209

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

warum man ethisches Verhalten tiberhaupt in einer transzendental oder
transzendentalpragmatisch begriindeten Rationalitdt'" begriindet sehen
sollte. Genau zu diesem Zweifel bekennt sich schliefSlich auch Tugend-
hat selbst, ohne dabei jedoch die Relevanz bzw. Bedeutung der Ethik
der universellen Anerkennung abzuschwichen oder in ihrer Bedeutung
relativieren zu wollen. »Es wire ein weiterer Schritt in der Betonung des
voluntativen Momentes, das Ethische auch immanent nicht mehr als
rational anzusehen; das wire die Auffassung, die ich selbst vertrete.«''¢

Aus soziologischer und sozialpsychologischer, allerdings auch aus
empirischer Sicht erscheint die Frage der Achtung viel zu bedeutsam,
als dass die hiermit verbundenen Anspriiche negiert werden konnten
bzw. tiberhaupt einer moralphilosophischen Begriindung bediirften, die
auferhalb der menschlichen Praxis liegt.!”” In den relationalen Dyna-

115 Die Habermas’sche Diskursethik leistet — so Tugendhat — aus zweierlei Griinden
nicht das, was sie vorgibt. Zum einen ist der sogenannte >performative Selbst-
widerspruch< namlich aus pragmatischer und moralischer Sicht kein Wider-
spruch: »Die einzige fiir das Moralische relevante Regel lautet jetzt: >Jeder darf
seine Einstellungen, Winsche und Bediirfnisse duflern«[...]. Soll man nun wirk-
lich sagen, daf in einem Diskurs, in dem diese Regel verletzt wird, ein (prag-
matischer) Widerspruch begangen wird? [...] Entscheidend ist, dafy man sofort
sieht, daf$ diese Bedingung, welchen Status sie auch immer haben mag, viel zu
schwach ist, um zu irgendwelchen moralischen Prinzipien zu fiihren« (Tugend-
hat 1994, 168). Es kann sich nimlich auch moralisch als gut erweisen, man-
che Teilnehmer aus dem Diskurs auszuschliefSen, etwa wenn auf Basis fehlen-
der Sachkompetenz anderweitig nicht zu einer guten Entscheidung zu gelangen
ist. Die Benachteiligung der Ausgeschlossenen erscheint entsprechend nur aus
der moralischen Perspektive der Diskursethik als unmoralisch. Im Sinne einer
polykontexturalen Weltbeschreibung ldsst sich der Ausschluss etwa aus recht-
lichen, wissenschaftlichen, professionellen und aus Perspektive einer Vielzahl
anderer Wertreferenzen sehr gut auch in normativer Hinsicht begriinden. Das
diskursethische »Kriterium« ist »nicht die Zustimmung als solche, sondern die
egalitire Moral« (Tugendhat 1994, 174). Genau dies lisst sich aber mit guten
Griinden bezweifeln, namlich dass Diskurse unter der gleichberechtigten und
symmetrischen Beteiligung aller zu auch in moralischer Hinsicht guten Ergeb-
nissen fithren. All dies stellt den ethischen Impetus der Habermasschen Diskurs-
theorie nicht in jeden Fall in Frage. Wie etwa Armin Nassehi herausgearbeitet
hat, erscheint die Diskursethik etwa in Zeiten und politischen Lagerungen op-
portun, in der Freiheit der Rede und Entscheidung iiber Lebensformen noch
erkimpft werden miissen (Nassehi 2015, 30). Der ethische Gewinn erscheint
jedoch spitestens dann nicht mehr nachvollziehbar, wenn es nur noch darum
geht, kulturelle Argumente auf seiner Seite zu haben, es gesagt haben zu diir-
fen und damit als Sprecherposition mit einer bestimmten Meinung identifiziert
werden zu konnen. Spatestens hier lduft der Diskurs leer und tragt entsprechend
auch kaum mehr etwas zur Verstindigung bei (ebd. 36). Siehe zur Problematik
der Kulturalisierung des Diskurses auch Joachim Renn (2014, 71ff.).

116 Tugendhat (1994, 215).

117 Siehe Pars pro Toto fiir eine Vielzahl von Arbeiten, die auf das Anerkennungs-
problem hinweisen, Sennet (2004) und Honneth (1994).

210

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

miken des alltidglichen menschlichen Lebens macht es namlich in der
Tat einen Unterschied, ob Vorgesetzte ihre Mitarbeiter, eine Frau ihren
Mann, Eltern ihre Kinder (und jeweils umgekehrt) nur als Mittel fiir
eigene Ziele und Bedurfnisse betrachten, oder ob den jeweils anderen
Achtung und Anerkennung als ein eigenstandiger Mensch zukommt, der
seine eigenen Selbst- und Weltverhaltnisse aufbaut und in diesem Sinne
autonom agiert.''

Die Haltung, jemand anderes als Mensch anzuerkennen, zeigt sich
dabei ihrerseits als ein komplexer Vorgang, der, wie Tugendhat feststellt,
sowohl eine affektive als auch eine reflexive Komponente beinhaltet und
damit also sowohl tiber die sympathetische Verbundenheit einer liebevol-
len Haltung als auch uiber das abstrakte Primat einer universellen Nidch-
stenliebe hinausgeht."” Auch hier wird wiederum eine polykontexturale
Beschreibung notwendig, die verschiedene Positionen, die zugleich als
leiblich verfasst und reprasentiert zu denken sind, miteinander in Bezie-
hung setzt. Erst auf diesem Wege ldsst sich die Ethik der Achtung wieder

118 Mit Martin W. Schnell ldsst sich in Bezug auf das Verhaltnis von Anerkennung
und Gleichheit formulieren: »Die Stiftung der Anerkennung ist die Gleichheit,
die die Wiirde bedeutet und inhaltlich besagt: »Auch Du bist ein Mensch, vul-
nerabel und endlich!« Ausgeschlossen von Anerkennung sind der Papierkorb
und Gott, da sie nicht vulnerabel und somit nicht meinesgleichen sein kon-
nen. Gleichheit ist keine Eigenschaft einer Person, sondern eine interpersonale
Relation. Die Stiftung der Gleichheit ist keine Bestitigung eines Gleichseins,
weil die Personen, die sich als gleich anerkennen, ohne die Anerkennung nicht
gleich wiren. Anders gesagt: Nur Wesen, die nicht gleich sind, konnen als ei-
nander gleich gelten. Zum Beispiel: Mann und Frau sind gewiss nicht gleich,
sie gelten aber durch Anerkennung als gleich. Die Gleichheit fiigt jenen Wesen
etwas Neues hinzu, nimlich die Gleichheit. Wire es nicht so, dann wiren jene
Wesen nicht nichtgleich, sondern ununterscheidbar dieselben Wesen oder gar
dasselbe Wesen« (Schnell 2017, 99).

119 Tugendhat formuliert in Referenz auf Erich Fromm (1980 [1956]): »Die mo-
ralische Haltung als Nichstenliebe zu verstehen, scheint aus zwei Griinden
falsch, erstens weil Liebe auf Grund des individuell affektiven Charakters mehr
ist als eine moralische Haltung und zweitens weil Moral in einem anderen Sin-
ne mehr ist als Liebe: Als Achtung des anderen ist sie eine andere Art der Beja-
hung des anderen. Das ist schon daran erkennbar, dafy moralische Probleme,
besonders wenn mehrere Personen impliziert sind, durch das schlichte Gebot
der Nichstenliebe nicht zu losen sind. Es kann also sein — und das wire der
Wabhrheitskern in Fromms Auffassung —, daf$, was er echte Liebe nennt, die
moralische Haltung impliziert, aber um das zu behaupten, mufS erst einmal die
moralische Haltung als eine zweite, strukturell verschiedene Grundform der
intersubjektiven Bejahung neben der Liebe anerkannt werden. Das ist implizit
bei Fromm gegeben, wenn er sagt, daf$ wahre Liebe >Achtung« impliziert [...],
aber was das heifdt, hat er nicht herausgearbeitet. [... Es] ldsst sich Fromms
Grundidee, daf$ Liebe und Moral zusammengehoren, nur so durchfiihren, daf§
man nicht ihre Identitiat behauptet, sondern ein Implikationsverhiltnis nach-
weist« (Tugendhat 1994, 273f.).

21T

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

zuriick in das menschliche Wollen (und Kénnen) fithren, namlich als eine
bestimmte Art des Fiihlens, aus dem eine eigene Motivation erwichst.

Insofern wir bereit sind, auch an dieser Stelle Tugendhats Argumenta-
tion zu folgen, haben wir zu akzeptieren, dass sich ethische Satze nicht
moraltheoretisch durch eine gleichsam von einem Gottesaugenstand-
punkt aus informierten Vernunft begriinden lassen — weder durch das
Kantsche Apriori noch durch eine vermeintliche Letztbegriindung der
Diskursethik.'? Unbertiihrt ist hiervon die Frage, ob es iberhaupt sinnvoll
ist, Ethik auf Akte des Willens zurtickzuftihren, oder ob nicht Ethik mit
Lévinas beim Anspruch des Anderen beginnt, also bei der phinomenolo-
gischen Erfahrung einer der eigenen Willensbewegung nicht zuganglichen
Alteritat.

Von der Vernunft zum Menschen?

Die philosophische Reflexion tiber ethische Fragen fiithrt also nicht zum
Einrasten in einer sich zugleich selbst plausibilisierenden wie selbst be-
griindeten moralischen Position. Wir begegnen hier vielmehr Kontingenz
und Perspektivenvielfalt. Die Frage des guten Lebens erscheint damit
jedoch nicht suspendiert, sondern verlagert sich in die im einzelnen Men-
schen und die mit ihm performativ zum Ausdruck kommenden Selbst-
und Weltverhiltnisse. Auch das Problem der Ethik wird damit nicht
obsolet, sondern verschiebt sich gewissermaflen von der Philosophie in
Richtung einer Sozialanthropologie, welche den Menschen per se in einen
komplexen sozialen Beziehungsraum eingebettet versteht. Gerade hier
schlieffen dann auch die spaten Schriften von Tugendhat an, in denen
das Verhiltnis von Anthropologie und Mystik ausgelotet wird. Schauen
wir im Folgenden, welche Einsichten sich in Bezug auf die Frage der
impliziten Ethik aus diesen Arbeiten gewinnen lassen.

120 Auch wenn wir der Diskursethik von Habermas eine hohe philosophische Ra-
tionalitdt zugestehen mogen, so bleibt doch mit Martha Nussbaum das Pro-
blem bestehen, dass »[s]ein Konzept so moralisch und so abstrakt [ist], dafs
man nicht darauf vertrauen kann, dafS es im realen Leben funktioniert« (Nuss-
baum 2016, 338). Nussbaum versucht ihrerseits den Habermasschen Vorbe-
halt gegeniiber Emotionen aus der Geschichte Deutschlands zu erkliren, um
dann aber darauf hinzuweisen, dass »die extreme Abstraktheit« und die fiir
ihn »sehr wichtige [...| Unparteilichkeit« eben nicht die wichtige Frage authellt,
»was diese Unparteilichkeit emotional bedeutet« (Nussbaum 2016, 339). Ge-
nau hier liegt jedoch fiir Nussbaum wie auch aus Perspektive einer Theorie der
leiblichen Verkorperung das Problem. Die Distanz fihrt aus der unmittelbaren
Welt heraus und fithrt damit zugleich zu einem Verlust des Gefiihls von Ver-
antwortlichkeit, da die unmittelbaren Lebensbeziige nun nicht mehr den Wert
haben, den sie entsprechend der mit ihr verbundenen emotionalen Tonung fur
uns haben. Nussbaum setzt dann demgegeniiber auf eine in Liebe eingebettete
Achtung als die fiir eine gute Politik unabdingbare emotionale Verortung.

212

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WITTGENSTEINS SPUREN FOLGEN - VON DER EGOZENTRIK ZUR MYSTIK

Wittgensteins Spuren folgen — von der
Egozentrik zur Mystik

Der Ausgangspunkt der Tugenhatschen Uberlegungen bildet der Mensch
als ein komplexes Wesen, das als Ich-Sager in besonderer Weise zu sich
selbst in Beziehung tritt. Auf diese Weise konnen sich anthropologische
und sprachphilosophische Perspektiven in einer Weise verzahnen, dass
spirituelle Bediirfnisse des Menschen verstandlich werden, ohne diese mit
einer religiosen Dogmatik untermauern zu missen. Systemtheoretisch
gesprochen erscheint das menschliche Bediirfnis nach Spiritualitat als
Antwort auf ein bestimmtes Bezugsproblem, das aus dem fiir Menschen
typischen In-der-Sprache-Sein erwiachst. Der mittels der Sprache ange-
lieferte soziale Sinn'?! fithrt auf Ebene der Psyche dazu, ein »System des
Selbst« (Peter Fuchs)'?? — im Folgenden als >Ego< benannt — auszubilden,
das nun seinerseits ein Teil der vom Menschen gelebten Lebensvollziige
wird (namlich als ein sich selbst vergegenstandlichendes Ich- bzw. Selbst-
empfinden). Unweigerlich tritt dieses Ego — sobald es entstanden ist — zu
einem anderen Teil der leiblich realisierten Lebensvollziige in Spannung
oder Konflikt — und zwar allein schon deshalb, weil die Projektionen
und Erwartungen des Selbst an der niemals zu durchschauenden oder
zu beherrschenden Selbst- und Weltkomplexitat scheitern miissen (der
Mensch bleibt sich selber gegentiber intransparent). Konflikte in Bezug
auf das Verhiltnis zu sich selbst bzw. die realisierten und sich nun an
der Schnittstelle zum Ego reflektierenden Selbst- und Weltverhaltnisse
treten auf.'? Die Sinnformen, denen sich das Ego verdankt, kommen
unter Druck. Es entsteht Bedarf bzw. das Bediirfnis nach einer Ver-
mittlung durch weiteren Sinn, der sich jedoch — da ebenfalls nur sozial
angeliefert — aus verschiedenen Griinden als problematisch erweist, also
nicht grundsitzlich das Problem der Diskrepanz zwischen Ego und den
umfassenderen leiblichen Selbst- und Weltverhiltnissen l6sen kann.!?*

121 Hier durchaus im Anklang an Bourdieu (1997c), denn es ist der gefiihlte, in
den Signifikanzen eines sozialen Feldes aufgeladene Sinn gemeint.

122 Fuchs (20102).

123 Die folgende Auflistung lehnt sich an die Ausfiihrungen aus Kapitel II.2 aus
Vogd/Harth (20715) an, jedoch etwas umformuliert mit Blick auf eine leibori-
entierte polykontexturale Perspektive.

124 Um es mit Niklas Luhmann zu pointieren: » Von daher ist die moderne Gesell-
schaft mehr, als man gemeinhin denkt, durch Emotionen gefihrdet. Zum einen
werden Individuen veranlafit, iiber sich selbst und ihre Probleme zu reden. Wenn
akzeptiert wird, daf§ ein Individuum seine Anspriiche nicht nur auf Verdiens-
te, sondern auch und vor allem auf sich selbst griinden kann, mufs es Selbstbe-
schreibungen anfertigen. [...] Das Individuum nétigt sich zur Reflexion und zur
Selbstdarstellung (die nie >stimmen< kann). Es kommt damit in Schwierigkei-
ten, sucht Hilfe und entwickelt den Zusatzanspruch auf verstindnisvolle, wenn
nicht therapeutische Behandlung seiner Anspriiche. Dieser letzte Anspruch auf

213

19.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Zunichst ergibt sich die banale, aber folgenschwere Konsequenz,
dass die an sich selbst und andere gestellten Wiinsche und Erwartungen
nicht immer erfiillt werden konnen. Es ist weder sicher, dass es mit Hilfe
der als >Ich« ausgeflaggten sprachlichen Operationen des Egos gelingt,
brauchbare Modelle hinsichtlich der Umweltbeziehungen zu gewinnen, in
welcher der iibergreifende leibliche Prozess eingebettet ist, noch ist garan-
tiert, dass die auf die Selbststeuerung ausgerichteten Impulse des Egos im
leiblichen Vollzug in der Weise aufgegriffen werden, wie es dem Selbstbild
entspricht. Zugleich erscheint die Diskrepanz jedoch als eine leibliche
bzw. sinnlich wahrnehmbare — und zwar allein schon dadurch, dass die
imaginativen Projektionen des Selbstprozesses ebenso gefuhlt werden wie
die Widerstandigkeit der Welt innerhalb der leiblichen Vollziige.

In den typisch menschlichen Handlungsvollziigen erscheint damit
nicht nur das Problem, dass unsere Wiinsche und Projektionen nicht
immer im Sinne einer Befriedigung oder zumindest von Stimmigkeit
aufgelost werden konnen. Mit der propositionalen Struktur der Sprache,
die allein schon grammatikalisch das Ich als aktives Handlungszentrum
positioniert, wird eine weitgehende Spannungslage generiert, die darauf
beruht, dass Widerspriiche dem eigenen Selbst als ein Scheitern zuge-
rechnet werden und damit ihrerseits identitdtswirksam werden konnen:
Indem der Mensch »sich sagt, >es liegt an mir¢, konfrontiert er sich mit
sich selbst«, so Tugendhat, und »dieselbe Konfrontation mit sich erfolgt
im Selbstvorwurf (vich hitte mich mehr bemiithen konnen<)«.'? Solche
selbstkritischen Impulse fithren zu einer emotionalen Bewegung, welche
mit Verdnderungsdruck einhergeht und zur Etablierung einer normativen
Stimme fiihrt, die jedoch ihrerseits nicht auf das Selbst- und Weltverhalt-
nis durchgreifen kann, sondern nur eine Stimme unter anderen darstellt.

Als weitere Konsequenz der Sprachlichkeit — die hier wie gesagt immer
als eine leiblich verankerte (namlich als Sprechen und Worte horend oder
lesend nachempfindend) zu verstehen ist — kommen Menschen nicht um-
hin, sich in Bezug auf ihr Leben mit den Lebensentwiirfen und der Praxis
anderer Ich-Sager zu vergleichen, um hieraus Wertorientierungen zu ge-
winnen und als Konsequenz des Vollzugs der diesbezuiglichen sprachlichen
Handlungen auch zu fiihlen. Man reflektiert, dass man Dinge besser oder
schlechter als andere tun kann, und hieraus erwichst dann unweigerlich
eine Wertdimension, die wieder auf das eigene Verhalten zuriickwirkt. Es
erscheint jetzt bedeutsam, in bestimmten Aspekten gut zu sein. Da diese
Prozesse jedoch kein abstraktes Zeichensystem darstellen, sondern — wie
bereits mehrfach geschildert — als Konfigurationen des eigenen Lebens
gefiihlt werden, gehen sie mit Bediirfnissen einher, insbesondere, so Tu-

Hilfe bei der Fundierung von Anspriichen ist so absurd, daf§ es ebenso moglich
ist, ihn anzuerkennen wie ihn abzulehnen« (Luhmann 1993, 366).
125 Tugendhat (2006, 57).

214

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WITTGENSTEINS SPUREN FOLGEN - VON DER EGOZENTRIK ZUR MYSTIK

gendhat, mit dem Bediirfnis, bestitigt zu werden bzw. »liebenswert und
schdtzenswert zu sein«. Nicht zuletzt miinden sie schliefSlich in die Suche
nach »dem Gefiihl, sich wichtig vorzukommen«,'2

Hieraus ergeben sich auf psychologischer Ebene eine Reihe von kom-
plexen kognitiv-emotionalen Lagerungen wie Scham, Schuld, Neid, Ei-
fersucht und Reue, die darauf basieren, dass das vermeintlich gelebte
Leben nicht mit den Bildern, Konzepten und Empfindungsprojektionen
ubereinstimmt, welche das Selbst als propositionaler Entwurf seiner
selbst hervorgebracht hat.'”’

Daruber hinaus ist zu betonen, dass sich die geschilderten Spannungs-
lagen auch in einer sozialen Dimension entfalten. Da die Werte und das
Verhalten, aus denen sich der Vergleich der eigenen Anspriiche bestimmt,
auch von anderen Menschen wahrgenommen werden, ergibt sich fiir den
Ich-Sager das Problem, dass er nicht nur fiir sich selbst, sondern auch
in den Augen der anderen >geschitzt¢, das heifst als gut beurteilt und
anerkannt werden mochte. Der Mensch wird also nicht nur von sich
selbst beurteilt. Die wertenden Aspekte seines Weltbezuges erscheinen
vielmehr ebenso ins Geflecht seiner sozialen Beziechungen eingelagert.
Sozialen Akteuren wird innerhalb der Kommunikation ein normativer
Status zugeschrieben, der sich aus der Diskrepanz von Rollenerwartun-
gen und Verhaltensbeobachtungen bemisst.'?® Fiir das Ego geht es also
nicht nur darum, gut und wichtig zu sein, sondern auch darum, gut und
wichtig zu erscheinen. Dies erzwingt eine weitere Weichenstellung und
Differenzierung im Selbst-System, ndmlich die Unterscheidung zwischen
sozialer Identitat und psychologischer Identitit.'” Sich als gut darzustellen
und gut zu sein erscheinen damit als zwei unterschiedliche Dinge, was
in der Folge wiederum Integrationsprobleme aufwirft, da hiermit im
Selbst- und Weltverhaltnis eine weitere identitdtswirksame Spannungslage
wahrgenommen werden kann, die ihrerseits auf Bearbeitung drangt. Aus
diesem Grunde erscheint Authentizitdt jetzt selbst als ein Wert, den es zu
erreichen gilt, was die Sache jedoch in Hinblick auf die Reflexionsverhalt-
nisse nicht unbedingt leichter macht. Die Aufforderung, >authentisch zu
sein¢, geht namlich unweigerlich mit der Paradoxie einher, Natiirlichkeit
absichtlich herstellen zu wollen, was zu Reflexionsschleifen fithren kann,
die stindig zwischen Sein, Sollen und Darstellung oszillieren,'* ohne dabei

126 Ebd., 44.

127 Vgl. zu den komplexen Emotionen Neid und Eifersucht auch Kettner (2007).

128 Robert Brandom (2000) spricht in diesem Zusammenhang von »deontischem
Kontofiihren«.

129 An dieser Unterscheidung setzten dann auch viele der Arbeiten von Erving Go-
ffman an (siehe etwa Goffman 1967; Goffman 2000).

130 Entsprechend kommt Austin (1979) in seiner Sprechakttheorie dann auch zu
dem Schluss, dass die performativen und die konstativen Aspekte einer AufSe-
rung simultan erscheinen, also streng genommen nicht getrennt werden konnen.

215

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

jedoch zu einer stabilen Losung zu gelangen.'*! Auch hier erschlieflen sich
die aufscheinenden Verhiltnisse erst auf Basis einer polykontexturalen
Beschreibung, welche erlaubt, die benannten Positionen in einer nicht-
trivialen Weise zueinander in Beziehung zu setzen.

Aus unserem In-der-Sprache-Sein und den sich hier entfaltenden Per-
spektivierungen der Selbst- und Weltverhaltnisse erwachst mit Tugendhat
noch eine weitere Konsequenz, die sich aus der Zeitdimension von sprach-
lich angeliefertem Sinn ergibt: das Bewusstsein unserer eigenen Sterblich-
keit. Hiermit einhergehend beginnt sich der Sinnbezug des Menschen
vom unmittelbaren Lebensvollzug zu 16sen und kann sich nun in einer
abstrakten, allgemeinen Form stellen. Anstelle sich nur mit dem im kon-
kreten Moment vorzufindenden Beziehungsgefiige zu beschaftigen, kann
der Mensch jetzt, so Tugendhat, »seine Wichtigkeiten aus der Perspektive
seines Lebens im Ganzen« betrachten, so wie sie »durch die allgemeinen
Aspekte des menschlichen Lebens wie Tod, Verganglichkeit, Kontingenz
usw.« erscheinen.”®? Die Sinnfrage wird virulent und erscheint, sobald
Menschen sich in sie zu verwickeln beginnen, beunruhigend, da sich im
Angesicht der Kontingenz und der Absurditit des Lebens keine Antwort
ergibt, die in einer intellektuell redlichen Weise tiberzeugen kann.'

Die Frage nach dem Sinn von Sinn taucht auf, ist jedoch nicht im-
manent zu beantworten, da jede Antwort ihrerseits auf das Medium
Sinn zuriickgreifen muss, also in dem selbstreferenziellen Zirkel des
nun fragwiirdig gewordenen Sinngeschehens gefangen bleibt. Hiermit
plausibilisiert sich als weitere, jedoch nur negativsprachlich formulier-
bare Perspektive die Transzendenz als ein (Nicht-)Ort, aus dem heraus
sich jedes Sinngeschehen speist. Insofern sich Sinn (der sich immer nur
immanent, also als weltliches Sinngeschehen, prozessieren lasst) nun in
expliziter Form durch Transzendenz informieren ldsst, landen wir mit
Niklas Luhmann bei der Kontextur der Religion, einer Sinnbewegung,
welche die Immanenz durch die Transzendenz informiert sieht, also
dem »re-entry dieser Form in die Form«. Da nun aber die Transzendenz
per definitionem nicht erreichbar ist, bleibt nur die Moglichkeit tibrig,
die Wissensliicke durch die Imaginare des Glaubens zu schliefSen. Die
verschiedenen »Religionen unterscheiden sich« entsprechend »durch
den Vollzug des re-entry und die von daher bestimmte Ausmalung der
Transzendenz«.'*

131 Zudem geben unsere derzeitigen gesellschaftlichen Institutionen einen starken
Anreiz, sich in einer Scheinwelt einzurichten, die in offensichtlichem Wider-
spruch zu unseren eigenen Verwirklichungs- und Realisierungsmoglichkeiten
liegt. Siehe aus einer sozialphilosophischen Perspektive etwa Charles Taylor
(1995; 2009), Zygmunt Bauman (2005) und Richard Sennet (2004).

132 Tugendhat (2006, 97f.).

133 Konsequent durchdacht hat dies nicht zuletzt Albert Camus (2013).

134 Luhmann (2000c, 83ff.).

216

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WITTGENSTEINS SPUREN FOLGEN - VON DER EGOZENTRIK ZUR MYSTIK

Fassen wir zusammen: Aufgrund seiner Conditio humana erscheint
der Mensch als ein unruhiges Wesen, das von seinen Anspriichen hin
und her getrieben wird, dabei in Hinblick auf unterschiedliche Rollen-
anforderungen nach Authentizitdt sucht und - sobald es ein wenig zu
Ruhe kommt - von einer Sinnfrage aufgewtiihlt wird, die darin gegriindet
ist, dass sie seine Fihigkeit zum abstrakten Denken, die Frage seines Le-
bens und seiner biografischen Verortung als Ganzes reflektieren lasst.!>
Hieraus erwichst eine besondere Form des Leidens, die wohl nur bei
Menschen und nicht bei anderen Tieren zu finden ist: das Leiden an sich
selbst. Das menschliche Selbst- und Weltverhaltnis wird nun selbst zum
Problem und hiermit taucht die Frage der Transzendenz am Horizont
auf, also die Frage nach einer Referenz, welche wiederum ordnend und
strukturierend in das Selbst- und Weltverhiltnis eingreifen kann.

Kommen wir abschlieflend zu einer weiteren Differenzierung Tugend-
hats, die fur unsere Studie zur impliziten Ethik von erheblicher Relevanz
ist, namlich der Unterscheidung zwischen Religion und Mystik. Beide
setzen an den zuvor herausgearbeiteten Bezugsproblemen des mensch-
lichen Selbstsystems an, entwickeln dabei jedoch Loésungsansitze, die
sich in ihrer Form grundlegend unterscheiden. Die Religion arbeitet mit
Wunschprojektionen, wihrend die Mystik den Wiinschenden bzw. seine
Egozentrik selbst als das zu tiberwindende Problem betrachtet. Lassen
wir Tugendhat selbst mit einem ldngeren Zitat zu Wort kommen:

»Um diesen leidvollen Zustand zu lindern, sind in der Geschichte der
Menschheit zwei Wege beschritten worden, eben der der Religion und
der der Mystik, und beide implizieren eine unterschiedliche, ja entgegen-
gesetzte Deutung im Verhiltnis zum numinosen Universum, in dem die
Menschen sich vorfinden. Der Weg zur Mystik wird darin bestehen, daf3
man das Gewicht, das die eigenen Wiinsche fir einen haben, relativiert
oder geradezu leugnet, also eine Transformation des Selbstverstindnis-
ses. Der Weg der Religion hingegen besteht darin, dafs man die Wiinsche
1af3t, wie sie sind, und statt dessen eine Transformation der Welt mittels
einer Wunschprojektion vornimmt: die Macht, die die Menschen um-
gibt, wird zu diskreten Wesen verdichtet, von deren Wirken man sich
vorstellen kann, dafs das eigene Glick oder Unglick abhiangt, und die
als von uns beeinflufSbar ansehen werden. Ein solches Beeinflussen ist
auch durch Riten und Magie denkbar, aber es ist naheliegend, sich diese

135 Siehe hierzu auch Oevermanns Strukturmodell der Religiositit, das einen dhn-
lichen Ausgangspunkt nimmt wie die anthropologische Problemlage, die Tu-
gendhat hier nachzeichnet, jedoch zu anderen Schlussfolgerungen gelangt, da
die Mystik nicht als eine eigenstindige Perspektive rekonstruiert wird. Als Al-
ternative zu den Bewidhrungsmythen einer Religion, die unter modernen Re-
flexionsverhiltnissen jedoch nicht mehr recht geheuer sein kénnen, bleibt fiir
Oevermann nur noch die ebenso problematische Suche nach Authentizitit iib-
rig (Oevermann 1995).

217

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

machtvollen Wesen personalisiert vorzustellen, so daf§ man sich zu ih-
nen auf analoge Weise verhalten kann, wie zu miachtigen Mitmenschen:
bittend, dankend, ihre Macht anerkennend und sich ihnen gegentiber
fiir verantwortlich ansehend. «'3¢

Die Religion erscheint — wie bereits die Magie — als ein Versuch des
Selbst, die Kontrolle iiber die Kontingenzen des Lebens mittels imaginarer
Projektion wiederzugewinnen. Die Mystik besteht demgegeniiber auf der
Problematisierung des Selbst, um das Leiden am Selbst zu transzendieren.
Auf einer rudimentiren Ebene und in noch nicht besonders ausgearbei-
teter Form begegnet uns dieses Motiv in der Suche nach Zerstreuung
oder Rausch. Auf einer subtileren Ebene zeigt es sich in der Hingabe an
ein Ziel, das nicht mehr unmittelbar in dem eigenen Egoismus gegriindet
ist.’¥” Auf diese Weise ist fur Tugendhat im Keim schon eine Bewegung
hin zur Spiritualitit oder Mystik angelegt: »Wer in der Lage ist, innerhalb
der zwischenmenschlichen Verhiltnisse die Zinke des Zuriicktretens zu
akzeptieren, weil er einen Bezugspunkt hat, relativ zu dem es moglich
ist, sich selbst nicht so wichtig zu nehmen, verhalt sich zumindest partiell
als Mystiker (so wie ich das Wort verstehe).«!

Diese mystische Perspektive wiirde dann im Sinne von Winfried Ma-
rotzki auf einem Entwicklungs- bzw. »Bildungsprozess« beruhen — und
zwar einer »Transformation des Selbst- und Weltverhiltnisses«.!'** Sie
erscheint als ein polykontexturales Arrangement, das zu einer Bewegung
fithrt, entsprechend der ein sich seines eigenen Leidens bewusst werden-
des Selbst- und Weltverhaltnis beginnt, die Hypostasierung des Egos als
problematisch und als Ursache des eigenen Leidens anzuerkennen, um
in der Folge aus dieser Reflexionsperspektive ein Selbst- und Weltver-
hiltnis zu suchen, das sich durch das Nicht-Selbst enaktieren lisst. Diese
Bewegung darf weder als ein passiver Prozess noch als eine Auflosung
in die Indifferenz einer wie auch immer gearteten Alleinheit verstanden
werden. Sie erscheint vielmehr im Gegenteil als lebendige Aktivitit eines
hochdifferenzierten Reflexionsverhiltnisses, in dessen Folge das subjek-
tive Wollen koharent darauf hinarbeitet, den Sinnprozess, welcher eben
das problematische Selbst konstituiert, nicht mehr ernst zu nehmen, und
sich stattdessen der Mitwelt zuzuwenden.

136 Tugendhat (2006, 122).

137 Um es mit Tugendhat zu formulieren: »Menschen sind offenbar Hingabe-be-
durftig, sie brauchen normalerweise etwas, das nicht sie sind, auf das hin sie
ihre Egozentrizitit ohne den Egoismus im engen Sinn ausleben konnen. In al-
len solchen Titigkeiten ergeben sich Gabelungen, in welchen dem >ich«-Sager
auf verschiedenen Ebenen abverlangen wird, nicht nur sein Wohl, sondern sei-
ne Egozentrizitit zuriickzustellen« (Tugendhat 2006, 87f.).

138 Ebd., 87f.

139 Marotzki (1990).

218

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

Als zweite Antwort auf das Bezugsproblem des Leidens eines sich
seiner eigenen Unvollkommenheit, Schwichen und Verginglichkeit be-
wusst werdenden Selbst erscheinen die Projektionen in die Imaginire der
Religion. Diese fithren freilich zu einem Arrangement, das den Kontakt
zur Mitwelt zumindest dann kappen muss, wenn innerhalb der Kom-
munikation die Gefahr droht, die religiosen Imaginare als Illusion zu
entlarven. Die Frage bleibt entsprechend mit Luhmann, ob und unter
welchen Bedingungen die Religion bereit ist, sich polykontexturalen
Reflexionsverhiltnissen zu 6ffnen, welche es gestatten, die Kontingenz
ihrer eigenen Formen und Glaubensprojektionen mit zu beobachten.'*

Auch die implizite Ethik kann freilich nicht in einer explizi-
ten Religion grunden, wohl aber — so die Vermutung der weite-
ren Untersuchung — in der Bewegung eines Selbst- und Weltverhalt-
nisses, welches im Sinne der Mystik das Verhiltnis von Selbst und
Nicht-Selbst in einer besonderen Weise zu dynamisieren erlaubt.

Stanley Cavell — Tragodie und
implizite Ethik

Versuchen wir im folgenden Kapitel die Frage der Verbindung von Poly-
kontexturalitat und impliziter Ethik im Anschluss an Ludwig Wittgenstein
nochmals von einer anderen Seite zu umkreisen. Insbesondere die Unter-
suchungen von Stanley Cavell zur Beziehung von Skeptizismus, Moral
und Tragodie bieten einen idealen Ausgangspunkt, denn hier werden
die unterschiedlichen Wittgensteinschen Motive nicht nur produktiv

140 »Wenn aber hier die gesamte Kultur auf polykontexturale Beschreibungen und
auf Beobachtungen im Modus zweiter Ordnung eingestellt ist, ist nicht zu se-
hen, dafs nicht auch die Religion sich darauf einlassen konnte. Sie mufS dann
freilich auf ihre ontologisch fundierten Kosmologien verzichten und ebenso auf
Selbstsicherheit in Sachen Moral. [...] Eine mogliche Hypothese wire, daf alle
Funktionssysteme, Religion eingeschlossen, in der modernen Welt unter enorm
gesteigerten Komplexititsdruck geraten. Es wird, wenn die Evolution keine ge-
eigneten Medien zur Verfugung gestellt hat (Paradigma >Geld<), immer schwie-
riger, in den Systemen >requisite variety«<zu beschaffen. Das ist zwar, wenn man
das Komplexititsgefille zwischen Systemen und Umwelten bedenkt, immer
unmoglich. Aber unter modernen Bedingungen wird diese Unmdglichkeit in
den Systemen selbst auch beobachtet. Die Systeme miissen ihre eigene Sinnge-
bung dann darauf einstellen, daf§ sie nicht weltaddquat operieren kénnen und
dies erkennen miissen. In der Wissenschaftstheorie scheint der (radikale oder
nicht radikale) Konstruktivismus die Antwort auf dieses Problem zu sein. Im
Religionssystem diirfte eine solche Anpassung sehr viel schwieriger sein; man
kann das an der Frage testen, ob die Vorstellung, Gott sei eine >Kontingenz-
formebs, religios akzeptabel ist oder nicht« (Luhmann 2000¢, 315f.).

219

19.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

zusammengebracht,'*! sondern mit den Uberlegungen zur Tragédie auch
in Hinblick auf die Verfehlungen der impliziten Ethik weitergedacht. Auf
diese Weise kann es gelingen, die Frage der Ethik noch stirker an die
leibliche Existenz des Menschen zuriickzubinden.

Berechtigte Blindbeit

Rekapitulieren wir zunachst mit Ludwig Wittgenstein die Problematik
einer implizit bleibenden Ethik, die uns jedoch gleichsam im Kern un-
serer Existenz bertihrt und die wohl als das eigentliche und zugleich ge-
heimnisvollste Thema der Wittgensteinschen Arbeiten angesehen wer-
den kann.

In Einklang mit den vorangehenden Uberlegungen Tugendhats gilt
auch fur Wittgenstein: »Es gibt keinen Sachverhalt, der — wie ich es nen-
nen mochte —, die Zwangsgewalt eines absolut Richtigen besitzt«, denn
»wire es ein beschreibbarer Sachverhalt, miifste ihn jeder — unabhingig
von seinen jeweiligen Vorlieben und Neigungen — notwendig herbeifiih-
ren oder sich schuldig fithlen, weil er ihn nicht herbeifiihrt. Ein solcher
Sachverhalt, mochte ich behaupten, ist ein Hirngespinst.«'* Die Ein-
sicht in die Unfdhigkeit, etwas tiber »das absolut Gute, absolute Werte
usw.«'¥ zu sagen, steht jedoch in Kontrast zu einer bestimmten Art des
Erlebens, einer bestimmte Art des Fihlens, des Mit-der-Welt-in-Bezie-
hung-Seins, die Menschen insbesondere in existenziellen oder erhabenen
Situationen erfahren.!** Dies sind Situationen, in denen gewissermafSen
die absolute Wertigkeit des Lebens aufleuchtet.

Wittgenstein benennt mit Verweis auf seine personlichen Erfahrun-
gen drei Formen eines solchen Erlebens. Die erste Form stellt fur Witt-
genstein »gewissermaflen« das Erlebnis »par excellence« dar. Es ldsst
sich »mit den Worten beschreiben, dafi ich, wenn ich es habe, iiber die
Existenz der Welt staune«. Als weiteres »Erlebnis« benennt er eine Er-
fahrung, die »mir ebenfalls vertraut ist und das womoglich auch man-
chem von Thnen vertraut ist. Dies konnte man das Erlebnis der abso-
luten Sicherheit nennen. Damit meine ich den BewufStseinszustand, in
dem man zu sagen neigt: >Ich bin in Sicherheit, nichts kann mir weh

141 Fiir Cavell steht der Tractatus nicht im Widerspruch zu den Philosophischen
Untersuchungen, sondern stellt gewissermaflen die Entfaltung des gleichen
Grundthemas dar, nimlich die Frage nach der richtigen Lebensform in Anbe-
tracht der Tatsache, dass die Vernunft hier keine Antwort geben kann.

142 Wittgenstein (1989, 13f.).

143 Ebd.

144 An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass Wittgenstein den Tractatus unter
dem Eindruck der Todesnihe, welche er an der Ostfront des Ersten Weltkriegs
in Galizien erleben konnte, schrieb.

220

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

tun, egal, was passiert.<«'* »Ein drittes Erlebnis der gleichen Art ist das
Schuldgefiihl. «!%¢ Eine sprachphilosophische Analyse kann jedoch leicht
zeigen, dass sich hinter den fiir die Erlebnisse verwendeten Begrifflichkei-
ten kein sinnhaft-logischer Zusammenhang verbergen mag. Das Staunen
lasst sich leicht storen, insofern man den Staunenden auffordert, mog-
liche Kausalzusammenhinge fiir die beobachteten Erscheinungen zu er-
ortern. Das Gefuhl der absoluten Sicherheit ldsst sich mit dem Verweis
auf die Verganglichkeit und auf mogliche zukunftige Widrigkeiten an-
zweifeln. Schuldgefiihle schliefSlich lassen sich mit Blick auf die Umstin-
de und die mit ihnen einhergehende Situationslogik relativieren sowie
mit Verweis auf die Unmoglichkeit, Werte zu benennen, welche eine ab-
solute ethische Orientierung geben konnten.

Die skeptische Betrachtung durch die Vernunft generiert also unwei-
gerlich die Evidenzen, welche diese Erlebnisse anzweifeln lassen. Doch
wenngleich Wittgenstein bestens um die Regeln der skeptischen Ver-
nunft weif$, kann und will er nicht auf die gleichsam mystische Evidenz
einer impliziten ethischen und spirituellen Dimension verzichten. Deut-
lich wird das etwa in Wittgensteins Brief an den Verleger Ludwig Ficker
zu seinem Tractatus:

»[DJer Sinn des Buches ist ein Ethischer. Ich wollte einmal in das Vor-
wort einen Satz geben, der nun tatsichlich nicht darin steht [...]. Ich
wollte namlich schreiben, mein Werk bestehe aus zwei Teilen: aus dem,
der hier vorliegt, und aus alledem, was ich nicht geschrieben habe. Und
gerade dieser zweite Teil ist der Wichtige. Es wird namlich das Ethische
durch mein Buch gleichsam von Innen her begrenzt; und ich bin tber-
zeugt, dafS es streng NUR so zu begrenzen ist.«!'¥

Wie gelangt man aber nun mit Wittgenstein in den Bereich der impliziten
Ethik? Seine Anweisung ist deutlich: Man muss die »Leiter« — der skep-
tischen Vernunft, so konnte man mit Wittgenstein erganzen — »wegwer-
fen«, nachdem man »auf ihr hinaufgestiegen ist«.'* Nur so wird ein epi-
stemischer Sprung in ein spezifisches Selbst- und Weltverhiltnis moglich,
in dem Staunen vorherrscht, in dem Unsicherheit nicht Ungewissheit be-
deutet, in dem An-der-Welt-Teilhaben nicht durch Zweifel belastet wird
und in dem der Mensch den Wesen, welche die Folgen vergangener Ent-
scheidungen zu tragen haben, mit einem Gefiihl von Schuldigkeit gegen-
ubertritt. Dieses Selbst- und Weltverhaltnis erschliefSt sich nicht auf Basis
logischer Argumente, sondern beruht auf dem Sprung in eine verdnderte
Lebensform — in ein anderes Sprachspiel, wenn man so will —, die bzw.
das nicht mehr durch den Zweifel gepragt ist, sondern durch das Staunen

145 Wittgenstein (1989, 14f.), kursiv im Original.

146 Ebd., 16.

147 Wittgenstein (1980, 96f.), kursiv und Grofsbuchstaben im Original.
148 Wittgenstein Tractatus, Proposition 6.54.

221

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

im Angesicht des eigenen Nichtwissens und gerade deshalb mit einem
gliicklichen Leben einhergehen kann. Cavell hat wohl wie kein anderer
gerade diese Pointe der Wittgenstein’schen Arbeiten herausgearbeitet:

»Im Angesicht des Zweifels zu leben, die Augen gliicklich geschlossen,
hief3e, sich in die Welt zu verlieben. Denn sollte es eine berechtigte Blind-
heit geben, dann besitzt nur die Liebe sie. Und entdeckt man, daf§ man
sich in die Welt verliebt hat, dann wire man schlecht beraten, ihren Wert
durch den Hinweis auf ihr System der Endursachen lobend zu unter-
streichen. Denn damit schwinde wohl die Verliebtheit, und man konn-
te dadurch vergessen, daf die Welt, so wie sie ist, Wunder genug ist.«'#

Anders als Tugendhat, fiir den die mystische Bewegung aus dem Leiden
des Menschen an seiner eigenen Egozentrik erwichst, um von dort aus
die eigene monokontextural gepriagte Monade tiberwinden zu wollen,
erscheint fir Cavell und Wittgenstein der Sprung in die Polykontextu-
ralitdt nicht durch das Leiden motiviert, sondern durch einen positiven
Sinnhorizont geleitet. Es ist ein Sprung in das Glick der Frische und
Spontanitit, nicht das sekundire Resultat einer Anstrengung, die darauf
beruht, Frieden und Liebe zu finden, indem man seine eigene Egozentrik
zu liberwinden versucht. In die Welt verliebt zu sein, ist mit weniger Pa-
thos verbunden — denn das Gefiihl, verliebt zu sein, ist lockerer, sponta-
ner, erscheint kindlicher und unschuldiger als die elaborierteren Formen
des Altruismus, die bei Tugendhat anklingen. In gewisser Weise erscheint
es damit tiefgriindiger, denn es beinhaltet auf einer weniger voreinge-
nommenen Weise die Anerkennung von Polykontexturalitit. Die Welt
erscheint jetzt per se bevolkert von einer Vielzahl von Wesenheiten, die
alle ihre Eigenaktivitdt haben und die damit zur Unberechenbarkeit des
Weltverlaufs mit beitragen. Die Haltung der Verliebtheit ermoglicht es,
sich von fremder Subjektivitit berithren zu lassen, mitzufithlen, mitzu-
leiden und sich mitzufreuen, ohne dabei die Welt verstehen zu miissen
oder kontrollieren zu konnen.

Wenngleich das Bewusstsein nicht einmal ansatzweise tiber die Mittel
verfugt, Welt zu berechnen oder zu beherrschen — welche Kalkiile oder
welche Mittel konnten angesichts der tiberbordenden Komplexitat hier-
fiir auch noch geeignet sein? —, geht das Wissen um das Nichtwissen,
das Wissen um die eigenen blinden Flecken hier jedoch nicht mit Beun-
ruhigung einher. Es miindet vielmehr umgekehrt in einen Tanz mit einer
Welt, um gleichsam berauscht von der Verliebtheit nahezu jede unvor-
hergesehene Widrigkeit ertragen zu konnen. Es ist die Bereitschaft, auf
diese Weise von Moment zu Moment sich selbst und andere zu trans-
zendieren.'®

149 Cavell (2016, 684).
150 An dieser Stelle ist die Frage angebracht, ob nicht Luhmanns Systemtheorie noch
zu stark einer monadischen Konzeption der Autopoiesis verhaftet bleibt und aus

222

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

Hieraus entsteht eine Lebendigkeit, die ihre Energie aus Uberraschun-
gen gewinnt, nicht aus den Routinen erwarteter Kausalititen und gerade
deshalb nicht aus dem Staunen herauskommt. Es entsteht eine Gewiss-
heit, die nicht auf dem scheinbar festen Fundament eines Wissens fufSt,
sondern in der Bodenlosigkeit der Liebe grundet.'! Zugleich beginnt das
Bewusstsein — insofern es sich einmal des Unterschieds gewahr wird, was
es bedeutet, nicht geliebt zu haben — zu spiiren, das Leben zu versaumen,
indem nur mechanisch den Programmen der eigenen Egozentrik gefolgt
wird, und auf diese Weise dem Leben gegeniiber schuldig zu werden.

Mit Blick auf die vorangehenden Ausfithrungen haben wir uns be-
wusst zu sein, dass es sich bei der Haltung, »sich in die Welt zu verlie-
ben«, um ein epistemisches Verhaltnis handelt, also um ein spezifisches
Selbst- und Weltverhiltnis, das ebenso eingenommen werden kann wie
der Skeptizismus, der Nihilismus, der Relativismus und vieles andere
auch. Formal bzw. aus einer abstrakten logischen Perspektive kann es
kein Kriterium geben, der einen Epistemologie den Vorzug gegeniiber ei-
ner anderen zu geben, da die Welt eben immer nur aus der inneren Pers-
pektive eines bestimmten Selbst- und Weltverhaltnisses beurteilt werden
kann und von hier aus gesehen eben schliissig erscheint.

Qualitdt unserer Beziehungen

Moglicherweise gibt es aber intrinsische Kriterien, die gewissermafSen in
den verkorperten eigenen Lebensvollzug eingelagert sind: »Die Welt des
Gliicklichen ist eine andere als die des Ungliicklichen «,'*? so Wittgensteins
Diktum. Auch Cavells Untersuchungen zur Tragodie erlauben hier noch

dieser Position heraus zwar berechtigterweise feststellen muss, dass das menschli-
che Bewusstsein weder Weltkausalitit begreifen kann noch sich qua synthetischer
Urteile die Welt aneignen kann. Aber ob dies jetzt unbedingt zu Beunruhigung,
Verstorung oder einer anderen Haltung fithren muss, die das Leben tendenziell
als Problem wahrnehmen lasst, ist eine andere Frage. Luhmann tendiert hier zu
einer eher depressiv anmutenden Haltung und pflegt entsprechend eine analyti-
sche Distanz. Siehe etwa: »Im Unterschied dazu [zur Transzendentalphilosophie,
in der das transzendentale Subjekt die Synthesen leistet, die zur Ordnung seiner
Erfahrungswelt notwendig sind] fiihrt die systemtheoretische Analyse zu der Ein-
sicht, daf$ die Welt das BewufStsein und Kommunikation tiberfordere und in die-
sem Sinne transzendent sei. So verstanden wirkt der Hinweis auf Transzendenz
nicht beruhigend, sondern beunruhigend« (Luhmann 2000c, 109).

151 Nicht das Ich bildet das Zentrum der Stabilisierung (Egozentrik), sondern die
Einbettung in ein Netz von Relationen, in denen das >Ich< dann nur noch ega-
litdarer Teil eines Gefiiges ist. Man muss sich quasi in dieses Netz >fallenc las-
sen, um zu merken, dass es hilt bzw. halten kann. Das Ich verschwindet hier-
durch nicht, sitzt aber nicht mehr auf dem Thron und bildet gewissermafSen
auch nicht mehr den Fokus der erlebten Subjektivitat.

152 Die Zitatstellen finden sich in Proposition 6.43 (Wittgenstein 1990).

223

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

tiefere Einsichten. Hierzu jedoch etwas spiter, denn es fehlen noch einige
Bausteine. So gilt es zunichst, die Beziehung von Sprache, Lebensform
und Werturteilen noch etwas genauer herauszuarbeiten.

Cavell arbeitet anhand der Wittgensteinschen Konzeption der Sprach-
spiele heraus, dass Werturteile nicht von der performativen Seite, einen
Tatsachenzusammenhang zu bebaupten, zu trennen sind und damit ih-
rerseits zugleich eine bestimmte Lebensweise darstellen.'s* Die Uberein-
stimmung in Bezug auf eine Lebensform ergibt sich entsprechend nicht
nur aus den Pramissen dessen, was gesagt wird, sondern auch aus den
Urteilen, aus denen das Gesagte erst Sinn ergibt.'** Es geht also primdr um
die Resonanz einer bestimmten Art und Weise des gemeinsamen In-der-
Sprache-Seins, also der hiermit einhergehenden geteilten epistemischen
Perspektive.'>> Da es um eine Sicht geht, ldsst sich hier nicht formal auf die

153 »Es geht vielmehr darum, wie ich es formulieren mochte, daf§ beides, Tatsa-
chenbehauptungen und Werturteile, in derselben Fihigkeit der menschlichen
Natur griinden; daf$ sozusagen nur ein Wesen, das iiber einen Wert urteilen
kann, eine Tatsache behaupten kann« (Cavell 2016, 58).

154 Genau dies ist dann auch der zentrale Befund der Ethnomethodologie, die ihr
methodologisches Augenmerk anstelle der Klarung der inhaltlichen Gehalte
auf die Diskursstrukturen lenkt. Das Problem der Indexikalitit — also der in
der Regel unbeantwortbaren Frage, worauf denn Ausdrucksgestalten wirklich
verweisen — wird nun eingeklammert, denn »indexikalische Ausdriicke« kon-
nen grundsatzlich nicht und brauchen deshalb auch nicht aufgeklart bzw. »re-
pariert« werden (Garfinkel/Sacks 2004). Als Befund dieser Studien lisst sich
in generalisierter Form zunichst als Ausgangspunkt festhalten, das Sprache
»wesensmifSig vage« ist (Bohnsack 1998, 109), also Themen und ihre Rah-
mungen zunichst diffus bleiben, dann aber im Verlauf der Kommunikation ei-
ner Bestimmung zugefihrt werden. »Der Sinn des Sachverhalts, auf den man
sich bezieht, wird vom Horer nicht dadurch entschieden, dass er nur das be-
reits Gesagte in Betracht zieht, sondern dass er auch dasjenige einbezieht, was
im kuinftigen Gesprachsverlauf gesagt sein wird. Derartige zeitlich geordnete
Mengen von Feststellungen machen es erforderlich, dass der Horer an jedem
gegenwirtig erreichten Punkt in der Interaktion voraussetzt, durch das Warten
auf das, was die andere Person noch zu einem spiteren Zeitpunkt sage, wer-
de die gegenwirtige Deutung dessen, was schon gesagt oder getan worden ist,
spater einer endgiiltigen Klarung zugefiihrt sein« (Garfinkel 1973, 208).

155 »Es ist duffert wichtig, dafl Wittgenstein sagt, wir stimmten in etwas (Lebens-
formen) iiberein, es gebe Ubereinstimmung in etwas (Urteilen): »Zur Verstin-
digung durch die Sprache gehort nicht nur eine Ubereinstimmung in den Defi-
nitionen. Sondern (so seltsam das klingen mag) eine Ubereinstimmung in den
Urteilen« (§ 232); Richtig und falsch ist, was Menschen sagen; und in der Spra-
che stimmen Menschen iiberein< (§231). Der Gedanke der Ubereinstimmung
besagt hier nicht, dafl man bei einer bestimmten Gelegenheit zu einer Uberein-
stimmung kommt oder gelangt, er besagt vielmehr, dafl im ganzen Ubereinstim-
mung herrscht, daf§ etwas in Harmonie ist, wie Tonhohen oder Tone, Uhren,
Waagschalen oder Zahlenkolonnen. Daf§ eine Gruppe von Menschen in ihrer
Sprache tibereinstimmt, besagt sozusagen, dafs sie in bezug auf sie synchron lau-
fen, daf$ sie von Kopf bis Fufs aufeinander eingestellt sind« (Cavell 2016, 85).

224

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

tbergreifenden Regeln einer Institution verweisen, denn es geht um das
Wirken von Individuen, die sich gleichsam (bewusst oder unbewusst) fiir
eine Sicht und die hiermit verbundenen Konsequenzen entscheiden. Die
moralische Position ergibt sich hier, wie bereits bei von Foerster, aus der
Anerkennung der Unbestimmtheit von Selbst- und Weltverhaltnissen und
den hiermit einhergehenden Freiheitsgraden der sich hieraus ergebenden
subjektiven Perspektiven —also gerade daraus, den anderen und sich selbst
als autonom zu seben. In diesem Sinne erscheint es »fiir die Moralitat
genannte Lebensform« dann »ebenso essentiell«, dass festgeschriebene
institutionelle »Regeln fehlen, wie es fur die >Ein Spiel spielen< genannte
Lebensform essentiell ist, dafs es sie gibt«.'®

Die moralische Position erscheint entsprechend nicht auflerhalb der
menschlichen sprachlichen Praxis, sondern ist vielmehr ihrerseits als
Ausdruck einer bestimmten Lebensform anzusehen. Sie ist Bestandteil
einer Praxis, die darauf beruht, dass andere mich durch ihre Performa-
tivitit zu einem autonomen Akteur machen und von mir zu begreifen
verlangen, dass »es« fiir mich von nun an »einen Unterschied« macht,
ob »ich es versprochen habe«, ob ich moglicherweise »meine Freunde
verletzen werde«, ob ich Gefahr laufe, einen »Staatsfeind« zu unter-
stiitzen und vieles anderes. In der Folge werde ich mich dann so oder
anders entscheiden konnen, aber eines »kann ich nicht tun, ohne meine
Position als moralisch kompetentes Subjekt einzubiifSen: die Relevanz
der Zweifel anderer verneinen«, »nicht sehen, daf$ sie einen Entschlufd
von mir fordern«.'’

Soziologisch gesprochen entsteht die Position des autonomen Ent-
scheiders also erst durch die Erwartung der anderen, die dann — insofern
leiblich empfunden — neue Reflexionsperspektiven mit sich bringen bzw.
einfordern. Hiermit gelangen wir mit Cavell zu einer weiteren Pointe:

»Der Witz der Bewertung ist nicht der, zu bestimmen, 0b sie angemes-
sen ist, wobei das, was angemessen ist, durch die Form der Bewertung
selbst gegeben ist; der Witz ist vielmehr zu bestimmen, welche Position
du einnimmst, d. h., fiir welche Position du die Verantwortung iiber-
nimmst — und ob ich diese achten kann. [...] Soweit wir haben sehen
konnen, steht in solchen Beispielen nicht die Giiltigkeit der Moral als
Ganzes auf dem Priifstand, sondern das Wesen oder die Qualitit unse-
rer Beziehung zueinander. «'%

156 Cavell (2016, 495). Dies schlieft selbstverstandlich nicht aus, dass man sich in
»Verteidigung« seines Verhaltens »auf die Regeln einer Institution« verweist.
»Die Folge davon ist, dafs man das Aufwerfen einer moralischen Frage nicht
zuldft. Und das ist selbst eine moralische Position, fiir die man Verantwortung
ubernehmen muf$«, bemerkt Cavell in kritischer Reverenz auf Rawls” Regel-
verstandnis (Cavell 2016, 489).

157 Cavell (2016, 438).

158 Cavell (2016, 438f.).

225

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Da Werturteile auf Tautologien beruhen - sie ergeben sich allein durch
die Wahl der Kriterien und der gewihlten Verrechnungsmethode — gilt
Gleiches fur die Beurteilung ihrer Angemessenheit. Auch hier ist es nur
moglich, die bereits gewahlte Form zu bestitigen bzw. das hiermit ein-
hergehende Sprachspiel zu vollziehen. Hier stehen zu bleiben, wiirde im
Sinne einer monokontexturalen Perspektive die Tautologie eines wie auch
immer gearteten Dogmatismus mit der Komplexitit des Verantwortungs-
gefiiges unserer Beziehungen verwechseln lassen. Die polykontexturale
Perspektive weifs demgegentiber, dass von der Wahl der (epistemischen)
Position die Qualitit unserer Beziehungen abhingt und wir damit selbst
auf dem Spiel stehen. Wir konnen den anderen beliigen, betriigen, ihm
gegentiber unsere Versprechen brechen oder anderes tun, doch nun haben
wir die Verantwortung dafiir zu ibernehmen, dass sich hierdurch unser
Beziehungsraum moglicherweise irreversibel verdndert. Unter Umstianden
verlieren wir jetzt nicht nur das Vertrauen eines konkreten anderen, son-
dern beginnen uns nun selbst in seinen Augen als Betriiger, Verrater oder
anderes zu sehen. Die polykontexturale Perspektive wird uns zugleich
in Differenz als auch als Ausdruck unserer Beziehungen sehen lassen,
zugleich als selbstbestimmt (autonom) wie auch als fremdbestimmt (he-
teronom). Gerade deshalb offenbart sie das Zentrum unseres ethischen
Handelns in unseren Beziehungen zur Mitwelt — freilich ohne dabei formal
beantworten zu konnen, wie wir uns im Einzelfall zu entscheiden haben.

Die Antwort ergibt sich wiederum nicht abstrakt, sondern erst aus der
konkreten Positionierung selbst, also aus der Einnahme eines bestimmten
Selbst- und Weltverhaltnisses, das den Beziehungsraum zugleich ordnet
wie auch zu seiner Reorganisation fithrt und damit die zunéchst belie-
big erscheinende Entscheidung in eine bestimmte, das heifSt konkrete
Verantwortlichkeit tiberfiihrt. Die Antworten aus dem Beziehungsraum
mogen zwar eine Zeitlang negiert werden, damit konnen jedoch nicht die
Veranderungen innerhalb des Beziehungsgeflechts ungeschehen gemacht
werden, das uns ausmacht.

Aspektblindbeit und Entfremdung

Hiermit gelangen wir zu einem weiteren Thema, das uns im Umfeld
der Diskussion um die implizite Ethik bereits begegnet ist, nimlich der
Entfremdung, welche aus der Nicht(be)achtung des eigenen Beziehungs-
raums resultiert, der das eigene Selbst- und Weltverhaltnis konstituiert.
Der Topos ist nicht neu — man denke an die Heideggerschen Begriffe
der Seinsvergessenheit und Seinsverlassenheit.'” Fur Cavell nahert sich
Wittgenstein jedoch tiefgriindiger als Heidegger an die Frage an, »womit
wir unsere andauernde Versuchung, wissen zu wollen, eigentlich bezah-

159 Heidegger (1949).

226

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

len. In Sein und Zeit wird mit der Weltverfallenheit bezahlt, d. h. der
Verfallenheit an die Welt des Man.« In Wittgensteins » Philosophischen
Untersuchungen ist es« demgegentiber »geradezu der geistige Verfall,
durch den wir mit den Folgelasten konfrontiert sind (dafs wir z. B. nicht
wissen, was wir gerade sagen, dafl unsere Behauptungen leer sind, dafs
wir nur die Illusion haben, etwas Bestimmtes zu meinen, daf$ wir uns auf
eine unmogliche Privatsprachlichkeit herausreden).«!'®

Nicht zu wissen, was wir sagen, heifst zu verkennen, dass wir keine
Wahrheiten sagen, sondern mit unseren Worten und unserem Denken
den eigenen Beziehungsraum gestalten. Zu glauben, wir wirden wissen,
verkennt, dass die Worte oder Gesten und die mit ihnen getroffenen Unter-
scheidungen nicht uns gehoren, sondern sich einer sozialen Sphare verdan-
ken, die das Ich schon immer transzendiert, da ebendieses Ich selbst nichts
anderes sein kann als eine Position, die erst im Kontext des umfassenderen
Beziehungsraums Sinn ergibt.'®" Anders als Heidegger, der den Menschen
im »Vorlaufen« zum »Tode«'®? tendenziell immer noch monadisch und
isoliert denkt, begreift Wittgenstein das menschliche Sein umfassender und
nicht mehr egologisch, sondern als eine gefiihlte und gelebte Sprachlichkeit,
die per se nur im Rahmen ihrer Beziehungswelt ergriindet werden kann.

160 Cavell (2016, g401), kursiv im Original.

161 Die hier entfaltete Perspektive steht im Einklang mit Robert Brandoms Versuch,
intentionale Zustinde in der Weise zu deontologisieren, dass sie als eine beson-
dere Form von Praxis aufgefasst werden, namlich als eine »soziale Praxis des Zu-
und Anerkennens von Festlegungen und Berechtigungen, die solche Status impli-
zit instituieren«. »Etwas als verstandesfihig zu behandeln heif3t, sein Verhalten
dadurch zu erkliren, dass man ihm intentionale Zustinde wie Uberzeugungen
und Wiinsche fiir sein Verhalten unterstellt.« Unter dem Blickwinkel der wech-
selseitigen Zurechnung erscheint Intentionalitit jetzt als ein primares Phinomen
sozialer Genese, denn die »Praktiken«, welche die »fiir intentionale Zustinde
charakteristischen normativen Status etablieren«, miissen soziale Praktiken sein«
(Brandom 2000, 115). Hierdurch riickt die Inferenz, die Schlussfolgerung, ins
Zentrum der Analyse: »Begriffe sind wesentlich inferentiell gegliedert. Sie in der
Praxis zu begreifen heifst sich bei Richtigkeiten der Inferenzen und Inkompatibi-
litdt auszukennen, in die sie eingebunden sind. Eine Klassifikation verdient be-
grifflich genannt zu werden aufgrund ihrer inferentiellen Rolle« (Brandom 2000,
152). Im Einklang mit Luhmann kann Sinn hier nicht mehr essenzialistisch, son-
dern nur noch prozessual, das heifst im Hinblick auf die Anschliisse und Verwei-
sungszusammenhinge, die mit seinem Gebrauch eroffnet werden, verstanden
werden: »Jede eingefiihrte Behauptung erweist sich als bewiesen durch bereits
etablierte Behauptungen, wobei sie die Primissen, aus denen sie folgt, als Konklu-
sion darstellt« (Brandom 2000, 161). » Verstehen<« kann hier also nicht mehr als
»das Anknipsen eines cartesianischen Lichts« begriffen werden (Brandom 2000,
193), das Welt im Sinne einer Subjekt-Objekt Beziehung erkennen lasst. Vielmehr
ist Verstehen jetzt als praktische Beherrschung einer inferentiell gegliederten Pra-
xis zu konzipieren. Siehe ausfiihrlicher in Bezug zu einer polykontexturalen, re-
konstruktiven Perspektive Vogd (2011, 251ff.).

162 Heidegger (2006 [1926], 260ff.).

227

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Die eigentliche Entfremdung besteht entsprechend darin, dies zu ver-
kennen, also in einer Art » Aspektblindheit« zu leben, die ebendiesen
Zusammenhang verlustig gehen ladsst, sodass, wenngleich »Worte ein
Leben haben«, diese »fur uns tot sein konnen«. Jenseits der Entfremdung
bedeutet entsprechend »ein Wort erleben«, »die Aufmerksamkeit auf
unsere Beziehung zu den Worten zu lenken«, zu fiihlen und damit zu
verstehen, dass »unsere Beziehungen zu Bildern in einigen Hinsichten
wie unsere Beziehung zu dem sind, wovon sie Bilder sind«. Denn auf
diese Weise wiirden wir unser Sprechen ernst nehmen.

In diesem Sinne stellt sich »unsere Bindung an Worte« thematisch
homolog als »eine allegorische Behandlung an uns selbst und an andere«
dar.'® Das hierdurch gesponnene Gleichnis ist nicht anders als die Welt
selbst, die mit und im Einklang mit ihm hervorgebracht wird. Es gibt
mit Wittgenstein kein Geheimnis oder verborgene Bedeutung hinter den
Worten oder Bildern. Das menschliche Selbst- und Weltverhiltnis mani-
festiert sich vielmehr genau in diesen Prozessen, kann also nicht getrennt
von ihnen gedacht und erfahren werden. Erkennen, Sehen, Denken und
Sprechen sind das Hervorbringen einer Wirklichkeit. Epistemologie,
Ontologie und Ethik sind entsprechend niemals wirklich voneinander
getrennt, wobei das Medium dieses Prozesses eben nicht wir selbst sind,
sondern der grofSere Beziehungsraum, aus dem heraus erst die Mittel er-
wachsen, mittels derer wir uns und die Welt sehen und erkennen konnen.

In diesem Sinne ldsst sich in Hinblick auf die Frage der Entfremdung
immerhin als ethisches Primat formulieren: Ein Selbst- und Weltverhiltnis,
das sich durch ein hohes Maf$ an Aspektblindheit auszeichnet, ist allein
schon deswegen als schlecht zu beurteilen, weil es mit dem Verlust von
Lebendigkeit und (hiermit verbunden) von Beziehungsfihigkeit einher-
geht. Selbstredend lasst sich auch hier wiederum die ethische Dimension
nicht an externen Kriterien festmachen, sondern zeigt sich implizit anhand
der Qualitat eines jeweiligen konkreten Lebensvollzugs.

An dieser Stelle verdichtet sich wiederum der Befund, Epistemolo-
gien sowie die hiermit einhergehenden Selbst- und Weltverhiltnisse als
die eigentliche Quelle ethischer Dignitdt zu betrachten. Kann aber eine
Epistemologie falsch sein bzw. was wiirde es bedeuten, in einer falschen
Epistemologie zu leben?

Die Antworten auf diese Fragen konnen wiederum nicht trivial sein. Sie
stellen sich jedenfalls nicht in der Form dar: >So oder so sind die Dinge
und wenn du dieses oder jenes Wissen angesammelt hast oder dies oder
jenes glaubst, dann bist du auf der richtigen Seite.< So etwas zu vertreten,
wirde wiederum nur heifSen konnen, eine Wahrheit, ein Konzept falsch-
licherweise wortlich zu nehmen und damit aus dem Beziehungsgeflecht
seiner Behauptung herauszulésen und hiermit zu etwas Absolutem zu

163 Cavell (2016, 566).

228

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

verdinglichen. Doch in diesem Sinne verstandene >Wahrheiten< konnen
sich bei genauerem Hinsehen nur als Tautologien offenbaren, als Ideo-
logien, die selbstreferenziellen Konstrukten aufreiten.

Jedes Postulat einer absoluten Wahrheit oder eines absoluten Wertes
wirde unweigerlich an der Kontingenz einer komplexen Welt scheitern
miuissen, die eben lehrt, dass die Dinge sich anders verhalten, dass Regeln
und Konzepte, die sich heute als nutzlich erwiesen haben, nicht auch
morgen gelten miissen und dass das Einzige, was wir wissen konnen,
darin besteht zu begreifen, dass auch unser Wissen beschrankt ist, wir
also gut beraten sind, uns auf Nichtwissen und Unsicherheit einzustellen.

Oder um es dramatischer zu formulieren: Ob wir es wollen oder nicht,
wir leben in einer Welt, die nicht von der Vernunft regiert wird und in der
auch in moralischer Hinsicht nicht das geschieht, was geschehen sollte.
Die Frage der Theodizee bleibt gerade unter der vermeintlich aufgeklarten
Rationalitit modernen Denkens hochgradig virulent. Ob wir es fur gut
heiffen mogen oder nicht: Wir leben in einer Welt der Unvernunft, der
Verginglichkeit und der Ungerechtigkeit.

Die ethische Dimension der Tragodie

Gerade in den Abgriinden des menschlichen Lebens zeigt sich jedoch mit
Cavell eine weitere ethische Dimension. Diese zeigt sich noch stirker an
die Bedingungen der menschlichen Leiblichkeit gekoppelt. Sie erscheint
gleichsam als ein Wissen, das in dem Sinne nicht verneint werden kann,
da die negierten Inhalte in Form der Tragodie in das eigene Leben zu-
riickkehren. Dieses Motiv driickt sich fir Cavell insbesondere in den
grofsen Tragodien Shakespeares aus. Schauen wir deshalb abschliefSend
auf Cavells Interpretation des Othello, dem eine Schlisselstellung inner-
halb seiner Auseinandersetzung mit Wittgenstein zukommt.

Hier zunichst eine kurze Zusammenfassung des Dramas: Der dun-
kelhdutige Othello, Feldherr der venezianischen Armee der Republik
Venedig, hat heimlich und ohne Einverstindnis ihres Vaters die schone
Desdemona geheiratet. Der Vater versucht die Ehe annihilieren zu las-
sen, doch Desdemona bekennt weiterhin, dass sie Othello aus Liebe
geheiratet hat, und so bleibt dem Vater letztendlich nichts anders tibrig,
als die Verbindung zu akzeptieren. Jago, der vermeintlich treue Unterge-
bene Othellos spinnt derweil eine Intrige, die Zweifel an der Treue und
Integritat von Desdemona entstehen lasst. Das Misstrauen wiachst und
erreicht seinen Hohepunkt, als ein von Desdemona verlorenes Taschen-
tuch als vermeintliches Beweismittel fiir ihre Untreue missbraucht wird.
In rasender Eifersucht erdrosselt Othello seine geliebte Frau, wenngleich
diese ihm ihre Unschuld beteuert. Als die Intrige ans Licht kommt und
Othello seinen fatalen Fehler begreift, nimmt er sich seinerseits das Leben.

229

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Fiir Cavell entwickelt sich die spezifische Dynamik der Tragodie aus
der Verschrinkung zweier Schichten. Auf der oberfldchlichen Ebene er-
scheinen die Eifersucht und der Zweifel als ein stereotypes Skript, dem
die Akteure im Sinne eines kulturell vorformatierten Sprachspiels folgen
konnen. Auf der Tiefenebene erscheint demgegeniiber die Semantik einer
Liebe, in der sich Desdemona und Othello existenziell begegnen. Wihrend
auf der Ebene der Fifersucht gewissermafSen ein Beziehungsspiel aufge-
fithrt wird, das durch die mit dem Zweifel einhergehenden Emotionen
angefacht wird (es bleibt ein Spiel, weil es allein auf begrifflich und imagi-
nativ aufgeladenen Konstruktionen beruht), bertihrt die Liebesbeziehung
auf einer tieferen Ebene die eigene Existenz. Desdemona riskiert mit der
Hochzeit den Verlust ihrer gesellschaftlichen Stellung und den Bruch
mit ihrer Herkunftsfamilie, doch sie kann sich der hiermit einhergehen-
den Unsicherheit stellen, weil sie zu lieben bereit ist. Doch fiir Othello
erscheint genau die mit Liebe einhergehende eigene Verunsicherung als
Problem. Die Unwissenheit in Hinblick auf das, was mit ihm und seiner
Frau infolge der Beziehung geschieht, erscheint fiir ihn so unertriglich,
dass er sich letztlich fiir den Zweifel und gegen die Liebe entscheidet.

Diese Liebe erscheint gerade deshalb so verunsichernd, weil sie die
eigene Leiblichkeit in ihrer Totalitdt bertihrt. Die nun doppelte Bezie-
hung zwischen >Ich< und >Duc< und >Leib sein< und >einen Korper habenc
verunsichert das eigene Selbstverhiltnis.'* In dieser Reflexionsbeziehung
erscheint nicht nur die Beziehung zum anderen, sondern wird zugleich
die Position der eigenen Leiblichkeit unbestimmt und damit prekar. Folgt
man Cavells Interpretation, »so wiirde die von« Othello »in Hinblick
auf die Treue bekundete Skepsis etwas Tieferes verschleiern, es wire ein
furchtbarer Zweifel, der eine noch furchtbarere Gewifsheit verdeckt, eine
uneingestehbare GewifSheit«,' namlich die der eigenen Verginglichkeit
und Unvollkommenheit. Gegeniiber diesem schmerzhaften existenziellen
Stachel erweisen sich die vorgefertigten Skripte des Eifersuchtsdramas
einschliefSlich des Ehrenmordes als die weniger bedrohliche Alternative.

164 Mit Merleau-Ponty lisst sich die Beziehung folgendermafien pointieren: »Ist
der Andere, iiber sein Fiir-mich-sein hinaus, wahrhaft ein Sein-fir-sich, und
sind wir wirklich einer fiir den anderen, und nicht allein einer wie der andere
fiir Gott, so muf$ der eine dem anderen zu erscheinen vermégen, mufs er und
muf3 ich ein Aufleres haben, muf es aufler der Perspektive des Fiir-sich — meines
Blickes auf mich und des Anderen Blickes auf sich — eine Perspektive des Fiir-
Andere geben — die meines Blickes auf den Anderen und des Blickes des Ande-
ren auf mich. Beide Perspektiven kénnen nicht einfach in einem jeden von uns
sich nebeneinanderstellen, denn dann wire nicht ich es, den der Andere sihe,
und wiire es nicht der Andere, den ich sihe. Ich muf} mein Aufleres sein, und
der Leib des Anderen muf er selbst sein. Dies Paradox, diese Dialektik von ego
und alter ist moglich nur, wenn ich wie der Andere aus der Situation nicht un-
abhingig von jeglicher Bindung sich definieren« (Merleau-Ponty 1974, 9f.).

165 Cavell (2016, 780).

230

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

Der Zweifel formatiert die Liebe hin zur Eifersucht als einem hochdra-
matischen Gefiihl, das den Stachel der Unsicherheit und Verginglichkeit
jedoch zu nehmen verspricht, den die Liebe birgt. Zumindest erlauben
sie die Illusion der Machtigkeit des eigenen Egos noch fiir einige Zeit
aufrechtzuerhalten. Genau aus diesem Grunde kann Othello das Opfer
der Liebe von Desdemona nicht annehmen:

»Das ist das Opfer, das er nicht hat annehmen konnen, denn in diesem
Fall wire er seinerseits nicht vollkommen gewesen. Es mufS verdrangt
sein. Die Narbe ist das Merkmal der existenziellen Endlichkeit, der Ge-
trenntheit. Tragen mufS man sie, wie auch immer man anatomisch be-
schaffen oder welcher Hautfarbe man ist. Es ist die Siinde [sin] oder das
Zeichen [sign] der Weigerung, unvollkommen sein zu wollen, was die
Teufelsgesichte und Teufelsqualen sowohl hervorruft als auch rechtfer-
tigt, die den Spiel-Raum dieses Stiicks ausfullen. «!°

Hiermit schlief3t sich der Bogen. Wir begegnen den tieferen Grinden der
menschlichen Entfremdung und bekommen eine Antwort auf die Frage,
warum es fiir uns Menschen so attraktiv ist, in Beziehungsspiele einzuras-
ten, die uns den Inhalt unserer Worte und Gesten mit der Bedeutung des
hierdurch aufgespannten Beziehungsraums verwechseln lassen. Ebenso
wird deutlich, dass auch die Vernunft und die hiermit einhergehenden
Spiele des intellektuellen Zweifels etwas anderes leisten, als sie vorzugeben
scheinen. Sie tragen namlich weder zur Gewissheit oder Aufkliarung noch
zu einem besseren Leben bei. Sie leisten vor allem eines: Sie lenken uns
von unseren eigenen existenziellen Bedingungen ab.'¢”

Zugleich offenbart sich hier eine Tiefenebene der impliziten Ethik, denn
wir begegnen nun der Tragodie als dem »Ort, wo es uns nicht vergonnt ist,
vor den Konsequenzen oder davor davonzulaufen, was diese Verdeckung
nun einmal kostet: daf§ die dem anderen versagte Anerkennung zum einen
darauf hinauslauft, diesen anderen zu negieren, seinen Tod vorauszusagen«,
und zum anderen »auf den Tod unserer eigenen Fahigkeit zur Anerkennung
als solcher, darauf, dafS unsere Herzen entweder zu Stein werden oder
zerspringen. Also die unvermeidliche Reflexivitit spiritueller Qual. «!¢8

Die implizite Ethik findet damit selbstredend keine letzte Begriin-
dung (wie auch?), sehr wohl aber ein fundamentales Gefiihl, namlich
die von Cavell angefiihrte spirituelle Qual. Ob wir wollen oder nicht,
zumindest im Gefuihl der existenziellen Berthrung ldsst sich der Einsicht
nicht ausweichen, dass wir uns nicht uns selbst verdanken, sondern

166 Cavell (2016, 779).

167 »Aber dann handelt es sich hier eben genau darum, wovon ich die ganze Zeit
behaupte, dafs es die Ursache des Skeptizismus sei: um den Versuch, die con-
ditio humana in ein intellektuelles Problem zu verwandeln, in ein Ritsel (>eine
metaphysische Endlichkeit als intellektuellen Mangel< zu interpretieren)« (Ca-
vell 2016, 780).

168 Cavell (2016, 780).

23T

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

einem polykontexturalen Geflecht entspringen, also unbestimmten und
unberechenbaren Konstellationen einer immer wieder tiberraschenden
Welt. Allerdings macht es einen Unterschied, mit welcher epistemischen
Haltung ein Mensch sich dieser Welt nihert. Die eine Variante ist das
Leiden der Trennung — also einer Spaltung, in der das Ego zwar die in-
tensiven Gefuhle haben will, die mit der Liebe verbunden sind, zugleich
aber mit aller Gewalt an der eigenen Egozentrik festhalten will, also nicht
das Risiko der Unsicherheit annehmen kann. Hierfiir steht Shakespeares
Othello Pate und entsprechend bleibt fiir ihn am Ende der Tragodie keine
andere Wahl, als sich selbst umzubringen. Die alternative Variante besteht
darin, sich in die Welt zu verlieben, um sich aus dieser narrischen Haltung
mitfiithlend — mitfreuend und mitleidend — von ihr mitreifSen zu lassen.

Die zuvor benannte Spaltung tritt in kaum weniger dramatischer Form
in den Arrangements des Terrors auf, die im vorangehenden Kapitel aus-
fuhrlich geschildert wurden. Auch hier miindet der menschliche Drang,
sich als lebendig und wirkmachtig zu spiiren, in eine Entfremdung, die um
alles in der Welt an vermeintlichen politischen und religiosen Rationalen
festhalten ldsst, um damit jedoch genau die Schrecken und Hoéllen zu
produzieren, welche dann auf kurz oder lang die Moglichkeiten zerstoren,
mit anderen gliicklich zusammenzuleben.

Im Angesicht einer Welt, die allein schon deshalb auf Kontingenz und
Unbestimmtheit gebaut ist, weil Lebensformen selektiv blind sein miissen,'®
liefSe sich mit den Worten Gregory Batesons entsprechend ein weiteres
ethisches Primat formulieren: Vertraue besser nicht auf die »innere Kon-
sistenz von Ideen und Prozessen«, denn ab und zu wird »die Konsistenz
zerrissen; die Tautologie bricht auf wie die Oberfliche eines Gewdissers,
wenn ein Stein hineingeworfen wird. Dann fingt die Tautologie langsam,
aber unmittelbar an, sich zu heilen. Die Heilung kann unbarmherzig sein.
In dem Prozefs konnen« sogar »ganze Spezies ausgeloscht werden«.!'”

In der Option der gefiihlten Akzeptanz der Bodenlosigkeit kann uns die
implizite Ethik demgegentiber eine paradoxe Sicherheit anbieten. Dies ist
nicht nichts, sondern gerade das, was Wittgenstein, wohl wissend, dass
man hiertber nicht so recht sprechen kann, in den drei Erlebensformen
ausgedriickt hat, die er um nichts preisgeben mochte: dem Staunen iiber
die Existenz der Welt, dem Erleben absoluter Gewissheit und der Erfah-
rung, am Leben schuldig zu werden. Auch hier kommt das eigene Leben
wieder gefiihlt zu sich selbst zuriick. Doch die hiermit verbundene Selbst-
erhebung geht nicht mit Entfremdung einher, sondern erscheint als eine
Lebensform, die mit innerem Frieden und Gliick verbunden sein kann.

169 Hier in Anklang an Spencer Brown: »Existence is a selective blindness« (Spen-
cer-Brown 2005, 192).
170 Bateson (1987, 253).

232

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Faden zusammenfihren:
implizite Ethik unter dem Blickwinkel
von Polykontexturalitit

Versuchen wir nun abschlieSend die unterschiedlichen Faden der voran-
gehenden Erorterungen zusammenzufiihren. Hierzu gilt es zunachst die
wichtigsten Aspekte der einzelnen Stationen nochmals aufzugreifen. Unser
Ausgangspunkt bestand zunachst in der Einsicht, dass Lebensvollzige
und Wertbeztige nicht zu trennen sind, da lebendige Prozesse sich gerade
dadurch definieren, ein Selbst- und Weltverhaltnis aufzuspannen, das sich
schon immer an Wertedifferenzen abarbeitet. Erkennen und Handeln,
eine Welt wahrzunehmen, zu sehen und zu fithlen und auf Basis der
hiermit vollzogenen Unterscheidungen zu reproduzieren, sind so gesehen
immer schon in einer rekursiven Einheit verwoben. Epistemologie (die
Frage, wie eine Welt erkannt wird) und Ontologie (die Frage, was fiir
eine Welt ich habe) sind dabei kreuzweise ineinander verschriankt. Denn
Lebensformen zeichnen sich dadurch aus, nicht nur in der Welt zu sein,
sondern zugleich eine Welt zu haben. Sie bringen sich selbst in Differenz
zur Umwelt hervor und generieren auf diese Weise eine epistemische
Unbestimmtheit. Sie erscheinen jetzt namlich zugleich als Subjekt (als
autonom agierende Einheit, die ihrer eigenen Epistemologie folgt) wie
auch als Objekt (als strukturdeterminierte Einheit vernetzter kausaler
Prozesse). Um es kurz zu fassen: Lebensformen zeigen sich als wertbe-
zogenes Selbst- und Weltverhiltnis.

Das menschliche Leben erscheint dabei in besonderer Weise komplex.
Seine Leiblichkeit differenziert sich in Begegnung mit anderen Menschen
in vielfiltiger Weise aus, da infolge des gemeinsamen In-der-Sprache-Seins
unterschiedliche Beziehungen und Semantiken in der eigenen Korper-
lichkeit zum Ausdruck kommen. Es erscheint nicht nur die Spaltung
zwischen >Leib sein< und einen >Korper habens, vielmehr entsteht in der
Vielstimmigkeit des verkorperten menschlichen Beziehungsgeflechts ein
polykontexturaler Kérper mit einem polykontexturalen Bewusstsein.
Das konstituierende Selbst- und Weltverhaltnis droht dadurch proble-
matisch zu werden, da sich unter Bedingungen vielfiltiger und teilweise
inkommensurabler Wertreferenzen nicht so ohne Weiteres eine koharente
Lebensform gewinnen ldsst.

Zugleich erscheinen die hiermit einhergehenden Dissonanzen als Quelle
menschlicher Individuierung. Als Ergebnis der sozialen Differenzierung
beginnen Menschen - sei es iber Sympathie, durch Gruppenbindung oder
einfach durch das Spiiren der Wirkung von Worten und Symbolen — den
sozial angelieferten Sinn als Teil des eigenen Selbstprozesses zu fiihlen,
um aus den hiermit einhergehenden Spannungen das Material fir eine
individuelle Personlichkeit zu gewinnen.

233

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Wir begegnen nun dem von unterschiedlichen Seiten beleuchteten
Motiv, dass das eigene Selbst nur durch die anderen moglich wird, jedoch
diese Beziehung nicht in einem harmonischen >Wir< aufgeht, sondern
seinerseits unweigerlich mit Konflikten einhergeht. Man denke hier etwa
an die Arbeiten von René Girard zur mimetischen Rivalitit, entsprechend
der die mimetische Identifikation (also das Spiegeln der Winsche und
Abneigungen des anderen im eigenen Selbst) unweigerlich komplexe
kognitiv-emotionale Lagerungen wie Neid, Eifersucht und Scham mit
sich bringt — und entsprechend zu Konflikten fiihrt, die nun auf einer
tieferen Ebene nach einer gesellschaftlichen Integration verlangen.!” Die
ernsthafteren moralischen Probleme des Menschen erwachsen damit - so
auch Marta Nussbaum — weniger aus seinen elementaren Trieben denn
aus seiner besonderen Form der Vergemeinschaftung.!”

In einem dhnlichen Sinne erscheinen auch fiir Tugendhat die Folgen
unseres gemeinsamen In-der-Sprache-Seins hochgradig problematisch.
Es entsteht zwar jetzt ein Ich-Sager, was zusitzliche Freiheitsgrade fiir
das Handeln mit sich bringt. Der hiermit ausdifferenzierte Selbstprozess
beginnt sich selbst in die Sozial- und Zeitdimension hinein zu projizieren,
um dann jedoch unweigerlich feststellen zu miissen, dass ein wesentlicher
Teil der nun als eigenes Ego gefiihlten Konstruktionen — wenngleich als
existenziell bedeutsam wahrgenommen - briichig oder widerspriichlich
erscheint. Der Mensch beginnt an der zunehmenden Komplexitit der
eigenen Selbst- und Weltverhiltnisse zu leiden und erst hier — so ldsst
sich vermuten — beginnen fir ihn moralische Probleme relevant zu wer-
den. Die Frage, wie man gut sein kann, wird also erst virulent, wenn der
eigene Lebensvollzug in einem MafSe fragmentiert erscheint, dass nicht
mehr klar ist, was in einer bestimmten Situation zu tun ist bzw. wie
das, was man getan hat, im Nachhinein zu bewerten ist. Evolutionsge-
schichtlich ist diese Vertreibung aus dem Paradies (also nicht mehr in
Bezug auf die Unterscheidung von richtig und falsch gewiss zu sein, um
genau deshalb der Unterscheidung von gut und schlecht ausgeliefert zu
sein'”?) wohl im Ubergang vom Affen zum Menschen aufgetreten. In der
stammesgeschichtlichen Entwicklung der Primaten scheint namlich mit
dem geteilten In-der-Sprache-Sein eine neue Beziehungsqualitdt erfunden
worden sein. Neben den Werten des Selbsterhalts und des mit der ko-
gnitiven Spiegelung einhergehenden Mitfithlens kommt jetzt auch dem

171 Siehe etwa Girard (1987).

172 »Die Tatsache, dafs wir Tiere sind, ist nicht die Hauptursache unserer mora-
lischen Schwierigkeiten. [...] Der Versucher, der unsichtbare innere Feind ist
etwas spezifisch Menschliches, eine Neigung zu Selbstliebe und Konkurrenz-
denken, die sich immer dann manifestiert, wenn wir in einer Gruppe zusam-
men kommen« (Nussbaum 2016, 253f).

173 Hiermit ldsst sich nun auf die Eigenarten einer Person schliefSen, die dann eben
gut oder schlecht sei.

234

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

geteilten sprachlichen und symbolischen Handeln selbst ein existenziell
bedeutsamer Wert zu.!” Sich in den Inferenzen sprachlichen Handelns
zu bewegen, generiert damit eigenstandige Reflexionsperspektiven, die
dann in Spannung zu anderen kognitiv-emotionalen Moden menschlicher
Praxis treten, da mit der Sprache ihrerseits Wertreferenzen aufgebaut
werden, deren Bedeutung nun gefiihlt wird. Fiir die nun derart ausdif-
ferenzierte und fragmentierte polykontexturale Leiblichkeit stellt sich
dann nicht nur psychologisch, sondern auch sozial die Frage, wie die
unterschiedlichen Spharen integriert werden konnten.

Integration kann unter den benannten Voraussetzungen (konflikthafte
Selbst- und Weltverhiltnisse, heterogene Wertreferenzen) jedoch nicht in
einer Form aufgehen, die sich durch eindeutige kausale oder hierarchi-
sche Beziehungen auszeichnet. Die Form muss vielmehr selbst komplex
sein, das heif3t situativ mal das eine, mal das andere in den Vordergrund
stellen lassen, also hinreichende Flexibilitdt liefern, um situativ ange-
passte Losungen zu ermoglichen, ohne dabei jedoch den Anspruch von
Integration aufzugeben.

Religiése Formen und implizite Ethik

Mit Blick auf die benannten sozialanthropologischen Konstellationen
erscheint es zunichst reizvoll, Girards Intuition zu folgen, Religion als
eine Antwort auf diese Probleme zu sehen. Wenngleich Religion historisch
gesehen vielfach mit kollektiver Gewalt einherging, besteht mit Girard
ihr eigentliches Motiv vielmehr darin, Gewaltmomente, die aufgrund
mimetischer Rivalitit entstehen, zu kanalisieren und zu dimpfen, indem
sie Formen bereitstellt, um Spannungen infolge von Wertkonflikten zu
harmonisieren.!”

Das Bezugsproblem der Religion wire damit gewissermafSen dhnlich
dem der impliziten Ethik, denn der Bezug auf Transzendenz ist ja per se
unbestimmt. Es wirde auch hier vielmehr um ein tibergreifendes >Gut-
Sein< gehen, ohne jedoch Werte oder Kausalzusammenhinge explizieren
zu konnen, welche dieses >Gut-Seinc« ein fur alle Mal spezifizieren.'7¢

174 Vgl. Tomasello (2009; 2016).

175 Gerade deswegen kann sich als Nebenfolge die Gewalt kollektivieren. Die Bin-
nenharmonisierung, welche durch die Religion zunichst erreicht wird, entladt
sich dann umso intensiver an den Grenzen, quasi kollektiv nach aufSen gerich-
tet, und umgekehrt erhoht der gemeinsame Feind wiederum die interne Bin-
dewirkung.

176 In spirituellen Gipfleerfahrungen kann Menschen genau dieser Zusammen-
hang tiberdeutlich werden, wie folgendes Interviewzitat verdeutlicht: »Es war
eine sehr intensive Erfahrung fiir mich, eine Erfahrung von/ wirklich von gro-
Bem Gliick. Wihrend dieser Erfahrung hatte ich auch wirklich nur einen Ge-
danken, und das war, ein anderes Ziel im Leben gibt es nicht, als dort/ da

235

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Brauchbare religiose Formen wiirden es also erlauben, mit Paradoxien
umzugehen (etwa indem sie zumindest prinzipiell gestatten, auch als
Stinder Heil zu finden oder auch als Letzter der Erste zu sein bzw. auch
als vergangliches Wesen Zeitlosigkeit zu erfahren).

Religiose Formen entfalten sich dabei zunichst im Sinne von Clifford
Geertz als kollektive Praxen, die auf Basis von Ritualen zugleich ein
Modell von wie auch ein Modell der Wirklichkeit generieren, sodass eine
neue Form der Integration im Sinne einer nun als koharent gefiihlten
Einheit von Selbst und Welt zum Ausdruck kommt.!”” Religiose Formen
konnen zwar die Grundprobleme des menschlichen Lebens nicht 16sen
(etwa Konflikte zwischen Menschen oder zwischen inkommensurablen
Werten; ebenso werden die grundlegenden ethischen Problematiken im
Zusammenhang Ungleichheit und Gerechtigkeit durch Religion nicht auf-
gehoben). Es werden jedoch Imaginative geschaffen, die ein Arrangement
ermoglichen, welches dem Menschen seine eigene Welt wieder ein wenig
mehr vertraut werden lasst. Im Sinne von John Dewey fiihrt die imagina-
tive Projektion dann gewissermafSen zu einer Harmonisierung des Selbst
mit seiner Welt, namlich indem auf diesem Wege eine veranderte Episte-
mologie moglich wird, welche die Dinge unter einer anderen Perspektive
sehen und ordnen ldsst.'” Religion erscheint aus dieser Perspektive als

anzukommen. [...] Das Besondere war, dass es begleitet war wirklich von Ein-
sichten, und zwar von mehreren Einsichten. Zum Beispiel, war eine der/ eine
der wichtigsten Einsichten war direkt am Anfang, es/ als das kam, hatte ich
direkt auch das Bediirfnis, mit meinem Bruder driiber zu sprechen, das heifSt,
mein Bruder kam mir in den Geist als jemand, mit dem ich gerne diese Erfah-
rung, die schon sehr intensiv war, teilen wollte. Und als ich an meinen Bruder
dachte, war so was da wie eine Erkenntnis, das Gutsein bedeutet, gut zu je-
dem Men- schen zu sein, also so was wie Liebe zu empfinden zu jedem Men-
schen. Und die/ was ich tiber meinen Bruder wusste bis dahin, war so eine Art
gut bedeutet, besser zu sein als jemand anderes. Also, auch wenn ich mochte,
dass man mich gut findet, dann muss ich besser sein als jemand anderes. Ja,
das heift, ich muss mich immer in Relation setzen zu jemandem anderen. Das
ist immer/ hat/ kriegt immer so was von Konkurrenz. Und die erste Erkenntnis,
die ich hatte, wo ich dachte, die muss ich mit meinem Bruder teilen, ich habe
das leider bis heute so klar noch nicht getan, dass gut bedeutet, gut zu jedem
zu sein, Liebe zu sein zu allen Individuen, Liebe zu haben zu allen Individuen
in der Welt und/ bedeutet nicht, besser als sie zu sein.« (Vogd/Hart 2015, 111)

177 »Religion ist (1) ein Symbolsystem, (2) dessen Ziel es ist, starke, umfassende
und dauerhafte Stimmungen und Motivationen im Menschen zu erzeugen, (3)
indem Vorstellungen einer allgemeinen Seinsordnung formuliert werden, (4)
die mit einer solchen Aura von Faktizitit umgeben werden, (5) dass die Stim-
mungen und Motivationen vollkommen der Realitit zu entsprechen scheinen«
(Geertz 1983, 48).

178 Dewey formuliert: » The new vision does not arise out of nothing, but emerges
through seeing, in terms of possibilities, that is, of imagination, old things in
new relations serving a new end which the new end aids in creating« (Dewey
1986, 34).

236

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

eine komplexe Praxis der Integration von problematischen Selbst- und
Weltverhiltnissen. Sie ermoglicht es, die Widerspriiche, welche mit den
typischen existenziellen Lagen einhergehen, zu integrieren (etwa indem
Stunden zugleich angeklagt wie auch vergeben werden konnen, Freiheit
und Subordination gleichzeitig moglich werden, Leid und Ungerechtigkeit
zugleich als unvermeidbar wie auch als iiberwindbar markiert werden,
der Tod sowohl notwendig wie auch als iiberwunden erscheint). Die
Gelingensbedingungen fur diese Integrationsleistung liegen dabei — ent-
gegen den typischen Selbstbeschreibungen der Religionen — in der Praxis
selber, also in einer bestimmten Art des Redens, Vermittelns, Verstorens,
Versohnens, Bertihrens und Beunruhigens.

Die eigentliche Bedeutung der Imaginative der Religion wiirde also
gerade nicht in der Eindeutigkeit des Wortes oder der Dogmatik der
Verkiindigung liegen, sondern im Gegenteil darin, polyvalente Formen
anzubieten, die gerade deshalb, weil sie nicht eindeutig sind, erlauben,
problematische Ambivalenzen zu arrangieren. Die Funktion der Religion
wiurde dann darin bestehen, das immer problematische Verhaltnis von
Individuum, Gemeinschaft und Gesellschaft durch ihrerseits unbestimmte
Formen auszutarieren. Der eigentliche Clou der religiosen Codes Imma-
nenz/Transzendenz wiirde entsprechend darin bestehen offenzuhalten,
was Transzendenz und Immanenz in der jeweiligen Situation bedeuten,
um gerade auf diese Weise eine angemessene Antwort auf Problemlagen
suchen zu konnen, die logisch und moralisch nicht so ohne Weiteres
eindeutig entschieden werden konnen. Die gefundene Losung wiirde
dann weder durch Vernunft begriindet noch auf Basis eines moralischen
Codex!” entschieden werden miissen, doch dennoch nicht irrational
erscheinen. Sie wiirde vielmehr eine neue Sicht der Dinge ermoglichen,
etwa indem vorher Problematisches nun als Weg zum Heil gesehen wer-
den kann.'® Bei diesen Prozessen handelt es sich jedoch nicht nur um ein
abstraktes symbolisches Spiel, sondern um die Veranderung in den Selbst-
und Weltverhiltnissen. Gnade und Vergebung miissen erfahren werden.

Gelungene religiose Rede ist damit verwandt mit Poesie und Kunst, die
ebenfalls die Seele berithren konnen.!*! Was diesen Praxisformen jeweils
gemein ist, ist die Uberschreitung der Grenzen logischer Kausalitit und

179 Moral und Religion stehen hiermit in einer problematischen Beziehung, da sie
einerseits verbunden zu sein scheinen (etwa in der Formulierung von Geboten
und der Konzeption von Stinde), anderseits auseinandergehen, da die Gnade
eben auch dem Siinder zuteilwerden kann. Siehe zum Verhiltnis von Religion
und Moral auch Luhmann (2000c¢, 95ff.).

180 Hierin setzt dann auch die Seelsorge an. Siehe zu einer Theorie der Seelsorge
Vogd (2016) wie auch Glinther Emlein (2017).

181 Der Begriff der Seele darf hier in keinem Falle so verstanden werden, als wiirden
wir von der Existenz eines inneren Seelenwesens ausgehen. Im Sinne der Roman-
tik steht er vielmehr fiir ein umfassendes Empfinden lebendiger Zusammenhinge.

237

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

normativer Erwartung, um auf diese Weise Muster zu generieren, die
Probleme und Losungen in neuer Form verbinden lassen.!® So verstanden
wirde die Tugend der Religion darin bestehen, das zu verbinden, was
logisch nicht verbunden werden kann. Sie wiirde Kontexturen iiberschrei-
ten und Unerreichbares miteinander verbinden lassen, indem sie dariiber
redet, wortiber man nicht sprechen kann,'s* um gerade auf diese Weise
neue Selbst- und Weltverhaltnisse zu ermoglichen.

Transjunktionale Operationen und religiose Rede

Schauen wir etwas ausfuhrlicher aus Perspektive einer Theorie der Poly-
kontexturalitit auf die hier vollzogenen Bewegungen. Dabei wird deut-
lich, dass den sogenannten transjunktionalen Operationen eine Schlissel-
rolle zukommt. Transjunktionale Operationen tiberschreiten ein jeweils
konkretes Selbst- und Weltverhiltnis, indem sie Kontexturen verbinden,
vermitteln, offnen und schliefSen, also ihr Verhiltnis zueinander neu
arrangieren. Transjunktionale Operationen stellen also Bewegungen
dar, welche das individuierte Denken und Wahrnehmen einer konkreten
Egozentrik immer schon tiberschreiten, da sie nicht in den »fungierenden
Ontologien« einer Monokontextur aufgehen konnen.'® Diese Bewegung
kann nur durch das Nicht-Selbst, eine Sphire, welche das eigene Selbst-
und Weltverhiltnis Gberschreitet, informiert werden, denn innerhalb
einer monokontexturalen Welt konnen sich, so Gotthard Giinther, nur
die Zeichen des Todes offenbaren, nicht jedoch die Mdoglichkeit der
Transzendenz in eine Sphire unendlicher Alteritit:

»Eine monokontexturale Welt ist eine tote Welt, und der Tod ist das
uberall Zugingliche: ein anderer Ausdruck dafir, daf$ alles Lebendi-
ge sterben mufS. Das Phinomen des Todes bedeutet vom Standpunkt
des Logikers nichts anderes als den Ubergang aus der Polykontextu-
ralitat in das Monokontexturale. [...] Leben und kontextureller Ab-
bruch im Wirklichen sind nur zwei verschiedene Ausdriicke fiir den-
selben Sachverhalt. Was jenseits des Abbruchs liegt, ist schlechterdings

182 Siehe zur epistemischen Nihe von religiosen und kiinstlerischen Formen eben-
so Dewey (1987).

183 »Wovon man nicht sprechen kann, dariiber muf§ man schweigen«, so das be-
rithmte Diktum Wittgensteins, das jedoch zugleich performativ dadurch gebro-
chen wird, dass Wittgenstein redet bzw. schreibt und nicht zuletzt dazu auf-
fordert, die Leiter wegzuwerfen, auf der man hochgestiegen ist (Wittgenstein
1980, Proposition 7 und 6.54).

184 Peter Fuchs hat den Begriff >fungierende Ontologien« als eine besondere Art
von Fiktionen eingefiihrt, die eine tatsichliche, konkrete und erfahrbare Wirk-
lichkeit erzeugen. Gleichzeitig existieren sie aber nicht voraussetzungslos qua
Substanz, sondern werden erst durch die Beobachtungsoperationen konstitu-
iert (vgl. Fuchs 2004, 11).

238

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

unzugidnglich. Was hiermit gemeint ist, mufS jedem sofort deutlich wer-
den, wenn wir auf eine ganz alltigliche Erfahrung hinweisen. Fir jedes
erlebende Ich ist die innerste Privatheit der Du-Subjektivitit ein ebenso
unzuginglicher Raum wie die mythologischen Dimensionen, in denen
die himmlischen Heerscharen schweben. In beiden Fillen stehen wir am
Rande eines Kontexturabbruches, der in keinem Fall grofSer oder gerin-
ger ist als in dem anderen. «!%

Die Kontexturanalyse wiirde hier also zunichst beim >Ich< beginnen — als
einem zunichst einfachen monokontexturalen Reflexionsverhaltnis. In
der Reflexion des >Es< durch das >Ich« stellt sich das Subjekt qua Reflexion
einer Welt gegentiber. Einhergehend mit der Etablierung dieser Beziehung
wird eine Kontextur eroffnet, d. h. ein epistemisches Zentrum, das tiber
eine Ontologie verfugt. Denn das auf diese Weise konstituierte Subjekt ist
nicht nur Welt, sondern verhilt sich zur Welt. Mit der Entstehung einer
solchen Monokontextur tritt zugleich die Moglichkeit des Todes auf,
also der reflexionslogisch naheliegende Schluss, dass es eine Welt geben
kann, in der das >Ich< nicht mehr ist. Die Negation von Sein im Nichts
taucht auf. Die transjunktionale Operation der Projektion in die (logisch
unerreichbare) Du-Subjektivitit eroffnet jedoch eine andere Form der
Negation, welche die Alternative bzw. die Unterscheidung von Sein und
Nichtsein ihrerseits verwirft und stattdessen der Transzendenz in einen
offenen, unbestimmten Raum gegeniiberstellt.!'

So verstanden — und in dhnlicher Weise innerhalb der negativen Theo-
logie thematisiert'®” — arbeitet die Religion mit dem Unbestimmten, das
jedoch in ein konkretes Selbst- und Weltverhaltnis eintritt. Als trans-
junktionale Operation ladsst sich dieses Unbestimmte nur negativsprach-
lich — das heifst als eine noch zu bestimmende Leerstelle — artikulieren.
In diesem Sinne erscheint fiir Luhmann >Gott< als Kontingenzformel,
namlich als ein unbestimmter Gott, von dem man nicht wissen kann,
wer er sein wird, ob er sich gnadig oder erbarmungslos zeigt bzw. ob es
ihn Gberhaupt gibt. Noch radikaler erscheint im indischen Denken die
kreative wie auch zerstorerische Leere als negativsprachlicher Verweis
auf ein schopferisches Universum, von dem man nicht wissen kann, was
es bedeutet.'s

In Verbindung mit der Phanomenologie Merleau-Pontys eroffnet sich
eine praxistheoretische Konzeption der Negativsprache, die diese zugleich

185 Gunther (1975, 61f.).

186 Siehe zur Beziehung zwischen Religion und Negativsprache ausfiihrlicher Vogd
(20172).

187 Siehe aus einer religionsphilosophischen Sicht etwa Rentsch (2010).

188 Dies drickt sich — mit dem Verweis auf ein universales Nichtwissen — bereits
in den Schopfungsmythen der Rig Veden aus: » Weder Nichtsein noch Sein war
damals; nicht war der Luftraum noch der Himmel dariiber. Was strich hin und
her? Wo? In wessen Obhut? Was war das unergriindliche tiefe Wasser?

239

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

unter dem Blickwinkel der Transzendenz als auch ihrer leiblichen Verkor-
perung betrachten ldsst. Zunichst ist es im Sinne von Giinther moglich,
zwei Formen der Rede vom Nichts zu unterscheiden. Die erste Form ist die
Negation innerhalb der Monokontextur eines Seinsverhiltnisses. Etwas
ist oder ist nicht bzw. aussagenlogisch gefasst ist eine Aussage entweder
wahr oder nicht wahr. Die zweite Form negiert im Sinne von Gunther als
transjunktionale Operation die Ausgangsunterscheidung, die der Aussage
zugrunde liegt.' In unserem Fall — der Kontingenzformel Gott oder dem
funktionalen Aquivalent der mystischen Leere — wird negiert, dass es in
der religiosen Rede tiberhaupt um seinslogische Aussagen und die hier-
mit einhergehenden Wahrheitsanspriiche geht. Die soteriologische Rede
zielt vielmehr auf den Raum der Sinnunterscheidungen selber und kann
— wenn ebendiese Rede gelingt — den Sinn in seinen Sinndimensionen in
produktiver Weise zum Kollabieren bringen, um auf einen offenen Raum
zu verweisen, in dem das Nichts nicht nur nichts ist, sondern buchstiablich
alles Mogliche bedeuten kann.

Letzteres ist nur mit Hilfe von Kommunikation moglich, denn wihrend
das Bewusstsein allein das wahrnehmen kann, was es erlebt (und sei es
nur das Horen und Empfinden sinnloser Worte), vermag Kommunika-
tion auch Nichtexistierendes zu thematisieren. Die Unterscheidung von
Kommunikation und Bewusstsein ist damit unabdingbar, um die Bedeu-
tung religioser oder mystischer Rede verstehen zu konnen. Sei es Gott,
die buddhistische Leere oder das transzendente Nichts eines Nikolaus
von Kues — durch Kommunikation konnen sprachliche Gegenstiande
thematisiert werden, die nicht mit einer positivsprachlichen Reprisen-
tation einhergehen. Oder anders herum gesagt: Etwas, das durch das
Sein nicht erreichbar ist, kann instruktiv werden, weil Kommunikation

Weder Tod noch Unsterblichkeit war damals; nicht gab es ein Anzeichen von

Tag und Nacht. Es atmete nach seinem Eigengesetz ohne Windzug dieses Eine.

Irgend ein Anderes als dieses war weiter nicht vorhanden.

Am Anfang war Finsternis in Finsternis versteckt; all dieses war unkenntliche

Flut. Das Lebenskriftige, das von der Leere eingeschlossen war, das Ein e

wurde durch die Nacht seines heifSen Dranges geboren.

Uber dieses kam am Anfang das Liebesverlangen, was des Denkens erster Same

war. Im Herzen forschend machten die Weisen durch Nachdenken das Band

des Seins im Nichtsein ausfindig.

Quer hindurch ward ihre Richtschnur gespannt. Gab es denn ein Unten, gab

es denn ein Oben? Es waren Besamer, es waren Ausdehnungskrifte da. Unter-

halb war der Trieb, oberhalb die Gewihrung.

Wer weif$ es gewifS, wer kann es hier verkiinden, woher sie entstanden, woher

diese Schopfung kam? Die Gotter (kamen) erst nachher durch die Schopfung

dieser (Welt). Wer weif$ es dann, woraus sie sich entwickelt hat?

Woraus diese Schopfung sich entwickelt hat, ob er sie gemacht hat oder nicht

— der, der Aufseher dieser (Welt) im hochsten Himmel ist, der allein weifs es,

es sei denn, dafS auch er es nicht weif$« (Geldner 2003, Bd. 3, S. 359-3671).
189 Gilinther (1976).

240

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Negativsprachliches thematisieren kann, namlich >Gegenstinde« oder
»Wesenheiten<, die weder sinnlich reprasentiert noch vom Bewusstsein
logisch deduziert werden konnen. Auf diese Weise kann etwas, das durch
das Sein nicht erreichbar ist, auch fiir das Bewusstsein relevant werden.
Dies eroffnet die Moglichkeit, dass sich eine Differenz ereignet.

Im Sinne von Lévinas beginnt diese Transzendenz bereits in der Be-
gegnung mit einem anderen Menschen, insofern man diesen sich noch
nicht typisierend angeeignet hat, sich also noch von der fundamentalen
Fremdheit und Andersheit des Gegentibers irritieren lasst. Zugleich gilt
aber auch: Worte und Gesten — auch wenn sie nicht vom Seienden handeln
oder etwas thematisieren, was »anders als Sein geschieht«' — dringen
in den Leib ein (d. h. zugleich psychisch und physisch). Sie werden also
geftuhlt. So wie das Horen der Worte >Ich liebe Dich« einen Menschen
berithren kann (letztlich sind es immer nur Worte, es ist niemals die Seele
des anderen), lasst sich das Bewusstsein auch durch eine religiose Rede
affizieren, die von Dingen spricht, die man nicht verstehen kann. Kom-
munikation geht mit einer spezifisch empfundenen Leiblichkeit einher,
die einen Unterschied macht und gerade deshalb als fleischgewordenes
Symbol erscheint, weil sie sich als eine Erfahrung reprasentiert, die zu-
gleich nicht das ist, was sie ist. Der empfundene Gott oder die gefiihlte
buddhistische Leere sind zunichst nicht Gott oder die Leere, sondern
nur eine leibliche Empfindung. Auf der anderen Seite erscheint die auf
diese Weise vermittelte Empfindung als das logisch unerreichbare Andere,
sie gibt diesem also nicht nur eine leibliche Reprisentation, sondern ist
zugleich Transzendenz. Das Nichtseiende, das Nichtzugingliche ist vor
diesem Hintergrund mebr als nichts, denn es inkarniert im Sein und tritt
hierdurch immanent in diese Welt ein.!”!

Die negativsprachliche Reflexion verweist also auf eine Reflexionsbe-
ziehung, welche die Option eines Verstehens eroffnet, das jedoch keinen
semantischen Inhalt umfassen kann,'”?> sondern nur als eine bestimmte
Form von Praxis zu verstehen ist, entsprechend der das Nichtexistie-
rende (Gott, die Leere, das mystische Nichts — oder die ontologisch
ebenso unerreichbare Subjektivitit eines anderen Menschen) immanent
(d. h. als Vollzug einer gefiihlten Praxis) zum Bestandteil der eige-
nen Lebensform wird. Im Sinne einer polykontexturalen Beschreibung

190 Lévinas (1998).

191 Siehe in diesem Sinne auch die religionsphinomenologischen Arbeiten von Mi-
chel Henry, welche die Inkarnation, die Fleischwerdung, in besonderer Weise
thematisieren (s. etwa Henry 20171).

192 Um es mit Bruno Latour zu formulieren: »Man hat den Atem der Religion je-
desmal verloren, wo man fragte: >Aber was sagt sie letztendlich?< Auf der Stelle
ist sie in eine Monstrositit verwandelt. Denn strenggenommen sagt sie nichts,
sie macht etwas Besseres: Sie bekehrt, sie rettet, sie transportiert Transforma-
tionen. Sie erweckt Personen wieder zum Leben« (Latour 2014, 440).

241

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

wiirde das nun erscheinende Selbst- und Weltverhiltnis also darauf
beruhen, dass das >Ich< mit seinen projektiven Angsten und Hoffnungen
in den Hintergrund tritt und stattdessen der gegenwartige Weltbezug
in den Vordergrund rickt. Auf diese Weise kann sich das Selbst durch
das Nicht-Selbst beriithren und transzendieren lassen. In etwas anderen
Begrifflichkeiten, jedoch im homologen Sinne formuliert Bruno Latour:

»Bezogen auf den — wenn man so sagen kann — Vorrat des Seins-als-an-
deres stellen wir folgende Frage: Welches ist demnach die Alterierung, die
das Religiose daraus ziehen wird? [...| Andersheit kann definitiv sein. >Die
Zeit ist erfiillt.« Es gibt keine Substanz, und dennoch verschafft die Sub-
sistenz so ein Ziel, etwas Definitives, jedenfalls Ende, Sinn, ein Verspre-
chen von Fiille. Was man, sehr ungeschickt, das stimmt, durch »Ewigkeit«
und >ewiges Leben« tibersetzt — aber in der Zeit, stets wiederaufgenom-
men in der Zeit. Ein erstaunlicher Widerspruch, der alle verblifft hat, die
beten, und den sie mit den geeignetsten Namen benannt haben, die sie
finden konnten: Gegenwart, Schopfung, Heil, Gnade. Eine erstaunliche
Neuerung in der Alterierung, Differenz in der Differenz, Wiederaufnah-
me in der Wiederaufnahme. Man kann gleichzeitig die Passage durch das
Andere und den definitiven Gewinn des Heils haben - unter der Bedin-
gung, stets wieder anzufangen. Das ist der Knoten, die Verbindungsstelle,
die entscheidende Neuerung: Es ist in der Zeit, und es entgeht ihr, ohne
ihr zu entgehen, vor allem ohne die Zeit aufzugeben. Eine erstaunliche
Ausarbeitung, die unter dem Namen der Inkarnation geleistet wurde. «!*?

Metaphern und transjunktionale Operationen

Dem aufmerksamen Leser wird nicht entgangen sein, dass der
Tugendhat’sche Vorschlag, Religion und Mystik als gegensitzliche Be-
wegungen aufzufassen, auf den ersten Blick in eine andere Richtung zu
weisen scheint als die hier vorgestellten Uberlegungen. Der Grund fiir
diese Divergenz ist jedoch nicht ein inhaltlicher, sondern ein begrifflich-
konzeptioneller. Als analytischer Philosoph priferiert Tugendhat eine
begriffliche Reinheit, welche die Unschirfen in den Unterscheidungen von
Religion und Mystik sowie die Verbindung von Kognition und Emotion
in der Leiblichkeit realer Praxen tibersehen lasst.

Die religiose Praxis folgt jedoch einer anderen Logik, einer — um es
mit George Lakoff auszudriicken — »natiirlichen Logik «.'** Diese natiir-

193 Latour (2014, 430f.). Wenn der von Latour beschriebene Prozess gelingt, kol-
labiert gewissermafSen die Zeitdimension von Sinn. Damit erschliefst sich auch
Wittgensteins Satz: »Wenn man unter Ewigkeit nicht unendliche Zeitdauer,
sondern Unzeitlichkeit versteht, dann lebt der ewig, der in der Gegenwart lebt«
(Wittgenstein 1990, 6.4311).

194 Siehe George Lakoff (1971).

242

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

liche Logik beruht auf Metaphern, die nicht den strengen Kriterien der
philosophischen Analyse gehorchen, sondern sich vor allem durch die
Riickbindung an tief situierte Erfahrungs- und Assoziationskomplexe in-
formieren lassen. Die Grenzen zwischen Glaube und Wissen, Begriindung
und Begriindetem sowie zwischen Ontologie und Epistemologie miissen
in einer menschlichen Praxis verschwimmen, weil sie auf nichts anderem
griinden konnen, als dass sich Handeln und Erkennen in einem rekursiven
Prozess verweben. Insofern wir jedoch Sprechen, Denken und andere
Formen des symbolischen Handelns nicht als einen Vorgang ansehen,
der Welt erkennen oder verstehen ldsst, sondern als Teil eines ubergrei-
fenden Prozesses betrachten, der ein Selbst- und Weltverhiltnis aufbaut,
eroffnen sich weitergehende Perspektiven. Abduktionen, Allegorien,
Analogien und andere Homologien erscheinen jetzt, wie insbesondere
Gregory Bateson herausgearbeitet hat, weder als eine falsche Logik noch
als eine bildhafte Sprache, die verwendet wird, um ansonsten nur schwer
nachvollziehbare Zusammenhinge zu verdeutlichen.'”

Vielmehr werden erst tiber diese Prozesse transjunktionale Operationen
moglich, die Verbindungen zwischen logisch unverbundenen Spharen ge-
stalten. Erst auf diesem Wege kann das vermeintlich Unmogliche moglich
werden, was dann bedeutet, dass Lebensformen — sozusagen auf den Kon-
tingenzen der Welt aufreitend — dieses oder jenes Selbst- und Weltverhaltnis
annehmen konnen. Denn Lebensformen — hierin besteht die grundlegende
Einsicht systemtheoretischer Forschung — konnen aufgrund der undurch-
schaubaren Weltkomplexitit nicht darauf beruhen, Kausalititen oder
Wahrheiten zu erkennen. Es gibt sie deshalb, weil sie qua ihrer Existenz
Kausal- und Sinnzusammenhinge behaupten und mit so viel Redundanz
ausstatten, dass ein Selbst- und Weltverhaltnis entsteht, in dem sie sich
als eigenstindige Form wiedererkennen konnen. All dies setzt freilich
voraus, dass die Welt (was immer das auch ist) die hiermit einhergehende
Blindheit toleriert."*® Lebensformen konnen gewissermafSen nur aufgrund
ihrer eigenen Projektionen und Imaginationen sehen, was zugleich heifst,
dass sie nicht sehen konnen, wie und was die Welt >wirklich« ist.

195 »Metapher, Traum, Gleichnis, Allegorie, die gesamte Kunst, Wissenschaft, Re-
ligion, Dichtung, der Totemismus (wie bereits erwdhnt), die Organisation der
Tatsachen in der vergleichenden Anatomie — all dies sind Fille oder eine An-
sammlung von Fillen der Abduktion innerhalb der Sphire des menschlichen
Geistes« (Bateson 1987, 178). »Es wird deutlich, daf§ Metaphorik nicht blofle
Poesie ist. Sie ist nicht entweder gute oder schlechte Logik, sondern sie ist in
der Tat die Logik, auf der die biologische Welt gebaut ist, das Hauptcharak-
teristikum und der organisierende Leim dieser Welt geistiger Prozesse« (Bate-
son/Bateson 1993, 50).

196 Hier nochmals Spencer Browns Diktum: »Existence is a selective blindness«
(Spencer-Brown 2005, 192).

243

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT
Unterscheidung zwischen dem Imaginativen und dem Imagindren

Im Sinne der vorangehenden Ausfithrungen wirde es jetzt zu kurz greifen,
mit Tugendhat die imaginativen Projektionen der Religion generell als
unredliche Praxis — eben nur als eine Illusion — abzulehnen, wihrend allein
die mystische Bewegung der Abwendung von der eigenen Egozentrik als
eine auch unter aufgeklarten Verhiltnissen korrekte Form der spirituellen
Praxis zu akzeptieren wire. Aus einer polykontexturalen Perspektive
ist demgegentber zunichst zu wiirdigen, dass jedes Selbstverhiltnis auf
imaginativen Projektionen beruht, also darauf, dass ein jeweils spezifi-
scher Unterschied von Selbst und Welt behauptet wird, indem Selbst und
Welt in einer bestimmten Weise konstruiert werden. Zudem besteht aus
einer leiborientierten phanomenologischen Perspektive kein Unterschied
zwischen Konstruktion und Imagination (Letzteres stellt nichts anderes
dar als der gefiihlte, erlebte und zu einer intentionalen Sinnbewegung
verdichtete Ausdruck einer Konstruktionsleistung).

In diesem Sinne wiirde sich jetzt auch der Mystiker einer bestimm-
ten imaginativen Bewegung verdanken, die dann jedoch freilich — und
hierin kénnen wir sehr wohl Tugendhat folgen — ein anderes Selbst- und
Weltverhiltnis aufbaut, als eine magische Wunschprojektion in Richtung
eines allmachtigen Gottes. Die polykontexturale Perspektive wird also
einerseits wiirdigen, dass wir nicht anders konnen, als eine Welt und damit
eine Ontologie aufzubauen, denn sobald beobachtet wird, wird etwas
wahrgenommen (und dies gilt selbst fiir die Erfahrung des Eingehens in
die mystische Alleinheit).

Andererseits wird sie begreifen lassen, dass dies nicht alles ist, dass
das, was wahrgenommen und gefiihlt wird, eben nur die Perspektive
der eigenen Projektionen sein kann, also auf der anderen Seite unbe-
stimmte Alteritdt besteht und entsprechend die eigene Transzendenz in
die Immanenz des gelebten, jedoch nicht wahrnehmbaren Beziehungs-
geflechts keine Fluchtbewegung darstellt, sondern vielmehr die einzige
Moglichkeit, um das eigene Selbst zu realisieren. Dies verhalt sich gerade
deshalb so, weil die Imaginative, welche das Selbst- und Weltverhaltnis
aufspannen, nicht in einem virtuellen inneren Raum verkorpert werden,
sondern in dem Beziehungsgeflecht, welches das Selbst- und Weltverhalt-
nis ausmacht. Eine polykontexturale Welt ist nicht vereinbar mit einem
konstruktivistischen Solipsismus, entsprechend dem sich ein Mensch
seine Welt qua Wunsch und Vorstellung ertraumen und gestalten kann,
sondern rechnet per se mit einer radikalen Dezentrierung des Egos in
einem Selbst, das in umfassender Weise von der Sphire des Nicht-Selbst
ergriffen und konditioniert wird.'”’

197 Insofern man mit Giinther die Entstehung von Leben mit der Bildung von Sys-
temen gleichsetzt, entsteht Leben nicht aus einer Welt von Unordnung und

244

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Dies nicht zu begreifen, genau darin griindet sich die menschliche
Tragodie, von der Cavell im Anschluss an Wittgenstein spricht. Diese Tra-
godie entsteht infolge eines epistemischen Irrtums, der den imaginativen
projektiven Prozess des nur auf diesem Wege moglichen Weltkontaktes
(denn wie anders lasst sich der Welt begegnen, als etwas zu fiihlen und
zu sehen) mit den imagindren Zweckprojektionen eines virtuellen Selbst
verwechseln lasst, das seine eigene Korperlichkeit und Verganglichkeit
verneint.

Wenn wir nun Religion als Uberbegriff fiir eine besondere Form der
imaginativen Praxis betrachten, welche inkommensurable Kontexturen
mittels transjunktionaler Operationen in ein Arrangement zu bringen
sucht, dann erscheint nicht die religiose Praxis an sich problematisch.
Mit Blick auf die vorangehenden Ausfuhrungen ergibt sich allerdings jetzt
eine weitere Unterscheidung, die gewissermafSen zwischen angemessenem
Gebrauch und Missbrauch religioser Formen unterscheiden lasst: der
Unterschied zwischen dem Imagindren und dem Imaginativen.

Im ersten Falle werden die Figuren der religiosen Rede aus dem Bezie-
hungsraum, in dem sie entstanden sind, herausgelost und als Begriffe und
Konzepte wortlich genommen. Latour bezeichnet in metaphorischer An-
lehnung an den naiven Umgang mit Computerschnittstellen diese dekon-
textualisierte Operation mit dem Begriff Doppelklick.'® Der Doppelklick
lasst die verstorende Komplexitit sowie die vielfaltigen uniiberbriickbaren
Griben zwischen den unterschiedlichen Kontexturen durch einen episte-
mischen Kurzschluss verschwinden. Der Doppelklick suggeriert nun, dass
die Verhaltnisse klar und eindeutig sind, dass also die Bilder, Worte und
Texte, die zirkulieren, der Wirklichkeit entsprechen und man entsprechend
das Netzwerk der Beziehungen vergessen darf, aus dem heraus ebendiese
Bilder, Worte und Texte erwachsen sind. Indem die Inhalte nun als >wahr«
genommen werden, treten sie als Imaginare in das eigene Selbst- und
Weltverhaltnis ein und miuissen entsprechend geglaubt werden.

Unbestimmtem, wie Schrodinger in seiner berithmten Abhandlung » Was ist
Leben« angenommen hatte (Schrodinger 1946). Vielmehr kann Leben entspre-
chend von Foersters »order-from-noise«Prinzip erst in einem (logischen) Raum
entstehen, der zugleich Ordnung und Unordnung, Struktur und Unbestimm-
tes enthilt: »The noise is something which is capable of instigating a process
that absorbs lower forms of order and thereby converts a corresponding de-
gree of disorder into a system of higher order. In other words: it is a synthe-
sis of the order-from-order and the order-from-disorder ideas. Having discar-
ded Schrodinger’s simple order-from-order concept we obtain now two basic
principles: Schrodinger: order-from-disorder [and] von Foerster: order-from-
(order-plus-disorder)« (Giinther 1976, zitiert nach der Onlineversion, verfiig-
bar unter http://www.vordenker.de/ggphilosophy/gg_bibliographie.htm). [Zu-
griff: 24.9.2016]

198 Siehe Latour (2014, 151f.) sowie zur Spiegelbildlichkeit der Forschungspro-
gramme von Latour und Luhmann die Arbeit von Vogd (2015).

245

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Ansonsten wiirde das nun seinerseits als Lebensform zur Gestalt ge-
ronnene Selbst- und Weltverhiltnis seine Koharenz verlieren. Da eine
psychische Identitit, wenngleich sie in diesem Falle nur auf imaginaren
Projektionen beruht, dennoch als real empfunden wird, steht damit
das eigene Ego auf dem Spiel. Entsprechend muss aus Perspektive eines
solchen Selbstverhiltnisses die Grenze zwischen Glauben und Nicht-
glauben gerade deshalb mit hoher Vehemenz verteidigt werden, weil sich
bei niherem Hinsehen zeigen wiirde, dass nichts dahintersteht, also fiir
den Glaubenden das Geglaubte alles andere als gewiss ist. Bedrohlich
erscheint dabei insbesondere die Erfahrung der eigenen Korperlichkeit,
da hierdurch unweigerlich das Selbst- und Weltverhiltnis in die eigene
Beziehungsnatur und damit an die Vergdnglichkeit und Unvollkommen-
heit des menschlichen Seins zuriickgefithrt wird.'”

Werden religiose Formen demgegeniiber als Imaginative verwendet,
erscheinen Begriffe wie Gott, Leere (Sanskrit: Stinyata), Nirvana oder Tao
nur als Chiffren fiir eine bestimmte Riickwendung an das Leben, iiber
die es moglich wird, das Unbestimmte, die Verginglichkeit sowie das
Leiden an sich selbst und der Welt in einer neuen Weise zu integrieren.
Sie erscheinen im Sinne von Luhmann als Kontingenzformeln, deren An-
rufung die Offenheit des eigenen Selbst- und Weltverhiltnisses adressiert.
Auf diese Weise ermoglichen sie eine besondere Art der Reflexivitit, die
das Gewahrsein auf den eigenen Lebenszusammenhang lenkt. In einer
so verstandenen religio (lateinisch: Riicksicht, Besorgnis, Bedenken) sind
die Wahrheitsanspriiche und Inhalte des Glaubens nicht von Belang. Es
geht namlich nicht mehr um Inhalte, sondern allein um den Prozess der
kreativen Riickwendung zum eigenen Lebensvollzug. Religiose Formen
vermitteln, um es mit den Worten Latours auszudricken, »Subsistenz, die
sich auf keinerlei Substanz stiitzt«.> Sie versohnen mit der Ungewissheit
und der Kontingenz des Lebens.

Das paradigmatische Beispiel fur solche Prozesse sind firr Latour »Lie-
besbeziehungen« und ihre »Krisen«.2! Denn gerade in der Liebe geht es
um ein Selbst- und Weltverhiltnis, das jene Form der Subjektivierung
ermoglicht, die darauf beruht, sich einer ebenso wenig begreifbaren

199 In diesem Sinne ist dann auch Slavoj iek zuzustimmen, wenn er vermutet, dass
das eigentliche Problem islamischer Fundamentalisten darin bestehe, im Glau-
ben nicht sicher zu sein und deshalb Angst vor der Verfithrung einer Frau zu
haben. Im urspriinglichen Islam stelle ja die Frau und nicht der Mann das Bin-
deglied zur gottlichen Wahrheit dar. Gerade hiermit offenbare sich dem funda-
mentalistischen Mann, dass er eigentlich nichts vom Leben wisse (iek 2015).
Siehe zu einer iibergreifenden psychoanalytisch inspirierten Perspektive, wel-
che die Verdringung der eigenen Verginglichkeit, (religiosen) Fundamentalis-
mus und die Angst vor der Begegnung mit der eigenen Korperlichkeit in der
Sexualitat zusammendenkt, auch Ernest Becker (1997).

200 Latour (2014, 409).

20t Ebd.

246

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

wie beherrschbaren Alteritdt auszuliefern, die einen Menschen zugleich
erméchtigen wie auch zerstoren, zu hochster Subjektivitit erheben wie
auch in Verzweiflung und Einsambkeit stiirzen kann. Die Liebesbeziehung
steht hiermit Pars pro Toto fiir den Kontakt mit einer Welthaftigkeit, die
sich durch Unbestimmtheiten und Krisen auszeichnet, fur die Bertihrung
mit einer Welt, in der die mittels sprachlicher Typisierung angeeigneten
Routinen nicht mehr tragen. Die Liebe steht fiir das Erleben einer unbe-
stimmten Alteritat,” in der das, was dem Ego als vertraut und selbsver-
standlich erscheint, aufzubrechen beginnt.?*

In einem so verstandenen Sinne stehen dann Chiffren wie Gott, Stinyata,
oder Nirvana also nicht fiir eine Transzendenz, welche die krisenhafte Welt
in Richtung imaginarer Projektionen verlassen lasst, sondern umgekehrt
fur die radikale Hingabe an eine Immanenz, welche das Ego schon allein
deshalb transzendieren lasst, weil es mit seinen Erwartungen bricht. Es
ist die Hingabe an etwas, von dem man nicht weifs, als was es sich of-
fenbaren wird, und das nicht zu berechnen ist. Es ist die bedingungslose
Hingabe an ein Schicksal, das sowieso nicht abzuwenden ist und deshalb
in der bewussten Annahme zur Hingabe an das Leben wird. Es ist eine
Hingabe, die nichts erwarten oder verlangen kann — allein schon weil sie
nicht weif3, was die Zukunft bringt. Es ist eine Hingabe, die um die eigene
Ohnmacht weif$ und gerade deshalb bereit und offen ist, mit der Mitwelt
zu fihlen, statt die Augen vor den Leiden der anderen zu verschliefSen.

Es ist eine Hingabe, die nicht davor zuriickschreckt, sich dem letzten
Zweifel zu stellen, nimlich dem Verdacht, dass moglicherweise keine
transzendente Macht irgendetwas an dieser Welt andern kann und auch

202 »Die Liebe ist nicht eine Moglichkeit, sie verdankt sich nicht unserer Initiative,
sie ist ohne Grund, sie tiberfillt uns und verwundet uns und dennoch iiberlebt
in ihr das Ich«, so Emmanuel Lévinas (1984, 59).

203 Solche Krisen sind entsprechend mit Ullrich Oevermann gesprochen keine na-
iven Erfahrungen, ansonsten wiirden sie nicht als Krisen erlebt werden kon-
nen. Der Charakter der Krise ldsst sich vielmehr als »aufgebrochene Routine«
(Oevermann 2008, 7f.) bestimmen, als Bewusstwerden einer Liicke im sprach-
lich formatierten Erleben, in der Typisierungen und Sinnstiftungen nicht tragen
und in der sich die Wirklichkeit nicht handelnd, d. h. im Sinne von Um-zu und
Weil-Skripten aneignen lisst. Hier zu verbleiben heifst aber, eine Offenheit bzw.
Unmittelbarkeit aushalten zu konnen, die nicht mehr — bzw. in einem schwi-
cheren MafSe — gesellschaftlich, das heifft durch die Subjekt-Objekt-Struktur der
propositionalen Sprache, formatiert ist. Insofern es Menschen gelingt, sich in
solch einer Krise einzurichten, gelingt ihnen auch — zumindest temporir — die
Befreiung von der Gesellschaft, denn das Subjekt ist dann nicht mehr im Bedeu-
tungsnetz einer immer auch gefithlten und damit subordinierenden Sprache ge-
fangen. »Die Unmittelbarkeit der menschlichen Erfahrung ist eine, die gewisser-
mafSen durch die Moglichkeit der Bestimmung durch Pridikate, also durch die
Maoglichkeit der Vermittlung schon hindurchgegangen ist. Sie vertritt das, was
sich der grundsitzlich gegebenen Bestimmbarkeitsmoglichkeit — noch oder wie-
der — entzieht und deshalb Krise bedeutet« (Oevermann 2008, 8).

247

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

diesbeziiglich nichts zu hoffen bleibt. In letzter Konsequenz gelangen wir
hier zu einer Haltung, wie sie der spite Dietrich Bonhoeffer in den letzten
Monaten seiner Gefangenschaft im Konzentrationslager ausdriickt. In
der von ihm jetzt als religionsloses Christentum bezeichneten Spiritualitdt
besteht fur ihn die radikale Riickwendung zum eigenen Leben gerade
darin, den schwachen und verletzlichen Jesus als Identifikationsfigur zu
nehmen.?* Gerade in Bonhoeffers Beispiel wird die Differenz zwischen
dem Imagindren und Imaginativen tiberdeutlich. Letzteres ermoglicht ein
Selbst- und Weltverhaltnis, welches tiber die Vermittlung eines imaginati-
ven Dritten (hier der Liebe zum bzw. des schwachen Christus) gestattet,
das eigene Schicksal anzunehmen. Erstere erscheint als eine Wunschpro-
jektion, deren Bilder sich gleichsam in die Schnittstelle zwischen Selbst
und Welt schieben, ohne hier wirklich eine Vermittlung leisten zu konnen.

Epistemischer Irrtum und implizite Ethik

Die Unterscheidung zwischen dem Imaginativen und dem Imaginaren ist
in der Tat eine, die im Sinne einer impliziten Ethik den entscheidenden
Unterschied macht. Unweigerlich geht Letzteres mit Entfremdung einher,
also mit Selbst- und Weltverlust im Sinne des Verblassens der Moglichkeit,
auf einer tiefen Ebene mit der Mitwelt in Beziehung zu treten.

Ein Selbst- und Weltverhiltnis, das auf imaginidren Projektionen beruht,
stellt sich als hierarchisches Zweck-Mittel-Verhiltnis dar. Es ist vorde-
finiert, wer wem gegeniiber als Subjekt und als Objekt erscheint, wobei
dann diese Fixierung verdeckt, dass nichts anderes als eben die imaginire
Projektion selbst dieses Verhiltnis konstituiert. Paradigmatisch fiir solch
eine Beziehung ist Derridas Rekonstruktion des biblischen Mythos von
Abraham und Isaak. Die Instrumentalisierung Isaaks als Mittel erscheint
hier ebenso unumsto8lich wie die hierarchische Subordination Abrahams
unter den Gott des Alten Testamentes.?*

Die Unterwerfung unter das hierarchische Ordnungsschema einer
imagindren Projektion ist etwas fundamental anderes als die Hingabe
an eine polykontexturale Welt, die heterarchisch organisiert ist. Letztere
lasst im Sinne eines Tanzes unterschiedliche Subjekt-Objekt- und Subjekt-
Subjekt-Beziehungen ausflaggen, ohne dabei jedoch definitiv in eine

204 »Gott ist ohnmichtig und schwach in der Welt und gerade und nur so ist er
bei uns und hilft uns. Es ist Matth. 8,17 ganz deutlich, daf§ Christus nicht hilft
kraft seiner Allmacht, sondern kraft seiner Schwachbheit, seines Leidens« (Bon-
hoeffer 1988, 394).

205 Nur Gott selbst kann dann den Wahnsinn beenden, indem er auf das Opfer
verzichtet. Hier kippt die Relation vom Imaginéren ins Imaginative (die Lehre
der Geschichte konnte namlich auch darin bestehen, dass Abraham die Sache
schon immer missverstanden hat), freilich ohne die fundamentalistische Les-
art wirklich aufzuheben.

248

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Figur einrasten zu konnen — denn damit wire die lebendige Bewegung
des Tanzes zerstort, man wiirde nur noch mechanisch den durch dieses
Schema vorprogrammierten Trajektorien folgen konnen. Mit Latour
gesprochen wiirde hiermit der »Schatz an Andersheiten« verloren gehen,
den das »Sein-als-anderes in seinem Inneren birgt«. Das »Ritsel«, das
sich »jedem Existierenden« offenbart,? zeigt sich demgegentiber nur in
einem Selbst- und Weltverhiltnis, das erlaubt, die Beziehung zwischen
Subjekt und Objekt, zwischen Mittel und Zweck zu verfliissigen. Auch fiir
Latour offenbart sich erst im Ubergang von einer monokontexturalen zu
einer polykontexturalen Welt*7 jene » Nuance«, die zwischen dem » Guten
und Schlechten« unterscheiden lasst. Erst auf dieser Basis erscheint fiir
den Menschen die »moralische Erfahrung« des Zweifels an der eigenen
egologischen Perspektive:2*

»Wenn ich nur durch den anderen existiere, wer ist dann Zweck und
wer ist Mittel? Bin ich sein Zweck, oder ist er mein Zweck?« Ein Pro-
blem [...], dem man nicht entgehen kann, sobald man versucht, einem
Handlungsablauf zu folgen, der lange Ketten von Mitteln und Zwecken
verbindet; und je langer die Kette, desto bohrender die Frage. Vor allem,
wenn man ihr, je mehr sich die modernistische Parenthese schliefSt, die
Vielfalt der nichtmenschlichen Wesen wieder hinzuftigt, welche in allen
Bereichen der Okonomie von den 6kologischen Krisen zusammenge-
mischt werden. Dieser Baum, dieser Fisch, dieser Wald, diese Pflanze,
dieses Insekt, dieses Gen, diese seltene Erde, sind sie mein Zweck, oder
soll ich fiir sie wieder ein Mittel werden? Allmahliche Riickkehr zu den
alten Kosmologien und ihren Besorgnissen, von denen man auf einmal
merkt, dafS sie gar nicht so schlecht begriindet sind. «**

Mit dem Verweis auf die immer schon bestehende polykontexturale
Einbindung des Selbst bedarf der Kant’sche Imperativ >Instrumenta-
lisiere niemanden« keinerlei transzendentaler Begriindung mehr. Der
Imperativ offenbart sich nun weniger apodiktisch und gewissermafSen in
einer zarteren, eher suchenden und tastenden Variante spontan in jedem
Selbst- und Weltverhaltnis, das sich seiner polykontexturalen Einbettung
bewusst zu werden beginnt.

206 Latour (2014, 612).

207 Latour verwendet seinerseits nicht den Begriff >Polykontexturalitit«. In seinem
Buch »Existenzweisen«, dem die Zitatreferenzen entlehnt sind, wird jedoch
eine homologe Konzeption inkommensurabler epistemischer Dominen ent-
faltet. Ebenso wird der »Doppelklick¢, der epistemische Kurzschluss zu einer
Domine, von der aus totalitdr von einem Gottesaugenstandpunkt Wahrheiten
postuliert werden, als der grundlegende epistemische Irrtum betrachtet, unter
dem die moderne Gesellschaft leidet. Siche zur Homologie der systemtheore-
tischen und der Latour’schen Perspektive auch Vogd (2015).

208 Latour (2014, 612).

209 Ebd.

249

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Aus dieser Perspektive ldsst sich auch erahnen, warum fiir Wittgenstein
das Gefiihl der Schuld neben dem Staunen zu den Erlebnissen gehort,
welche gleichsam von innen her auf die implizite Ethik verweisen.?® Es
ist das Wissen, dass sich die eigene Existenz immer auch der selektiven
Bezugnahme auf Welt, also der einen oder anderen Form der Instrumen-
talisierung verdankt. Hiermit einhergehend entsteht unweigerlich die
Besorgnis, im Umgang mit sich selbst und der Welt Zweck und Mittel
verwechselt zu haben. Im Sinne von Keiji Nishitani kann hiermit jedoch
keine Schuld im Sinne der »Konfrontation mit sich« im »Selbstvorwurf«
gemeint sein,?"" wie sie noch bei Tugendhat anklingt.

Es ist vielmehr eine existenzielle Schuld, eine »Schuld des Daseins«,
eine »>schuldlose« Schuld, eine >Unschuld der Schuld««, »die an einer
Stelle entsteht, die der Selbstzentriertheit und des mit ihr einhergehenden
unendlichen Impulses ledig ist. Sie ist die Schuldigkeit dem >Nachstenc
gegeniiber bzw. allem >Anderen< gegeniiber«, denn, so Nishitani weiter,
»wenn Sein, Tun und Werden zu einer selbstauferlegten Aufgabe und
Berufung« werden, »so bedeutet dies gerade, daf§ das Dasein selbst als
ein Seiendes auftritt, das angesichts des >Nachsten< und alles >Anderenc
Schuld tragt«.??

Selbsttranszendierung des Sozialen

An dieser Stelle sind die Begrifflichkeiten und Konzepte hinreichend
ausgearbeitet, um die Unterscheidung zwischen dem Imaginativen (als
Riickwendung auf das eigene Beziehungsgeflecht, dem sich das eigene
Selbst verdankt) und dem Imagindren (als Form der fundamentalisti-
schen Essenzialisierung von Worten und Begriffen) auf andere soziale
und gesellschaftliche Dynamiken zu iibertragen. Die Religion ist damit
also nur als eine mogliche soziale Form zu begreifen, innerhalb derer die
oben beschriebenen Problematiken auftauchen.

Im Sinne einer Theorie der funktional differenzierten Gesellschaft ldsst
sich jetzt fragen, ob das Problem der Verwechslung von Zwecken und
Mitteln bzw. die Verdinglichung von Systemzusammenhangen mittels
imagindrer Projektionen auch bei anderen Funktionssystemen auftaucht.
Spatestens mit der Aufklarung und der hiermit beginnenden Sakularisie-
rung erscheint die Religion nur noch als eine Semantik unter anderen und
fungiert nicht mehr als die universale Integrationsinstanz, um Selbst- und
Weltverhiltnisse in eine Ordnung zu bringen. Infolge der gesellschaft-
lichen Ausdifferenzierung werden die Wertbeziige nunmehr verteilt auf
spezialisierte gesellschaftliche Teilsysteme, wobei mit Gertrud Briicher

210 Wittgenstein (1989, 16).
211 Tugendhat (2006, 57).
212 Nishitani (1986, 389).

250

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

gilt, dass alle Funktionssysteme »moralische Funktionen« erfillen. »Das
politische System betreut den Wert der Sicherheit (securitas), das Wirt-
schaftssystem dient idealtypisch der Wohlfahrt (caritas), das Rechtssystem
der Gerechtigkeit (justicia), das Erziehungssystem dient dem zivilisierten
Umgang miteinander (tranquillitas)«,?* die Wissenschaft dient der Wahr-
heit, das moderne Intimsystem der Liebe und das Medizinsystem betreut
den Wert der Gesundheit.

Die Ausdifferenzierung in die unterschiedlichen Wertspharen fuhrt
jedoch nicht zu einer Integration in der Gesellschaft, wie Talcott Parsons
noch vermutete,*"* denn es gibt weder den Ort, von dem aus eine solche
Zusammenfuhrung geleistet werden kann, noch gibt es einen Zentralwert,
von dem aus sich die unterschiedlichen Wertreferenzen ordnen liefSen. Wir
leben vielmehr in einer » Gesellschaft der Gegenwarten«,2* in der an ver-
schiedenen Orten, parallel und ohne einander aufzuheben, unterschied-
liche — oftmals untereinander inkommensurable — Wertarrangements
verwirklicht werden. Die Aushandlung und Konditionierung dieser Ar-
rangements findet ihrerseits an unterschiedlichen Orten statt. Zu nennen
sind hier etwa Organisationen als » Treffraum fiir die unterschiedlichsten
Funktionssysteme«,?'¢ Professionen, die daran arbeiten, ihren Zentralwert
gegeniiber Organisation, Wirtschaft und Politik auszubalancieren.?'? Als
weitere Instanzen der Vermittlung sind hier Gruppen zu nennen, die dann
Loyalitaten nutzen konnen, um in Anbetracht iberkomplexer Sachlagen
zu einer Entscheidung zu gelangen,?'® sowie nicht zuletzt die psychischen
Systeme, welche dann etwa den schwierigen Spagat zwischen Organisa-
tionsmoral und Individualmoral zu bewailtigen haben.?"”

Die (perverse) Kopplung von Erleben und sinnfreiem Sinn

Der epistemische Suindenfall, namlich das Verwechseln von Begriffen mit
der Lebenspraxis, in deren Beziehungsgeflecht diese Begriffe urspriing-
lich einmal Sinn ergeben haben, resultiert dabei aus einer Bewegung,
die im Sinngebrauch bzw. in der Verwendung der menschlichen Sprache
bereits immer schon angelegt ist: Bei hinreichend wiederholtem und
emphatischem Gebrauch beginnen die verwendeten Begriffe und Sitze
nun selbst als die Wirklichkeit zu erscheinen, wihrend die Beziehungen

213 Bricher (2017, 45).

214 Parsons (1951).

215 Nassehi (2011).

216 Luhmann (2000a, 398).

217 Vgl. Klatetzki und Tacke (2005) sowie zu einer polykontexturalen Perspekti-
ve auf Professionen Vogd (2017¢).

218 Hiermit erscheint dann auch das Thema Korruption in einem etwas anderen
Lichte. Vgl. Priddat und Schmid (2011).

219 Siehe hierzu Ortmann (2010).

25T

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

und Inferenzen, denen sich diese Sinnsphire verdankt, mehr und mehr
zu verblassen beginnen.??

Hierdurch beginnen sich die soziogenetisch und ontogenetisch verbun-
denen Prozesse Sinn und Sinnlichkeit zu trennen, wenngleich auf einer
tieferen Ebene eine Verbindung bestehen bleibt. Die Dynamik dieser Tren-
nung erschliefSt sich in ihrer Tiefe erst mit Hilfe der fur die soziologische
Systemtheorie konstitutiven Unterscheidung zwischen psychischen und
sozialen Systemen. Sinn verstehen konnen namlich nur Systeme, welche
die Welt erleben, das heifSt sinnliche Unterschiede in ihrer phanomenalen
Qualitit wahrnehmen konnen. Dies konnen — soweit wir derzeit wis-
sen — nur leiblich vermittelte Prozesse. Soziale Systeme demgegeniiber
entstehen aus der Eigendynamik kommunikativer Anschlisse, etwa in
dem Sinne, dass Zahlungen andere Zahlungen auslosen (Wirtschaft) oder
Entscheidungen in Rechtsverfahren andere Rechtsprozesse konditionieren
(Rechtssystem). Wenngleich diese Systeme durch Menschen, die etwas
wahrnehmen und empfinden, in Gang gehalten werden, so operieren diese
Systeme selbst jedoch »sinnfrei«, wie Peter Fuchs lakonisch feststellt.
Denn als soziale Systeme sehen, horen und empfinden sie nichts, sie sind
»indifferent gegeniiber Sinn und Nichtsinn«.?*!

Dieser auf den ersten Blick kontraintuitive Befund erschliefSt sich sofort,
wenn wir gedankenexperimentell von der Wirtschaft fordern wiirden,
Mitgefiithl mit den Opfern von Finanzkrisen zu haben oder vom Rechtssy-
stem Mitleid fiir abgelehnte Asylbewerber. Diese Gemiitsregungen konnen
Menschen haben, nicht jedoch Funktionssysteme. Letztere operieren allein
aufgrund ihrer kommunikativen Programmierung und fithlen oder sehen
dabei nichts. Ebenso absurd wire es, von dem durch organisationale Ent-
scheidungen programmierten Qualitdtssicherungssystem zu verlangen, es
solle im Sinne einer Qualia (also einer phanomenalen sinnlichen Qualitit)
die Asthetik einer Losung oder die mit ihren Mafinahmen einhergehenden
Gefuhle der Zustimmung oder Missbilligung wahrnehmen.

Aus Perspektive der Psyche stellt sich die Sachlage jedoch anders dar.
Da sprachliche Handlungen leiblich verankerte Prozesse sind, werden
die mit ihnen verbundenen Aufforderungen als intentionale Bewegun-
gen gefithlt und konfigurieren damit in der einen oder anderen Weise
das Selbst- und Weltverhiltnis. Da wir unwillkiirlich die Bedeutung
von Worten wahrnehmen, dringen gewissermafSen die Sinnzumutungen

220 Latour hat diesen epistemischen Irrtum, wie bereits erwihnt, in Anlehnung an
den Umgang mit den Schnittstellen des Computers als »Doppelklick« bezeich-
net. Diese Operation zeichnet sich aus (1) durch die » Abscheu vor dem Hia-
tus«, der zwischen unterschiedlichen Kontexturen besteht, (2) dem Verzichten
auf »Ubersetzungen«, (3) dem »wortwortlich Sprechen«, (4) dem Pochen auf
ein »unbestreitbares Reich der Vernunft« (5) und darauf, das »Selbe trotz des
Anderen aufrechterhalten« zu wollen (Latour 2014, 655).

221 Fuchs (2016, 83).

252

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

der sozialen Systeme (die ihrerseits nicht wahrnehmen oder empfinden)
gleichsam viral in unsere psychischen Prozesse ein — namlich allein schon
deshalb, weil die mit den Worten verbundenen Artikulationen leiblich
geftihlt werden —, um dort mit anderen ebenfalls leiblich gefiihlten Im-
perativen oder Semantiken zu interagieren.

Das polykontexturale Selbst

Der psychische >Innenraum< phanomenalisiert eine Welt, in der unter-
schiedliche Gedanken, Empfindungen, Gefiihle, Tone, Bilder, Gertche
und Geschmicke sowie deren synisthetische Verbindungen erscheinen.
Die Psyche kann entsprechend allein schon deshalb nicht als eine Einheit
erscheinen, da sie durch soziale Prozesse formatiert wird und damit gleich-
zeitig von verschiedenen Stimmen durchsetzt ist. Wie bereits in Sigmund
Freuds Konzeption von Es, Ich und Uber-Ich erscheint sie damit eher als
eine konflikthafte denn als eine harmonische Vielheit oder Multiplizitit.
So wird man oftmals beim Horen der Rede eines vertrauten oder ander-
weitig als bedeutsam erachteten Menschen kaum anders konnen, als eine
Art Aufforderung zu spiiren,*** um dann oftmals jedoch zugleich eine
Gegenbewegung wahrzunehmen, den implizit artikulierten Erwartungen
eigentlich doch nicht nachkommen zu wollen. Diese Ambivalenz verlangt
dann ihrerseits nach einem Arrangement, welches die unterschiedlichen
Artikulationen in der einen oder anderen Form integrieren ldsst.

Unter dem Blickwinkel einer polykontexturalen Gesellschaft, die in
unterschiedlichste Wertsphdren ausdifferenziert ist, ist der psychische
Raum jedoch — anders als in der stindischen Gesellschaft — weniger durch
eine Art grundlegender Ambivalenz formatiert (etwa der Spannung zwi-
schen Trieben und einer christlichen Moral, die Triebverzicht verlangt)
denn durch eine Fragmentierung in multiple Korper-Selbst-Referenzen,
die ihrerseits auf spezifische sozial angelieferte Sinnkonfigurationen zu-
ruckgreifen konnen.

Der Anspruch, durch das Ausleben der eigenen Sexualitit die eigene
Personlichkeit zu entwickeln und sich in religioser Rede mit dem Gott-
lichen zu verbinden, schliefit sich heutzutage ebenso wenig aus, wie im
Beruf opportunistisch die eigene Karriere zu verfolgen und entsprechend
uber Rechtsvergehen der eigenen Organisation stillschweigend hinweg-
zusehen, wahrend man sich in der Freizeit politisch fur Biirgerrechte in
vermeintlich unterentwickelten Landern einsetzt. Homolog zu den Inseln
der vielfaltigen sozialen und gesellschaftlichen Semantiken entstehen
jetzt in den menschlichen Psychen vielmehr unterschiedliche Denk-Fuhl-

222 Siehe diesbeziiglich auch die Unterscheidung zwischen den illokutiven und per-
lokutiven Aspekten des Sprechakts innerhalb der Sprechakttheorie von Austin

(1979).

253

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Reaktions-Muster, die situationsspezifisch angelaufen werden kénnen,
um dann jeweils hochspezifische Wertreferenzen in ebenso spezifizierten
Bogen aus Wahrnehmung und Handlung zu realisieren. Nahezu jeder
soziale Sinn, insofern er iiber den Leib die Psyche affiziert, kann damit
sein eigener Zweck werden. Dies gilt im Sinne der oben benannten Aus-
fuhrungen freilich auch fur die imagindren Projektionen, die erst auf Basis
dieser Prozesse zum Leben erwachen und ansonsten keine Funktion fiir
den Menschen haben.

Wie bereits gesagt, verlauft die Integration der unterschiedlichen Wert-
sphiren heutzutage nicht mehr iiber den tibergreifenden Sinnvektor eines
religiosen Narrativs, das zwischen Anfang und Ende, Zweck und Mittel,
Teil und Ganzem, Stinde und dem Weg zur Erlosung unterscheiden lasst.
Eine >Verbindung« ergibt sich vielmehr nur noch tiber eine Art spontanes
Driften zwischen unterschiedlichen Funktionen, in welchem dann jeweils
isoliert System- und Zweckrationalitdt autologisch in einer Art Solip-
sismus zusammenzufallen scheinen. Insbesondere Keiji Nishitani weist
auf den Zusammenhang zwischen der Fragmentierung dieser leiblich
empfundenen Bewegungen des Wollens und dem Problem der Zeit hin:
Es gibt keine Stoppregeln mehr, die besagen, wann eine Funktion erfiillt
ist, wann also der Systemvollzug nicht weiter perpetuiert werden sollte:

»Mit dem Zusammenbruch des teleologischen Systems einer gottlichen
Weltordnung zerfiel auch die damit gegebene Hierarchie der Werte. [...]
Tatsache ist, dass mit der Sdkularisierung jeder der unterschiedlichen As-
pekte des menschlichen Seins sich verselbstindigt, zum Selbstzweck und
sein eigener Herr wird. Jeder einzelne trigt nun eine Art Unendlichkeit
in sich.« [...] »Mit dem Zusammenbruch des teleologischen Systems ei-
ner gottlichen Weltordnung zerfiel auch die damit gegebene Hierarchie
der Werte. Fortan gingen die unterschiedlichen menschlichen Bestrebun-
gen auseinander, jede einzelne wurde Zweck ihrer Selbst, wurde ihr eigener
Herr und geriet damit zu etwas, dem durch nichts mehr Einhalt zu gebieten
war. Mit anderen Worten: Unendliche Impulsivitit trat als etwas Zielloses
auf. Das entspricht der Situation einer Welt ohne Gott, in der >Zeit< nach
beiden Richtungen hin offen steht. Die >Zeit«, die ihren durch den Willen
Gottes gesetzten Anfang und ihr Ende eingebiifit hat, ist die »Zeit< der sa-
kularisierten »Welt¢; innerhalb dieser Zeit liuft jede Funktion des Lebens
als etwas, das Zweck seiner selbst ist, endlos auf sich selbst heraus«.3

Konditionierte Koproduktion und das Problem der Kompossibilitat
Leicht konnte man auf die Idee kommen, die Selbsttranszendierung von

Funktionen zum Zweck ihrer selbst sei nichts anderes als das, was Hum-
berto R. Maturana und Francisco J. Varela mit dem Begriff Autopoiesis

223 Nishitani (1986, 356f.).

254

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

umschrieben haben. Die Autopoiesis (altgriechisch: autos >selbstcund @
poiein >schaffen, bauen«) charakterisiert ja die Eigenbewegung lebendiger
Formen, Wertreferenzen zu behaupten, um hierdurch einen intentionalen
Bogen aufzuspannen, der das eigene Selbst- und Weltverhaltnis repro-
duzieren ldsst.

Die autologische oder solipsistische Verkiirzung des Autopoiesis-Kon-
zepts beruht jedoch auf einem grundlegenden Missverstandnis, denn die
grundlegende Einsicht der Theorie autopoietischer Systeme besagt gerade,
dass Selbstreferenz nur auf Basis konditionierter Koproduktion moglich
ist.>*+ Auf physiologischer Ebene ist die Entwicklung organischen Lebens
nur auf Basis einer Weltentwicklung moglich, die eine entsprechend kom-
plexe, ausdifferenzierte Umwelt bereitstellt. Die einzelnen Organismen
und die Okosphire bedingen sich wechselseitig, sie verdanken sich einer
gemeinsamen Koevolution.

Homolog hierzu kann sich die Psyche nur auf Basis von Kommuni-
kation entwickeln, wie umgekehrt die Ausbildung sozialer Systeme nur
mit Hilfe der Ausdifferenzierung psychischer Prozesse moglich ist, wie
Peter Fuchs formuliert:

»Weder das psychische noch das soziale System wiren unter den Aus-
picen konditionierter Koproduktion, wie man es in anderen philosophi-
schen Zeiten gesagt hitte, Systeme-an-sich. Psychische und soziale Sys-
teme sind das, was sie sind, durch das, was sie nicht sind. Oder anders
ausgedriickt: Jedes dieser Systeme bedingt (konditioniert) die Systeme,
durch die es konditioniert (bedingt) ist.«**3

Autopoiesis — die Erzeugung und Erhaltung eines Selbst — gelingt also
nur auf Basis des Nicht-Selbst. Unter dem Blickwinkel der reziproken
Heteronomie*** einer konditionierten Koproduktion wird aber deutlich,
dass die nun zum Zwecke ihrer selbst gewordenen menschlichen Selbst-
funktionen vor allem eins nicht sind: Sie sind kein autonomes Selbst.
Diese Inseln des >Selbst-Zwecks« verdanken sich vielmehr einer langen
gesellschaftlichen Evolution, in deren Folge sich soziale Wertspharen in
einer Form voneinander entkoppelt haben, dass die hiermit einhergehen-
den Spannungen von den beteiligten Bewusstseinssystemen und Korpern
in einer Weise ausgehalten werden konnten, ohne dass Konflikte entstan-
den, welche zu einer Zerstorung der beteiligten sozialen und psychischen
Systeme gefithrt haben. Wie voraussetzungsvoll ein solches Arrangement
ist, lasst sich erahnen, wenn wir uns mit den oftmals dramatischen Folgen
gesellschaftlicher Umbriiche beschiftigen. Man denke hier beispielsweise
an die Religionskriege im Anschluss an die Freigabe der Interpretation

224 Siehe - in diesem Zusammenhang zu wenig beachtet — auch die Studie »Orga-
nismus und Freiheit« von Hans Jonas (1973).

225 Fuchs (2015, 139f.).

226 Hier ebenfalls in Referenz auf Peter Fuchs (a. a. O., 138).

255

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

heiliger Texte nach der Erfindung des Buchdrucks oder die Folgen der
Franzosischen Revolution. Moderne Errungenschaften wie Freiheit in
Bezug auf die Wahl der religiosen Anschauung, sexuelle Selbstbestimmung
oder die Biirgerrechte einer Demokratie — auch wenn das Postulat der
universellen Menschenrechte anderes suggerieren mag — sind Ausdruck
eines immer prekar bleibenden Gleichgewichts zwischen gesellschaftlicher
Differenzierung (Gesellschaftsstruktur), den in gemeinschaftlichem Zu-
sammenleben reproduzierten Werten (Semantik) sowie den psychischen
Systemen, welche die weiterhin bestehenden Agonien und Widerspriiche
aushalten mussen.

Die konditionierte Koproduktion fiihrt damit unweigerlich zu dem, was
von Foerster als das »Kompositionsproblem der Autopoiesis« benannt
hat. Die » Autopoiese des zusammengesetzten Systems darf die Autopoiese
seiner Bestandteile nicht ausloschen«.7

Auch wenn es zunichst kontraintuitiv erscheint, aus Perspektive der
konditionierten Koproduktion miissen nun die zum Selbstzweck gewor-
denen Funktionen des menschlichen Selbsts als das zusammengesetzte
System angesehen werden, denn die hiermit einhergehenden Inseln der
Subjektivitit bilden gewissermafsen in Verbindung mit der Selbsttranszen-
dierung von Funktionen und Werten den evolutionaren Hohepunkt der
Systemdifferenzierung. Diese Inseln der Subjektivitit bediirfen vielmehr
der Komplexitit eines ausdifferenzierten Gesellschaftssystems, das erst
die Ressourcen und Differenzierungsoptionen erwirtschaftet, auf dessen
Basis Systemvollziige zum Zwecke ihrer selbst werden konnen. Hiermit
stellt sich jedoch die Frage, ob diese Komplexitit von den Teilsystemen
ausgehalten wird. Zu nennen sind nicht nur jedes einzelne psychische Sys-
tem, sondern auch die primdr interaktionsbasierten sozialen Systeme wie
Familie, Partnerschaft und Freundschaften, aber auch Organisationen,
welche die Komplexitatszumutungen immer weiter hochgeschaukelter
Systemanspriiche ebenfalls auszuhalten haben.>**

Das Kriterium fiir die erfolgreiche Losung des Kompositionsproblems
der Autopoiesis ist die Passung oder Kompossibilitit unterschiedlicher
Systemvollziige in einem polykontexturalen Arrangement.>* Dies setzt
voraus, dass die einzelnen Systeme auch etwas fiir andere Systeme leisten,
also nicht nur im Selbstbezug aufgehen, sondern auch Funktionen aufSer-
halb ihrer selbst erfiillen. In diesem Bild leisten Systeme etwas fiir andere
Systeme und genau hierin besteht ihre Funktion fir die Gesellschaft wie
auch fiir den Menschen.

227 Von Foerster (1994, 348).

228 Als Anforderungen an die Organisation sind hier etwa zu nennen: Gleichzei-
tigkeit von Verrechtlichung, Okonomisierung, Szientifizierung und Evidenz-
basierung bei gleichzeitigem Anspruch auf Qualititssicherung, Nachhaltigkeit,
Gleichberechtigung, Mitsprache, Personalentwicklung etc.

229 Hartmut Rosa (2016) spricht in diesem Zusammenhang auch von Resonanz.

256

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Wenn aber System- und Zweckrationalitit im Sinne der Selbsttranszen-
dierung des Systembezugs zusammenfallen, droht der Zusammenhang
der konditionierten Koproduktion aufzubrechen. Doch genau dieses
Problem ist in der Dynamik von Sinnsystemen im Speziellen und infor-
mationsverarbeitenden Prozessen im Allgemeinen schon immer angelegt,
denn, so Gregory Batesons Diktum: »Sucht und Pathologie« stellen »die
andere Seite der biologischen Anpassung« dar.>>°

Das grundlegende Dilemma autopoietischer Prozesse besteht darin,
eine Grenze und damit einen Wertbezug setzen zu mussen, um in der
Folge den Konsequenzen der hiermit gesetzten Verabsolutierung von
Wertbeziigen ausgeliefert zu sein. Das Geheimnis der konditionierten
Koproduktion, die Tatsache, dass ein Selbstbezug nur durch andere,
eben durch das Nicht-Selbst, moglich wird, ist von der Innenseite bzw.
aus der Perspektive des Selbst nicht wahrnehmbar (» Existence is selective
blindness«*"). Von der Innenseite her gesehen ist nur die Welt sichtbar,
die auf Basis der eigenen Unterscheidungen aufgebaut wird. »Sich selbst
tiberlassen« wird jedoch — so Bateson — jede »Creatura dazu tendieren,
in Richtung Tautologie abzugleiten, das heifst in Richtung auf die innere
Konsistenz von Ideen und Prozessen«. *3* Selbstvergessen gegentiber dem
Beziehungsgeflecht und der reziproken Heteronomie, der sich dieser
Prozess verdankt, reduziert sich der Selbst- und Weltbezug mehr und
mehr zu einer tautologischen Affirmation des deklarierten Wertes. Der
Sinnbezug, der im Rahmen der Anpassung noch funktional war, mutiert
nun zu einem sinnlosen Sinn reiner Operativitit. Uber kurz oder lang
beginnt die Selbstreferenz ihren diabolischen Charakter zu offenbaren.
Hier nochmals, aber diesmal in ausfiihrlicher Zitation:

»Ab und zu wird aber die Konsistenz zerrissen; die Tautologie bricht
auf wie die Oberfldche eines Gewissers, wenn ein Stein hineingewor-
fen wird. Dann fangt die Tautologie langsam, aber unmittelbar an, sich
zu heilen. Die Heilung kann unbarmherzig sein. In dem Prozefs konnen
ganze Spezies ausgeloscht werden. «233

Lebende Systeme beruhen — ebenso wie abstrakte, korperlose systemische
Zusammenhinge — auf Anpassungsprozessen, entsprechend denen ein
Wert zu einer distinktiven Unterscheidung fiihrt, die an einer anderen
Stelle wiederum einen Unterschied macht. Erst die Verkettung von sol-
chen Informationen®* fithrt zu einem Netzwerk von Unterschieden, das
dann zugleich den Selbst- wie auch Weltkontakt moglich werden lasst.

230 Bateson & Bateson (1993, 212).

231 Spencer Brown (2005, 192).

232 Bateson (1987, 253).

233 Ebd.

234 »Informationen bestehen aus Unterschieden, die einen Unterschied machen«
(Bateson 1987, 123).

257

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Aus Bewegungen, die aus der Innenperspektive als intentionale Prozesse
erscheinen, wird die Begegnung mit einer unbestimmten, da nicht bere-
chenbaren Welt moglich, wodurch dann weitere Unterschiede entstehen,
die ihrerseits das Selbst- und Weltverhiltnis konfigurieren. Der kreisfor-
mige Prozess, in dem Unterschiede einen Unterschied machen, schlieft
entsprechend auch Aspekte des Nicht-Selbst mit ein.?*

Sucht erscheint dann als eine Art Kurzschluss, in dessen Folge der Wert,
welcher den entscheidenden Unterschied generiert, nun in einer reduzier-
ten Kette angelaufen wird. Es kommt zu einer autologischen SchliefSung
(aus der Innenperspektive wiirde man von Selbstbefriedigung sprechen),
wobei die heteronomen Anteile der Informationsverarbeitung, welche den
Lebensvollzug ausmachen, zumindest partiell, gekappt werden.

Ein solcher Kurzschluss kann anschaulich an folgendem Experiment
illustriert werden: Ratten wurde im Gehirn eine Elektrode implantiert,
uber die sie ihr Belohnungssystem durch Betdtigung eines Schalters stimu-
lieren konnten.?® Infolge der nun selbst aktivierbaren Lust verloren die
Ratten nicht nur das Interesse an Sexualitit, sondern vergafsen zu fressen
und waren sogar bereit, schmerzauslosende Handlungen hinzunehmen,
um an den Schalter zu gelangen, der das Lustempfinden auslost.

In der Sucht mutieren die Zeichen (hier die lustvolle Erregung), welche
zundchst im Rahmen der evolutiondren Anpassung entwickelt wurden,
um innerhalb der Interaktion mit einer komplexen Welt Bedeutung zu
vermitteln, zu einer monstrosen Selbstreferenz. Zeichen und Referenz
fallen zusammen. Der Gestaltkreis aus Erkennen und Handeln kollabiert
im Absurden. Das Selbst- und Weltverhaltnis wird auf das Selbstverhaltnis
reduziert, was jedoch zu Paradoxien fiihrt, da die ausgeschlossene Welt
damit nicht verschwunden ist, sondern ihrerseits nun zum Problem wird.

Wohl in kaum einem poetischen Text werden die Konsequenzen dieses
Kurzschlusses treffender artikuliert, als im griechischen Mythos von Nar-
ziss. Narziss, dem der Seher Teiresias vorausgesagt hatte, er wiirde nur
dann lange leben, wenn er sich nicht selbst erkennen wirde, verliebte sich
eines Tages in das eigene Spiegelbild, das er im Wasser sah, und wies von
nun an noch vehementer die Liebe eines jeden anderen Menschen zurick.

235 Hier Batesons bekanntes Beispiel, um diesen Kreis zu verdeutlichen: »Stellen
Sie sich einen Baum und einen Mann mit einer Axt vor. Wir beobachten, dafs
die Axt durch die Luft saust und bestimmte Arten von Einschnitten in einer
schon existierenden Kerbe an der Seite des Baumes hinterldfst. Wenn wir nun
diese Menge von Phinomenen erklidren wollen, werden wir es mit Unterschie-
den an der Schnittseite des Baumes, mit Unterschieden auf der Retina des Man-
nes, mit Unterschieden in seinen nach aufSen gehenden nervlichen Mitteilun-
gen, mit Unterschieden im Verhalten seiner Muskeln, mit Unterschieden in der
Flugbahn der Axt bis hin zu den Unterschieden zu tun haben, welche die Axt
dann an der Seite des Baums hinterldfst. Unsere Erklarung wird (zu bestimmten
Zwecken) immer wieder diesen Kreislauf durchlaufen« (Bateson 1992, 589).

236 Markou & Vlachou (2011).

258

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

In einer Version der Geschichte starb er am Schock tiber die Verinde-
rungen seines Spiegelbildes, als sich das Wasser aufgrund einer starken
Wellenbewegung triibte und nur ein hassliches Bild seiner selbst zeigte.
Eine andere Variante der Erzihlung berichtet, dass Narziss, iibermannt
von seiner eigenen Selbstliebe, sich mit seinem Spiegelbild vereinigen wollte
und dabei ertrank. Man kann die beiden Fassungen nun so lesen, dass in
einem Fall der Zusammenbruch der Selbstprojektion, im anderen Fall das
ausgeblendete Weltverhiltnis den Tod herbeifithrte. Letzteres ist allein
schon deshalb nicht abzuwenden, weil das Leben eine Autonomie, die
nicht in Heteronomie gegrundet ist, auf kurz oder lang nicht dulden kann.

Zugleich deutet sich hier bereits die Falle bzw. die Paradoxie der
Selbsterkenntnis an: Sobald ich mein Selbst erkenne, verfehle ich es, da
ich es durch mein Erkennen zu etwas Seiendem hypostasiere und damit
verkenne, dass es sich beim Selbst nicht um etwas Substanzielles handelt,
sondern um ein Verhiltnis.

Soziale Systeme und der Kurzschluss der Werte

Ahnlich wie die Neurostimulation (sei es durch psychoaktive Substanzen
oder neuronale Tiefenstimulation) auf physiologischer Ebene erscheint
auf psychologischer Ebene der Narzissmus als autologischer Kurzschluss
innerhalb der Verkettung von Unterschieden im Kreis aus Erkennen
und Handeln. Unterschiede, die im Netzwerk von Beziehungen etwas
bedeuten, verlieren in der autologischen Reduktion auf Selbstreferenz
ihre urspriingliche Bedeutung. Schauen wir etwas systematischer auf
diesbeziigliche Dynamiken innerhalb der Prozesse sozialer Systeme. Wie
bereits beschrieben, konnen wir auch hier eine Neigung zur Selbsttran-
szendierung von Funktionen und Werten feststellen. Nahezu jede System-
rationalitdt kann zum Selbstzweck werden. Ebenso neigen auch andere
Semantiken, die sich auf Werte berufen (man denke hier beispielsweise
an Prozeduren des Qualititsmanagements, Routinen der Organisation
oder auch an Ethikkommissionen), dazu, dass sich der betreute Wert und
das Verfahren kurzschliefSen.

Hiermit wird nun beispielsweise fraglich, ob die Okonomisierung zu
mehr Effizienz, Wohlstand und Handlungsfreiheit fithrt, ob die Verrechtli-
chung in gute und praktikable Verfahren des Umgangs miteinander miin-
det, ob die Verwissenschaftlichung bessere Techniken firr den Umgang mit
praktischen Problemen bereitstellt, ob die Politisierung von Spannungen
und Konflikten zu einer hoheren Souveranitit der beteiligten Akteure
beitridgt,”” ob die Referenz auf Ethik die Integritit, also die Koharenz

237 So nach Latour die eigentliche Funktion der Politik: Autonomie des Biirgers

und kollektive Integration gleichzeitig zu steigern, indem der Kreis des Politi-
schen immer wieder erneut durchlaufen wird (Latour 2014, 450ff.).

259

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT
zwischen »action and talk«, erhoht,*® ob die Messung von Qualitit die
Qualitat der Beziehungen erhoht, also dazu beitragt, »gefiihlte Qualitit
zum >Denken zu bringen««,?* oder ob die Ziele und Programmierungen
des Erziehungssystems dazu beitragen, dass die Schiler wirklich an einer
gemeinsamen Kultur teilhaben konnen.

Leicht kann es geschehen, dass die proklamierten Werte nur noch
in autologischer Referenz als ein Fetisch vorangetragen, also nur noch
durch Selbsterregung perpetuiert werden. Der Funktionsbezug der Sys-
teme beginnt nun leerzulaufen und sich auf eine ritualisierte Form zu
beschrinken, die allein darauf griindet, den Wert weiter anzurufen. Die
Verbindungen in das komplexe Beziehungsnetzwerk, in dem die Werte
erst in konkrete Qualititen tbersetzt werden konnen, werden dann
weitgehend abgeblendet, wenngleich sie weiterhin fortbestehen.

Da der Wert, fiir den die jeweilige Systemrationalitit steht, nicht ge-
opfert werden darf, man also nicht auf Wirtschaft, Recht, Politik, Wis-
senschaft, Qualitit, Bildung und anderes verzichten kann, wird er in der
Regel selbst dann hochgehalten, wenn die imaginative Riickbindung an
die Praxis nicht mehr realisiert werden kann. Als ein Beispiel sei hier etwa
die Beziehung zwischen Finanzwirtschaft und Realwirtschaft genannt.
Insofern Finanzprodukte namlich dazu dienen, die Zukunft in einer
Weise zu imaginieren, dass neue Produkte und Dienstleistungen moglich
werden, findet eine Riickbindung an den wirtschaftlichen Kreislauf statt.
Insofern jedoch ebendiese Produkte mehr und mehr zum Zweck ihrer
selbst werden, also nur noch Wetten auf ihre eigene Wertentwicklung
darstellen, geht die politisch-6konomische Riickbindung an die Gesell-
schaft mehr und mehr verloren. Die Beziehung von Finanzwirtschaft
zur Realwirtschaft verschiebt sich vom Imaginativen zum Imagindren.?*

Als weiteres Beispiel sei hier die Beziehung zwischen Bildung (als
Selbstermachtigung tiber Kulturteilhabe) und Schulen als Bildungstra-
gern genannt. Dabei erscheint es mit Blick auf die benannte Funktion
zunichst weniger wichtig, was gelernt wird, sondern darum, in einer
Weise lernen zu konnen, dass dem weiteren Lebenslauf eine Richtung
gegeben werden kann, also eine Biografie entsteht, in der sich der Schiiler
in einer produktiven Weise zu sich selbst und zur Gesellschaft verhalten
kann.?*!' Die Schiiler bekommen hiermit eine Biografie im Sinne eines

238 Brunsson (1989). In diesem Zusammenhang zu erwahnen sind auch die Unter-
suchungen von Sulilatu (2008) zu klinischen Ethikkomitees. Hier wird deut-
lich, wie schnell die Selbstreferenzialitit des Verfahrens die professionelle Ver-
antwortung fiir den Umgang mit ethischen Dilemmata zu ersetzen droht.

239 Schmidt (2017, 3971ff.).

240 Siehe zur Illustration der Problematik Heidenreich & Heidenreich (2008) so-
wie Arnoldi (2009).

241 Vgl. Luhmann (2002, 97). Siehe zum Thema Polykontexturalitit und Bildung
auch Vogd (2005).

260

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Zeitverhiltnisses, die der eigenen Vergangenheit in Hinblick auf die
imaginierte Zukunft einen Sinn vermittelt. Wenn aber genau dies nicht
mehr geschieht, also die Verbindung von dem, was man in der Schule
erfahrt, und dem, was man vom eigenen Leben erwartet, nicht mehr
gelingt, verlduft der Bildungsprozess gewissermafSen nur noch im Leer-
lauf. Sowohl auf Seiten der Schiiler als auch der Lehrer beginnt sich eine
Art Defatismus zu verbreiten.?* Seitens der Lehrer hilt man sich zwar
weiterhin an die Form (etwa indem man auf der Schulpflicht besteht und
weiterhin Prifungen durchfiihrt) und die Inhalte (wie sie etwa durch die
Lehrplane vorgegeben sind), ohne jedoch eine Beziehung entfalten zu kon-
nen, welche die Selbst- und Weltverhiltnisse der Schiiler moderieren bzw.
transformieren lasst.>® Auch hier manifestiert sich dann eine Art epis-
temischer Kurzschluss, welcher die Systemrationalitit mit dem betreuten
Zentralwert gleichsetzen lasst. Die nun nur noch imaginir bestehende
Wertreferenz wird zum Selbstzweck, ohne jedoch in den tibergreifenden
Beziehungsnetzwerken menschlicher Selbst- und Weltverhaltnisse seinen
Ausdruck finden zu konnen.

Es wiirde nicht schwerfallen, die in diesen beiden Beispielen aufgefiihr-
ten Dynamiken und Weichenstellungen zwischen imaginarem Kurzschluss
und imaginativer Riickbindung an vielen anderen Systemzusammen-
hiangen und Semantiken aufzuzeigen. Immer, wo dies geschieht, wird
ein Wert hypostasiert. Etwas, das nur in Gedanken oder als abstrakter
Sinnzusammenhang existiert, wird die Qualitdt eines wirklichen Ge-
genstandes zugeschrieben.?* Ein Anpassungsprozess, der zunichst eine
gewisse Funktionalitt hatte, wird nun dysfunktional. Es entwickelt sich
in dem Sinne ein Kurzschluss der Werte, dass weiterhin zwanghaft etwas
angestrebt wird, das faktisch keinerlei Bedeutung mehr fiir die Aufrecht-
erhaltung der Autopoiesis des Gesamtsystems wie auch der beteiligten
Einzelsysteme hat.

242 Illustrativ sind hier die Studien von Bourdieu et al. (1997a, etwa 567ff.) zu
franzosischen Schiilern aus den Banlieues, die auf eine Oberschule wechseln
und hier nach wenigen Tagen zu dem Schluss kommen, dass fiir sie die Zu-
kunftsoptionen abgeschnitten sind.

243 Genau hierin definiert sich fiir Winfried Marotzki (1990) Bildung, nimlich in
der Transformation von Welt- und Selbstverhaltnissen.

244 Der Begriff Hypostasis (griechisch; Umootaoig hypostasis: darunter stehen oder
allgemeiner vorhanden sein oder bestehen) verweist urspriinglich auf einen
>dauerhaften Bestand< oder eine >Wirklichkeit< im Sinne einer scheinbaren oder
eingebildeten Existenz. Mit Immanuel Kant kehrt sich dann die Bedeutung um.
Kant versteht in der »Kritik der reinen Vernunft« unter Hypostase nun etwas,
das blof§ in Gedanken existiert, dem aber dennoch die Qualitit eines wirkli-
chen Gegenstands zugeschrieben wird (Kant 1952 [1781]).

261

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT
Entfremdung als Verlust der Kohdrenz der Lebensform

In all diesen Fillen kommt es bei den beteiligten Menschen zu Ent-
fremdungsphidnomenen, die ihren Ausdruck in Passivitit, Zynismus,
Resignation oder noch starkeren Formen des Verlustes von Selbst- und
Weltkontakt finden konnen. Die hiermit einhergehenden Entfremdungs-
phdanomene sind ein bekannter Topos soziologischer und sozialphilo-
sophischer Kritik,* erschlieflen sich aber unter der hier entfalteten
Konzeption einer leiborientierten Polykontexturalitit nochmals in einer
besonderen Weise. Sie erscheinen jetzt namlich vor allem als ein Verlust
von Kohirenz, der darauf beruht, dass Wertbeziige zwar fortbestehen und
fiir den Lebensvollzug eines Menschen weiterhin existenzielle Bedeutung
haben, jedoch aus einer Innenperspektive zundchst nicht so ohne Weiteres
unterscheidbar ist, wann welcher Wert angebracht ist, wann es also gut
ist, einen Wert zu behaupten, und wann es besser ist, den Wertvollzug
zu wechseln.

Sucht erscheint auch hier als die andere Seite der Anpassung. Zu lernen,
dass bestimmte Wertreferenzen zentrale oder gar existenzielle Bedeutung
haben, lasst genau jene blinden Flecke entstehen, die eine destruktive
Aufrechterhaltung von Wertbeziigen in der Sucht ermoglichen. Denn
die geschlossenen Zirkel des autologischen Selbstbezugs (psychologische
Ebene) wie auch der Selbsttranszendierung symbolisch generalisierter
Medien (soziale Ebene) konnen sich nicht selbst als Problem erkennen.
Fiir den einzelnen Menschen als leiblich-sinnliches Wesen sind die Folgen
jedoch spurbar, namlich als Verlust von Koharenz und im Verlust von
Lebendigkeit und Bewusstheit im Sinne der Ausdinnung des eigenen
Selbst- und Weltverhaltnisses.

Anders als Entfremdungstheorien, welche einen grundsitzlichen Wi-
derspruch zwischen System und Lebenswelt postulieren und entsprechend
die Ausdifferenzierung der Wirtschaft tiber die Geldwirtschaft, der Politik
tiber staatliche und tiberstaatliche Organisationen oder der Wissenschaft
auf Basis abstrakter Symbolsysteme?* per se als problematisch ansehen,
erscheint jetzt weniger die funktionale Differenzierung als das Problem
denn das Leerlaufen der Funktionen und Semantiken in der Hypostase
ihres Zentralwerts. Allerdings ist aus der hier entfalteten Perspektive zu
betonen, dass keine Idee oder Praxis (sei es der Marxismus, der Libe-
ralismus, der Szientismus oder sonst eine zivilreligiose Theorie) davor
gefeit ist, ihre Werte und Konzepte ins Imaginire hinein zu projizieren.
Denn es liegt in der Natur des Gebrauchs von sprachlichem Sinn, dass
die Symbole mit dem Prozess (also dem Beziehungsgeflecht, in dem der

245 Siehe Pars pro Toto: Baumann (2005), Brockling (2007), lllouz (2011), Sennet
(1998) und Taylor (2009).

246 Zu Letzterem: Edmund Husserls Aufsatz zur »Krisis der europdischen Wissen-
schaften« (Husserl 1996 [1936]).

262

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Zeichengebrauch Sinn ergibt) verwechselt werden konnen. In der Folge
beginnen entsprechend die Differenzen, welche die urspriingliche Be-
ziehungsdynamik aufgespannt haben, aus der diese Zeichen erwachsen
sind, zu verblassen.

Der Weltverlust — oder um es pathetischer mit Heidegger auszu-
dricken: die Seinsverlassenheit?’ — ergibt sich nicht aus der Tatsache der
Ausdifferenzierung sozialer und psychischer Systeme. Die Entfremdung
entsteht aus der Verdinglichung eines Konzepts, einer Idee, einer Theo-
rie, einer Unterscheidung — und den hiermit verbundenen Werten - zu
einem Selbstverhiltnis, das gleichsam in einer autologischen Illusion zu
vergessen beginnt, dass es sich nur als Weltverhaltnis realisieren kann.
Die Entfremdung entsteht infolge eines Prozesses, in dem die Konzepte
und Begriffe, welche ein jeweils eigenes Selbst- und Weltverhiltnis auf-
spannen, gewissermafSen mit sich selbst verwechselt werden.

Damit wird aber auch deutlich, dass kein wertbeladenes Konzept
dem Schicksal entgehen kann, in ein mehr oder weniger geschlossenes
Seinsverhaltnis — also in eine Art Ideologie — tiberfithrt zu werden.?*
Denn genau diese Option ist ja in der Perspektivitit des Denkens und
sprachlichen Handelns immer schon angelegt. Seien es religiose Ange-
legenheiten, Fragen der Gleichberechtigung und des Klassenkampfes,
wissenschaftliche Theoriepraferenzen, normative Konzepte, die Idee von
Organisation und vieles andere — all das, wortber sich sprechen lasst und
was dem Menschen etwas bedeutet oder sich als niitzlich erwiesen hat,
kann zu einem imaginidren Konstrukt mutieren, das dazu verfiihrt, die
Landkarte mit dem Gebiet zu verwechseln.

Der aus dem sprachlichen Handeln erwachsene Sinn projiziert sich
dann immer weniger in Form von Imaginativen, die in das unmittelbare
Beziehungsgeflecht menschlicher Praxen zuriickfihren, um in konditio-
nierter Koproduktion eine gemeinsame Welt hervorzubringen, die jedoch
nur perspektivisch wahrgenommen werden kann und deren Dynamik
dabei weder antizipiert noch beherrscht (Unberechenbarkeit), sondern
nur erlebt und mitgefihlt werden kann (Beziehung). In der autologischen
Selbstreferenz mutiert dieser Prozess jedoch zu einer egologischen Dyna-
mik, welche die postulierten Kausalbeziehungen glauben muss (Illusion
der Objektivitit), da sie eine Realitdt haben will (Illusion der Subjekti-
vitat), die nicht im Rahmen der eigenen Lebensvollziige moglich ist. Die
Diskrepanz zwischen dem Imaginativen und dem Imaginaren erscheint
hiermit als die eigentliche Quelle der Entfremdung, als die tieferliegende

247 Heidegger (1949).

248 Hier wird der Begriff der Ideologie im Sinne von Karl Mannheim verstanden,
der jedes Denken, auch das eigene, als ideologisch, namlich notwendig pers-
pektivenabhingig betrachtete. Vorgefiihrt wurde dies von ihm auf Basis de-
taillierter Studien am Beispiel des konservativen, liberalen und sozialistischen
Denkens wie auch der christlichen Wiedertaufer (Mannheim 1995 [1929]).

263

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Ursache dafiir, dass die menschliche Lebensform nicht mit dem gelebten
Leben tibereinstimmt.?*

Das Selbst, das sich im Nicht-Selbst ereignet

Die Aufhebung der Entfremdung wiirde demgegeniiber darin bestehen,
die Konzepte, Begriffe und Werte, welche sich verselbstandigt haben,
wieder zu verfliissigen, d. h. an den Beziehungsraum zuriickzubinden,
dem sie sich verdanken. Indem die Konzepte, Begriffe und Werte, welche
das vermeintliche Selbst ausmachen, nun auch ihr Gegenteil oder ein-
fach nur >nichts< bedeuten konnen, wird auf diese Weise ein umfassen-
derer Selbstbezug erfahrbar, der sich zugleich im Nicht-Selbst grundet.
Um mit Nishitani zu sprechen:

»Es ist ein Selbst, das sich an dem Ort ereignet, wo jedes einzelne Ding
in seinem ureigenen Grund bei sich selbst ist und doch im Modus des so-
ku-hi (A ist nicht A, deshalb ist A gleich A) gemeinsam und ineins mit al-
len Dingen existiert. Es ist ein Selbst, das etwa dort erscheint, wo Feuer
deshalb Feuer ist, weil es sich selbst nicht verbrennt; wo die Weide griin
ist, weil sie nicht griin ist; wo die Zeit deshalb die Zeit ist, weil sie nicht
Zeit ist. Dieses Selbst, das nicht selbst ist, das sich im Nicht-Selbst er-
eignende Selbst, ist das wahrhaft urspriinglichste, eigentliche Selbst. «>¥

Mit Blick auf die konditionierte Koproduktion von Psyche und sozialen
Systemen diirfen jedoch weder das Problem (die Entfremdung) noch die
Problemlosung (»das sich im Nicht-Selbst ereignende Selbst«) als private
Phinomene angesehen werden. So wie sich die epistemologische Proble-
matik der typisch menschlichen Egozentrik erst aus dem gemeinsamen
In-der-Sprache-Sein ergibt, verdankt sich auch die reflexive Riickwendung
auf diese Problematik wiederum dem sozial angelieferten Sinn. Die Chan-
cen, diesbeztiglich Reflexionsoptionen zu gewinnen, hingen also ihrerseits
wiederum von gesellschaftlichen Semantiken ab bzw. von Menschen,
welche ein diesbeziigliches Selbst- und Weltverhaltnis verkorpert haben.

Theorie der Polykontexturalitit als Ethik? Nein!

Man konnte jetzt zunachst erwarten, dass eine Gesellschaft, die in hohem
Mafle funktional differenziert ist und dartiber hinaus tiber den kultivierten

249 Um es lakonisch mit Wittgenstein auszudriicken: »Die Losung des Problems,
das Du im Leben siehst, ist eine Art zu leben, die das Problemhafte zum Ver-
schwinden bringt. Dafs das Problem problematisch ist, heifSt, dafs Dein Leben
nicht in die Form des Lebens pafst. Du mufSt dann Dein Leben verandern, und
pafSt es in die Form, dann verschwindet das Problematische« (Wittgenstein,
zitiert nach KrofS 1993, 108).

250 Nishitani (1986, 386).

264

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Vergleich der eigenen mit anderen menschlichen Lebensformen®! bereits
eine Multiperspektivitdat aufgebaut hat, den Menschen in die Lage ver-
setzt, die eigenen Positionen nicht nur zu relativieren, sondern zugleich
an das Netzwerk der eigenen Beziehungen zurtickzubinden. Bewusst in
einer polykontexturalen Gesellschaft zu leben, wiirde damit gleichsam
automatisch die begrenzten Perspektiven des Egos transzendieren las-
sen — allein schon dadurch, dass wir in unserem Alltag gewohnt sind,
Perspektiven zu vergleichen.

Im Sinne von Gotthard Gunthers polykontexturaler Logik kimen wir
auf diese Weise zu einer Ethik transjunktionaler Operationen, welche
Polykontexturalitit als die primare Konfiguration gegenwirtiger Selbst-
und Weltverhiltnisse anerkennt. Ein solchermafSen konfiguriertes Selbst-
und Weltverhiltnis wiirde stindig oszillieren zwischen Beobachtung
erster Ordnung und Beobachtung zweiter Ordnung sowie einer dritten
Position, welche zwischen Beobachtung erster und zweiter Ordnung
vermitteln ldasst und gerade hieraus ihre ethische Dignitat gewinnt.>? Die
dritte Position kann dabei nicht auf festen Werten oder vorbestimmten
Kausalrelationen grinden. Als transjunktionale Operationen 6ffnen oder
schliefSen, verbinden oder trennen, rejizieren oder affirmieren sie Kontex-
turen von einem >Standpunkt« aus, der sich gerade dadurch auszeichnet,
ontologisch und epistemisch — und damit auch moralisch — noch nicht
definiert zu sein.

Bereits am Beispiel von Adam Smiths Ethik der Schicklichkeit sind
wir mit der Grundidee vertraut geworden, im Wechseln von Positio-
nen und der Suche nach einer situationsangemessenen Vermittlung die
eigentliche ethische Reflexionsleistung zu sehen. Hier tauchte dann
bereits eine polykontexturale Perspektive auf, die erlaubt, polyvalente
(d.h. unterschiedliche und untereinander teilweise inkommensurable

251 Siehe auch Dirk Baecker (2001), »Wozu Kultur?«.

252 Briicher formuliert: »Die Suche nach funktional dquivalenten Antworten auf
die drei Fragen: Was konnen wir wissen? Was sollen wir tun? Was diirfen wir
hoffen? fithrt zu Ergebnissen, sofern die zeitgemifS-plausible Umgangsweise
mit Problemen als Antwort gelten kann. In der vormodernen Semantik stehen
Glaube (Sachdimension), Liebe (Sozialdimension) und Hoffnung (Zeitdimen-
sion) in einem Spannungsverhiltnis, das durch die Figur des Gewissens aus-
balanciert wird. In der Moderne bringt die Trias von Wissen, Diirfen, Hoffen
die vermittelnde Figur des kategorischen Imperativs hervor. Fir die Postmo-
derne wiirde es gelten, die Gestalt einer Trias von Beobachtung 1. Ordnung
(Beobachtung von Gegenstinden), Beobachtung 2. Ordnung (Beobachtung
des Beobachters), Beobachtung 3. Ordnung (Transferbeziehung von erster und
zweiter Beobachtung) als eine unter den gegebenen weltgesellschaftlichen Be-
dingungen einzig plausible semantische Gestalt herauszuarbeiten, die als ver-
mittelnde Figur die transjunktionale Operation vorsieht« (Bricher 2017, 136),
Kursiv im Original.

265

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Wertreferenzen) zugleich ernst zu nehmen, ohne jedoch den hiermit ver-
bundenen Unterscheidungen hilflos ausgeliefert zu sein. Ein gutes Beispiel
hierfur ist die in Kap. IV geschilderte Beziehung der Psychiatriepatientin
zu ihrem Psychiater. Die Androhung von ZwangsmafSnamen, das Vorhan-
densein bestimmter organisatorischer und rechtlicher Zwange, die wei-
terhin bestehende Wiirde des Patienten und die sich hieraus entfaltende
Interaktionsgeschichte finden hier zu einem gelungenen Arrangement.
Hier wird auch deutlich, dass es sehr wohl einen Unterschied macht, ob
Worte ernst gemeint sind und ob man versucht, ein gegebenes Versprechen
einzuhalten, oder ob man die Worte nur gebraucht, um jemand anderes
zu iiberreden. Ebenso ist aber auch verstandlich, dass hier nicht in einem
trivialen Sinne auf Ubereinstimmung der Perspektiven gesetzt werden
kann. Auch hier bleibt Ethik implizit.

Auf den ersten Blick liegt es hiermit in Referenz auf andere zeitgenos-
sische Wertkonflikte (man denke beispielsweise an die zuvor diskutierten
ethischen Dilemmata im Fiuhrungsalltag) zunachst nahe, die Idee der
Polykontexturalitit selbst zum ethischen Prinzip zu erheben, nimlich
indem nun das Driften zwischen unterschiedlichen Perspektiven an sich
fir gut erklart wird.

Doch auch hier droht wieder die Gefahr der Hypostase einer Wert-
beziehung. Der hiermit einhergehende epistemische Kurzschluss wiirde
nun gerade darin liegen, einen Gottesaugenstandpunkt auflerhalb der
geflihlten Wertverhiltnisse zu projizieren und die sich damit eréffnenden
Entscheidungsoptionen mit dem eigenen Ego gleichzusetzen. Man agiert
nun gleichsam als vermeintlich souverdner, um die Kontingenzen der Welt
wissender Akteur und verwechselt jedoch auch hier die eigene selektive
Wahrnehmung mit der Wirklichkeit, um dann im allzu elastischen Um-
gang mit Werten den eigenen Opportunismus zu verdecken. Das aus
einer polykontexturalen Perspektive abgeleitete Postulat unterschiedlicher
beobachterabhingiger Positionen wiirde somit selbst zu einer imaginaren
Projektion verkommen. Anders als im relativen Beziehungsnetzwerk der
von Smith beschriebenen Schicklichkeit wiirde sich der hiermit einherge-
hende Werterelativismus nun nicht mehr als Tugend erweisen, sondern
seinerseits in eine Ideologie verwandeln, welche auf kurz oder lang das
eigene Selbst- und Weltverhiltnis unterminiert, da die Kontextualisierung
der Werte nicht mehr an das Beziehungsgeflecht konkreter Interaktionen
ruckgebunden wird, sondern nur noch in abstrakter Form proklamiert
wird.

Diese Ruckbindung kann nur gelingen, wenn die Arrangements der
Werte (also die Muster ihrer Affirmation und Rejektion) ihrerseits in die
Beziehungen zuriickprojiziert werden, denen sich der gesamte Prozess
verdankt. Nur so konnen sie sich als Werte realisieren, die fiir einen
Menschen nun zugleich einen tieferen Sinn haben. Nur auf diese Weise
kann die paradoxe Einheit verschiedener Beobachtungsverhiltnisse ihren

266

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

jeweils spezifischen Ausdruck finden. Nur mittels dieser Riickbindung
kann im Netzwerk der Beziehungen das Vertrauen entstehen, dass der
jeweils andere die Verantwortung fir seine Entscheidungen tibernimmt,
man also davon ausgehen kann, dass es fir den jeweils anderen einen
Unterschied macht, ob er seine Freunde oder Kollegen beltigt oder nicht.
Wenn, so auch Briicher, »Werte nicht diese Form annehmen, sondern
subjektive Praferenzen und pure Opportunititsregeln bleiben, dann un-
terminieren sie« die Beziehungen, denen sich das menschliche Dasein
verdankt, anstatt diese »zu festigen und allererst zu ermoglichen «.2%
Die Protagonisten der Systemtheorie laufen Gefahr, ethische Problemla-
gen, denen sie begegnen, wegzurationalisieren, indem sie so lange mit der
Verschiebung der Schnitte zwischen System und Umwelt experimentieren,
bis das Problem zu verschwinden scheint. Hiermit riickt jedoch aus dem
Blick, dass auch diese Praxis nur innerhalb der (phanomenologischen)
Welt stattfinden kann, also das grundlegende Problem, die Folgen dieser
Praxis erfahren und verantworten zu miissen, damit nicht aufgehoben ist.
Oder einfacher gesagt: Auch komplexes Denken und Intelligenz schiitzt
nicht vor dem Stindenfall, das eigene Beziehungsnetzwerk dadurch zu
verfehlen, dass die Landkarte mit dem Gebiet verwechselt wird.

Es ist weiterhin klar, dass sich die Ethik nicht aussprechen lisst

Der vorliegende Text versucht das Wittgenstein’sche Postulat der impli-
ziten Ethik zu umkreisen. Unser Ausgangspunkt ist eine Welt des sprach-
lichen und symbolischen Handelns, in der »jede Operation eine Grenze
markiert, welche System und Umuwelt, Selbstreferenz und Fremdreferenz
spaltet und damit eine Trennung mit all ibren Konsequenzen in die Welt
setzt«.»* Die Selbsttranszendierung sozial angelieferten Sinns und hiermit
einhergehend die Hypostase eines von der Welt abgespaltenen Egos, das
sich mittels der dadurch entstehenden Imaginire aufbaut, erscheint als die
eigentliche Ursache einer Entfremdung, in deren Folge der Mensch nicht
mehr weifd, wem und was er sich verdankt. Das Entstehen einer Welt des
Sollens, die auf expliziten ethischen Satzen beruht, kann entsprechend
nur Ausdruck dieser Verfehlung sein, nicht deren Losung. Die Losung
erscheint nicht im Bereich der Sprache, sie liegt nicht in den Worten, die
gesagt oder behauptet werden, sondern in dem Selbst- und Weltverhaltnis,
aus dem heraus sich erst der Sinn der Worte entfaltet. Als grundlegende
Weichenstellung erscheint dabei mit von Foerster die Frage, ob ein Mensch
sich als Teil der Welt oder getrennt von seiner Welt erfihrt. Die entschei-
dende Frage ist also epistemischer Natur. Thre Antwort hangt davon ab,
wie die Einheit von Autonomie und Heteronomie angeschnitten wird,

253 Briicher (2017, 190).
254 Ebd., Kursiv im Original.

267

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

ob sich das Ego der Fiktion einer Privatsprache hingibt oder Sprechen
immer schon als eine Art Magie begriffen wird, welche das, was jeweils
als Extim oder Intim erscheint, immer schon durchkreuzt, trennt und
verbindet — im Guten wie im Schlechten.?*

Mit Tugendhat entfaltet sich das Problem anhand der fiir den Men-
schen typischen Egozentrik sowie der hieran anschliefSenden Suche nach
Befreiung und Erlosung. Doch die Suche nach Erlosung pointiert das
Ausgangsproblem nochmals in besonderer Form. Als Antwort erscheint
jetzt namlich einerseits die Option, das Ego in die Imaginire religioser
und zivilreligioser Sinnangebote hineinzuprojizieren oder anderseits eine
aktive Bewegung anzustreben, die vom eigenen Ego wegfihrt. Mit der
Religion stellt sich damit unweigerlich die Gretchenfrage der Transzen-
denz: Zielt diese auf die unbestimmte Alteritit, also auf die immanente
Transzendenz in eine konkrete, jedoch nicht beherrschbare Welt? Diese
Form der Transzendenz hiefse, so Cavell, sich gleichsam mit geschlossenen
Augen in die Welt zu verlieben. Aus dieser Perspektive wiirde die religiose
Rede mit Bateson oder Latour dann als eine besondere Form der Poesie
erscheinen. Cavell bindet diese Bewegung wie auch die Konsequenzen
der damit einhergehenden epistemischen Haltungen unmittelbar an die
menschliche Leiblichkeit zuriick, wodurch die tragische Seite der mensch-
lichen Entfremdung deutlich wird. Die Kontingenz und Offenheit der Welt
und damit auch die eigene Verginglichkeit zu verneinen, bedeutet hier
namlich letztlich, das zu zerstoren, was nahrt — das Beziehungsgeflecht,
das die eigene Lebendigkeit ausmacht.

Die andere Form, das Problem der Transzendenz zu l6sen, besteht
in Selbsttranszendierungen von Funktionen und Werten. Die hiermit
einhergehenden imagindren Projektionen miissen dann geglaubt und
gegenliber jedem Anflug von Zweifel verteidigt werden. Wir landen bei
religiosen, szientistischen und anderen Fundamentalismen.

In diesem Zusammenhang wurde auch deutlich, warum gerade die
religiose Rede paradigmatisch fir die Problematik der impliziten Ethik

255 Um diesen Aspekt mit Cavell nochmals zu pointieren: »Die Phantasie einer
Privatsprache, so habe ich behauptet, 1if3t sich als der Versuch verstehen, un-
ser Getrenntsein, unsere Unwissenheit, unsere fehlende Bereitschaft oder un-
ser Unvermaogen, sei es zu wissen oder gewufSt zu werden, zu erkldren oder zu
schiitzen. Dementsprechend bedeutet das Fehlschlagen der Phantasie: Es gibt
kein anzugebendes Ende unserer Tiefe, bis zu dem Sprache reicht; gleichwohl
gibt es kein Ende unseres Getrenntseins. Wir sind aus keinem Grund endlos
getrennt. Doch dann sind wir fiir alles, was zwischen uns tritt, verantwortlich;
wenn nicht dafiir, es verursacht zu haben, so doch dafiir, es fortzusetzen; wenn
nicht dafiir, es zu leugnen, so doch dafiir, es zu bejahen; wenn nicht dafiir ver-
antwortlich, dann doch demgegeniiber verantwortlich. Die in der Phantasie ei-
ner Privatsprache gedufSerte Vorstellung von Privatheit vermag nicht auszudrii-
cken, wie privat wir metaphysisch und praktisch sind« (Cavell 2016, 587f.),
Kursiv im Original.

268

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

steht. Denn insbesondere hier zeigt sich die Weichenstellung zwischen
Anpassung (als imaginative Riickwendung in das Beziehungsnetzwerk,
dem sich das Selbst verdankt) und Sucht (als dem autologischen Kurz-
schluss zwischen projiziertem Wert und Systemvollzug). Die Studien
zur Aneignung der Religiositit des tibetischen Buddhismus in Kapitel V
zeigen, welche Gratwanderungen hier zu leisten sind.?*

Aus der Abwesenheit der mit der Gleichschaltung von Wissen und
Spiritualitit einhergehenden Entfremdung offenbart sich ex negativo die
Dimension der impliziten Ethik. Die implizite Ethik handelt also immer
von der anderen Seite, also davon, was nicht bereits durch sprachliche
Typisierungen, das heift in Form der Unterscheidung von Subjekt und
Objekt, von Vergangenheit und Zukunft, von Mittel und Zweck, ange-
eignet worden ist. Sie erscheint also im Bereich der Krise, also dort, wo
Kontingenz, Unsicherheit und Verganglichkeit herrschen.?” Hiertiber
ldsst sich selbstverstindlich nicht in einer konkreten Weise sprechen,
denn die Negativsprache, welche dafiir notwendig wire, ldsst sich nicht
artikulieren, sondern kann nur auf die Leerstellen der konditionierten
Koproduktion verweisen, an denen es geschieht. Was unbestimmt ist
und entsprechend noch nicht versteh- und unbeherrschbar erscheint, ist
eben unbestimmt.

Das Risiko der impliziten Ethik besteht darin, das jeweils aktualisierte
Ego — und die hiermit einhergehenden kausalen Konzepte von Selbst
und Welt — sterben zu lassen, also auf eine Weise in Kontakt zur Welt zu
treten, welche das eigene Selbst- und Weltverhiltnis transzendiert, um
genau hierdurch in der Mitte des Lebens zu landen. »Die menschliche
Existenz ist eine kontinuierliche Transzendenz«, formuliert Humberto
R. Maturana, und zwar »nicht im Sinne vom Hinausgehen in einen
fremden Raum, sondern im Sinne dieser Dynamik, in welcher unsere
Korperlichkeit sich in dem MafSe wie unsere Beziehungen verdndert
und umgekehrt«.® Da wir die leibliche Verkorperung dieser Prozesse
sind, erscheint die implizite Ethik als die Kunst des Lebens, namlich als

256 Der Glaube kann hier eine bewusste Entscheidung sein, die einen bestimm-
ten Beziehungsraum ermoglicht, um gleichzeitig mitzufithren, dass man es
nicht wissen kann. Unter dieser Voraussetzung kénnen dann Zweifel mitlau-
fen, ohne dass man sich hiervon allzu sehr storen lassen wiirde. Denn die in
der Gruppe zum Leben erweckten Imaginative erschaffen eine eigene Realitit,
der sich hingeben lidsst, ohne dabei andere Perspektiven negieren zu mussen.
Zugleich kann der Glaube jedoch mit Liigen einhergehen, die dann verteidigt
werden missen, man denke hier etwa an das im Einstieg angefiihrte Beispiel
von dem Lama, der vermeintlich iiber den Naturgesetzen steht.

257 Mit Dirk Baecker liefSe sich auch sagen: »Wer nicht in einer Krise steckt« —
also zu viel versteht —, »hat ein Problem, denn er hat den Kontakt mit der dif-
ferenten Wirklichkeit verloren und verwechselt seine eigene selektive Wahr-
nehmung mit der Welt, in der er sich bewegt« (Baecker 2009, 59f.).

258 Maturana (1994, 170).

269

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

die Suche nach einer Form, wie unser Fithlen und Wollen miteinander
verbunden werden konnen, um eine Lebensform zu gewinnen, die uns
mit der Welt, der wir uns verdanken, verbindet.

Wie lasst sich dies erreichen? Aus der Perspektive einer polykontextura-
len Leiblichkeit kann es hierauf keine direkte, sondern nur eine mittelbare
Antwort geben: Es wiirde jetzt vor allem darum gehen, jene Entfremdung
und Seinsvergessenheit zu iiberwinden, die darauf beruht, den eigenen
Selbstprozess in einer Weise kurzzuschliefSen, dass sich das Selbst mit
den imaginiren Projektionen des Egos zu verwechseln beginnt. Der Weg
hierzu liefSe sich mit Nishitani als die Ruckkehr zur »Selbstzentriertheit
des Daseins« bezeichnen: » Wiewohl hier aber von Selbstzentriertheit die
Rede ist, handelt es sich doch um die Selbstzentriertheit des 7zon-ego, um
die des >Selbst, das nicht Selbst ist« — um wahre Selbstzentriertheit. «**
Die Unterscheidung von Sucht — hier im Sinne von Bateson verstanden
als Kurzschluss der Werte — und Anpassung ist selber eine, die erfahren
und gelebt werden muss. Hier sind keine Abkiirzungen moglich. Auch
aus diesem Grunde muss Ethik implizit bleiben. Es zeigt sich: »Ethik und
Asthetik sind Eins. «° Als Imperativ lisst sich hier bestenfalls formulieren:
Schaue, fithle, nimm wahr und lass dich iiberraschen, was dies mit Dir
und der Welt macht! Oder von der anderen Seite her formuliert: Riskiere
Dich selbst! Denn wie sonst kannst Du zu Dir finden?

259 Nishitani (1986, 390).
260 Wittgenstein (1990, Proposition 6.421).

270

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Adorno, Theodor W. (1969): Minima Moralia. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Aebi, Elisabeth/Ciompi, Luc/Hansen, Hartwig (1996): Soteria im Gesprich.
Uber eine alternative Schizophreniebehandlung. Bonn: Psychiatrie Verlag.

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die souverdne Macht und das nack-
te Leben. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Akerlof, George A./Krankton, Rachel E. (2zo010): Identity Economics. Wa-
rum wir ganz anders ticken, als die meisten Okonomen denken. Miin-
chen: Hanser.

Alloa, Emmanuel/Fischer, Miriam (2013a): Leib und Sprache. Zur Einfiih-
rung in ein verstricktes Thema. S. 7-24 in: Emmanuel Alloa/Miriam Fi-
scher (Hrsg.), Leib und Sprache. Zur Reflexivitit verkorperter Ausdrucks-
formen. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Alloa, Emmanuel/Fischer, Miriam (Hg) (2013b): Leib und Sprache. Zur Re-
flexivitat verkorperter Ausdrucksformen. Weilerswist: Velbriick Wissen-
schaft.

Arendt, Hannah (2001): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Anti-
semitismus, Imperialismus, totale Herrschaft. Miinchen: Piper.

Arnoldi, Jakob/Hofman, Niklas (2009): Alles Geld verdampft: Finanzkrise
in der Weltrisikogesellschaft. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Austin, J. L. (1979): Zur Theorie der Sprechakte. (How to do things with
words). Stuttgart: Reclam.

Baecker, Dirk (2001): Wozu Kultur? Berlin: Kulturverlag Kadmos.

Baecker, Dirk (2002): Wozu Systeme? Berlin: Kulturverlag Kadmos.

Baecker, Dirk (2005): Form und Formen der Kommunikation. Frankfurt/
Main: Suhrkamp.

Baecker, Dirk (2009): Die Sache mit der Fithrung. Wien: Picus Verlag.

Baecker, Dirk (2013): Beobachter unter sich. Eine Kulturtheorie. Berlin:
Suhrkamp.

Baecker, Dirk (2016): Die Texte der Systemtheorie. S. 146-193 in: Dirk
Baecker (Hrsg.), Wozu Theorie? Berlin: Suhrkamp.

Baecker, Dirk/Krieg, Peter/Simon, Fritz (2011): Terror im System. Der 11.
September und die Folgen. Heidelberg: Carl-Auer-Systeme Verlag.

Batchelor, Stephen (2012): Bekenntnisse eines ungldaubigen Buddhisten. Eine
spirituelle Suche. Miinchen: Herder.

Bateson, Gregory (1987): Geist und Natur: Eine notwendige Einheit. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Bateson, Gregory (1992): Okologie des Geistes: Anthropologische, psycho-
logische, biologische und epistemologische Perspektiven. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Bateson, Gregory/Bateson, Mary Catherine (1993): Wo Engel zogern. Un-
terwegs zu einer Epistemologie des Heiligen. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

271

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Bauman, Zygmunt (2005): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeu-
tigkeit. Hamburg: Hamburger Edition.

Baumann, Martin (1997): Culture Contact and Valuation: Early German
Buddhists and the Creation of a »Buddhism in Protestant Shape«. Nu-
men 44, 270-295.

Baumann, Martin (2002): Buddhism in Europe: Past, Present, Prospects. S.
85-105 in: Charles S. Prebish/Martin Baumann (Hrsg.), Westward Dhar-
ma. Buddhism beyond Asia. Berkeley u.a.: University of California Press.

Becker, Ernest (1997): The Denial of Death. New Yorck: Free Press.

Benoit, Hubert (1958): Die Hohe Lehre — Uber den Sinn des Zen-Buddhis-
mus. Miinchen: Otto Willhelm Barth.

Berger, L. Peter/Luckmann, Thomas (2003): Die gesellschaftliche Konst-
ruktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt/
Main: Fischer.

Bitter, Klaus (1988): Konversionen zum tibetischen Buddhismus: Eine Ana-
lyse religioeser Biographien, Gottingen: E. Oberdieck.

Bohnsack, Ralf (1998): Rekonstruktive Sozialforschung und der Grundbe-
griff des Orientierungsmusters. S. 105-121 in: D. Siefkes/P. Eulenhofer/H.
Stach/K. Stiadtler (Hrsg.), Sozialgeschichte der Informatik. Kulturelle
Praktiken und Orientierungen. Wiesbaden: Deutscher Universititsverlag.

Bohnsack, Ralf (2007): Rekonstruktive Sozialforschung. Einfiihrung in qua-
litative Methoden. 6. Aufl. Opladen: UTB.

Bohnsack, Ralf (2016): Konjuktiver Erfahrungsraum, Regel und Organisati-
on. S. 239-255 in: S. Amling/W. Vogd (Hrsg.), Dokumentarische Organi-
sationsforschung — Perspektiven der praxeologischen Wissenssoziologie.
Opladen: Barbara Budrich.

Bohnsack, Ralf (2z017): Praxeologische Wissenssoziologie. Opladen, Berlin,
Toronto: Barbara Budrich.

Bohnsack, Ralf/Loos, Peter/Schiffer, Burkhard/Wild, Bodo (1995): Die Su-
che nach Gemeinsamkeit und die Gewalt der Gruppe. Hooligans, Musik-
gruppen und andere Jugendcliquen. Opladen: Leske + Budrich.

Bonhoeffer, Dietrich (1988): Widerstand und Ergebung. Werkausgabe, Band
8. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus.

Bourdieu, Pierre (1997a): Das Elend der Welt. Zeugnisse und Diagnosen all-
tiglichen Leidens an der Gesellschaft. Konstanz: Universitdtsverlag Kon-
stanz.

Bourdieu, Pierre (1997c¢): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1998): Homo academicus. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2000): Das religiose Feld. Texte zur Okonomie des Heils-
geschehens. Konstanz: Universititsverlag Konstanz.

Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Ver-
nunft. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Boyer, Pascal (2004): Und Mensch schuf Gott. Stuttgart: Klett-Cotta.

Brandom, Robert B. (2000): Expressive Vernunft. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

272

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Brockling, Ulrich (2007): Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Sub-
jektivierungsform. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Briicher, Gertrud (2017): Ethik im Drohnenzeitalter. Band 1: Tétung und
Tabu. Freiburg Miinchen: Karl Alber.

Brunsson, Nils (1989): Organization of Hypocrisy: Talk, Decisions and Ac-
tions in Organizations. Chichester et al.: Wiley.

Buchholz, Michael B. (1994): Die Rolle der Metapher in der Konstruktion
einer psychotischen Biographie. S. 291-325 in: M. B. Buchholz/U.Stree-
ck (Hrsg.), Heilen, Forschen, Interaktion. Psychotherapie und qualitative
Sozialforschung. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Biichner, Georg (1998): Lenz. Studienausgabe. Stuttgart: Reclam.

Biihl, Walter L. (1969): Das Ende der zweiwertigen Soziologie: Zur logi-
schen Struktur der soziologischen Wandlungstheorien. Soziale Welt 20,
162-180.

Biihl, Walter L. (2000): Luhmanns Flucht in die Paradoxie. S. 225-256 in: P.-
U. Merz-Benz/G. Wagner (Hrsg.), Die Logik der Systeme: Zur Kritik der
systemtheoretischen Systemtheorie von Niklas Luhmann. Konstanz: UVK.

Camus, Albert (2013): Der Mythos des Sysyphos. Reinbek: Rowohlt.

Camus, Albert (2016 [1951]): Der Mensch in der Revolte. Reinbek: Ro-
wobhlt.

Cavell, Stanley (2016): Der Anspruch der Vernunft. Wittgenstein, Skeptizis-
mus, Moral und Tragodie. Berlin: Suhrkamp.

Chung, Ilkwaen (2009): Paradoxie der Weltentsagung im Buddhismus. Ein
Zugang aus der Sicht der mimetischen Theorie René Girards. Wien, Ber-
lin: LIT.

Ciompi, Luc (1988): Auflenwelt — Innenwelt. Die Entstehung von Zeit,
Raum und psychischen Strukturen. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Clausewitz, Carl von (1991): Vom Kriege. Bonn: Diimmler.

Damasio, Antonio R. (2007): Der Spinoza-Effekt. Wie Gefiihle unser Leben
bestimmen. Berlin: Ullstein.

Damasio, Antonio. R. (Hrsg.) (1996): Neurobiology of decision-making.
Berlin Heidelberg New York: Springer.

Derrida, Jacques (2008): The Gift of Death & Literatur in Secret. Chicago,
London: The University of Chicago Press.

Derrida, Jacques (2014): Wie nicht sprechen. Verneinungen. Wien: Passa-
gen Verlag.

Dewey, John (1987): Art as Experience S. 1-352 in: J. A. Boydston (Hrsg.),
John Dewey — The Later Works, 1925-1953, Vol. 10: 1934. Carbondale:

Dewey, John (1986): A Common Faith. S. 1-58 in: J. A. Boydston (Hrsg.),
John Dewey — The Later Works, 1925-1953, Vol. 9: 1933-1934. Car-
bondale:

Dresing, Thorsten/Pehl, Thorsten (2013): Praxisbuch Interview, Transkrip-
tion & Analyse. Anleitungen und Regelsysteme fiir qualitativ Forschen-
de. Marburg: Eigenverlag, http://www.audiotranskription.de/praxisbuch
[Datum des Zugriffs: 8.7.2015].

Durkheim, Emile (1973): Der Selbstmord. Neuwied: Luchterhand.

273

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Eliade, Mircea (1988): Yoga: Unsterblichkeit und Freiheit. Frankfurt a.M.:
Insel Verlag.

Emlein, Gunther (2017): Das Sinnsystem Seelsorge: Eine Studie zur Frage:
Wer tut was, wenn man sagt, dass man sich um die Seele sorgt? Gottin-
gen: Vadenhoeck & Ruprecht.

Emrich, M. Hinderek (1994): Die Bedeutung des Konstruktivismus fiir Emo-
tion, Traum und Imagination. S. 61-116 in: J.; Matejovski Fedrowitz, D.;
Kaiser, G. (Hrsg.), Neuroworlds. Frankfurt/Main: Campus.

Ferry, Luc (1997): Von der Gottlichkeit des Menschen oder der Sinn des Le-
bens. Wien: Zsolnay.

Foerster, Heinz von (1993): KybernEthik. Berlin: Merve.

Foerster, Heinz von (1994): Wissen und Gewissen: Versuch einer Briicke.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Foerster, Heinz von/Brocker, Monika (2002): Teil der Welt. Fraktale einer
Ethik. Ein Drama in drei Akten. Heidelberg: Carl-Auer.

Friebe, Cord/Kuhlmann, Meinhard/Lyre, Holger/Niger, Paul/Passon, Oli-
ver/Stockler, Manfred (20715): Philosophie der Quantenphysik. Einfiih-
rung und Diskussion der zentralen Begriffe und Problemstellungen der
Quantentheorie fiir Physiker und Philosophen. Berlin Heidelberg: Sprin-
ger Spektrum.

Friedman, Milton (1970): The Social Responsibility of Business is to In-
crease its Profits. The New York Times Magazine, September 13, 1970.

Fromm, Erich (1980 [1956]): Die Kunst des Liebens. Frankfurt/Main: Ull-
stein.

Fuchs, Peter (2004a): Das System »Terror«. Versuch tiber eine kommunika-
tive Eskalation der Moderne. Bielefeld: transcript.

Fuchs, Peter (2004c¢): Der Sinn der Beobachtung. Weilerswist: Velbriick Wis-
senschaft.

Fuchs, Peter (2005a): Die Form des Korpers. S. 48-72 in: Markus Schroer
(Hrsg.), Soziologie des Korpers. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Fuchs, Peter (2005¢): Die Psyche. Studien zur Innenwelt der Auflenwelt. Wei-
lerswist: Velbriick Wissenschaft.

Fuchs, Peter (2008): Die Modernitit der Mystik und die Modernitit der
Theorie. Anmerkungen zu einer uberaus seltsamen Affinitit. S. 55-76
in: Ingo Berensmeyer (Hrsg.), Mystik und Medien. Miinchen: Wilhelm
Fink Verlag.

Fuchs, Peter (2010a): Das System des Selbst. Weilerswist: Velbriick Wissen-
schaft.

Fuchs, Peter (2010b): Diabolische Perspektiven. Vorlesungen zu Ethik und
Beratung. Berlin: LIT.

Fuchs, Peter (2015): DAS Sinnsystem. Prospekt einer sehr allgemeinen The-
orie. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Fuchs, Peter (2016): Der Fufs des Leuchtturm liegt im Dunkeln: Eine ernst-
hafte Studie zu Sinn und Sinnlosigkeit. Weilerswist: Velbriick Wissen-
schaft.

Garfinkel, Harold (1973): Das Alltagswissen iiber und innerhalb sozialer

274

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Strukturen. S. 189-262 in: Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen (Hrsg.),
Interaktion und gesellschaftliche Wirklichkeit. Band 1. Reinbeck: Rowohlt.

Garfinkel, Harold/Sacks, Harvey (2004): Uber formale Strukturen prakti-
scher Handlungen. S. 389-426 in: Jorg Striibing/Bernd Schnettler (Hrsg.),
Methodologie interpretativer Sozialforschung. Klassische Grundlagentex-
te. Konstanz: UVK.

Geertz, Clifford (1983): Dichte Beschreibung. Beitrage zum Verstehen kul-
tureller Systeme. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Geertz, Clifford (1993): Die kiinstlichen Wilden. Der Anthropologe als
Schriftsteller. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Gehlen, Arnold (1963): Studien zur Anthropologie und Soziologie. Neu-
wied: Luchterhand.

Geldner, Karl Friedrich (Hrsg.) (2003): Der Rig-Veda: Aus dem Sanskrit ins
deutsche tibersetzt und mit einem laufenden Kommentar versehen. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press.

Gergen, Kenneth J. (1990): Die Konstruktion des Selbst im Zeitalter der
Postmoderne. Psychologische Rundschau 41, 191-199.

Girard, René (1987): Das Heilige und die Gewalt. Ziirich: Benziger.

Girard, René (1997): Wenn all das beginnt ...: Ein Gesprach mit Michael
Treguer. Miinster: LIT.

Goffman, Erving (1967): Stigma: iiber Techniken der Bewiltigung beschi-
digter Identitat. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Goffman, Erving (1996): Rahmen-Analyse. Ein Versuch tiber die Organisa-
tion von Alltagserfahrungen. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Goffman, Erving (2000): Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im
Alltag. Minchen Ziirich: Piper.

Giinther, Gotthard (1963): Das BewufStsein der Maschinen. Baden Baden:
Agis Verlag.

Gunther, Gotthard (1975): Selbstdarstellung im Spiegel Amerikas. S. 1-76
in: J. Ludwig Pongratz (Hrsg.), Philosophie in Selbstdarstellungen. Band
II. Hamburg: Meiner.

Giinther, Gotthard (1976a): Cybernetic Ontology and Tranjunctional Ope-
rations. S. 249-328 in: ders. (Hrsg.), Beitrige zur Grundlegung einer
operationsfihigen Dialektik, Bd. 1 (Hamburg 1976). Hamburg: Meiner.

Gunther, Gotthard (1976¢€): Die gebrochene Rationalitit. S. 115-140 in:
Gotthard Giinther (Hrsg.), Beitrage zur Grundlegung einer operationsfa-
higen Dialektik. Hamburg: Meiner.

Giinther, Gotthard (1979a): Die Theorie der »mehrwertigen« Logik. S. 181-
202 in: Gotthard Giinther (Hrsg.), Beitrage zur Grundlegung einer ope-
rationsfahigen Dialektik. Zweiter Band: Wirklichkeit als Poly-Kontextu-
ralitit. Hamburg: Meiner.

Giinther, Gotthard (1979¢): Life as Polycontexturality. S. 283-306 in: Gott-
hard Ginther (Hrsg.), Beitrage zur Grundlegung einer operationsfahigen
Dialektik. Band 2. Hamburg: Meiner.

Habermas, Jirgen (1984): Vorstudien und Erganzungen zur Theorie des
kommunikativen Handelns. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

275

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Han, Shihui/Northoff, George (2008): Culture-sensitive neural substrates
of human cognition: a transkultural neuroimaging approach. Nature Re-
views Neuroscience 9, 646-654.

Han, Shihui/Northoff, George (2009): Understanding the self: a cultural
neuroscience approach. S. 203-212 in: Joan Chiao (Hrsg.), Progress in
Brain Research. Volume 178. Cultural Neuroscience. Cultural Influences
on Brain Function. Amsterdam, Boston u.a.: Elsivier.

Harth, Jonathan (2014): Computergesteuerte Spielpartner. Formen der Me-
dienpraxis zwischen Trivialitit und Personalitit. Wiesbaden: Springer VS.

Harth, Jonathan/Lorenz, Caspar Friedrich (2017): »Hello World«? System-
theoretische Uberlegungen zu einer Soziologie des Algorithmus. kom-
munikation @ gesellschaft 8. [Online Journal] http://nbn-resolving.de/
urn:nbn:de:or168-ssoar-51502-9.

Heidegger, Martin (1949): Uber den Humanismus. Frankfurt/Main: Klos-
termann.

Heidegger, Martin (2006 [1926]): Sein und Zeit. Tiibingen: Max Niemeyer.

Heidenreich, Ralph/Heidenreich, Stefan (2008): Mehr Geld. Berlin: Mer-
ve Verlag.

Henry, Michel (201 1): Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Freiburg/
Miinchen: Alber.

Henry, Michel (2012): »Ich bin die Wahrheit«. Fiir eine Philosophie des
Christentums. Freiburg im Breisgau: Karl-Alber.

Himmler, Heinrich (1943): Rede des Reichsfiihrers der SS bei der SS-Grup-
penfithrertagung in Posen am 4. Oktober 1943. Miinchen.

Hoff, Karla/Pandey, Priyanka (2006): Discrimination, Social Identity, and
Durable Inequalities. American Economic Review 96, 206-211.

Honneth, Axel (1994): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Gram-
matik sozialer Konflikte. Mit einem neuen Nachwort. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Horner, Victoria/Whiten, Andrew (2005): Causal knowledge and imitati-
on/emulation switching in chimpanzees (Pan troglodytes) und children
(Homo sapiens. Animal Cognition 8, 164-181.

Husserl, Edmund (1996 [1936]): Die Krisis der europaischen Wissenschaften
und die transzendentale Phinomenologie. Hamburg: Meiner.

Illouz, Eva (2011): Die Errettung der modernen Seele. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

Imdahl, Max (1995): Pose und Indoktrination. Zu Werken der Plastik und
Malerei im Dritten Reich. In: M. Imdahl (Hrsg.), Reflexion ~Theorie -
Methode. Gesammelte Schriften. Band 3. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Jager, Ludwig (2013): Zur Leiblichkeit der Sprache. Phylogenetische Remi-
niszenzen in systematischer Absicht. S. 56-76 in: Emmanuel Alloa/Mi-
riam Fischer (Hrsg.), Leib und Sprache. Zur Reflexivitit verkorperter
Ausdrucksformen. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

James, William (1890): The Principles of Psychology. New York; London:
Holt and Macmillan.

276

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

James, William (1975): Der Wille zum Glauben. S. 128-160 in: Ekkehard
Martens (Hrsg.), Texte des Pragmatismus. Stuttgart: Reclam.

James, William (1997 [1901]): Die Vielfalt der religiosen Erfahrung. Mit
einem Vorwort von Peter Sloterdijk. Frankfurt/Main und Leipzig: Insel.

Jansen, Till (2013): Mitbestimmung in Aufsichtsraten. Wiesbaden: Springer VS.

Jansen, Till (2014): Zweiwertigkeit und Mehrwertigkeit. Einige Vorschlage
zu einer Soziologie der Polykontexturalitdt. Zeitschrift fiir Soziologie fiir
theoretische Soziologie (ZTS) 3, 20-42.

Jansen, Till/Vogd, Werner (2013): Polykontexturale Verhiltnisse — disjunkte
Rationalititen am Beispiel von Organisationen. Zeitschrift fiir Soziologie
fiir Theoretische Soziologie (ZTS) 1, 82-97.

Jansen, Till/Vogd, Werner (2014): Das Desiderat der »angewandten oder
empirischen Metaphysik» — von der ANT zu Netzwerken sich selbst kon-
ditionierender Reflexionen? Soziale Welt 65, 453-469.

Jansen, Till/von Schlippe, Arist/Vogd, Werner (2015): Kontexturanalyse -
ein Vorschlag fiir rekonstruktive Sozialforschung in organisationalen Zu-
sammenhingen. FQS Forum: Qualitative Sozialforschung 16, Art. 4 (68
Absitze).

Japp, Klaus P. (1993): Zur Soziologie des fundamentalisitischen Terroris-
mus. Soziale Systeme 9, 54-86.

Jonas, Hans (1973): Organismus und Freiheit. Ansitze zu einer philosophi-
schen Biologie. Gottingen: Vadenhoeck & Ruprecht.

Kaehr, Rudolf (1993): Disseminatorik: Zur Logik der >Second Order Cyber-
netics<. Von den >Laws of Form« zur Logik der Reflexionsform. S. 152-
196 in: D. Baecker (Hrsg.), Kalkiil der Form. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1952 [1781]): Kritik der reinen Vernunft. Suhrkamp:
Frankfurt/Main.

Kant, Immanuel (1999): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Mit einer
Einleitung, Sachanmerkungen, Personen- und Sachregister sowie einer ak-
tualisierten Bibliographie. Neu herausgegeben von Bernd Kraft und Die-
ter Schonecker. Hamburg: Meiner.

Kastl, Jorg Michael (1998): Die insgeheime Transzendenz der Autopoiesis.
Zum Problem der Zeitlichkeit in Luhmanns Systemtheorie. Zeitschrift fiir
Soziologie 27, 404-417.

Kermani, Navid (2015): Friedenspreis des Deutschen Buchhandels. Anspra-
chen aus Anlass der Verleihung. Frankfurt/Main: Borsenverein des Deut-
schen Buchhandels e.V.

Kettner, Matthias (2007): Neid und Eifersucht. Uber ungute Gefiihle und
gute Griinde. Deutsche Zeitschrift fir Philosophie. Sonderband 14, 57-
89.

King, Winston L. (1964): In the Hope of Nibbana. LaSalle, Illinois: Open
Court.

Kiyak, Mely (2016): Ganz unten. Eine Kolumne von Mely Kiyak. Die ZEIT
Online. 8.6.2016.

277

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Klagenfurt, Kurt (2001): Technologische Zivilisation und transklassische
Logik. Eine Einfithrung in die Technikphilosophie Gotthard Giinthers.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Klatetzki, Thomas/Tacke, Veronika (2005): Organisation und Profession.
Organisation und Gesellschaft. Wiesbaden: VS-Verlag.

Kleve, Heiko (2011): Aufgestellte Unterschiede. Systemische Aufstellung und
Tetralemma in der Sozialen Arbeit. Heidelberg: Carl-Auer.

Knoblauch, Hubert (2009): Populire Religion. Auf dem Weg in eine spiri-
tuelle Gesellschaft. Frankfurt/Main: Campus.

Krof$, Matthias (1993): Klarheit als Selbstzweck. Wittgenstein iiber Philoso-
phie, Religion, Ethik und GewifSheit. Berlin: Akademie Verlag.

Kurier, Berliner (2016): Pechstein glanzt beim Inlineskaten. Steh-auf-Claudi
holt den Titel. Berliner Kurier. 13.6.2016.

Lakoff, George (1971): Linguistik und natiirliche Logik. Frankfurt/Main:
Athendum.

Lakoff, George/Wehling, Elisabeth (2008): Auf leisen Sohlen ins Gehirn. Po-
litische Sprache und ihre heimliche Macht. Heidelberg: Carl-Auer.

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Ein-
fihrung in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Latour, Bruno (2013): An Inquiry into Modes of Existence. Cambridge MA:
Harvard University Press.

Latour, Bruno (2014): Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen.
Berlin: Suhrkamp.

Latour, Bruno/Woolgar, Steve (1986): Laboratory life. The construction of
scientific facts. Princeton - New Jersey: Princeton University Press.

Le Bon, Gustav (1972 [1960]): The Crowd. New York: Viking Press.

Leder, Drew (1990): The Absent Body. Chicago: University of Chicago Press.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1971 [1704]): Neue Abhandlungen tiber den
menschlichen Verstand. Hamburg: Meiner.

Lévinas, Emmanuel (1984): Die Zeit und der Andere. Hamburg: Meiner.

Lévinas, Emmanuel (1998): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht.
Freiburg Miinchen: Alber.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1969): Legitimation durch Verfahren. Neuwied: Lucht-
erhand.

Luhmann, Niklas (1981): Symbiotische Mechanismen. S. 228-261 in: Niklas
Luhmann (Hrsg.), Soziologische Aufklirung 3. Wiesbaden: VS-Verlag.
Luhmann, Niklas (1984): Soziale Systeme. GrundrifS einer allgemeinen The-

orie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1986): Okologische Kommunikation. Kann die moder-
ne Gesellschaft sich auf okologische Gefihrdungen einstellen? Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas (1993): Soziale Systeme. GrundrifS einer allgemeinen The-
orie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

278

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Luhmann, Niklas (1995a): Das Risiko der Kausalitit. Zeitschrift fur Wis-
senschaftsforschung Band 9/10, 107-120.

Luhmann, Niklas (1995c¢): Die Autopoiesis des BewufStseins. S. §5-112 in:
N. Luhmann (Hrsg.), Die Soziologie und der Mensch. Opladen: West-
deutscher Verlag.

Luhmann, Niklas (1996a): Die Lebenswelt — nach Riicksprache mit Phano-
menologen. S. 268-289 in: G. Preyer/G. Peter/A. Ulfig (Hrsg.), Protoso-
ziologie im Kontext : » Lebenswelt« und »System« in Philosophie und So-
ziologie. Wiirzburg: Konigshausen [und] Neumann.

Luhmann, Niklas (1996d): Die neuzeitlichen Wissenschaften und die Phi-
nomenologie. Wien: Picus.

Luhmann, Niklas (1999 [1964]): Funktionen und Folgen formaler Organi-
sation. Berlin: Duncker & Humblot.

Luhmann, Niklas (2000a): Die Politik der Gesellschaft. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2000b): Die Religion der Gesellschaft. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2002): Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2008): Die Moral der Gesellschaft (hrsg. v. Delef Hors-
ter). Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Litterfelds, Wilhelm/Roser, Andreas (Hrsg.)(1999): Der Konflikt der Le-
bensformen in Wittgensteins Philosophie der Sprache. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Mannheim, Karl (1995 [1929]): Ideologie und Utopie. Frankfurt/Main: Vit-
torio Klostermann.

Marcuse, Herbert (1967): Der eindimensionale Mensch. Sudien zur Ideolo-
gie der fortgeschrittenen Industriegesellschaft. Miinchen: dtv.

Marotzki, Winfried (1990): Entwurf einer strukturalen Bildungstheorie. Bio-
graphietheoretische Auslegung von Bildungsprozessen in hochkomplexen
Gesellschaften. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1968): Ergdnzungsband — Schriften bis 1844.
Erster Teil. Band 40. Berlin: Dietz.

Maturana, Humberto R./Varela, Francisco J. (1987): Der Baum der Erkennt-
nis: Die biologischen Wurzeln des menschlichen Erkennens. Bern Miin-
chen: Bertelsmann.

Maturana, Humberto R. (1985): Biologie der Kognition. S. 32-80 in: Hum-
berto R. Maturana (Hrsg.), Erkennen: Die Organisation und Verkorpe-
rung von Wirklichkeit. Braunschweig: Vieweg.

Maturana, Humberto R. (1994): Neurophilosophie. S. 152-174 in: J.
Fedrowitz/D. Matejovski/G. Kaiser (Hrsg.), Neuroworld. Frankfurt/
Main: Campus.

McKenzie, John S. (2011): Keeping It Real!: Constructing and Maintaining
Traditional Authenticity in a Tibetan Buddhist Organisation in Scotland.
Sociological Research Online 16, 7.

279

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

McMahan, David L. (2008): The Making of Buddhist Modernism. London:
Oxford University Press.

Mead, George H. (1998): Geist, Identitidt und Gesellschaft. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Mead, George Herbert (1980): Gesammelte Aufsitze. Band 1. Frankfurt/
Main: Suhrkamp.

Merleau-Ponty, Maurice (1974): Phanomenologie der Wahrnehmung. Ber-
lin: Walter de Gruyter.

Merleau-Ponty, Maurice (2004): Das Sichbare und das Unsichtbare. Miin-
chen: Wilhelm Fink.

Metzinger, Thomas (1998): Anthropologie und Kognitionswissenschaft. S.
326-372 in: P. Gold/A. K. Engel (Hrsg.), Der Mensch in der Perspektive
der Kognitionswissenschaft. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Metzinger, Thomas (2005): Out-of-Body Experiences as the Origin of the
Concept of a »Soul«. Mind & Matter 3, 57-84.

Milgram, Stanley (1982): Das Milgram Experiment. Zur Gehorsamsbereit-
schaft gegentuiber Autoritit. Reinbek: Rowohlt.

Mittelstaedt, Peter (2000): Universell und inkonsistent? Quantenmechanik
am Ende des 20. Jahrhunderts. Physikalische Blitter 56, 65-68.

Miinkler, Herfried (2004a): Die neuen Kriege. Hamburg: Rowohlt.

Miinkler, Herfried (2004b): Terrorismus heute. Die Asymmetrisierung des
Krieges. Internationale Politik 59, 1-171.

Nassehi, Armin (2003 ): Geschlossenheit und Offenheit: Studien zur Theorie
der modernen Gesellschaft. Suhrkamp: Frankfurt/Main.

Nassehi, Armin (2011): Gesellschaft der Gegenwarten. Berlin: Suhrkamp.

Nassehi, Armin (201 5): Die » Theodizee des Willens« als Bezugsproblem des
Ethischen. S. 13-41 in: A. Nassehi/l. Saake/]. Siri (Hrsg.), Ethik — Normen
— Werte. Wiesbaden: Springer VS.

Nishitani, Keiji (1986): Was ist Religion? Frankfurt/Main: Insel.

Nohl, Arndt-Michael (2006): Bildung und Spontanitit. Phasen biografischer
Wandlungsprozesse in drei Lebensaltern — Empirische Rekonstruktionen
und pragmatische Reflexionen. Opladen: Verlag Barbara Budrich.

Numrich, Paul D. (2003): Two Buddhisms Further Considered. Contem-
porary Buddhism 4, 55-78.

Nussbaum, Marta C. (2016): Politische Emotion. Berlin: Suhrkamp.

Nydahl, Lama Ole (2011a): Von Tod und Wiedergeburt. Miinchen: Knaur
MensSana.

Nydahl, Lama Ole (1996): Das »BewufSte Sterben«. Eine Erklirung zur
Praxis des Phowa. Buddhismus Heute, 20, http://www.buddhismus-
heute.de/archive.issue__20.position__3.de.html [Datum des Zugriffs:
6.7.2015].

Nydahl, Ole & Hartung, Caty (2011¢): Den Tod als Weg nutzen. Ein In-
terview mit Lama Ole Nydahl und Caty Hartung. Buddhismus heute 50,

Nyhan, Brendan/Reifler, Jason (2010): When Corrections Fail: The Persis-
tence of Political Misperceptions. Political Behavior 32, 303-330.

280

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Obadia, Lionel (2008): The Economies of Health in Western Buddhism: A
Case Study of a Tibetan Buddhist Group in France. S. 227-259 in: Donald
C. Wood (Hrsg.), The Economics of Health and Wellness: Anthropologi-
cal Perspectives Oxford: Elsevier.

Oevermann, Ulrich (1995): Ein Modell der Struktur von Religiositit. Zu-
gleich ein Modell der Struktur von Lebenspraxis und von sozialer Zeit. S.
27-102 in: M. Wohlrab-Sahr (Hrsg.), Biographie und Religion. Zwischen
Ritual und Selbstsuche. Frankfurt/Main: Campus.

Oevermann, Ulrich (2008): »Krise und Routine« als analytisches Paradigma
in den Sozialwissenschaften. Abschiedsvorlesung 28. April 2008. Manu-
skript. Frankfurt am Main.

Ort, Nina (2007): Reflexionslogische Semiotik. Zu einer nicht-klassischen
und reflexionslogisch erweiterten Semiotik im Ausgang von Gotthard
Giinther und Charles. S. Peirce. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Ortmann, Giinther (2003): Regel und Ausnahme. Paradoxien sozialer Ord-
nung. Suhrkamp Frankfurt/Main.

Ortmann, Giinther (2010): Organisation und Moral. Weilerswist: Velbriick
Wissenschaft.

Pagis, Michal (2009): Embodied Self-Reflexivity. Social Psychology Quar-
terly 62, 265-283.

Pagis, Michal (2010a): From Abstract Concepts to Experimental Know-
ledge: Emboding Enlightenment in a Meditation Center. Qualitative So-
ciology 33, 469-489.

Pagis, Michal (2010¢): Producing intersubjectivity in silence: An ethnogra-
phic study of meditation practise. Ethnography 11, 309-328.

Pagis, Michal (2014): Evoking Equanimity: Silent Interaction Rituals in Vi-
passana meditation retreats. Qualitative Sociology Dezember 2014,

Parsons, Talcott (1951): The Social System. London: Routledge and Kegan.

Peirce, Charles Sanders (1965): Uber Zeichen: Die Festigung der Uberzeu-
gung. S. 143-167 in: (Hrsg.), Ubers. u. Hrsg. von Walther, E. Baden-Ba-
den: Agis.

Plessner, Helmuth (1964): Conditio Humana. Pfullingen: Neske.

Priddat, Birger/Schmid, Michael (2011): Korruption als Ordnung zweiter
Art. Wiesbaden: Springer VS.

Prohl, Inken (2004): Zur methodischen Umsetzung religionsasthetischer
Fragestellungen am Beispiel zen-buddhistischer Praxis in Deutschland.
Miinchener theologische Zeitschrift. 55, 291-299.

Putnam, Hilary (1991): Realismus. S. 65-86 in: H. ]J. Sandkiihler/D. Pit-
zold (Hrsg.), Die Wirklichkeit der Wissenschaft: Probleme des Realis-
mus. Hamburg: Meiner.

Reemtsma, Jan Philipp (1998): Im Keller. Reinbek: Rowohlt.

Renn, Joachim (2014): Performative Kultur und multiple Differenzierung.
Soziologische Ubersetzungen I. Bielefeld: transcript.

Rentsch, Thomas (2010): Transzendenz und Negativitit. Religionsphiloso-
phische und dsthetische Studien. Berlin: deGruyter.

281

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Reuter, Janina (2014): Kompetenz in Prufungsausschiissen deutscher
Aufsichtsrite — Eine rekonstruktive Studie. Dissertationsschrift. Witten.

Revenstorf, Dirk (1993): Klinische Hypnose. Berlin: Springer Verlag.

Rheinberger, Hans-Jorg (2006): Experimentalsysteme und epistemische Din-
ge. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Rizzolatti, Giacomo/Sinigaglia, Corrado (2008): Empathie und Spiegelneu-
ronen. Die biologische Basis des Mitgefiihls. Frankfurt/Main: Suhrkamp:

Rosa, Hartmut (2013): Beschleunigung und Entfremdung. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Rosa, Hartmut (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Ber-
lin: Suhrkamp.

Rof3ler, Gustav (2008): Kleine Galerie neuer Dingbegriffe: Hybriden, Quasi-
Objekte, Grenzobjekte, epistemische Dinge. S. 76-107 in: Georg Kneer/
Markus Schroer/Erhard Schittpelz (Hrsg.), Bruno Latours Kollektive.
Kontroversen zur Entgrenzung des Sozialen. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp. Duncker & Humblot

Ruesch, Jiirgen/Bateson, Gregory (1995): Kommunikation. Die soziale Ma-
trix der Psychiatrie. Heidelberg: Carl-Auer Verlag.

Saalfrank, Eva Sabine (1997): Geistige Heimat im Buddhismus aus Tibet -
Eine empirische Studie am Beispiel der Kagyiipas om Deutschland. Ulm:
Fabri.

Sartre, Jean-Paul (2006 [1943]): Das Sein und das Nichts : Versuch einer
phianomenologischen Ontologie. Rowohlt: Reinbek.

Schmidt, Thomas (2017): Nie wieder Qualitit. Strategien des Paradoxie-
Managements. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Schmitt, Carl (1994): Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar - Genf
- Versailles, 1923 - 1939. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (2009 [1922]): Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre
von der Souveranitit. Berlin: Duncker & Humblot.

Schnell, Martin (2017): Ethik im Zeichen vulnerabler Personen. Leiblichkeit
— Endlichkeit — Nichtexklusivitit. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.
Schopenhauer, Arthur (1986 [1859]): Die Welt als Wille und Vorstellung.

Band1. Reclam: Stuttgart.

Schrodinger, Eewin (1946): Was ist Leben? Die lebende Zelle mit den Augen
eines Physikers betrachtet. Bern: Francke.

Schrodinger, Erwin (1959): Geist und Materie. Ziirich: Diogenes.

Schiitz, Alfred (1981): Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einlei-
tung in die verstehende Soziologie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Seager, Richard H. (1999): Buddhism in America. New York: Columbia
University Press.

Seegers, Manfred (2013): Aspekte zeitloser Weisheit. Ausgewahlte Themen
zum Diamandweg-Buddhismus. Hamburg: Zeitlose Werte Verlag.

Sennet, Richard (1998): Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapita-
lismus. Berlin: Berlin Verlag.

Sennet, Richard (2004): Respekt im Zeitalter der Ungleichheit. Berlin: Ber-
liner Taschenbuch Verlag.

282

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Serres, Michel (1987): Der Parasit. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Seymour, Ben/Singer, Tania/Dolan, J. Raymond (2007): The neurobiology of
punishment. Nature Reviews - Neuroscience 8, 300-312.

Sharf, Robert H. (1995): Buddhist Modernism and the Rhetoric of Medita-
tive Experience. Numen 42, 228-283.

Singer, Wolf (2002): Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Sloterdijk, Peter (1983): Kritik der zynischen Vernunft. Band 1 & 2. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Sloterdijk, Peter (2009): Du mufit dein Leben dndern: Uber Anthropotech-
nik. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Smith, Adam (1976): The Theory of Moral Sentiments. Oxford: Claren-
don Press.

Sparrer, Insa/Kibét, Matthias Varga von (2000): Ganz im Gegenteil. Tetra-
lemmaarbeit und andere Grundformen systemischer Strukturaufstellun-
gen — fiir Querdenker und solche, die es werden wollen. Heidelberg: Carl-
Auer-Systeme.

Spencer-Brown, George (1972): Laws of Form. New York: Julian.

Spencer-Brown, George (2005): Gesetze der Form. Libeck: Bohmeier.

Stichweh, Rudolf (2000): Die Weltgesellschaft. Soziologische Analysen.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Sulilatu, Saidi (2008): Klinische Ethik-Komitees. Ein Verfahren der Entbii-
rokratisierung? S. 285-306 in: Irmhild Saake/Werner Vogd (Hrsg.), Mo-
derne Mythen der Medizin. Studien zur organisierten Krankenbehand-
lung. Wiesbaden: VS-Verlag.

Stinner, Riidiger (2001): Schwarze Sonne. Entfesselung und Missbrauch der
Mythen in Nationalsozialismus und rechter Esoterik. Freiburg im Breis-
gau: Herder.

Taylor, Charles (1995): Das Unbehagen in der Moderne. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Taylor, Charles (2002): Die Formen des Religosen in der Gegenwart. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Taylor, Charles (2009): Ein sidkulares Zeitalter. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Theweleit, Klaus (1977): Mdnnerphantasien. Band 1 und 2. Frankfurt/Main:
Verlag Roter Stern.

Thurman, Robert A. E. (2003): Das tibetische Totenbuch oder das grofSe
Buch der natiirlichen Befreiung durch Verstehen im Zwischenzustand.
Neu iibersetzt und kommentiert von Robert A. FE. Thurman. Frankfurt:
Fischer.

Tomasello, Michael (2009): Die Urspriinge der menschlichen Kommunika-
tion. Berlin: Suhrkamp.

Tomasello, Michael (2016): Eine Naturgeschichte der menschlichen Moral.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Tugendhat, Ernst (1994): Vorlesungen iiber Ethik. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

283

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Tugendhat, Ernst (2006): Egozentrik und Mystik. Eine anthropologische
Studie. Miinchen: Beck.

Tugendhat, Ernst (2007): Anthropologie statt Metaphysik. Miinchen: Beck.

Varela, E/Thompson/E.; Rosch, E. (1992): Der Mittlere Weg der Erkennt-
nis: Die Beziehung von Ich und Welt in der Kognitionswissenschaft — Der
Briickenschlag zwischen wissenschaftlicher Theorie und menschlicher Er-
fahrung. Bern Miinchen Wien: Scherz.

Varela, Francisco J./Thompson, Evan/Rosch, Elanor (2013): Eanktivismus
— verkorperte Kognition. S. 293-327 in: Joerg Fingerhut/Rebekka Hufen-
diek/Markus Wild (Hrsg.), Philosophie der Verkorperung. Berlin: Suhr-
kamp.

Veiel, Andreas (2007): Der Kick: Ein Lehrstiick uber Gewalt. Miinchen:
DVA.

Vlachou, Styliani/Markou Athina (2011): Intracranial Self-Stimulation. S.
3-56 in: Mary C. Olmstead (Hrsg.), Animal Models of Druck Addic-
tions. Berlin: Springer.

Vogd, Werner (2001): Das Bild der Psychiatrie in unseren Koépfen. Eine so-
ziologische Analyse im Spannungsfeld von Professionellen, Angehorigen,
Betroffenen und Laien. Berlin: VWE.

Vogd, Werner (2005): Komplexe Erziehungswissenschaft jenseits von empi-
rieloser Theorie und theorieloser Empirie - Versuch einer Briicke zwischen
Systemtheorie und rekonstruktiver Sozialforschung. Zeitschrift fiir Erzie-
hungswissenschaft 8, r12-133.

Vogd, Werner (2011): Systemtheorie und rekonstruktive Sozialforschung —
eine Briicke. 2., erweiterte und vollstindig tiberarbeitete Auflage. Opla-
den: Barbara Budrich.

Vogd, Werner (2013): Seele, Sorge, Seelsorge — Soziologische und anthro-
pologische Uberlegungen zur Seinsvergessenheit in unserer Gesellschaft.
Wege zum Menschen

Vogd, Werner (2014a): Problematische Selbstverhaltnisse und Vermittlung.
Qualitative Therapieforschung als Rekonstruktion der Reflexionsverhilt-
nisse. KONTEXT (Zeitschrift fiir systemische Therapie und Familienthe-
rapie) 45, 7-22.

Vogd, Werner (2014b): Von der Physik zur Metaphysik — eine soziologische
Rekonstruktion des Deutungsproblems der Quantentheorie. Weilerswist:
Velbriick Wissenschalft.

Vogd, Werner (2014¢): Welten ohne Grund. Buddhismus, Sinn und Konst-
ruktion. Heidelberg: Carl Auer.

Vogd, Werner (2015): Der Hiatus — zur Spiegelbildlichkeit der Forschungs-
programme Latours und Luhmanns. Soziale Systeme 20, 193-206.

Vogd, Werner (2016a): Das Selbst als Phantasma. Uber Peter Fuchs, Das Sys-
tem SELBST: Eine Studie zu der Frage: Wer liebt wen, wenn jemand sagt:
»Ich liebe Dich«? (2010). S. 171-179 in: Dirk Baecker (Hrsg.), Schliissel-
werke der Systemtheorie. 2. Auflage. Wiesbaden: Springer VS.

Vogd, Werner (2016b): Seele, Sorge, Seelsorge — Entwurf einer soziologi-
schen Theorie der Seelsorge. S. 281-312 in: Anna Henkel/Isolde Karle/

284

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Gesa Lindemann/Micha Werner (Hrsg.), Dimensionen der Sorge. Soziolo-
gische, philosophische und theologische Perspektiven. Baden-Baden: No-
mos.

Vogd, Werner (2017a): Buddhistische Praxis und Sprache. S. 154-178 in:
Alexander Lasch/Wolf-Andreas Liebert (Hrsg.), Handbuch Sprache in der
Religion. Berlin: DeGruyter.

Vogd, Werner (2017b): Management im Krankenhaus — eine Fallstudie zur
Bearbeitung der Innen- und Auflenspannungen unter Bedingungen des
DRG-Systems. Berliner Journal fiir Soziologie 1, 93-121.

Vogd, Werner (2017¢): The Professions in Modernity and the Society of the
Future — Continuity in Discontinuity? Erschienen in: Professions and Pro-
fessionalism. Professions and Professionalism (Online Journal) 7, 1-15.
https://journals.hioa.no/index.php/pp/article/view/1611/1741

Vogd, Werner/Feiflt, Martin/Molzberger, Kaspar/Ostermann, Anne/Slotta,
Juliane (2017): Entscheidungsfindung im Krankenhausmanagement: zwi-
schen gesellschaftlichem Anspruch, 6konomischen Kalkiilen und profes-
sionellen Rationalititen. Wiesbaden: Springer VS.

Vogd, Werner/Harth, Jonathan (2015): Die Praxis der Leere. Zur Verkorpe-
rung buddhistischer Lehren in Erleben, Reflexion und Lehrer-Schiiler-Be-
ziehung. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Vogd, Werner/Harth, Jonathan/Ofner, Ulrike (2z015): Doing religion im
Phowa-Kurs: Praxeologische und reflexionslogische Studien zum >bewuss-
ten Sterben<im Diamantweg- Buddhismus [12 5 Absitze]. Forum Qualita-
tive Sozialforschung / Forum: Qualitative Social Research, 16(3), Art. 17,
[Online Journal] http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:or14-fgs1503179.

Watzlawick, Paul/Beavin, Janet H./Jackson, Don D. (1990): Menschliche
Kommunikation. Formen, Storungen, Paradoxien. Bern - Stuttgart - To-
ronto: Huber Verlag.

Weber, Andreas (2008): Alles fiihlt. Mensch, Natur und die Revolution der
Lebenswissenschaften. Berlin: Berliner Taschenbuch Verlag.

Weber, Andreas (2011): The Book of Desire: Toward a Biological Poetics.
Biosemiotics 4, 149-170.

Weber, Max (1988 [1919]): Wissensschaft als Beruf. S. in: Max (Hg.) Weber
(Hrsg.), Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre. Tubingen: Mohr.

WeifSmann, Martin (2015): Niklas Luhmann als Kritiker des Postulats der
Werturteilsfreiheit. Zum soziologisch disziplinierten Moglichkeitssinn
systemtheoretischer Kritik. Soziale Systeme 20, 280-307.

Weghmann, Katharina Maria Eleonore (2014): Discerning moral acts of
courage in the financial sector: an inquiry into the whistleblowing expe-
rience. New York City.

Willems, Herbert (1997): Rahmen und Habitus. Zum theoretischen und me-
thodologischen Ansatz Erving Goffmans: Vergleiche, Anschliisse und An-
wendungen. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Williams, Duncan Ryuken/Queen, Christopher S. (Ed.) (1999): American
Buddhism. Methods and Findings in Recent Scholarship. Richmond: Cur-
zon.

285

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Wilson, Ian (1988): The bleeding mind. An investigation into the mysteri-
ous phenomenon of stigmata. London: George Weidenfeld & Nicolson.

Wittgenstein, Ludwig (1980): Briefe. Briefwechsel mit B. Russel, G.E. Moo-
re, .M. Keynes, EP. Ramsey, W. Eccles, P. Engelmann und L. von Ficker.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Wittgenstein, Ludwig (1989): Vortrag tiber Ethik und andere kleine Schrif-
ten. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Wittgenstein, Ludwig (1990): Tractatus logico philosophicus; Philosophi-
sche Untersuchungen. Leipzig: Reclam.

Wittgenstein, Ludwig (1992): Uber GewifSheit. Werkausgabe Band 8. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Wulf, Christoph (19971): Prasenz und Absenz. Prozefs und Struktur in der Ge-
schichte der Seele. S. 5-12 in: G. Juttemann/M. Sonntag/C. Wulf (Hrsg.),
Die Seele. Thre Geschichte im Abendland. Weinheim: Psychologie Ver-
lags Union.

Zahavi, Dan (1996): Husserl und die transzendentale Intersubjektivitit :
eine Antwort auf die sprachpragmatische Kritik. Dordrecht: Kluwer Aca-
demic Publishers.

Zimbardo, Philip G. (2008): Der Luzifer-Effekt: Die Macht der Umstin-
de und die Psychologie des Bosen. Heidelberg: Spektrum Akademischer
Verlag.

Zizek, Slavoj (2015): Blasphemische Gedanken. Islam und Moderne. Ber-
lin: Ullstein.

286

- am 19.01.2026, 10:11:28. J—


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Personenregister

A

Aebi 80
Agamben 23
Akerlof 61
Alloa 130
Alloa/Fischer 33
Arbib 59
Arendt 150
Aristoteles 207
Arnoldi 260
Austin 216,253

B

Baecker 18,32,51,57,75,130, 137,
264,269

Batchelor 14

Bateson 7,9, 11,41, 65,68, 129, 155,
168-175, 194,232,243, 256f,
258

Bauman 216

Baumann 89, 261

Beavin 73

Becker 155,246

Beckett 25

Benoit 139

Berger 34

Bitter 89

Bohnsack 77,137, 143,149, 154

Bonhoeffer 154,175, 248

Bourdieu 41,61, 147,182,209, 213,
260

Boyer 15,60,98, 118,197

Brandom 215, 227f.

Brocker 182

Brockling 261

Briicher 250, 265f.

Brunsson 259

Buchholz 44,73

Biichner 71

Biihl 133

C

Camus 25, 147, 162ff., 216
Cavell 220-232,245,267,268
Chung 88

Ciompi 44, 80

Clausewitz 159

D

Damasio 139, 197

Derrida 32,170

Descartes 19

Dewey 39f.,90f., 113, 126, 236f.
Dresing 104

Durkheim 25, 138

E

Eliade 99, 108
Emlein 237
Emrich 174

F

Ferry 93

Fischer 130

Foerster, v. 50,53, 85, 181-189, 256

Friebe 181

Friedman 202

Fromm 211

Fuchs 16,33,38,47,52,59, 66ff.,
97f., 130, 134, 135, 138, 159,
165,174,182, 185,213,238,
252,255

G

Garfinkel 224
Geertz 41,173,236
Gehlen 65
Geldner 240
Gergen 75

Girard 63, 145,234

287

18.01.2026, 10:11:28.


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSONENREGISTER

Goffman 77,215
Giinther 33,42-53,87,94, 124,238,
240, 244

H

Habermas 176,210,212

Han 62,72

Hansen 80

Harth 7,52f.,87, 101, 127f., 173,
175,213

Hartung 122

Hegel 147

Heidegger 19,24,29,34,129, 162,
227f.,262

Heidenreich 260

Henry 175,241

Himmler 150

Hoff 61

Homer 19

Honneth 211

Horner 60

Husserl 262

I

Illouz 261
Imdahl 156

J

Jackson 73

Jiager 59

James 15,90,93,113, 126, 127
Jansen 30, 42f.,54,55,77, 133,200
Japp 130

Jonas 255

K

Kaehr 42,45,167, 194
Kant 35,168, 208f., 261
Karmapa 121

Kastl 185

Kaye 142

Kermani 160

Kettner 215

Kibét.v. 193

King 95

Kiyak 26

Klagenfurt 12,42, 55,56
Klatetzki 251

Kleve 193

Knoblauch 88

Krieg 137

Krof3 263

L

Lakoff 41,170,242

Latour 20ff.,31,42,92,95, 128, 168,
178,203, 241-251, 259

LeBon 52

Leder 34,131

Leibniz 93

Lévinas 11,38, 168,241,247

Locher 165

Loos 143

Lorenz 52

Luckmann 34

Luhmann 25, 33f.,44,51,57,132,
133, 136f., 140, 148, 175f., 194,
196,204, 213f.,217,219, 223,
237,251,260

Liitterfelds 17, 179

M

Mannheim 156, 263

Marcuse 18

Markou 258

Marotzki 218,261

Marx 17

Maturana 66, 133, 134, 179, 269

McKenzie 89

Mead 39, 60,91,97

Merleau-Ponty 12, 33-41,47, 55,58,
67,97, 136, 183, 230, 231

Metzinger 24, 68

Milgram 61

Mittelstaedt 42

Mose 147

Miinkler 148,153,159

N
Nassehi 56,57, 178, 183f., 209, 251

288

- am 19.01.2026, 10:11:28.


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSONENREGISTER

Nishitani 12,33, 39, 49f., 69, 250, RoBler 20
254,264,270 Ruesch 168
Nohl 91f.
Northoff 62,72 S
Numrich 89 Saalfrank 89
Nussbaum 144, 212, 234 Sartre 36,94, 129
Nyhan 130 Schleyer 158
o) Schlippe 43, 54f.
Schmid 251
Obadia 89 Schmidt 259
Oevermann 40, 156,217,247 Schmitt 146, 148, 175
Ofner 87 Schnell 165,211
Ort 43,46,171 Schopenhauer 95, 188
Ortmann 183,251 Schrodinger 52, 188,244
Schiitz 91, 143
P Seager 89
Pagis 89,92 Seegers 99, 126
Pandey 61 Sennet 211,216, 261
Parsons 251 Serres 21
Pechstein 26 Seymour 197
Pehl 104 Sharf 89
Peirce 170 S%mon 137
Platon 19 S?“ger 6,2’ 135
Plessner 132 Slmgag.l.la 63, 145, 196
Priddat 251 SlOFerdl_]k 18, 180
Prohl 89 Smith 190
Putnam 169 Sparrer 193
Spencer Brown 13, 32,43,49,232,
Q 243,257
Stichweh 57
Queen 89 Siinner 154
R T
Rawls 225 Tacke 251
Reemtsma 62 Taylor 87,88, 127,216,261
Reiffler 130 Theweleit 155
Rentsch 93,239 Thompson 30
Reuter 200,201 Thurman 108
Revenstorf 109 Tomasello 16, 59, 130ff., 196, 235
Rheinberger 20 Tugendhat 68,72, 190-218, 250
Rig Veden 239
Rizzolatti 59,63, 145, 196 \%
Rosa 17,178,256
Rosch 30 Va?ela 30, 133,165,173,179
Roser 17,179 Veiel 141

Vlachou 258

289

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

W

Watzlawick 73

Weber 12,29,87,168,177
Weghmann 170

Wehling 170

Weillmann 176

Whiten 60

Wild 143

Willems 77

Williams 89

PERSONENREGISTER

Wilson 115

Wittgenstein 8, 16, 18,32, 169, 182,
186, 189, 194, 220f., 224,238,
242,245,249, 263,270

Wittgenstein, L. 8

Woolgar 20

Wulf 19

V/

Zimbardo 61
Zizek 246

290

- am 19.01.2026, 10:11:28.


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bei Velbriick Wissenschaft erschienen

Werner Vogd
Gehirn und Gesellschaft
424 S. gebunden ISBN 978-3-938808-80-1 39,90 EUR

Werner Vogd
Zur Soziologie der organisierten Krankenbehandlung
384 S. gebunden ISBN 978-3-942393-17-1 38,— EUR

Werner Vogd

Von der Physik zur Metaphysik

Eine soziologische Studie zum Deutungsproblem der
Quantentheorie

372 S. gebunden ISBN 978-3-942393-51-5 39,90 EUR

Werner Vogd und Jonathan Harth

Die Praxis der Leere

Zur Verkorperung buddhistischer Lehren in Erleben,
Reflexion und Lehrer-Schiiler-Beziehung

470 S. broschiert ISBN 978-3-95832-079-6 49,90 EUR

www.velbrueck-wissenschaft.de

18.01.2026, 10:11:28. [


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 19.01.2026, 10:11:28.


https://doi.org/10.5771/9783845291062
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	I  Vorwort
	II  Einstieg
	III  Empirische Metaphysik – Rekonstruktion der Reflexionsverhältnisse
	Phänomenologische Schnitte
	Empirische Metaphysik und ihre reflexionslogische Infrasprache
	Das Selbst im Kontext von Leib, Sprache und Reflexion

	IV  Problematische Selbstverhältnisse und Vermittlung – das Beispiel einer Psychose und ihrer Behandlung
	Polykontexturale Verhältnisse
	Vermittlung im Wahn
	Polykontexturale Psychotherapieforschung

	V  Doing religion – doing ontology im Phowa-Kurs Studien zum ›bewussten Sterben‹ im Diamantweg- Buddhismus
	Religiöse Praxen als polykontexturale Lagerungen
	Arrangements aus Praxis, Glauben und Erleben
	Transzendenz in der Immanenz?

	VI  Die Inklusion des Todes – Versuche zu einer Epistemologie des Terrors
	Felder epistemischer Ambivalenz
	Konstellationen (selbst-)mörderischer Akte
	Arrangements des Terrors
	Epilog

	VII  Implizite Ethik, Leiblichkeit und Polykontexturalität
	Einstimmung und Problemaufriss
	Heinz von Foerster – die Verbindung von Ethik und Epistemologie
	Tugendhats Arbeiten zur Ethik
	Wittgensteins Spuren folgen – von der Egozentrik zur Mystik
	Stanley Cavell – Tragödie und implizite Ethik
	Die Fäden zusammenführen: implizite Ethik unter dem Blickwinkel von Polykontexturalität

	Literatur
	Personenregister

