Raffaele de Giorgi

Zur Kriuk der sogenannten
Marxistischen Rechtstheorie

EINE AUSEINANDERSETZUNG MIT WOLF PAUL*

Weder Marx noch Engels haben rechtstheoretische Abhandlungen geschrieben.
»Marxistische Rechtstheorie« gibt es der Sache und dem Namen nach erst, seit
Austromarxisten und frithe sowjetische Autoren Theorie des Rechts in praktischer
Absicht betrieben: Thnen ging es um die Uberwindung des biirgerlichen Rechts und
seiner Strukturen, sie wollten ein anderes Recht und stellten sich deshalb die
radikale Frage nach der Produktion thres theoretischen Gegenstands.

Ein Interesse an marxistischer Rechtstheorie ist in den letzten Jahren auch bei uns
erwacht, aber anders als damals ist es heute ein rein theoretisches Interesse: Die
selbsternannte »marxistische« Rechtstheorie hierzulande sucht ihren Platz erklarter-
maflen unter den »Grundlagenwissenschaften des Rechts«, und sie kann ihn dort
auch finden, weil sie der moglicherweise riskanten Frage, Grundlagenwissenschaft
welchen Rechts sie denn sein wolle, aus dem Wege geht, weil sie also die eigentlich
grundlegende Frage nach der Produktion ihres Gegenstandes gar nicht erst stellt.
Statt dessen spricht sie mit scheinbarer Selbstverstindlichkeit von »dem« Recht (wie
auch mit Vorliebe von »der« Gesellschaft in ihrer »Totalitdt«), als handle es sich um
eine empirisch vorfindliche Gegebenheit, die zwar im einzelnen zu kritisieren, im
ganzen als Gegebenheit aber zu akzeptieren ist. Wie sehr solche partikularistische
Kritik das Vorhandene Jetztlich bekriftigt und bestatigt, soll noch gezeigt
werden.

Ob sich eine solche Theorie zu Recht oder zu Unrecht »marxistisch« nennt, hangt
nicht von der kontroversen Auslegung irgendwelcher Texte, sondern allein von der
Radikalitit ihres Ansatzes ab. Die Rechtstheorie, mit der wir uns hier befassen
wollen, ist insofern gegen jeden Radikalititsverdacht gefeit, sie ist bei aller Kritik im
Detail doch im Prinzip systemtreu und kann deshalb von der biirgerlichen Rechts-
wissenschaft unbesorgt als Grundlagenwissenschaft in Dienst genommen werden:
unter dem Wolfspelz marxistischer Terminologie und hinter allem »kritischen«
Knurren steckt zuletzt doch nur das Schafsgesicht biirgerlicher Rechtfertigungs-
ideologie. Da zur Klidrung der wirklichen Fronten die Auseinandersetzung mit
solchen »marxismes imaginaires« (Aron) unumginglich ist, soll im Folgenden am
Beispiel der Arbeiten von Wolf Paul' aufgewiesen werden, welche theoretischen
Operationen eine solche Rechtstheorie zu ihrer Begriindung vornimmt und wie sie
sich dabei als marxistisch zu legitimieren versucht.

* Eine Entgegnung von Wolf Paul 1st fiir Heft 4/76 in Aussicht (Red. K]J).

1 Von W Paul werden folgende Arbeiten herangezogen:
Die marxistische Rechtstheorie — Wissenschaft oder Philosophie des Rechts? in: Rechtstheorie. Beitrige
zur Grundlagendiskussion, hrsg. von G. Jahr und W. Maihofer, Frankfurt a. M. 1971, S. 175-223;

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:32:55. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderta
P it 1o oder .-G ' "



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271

272

»Anhand eines modern interpretierten und zumal wissenschaftstheoretisch und
methodologisch reflektierten Marx« beabsichtigt Paul, »die marxistische Rechtstheo-
rie in ihrer genuinen Gestalt als Ideologie->Kritik des Rechtsc vorzustellen« (1975,
S. 76). Er sieht die Einheit der marxistischen Theorie und Methode in dem
geschichtlichen Bezug der Betrachtungsweise, in ihrem Bezug zum gesamtgesell-
schaftlichen Zusammenhang: »diese steht im Dienst des kritisch-emanzipatorischen
und praktischen Interesses an Aufklirung und Verinderung«. Paul konstruiert seine
Rechtstheorie in mehreren Schritten (1972, S. 210 ff.): Zunichst entwickelt er sie als
eine kritische Wissenschaft im Gegensatz zur herkommlichen, sich als dogmatisch
darstellenden Rechtstheorie. Zu diesem Zweck konstruiert er die erkenntnistheore-
tischen Positionen von Marx und Savigny und stellt diese einander gegeniiber,
wobei er sich auf »Das philosophische Manifest der Historischen Rechtsschule«
stiitzt. Das Spezifikum der kritischen Wissenschaft, welches zugleich die Eigentiim-
lichkeit einer aus ithr abzuleitenden Rechtstheorie ausmacht, sieht er dabei in der
Hervorhebung einer neuen Forschungsperspektive, die »die Gesellschaft als ge-
schichtliche Totalitit umfafit«.

In einem zweiten Schritt will Paul »die diese geschichtliche Totalitit konzipierende
dialektische Theorie« in ihrer spezifischen Gestalt als Kritik herausarbeiten. Hier
freilich sucht er »Marx besser zu verstehen, als er sich selbst verstanden hat«, will er
die Marxsche Theorie »mit Marx gegen Marx« konsistenter weiterdenken (S. 220):
Um das Recht zu verstehen, brauche Marx einen theoretischen Rahmen, der nur
»der seiner groflen welthistorischen Perspektive angemessene Rahmen der Ge-
schichtsphilosophie sein kann«, Marx aber nenne seine Theorie nicht Geschichts-
philosophie, sondern Kritik. Kritik sei »eine zwischen Philosophie und positive
Wissenschaft gestellte Theorie«; sie stelle »eine explizit in politischer Absicht
entworfene, dabei wissenschaftlich falsifizierbare Geschichtsphilosophie dar«; eine
Geschichtsphilosophie, die »revolutionir und auf empirische Sicherung bedacht
ist«. Sie gehe aus von dem in den okonomisch-philosophischen Manuskripten
entwickelten Standpunkt und beharre auf diesem. Den theoretischen Rahmen dieser
Kritik rekonstruiert Paul folgendermafien: In den sogenannten Friihschriften ent-
wickelte Marx eine Analyse der konkreten gesellschaftlichen Situation seiner Zeit.
Diese Situation bestehe aus erbitterten sozialen Kimpfen. Dabei entdecke Marx
unter dem Trugbild der offiziellen Ideologie Konflikte und Widerspriiche; er
entdecke das entfremdete menschliche Leben, und als ideologiekritischer Gesell-
schaftstheoretiker erkenne er die Notwendigkeit einer Aufhebung dieser Entfrem-
dung: die Philosophie miisse Kritik werden, um den kontingenten Sinn des sozialen
Grundkonflikts rekonstruieren zu konnen. Eine Kritik, die dialektisch vorgehe,
begreife dann die Entfremdung als »den Geist des Negativen oder Un-Sinn«, um
sogleich durch dessen Negation den Geist des Positiven zu erschlielen. Aber gerade
an diesem Punkt — so Paul — verfingt sich die marxistische Theorie in Widersprii-
chen, die erst das neueste »nachsemiotische« Denken aufdecken, erkliren und

Kritische Rechtsdogmatik und Dogmatikknitik, in: Rechtstheorie. Ansitze zu einem kritischen Rechts-
verstindnus, hrsg. von A. Kaufmann, Karlsruhe 1971, S. §53-70;

Das Programm marxistischer Rechtstheorie — ein kritischer Versuch, in: Marxisusche und sozialisusche
Rechtstheorie, hrsg. von N. Reich, Frankfurt a. M. 1972, S. 201-235;

Marxistische Rechtstheorie als Kritik des Rechrs, Frankfurt a. M. 1974;

Der aktuelle Begriff marxisuscher Rechtstheorie, in: Probleme der marxistischen Rechtstheorie, hrsg.
von H. Rottleuthner, Frankfurt a. M. 1975, S. 72-91.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:32:55. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderta
Inhatts im it, fiir oder in K-Sy Y "



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271

aufheben konne. Den Hauptwiderspruch hat Paul, darin Bohler? folgend, beispiel-
haft aufgezeigt, indem er Marx metakritisiert: Marx weiche ab von seinem urspriing-
lichen philosophisch-anthropologischen Begriindungsversuch und begebe sich in
einen materialistischen Bezugsrahmen, »der systematisch nur noch das materialisti-
sche Prinzip voraussetzt: den Menschen als gegenstindliches Wesen der Naturbear-
beitung oder Produktion«. Um diese materialistische »Verzerrung« des Marxschen
Gedankenguts aufzuheben, muff man - meint Paul — iiber Marx hinausgehen,
verstehen, was Marx an sich selbst nicht verstanden habe, zuriickfinden zur Kritik
am Objektivismus und am Szientismus als dessen moderner Version, sich hinwen-
den zum entwerfenden Denken, und zwar dies alles durch die Vermittlung der
kritischen Theorie in die Praxis, die damit selbst eine kritische werde. Durch den
Vorgriff auf die Zukunft, also durch Bilder konkreter Utopie, soll die Konkretisie-
rung der Kritik zur Handlungsorientierung werden.

Der dritte Schritt iibertrigt dann den zweiten auf die Rechtswissenschaft: die
marxistische Rechtstheorie als Kritik des Rechts. Das Recht ist fiir Paul historisch
berufen zum Organisationsprinzip der Freiheit. In der kapitalistischen Gesellschaft
dient es jedoch »den Machthabern als Instrument zur Durchsetzung ihrer Interessen
und zugleich als Verschleierungsform ihrer Herrschaft« (S. 223). Die kritische
Rechtstheorie entdeckt diese ideologische Funktion des Rechts, den Widerspruch
zwischen Anspruch und Wirklichkeit, sie enthillt die regelmaflige Denaturierung
des Rechts und »l8st theoretisch auf, was an bestehendem Recht unwahr oder
ideologisch ist« (S. 226 f.). In diesem Sinne verstehe Marx seine Rechtstheorie in
kritisch-revolutionirer Absicht: er erkenne, daff die revolutionire Veranderung des
Rechts durch die Riickbesinnung auf das Recht »als Sinn, als Aufhebung der
Entfremdung oder Aufhebung aller Verhiltnisse menschlichen Elends und mensch-
licher Erniedrigung« geschieht. »Diese Konzeption des Rechts als Sinnzusammen-
hang des revolutioniren Geschichtsprozesses bildet den philosophischen Inhalt der
marxistischen Rechtstheorie und bestimmt sie als revolutionire Geschichtsphiloso-
phie oder geschichtsphilosophische Gesellschaftstheorie des Rechts in praktischer
Absicht« (S. 228).

Status und Verfahren einer solchen kritischen Rechtstheorie meint Paul dem Marx-
schen Artikel iiber das Holzdiebstahlsgesetz entnehmen zu kénnen. Da er sich aber
bei seiner gesamten Begriindung ausschliefllich und einseitig auf die genannten
beiden frithen Marx-Texte} stiitzt, miissen wir diese zunichst deutlich in ihren
Hegelschen Kontext stellen, um sie danach »mit Marx« angemessen kritisieren zu
konnen.

II

In § 3 der »Grundlinien der Philosophie des Rechts« bestimmt Hegel die Positivitit
des Rechts zunichst der Form, dann dem Inhalt nach: »Dem Inhalt nach erhilt
dieses Recht ein positives Element durch den besonderen Nationalcharakter eines
Volkes, die Stufe seiner geschichtlichen Entwicklung und den Zusammenhang aller
der Verhiltnisse, die der Naturnotwendigkeit angehdren«. Von dieser Bestimmung

2 Dietrich Bohler, Metakritik der Marxschen Ideologiekritik, Prolegomenon einer reflektierten Ideologte-
kritik und »Theorie-Praxis-Vermitdung«, Frankfurt a. M. 1971.

3 Das philosophische Manifest der Historischen Rechtsschule, MEW 1, S. 78-85; Verhandlungen des 6.
Rheinischen Landtages, 3. Art., Debatten iiber das Holzdiebstahlgesetz, MEW 1, S. 109-147.

IP 216.73.21636, am 20.01.2026, O1:
Inhatts im

5. © Urheberrachtiich geschlitzter Inhalt. Ohne gesondarte

filr oder i

273


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271

274

der Positivitit des Rechts geht Hegel, unter Berufung auf Montesquieu®, zur Kritik
der Historischen Rechtsschule tiber: »Das in der Zeit erscheinende Hervortreten
und Entwickeln von Rechtsbestimmungen zu betrachten, — diese rein geschichtliche
Bemiihung, steht aufler dem Verhiltnis mit der philosophischen Betrachtung,
insofern nimlich die Entwicklung aus historischen Griinden sich nicht selbst
verwechselt mit der Entwicklung aus dem Begriffe, und die geschichtliche Erkla-
rung und Rechtfertigung nicht zur Bedeutung einer an und fur sich giltigen
Rechtfertigung ausgedehnt wird.«

Hegel wirft der Historischen Rechtsschule vor, sie leite aus der historischen
Erklirung eine historische und ethische Rechtfertigung der Rechtsinstitute ab; sie
habe die Tatsache zum Wert gemacht und den Wert aus der Positivitit der Tatsache
abgeleitet, — ein Vorgehen, das nach Hegel zu einer ideologisch verschleierten
Rechtfertigung des Unrechts und der Unvernunft fiihren muf§: »Eine Rechtsbestim-
mung kann sich aus den Umstinden und vorhandenen Rechts-Institutionen als
vollkommen gegriindet und konsequent zeigen lassen und doch an und fiir sich
unrechtlich und unverniinftig sein.« Die Ursache dieses Fehlers sieht Hegel in der
Verwechslung von historischer und philosophischer Methode: die historische
Rechtfertigung, das blofle »Begreiflichmachen des Entstehens«, erfasse nicht »das
wahrhaft Wesentliche«, den Begriff der Sache, sondern setze vielmehr »das Relative
an die Stelle des Absoluten, die duflerliche Erscheinung an die Stelle der Natur der
Sache.«

In dhnliche Richtung zielt nun auch der junge Marx mit seiner Kritik an der
Historischen Rechtsschules. Hugo, so schreibt Marx, »ist ein Skeptiker gegen das
notwendige Wesen der Dinge«; das fiihrt thn zum Festhalten an ihrer zufilligen
Erscheinung. »Er sucht daher keineswegs zu beweisen, daff das Positive verniinftig
sei.« »Wire die Vernunft Mafistab des Positiven, so wire das Positive nicht der
Mafistab der Vernunft.« »Die Skepsis des achtzehnten Jahrhunderts gegen die
Vernunft des Bestehenden erscheint bei thm als Skepsis gegen das Bestehen der
Vernunft.«® Hier operiert Marx mit einem Begriff, der eine reine Wertungsfunktion
hat: dem Begriff der Vernunft. Diese Funktion der Vernunft ist typisch fiir die
Marxschen Schriften der ersten Periode bis 1843. Sie hat keinen anderen Bedeu-
tungsgehalt als den des Begriffes »Natur«. Insofern entspricht hier das Vorgehen
von Marx demjenigen Hegels: Beide kritisieren die Wertung des Positiven als
»Positives« und sehen darin das Akritische der Historischen Rechtsschule. Doch
wird in der Marxschen Kritik der Positivitdt zugleich auch schon ein etwas anderer
Weg deutlich, der mit den Kategorien »Natur«, »Wahrheit«, »Vernunft« auf eine
dem Gedankengut der Aufklirung entstammende rationale Sein-Sollens-Lehre ver-
weist, auf eine Deontologie’, die sich — sofern konkrete Rechtsinstitute bewertet
werden — in dem Begriff der Natur der Sache zeigt. Der junge Marx vertritt also hier
eine naturrechtliche Lésung in einem liberal-demokratischen und nicht konservati-
ven Sinn, die indessen immer ihrem naturrechtlichen Wesen verhaftet bleibt. Wer

Vgl. L. Althusser, Politics and History. Montesquieu, Rousseau, Hegel and Marx, London 1972, Ch. 111;
fir den ganzen Paragraphen 3 der Grundlinien s. M. Rossi, Da Hegel a Marx, Vol. II: Il sistema
hegeliano dello Stato, Milano 1970, S. 107-111 (es handelt sich um den zweiten Teil des im Jahre 1963
verffentlichten ersten Bandes eines auf mehrere Binde geplanten Werkes; s. Fn. s).

Zum Verhilinis von Marx zur Historischen Rechtsschule, vgl. M. Rossi, Marx e la dialetuca hegeliana,
Vol. 1I: La genes: del materialismo storico, Roma 1963, S. 252-56; H. Jaeger, Savigny et Marx, in
»Archives de Philosophie du Droit«, Tome XI1, 1967, S. 65-89; P Ichino, La concezione del diritto nelle
opere giovanili di Marx, in »Problem: del Soctalismo«, N. S. 1969, n. 43, S. 1176 ff., R. Guasum, Marx:
Dalla filosofia del diritto alla scienza della societa, Bologna 1974, S. 5970, 87-93.

MEW 1, S. 79 f.

7 Vgl. M. Rossy, La genes: del materalismo storico, a. a. O.

»

~

N

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:32:55. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderta
Inhatts im it, fiir oder in K-Sy Y "



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271

wie Paul in dieser Losung den ersten Schritt zur Rekonstruktion einer »marxisti-
schen Rechtstheorie« sehen wollte, der miifite sich dann auch zu den beiden damit
implizierten theoretischen Hypothesen bekennen: 1.) die marxistische Rechtstheo-
rie ist eine auf eine rationale Deontologie gegriindete liberal-demokratische Natur-
rechtslehre, deren erkenntnistheoretische Hauptkategorie die Vernunft ist; und 2.)
der Marxismus hat keine Hegelkritik hervorgebracht.

Auch in dem Artikel iiber das Holzdiebstahlsgesetz® ist die Kritik des Positiven
aufgrund einer Theorie der Natur der Sache der tragende Aspekt der gesamten
Argumentation. Kennzeichnend fiir diese Argumentation ist, daff die daraus ent-
wickelte Rechtstheorie als Basis fiir eine ganz bestimmte Rechtspolitik dient. Die
grundlegenden Kategorien dieser Rechtstheorie sind: die Begriffe »Natur« und
»Natur der Dinge«. Als falsch (im Sinne von unrecht, unrichtig) gilt ihr alles, was
seinem Begriff nicht entspricht; der Widerspruch zwischen Anspruch und Wirklich-
keit muf} aufgehoben werden durch die Zuriickfithrung der falschen Erscheinungen
auf den wahren Begriff. Die dieser Rechtstheorie entsprechende Rechtspolitik
verfihrt analog: sie relativiert das gesetzte Recht, indem sie es mit seinem Anspruch,
wahr zu sein, konfrontiert. »Das Gesetz ist nicht von der allgemeinen Verpflichtung
entbunden, die Wahrheit zu sagen<®. Aufgrund eines Naturalismus, der naiv
erscheinen mag, es aber sicher nicht ist — schliefilich nehmen ihn sowohl die
analytischen Rechtstheorien als auch das nachsemiotische Denken wieder auf —
behauptet Marx sogar, dafl »es (das Gesetz) sie (die Verpflichtung zur Wahrheit)
doppelt hat, denn es ist der allgemeine und authentische Sprecher iiber die rechtliche
Natur der Dinge«.

Betrachten wir als ein Beispiel solcher Argumentation Marx’ Ausfithrungen iiber
das Interesse. Thnen liegt eine ganz einfache Logik zugrunde: Wenn der Staat das
offentliche Interesse vertreten soll, darf er nicht zugleich dem Privatinteresse
unterworfen sein. Seiner Natur gemif muf} der Staat das offentliche Interesse
wahrnehmen, und daraus folgt, dafl »eine Vertretung der Privatinteressen, der
Stinde, den Staat zu den Gedanken des Privatinteresses degradieren will und
mufl«*°. Demgemifl ist ein Gesetz wie das Holzdiebstahlsgesetz, das eine derartige
Degradierung herbeifiihrt, falsch, weil dem Begriff des Staates widersprechend. Von
da her ergibt sich eine bestimmte Rechtspolitik, die fiir die Verwirklichung des
wahren Rechts kiampft.

Indem also Marx die Kategorien der Natur der Dinge und des Begriffs verwendet,
kritisiert er das Positive nicht schlechthin als Positives, sondern nur insoweit, als es
zu seiner Natur, seinem Wesen, seinem Begriff in Widerspruch steht. Die Marx-
schen Kategorien sind aber offensichtlich erkenntnistheoretisch ambivalent: ebenso
wie sie zur Kritik des Positiven dienen, sofern es seiner Natur widerspricht, kénnen
sie auch zur Rechtfertigung des Positiven dienen, sofern es eben seiner Natur
entspricht. Deshalb kénnen diese Kategorien keine Theorie fundieren, sie kénnen
allenfalls in Anspruch genommen werden, um eine bestimmte Kritik zu rechtferti-
gen. Marx glaubte jedoch, aus ihnen auch eine Theorie ableiten zu konnen. Da diese
»Theorie« aber die Geltung der Kategorien »Natur der Dinge« und »Gerechtigkeit«
voraussetzt, ist sie von vornherein in die »Schranke des biirgerlichen Rechts«
verwiesen. So kommt Marx zu keinem theoretisch relevanten Resultat, er vollzieht
lediglich eine pragmatische Rechtspolitik, die das vorher autoritir gehandhabte

8§ Neben den n Fn. 5 zinerten Arbeiten, vgl. auch C. Vigouroux, K. Marx et la législauon forestiere
rhénane de 1842, 1n »Revue d’Histoire Economique et Sociale«, 1965, S. 222 ff.

9 MEW 1, S. 112. Vgl. auch folgende Formulierungen ber Paul: »Recht kann erst wahr gestaltet
werden . .« (1972, S. 228); »Was am bestehenden Recht unwahr ist« (a. a. O., S. 227}.

10 MEW 1, S. 126.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:32:55. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderta
Inhatts im it, fiir oder i Y "

275


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271

276

Recht liberal-demokratisch integriert. Diese Rechtspolitik ist nicht radikal (wie er es
selbst spater als Eigentiimlichkeit jeder Kritik verlangen wird), sondern pragma-
tisch: sie schreibt dem Recht als solchem eine innere Verniinftigkeit und Richtigkeit
zu. Eine solche Rechtspolitik ist zu kritisieren, weil sie immanent die Positivitat des
mit dem Recht scheinbar verbundenen Wertes in akritischer Weise voraussetzt.
Wenn z.B. aus der Natur der Volksvertretung eine Kontrollméoglichkeit des
Wahlers iiber den Gewihlten folgt, kénnen zwar rechtspolitische Miflbrauche
kritisiert werden; damit wird aber die Volksvertretung als solche bestitigt und
positiv bewertet. Die Volksvertretung wird nicht kritisiert, sondern von einem thr
innewohnenden Standpunkt aus akzeptiert.

1

Bei dieser Hegelschen Entwicklung des Rechts aus dem Begriff bleibt Marx aber
nicht lange stehen: Schon 1843, in seiner »Kritik der Hegelschen Rechtsphiloso-
phie«, beginnt er, diese idealistische Methode von einer materialistischen Position
aus zu kritisieren und so eine philosophisch-ideologische Praxis zu demystifizieren,
die er selbst eben noch mitgemacht hatte. Wenn Paul meint, diese Schrift bezeichne
lediglich ein weiteres Stadium »der Systematisierung jener Entdeckung, die Marx
wihrend der Verhandlungen iiber das Holzdiebstahlsgesetz gemacht hatte« (1974,
S. 120), so verkennt er villig die Wende, die dieses Werk bedeutet, und stellt es
faktisch auf eine Ebene mit jener Ideologie, deren Kritik es gerade ist; er setzt damit
eine Tradition fort, die — angefangen mit Landshut — diese materialistische Kritik
nicht begreifen konnte oder wollte.

Der besondere Charakter der »Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie« wird von
Coletti aufgezeigt: »Sie bietet uns eine wirklich einzigartige Entwicklung. Sie
beginnt als Kritik der Staatsphilosophie, und unmerklich wird sie zur Kritik des
Staates; sie hat einen logischen Ansatz und einen soziologischen Schlufi«; »sie
beginnt also als Kritik der Philosophie«; geht dann tiber zur Kritik des Gegenstan-
des dieser Philosophie (nimlich der Gesellschaft). »Schlief8lich ist sie strenggenom-
men nicht mehr Diskurs {iber die Gesellschaft, sondern Diskurs aus dem Schofle der
Gesellschaft, d. h. Programm und politische Aktion.«'' Im Jahre 1857 weist Marx
selbst auf den materialistischen Charakter dieser Kritik hin: Sie ist einerseits Kritik
des logischen Apriorismus, indem sie die Verkehrung der Empirie in die Spekula-
tion enthiillt: »Diese Tatsache, dies wirkliche Verbdltnis wird von der Spekulation
als Erscheinung, als Phinomen ausgesprochen«; »die Wirklichkeit wird nicht als sie
selbst, sondern als eine andere Wirklichkeit ausgesprochen«'?; und sie ist anderer-
seits Kritik der erschlichenen Wiederaufnahme der transzendierten und nicht ver-
mittelten Empirie: »Es wird also die empirische Wirklichkeit aufgenommen, wie sie
ist; sie wird auch als verniinftig ausgesprochen« (MEW 1, S. 207)."3 Es handelt sich
also um zwei unterschiedliche Vorgehensweisen: akritische Ubernahme der Wirk-
lichkeit und ihre Hypostasierung. Durch diese Ubernahme wird ein Prozefl der

11 L. Colletu, Il marxismo e Hegel, Bari 1969, S. 112.

12 MEW 1, S. 206.

13 MEW 1, S. 207. Diese Interpretation der Marxschen Hegelkritik wurde zuerst von Della Volpe
herausgearbertet und von seiner Schule weiterentwickelt; vgl. G. Della Volpe, Rousseau e Marx, Roma
1964, S. 149 ff. (deutsche Ubersetzung des hier zitierten Teils: Fiir eine materialisusche Methodologte,
Berlin 1973); U. Cerroni, Marx e il dintto moderno, Roma 1962, deutsche Ubersetzung Frankfurt a. M.
1974; M. Rossi, Bd. II der ersten Aufl,, a. a. O.; zur kriuschen Wiirdigung dieser Interpretationsline, s.
G. Vacca, Scienza Stato e critica di classe. G. Della Volpe e il marxismo, Bari 1970.

IP 216.73.21636, am 20.01.2026, O1:
Inhatts im

5. © Urheberrachtiich geschlitzter Inhalt. Ohne gesondarte

filr oder i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271

Restaurierung der Empirie eingeleitet; die Restaurierung wird zur Apologie des
Bestehenden: »Diese Verkehrung des Subjektiven in das Objektive und des Objekti-
ven in das Subjektive hat notwendig das Resultat, dafl unkritischerweise eine
empirische Existenz als die wirkliche Wahrheit der Idee genommen wird.«'* Hier
prazisiert sich fiir Marx der Charakter der spekulativen Hegelschen Logik: ihre
Kategorien sind in Wirklichkeit nicht leer, sie haben die Empirie selbst — unvermit-
telt — wieder aufgenommen. Marx zieht daraus drei Konsequenzen: zum einen stellt
sich die Hegelsche Philosophie als Apologie des Bestehenden dar, des Empirischen
so wie es ist; thre Abstraktionen sind also »aufgefiillt«, aber die Auffiillung ist
fehlerhaft, tautologisch. Sodann leitet Marx hieraus die Notwendigkeit einer nicht
fehlerhaften, nicht tautologischen Logik ab, und spricht schliefflich stattdessen von
einer »eigentiimlichen Logik des eigentiimlichen Gegenstandes«. Diesen Zusam-
menhingen entspricht ein neuer Begriff der Kritik; die drei Konsequenzen sind
miteinander verkettet und gehen eine aus der anderen hervor: »So weist die
wahrhaft philosophische Kritik der jetzigen Staatsverfassung nicht nur Widersprii-
che als bestehend auf, sie erklart sie, sie begreift ihre Genesis, ihre Notwendigkeit.
Sie faflt sie in ihrer eigentsémlichen Bedeutung. Dies Begreifen besteht aber nicht,
wie Hegel meint, darin, die Bestimmungen des logischen Begriffs iiberall wiederzu-
erkennen, sondern die eigentiimliche Logik des eigentiimlichen Gegenstandes zu
fassen.«'s

Von der Kritik der Hypostasierung, des fehlerhaften Prozesses der Rechtsphiloso-
phie, kommt Marx zur Kritik der reellen Widerspriiche des Staates, gerade weil er
den Ort des Ideologischen in der Abstraktion eines reellen Widerspruches sieht.
»Das Tiefere bei Hegel liegt darin, dafl er die Trennung der biirgerlichen Gesell-
schaft und der politischen als einen Widerspruch empfindet. Aber das Falsche ist,
dafl er sich mit dem Schein dieser Auflésung begniigt und ihn fiir die Sache selbst
ausgibt.«'¢ Diese Kritik der Hegelschen Philosophie trifft freilich nicht nur eine
historische Philosophie, sondern die Philosophie iiberhaupt, sofern sie sich als
»ideeller Reflex der biirgerlichen Gesellschaft und als ihr konstitutives Moment«'7
zugleich realisiert und erschépft. Das verkehrte Verhiltnis, welches innerhalb der
Philosophie zwischen Denken und Sein, Theorie und Praxis besteht, verweist somit
auf das verkehrte Verhiltnis, das innerhalb der biirgerlichen Gesellschaft besteht.
Daf Paul die Tragweite dieser Marxschen Kritik so sehr verkennt, daf§ er sie schlicht
auf einer Ebene mit der Kritik des Holzdiebstahlsgesetzes sieht, ist letztlich auch
wieder verstindlich: Thm geht es in Wirklichkeit um eine Theorie des liberalen
Rechtsstaats und seiner kritischen Gerechtigkeitsidee. Um dafiir nun das Recht auf
den Boden des Begriffs, der Natur der Sache zu stellen, hitte er sich auch gleich an
Hegel anschliefen konnen; aber das hatten andere schon vor ihm getan. So schien es
ihm opportun, eine philosophische Wiederverwendung Marxens zu versuchen; zu
diesem Zweck freilich mufite er Marx (in der Tat »gegen Marx«!) auf das ganz friihe,
»idealistische« Stadium fixieren. Ob ein solches Vorgehen legitim oder iiberhaupt
sinnvoll ist, erscheint fraglich. Sicher ist jedenfalls, dafl die von Paul konstruierte
Theorie weder eine »marxistische Rechtstheorie«, noch »Marxismus als Ideologie-
kritik«, noch eine Kombination von beiden ist: Sie ist tatsichlich nichts anderes als
eine biirgerliche Theorie des Rechts, die die biirgerliche Perspektive des Rechts
nicht transzendiert, sondern ihr im Gegenteil unter dem Schein einer kritischen
Wissenschaft verhaftet bleibt.

14 MEW 1, S. 240 f.

15 MEW 1, S. 296.

16 MEW 1, S. 297.

17 L. Colletti, a. a. O, S. 121.

d 218.73.218.38, am 20.01.2028, 01:32:55.
Inhatts I for o

Erlaubnis Ist

der |

277


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271

