
Raffaele de Giorgi 
Zur Kritik der sogenannten 
Marxistischen Rechtstheorie 

EINE AUSEINANDERSETZUNG MIT WOLF PAUU 

Weder Marx noch Engels haben rechtstheoretische Abhandlungen geschrieben. 
»Marxistische Rechtstheorie« gibt es der Sache und dem Namen nach erst, seit 
Austromarxisten und frühe sowjetische Autoren Theorie des Rechts in praktischer 
Absicht betrieben: Ihnen ging es um die überwindung des bürgerlichen Rechts und 
seiner Strukturen, sie wollten ein anderes Recht und stellten sich deshalb die 
radikale Frage nach der Produktion ihres theoretischen Gegenstands. 
Ein Interesse an marxistischer Rechtstheorie ist in den letzten Jahren auch bei uns 
erwacht, aber anders als damals ist es heute ein rein theoretisches Interesse: Die 
selbsternannte »marxistische« Rechtstheorie hierzulande sucht ihren Platz erklärter­
maßen unter den »Grundlagenwissenschaften des Rechts«, und sie kann ihn dort 
auch finden, weil sie der möglicherweise riskanten Frage, Grundlagenwissenschaft 
welchen Rechts sie denn sein wolle, aus dem Wege geht, weil sie also die eigentlich 
grundlegende Frage nach der Produktion ihres Gegenstandes gar nicht erst stellt. 
Statt dessen spricht sie mit scheinbarer Selbstverständlichkeit von »dem« Recht (wie 
auch mit Vorliebe von »der« Gesellschaft in ihrer »Totalität<,), als handle es sich um 
eine empirisch vorfindliche Gegebenheit, die zwar im einzelnen zu kritisieren, im 
ganzen als Gegebenheit aber zu akzeptieren ist. Wie sehr solche partikularistische 
Kritik das Vorhandene letztlich bekräftigt und bestätigt, soll noch gezeigt 
werden. 
Ob sich eine solche Theorie zu Recht oder zu Unrecht »marxistisch« nennt, hängt 
nicht von der kontroversen Auslegung irgendwelcher Texte, sondern allein von der 
Radikalität ihres Ansatzes ab. Die Rechtstheorie, mit der wir uns hier befassen 
wollen, ist insofern gegen jeden Radikalitätsverdacht gefeit, sie ist bei aller Kritik im 
Detail doch im Prinzip systemtreu und kann deshalb von der bürgerlichen Rechts­
wissenschaft unbesorgt als Grundlagenwissenschaft in Dienst genommen werden: 
unter dem Wolfspelz marxistischer Terminologie und hinter allem »kritischen« 
Knurren steckt zuletzt doch nur das Schafsgesicht bürgerlicher Rechtfertigungs­
ideologie. Da zur Klärung der wirklichen Fronten die Auseinandersetzung mit 
solchen »marxismes imaginaires« (Aron) unumgänglich ist, soll im Folgenden am 
Beispiel der Arbeiten von Wolf Paul' aufgewiesen werden, welche theoretischen 
Operationen eine solche Rechtstheorie zu ihrer Begründung vornimmt und wie sie 
sich dabei als marxistisch zu legitimieren versucht. 

Eine Entgegnung von Wolf Paul Ist für Heft -.176m Aussicht (Red. KJ). 
1 Von W Paul werden folgende Arbeiten herangezogen: 

Die marxistISche Rechtstheone - Wissenschaft oder Philosophie des RechtS? 10 : Rechtstheone. Beiträge 
zur GrundlagendiskussIOn, hrsg. von G. Jahr und W. Maihofer, Frankfurt a. M. 1971, S. 175-223; 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:32:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271


»Anhand eines modern interpretierten und zumal wissenschaftstheoretisch und 
methodologisch reflektierten Marx« beabsichtigt Paul, »die marxistische Rechtstheo­
rie in ihrer genuinen Gestalt als Ideologie->Kritik des Rechts< vorzustellen« (1975, 
S. 76). Er sieht die Einheit der marxistischen Theorie und Methode in dem 
geschichtlichen Bezug der Betrachtungsweise, in ihrem Bezug zum gesamtgesell­
schaftlichen Zusammenhang: »diese steht im Dienst des kritisch-emanzipatorischen 
und praktischen Interesses an Aufklärung und Veränderung«. Paul konstruiert seine 
Rechtstheorie in mehreren Schritten (1972, S. 210 H.): Zunächst entwickelt er sie als 
eine kritische Wissenschaft im Gegensatz zur herkömmlichen, sich als dogmatisch 
darstellenden Rechtstheorie. Zu diesem Zweck konstruiert er die erkenntnistheore­
tischen Positionen von Marx und Savigny und stellt diese einander gegenüber, 
wobei er sich auf »Das philosophische Manifest der Historischen Rechtsschule« 
Stützt. Das Spezifikum der kritischen Wissenschaft, welches zugleich die Eigentüm­
lichkeit einer aus ihr abzuleitenden Rechtstheorie ausmacht, sieht er dabei in der 
Hervorhebung einer neuen Forschungsperspektive, die "die Gesellschaft als ge­
schichtliche Totalität umfaßt«. 
In einem zweiten Schritt will Paul »die diese geschichtliche Totalität konzipierende 
dialektische Theorie« in ihrer spezifischen Gestalt als Kritik herausarbeiten. Hier 
freilich sucht er »Marx besser zu verstehen, als er sich selbst verstanden hat«, will er 
die Marxsche Theorie »mit Marx gegen Marx« konsistenter weiterdenken (S. 220): 

Um das Recht zu verstehen, brauche Marx einen theoretischen Rahmen, der nur 
»der seiner großen welthistorischen Perspektive angemessene Rahmen der Ge­
schichtsphilosophie sein kann«. Marx aber nenne seine Theorie nicht Geschichts­
philosophie, sondern Kritik. Kritik sei »eine zwischen Philosophie und positive 
Wissenschaft gestellte Theorie«; sie stelle »eine explizit in politischer Absicht 
entworfene, dabei wissenschaftlich falsifizierbare Geschichtsphilosophie dar«; eine 
Geschichtsphilosophie, die »revolutionär und auf empirische Sicherung bedacht 
ist«. Sie gehe aus von dem in den ökonomisch-philosophischen Manuskripten 
entwickelten Standpunkt und beharre auf diesem. Den theoretischen Rahmen dieser 
Kritik rekonstruiert Paul folgendermaßen: In den sogenannten Frühschriften ent­
wickelte Marx eine Analyse der konkreten gesellschaftlichen Situation seiner Zeit. 
Diese Situation bestehe aus erbitterten sozialen Kämpfen. Dabei entdecke Marx 
unter dem Trugbild der offiziellen Ideologie Konflikte und Widersprüche; er 
entdecke das entfremdete menschliche Leben, und als ideologiekritischer Gesell­
schaftstheoretiker erkenne er die Notwendigkeit einer Aufhebung dieser Entfrem­
dung: die Philosophie müsse Kritik werden, um den kontingenten Sinn des sozialen 
Grundkonflikts rekonstruieren zu können. Eine Kritik, die dialektisch vorgehe, 
begreife dann die Entfremdung als »den Geist des Negativen oder Un-Sinn«, um 
sogleich durch dessen Negation den Geist des Positiven zu erschließen. Aber gerade 
an diesem Punkt - so Paul - verfängt sich die marxistische Theorie in Widersprü­
chen, die erst das neueste »nachsemiotische« Denken aufdecken, erklären und 

Kritische Rechtsdogmatik und Dogmatikkmik, In: Rechtstheorie . Ansätze zu einem kritischen Rechts­
verständnIs, hrsg. von A. Kaufmann, Karlsruhe 1971, S. 53-70; 
Das Programm man<lStischer Rechtstheone - em krItischer Versuch , In: MarXIstIsche und SOZIalistische 
Rechtstheone, hrsg. von N. Reich, Frankfurt a. M. 1972, S. 201-235; 
MarXistische Rechtstheone als Kmik des Rechts, Frankfurt a. M. 1974; 
Der aktuelle Begriff marxIstischer Rechtstheone, 10: Probleme der marxIstISchen Rechtstheone, hrsg. 
von H. Rotrleuthner, Frankfurt a. M. '975, S. 72-91. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:32:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271


aufheben könne. Den Hauptwiderspruch hat Paul, darin Böhler' folgend, beispiel­
haft aufgezeigt, indem er Marx metakritisiert: Marx weiche ab von seinem ursprüng­
lichen philosophisch-anthropologischen Begründungsversuch und begebe sich in 
einen materialistischen Bezugsrahmen, »der systematisch nur noch das materialisti­
sche Prinzip voraussetzt: den Menschen als gegenständliches Wesen der Naturbear­
beitung oder Produktion«. Um diese materialistische »Verzerrung« des Marxschen 
Gedankenguts aufzuheben, muß man - meint Paul - über Marx hinausgehen, 
verstehen, was Marx an sich selbst nicht verstanden habe, zurückfinden zur Kritik 
am Objektivismus und am Szientismus als dessen moderner Version, sich hinwen­
den zum entwerfenden Denken, und zwar dies alles durch die Vermittlung der 
kritischen Theorie in die Praxis, die damit selbst eine kritische werde. Durch den 
Vorgriff auf die Zukunft, also durch Bilder konkreter Utopie, soll die Konkretisie­
rung der Kritik zur Handlungsorientierung werden. 
Der dritte Schritt überträgt dann den zweiten auf die Rechtswissenschaft: die 
marxistische Rechtstheorie als Kritik des Rechts. Das Recht ist für Paul historisch 
berufen zum Organisationsprinzip der Freiheit. In der kapitalistischen Gesellschaft 
dient es jedoch »den Machthabern als Instrument zur Durchsetzung ihrer Interessen 
und zugleich als Verschleierungsform ihrer Herrschaft« (S. 223) ' Die kritische 
Rechtstheorie entdeckt diese ideologische Funktion des Rechts, den Widerspruch 
zwischen Anspruch und Wirklichkeit, sie enthüllt die regelmäßige Denaturierung 
des Rechts und "löst theoretisch auf, was an bestehendem Recht unwahr oder 
ideologisch ist« (S. 226 f.) . In diesem Sinne verstehe Marx seine Rechtstheorie in 
kritisch-revolutionärer Absicht: er erkenne, daß die revolutionäre Veränderung des 
Rechts durch die Rückbesinnung auf das Recht »als Sinn, als Aufhebung der 
Entfremdung oder Aufhebung aller Verhältnisse menschlichen Elends und mensch­
licher Erniedrigung« geschieht. »Diese Konzeption des Rechts als Sinnzusammen­
hang des revolutionären Geschichtsprozesses bildet den philosophischen Inhalt der 
marxistischen Rechtstheorie und bestimmt sie als revolutionäre Geschichtsphiloso­
phie oder geschichtsphilosophische Gesellschaftstheorie des Rechts in praktischer 
Absicht« (S . 228). 

Status und Verfahren einer solchen kritischen Rechtstheorie meint Paul dem Marx­
schen Artikel über das Holzdiebstahlsgesetz entnehmen zu können. Da er sich aber 
bei seiner gesamten Begründung ausschließlich und einseitig auf die genannten 
beiden frühen Marx-Texte l stützt, müssen wir diese zunächst deutlich in ihren 
Hegeischen Kontext stellen, um sie danach »mit Marx« angemessen kritisieren zu 
können. 

II 

In § 3 der »Grundlinien der Philosophie des Rechts« bestimmt Hege! die Positivität 
des Rechts zunächst der Form, dann dem Inhalt nach: »Dem Inhalt nach erhält 
dieses Recht ein positives Element durch den besonderen Nationalcharakter eines 
Volkes, die Stufe seiner geschichtlichen Entwicklung und den Zusammenhang aller 
der Verhältnisse, die der Naturnotwendigkeit angehören«. Von dieser Bestimmung 

2 Dietrich Böhler, Metakritik der Marxschen IdeologIekritik, Prolegomenon emer reflektierten Ideologle­
kntik und »Theone-PraxJs-Vermmlung«, Frankfurt a. M. '971. 

3 Das philosophIsche Manifest der Histonschen Rechtsschule, MEW I, S. 78-85 ; Verhandlungen des 6. 
Rheinischen Landtages, 3. Art., Debatten über das Holzdiebstahlgesetz, MEW I, S. 109-'47. 

273 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:32:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271


274 der Positivität des Rechts geht Hege!, umer Berufung auf Momesquieu4, zur Kritik 
der Hiswrischen Rechtsschule über: "Das in der Zeit erscheinende Hervortreten 
und Emwickeln von Rechtsbesümmungen zu betrachten, - diese rein geschichtliche 
Bemühung, steht außer dem Verhältnis mit der philosophischen Betrachtung, 
insofern nämlich die Entwicklung aus historischen Gründen sich nicht selbst 
verwechselt mit der Entwicklung aus dem Begriffe, und die geschichtliche Erklä­
rung und Rechtfertigung nicht zur Bedeutung einer an und für sich gültigen 
Rechtfertigung ausgedehnt wird. « 
Hegel wirft der Hiswrischen Rechtsschule vor, sie leite aus der historischen 
Erklärung eine historische und ethische RechtfertIgung der Rechtsinstitute ab; sie 
habe die Tatsache zum Wert gemacht und den Wert aus der Positivität der Tatsache 
abgeleitet, - ein Vorgehen, das nach Hegel zu einer ideologisch verschleierten 
Rechtfertigung des Unrechts und der Unvernunft führen muß: "Eine Rechtsbestim­
mung kann sich aus den Umständen und vorhandenen Rechts-Institutionen als 
vollkommen gegründet und konsequent zeigen lassen und doch an und für sich 
unrechtlich und unvernünftig sein.« Die Ursache dieses Fehlers sieht Hegel in der 
Verwechslung von hiswrischer und philosophischer Methode: die hiswrische 
Rechtfertigung, das bloße »Begreiflich machen des Entstehens«, erfasse nicht »das 
wahrhaft Wesentliche«, den Begriff der Sache, sondern setze vielmehr »das Relative 
an die Stelle des Absoluten, die äußerliche Erscheinung an die Stelle der Natur der 
Sache.« 
In ähnliche Richtung zielt nun auch der junge Marx mit seiner Kritik an der 
Historischen Rechtsschule) . Hugo, so schreibt Marx, »ist ein Skeptiker gegen das 
notwendige Wesen der Dinge«; das führt ihn zum Festhalten an ihrer zufälligen 
Erscheinung. »Er sucht daher keineswegs zu beweise n, daß das Positive vernünftig 
sei.« "Wäre die Vernunft Maßstab des Positiven, so wäre das Positive nicht der 

Maßstab der Vernunft.« »Die Skepsis des achtzehnten Jahrhunderts gegen die 
Vernunft des Bestehenden erscheim bei ihm als Skepsis gegen das Bestehen der 
Vernunft. «6 Hier operiert Marx mit einem Begriff, der eine reine Wertungsfunktion 
hat: dem Begriff der Vernunft. Diese Funktion der Vernunft ist typisch für die 
Marxschen Schriften der ersten Periode bis 1843 . Sie hat keinen anderen Bedeu­
tungsgehalt als den des Begriffes "Natur«. Insofern entspricht hier das Vorgehen 
von Marx demjenigen HegeIs : Beide kritisieren die Wertung des Positiven als 
"Positives« und sehen darin das Akritische der Hiswrischen Rechtsschule. Doch 
wird in der Marxschen Kritik der Positivität zugleich auch schon ein etwas anderer 
Weg deutlich, der mit den Kategorien "Natur«, "Wahrheit«, "Vernunft« auf eine 
dem Gedankengut der Aufklärung entstammende rationale Sein-Sollens- Lehre ver­
weist, auf eine Deontologie7, die sich - sofern konkrete Rechtsinstitute bewertet 
werden - in dem Begriff der Natur der Sache zeigt . D er junge Marx vertritt also hier 
eine naturrechtliche Lösung in einem liberal-demokratischen und nicht konservati­
ven Sinn, die indessen immer ihrem naturrechtlichen Wesen verhaftet bleibt. Wer 

4 Vgl. L. Althusser, Politlcs and History. Montesquteu, Rousseau, Hegel and Marx, London 1972, eh. IlJ; 
für den ganzen Paragraphen 3 der Grundlinien s. M. Rossl, Da H egel a Marx, Vol. 11: Il slStema 
hegeliano dello Stato, Milano 1970, S. 107-111 (es handelt SIch um den zweiten Teil des Im Jahre 196) 
veröffentlichten ersten Bandes eines auf mehrere Bände geplanten Werkes; s. Fn. 5). 
Zum VerhältniS von Marx zur Histonsehen Rechtsschule, vgl. M. Rossl, Marx e la dialetllca hegeliana, 
Vol. 11: La genesl dei matenalismo stonco, Roma 196), S. 251-56; H . J aeger, Savlgny et Marx, In 

»ArchIves de PhilosophIe du Droll«, Tome XII, 1967, S. 65-89; P lehmo, La concczlonc dei dintto nelle 
opere glOvanili di Marx, In "Probleml del Soclalismo«, N. S. 1969, n. 43, S. 1176 ff . , R. Guastlnl , Marx: 
D alla filosofia del dintto alla SClenza della sOCleta, Bologna 1974, S. 59-70, 87-93' 

6 MEW I , S. 79 f. 
7 Vgl. M. Rossl, La genesl del mateflalismo Stonco, a. a. O. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:32:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271


wie Paul in dieser Lösung den ersten Schritt zur Rekonstruktion einer »marxisti­
schen Rechtstheorie« sehen wollte, der müßte sich dann auch zu den beiden damit 
implizierten theoretischen Hypothesen bekennen: I.) die marxistische Rechtstheo­
rie ist eine auf eine rationale Deontologie gegründete liberal-demokratische Natur­
rechtslehre, deren erkenntnistheoretische Hauptkategorie die Vernunft ist; und 2.) 
der Marxismus hat keine Hegelkritik hervorgebracht. 
Auch in dem Artikel über das Holzdiebstahlsgesetz8 ist die Kritik des Positiven 
aufgrund einer Theorie der Natur der Sache der tragende Aspekt der gesamten 
Argumentation. Kennzeichnend für diese Argumentation ist, daß die daraus ent­
wickelte Rechtstheorie als Basis für eine ganz bestimmte Rechtspolitik dient. Die 
grundlegenden Kategorien dieser Rechtstheorie sind: die Begriffe "Natur« und 
»Natur der Dinge« . Als falsch (im Sinne von unrecht, unrichtig) gilt ihr alles, was 

seinem Begriff nicht entspricht; der Widerspruch zwischen Anspruch und Wirklich­
keit muß aufgehoben werden durch die Zurückführung der falschen Erscheinungen 
auf den wahren Begriff. Die dieser Rechtstheorie entsprechende Rechtspolitik 
verfährt analog: sie relativiert das gesetzte Recht, indem sie es mit seinem Anspruch, 
wahr zu sein, konfrontiert. »Das Gesetz ist nicht von der allgemeinen Verpflichtung 
entbunden, die Wahrheit zu sagen«9. Aufgrund eines Naturalismus, der naiv 
erscheinen mag, es aber sicher nicht ist - schließlich nehmen ihn sowohl die 
analytischen Rechtstheorien als auch das nachsemiotische Denken wieder auf -
behauptet Marx sogar, daß "es (das Gesetz) sie (die Verpflichtung zur Wahrheit) 
doppelt hat, denn es ist der allgemeine und authentische Sprecher über die rechtliche 
Natur der Dinge«. 

Betrachten wir als ein Beispiel solcher Argumentation Marx' Ausführungen über 

das Interesse. Ihnen liegt eine ganz einfache Logik zugrunde: Wenn der Staat das 
öffentliche Interesse vertreten soll, darf er nicht zugleich dem Privatinteresse 
unterworfen sein. Seiner Natur gemäß muß der Staat das öffentliche Interesse 
wahrnehmen, und daraus folgt, daß "eine Vertretung der Privatinteressen, der 
Stände, den Staat zu den Gedanken des Privatinteresses degradieren will und 
muß« <0. Demgemäß ist ein Gesetz wie das Holzdiebstahlsgesetz, das eine derartige 
Degradierung herbeiführt, falsch, weil dem Begriff des Staates widersprechend . Von 
da her ergibt sich eine bestimmte Rechtspolitik, die für die Verwirklichung des 
wahren Rechts kämpft . 
Indem also Marx die Kategorien der Natur der Dinge und des Begriffs verwendet, 
kritisiert er das Positive nicht schlechthin als Positives, sondern nur insoweit, als es 
zu seiner Natur, seinem Wesen, seinem Begriff in Widerspruch steht. Die Marx­
schen Kategorien sind aber offensichtlich erkenntnistheoretisch ambivalent: ebenso 
wie sie zur Kritik des Positiven dienen, sofern es seiner Natur widerspricht, können 
sie auch zur RechtfertIgung des Positiven dienen, sofern es eben seiner Natur 
entspricht. Deshalb können diese Kategorien keine Theorie fundieren, sie können 
allenfalls in Anspruch genommen werden, um eine bestimmte Kritik zu rechtferti­
gen. Marx glaubte jedoch, aus ihnen auch eine Theorie ableiten zu können. Da diese 
"Theorie« aber die Geltung der Kategorien "Natur der Dinge« und "Gerechtigkeit« 
voraussetzt, ist sie von vornherein in die »Schranke des bürgerlichen Rechts « 
verwiesen. So kommt Marx zu keinem theoretisch relevanten Resultat, er vollzieht 
lediglich eine pragmatische Rechtspolitik, die das vorher autoritär gehandhabte 

8 Neben den In Fn. 5 ZItIerten ArbeIten, vgJ. auch C. Vigouroux, K. Marx et la legIslatIon foresti"re 
rhenane de 1841, In »Revue d'HistOlre tconomlque et 50Clale«, 1965,5.211 H. 

9 MEW I, S. 112. Vgl. auch folgende Formulierungen bel Paul: .RechI kann erst wahr gestalIeI 
werden .. « (1972,5.228); .Was am besrehenden Recht unwahr ist« (a. a. 0., S. 227)' 

10 MEW I, S. )16. 

275 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:32:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271


Recht .liberal-demokratisch integriert. Diese Rechtspolitik ist nicht radikal (wie er es 
selbst später als Eigentümlichkeit jeder Kritik verlangen wird), sondern pragma­
tisch : sie schreibt dem Recht als solchem eine innere Vernünftigkeit und Richtigkeit 
zu. Eine solche Rechtspolitik ist zu kritisieren, weil sie immanent die Positivität des 
mit dem Recht scheinbar verbundenen Wertes in akritischer Weise voraussetzt. 
Wenn z. B. aus der Natur der Volksvertretung eine KontroIlmöglichkeit des 
Wählers über den Gewählten folgt, können zwar rechtspolitische Mißbräuche 
kritisiert werden; damit wird aber die Volksvertretung als solche bestätigt und 
positiv bewertet. Die Volksvertretung wird nicht kritisiert, sondern von einem ihr 
innewohnenden Standpunkt aus akzeptiert. 

III 

Bei dieser HegeIschen Entwicklung des Rechts aus dem Begriff bleibt Marx aber 
nicht lange stehen: Schon 1843, in seiner »Kritik der Hegelschen Rechtsphiloso­
phie«, beginnt er, diese idealistische Methode von einer materialistischen Position 
aus zu kritisieren und so eine philosophisch-ideologische Praxis zu demystifizieren, 
die er selbst eben noch mitgemacht hatte. Wenn Paul meint, diese Schrift bezeichne 
lediglich ein weiteres Stadium »der Systematisierung jener Entdeckung, die Marx 
während der Verhandlungen über das Holzdiebstahlsgesetz gemacht hatte« (1974, 

S. 120), so verkennt er völlig die Wende, die dieses Werk bedeutet, und stellt es 
faktisch auf eine Ebene mit jener Ideologie, deren Kritik es gerade ist; er setzt damit 
eine Tradition fort, die - angefangen mit Landshut - diese materialistische Kritik 
nicht begreifen konnte oder wollte. 
Der besondere Charakter der »Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie« wird von 
Coletti aufgezeigt: »Sie bietet uns eine wirklich einzigartige Entwicklung. Sie 
beginnt als Kritik der StaatsphilosophIe> und unmerklich wird sie zur Kritik des 
Staates; sie hat einen logischen Ansatz und einen sozIOlogISchen Schluß« ; »sie 
beginnt also als Kritik der Philosophie«; geht dann über zur Kritik des Gegenstan­
des dieser Philosophie (nämlich der Gesellschaft) . »Schließlich ist sie strenggenom­
men nicht mehr Diskurs über die Gesellschaft> sondern Diskurs aus dem Schoße der 
Gesellschaft, d. h. Programm und politische Aktlon.«" Im Jahre 1857 weist Marx 
selbst auf den materialistischen Charakter dieser Kritik hin: Sie ist einerseits Kritik 
des logischen Apriorismus, indem sie die Verkehrung der Empirie in die Spekula­
tion enthüllt: »Diese Tatsache, dies wirkliche Verhältnis wird von der Spekulation 
als Erscheinung, als Phänomen ausgesprochen «; »die Wirklichkeit wird nicht als sie 
selbst, sondern als eine andere Wirklichkeit ausgesprochen« 12; und sie ist anderer­
seits Kritik der erschlichenen Wiederaufnahme der transzendierten und nicht ver­
mittelten Empirie: »Es wird also die empirische Wirklichkeit aufgenommen, wie sie 
ist; sie wird auch als vernünftig ausgesprochen« (MEW I, S. 207).1) Es handelt sich 
also um zwei unterschiedliche Vorgehensweisen: akritische übernahme der Wirk­
lichkeit und ihre Hypostasierung. Durch diese übernahme wird ein Prozeß der 

II L. Colletn, Il marxlsmo eHegel, Ban 1969, S. I 12. 
12 MEW I, S. 206. 
13 MEW I, S. 207. Diese Interpretation der Marxschen Hegelkmik wurde zuerst von Della Volpe 

herausgearbeitet und von semer Schule weiterentwickelt; vgl. G. Della Volpe, Rousseau e Marx, Roma 
'964, S. 149 H. (deutsche übersetzung des hier Zitlerten Teils: Für eme matenalistlsche Methodologie, 
Berlin 1973); U. Cerroni, Marx e il dintto moderno, Roma '962, deutsche übersetzung Frankfurt a. M. 
'974; M. Rossl, Bd. 11 der ersten Auf!., a. a. 0.; zur kntlschen Würdigung dieser InterpretatIonsliOIe, s. 
G. Vacca, Sc,enza StalO e cnllca di c1asse. G. Della Volpe e il marxlsmo, Ban '970. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:32:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271


Restaurierung der Empirie eingeleitet; die Restaurierung wird zur Apologie des 
Bestehenden: »Diese Verkehrung des Subjektiven in das Objektive und des Objekti­
ven in das Subjektive hat notwendig das Resultat, daß unkritlscherweise eine 
empmsche Existenz als die wirkliche Wahrheit der Idee genommen wird.«'4 Hier 
präzisiert sich für Marx der Charakter der spekulativen Hegeischen Logik: ihre 
Kategorien sind in Wirklichkeit nicht leer, sie haben die Empirie selbst - unvermit­
telt - wieder aufgenommen. Marx zieht daraus drei Konsequenzen: zum einen stellt 
sich die Hegeische Philosophie als Apologie des Bestehenden dar, des Empirischen 
so wie es ist; ihre Abstraktionen sind also »aufgefüllt«, aber die Auffüllung ist 
fehlerhaft, tautologisch. Sodann leitet Marx hieraus die Notwendigkeit einer nicht 
fehlerhaften, nicht tautologischen Logik ab, und spricht schließlich stattdessen von 
einer »eigentümlichen Logik des eigentümlichen Gegenstandes«. Diesen Zusam­
menhängen entspricht ein neuer Begriff der Kritik; die drei Konsequenzen sind 
miteinander verkettet und gehen eine aus der anderen hervor: »So weist die 
wahrhaft philosophische Kritik der jetzigen Staatsverfassung nicht nur Widersprü­
che als bestehend auf, sie erklärt sie, sie begreift ihre Genesis, ihre Notwendigkeit. 
Sie faßt sie in ihrer eigentümlichen Bedeutung. Dies Begreifen besteht aber nicht, 
wie Hegel meint, darin, die Bestimmungen des logischen Begriffs überall wiederzu­
erkennen, sondern die eigentümliche Logik des eigentümlichen Gegenstandes zu 
fassen. « I) 

Von der Kritik der Hypostasierung, des fehlerhaften Prozesses der Rechtsphiloso­
phie, kommt Marx zur Kritik der reellen Widersprüche des Staates, gerade weil er 
den Ort des Ideologischen in der Abstraktion eines reellen Widerspruches sieht. 
»Das Tiefere bei Hegel liegt darin, daß er die Trennung der bürgerlichen Gesell­
schaft und der politischen als einen Widerspruch empfindet. Aber das Falsche ist, 
daß er sich mit dem Schein dieser Auflösung begnügt und ihn für die Sache selbst 
ausgibt .« 16 Diese Kritik der Hegeischen Philosophie trifft freilich nicht nur eine 
historische Philosophie, sondern die Philosophie überhaupt, sofern sie sich als 
»ideeller Reflex der bürgerlichen Gesellschaft und als ihr konstitutives Moment«'7 
zugleich realisiert und erschöpft. Das verkehrte Verhältnis, welches innerhalb der 
Philosophie zwischen Denken und Sein, Theorie und Praxis besteht, verweist somit 
auf das verkehrte Verhältnis, das innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft besteht. 
Daß Paul die Tragweite dieser Marxschen Kritik so sehr verkennt, daß er sie schlicht 
auf einer Ebene mit der Kritik des Holzdiebstahlsgesetzes sieht, ist letztlich auch 
wieder verständlich: Ihm geht es in Wirklichkeit um eine Theorie des liberalen 
Rechtsstaats und seiner kritischen Gerechtigkeitsidee. Um dafür nun das Recht auf 
den Boden des Begriffs, der Natur der Sache zu stellen, hätte er sich auch gleich an 
Hegel anschließen können; aber das hatten andere schon vor ihm getan. So schien es 
ihm opportun, eine philosophische Wiederverwendung Marxens zu versuchen; zu 
diesem Zweck freilich mußte er Marx (in der Tat »gegen Marx«!) auf das ganz frühe, 
»idealistische« Stadium fixieren. Ob ein solches Vorgehen legitim oder überhaupt 
sinnvoll ist, erscheint fraglich. Sicher ist jedenfalls, daß die von Pau) konstruierte 
Theorie weder eine »marxistische Rechtstheorie«, noch »Marxismus als Ideologie­
kritik«, noch eine Kombination von beiden ist: Sie ist tatsächlich nichts anderes als 
eine bürgerliche Theorie des Rechts> die die bürgerliche Perspektive des Rechts 
nicht transzendiert, sondern ihr im Gegenteil unter dem Schein einer kritischen 
Wissenschaft verhaftet bleibt. 

14 MEW 1, S. 240 f. 
rs MEW I, S. 296. 
16 MEW I, S. 297. 
17 L eoHeni, a. a. 0 ., S. 121. 

277 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:32:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1976-3-271

