5. Mittelalter

Das Mittelalter gilt als eine Zeit verworrener staatlicher Zustinde und sténdiger
Kriege, zugleich als eine grofle Zeit der Friedensbewegungen und der Friedensver-
mittlung. Es gilt als eine Zeit brutaler Kriegsfithrung, zugleich als eine Zeit der Be-
grenzung des Krieges und der Idee einer Humanisierung der Kriegsfiihrung. Aber
sowohl die historischen Darstellungen der Vermittlung im Mittelalter wie die Dar-
stellungen der Kampfregulierungen vom Gottesfrieden bis zu Ritterlichkeitsidealen
kommen in der Regel ohne viel Theoriegeschichte aus. Die Lehre vom Gerechten
Krieg ist die mittelalterliche Lehre, die die grofite Rolle in zeitgendssischen Debat-
ten spielt; sie wird in einem eigenen Abschnitt referiert.

Das Mittelalter hatte in der Geschichte der Friedenstheorien einen guten Ruf gehabt.
Vor allem in den romantischen und restaurativen Bewegungen des 19. Jahrhunderts
wurde die Rollen des Papstes und/oder des Kaisers fiir die Sicherung des Friedens
oder Einhegung des Krieges erstgenommen (vgl. unten im 7. Kapitel Zeitalter der
Revolution). Der protestantische Bellizismus des 19. Jahrhunderts hat noch anti-
ultramontane Begriindungen (besonders stark bei Adolf Lasson). AuBlerhalb der
Katholischen Friedensbewegung ist im 20. Jahrhundert die Begeisterung fiir eine
papstliche oder kaiserliche Losung verschwunden (die Angst davor auch). Am Be-
ginn der neueren Theorietradition der Internationalen Beziehungen steht aber noch
die Vision eines ilibernationalen Mittelalters. Dem Grundbuch der Disziplin, Hans
Morgenthaus Politics Among Nations (1948), liegt eine Geschichtsdialektik zugrun-
de: mittelalterliche Einheitsmomente, moderner Verfall in von Nationalismus ge-
prigten Staaten, mithsame Riickkehr zur Welteinheit. Ahnliche Konstruktionen bei
Georg Schwarzenberger und E. H. Carr zeigen, wie stark der beginnende Realismus
noch in Begriffen sékularen Wandels dachte. Nach Morgenthau ist das Mittelalter
nur noch Muster der Staatenlosigkeit. Zunéchst als Einwand gegen die zeitlose Giil-
tigkeit der Vorstellungen der strukturellen Realisten vom Staatensystem (so gleich in
der Waltz-Rezension von John Gerard Ruggie in: World Politics 35 (1982-83) 273-
281). Zuletzt nur noch als Zeitalter gescheiterter Staaten. Vergleiche dariiber Harald
Kleinschmidt, Das Mittelalter in der Theorie der internationalen Beziehungen. —
Hamburg 2007 (Studien zur internationalen Politik ; 2007, 1)

Vergleiche als Einfithrung:
Norbert Ohler, Krieg und Frieden im Mittelalter. — Miinchen 1997

Vergleiche als Uberblick iiber Friedensbegriffe des Mittelalters:

Hermann Conrad, Rechtsordnung und Friedensidee im Mittelalter, in: Christlicher
Friede und Weltfriede : geschichtliche Entwicklung und Gegenwartsprobleme / hrsg.
von Alexander Hollerbach und Hans Maier. — Paderborn 1971. — S. 9-34 (Uberblick

195

22,01.2026, 03:45:02.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiber Gottesfrieden, Landfrieden, das Reich als iiberstaatliche Friedenserhaltung,
Krieg als Rechtskampf, Kreuzzugsbewegung)

Tréager und Instrumentarien des Friedens im hohen und spéten Mittelalter / hrsg. von
Johannes Fried. — Sigmaringen 1996 (Aufsétze iiber alle Aspekte von der Unsicher-
heit auf den StraB3en bis zum Frieden stiftenden Papsttum).

Zu Friedensbewegungen:

Hartmut Hoffmann, Gottesfriede und Treuga Dei. — Stuttgart 1964 (iiber die Frie-
densbewegungen in Frankreich im 11. Jahrhundert, kirchlich angeleitete Selbsthilfe-
bewegungen gegen die endemische Gewalttitigkeit der Adeligen; die bedenklichen
Folgen fiir die Friedenstheorie: die Kirche gab jetzt die generelle Verurteilung des
Totens im Krieg auf, wozu sie selbst Augustinus iiber Jahrhunderte hinweg nicht
hatte bringen konnen)

The Peace of God : Social Violence and Religious Response in France around the
Year 1000 / ed. by Thomas Head and Richard Landes. — Ithaca 1992 (die Mischung
klassischer und neuer Aufsitze gibt einen guten Uberblick iiber die Forschungsge-
schichte und die Themen der gegenwértigen Forschung zur Gottesfriedensbewegung
im 11. Jahrhunderts; besonders spannend Amy Remensnyder iiber Frieden als Ord-
nung und Ordnung als Reinheit; dieses Reinheitsmotiv sollte eine starke Wirkung
bis ins spite Mittelalter haben, wurde aber nie von den Theoretikern aufgenommen)
Klaus Arnold, Mittelalterliche Volksbewegungen fiir den Frieden. — Stuttgart 1996
(Skizze einer Einordnung der Friedensbewegungen in die Geschichte mittelalterli-
cher religids-sozialer Bewegungen, die eine Verbindung von BuBle, Reinheit und
Frieden sehen).

Vgl. auBBerdem die hier referierten Arbeiten von Oexle 1993 und 1996 (unten S.
197).

Zur Friedensvermittlung:
Hermann Kamp, Friedensstifter und Vermittler im Mittelalter. — Darmstadt 2001.

Kunze, Dietrich

Krieg und Frieden im mittelalterlichen Denken, in: Zwischenstaatliche Frie-
denswahrung in Mittelalter und Friiher Neuzeit / hrsg. von Heinz Duchhardt. —
Koln (u.a.) : Bohlau, 1991 (Miinsterische Historische Forschungen ; 1)

Kunze beginnt mit einem konventionellen Uberblick iiber wichtige Quellen mittelal-
terlichen Nachdenkens iiber Krieg und Frieden: Ambrosius, Augustinus, Isidor.
Aber am spannendsten sind Hinweise auf weniger bekannte Schriften, ,,fast blind
aus dem Zettelkasten gegriffen®, die in sehr diversen Kontexten Frieden thematisie-
ren vom ,,Frieden Gottes in Bezug auf sich selbst™ iiber die Popularisierung hochst
kniffliger kirchenrechtlicher Fragen bis zum ,,Krieg der Sterne* in astrologischen
Traktaten. Am Ende steht ein kurzer Hinweis auf das ,,Kommende Reich des Frie-
dens®. Ein guter Uberblick iiber die schiere Diversitiit des Nachdenkens iiber Frie-

196

22,01.2026, 03:45:02.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den im Mittelalter, die in der Orientierung an wenigen Theoretikern verloren geht.
Auch als Literaturfiihrer brauchbar.

QOexle, Otto Gerhard

Formen des Friedens in den religiosen Bewegungen des Hochmittelalters (1000-
1300), in: Mittelalter : Annéiherungen an eine fremde Zeit / hrsg. von Wilfried
Hartmann. — Regensburg : Univ. Verl. Regensburg, 1993 (Schriftenreihe der
Universitit Regensburg : NF 19) S. 87-109

Die religiose Bewegung des 11./12. Jahrhunderts ist keine Friedensbewegung. In der
Gottesfriedensbewegung geht es vor allem um die Organisation von Milizen, das
Reformpapsttum folgt darin und das geht bruchlos {iber in den Kreuzzugsgedanken.
Es gibt auch kaum Hinweise auf Pazifismus der Haretiker oder auf eschatologische
Friedenserwartungen. Um 1200 tritt pl6tzlich der Frieden ins Zentrum der religidsen
Bewegung, aber mit einer nicht geklarten Spannung zwischen dem ,,Frieden durch
conversio® (der das ganze Wirken des Franziskus von Assisi bestimmt) und dem
»Frieden durch Friedensbewegung™ (am eindrucksvollsten im Halleluja von 1233,
als in ganz Norditalien Prediger auBerordentliche Macht zur Neuordnung der Stddte
erhielten). Nach 1300 dominiert in der religiosen Bewegung der ,,Frieden durch
Gewalt” (am prominentesten bei den Hussiten in Bohmen). Erst als Reaktion darauf
folgt eine kontinuierliche Tradition des religiosen Pazifismus (auch zunichst in
Bohmen entwickelt).

Oexle, Otto Gerhard

Friede durch Verschworung, in: Triger und Instrumentarien des Friedens im
hohen und spiten Mittelalter / hrsg. von Johannes Fried. — Sigmaringen :
Thorbecke, 1996 (Vortrige und Forschungen / hrsg. vom Konstanzer Arbeits-
kreis fiir mittelaterliche Geschichte ; 43) S. 115-150

Oexle stellt gegen die Reduzierung des Friedens auf den gebotenen, herrschaftlichen
Frieden den Frieden durch Einung. Beispiele sind Universitit, Gilde, Kommune. An
Theoretikern bespricht Oexle Pierre Dubois (der ausdriicklich sagt, dal Frieden
nicht auf Befehl, sondern auf Konsens gegriindet werden muf3) und Marsilius von
Padua (fiir den Frieden der gute Zustand der Stadt ist, bei dem jeder Teil die ihm
nach der Vernunft und seiner Bestimmung zukommende Aufgaben erfiillen kann).
Politikwissenschaft mit ihrem Blick von der modernen Staatlichkeit her hat die Ei-
nung als Friedensstiftung nie beriicksichtigt, dazu gibt es eine spezifisch deutsche
Distanz zu Einung, Vertrag, Konsens. Freilich gibt es bereits im Mittelalter ein
Mifitrauen gegen Friedensbildung durch Einung, wofiir Oexle Rufinus’ Polemik
gegen den ,,Agyptischen Frieden* zitiert.

Mastnak, Tomaz

Crusading Peace : Christendom, the Muslim World, and Western Political
Order. — Berkeley (u.a.) : Univ. of California Pr., 2002. — 406 S.

Alles was als Friedensbewegung oder Friedenstheorie im Mittelalter gefeiert wurde,
kann Mastnak nur als Kreuzzugsgedanken sehen (und in einem Aufsatz iiber den

197

22012026, 03:45:02. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedensplan des Abbé de Saint-Pierre argumentiert er, daf3 dies in der europdischen
Neugzeit nicht anders geworden ist — sieche unten S. 315).

An Autoren werden in diesem Sinne besprochen: Bernhard von Clairvaux (und die
Vermischung der Grenze zwischen Kriegern und Monchen), Petrus Venerabilis (der
Griinder der christlichen Islamkunde als Griinder des Feindbild Islam), Franziskus
von Assisi (ein weiterer Versuch Kreuzziige zu spriritualisieren), Roger Bacon (der
vermeintliche Pazifist will in einer Welt, in der die wenigen Christen von einer
Mehrheit von Heiden umzingelt sind, die universale Herrschaft der Kirche errichten
durch eine engere Verzahnung von Kreuzzug, Mission und nichttodlichen Waffen),
Thomas von Aquin (verwirft gewaltsame Mission, deutet aber Kreuzzug zum Ver-
teidigungskrieg um, weil Islam und Judentum durch ihre blofle Existenz das Chris-
tentum behindern), Ramon Llull (als Erfinder einer Methode der Schnell-Konversion
als Erginzung der Kreuzziige), Pierre Dubois (als erster Internationalist gefeiert, tat-
séchlicher aber ein ganz gewohnlicher Versuch den Krieg an die Grenzen Europas
zu verlagern, originell allenfalls fiir franzdsische Hegemonie und Kolonialismus),
Dante Alighieri (der sich keine Gedanken macht, wie die islamische Welt in sein
erneuertes Romisches Reich passen konnte), Marsilius von Padua (der zwar gegen
die Kreuzziige des Papstes schreibt, aber die religiésen Feinde des Christentums als
weltliche Feinde des Kaisers bruchlos beibehilt).

5.1 Lehre vom Gerechten Krieg

Vanderpol, Alfred

La doctrine scolastique du droit de guerre. — Paris : Pedone, 1919. — 534 S.

Kein historisch, sondern ein systematisch gegliederter Text iiber die Zuldssigkeit des
Krieges und die Kriterien des Gerechten Krieges. Eher eine Anthologie kleinerer
Quellentexte, als eine durchgehende Darstellung. Im dritten Teil lingere Texte ent-
scheidender Autoren: Gratian, Thomas von Aquin, Vitoria und Suarez.

Der Autor, bereits 1915 gestorben, war weder Jurist noch Theologe, sondern Ingeni-
eur und ist zum Thema als Vorsitzender der Ligue des Catholiques Francais pour la
Paix gekommen.

Regout, Robert

La doctrine de la guerre juste de Saint Augustin a nos jours d’apres les théolo-
giens et les canonistes catholiques. — Paris : Pedone, 1935. — 342 S.

Behandelt 33 Autoren von Augustinus bis Grotius mit eigenen Abschnitten, weitere
werden kiirzer erwdhnt. Entgegen dem Titel ist die Geschichte seit Grotius nur
fliichtig skizziert.

Russell, Frederick H.

The Just War in the Middle Ages. — Cambridge (u.a.) : Cambridge University
Pr., 1975. — 332 S. (Cambridge studies in medieval life and thought ; 3™ series,
8)

198

22,01.2026, 03:45:02.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Augustinus hat noch keine kohérente Theorie des Gerechten Krieges, sondern nur
verschiedene parallele Ansitze. Isidor von Sevilla greift stirker auf die romische
Tradition (Cicero) zuriick. Die Dekretisten des 12. Jahrhunderts versuchen den Ge-
rechten Krieg moglichst weitgehend mit Verteidigung zu identifizieren. Um 1200
schwankt das Kirchenrecht iiber zu einer stirkeren Betonung des gerechten Grundes,
engt dafiir aber den Kreis der legitimen Kriegsherren ein. Auch das Recht im Krieg
wird jetzt zu einem Thema. Die Theologen sind in der Regel eher bereit, Restriktio-
nen fiir Laien zu lockern, Klerikern aber konsequent die Kriegsteilnahme zu verbie-
ten. In der kanonistischen und scholastischen Literatur fehlt eine Diskussion der
Kreuzziige fast ganz, wohl aus Angst, die Kirche in BlutvergieBen zu ziehen. Bei
Russell wird deutlich, womit sich Kanonisten und Moraltheologen wirklich beschéf-
tigten: nicht mit einer Theorie des Krieges, sondern mit Streitfragen wie dem Gehor-
sam gegen einen exkommunizierten Herrn, zu hohe Steuern fiir sonst durchaus ge-
rechte Kriege, Doppelrolle von Prilaten als weltlicher Fiirst und geistlicher Amts-
trager. Wegen dieser Fixierung auf spezielle Situationen sind diese Autoren wenig
relevant fiir Erneuerungen der Lehre vom Gerechten Krieg. Erst Thomas von Aquin
und die ihm folgenden Theologen setzen sich iiber diese genauere Diskussion von
Einzelaspekten hinweg. Bereits um 1300 ist der Gerechte Krieg zum bellum legale
geworden: Jeder Krieg eines Monarchen wird gerechtfertigt, der nicht direkt gegen
die Kirche gerichtet ist.

Die griindlichste historische Darstellung der Theorie des Gerechten Krieges im friih-
eren Mittelalter, mehr als eine Anecinanderreihung von Klassikern, eine echte Ge-
schichte mit vielen Zwischenstationen.

Hehl, Ernst Dieter

Kirche und Krieg im 12. Jahrhundert : Studien zu kanonischem Recht und
politischer Wirklichkeit. — Stuttgart : Hiersemann, 1980 (Monographien zur
Geschichte des Mittelalters ; 19) S. 188-207: Der Gedanke des gerechten Krie-
ges in der Dekretistik

Der Krieg ist fiir die kirchlichen Juristen im 12. Jahrhundert nicht mehr an sich un-
christlich; seine Einddmmung durch Frieden fiir sakrale Orte und Zeiten (Gottesfrie-
den/Treuga Dei) spielt keine Rolle mehr. Die Kriegsbegrenzung soll allein durch
den gerechten Grund geleistet werden. Es geht nicht mehr darum, einen Freiraum in
stindigen Adelskdampfen zu schaffen, der Konig ist als Instanz, die Unrecht und
Gewalttitigkeit bekdmpft, anerkannt. Da der Krieg weiter als ein Kampf ums Recht
gesehen wird, ist die legitime Gewalt wichtige Voraussetzung (die Privatleute miis-
sen sich an den Kdnig wenden, der Konig hat niemanden mehr, an den er sich wen-
den kann). Pax wird in der Regel nicht definiert, aber im Ganzen wird auf Augusti-
nus zuriickgegriffen und die rechtlose Gewalt verurteilt. Der Frieden ohne Gewalt
wird dem Himmel zugewiesen.

Haggenmacher, Peter
Grotius et la doctrine de la guerre juste. — Paris : PUF, 1983. — 682 S.

199

22012026, 03:45:02. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Haggenmacher, der vor allem den frithen Grotius bespricht, greift tief in die Ge-
schichte der Theorie des Gerechten Krieges zuriick. Fiir das Spatmittelalter, das bei
Russell nicht mehr beriicksichtigt wird, ist das die vollstindigste Abhandlung. Hag-
genmacher betont die Kontinuitdt von der mittelalterlichen Fehde zur modernen
Gesellschaft der Kriegsfithrenden und zeigt die lange Vorgeschichte der Vorstellung
der Gerechtigkeit auf beiden Seiten, d.h. der vollig formalisierten Beurteilung der
RechtmaBigkeit, bevor Vasquez das im 16. Jahrhundert abstrakt formulieren wird.

5.2 Kriegsrecht

Die theologischen und philosophischen Bemiihungen haben dem Recht zum Kriege
(ius ad bellum) gegolten, nicht dem Recht im Kriege (ius in bello). Das gilt glei-
chermafen fiir die mittelalterlichen Autoren selber (die iiber schlecht sortierte Refe-
rate des Kriegsbrauchs kaum hinauskommen) wie fiir die moderne Beschiftigung
mit diesen Autoren (die iiber die Einleitungen zu den Neudrucken der wichtigsten
Traktate des 14. Jahrhunderts nicht wesentlich hinausgekommen ist). Zur Realitét
des Kriegsrechts im spaten Mittelalter vergleiche: M. H. Keen, The Laws of War in
the Late Middle Ages. — London 1965.

Giovanni da Legnano

Tractatus de bello, de represaliis et de duello / ed. by Thomas Erskine Holland,
transl. by James Leslie Brierly. — Washington, DC : Carnegie Institute of Wa-
shington, 1917. — XXXIII, 458 S. (The Classics of International Law ; 8)

Enthilt den lateinischen Text (ca. 1360) und eine englische Ubersetzung.

Bonet, Honoré

The tree of battles. — Liverpool : Liverpool Univ. Pr., 1949. — 316 S.

Enthilt eine englische Ubersetzung von L arbre des batailles (ca. 1386). Als Name
des Autors kommen auch Honorat Bonet und Honoré Bovet vor.

Hartigan, Richard Shelly,

Noncombatant Immunity : an Analysis of its Philosophical and Historical Ori-
gins. — Washington, DC : 1964. — 341 S.

Dissertation der Georgetown University

The Forgotten Victim : a History of the Civilian. — Chicago, Ill. : Precedent
Publ,, 1982.-173 S.

Im allgemeinen gilt Augustinus als der Begriinder der christlichen Lehre vom Ge-
rechten Krieg — aber ein zentrales Motiv dieser Lehre fehlt: Die rechte Art der
Kriegsfiihrung (debitus modus/propter procedere) wird erst eine Forderung der Spét-
scholastik. Bei Augustinus muf3 der Krieg im Geiste der Liebe und Barmherzigkeit

200

22,01.2026, 03:45:02.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

