
 195 

5. Mittelalter 

Das Mittelalter gilt als eine Zeit verworrener staatlicher Zustände und ständiger 
Kriege, zugleich als eine große Zeit der Friedensbewegungen und der Friedensver-
mittlung. Es gilt als eine Zeit brutaler Kriegsführung, zugleich als eine Zeit der Be-
grenzung des Krieges und der Idee einer Humanisierung der Kriegsführung. Aber 
sowohl die historischen Darstellungen der Vermittlung im Mittelalter wie die Dar-
stellungen der Kampfregulierungen vom Gottesfrieden bis zu Ritterlichkeitsidealen 
kommen in der Regel ohne viel Theoriegeschichte aus. Die Lehre vom Gerechten 
Krieg ist die mittelalterliche Lehre, die die größte Rolle in zeitgenössischen Debat-
ten spielt; sie wird in einem eigenen Abschnitt referiert. 

 
Das Mittelalter hatte in der Geschichte der Friedenstheorien einen guten Ruf gehabt. 
Vor allem in den romantischen und restaurativen Bewegungen des 19. Jahrhunderts 
wurde die Rollen des Papstes und/oder des Kaisers für die Sicherung des Friedens 
oder Einhegung des Krieges erstgenommen (vgl. unten im 7. Kapitel Zeitalter der 

Revolution). Der protestantische Bellizismus des 19. Jahrhunderts hat noch anti-
ultramontane Begründungen (besonders stark bei Adolf Lasson). Außerhalb der 
Katholischen Friedensbewegung ist im 20. Jahrhundert die Begeisterung für eine 
päpstliche oder kaiserliche Lösung verschwunden (die Angst davor auch). Am Be-
ginn der neueren Theorietradition der Internationalen Beziehungen steht aber noch 
die Vision eines übernationalen Mittelalters. Dem Grundbuch der Disziplin, Hans 
Morgenthaus Politics Among Nations (1948), liegt eine Geschichtsdialektik zugrun-
de: mittelalterliche Einheitsmomente, moderner Verfall in von Nationalismus ge-
prägten Staaten, mühsame Rückkehr zur Welteinheit. Ähnliche Konstruktionen bei 
Georg Schwarzenberger und E. H. Carr zeigen, wie stark der beginnende Realismus 
noch in Begriffen säkularen Wandels dachte. Nach Morgenthau ist das Mittelalter 
nur noch Muster der Staatenlosigkeit. Zunächst als Einwand gegen die zeitlose Gül-
tigkeit der Vorstellungen der strukturellen Realisten vom Staatensystem (so gleich in 
der Waltz-Rezension von John Gerard Ruggie in: World Politics 35 (1982-83) 273-
281). Zuletzt nur noch als Zeitalter gescheiterter Staaten. Vergleiche darüber Harald 
Kleinschmidt, Das Mittelalter in der Theorie der internationalen Beziehungen. – 
Hamburg 2007 (Studien zur internationalen Politik ; 2007, 1) 

 
Vergleiche als Einführung: 
Norbert Ohler, Krieg und Frieden im Mittelalter. – München 1997 

 
Vergleiche als Überblick über Friedensbegriffe des Mittelalters: 
Hermann Conrad, Rechtsordnung und Friedensidee im Mittelalter, in: Christlicher 
Friede und Weltfriede : geschichtliche Entwicklung und Gegenwartsprobleme / hrsg. 
von Alexander Hollerbach und Hans Maier. – Paderborn 1971. – S. 9-34 (Überblick 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-195 - am 22.01.2026, 03:45:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 196

über Gottesfrieden, Landfrieden, das Reich als überstaatliche Friedenserhaltung, 
Krieg als Rechtskampf, Kreuzzugsbewegung) 
Träger und Instrumentarien des Friedens im hohen und späten Mittelalter / hrsg. von 
Johannes Fried. – Sigmaringen 1996 (Aufsätze über alle Aspekte von der Unsicher-
heit auf den Straßen bis zum Frieden stiftenden Papsttum). 

 
Zu Friedensbewegungen: 
Hartmut Hoffmann, Gottesfriede und Treuga Dei. – Stuttgart 1964 (über die Frie-
densbewegungen in Frankreich im 11. Jahrhundert, kirchlich angeleitete Selbsthilfe-
bewegungen gegen die endemische Gewalttätigkeit der Adeligen; die bedenklichen 
Folgen für die Friedenstheorie: die Kirche gab jetzt die generelle Verurteilung des 
Tötens im Krieg auf, wozu sie selbst Augustinus über Jahrhunderte hinweg nicht 
hatte bringen können)     
The Peace of God : Social Violence and Religious Response in France around the 
Year 1000 / ed. by Thomas Head and Richard Landes. – Ithaca 1992 (die Mischung 
klassischer und neuer Aufsätze gibt einen guten Überblick über die Forschungsge-
schichte und die Themen der gegenwärtigen Forschung zur Gottesfriedensbewegung 
im 11. Jahrhunderts; besonders spannend Amy Remensnyder über Frieden als Ord-
nung und Ordnung als Reinheit; dieses Reinheitsmotiv sollte eine starke Wirkung 
bis ins späte Mittelalter haben, wurde aber nie von den Theoretikern aufgenommen)     
Klaus Arnold, Mittelalterliche Volksbewegungen für den Frieden. – Stuttgart 1996 
(Skizze einer Einordnung der Friedensbewegungen in die Geschichte mittelalterli-
cher religiös-sozialer Bewegungen, die eine Verbindung von Buße, Reinheit und 
Frieden sehen).     
Vgl. außerdem die hier referierten Arbeiten von Oexle 1993 und 1996 (unten S. 
197). 

 
Zur Friedensvermittlung: 
Hermann Kamp, Friedensstifter und Vermittler im Mittelalter. – Darmstadt 2001. 

 
 

Kunze, Dietrich 

Krieg und Frieden im mittelalterlichen Denken, in: Zwischenstaatliche Frie-

denswahrung in Mittelalter und Früher Neuzeit / hrsg. von Heinz Duchhardt. – 

Köln (u.a.) : Böhlau, 1991 (Münsterische Historische Forschungen ; 1)         

Kunze beginnt mit einem konventionellen Überblick über wichtige Quellen mittelal-
terlichen Nachdenkens über Krieg und Frieden: Ambrosius, Augustinus, Isidor. 
Aber am spannendsten sind Hinweise auf weniger bekannte Schriften, „fast blind 
aus dem Zettelkasten gegriffen“, die in sehr diversen Kontexten Frieden thematisie-
ren vom „Frieden Gottes in Bezug auf sich selbst“ über die Popularisierung höchst 
kniffliger kirchenrechtlicher Fragen bis zum „Krieg der Sterne“ in astrologischen 
Traktaten. Am Ende steht ein kurzer Hinweis auf das „Kommende Reich des Frie-
dens“. Ein guter Überblick über die schiere Diversität des Nachdenkens über Frie-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-195 - am 22.01.2026, 03:45:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 197 

den im Mittelalter, die in der Orientierung an wenigen Theoretikern verloren geht. 
Auch als Literaturführer brauchbar. 
 
Oexle, Otto Gerhard 

Formen des Friedens in den religiösen Bewegungen des Hochmittelalters (1000-

1300), in: Mittelalter : Annäherungen an eine fremde Zeit / hrsg. von Wilfried 

Hartmann. – Regensburg : Univ. Verl. Regensburg, 1993 (Schriftenreihe der 

Universität Regensburg : NF 19) S. 87-109 

Die religiöse Bewegung des 11./12. Jahrhunderts ist keine Friedensbewegung. In der 
Gottesfriedensbewegung geht es vor allem um die Organisation von Milizen, das 
Reformpapsttum folgt darin und das geht bruchlos über in den Kreuzzugsgedanken. 
Es gibt auch kaum Hinweise auf Pazifismus der Häretiker oder auf eschatologische 
Friedenserwartungen. Um 1200 tritt plötzlich der Frieden ins Zentrum der religiösen 
Bewegung, aber mit einer nicht geklärten Spannung zwischen dem „Frieden durch 
conversio“ (der das ganze Wirken des Franziskus von Assisi bestimmt) und dem 
„Frieden durch Friedensbewegung“ (am eindrucksvollsten im Halleluja von 1233, 
als in ganz Norditalien Prediger außerordentliche Macht zur Neuordnung der Städte 
erhielten). Nach 1300 dominiert in der religiösen Bewegung der „Frieden durch 
Gewalt“ (am prominentesten bei den Hussiten in Böhmen). Erst als Reaktion darauf 
folgt eine kontinuierliche Tradition des religiösen Pazifismus (auch zunächst in 
Böhmen entwickelt). 

 
Oexle, Otto Gerhard 

Friede durch Verschwörung, in: Träger und Instrumentarien des Friedens im 

hohen und späten Mittelalter / hrsg. von Johannes Fried. – Sigmaringen : 

Thorbecke, 1996 (Vorträge und Forschungen / hrsg. vom Konstanzer Arbeits-

kreis für mittelaterliche Geschichte ; 43) S. 115-150 

Oexle stellt gegen die Reduzierung des Friedens auf den gebotenen, herrschaftlichen 
Frieden den Frieden durch Einung. Beispiele sind Universität, Gilde, Kommune. An 
Theoretikern bespricht Oexle Pierre Dubois (der ausdrücklich sagt, daß Frieden 
nicht auf Befehl, sondern auf Konsens gegründet werden muß) und Marsilius von 
Padua (für den Frieden der gute Zustand der Stadt ist, bei dem jeder Teil die ihm 
nach der Vernunft und seiner Bestimmung zukommende Aufgaben erfüllen kann). 
Politikwissenschaft mit ihrem Blick von der modernen Staatlichkeit her hat die Ei-
nung als Friedensstiftung nie berücksichtigt, dazu gibt es eine spezifisch deutsche 
Distanz zu Einung, Vertrag, Konsens. Freilich gibt es bereits im Mittelalter ein 
Mißtrauen gegen Friedensbildung durch Einung, wofür Oexle Rufinus’ Polemik 
gegen den „Ägyptischen Frieden“ zitiert. 

 
Mastnak, Tomaz 

Crusading Peace : Christendom, the Muslim World, and Western Political 

Order. – Berkeley (u.a.) : Univ. of California Pr., 2002. – 406 S. 

Alles was als Friedensbewegung oder Friedenstheorie im Mittelalter gefeiert wurde, 
kann Mastnak nur als Kreuzzugsgedanken sehen (und in einem Aufsatz über den 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-195 - am 22.01.2026, 03:45:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 198

Friedensplan des Abbé de Saint-Pierre argumentiert er, daß dies in der europäischen 
Neuzeit nicht anders geworden ist – siehe unten S. 315). 
An Autoren werden in diesem Sinne besprochen: Bernhard von Clairvaux (und die 
Vermischung der Grenze zwischen Kriegern und Mönchen), Petrus Venerabilis (der 
Gründer der christlichen Islamkunde als Gründer des Feindbild Islam), Franziskus 
von Assisi (ein weiterer Versuch Kreuzzüge zu spriritualisieren), Roger Bacon (der 
vermeintliche Pazifist will in einer Welt, in der die wenigen Christen von einer 
Mehrheit von Heiden umzingelt sind, die universale Herrschaft der Kirche errichten 
durch eine engere Verzahnung von Kreuzzug, Mission und nichttödlichen Waffen), 
Thomas von Aquin (verwirft gewaltsame Mission, deutet aber Kreuzzug zum Ver-
teidigungskrieg um, weil Islam und Judentum durch ihre bloße Existenz das Chris-
tentum behindern), Ramon Llull (als Erfinder einer Methode der Schnell-Konversion 
als Ergänzung der Kreuzzüge), Pierre Dubois (als erster Internationalist gefeiert, tat-
sächlicher aber ein ganz gewöhnlicher Versuch den Krieg an die Grenzen Europas 
zu verlagern, originell allenfalls für französische Hegemonie und Kolonialismus), 
Dante Alighieri (der sich keine Gedanken macht, wie die islamische Welt in sein 
erneuertes Römisches Reich passen könnte), Marsilius von Padua (der zwar gegen 
die Kreuzzüge des Papstes schreibt, aber die religiösen Feinde des Christentums als 
weltliche Feinde des Kaisers bruchlos beibehält). 

5.1 Lehre vom Gerechten Krieg 

Vanderpol, Alfred 

La doctrine scolastique du droit de guerre. – Paris : Pedone, 1919. – 534 S. 

Kein historisch, sondern ein systematisch gegliederter Text über die Zulässigkeit des 
Krieges und die Kriterien des Gerechten Krieges. Eher eine Anthologie kleinerer 
Quellentexte, als eine durchgehende Darstellung. Im dritten Teil längere Texte ent-
scheidender Autoren: Gratian, Thomas von Aquin, Vitoria und Suárez. 
Der Autor, bereits 1915 gestorben, war weder Jurist noch Theologe, sondern Ingeni-
eur und ist zum Thema als Vorsitzender der Ligue des Catholiques Français pour la 
Paix gekommen. 

 
Regout, Robert 

La doctrine de la guerre juste de Saint Augustin à nos jours d’apres les théolo-

giens et les canonistes catholiques. – Paris : Pedone, 1935. – 342 S. 

Behandelt 33 Autoren von Augustinus bis Grotius mit eigenen Abschnitten, weitere 
werden kürzer erwähnt. Entgegen dem Titel ist die Geschichte seit Grotius nur 
flüchtig skizziert. 

 
Russell, Frederick H. 

The Just War in the Middle Ages. – Cambridge (u.a.) : Cambridge University 

Pr., 1975. – 332 S. (Cambridge studies in medieval life and thought ; 3
rd series, 

8) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-195 - am 22.01.2026, 03:45:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 199 

Augustinus hat noch keine kohärente Theorie des Gerechten Krieges, sondern nur 
verschiedene parallele Ansätze. Isidor von Sevilla greift stärker auf die römische 
Tradition (Cicero) zurück. Die Dekretisten des 12. Jahrhunderts versuchen den Ge-
rechten Krieg möglichst weitgehend mit Verteidigung zu identifizieren. Um 1200 
schwankt das Kirchenrecht über zu einer stärkeren Betonung des gerechten Grundes, 
engt dafür aber den Kreis der legitimen Kriegsherren ein. Auch das Recht im Krieg 
wird jetzt zu einem Thema. Die Theologen sind in der Regel eher bereit, Restriktio-
nen für Laien zu lockern, Klerikern aber konsequent die Kriegsteilnahme zu verbie-
ten. In der kanonistischen und scholastischen Literatur fehlt eine Diskussion der 
Kreuzzüge fast ganz, wohl aus Angst, die Kirche in Blutvergießen zu ziehen. Bei 
Russell wird deutlich, womit sich Kanonisten und Moraltheologen wirklich beschäf-
tigten: nicht mit einer Theorie des Krieges, sondern mit Streitfragen wie dem Gehor-
sam gegen einen exkommunizierten Herrn, zu hohe Steuern für sonst durchaus ge-
rechte Kriege, Doppelrolle von Prälaten als weltlicher Fürst und geistlicher Amts-
träger. Wegen dieser Fixierung auf spezielle Situationen sind diese Autoren wenig 
relevant für Erneuerungen der Lehre vom Gerechten Krieg. Erst Thomas von Aquin 
und die ihm folgenden Theologen setzen sich über diese genauere Diskussion von 
Einzelaspekten hinweg. Bereits um 1300 ist der Gerechte Krieg zum bellum legale 
geworden: Jeder Krieg eines Monarchen wird gerechtfertigt, der nicht direkt gegen 
die Kirche gerichtet ist. 
Die gründlichste historische Darstellung der Theorie des Gerechten Krieges im früh-
eren Mittelalter, mehr als eine Aneinanderreihung von Klassikern, eine echte Ge-
schichte mit vielen Zwischenstationen. 
      
Hehl, Ernst Dieter 

Kirche und Krieg im 12. Jahrhundert : Studien zu kanonischem Recht und 

politischer Wirklichkeit. – Stuttgart : Hiersemann, 1980 (Monographien zur 

Geschichte des Mittelalters ; 19) S. 188-207: Der Gedanke des gerechten Krie-

ges in der Dekretistik 

Der Krieg ist für die kirchlichen Juristen im 12. Jahrhundert nicht mehr an sich un-
christlich; seine Eindämmung durch Frieden für sakrale Orte und Zeiten (Gottesfrie-
den/Treuga Dei) spielt keine Rolle mehr. Die Kriegsbegrenzung soll allein durch 
den gerechten Grund geleistet werden. Es geht nicht mehr darum, einen Freiraum in 
ständigen Adelskämpfen zu schaffen, der König ist als Instanz, die Unrecht und 
Gewalttätigkeit bekämpft, anerkannt. Da der Krieg weiter als ein Kampf ums Recht 
gesehen wird, ist die legitime Gewalt wichtige Voraussetzung (die Privatleute müs-
sen sich an den König wenden, der König hat niemanden mehr, an den er sich wen-
den kann). Pax wird in der Regel nicht definiert, aber im Ganzen wird auf Augusti-
nus zurückgegriffen und die rechtlose Gewalt verurteilt. Der Frieden ohne Gewalt 
wird dem Himmel zugewiesen. 
 
Haggenmacher, Peter 

Grotius et la doctrine de la guerre juste. – Paris : PUF, 1983. – 682 S. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-195 - am 22.01.2026, 03:45:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 200

Haggenmacher, der vor allem den frühen Grotius bespricht, greift tief in die Ge-
schichte der Theorie des Gerechten Krieges zurück. Für das Spätmittelalter, das bei 
Russell nicht mehr berücksichtigt wird, ist das die vollständigste Abhandlung. Hag-
genmacher betont die Kontinuität von der mittelalterlichen Fehde zur modernen 
Gesellschaft der Kriegsführenden und zeigt die lange Vorgeschichte der Vorstellung 
der Gerechtigkeit auf beiden Seiten, d.h. der völlig formalisierten Beurteilung der 
Rechtmäßigkeit, bevor Vasquez das im 16. Jahrhundert abstrakt formulieren wird. 

5.2 Kriegsrecht 

Die theologischen und philosophischen Bemühungen haben dem Recht zum Kriege 
(ius ad bellum) gegolten, nicht dem Recht im Kriege (ius in bello). Das gilt glei-
chermaßen für die mittelalterlichen Autoren selber (die über schlecht sortierte Refe-
rate des Kriegsbrauchs kaum hinauskommen) wie für die moderne Beschäftigung 
mit diesen Autoren (die über die Einleitungen zu den Neudrucken der wichtigsten 
Traktate des 14. Jahrhunderts nicht wesentlich hinausgekommen ist). Zur Realität 
des Kriegsrechts im späten Mittelalter vergleiche: M. H. Keen, The Laws of War in 

the Late Middle Ages. – London 1965. 
 
 
Giovanni da Legnano 

Tractatus de bello, de represaliis et de duello / ed. by Thomas Erskine Holland, 

transl. by James Leslie Brierly. – Washington, DC : Carnegie Institute of Wa-

shington, 1917. – XXXIII, 458 S. (The Classics of International Law ; 8) 

Enthält den lateinischen Text (ca. 1360) und eine englische Übersetzung.  
 

Bonet, Honoré 

The tree of battles. – Liverpool : Liverpool Univ. Pr., 1949. – 316 S. 

Enthält eine englische Übersetzung von L’arbre des batailles (ca. 1386). Als Name 
des Autors kommen auch Honorat Bonet und Honoré Bovet vor. 

 
 

Hartigan, Richard Shelly, 

Noncombatant Immunity : an Analysis of its Philosophical and Historical Ori-

gins. – Washington, DC : 1964. – 341 S. 

Dissertation der Georgetown University 

 
The Forgotten Victim : a History of the Civilian. – Chicago, Ill. : Precedent 

Publ., 1982. – 173 S. 

Im allgemeinen gilt Augustinus als der Begründer der christlichen Lehre vom Ge-
rechten Krieg – aber ein zentrales Motiv dieser Lehre fehlt: Die rechte Art der 
Kriegsführung (debitus modus/propter procedere) wird erst eine Forderung der Spät-
scholastik. Bei Augustinus muß der Krieg im Geiste der Liebe und Barmherzigkeit 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-195 - am 22.01.2026, 03:45:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

