
5 ZEUGNIS UND ERINNERUNG

Dem Topos der Unsagbarkeit von Auschwitz steht die Pflicht der Zeugen-

schaft und der Erinnerung an die Toten gegenüber. Auf Grund der prinzi-

piellen Kommunikabilität des Massenmords als historischem Ereignis be-

steht ein moralischer Imperativ des Gedenkens, der zum einen auf der Soli-

darität mit den Opfern der Verbrechen, zum anderen auf der Hoffnung be-

ruht, dass diese Erinnerung eine Wiederholung verhindern könne. Die 

Stimmen, die den Diskurs um Lyrik nach Auschwitz dominieren, stammen 

überwiegend von Männern – das zeigt auch diese Arbeit. Eine Differenzie-

rung geschlechterspezifischer Erfahrungen wird im Kontext historischer 

Zeugenschaft in der Regel nicht vorgenommen.1 Erst seit den achtziger Jah-

ren erhalten die Texte von Frauen zunehmend Anerkennung, nachdem sie in 

den Nachkriegsjahrzehnten nur in Ausnahmefällen im literarischen Erinne-

rungsdiskurs präsent und nicht unbedingt als gleichwertige Beiträge aner-

kannt waren. Die Texte von Nelly Sachs zählen zu diesen Ausnahmen. 

Bei der Auseinandersetzung mit Domins Gedichte standen bisher andere 

Aspekte im Vordergrund. Zeugnis und Erinnerung bilden jedoch nicht nur 

einen zentralen Strang des Diskurses um Lyrtik nach Auschwitz, sondern 

auch eine wichtige Achse von Domins Werk. Hier verbinden sie ein präzi-

ses Beobachten der Gegenwart mit dem Eingedenken der Vergangenheit. 

5.1 Gegen das Vergessen: Gefährlicher Löffel

Bereits in ihrem 1954 in Frankfurt während eines Aufenthalts in Deutsch-

land geschriebenen Gedicht Gefährlicher Löffel (GG 125)2 warnt Domin 

eindringlich vor dem Vergessen. Dazu evoziert sie das drohende Bild der 

Verwandlung in einen Schatten. 

Gefährlicher Löffel 

Du ißt die Erinnerung 

mit dem Löffel des Vergessens. 

1  Vgl. Katja Schubert: Notwendige Umwege. A.a.O., S. 48. 

2  Vgl. VE, S. 242. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Das ist ein böser Löffel, mit dem du ißt, 

ein Löffel der Speise und Esser verzehrt, 

Bis eine Schale aus Schatten 

dir übrig bleibt 

in einer Schattenhand. 

Der Titel löst Irritationen aus, denn der Löffel die Besteckart, die als Waffe 

untauglich erscheint. Diese Irritation schafft für die Rezeption der folgenden 

Verse einen erhöhten Wachsamkeitsgrad. Die Initialposition des Subjekts 

trägt zur Betonung des angeredeten „Du“ (I, 1) als Agens bei, da es das erste 

Wort des Gedichts bildet. Die Aussage erscheint dadurch im Kontext des 

Gedichts als eine an ein Gegenüber gerichtete Anklage, zumindest aber als 

Warnung vor einer dem „Du“ unbewussten Gefahr seines eigenen Handelns. 

Die Vertrautheit der Anrede zeugt zumindest von einer Haltung des Spre-

chers, die ein Gefühl der Nähe zum Angeredeten impliziert, wenn nicht so-

gar von Verantwortungsgefühl ihm gegenüber. Das Enjambement stellt Er-

innerung und Vergessen an die Enden der ersten beiden Verse und damit die 

beiden durch die Assonanz auf „e“ verbundenen Worte einander direkt ge-

genüber.

Der Löffel ist als Essgerät ein Instrument, das bei der Deckung eines 

menschlichen Grundbedürfnisses behilflich sein kann. Doch hier dient er ei-

nem Vorgang, den das sprechende Ich ablehnt, wie das zweite Adjektiv des 

Gedichts belegt, das einer starken moralischen Wertung entspricht und mit 

seiner Stellung in der zweiten Strophe einen zentralen Platz einnimmt: „Das 

ist ein böser Löffel [...]“ (II, 1). Da ein Gegenstand an sich nicht „böse“ ist, 

sondern die Art seines Gebrauchs, seine jeweilige Anwendung, gleicht diese 

bedeutungsverschiebende Simplifizierung der Rede eines Erwachsenen zu 

einem Kind. Dieser Stillage entspricht auch die im folgenden Vers als Ap-

position nachgelieferte Erklärung: Der Gegenstand handelt doch selbst, und 

zwar gewaltsam, er bedroht und vernichtet den, der ihn anwendet (II, 2). Es 

ist auch nicht irgendein Löffel, sondern der „des Vergessens“ (I, 2), der erst 

die Erinnerung, dann das Subjekt des Erinnerns bzw. Vergessens vernichtet. 

Das Enjambement stellt wie in der ersten Strophe auch in der zweiten Stro-

phe zwei semantisch eng verbundene Prädikate an das Versende, die dies-

mal jedoch keinen Gegensatz bilden, sondern beinahe synonym sind: Wäh-

rend das angeredete Gegenüber „ißt“ (II, 1), „verzehrt“ (II, 2) der „Löffel“ 

(II, 2) dieses und dessen Speise mit. Im Unterschied zu dem den Vorgang 

neutral bezeichnenden „essen“ impliziert „verzehren“ eine längere zeitliche 

Dauer sowie eine genussvolle und möglicherweise auch intensivere Erfah-

rung. Damit setzt sich der zweite Vers von dem ersten hinsichtlich des Re-

flexionsgrads ab und lässt diesen naiv erscheinen. Das fehlende Komma vor 

dem Relativsatz (II, 2) bindet den Nebensatz enger an das Substantiv und 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|279 

steigert das Tempo, insbesondere durch den Kontrast zu der korrekten Zei-

chensetzung im vorhergehenden Vers, demgegenüber damit ein Bruch ent-

steht. Auch diese Strophe besteht nur aus zwei Versen, die einen abge-

schlossenen Satz bilden könnten, doch setzt sich der Satz in der letzten Stro-

phe fort. 

Das Enjambement bietet dem Vorgang des Verzehrens Raum, indem es 

eine Pause einfügt, nach der in der dritten und letzten Strophe sein Ergebnis 

benannt wird: Der Prozess des Vergessens führt zur Auflösung sowohl des 

Subjekts als auch des Objekts. Nur „eine Schale aus Schatten“ (III, 1), 

nichts Festes, Wahres, bleibt dem, der vergisst, nur ein dunkles Abbild 

bleibt „übrig“ (III, 2), nutzlos ohne Inhalt, „in einer Schattenhand“ (III, 3), 

die als solche ebenfalls nutzlos ist. Es ist zugleich die Angleichung des Ver-

gessenden an die vergessene Erinnerung, beide verlieren ihre Essenz und 

werden zu Schatten. Die Alliterationen auf „sch“ und die Assonanzen auf 

„a“ (III, 1 und 3) verwischen die Unterschiede zwischen dem Subjekt und 

den beteiligten konkreten und abstrakten Objekten. Die Schale, die als Mo-

tiv bereits in Ich will dich und in Schale im Ofen vorkam, löst sich hier in 

Schatten auf, also in die bloße Form, sie dient nur noch dazu, als leere Form 

auf das Fehlende zu verweisen. Über die Küchenmetaphorik hinaus ähneln 

diese Verse damit denen von Celans Gedicht Assisi3, das 1955 in Von

Schwelle zu Schwelle erschien: „Irdener Krug, den die Hand eines Schattens 

für immer verschloß.“ (III, 3) 

Darüber hinaus hat Friedrich Nietzsche – wie auch Ludwig Börne oder 

Theodor Lessing4 – einen Nexus zwischen dem „Schatten“ und Ahasver 

konstruiert. In Also sprach Zarathustra spricht der Schatten: „Ein Wanderer 

bin ich, der viel schon hinter deinen Fersen her gieng: immer unterwegs, a-

ber ohne Ziel, auch ohne Heim: also dass mir wahrlich wenig zum ewigen 

Juden fehlt, es sei denn, dass ich nicht ewig, und auch nicht Jude bin.“5 Dies 

verweist darauf, dass Ahasver nicht nur „ewig“ und „Jude“ ist, sondern wie 

Nietzsches „Schatten“ seine Bedeutungen sucht und nicht finden kann.6 Für 

die Interpretation von Domins Versen impliziert dieser Zusammenhang eine 

Radikalisierung, denn die Negation von Bedeutung geht noch über die In-

haltslosigkeit hinaus, die an sich durchaus noch etwas bedeuten kann. 

Die ersten beiden Strophen setzen das angeredete Du sowie die Erinne-

rung und das Vergessen in Beziehung zueinander, wobei in der zweiten 

3  Paul Celan: Assisi. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1. A.a.O., S. 108. 

4  Vgl. Alfred Bodenheimer: Wandernde Schatten. A.a.O., S. 17ff. 

5  Friedrich Nietzsche: Der Schatten. In: Also sprach Zarathustra. Ein Buch für 

Alle und Keinen (1883-1885). In: Nietzsche – Werke. Kritische Gesamtausga-

be. Hg. v. G. Colli und M. Montinari. Bd. VI, 1. Berlin 1968. S. 334-337. S. 

335.

6  Vgl. Mona Körte: Die Uneinholbarkeit. A.a.O., S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Strophe nicht mehr explizit, sondern nur noch bildlich von Erinnerung und 

Vergessen die Rede ist. In der letzten Strophe erscheinen beide nur noch als 

Schatten, ebenso wie die Hand des Gegenübers, von dem nur noch die de-

klinierte Form „dir“ (III, 2) auftaucht. Die Hand kann als Repräsentant des 

menschlichen Handelns betrachtet werden. Diese Synekdoche verweist wie 

in Wen es trifft auf das verantwortliche Individuum. Der letzte Vers des Ge-

dichts spricht aus, was von dem „Du“ selbst, das auf die beschriebene Weise 

handelt, übrig bleibt – sein handlungsunfähiger Schatten. Obwohl die 

„Schattenhand“ (III, 3) dem Angeredeten zuzuordnen ist, steht ein unbe-

stimmter Artikel, der die Aussage verallgemeinert und damit ihre Relevanz 

ausdehnt. Dem Gedicht zufolge ist also die Erinnerung konstitutiv für das 

Subjekt und sein Handeln. 

In der Autobiographieforschung wird dies ebenso betont wie die Tatsa-

che, dass für die Erinnerung wiederum die vorangehende Erfahrung ent-

scheidend ist: „Erinnerungen repräsentieren [...] nicht die Realität. Vielmehr 

ist die Realität der Erinnerungen ein ‚nachträglicher‘ Effekt der Versuche 

des Subjekts, das Reale zu (re-)organisieren; eines Subjekts, welches diesem 

Prozess des Durcharbeitens nicht selbstgewiss von außen vorsteht, sondern 

sich erst darin konstituiert.“7

Eine Realität außerhalb der Deutung kann es also nicht geben, Erfah-

rung und Erinnerung bestehen nur nachträglich und subjektiv. Domins Bild 

der Subjektauflösung ist in diesem Sinne nur konsequent, denn ohne die Er-

innerung kann es demzufolge weder ein Subjekt noch eine Realität geben. 

Erinnern verstanden als Vergegenwärtigung ist damit eine kulturelle Leis-

tung der Transformation von Erfahrung. 

Der Stellenwert des Erinnerns innerhalb der jüdischen Religion wurde 

bereits in Kapitel 2 angesprochen: Für die Toten kommt der Erinnerung im 

Judentum eine elementare Bedeutung zu. Sie leben so lange weiter, wie sie 

nicht vergessen werden, und sei es nur ein Mensch, der sich an sie erinnert – 

dann erst sterben sie, werden sie zu Schatten. Das Erinnern ist in der jüdi-

schen Geschichte also eng mit dem Vergessen verknüpft.8 In der hebräi-

schen Bibel wird das Vergessen durchgängig negativ bewertet.9 Und auch in 

der Göttlichen Komödie von Dante besitzen die Insassen des Fegefeuers nur 

dann Aussicht auf Erlösung, wenn sie von den Lebenden nicht vergessen 

werden. Im Unterschied zur griechischen Geschichtsschreibung, die der 

Wissbegierde entsprang und dazu diente, moralische oder politische Er-

kenntnisse bereitzustellen, war der jüdische Glaube der erste, der in der 

7  Almut Finck: Autobiographisches Schreiben nach dem Ende der Autobiogra-

phie. Berlin 1999. S. 80. 

8  Vgl. Psalm 44; Yosef Hayim Yerushalmi: Zachor. A.a.O., S. 17f. 

9  Vgl. Yosef Hayim Yerushalmi: Über das Vergessen. In: Ders.: Ein Feld in A-

natot. Versuche über jüdische Geschichte. Berlin 1993. S. 11-20. S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|281 

menschlichen Geschichte einen tieferen Sinn sah: die Offenbarung des gött-

lichen Willens.10 Erinnerung ist folglich notwendig, doch ist sie nicht auf 

die Geschichtsschreibung angewiesen, sondern kann sich anderer Formen 

wie der mündlichen Rezitation von Dichtung und des Rituals bedienen. Die-

se zielen auf „Evokation und Identifikation“ mit den Vorfahren und „[...] Si-

tuationen, in die man irgendwie existentiell hineingezogen werden konn-

te.“11 Der Bund Gottes mit dem Volk Israel ist nach Augustinus ein Ge-

dächtnisvertrag, der das beiderseitige Erinnern impliziert.12 Ein stilistisches 

Merkmal dieser Texte ist dabei die Verwendung der ersten Person Singular, 

wie sie auch Hilde Domin in den hier analysierten Gedichten neben der ers-

ten Person Plural und der zweiten Person Singular verwendet, welche die-

selbe Funktion erfüllen. Doch bezieht sich Domin eben nicht auf eines der 

im jüdischen Gedenken zentralen historischen Ereignisse wie den Auszug 

aus Ägypten oder die erste oder die zweite Zerstörung des Tempels in Jeru-

salem, sondern auf die nationalsozialistische Politik, die nicht nur für die 

Geschichte der Juden Folgen hatte und über die europäische Erinnerung 

hinaus zentrale Bedeutung besitzt. Im Zusammenhang mit dem Holocaust 

ergibt sich aus der Vorstellung, die Geschichte zeige Gottes Willen, die be-

reits in Kapitel 3 verhandelte Theodizeefrage. 

Das Gedicht ist eine Warnung vor dem Vergessen und eine Mahnung 

zur Erinnerung. Der Singular „Erinnerung“ deutet darauf hin, dass hier nicht 

von einzelnen individuellen Erinnerungen die Rede ist, sondern von Erinne-

rung im Sinne von „Gedächtnis“ und „Gedenken“. Dadurch verschiebt sich 

die Aufmerksamkeit vom angesprochenen erinnernden Subjekt auf das Ob-

jekt der Erinnerung und deren Bedeutung sowie auf das Ausmaß der Gefahr, 

die das Vergessen mit sich bringt: die beschriebene Verwandlung in einen 

Schatten, die Desubjektivierung. 

Das Gedicht erlaubt jedoch nicht nur den Bezug auf den Holocaust, 

sondern auch zum Exil. Helmut Koopmann beschreibt das Verlassen des 

angestammten Raums und seiner Geschichte, die das Individuum geprägt 

haben, als Herausfallen „nicht nur aus seiner, sondern damit aus der Ge-

schichte schlechthin“13. In der Fremde mussten die Exilanten sich integrie-

ren und assimilierieren. Ihre Identität lief damit ebenso Gefahr, verloren zu 

gehen, wie ihre Geschichte, der überwiegend mit Desinteresse begegnet 

wurde. Die Fremde konnte jedoch nicht zur neuen Heimat werden, da sie 

die Geschichte der Exilanten nicht enthielt. Deshalb resignierte Jean Améry: 

10  Yosef Hayim Yerushalmi: Zachor. A.a.O., S. 20. 

11  Yosef Hayim Yerushalmi: Zachor. A.a.O., S. 56. 

12  Vgl. Harald Weinrich: Lethe. A.a.O., S. 36ff. 

13  Helmut Koopmann: Geschichte, Mythos, Gleichnis: Die Antwort des Exils. In: 

Johann Holzner und Wolfgang Wiesmüller (Hg.): Ästhetik der Geschichte. 

Innsbruck 1995. S. 77-98. S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

„Es gibt keine ‚neue Heimat‘. Die Heimat ist das Kindheits- und Jugend-

land. Wer sie verloren hat, bleibt ein Verlorener, und habe er es auch ge-

lernt, in der Fremde nicht mehr wie betrunken umherzutaumeln, sondern mit 

einiger Furchtlosigkeit den Fuß auf den Boden zu setzen.“14

Anderen Exilanten gelang es notgedrungen, ein Gefühl des „ubi bene ibi 

patria“ zu entwickeln. Dennoch trugen die Exilanten ihre Geschichte bei 

sich, und es bestand die Möglichkeit, dass sie ihnen „zu einem portativen 

Vaterland“15 wurde, das sie vor dem Verlust der Identität bewahrte und so-

gar das Bewusstsein für das Eigene schärfte. Dasselbe gilt für Mythen und 

die Literatur, in der das Ich sich selbst begegnen kann, wie Domin es in ih-

ren poetologischen Äußerungen formuliert hat. 

Die in Gefährlicher Löffel gewählte Metaphorik – jemand isst mit einem 

Löffel aus einer Schale – entstammt dem Alltagsbereich. Doch wie in einer 

romantischen Erzählung, beispielsweise Ludwig Tiecks Der blonde Eckbert

(erschienen 1797) oder Joseph von Eichendorffs Das Marmorbild (erschie-

nen 1819), tritt hinter dieser vordergründigen eine bedrohliche Welt hervor, 

und die Umkehr dieser Verwandlung bleibt aus. Dadurch weist das Gedicht 

auf die existentielle Bedeutung der Erinnerung hin, die nicht näher spezifi-

ziert wird. Gefährlicher Löffel könnte sich jedoch auf den Umgang im 

Nachkriegsdeutschland mit Auschwitz beziehen (vgl. Kapitel 2.3 und 2.4): 

Domins Exil war die Folge derselben Politik, deren Kern der Massenmord 

an den Juden bildete. Die Tiefe der Bedeutung der „Verbrechen an der 

Menschheit“ und seiner Folgen wurde unterschätzt und verharmlost. Ein 

Löffel – gefährlich? Das erscheint absurd. Die Metaphorik des Gedichts 

zeigt eindringlich, dass Erinnerung einen notwendigen Teil des Menschseins 

ausmacht und dass Vergessen Leben auslöscht. Im Diskurs um Lyrik nach 

Auschwitz liefert Gefährlicher Löffel zum einen ein eindeutiges Plädoyer 

für die Erinnerung und gegen das Vergessen, wofür jeder einzelne Verant-

wortung trägt, zum anderen eine Stellungnahme für die Berechtigung von 

Literatur, die diese Verantwortung ebenfalls übernimmt. 

Domin nahm das 1954 geschriebene Gedicht in keinen ihrer Gedicht-

bände auf, sondern veröffentlichte es erst 1965 im Almanach des Fischer-

Verlags und schließlich 1987 in ihren Gesammelten Gedichten.16 Winston 

Churchill hatte in seiner Zürcher Rede zum europäischen Einigungsprozess 

am 19. September 1946 für einen „segensreichen Akt des Vergessens“17

plädiert. Möglicherweise bot auch der öffentliche Diskurs in der Bundesre-

14  Jean Améry: Jenseits von Schuld und Sühne (ED München 1966). In: Werke. 

Hg. v. Irene Heidelberger-Leonhard. Stuttgart 2002. S. 7-177. S. 97f. 

15  Helmut Koopmann: Geschichte, Mythos, Gleichnis. A.a.O., S. 81. 

16  Almanach S. Fischer Verlag 77 (1965), S. 108. Vgl. VE, S. 242. 

17  Zit. n. Timothy Garton Ash: Mesomnesie – Plädoyer für ein mittleres Erin-

nern. In: Transit 22 (2002). S. 32-48. S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|283 

publik der fünfziger Jahre noch keinen Platz für eine solche Position. Ge-

fährlicher Löffel ist auch das einzige der zentralen und in diesem Kapitel 

analysierten Gedichte zum Thema Erinnerung und Zeugenschaft, in dem die 

Sprecherposition nicht mit dem Pronomen der ersten Person Plural besetzt 

ist. Dennoch führt Käte Hamburger das Gedicht als Beispiel für den „Le-

bensbezug“18 von Dichtung an und kommt zu dem Schluss, darin sei „harte 

Erfahrung harter Ausdruck geworden, hinter dem Klage aufklingt, obwohl 

oder weil sie nicht laut und nicht Laut wird.“ Der moralische Anspruch auf 

Gerechtigkeit oder zumindest auf Anerkennung der historischen Ungerech-

tigkeit wird nur indirekt artikuliert und bestätigt dadurch die Annahme, dass 

das Unrecht fortgesetzt wird. 

Der Diskurs änderte sich in den sechziger Jahren. Und seit den achtziger 

Jahren werden die Begriffe „Erinnerung“ und „Gedächtnis“ in Politik und 

Wissenschaft verstärkt verhandelt. So unterscheidet Nina Leonhard 2002 in 

ihrer Dissertation begrifflich zwischen „Gedächtnis“ als Fähigkeit bzw. Ge-

samtbestand von Erinnerungen, und „Erinnerung“ als Prozess bzw. be-

stimmte Eindrücke und Erfahrungen. Auf individueller Ebene beziehe sich 

„Gedächtnis“ 

„[...] erstens auf die Leistung des Gehirns, einmal gemachte Wahrnehmungen zu 

einem späteren Zeitpunkt wiederaufleben zu lassen, sowie zweitens auf den Be-

stand an Wahrnehmungen, die bewusst sind oder, zumindest theoretisch, ins Be-

wusstsein gelangen können. Erinnerung dagegen bezeichnet den Vorgang des Be-

wusstwerdens oder das aktive Insbewusstseinheben von vergangenen Wahrneh-

mungen [...].“19

Für die neueren Auseinandersetzungen mit dem Massenmord an den euro-

päischen Juden innerhalb der Gedächtnis- und Erinnerungsforschung bildet 

die Theorie des französischen Soziologen Maurice Halbwachs (1877-1945) 

einen zentralen Bezugspunkt: Halbwachs führte 1925 in Das Gedächtnis 

und seine sozialen Bedingungen20 den Begriff „Gedächtnis“ für den konti-

nuierlichen Rekonstruktionsprozess von Erinnerungen ein und unterschied 

zwischen individuellem und kollektivem Gedächtnis. Demzufolge kann man 

18  Käte Hamburger: Die Logik der Dichtung. 4. Aufl., Stuttgart 1994 (1957). S. 

223. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

19  Nina Leonhard: Politik- und Geschichtsbewusstsein im Wandel. Die politische 

Bedeutung der nationalsozialistischen Vergangenheit im Verlauf von drei Ge-

nerationen in Ost- und Westdeutschland. Münster 2002. S. 34. 

20  Maurice Halbwachs: Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen. Berlin 

1966 (Paris 1925). 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

von „kollektiven Bezugsrahmen des Gedächtnisses“21 sprechen, von sozia-

len Rahmen oder gemeinsamen Vorstellungen zur Gruppendefinition und 

Identitätssicherung. Denn individuelle und kollektive Erinnerungen lassen 

sich nicht scharf trennen, die Bezugsrahmen mischen sich. Persönliche Er-

fahrungen des Einzelnen und das, was ein Kollektiv als sinnstiftende Erzäh-

lung erinnert, können sich überschneiden oder abweichen. Erinnerung kann 

nie neutral sein. Das Gruppengedächtnis korrigiert das Einzelgedächtnis, 

das Gedächtnis besteht also nur in der Aktualisierung. Innerhalb dieses Ge-

dächtnisraums, der kein wertfreier, folgenloser Speicher ist, werden gesell-

schaftliche Grundwerte verhandelt. 

Werden diese Überlegungen zu den Ergebnissen der Analyse von Ge-

fährlicher Löffel in Beziehung gesetzt, dann tritt deren gesellschaftliche Re-

levanz noch deutlicher hervor: Die Erinnerung an die nationalsozialistischen 

Vernichtungspolitik ist notwendig, um bestimmte gesellschaftliche Grund-

werte zu festigen. Indem Gefährlicher Löffel die Erinnerung nicht spezifi-

ziert, schreibt das Gedicht keine Erinnerung vor, sondern lässt abweichende 

persönliche Erfahrungen zu. Es besteht aber auf der Auseinandersetzung mit 

der individuell geformten Erinnerung. Das Vergessen verhindert dagegen 

nicht nur die gesellschaftliche Integration derer, deren Erfahrungen vom 

kollektiven Bezugsrahmen ausgeschlossen werden, sondern es vernichtet 

sogar ihre Identität und ihre Existenz. Entsprechend bezieht das Gedicht im 

Diskurs eine eigene Position. Somit kann Literatur als Medium des kollekti-

ven Gedächtnisses fungieren, da sie nicht bloß dokumentiert, sondern die 

kulturelle Wirklichkeit aktiv beeinflusst.22

Im Gegensatz dazu hatte Martin Walser 1965 in seinem Aufsatz Unser 

Auschwitz bezweifelt, dass es eine angemessene Sprache für das Verbrechen 

geben und es in das kollektive deutsche Gedächtnis aufgenommen werden 

könne.23 Doch spricht dies nicht dagegen, den Versuch des Sprechens zu un-

ternehmen. Zudem ist das Gedächtnis wohl nicht ausschließlich sprachlich 

verfasst, und sprachliche Bilder umgehen diese Schwierigkeit. 

Gedächtnistheoretisch werden kulturelles Gedächtnis und kommunika-

tives Gedächtnis unterschieden, wodurch der gesellschaftliche Umgang mit 

der Vergangenheit bei unterschiedlicher zeitlicher Distanz benennen lässt: 

Während das erste sich auf eine Gesellschaft und institutionalisierte Formen 

21  Harald Welzer/Sabine Moller/Karoline Tschuggnall: „Opa war kein Nazi“. 

Nationalsozialismus und Holocaust im Familiengedächtnis. Frankfurt a.M. 

2002. S. 22. 

22  Vgl. Astrid Erll: Erinnerungshistorische Literaturwissenschaft: Was ist... und 

zu welchem Ende...? In: Ansgar Nünning/Roy Sommer (Hg.): Kulturwissen-

schaftliche Literaturwissenschaft: Disziplinäre Ansätze, theoretische Positio-

nen und transdisziplinäre Perspektiven. Tübingen 2004. S. 115-128. S. 124. 

23  Martin Walser: Unser Auschwitz. In: Kursbuch 1 (1965). S. 189-200. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|285 

bezieht, bezeichnet das zweite das verschiedener sozialer Gruppen.24 Das 

kommunikative Gedächtnis speichert biografische Erfahrungen, das kultu-

relle gründet auf größerer zeitlicher Distanz.25 Der Nationalsozialismus 

wechselt mit dem Fortschreiten der Zeit demzufolge vom kommunikativen 

Gedächtnis ins kulturelle Gedächtnis, ohne dass die von Domin in Gefährli-

cher Löffel betonte Relevanz der Erinnerung ihr zufolge damit abnimmt. 

Doch ihr gesellschaftlicher Status steht zur Disposition und wird im Prozess 

ausgehandelt, in dem auch die mediale Erinnerungsflut eine Gefahr darstel-

len kann. 

Die beschriebene Dynamik des Erinnerungs- wie des Gedächtnisbeg-

riffs bringt allerdings Schwierigkeiten für deren Untersuchung mit sich. So 

verweisen der Historiker Nicolas Berg und seine Mitarbeiter auf die Ge-

schichtlichkeit von Erinnerungen: Gedächtnistheorien definierten das Ge-

dächtnis als kollektiv und kulturell codiert. Erinnerung bedeute dabei den 

individuellen Vorgang des Gedenkens und Erinnerns. „Erinnerung ist Deu-

tung der Vergangenheit. Jede Vergangenheit ist aber zugleich eine Kon-

struktion von Gegenwart. Das Gedächtnis ist daher kein statischer Aufbe-

wahrungsort, sondern eher eine dynamische Konstruktionsarbeit.“26 Dabei 

ist Geschichtsschreibung Teil des kollektiven Gedächtnisses und umge-

kehrt.27 Geschichtswissenschaftliche Deutungen sind folglich selbst histo-

risch.

Gefährlicher Löffel reflektiert diesen Vorgang als Bedrohung. Zwar ar-

tikuliert das Gedicht unterschiedliche Erfahrungen, doch hält es an einer be-

stimmten Substanz der Erinnerung fest, die zum Weiterleben notwendig ist. 

Auch wenn das Gedicht nicht explizit einen Bezug zum nationalsozialisti-

schen Massenmord herstellt, so warnt es doch deutlich vor dem Vergessen 

und seinen tödlichen Folgen für das Individuum, seine Menschlichkeit und 

damit auch für die Gesellschaft. 

24  Siehe dazu Sabine Moller: Vielfache Vergangenheit. Öffentliche Erinnerungs-

kulturen und Familienerinnerungen an die NS-Zeit in Ostdeutschland. Tübin-

gen 2003. S. 23-33. Vgl. Aleida Assmann/Ute Frevert: Geschichtsvergessen-

heit. A.a.O., S. 35f. 

25  Vgl. Jan-Holger Kirsch: Nationaler Mythos oder historische Trauer? Der Streit 

um ein zentrales „Holocaust Mahnmal“ für die Berliner Republik. Köln 2003. 

26  Nicolas Berg u.a.: Shoah. A.a.O., S. 9. Vgl. Lucian Hölscher: Geschichte als 

„Erinnerungskultur“. In: Kristin Platt/Mihran Dabag (Hg.): Generation und 

Gedächtnis. A.a.O., S. 146-168. 

27  Vgl. Nicolas Berg: Der Holocaust. A.a.O., S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

5.2 Die Brüchigkeit  der Erfahrung:  
Es kommen keine nach uns

Domins Gedichte beleuchten verschiedene Aspekte der Frage von Zeugen-

schaft und Erinnern, indem sie unterschiedliche Blickwinkel einnehmen. 

Das Gedicht Es kommen keine nach uns (GG 141-143) wurde 1958 in 

Frankfurt geschrieben.28 Im Gegensatz zu der Position in Gefährlicher Löf-

fel zweifelt das sprechende Ich darin an der Vermittelbarkeit der eigenen 

brüchigen Erfahrung. Diese wird zusätzlich in Frage gestellt durch die Dar-

stellung von Zeit als Raum, die erkennen lässt, dass Gedächtnis und Ge-

schichte im Raum situiert sind. Entsprechend bedeutet das Exil eine weitere 

Abtrennung von der Herkunftsgesellschaft und -kultur. 

Es kommen keine nach uns 

Es kommen keine nach uns, 

die es erzählen werden, 

keine, die was wir 

ungetan ließen, 

in die Hand nehmen und zu Ende tun. 

Wir stehen auf einem Stück Land, 

das schon abgetrennt ist. 

Unsere Schatten fallen 

ins Leere. 

Kein Spiegel ist aufgestellt, 

der unser Bild bewahrt, 

keine Folge von Spiegeln mehr, 

wenn wir gegangen sind. 

Die Bilder 

derer, die vor uns waren 

und die Luft in unserer Lunge sind, 

die mit unserem Munde gelacht, 

die mit unseren Augen geweint haben, 

sie werden Staub 

mit uns. 

So wie wir dahingehn 

sind wenige dahingegangen. 

Es ist gleichgültig 

was wir schreiben oder sagen, 

außer für dich oder für mich. 

28  Vgl. VE, S. 232. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|287 

Nichts was wir tun 

ist eine Saat die nach uns aufgeht. 

Wir sind ganz für den Tag gemacht, 

nur für diesen, den unsern. 

Die kommenden Tage, 

die Tage hinter dem Horizont, 

gehören Menschen die anders sein werden. 

Unser Frühling ist dieser Frühling, 

unser Sommer ist dieser Sommer, 

und unser Herbst dieser Herbst. 

Wenn wir uns umdrehn 

und sehen, daß wir die Letzten sind, 

die Kinder und Kindeskinder derer die waren, 

die Väter und Mütter 

von niemand, 

daß wir am Rande stehn, 

auf einer Scholle fast, 

die bald treiben wird, 

Dann müssen wir 

mehr als die andern 

den Boden unter den Füßen fühlen 

während wir gehen, 

diesen kurzen Boden 

von Morgen zu Abend. 

Wir müssen dünne Sohlen tragen 

oder barfuß gehen. 

was wir berühren, 

mit leichtem Finger berühren, 

mit wachen Fingerspitzen. 

Nichts achtlos. 

Jedes Mal ist das letzte 

oder könnte es sein. 

Wir tun es für alle, die vor uns waren, 

und für alle, die nach uns 

es nicht tun 

oder ganz anders. 

Wir wollen nichts liegen lassen, 

halbgetan,

und die Gläser nicht halbgeleert 

auf unserm Tisch den Gespenstern lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Wir müssen genau sein 

in der Minute des Flügelschlags. 

Unser Gesicht nackt 

ohne den Firnis 

derer, die Zeit haben 

sich zu gewöhnen und zu entwöhnen. 

Wenn um unsre Balkone das Wasser steigt, 

die Spitzen der Bäume 

noch sichtbar unter den Sternen, 

wenn unsre Häuser auf den Bergen, 

in denen noch Licht ist, 

sich bewegen 

und davonfahrn 

als seien es Archen, 

dann müssen wir bereit sein 

– wie einer der aus dem Fenster springt – 

die große Frage zu fragen 

und die große Antwort zu hören. 

Das Gedicht hebt die Einzigartigkeit hervor, die jedes menschliche Leben 

kennzeichnet, insbesondere aber die Erfahrungen von denen, die der Spre-

cher durch seine Rede in der ersten Person Plural vertritt. Es ist zugleich ein 

Appell an diese, sich auf eine bestimmte Weise zu verhalten. Dabei bleibt 

unklar, ob das „Wir“ sich auf zwei oder mehrere Personen bezieht oder zwi-

schen diesen Möglichkeiten wechselt. Der Ausdruck „Wir“ bildet eine Ge-

meinschaft, in diesem Fall eine der gemeinsamen Erinnerung, die dadurch 

die eigene Position innerhalb der Konkurrenz der Erinnerungen stärkt. Die 

Länge des Gedichts unterstreicht den epischen Charakter der Beschreibung 

von Erfahrungen und Erwartungen. 

Der Titel entspricht einem vollständigen Hauptsatz, wodurch seine Aus-

sage den Anschein von Endgültigkeit erhält. Die Alliteration auf „k“ unter-

stützt dies durch den harten Klang. Der erste Vers wiederholt den Titel des 

Gedichts nachdrücklich und bestätigt die Gültigkeit des Satzes. Der folgen-

de Relativsatz formuliert ebenso wie die anschließenden Verse, in denen das 

„keine“ eindringlich wiederholt wird (I, 3) und ein weiterer Relativsatz ex 

negativo Aussagen über das unbestimmte „keine“ (I, 1). Entsprechend ge-

steigert ist die Dringlichkeit des Sprechers, selbst zu „erzählen“ (I, 2), zu 

handeln und das Angefangene zu beenden (I, 4-5). Diese Betonung drückt 

sich auch in dem durch ein Enjambement hervorgehobenen „wir“ (I, 3) aus. 

Was „es“ (I, 2) zu erzählen und zu tun gibt, bleibt jedoch offen. Die auf der 

grammatikalischen Ebene mit dem Parallelismus der Relativsätze vorlie-

gende formale Regelmäßigkeit wird von den Enjambements zerstört. Die 

daraus resultierende Brüchigkeit der Erfahrungen und Erwartungen kenn-

zeichnet auch die folgenden Strophen. Nach den ersten fünf Versen steht ein 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|289 

Punkt, so dass die gesamte erste Strophe aus einem Satz besteht, der Abge-

schlossenheit und einen autonomen Status suggeriert. Die Abgeschlossen-

heit der Strophe steht im Kontrast zu den nicht näher definierten und unbe-

endigten Handlungen und steigert so die Spannung des gesamten Gedichts. 

In allen sieben Strophen tragen die inhaltliche Vagheit sowie die Ungebun-

denheit durch Reime und unregelmäßige Rhythmen dazu bei, dass diese 

Spannung erhalten bleibt und in den letzten beiden Versen des Gedichts 

kulminiert. 

In der zweiten Strophe wird im Bild eines abgegrenzten Gebiets die 

Trennung derer, die der Sprecher zu vertreten vorgibt, ihrer Geschichte und 

Erinnerung von dem übrigen Land konstatiert (II, 1-2). Dies betrifft sowohl 

die lebenden Menschen selbst als auch ihre „Schatten“ (II, 3), die Bilder und 

Vorstellungen von ihnen (II, 5-6) und von ihren Vorfahren (II, 9-10). All 

dies erscheint offenbar als nicht in die übrige Gesellschaft integrierbar. Die 

Kluft zwischen der Gesellschaft und den solchermaßen Isolierten zeigt sich 

darin, dass deren Schatten „ins Leere“ (II, 4) fallen. Nicht einmal die bloßen 

Silhouetten, Effekte der Lichtverhältnisse, finden einen Halt oder Grund. 

Zugleich verweist das Bild des Schattens auf ein mögliches eingeschränktes 

eigenes oder fremdes Daseinsempfinden, das sich mit dem Ausdruck „nur 

noch ein Schatten seiner selbst sein“ begründet. Die Alliteration auf „l“ von 

„Land“ (II, 1) und „Leere“ (II, 4) lässt den Abgrund unendlich erscheinen. 

In dieser sozialen Abgeschiedenheit fehlen auch Spiegel (II, 5), die wenigs-

tens ein flüchtiges Bild zurückwerfen könnten. Doch da ein Spiegel stets nur 

das vor ihm Befindliche wiedergibt, ist die Anforderung, dass er das Bild 

bewahre, eine Illusion. Mit diesem Bild kann sowohl ein äußeres Abbild des 

Ichs als auch ein Erinnerungsbild gemeint sein. Die Vorstellung, dass im 

Spiegel die Bilder aufgehoben seien, dass er die Vergangenheit konserviert 

und dass die vielen Spiegel, in die wir in unserem Leben hineinblicken, die-

ses enthalten, verweist sowohl auf das Bedürfnis nach dem Bewahren der 

eigenen Identität, als auch nach einer Geschichte über den eigenen Tod hin-

aus, in der öffentlichen Erinnerung. 

Doch das Fehlen einer „Folge von Spiegeln“ (II, 7) macht eine Rekon-

struktion der in das „wir“ Eingeschlossenen und die Erfüllung dieses Wun-

sches unmöglich. Von diesem Ende der Erinnerung betroffen sind auch die 

Vorfahren derer, für die der Sprecher spricht, zu erkennen an den physi-

schen Übereinstimmungen (II, 12-13), und ihre Erinnerungen, von und mit 

denen die Nachkommen leben. Die Alliteration auf „l“, die Assonanzen auf 

„u“ und „au“ sowie der Parallelismus sind Stilmittel (II, 11-14), die formal 

zusätzliche Verbundenheit ausdrücken. Mit dem Tod von „uns“ (II, 15) gibt 

es niemanden mehr, der sich an sie erinnert, womit sie nach jüdischem 

Glauben erst endgültig sterben und zu „Staub“ (II, 14-15) werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die dritte Strophe besteht aus vier Sätzen, die durch ihre Vollständigkeit 

und die Übereinstimmung von Versende und Wortgruppe den Eindruck des 

Prosastils stärken. Hier stellt der Sprecher in einem Satz zunächst die Be-

sonderheit des eigenen Lebens und Todes fest (III, 1-2), um dieser Tatsache 

sowie dem von ihm Gesprochenen und Geschriebenen in den folgenden drei 

Versen jedoch jegliche Relevanz abzusprechen. Das wertende Urteil zu Be-

ginn dieses Satzes gewinnt durch den äußerst sparsamen Gebrauch von Ad-

jektiven in dem gesamten Gedicht an Bedeutung: „Es ist gleichgültig“ (III, 

3) – doch mit einer wichtigen Einschränkung, und zwar „außer für dich und 

für mich“ (III, 5). Die Besonderheit scheint also gerade in dieser eigenen 

gesellschaftlichen Irrelevanz zu bestehen. In dieser Strophe tauchen zum 

ersten Mal Personalpronomina im Singular auf, doch lässt sich daraus nicht 

zwingend ableiten, dass das im Vorhergehenden verwendete „wir“ mit die-

sem sprechenden Ich und dem vertraulich angeredeten „du“ identisch ist, 

das „Wir“ kann durchaus noch andere Personen umfassen. Im dritten Satz 

dieser Strophe spricht der Sprecher dem eigenen Handeln in einem Bild aus 

der Landwirtschaft jegliche Bedeutung für die Nachwelt ab (III, 6-7) und 

deutet damit auf die Widernatürlichkeit dieses Zustands hin. Doch gleich im 

nächsten Satz betont der Sprecher die Intentionalität dieser Eigenschaft: 

„Wir sind ganz für den Tag gemacht,/nur für diesen, den unsern.“ (III, 8-9) 

Indem er erneut die eigene Besonderheit herausstreicht, nimmt er das 

Schicksal an, nur eine Gegenwart zu besitzen, keine Zukunft. 

Die vierte Strophe spricht die Zukunft ganz „Menschen die anders sein 

werden“ (IV, 3) zu, ohne dass näher bestimmt wird, inwiefern sie anders 

sein werden als der Sprecher. Das fehlende Komma lässt diese Eigenschaft 

jedoch als zentrale erscheinen, da es den Relativsatz näher an das dazugehö-

rige Substantiv rückt. Die Bildlichkeit des ersten Satzes knüpft an das Bild 

vom abgetrennten Land in der zweiten Strophe (II, 1-2) an: „Die kommen-

den Tage [...]“ (IV, 1) werden als „die Tage hinter dem Horizont“ (IV, 2) 

bezeichnet, die für den Sprecher immer außer Sichtweise bleiben werden. 

Die Bildlichkeit des zweiten Satzes setzt nun die des Naturkreislaufs in der 

dritten Strophe fort, wobei die Hervorhebung der angesprochenen, mit De-

monstrativpronomen versehenen Jahreszeiten durch die Parallelismen ver-

stärkt wird (IV, 4-6). Das Dasein des Sprechers scheint also eine längere 

Zeitspanne als nur einen Tag (III, 9) zu umfassen, doch wird der Winter 

nicht genannt in dieser Aufzählung, vielleicht endet es also vorher, oder a-

ber der Sprecher situiert sich im „Herbst des Lebens“ und blickt zurück auf 

seinen vergangenen Frühling und Sommer – der Winter, und damit der Tod, 

steht also erst noch bevor. 

Die fünfte Strophe besteht aus einem Konditionalsatz mit temporalem 

Aspekt, der sich über acht Verse erstreckt, auf das Bild des abgetrennten 

Landes in der zweiten Strophe zurückgreift und dem Hauptsatz in der sechs-

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|291 

ten Strophe vorangeht. Die formulierte Bedingung ist die der Erkenntnis, 

„daß wir die Letzten sind“ (V, 2), denen niemand mehr folgen wird, „daß 

wir am Rande stehn“ (V, 6), da der Abgrund nahe ist, „fast“ (V, 7) wie auf 

einer kurz vor dem Losbrechen stehenden Eisscholle der Polarmeere, an den 

äußersten Enden der Welt. In dieser surrealen Welt der Wahrnehmung wird 

die Zeit im Raum fassbar, die vorangegangenen Generationen werden sicht-

bar und das Bewusstsein kommt auf, dass „niemand“ (V, 5) mehr dem 

Sprecher nachfolgen wird, dass der letzte Kontakt zu den „andern“ (VI, 2) 

bald abreißen wird (vgl. Kapitel 3.3). 

Die sechste Strophe schließt mit „dann“ an den in der fünften Strophe 

mit „wenn“ eingeleiteten Satz an: Sobald die Bedingung erfüllt ist, müssen 

bestimmte Verhaltensweisen geübt werden. Der Sprecher und die bzw. der, 

die bzw. den er vertritt, „müssen“ (VI, 1) ein bewussteres Leben führen als 

die, die nicht derart ausgeliefert sind (VI, 2), mit höherer Sensibilität und 

Hingabe (VI, 2-3). Denn der „Boden“ (VI, 5), ihr Leben, ist kurz. Die Be-

gegnung mit der Welt müsse „mit leichtem Finger“ (VI, 10) erfolgen, vor-

sichtig und wach (VI, 11): „Nichts achtlos.“ (VI, 12) Denn kein Moment des 

Lebens lässt sich wiederholen, jeder ist einmalig, jede Handlung könnte die 

letzte sein (VI, 23-24). Die Verpflichtung dazu besteht gegenüber allen an-

deren Menschen vorher und nachher, denn andere werden die Handlungen 

anders oder gar nicht ausführen (VI, 25-28). 

„Wir wollen“ (VII, 1), beginnt die letzte Strophe, und der Sprecher for-

muliert im ersten Satz den Vorsatz oder die Aufforderung, das Angefangene 

abzuschließen (VII, 2) und das Leben auszukosten (VII, 3). Die „Minute des 

Flügelschlags“ (VII, 6) bezeichnet wohl den Moment, in dem das Nahen ei-

nes Engels, des Todes, spürbar wird. Diese Interpretation legt auch die Nähe 

zu Walter Benjamins Formulierung nahe, den Juden sei in der Zukunft „[...] 

jede Sekunde die kleine Pforte, durch die der Messias treten konnte.“29 Al-

lerdings verzichtet Domin durch das Bild des Flügelschlags auf den Bezug 

zu einer bestimmten Religion und rückt es dadurch aus seinem transzenden-

ten Kontext. Diese kurze Zeitspanne im Leben erfordert besondere Genau-

igkeit (VII, 5) – sowohl bei der Beschreibung der vorliegenden Situation, 

wie sie in den folgenden Versen geliefert und wie sie dadurch möglicher-

weise an nachfolgende Generationen weitergegeben wird, als auch bei dem 

Gespräch, das am Ende des Gedichts erwähnt wird (VII, 21-22). 

Das „Gesicht“ (VII, 7) ist ein Körperteil, das die Gefühle des Besitzers 

besonders deutlich zu erkennen gibt, „nackt“ (VII, 7) zeigen sich diese un-

verstellt, zum An- und Ablegen von Gewohnheiten fehlte die „Zeit“ (VII, 

9). Der letzte Satz des Gedichts enthält erneut eine „wenn-dann“-

29  Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte. In: Ders.: Gesammelte 

Schriften. Bd. I, 2. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frank-

furt a.M. 1974. S. 691-704. S. 704. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Konstruktion, die in Bildern aus dem Bereich des Wohnens die eigene 

Fremdheit und Getriebenheit in der Welt, den fehlenden Ort eines festen 

Zuhause beschreibt (VII, 11-18): Wenn Gefahr droht, aber das Licht der 

Hoffnung noch leuchtet (VII, 13 und 15), dann muss die Möglichkeit zur 

Reflexion genutzt werden wie eine letzte Chance zum selbstbestimmten, 

wenn auch verzweifelten Handeln (VII, 20): Wie „die große Frage“ (VII, 

21) lautet und wer „die große Antwort“ (VII, 22) gibt, bleibt offen. Es kann 

die Frage nach Gott und die Bejahung oder Verneinung durch den Tod sein, 

die Frage nach dem Sinn des Lebens oder seiner Bewertung durch einen 

Schöpfer oder die Frage danach, ob der Tod das Ende des Lebens ist oder ob 

danach noch etwas kommt. Wie in der Auseinandersetzung mit der „Schuld-

frage“ spielt hierbei ein metaphysischer Aspekt eine Rolle, der die gesell-

schaftliche Verantwortlichkeit zurücktreten lässt. Die Besonderheit der ei-

genen Erfahrungen verhindert deren Kommunizierbarkeit und ersetzt diese 

durch Selbstreflexion. 

Es kommen keine nach uns erschien erstmals 1959 im Merkur.30 Dass 

Domin das Gedicht früh veröffentlichte, lässt darauf schließen, dass sie die 

Aufnahme von Texten, welche die Einmaligkeit der Erfahrungen betonen 

und sie als etwas darstellen, das vorrangig individuell reflektiert werden 

müsse, positiv einschätzte. Dafür spricht darüber hinaus die Erkenntnis von 

Horst-Alfred Heinrich, das soziale Gedächtnis spiele nur eine indirekte Rol-

le als Stütze nationaler Identität und das bewusste Erinnern an Auschwitz 

störe diese eher. Deswegen erfolge das Gedenken „[...] abgetrennt vom 

Selbstbezug auf die deutsche Nation, die als diskreditiert erscheint.“31

Wie bereits am Ende des vorherigen Kapitels dargestellt, ist Erinnerung 

ein komplexer und unendlicher Prozess. In ihrem 1999 veröffentlichten 

Band zum Verhältnis von Geschichte und Gedächtnis geht Aleida Assmann 

davon aus, „[...] daß sich Erinnerungsprozesse im Spannungsfeld zwischen 

subjektiver Erfahrung, wissenschaftlich objektivierter Geschichte und kultu-

reller Kommemoration bewegen.“32 Jedes Individuum sei mit seinen „[...] 

biographischen Erinnerungen in unterschiedliche Gedächtnishorizonte ein-

gespannt, die immer weitere Kreise ziehen: das Gedächtnis der Familie, der 

Generation, der Gesellschaft, der Kultur.“ Auch wenn Domin nicht mit die-

sen Kategorien arbeitet, so lässt sich an ihrem Werk doch das Bewusstsein 

für die Verflochtenheit von Gedächtnis und Geschichte ablesen: Indem Es 

kommen keine nach uns die Brüchigkeit und Inkommunikabilität der beson-

30  Vgl. VE, S. 232. 

31  Horst-Alfred Heinrich: Die kollektiven Erinnerungen an die Shoah als Störfak-

tor nationaler Identität. In: Wolfgang Bergem (Hg.): Die NS-Diktatur im deut-

schen Erinnerungsdiskurs. Opladen 2003. S. 59-79. S. 76. 

32  Aleida Assmann/Ute Frevert: Geschichtsvergessenheit. A.a.O., S. 35f. Vgl. 

das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|293 

deren Erfahrung beschreibt, weist das Gedicht darauf hin, dass diese Erfah-

rung damit vom gesellschaftlichen Gedächtnishorizont und der kulturellen 

„Geschichte“ ausgeschlossen wird – und stellt sich gleichzeitig selbst dage-

gen.

Gleich in den Anfangsversen hebt Domin die Bedeutung hervor, die das 

Erzählen von Zeitzeugen besitzt. Nur sie können von der Erfahrung ihrer 

Zeit aus eigener Anschauung berichten und diese für die Überlieferung be-

wahren. Damit spricht Es kommen keine nach uns einen Aspekt des Diskur-

ses um Lyrik nach Auschwitz an, den auch das Gedicht Die Letzten33 von 

Hans Sahl betont, das 1976 in dem Gedichtband Wir sind die Letzten er-

schien: „Wir sind die Letzten./Fragt uns aus./Wir sind zuständig.“ (I, 1-3) 

Während bei Sahl daraus jedoch die direkte Aufforderung zum Gespräch 

folgt, bleiben Domins Verse unbestimmt. Der Sprecher verwendet die erste 

Person Plural und richtet sich nicht an die Nachgeborenen, sondern an seine 

Zeitgenossen, mit denen es die Erfahrung teilt. Sie bleiben dadurch in die 

Gegenwart einbezogen und verantwortlich, nicht nur durch Sprechen, son-

dern auch durch Handeln. 

Domin problematisiert dabei die „Sprache als Medium der Erinnerung 

und Vergegenwärtigung“34. Das lässt sich auch für die Gruppe 47 und ihr 

Umfeld zunehmend feststellen, auch wenn sie beim Verhandeln des Themas 

„Auschwitz“ nicht auf einen Nenner zu bringen ist, da die Ansätze der Ver-

anstaltungsteilnehmer zu unterschiedlich waren. Im erinnernden Erzählen 

sehen die Mitglieder der Gruppe 47 eine Möglichkeit, Erfahrenes erneut er-

fahrbar zu machen, statt es zu objektivieren. Objektivation, die durch ihren 

Umgang mit der Geschichte die Teilnahme verhindere, sei die Vorausset-

zung dafür, die Erfahrungen zu bewältigen und zu vergessen. Im geschicht-

lichen Denken von Literatur dagegen realisiere sich ihr ethischer An-

spruch.35 Dabei geht es also nicht um eine Erfahrbarkeit des Holocaust im 

Sinne von Nachahmung, das wäre eine Anmaßung. Sondern es geht um eine 

Einbeziehung von Auschwitz in das eigene Denken, die immer neu zu voll-

ziehen und damit unabschließbar sei. Die Möglichkeit einer angemessenen 

Form des Umgangs mit der Shoah besteht nicht, da jede Generation sie im-

mer wieder neu suchen muss.36 Das gilt auch für jeden Einzelnen und ent-

spricht der Forderung von Domins Gedicht Es kommen keine nach uns.

33  Hans Sahl: Die Letzten. In: Wir sind die Letzten. Gedichte. 2., durchges. Aufl. 

Heidelberg 1986. S. 13. 

34  Edgar Platen: Perspektiven literarischer Ethik. Erinnern und Erfinden in der 

Literatur der Bundesrepublik. Tübingen/Basel 2001. S. 52.  

35  Vgl. Edgar Platen: Perspektiven literarischer Ethik. A.a.O., S. 61. 

36  Vgl. Edgar Platen: Perspektiven literarischer Ethik. A.a.O., S. 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

5.3 Das Scheitern der Zeugen:  
Nur Zeugen, Von uns

In dem Gedicht Nur Zeugen (GG 201) radikalisiert sich das Gefühl der sozi-

alen Ohnmacht und Isolation. Über die Unmöglichkeit der Kommunikation 

von Erfahrungen hinaus erklärt es jegliches Handeln für folgenlos und sieht 

in der Trauer die einzig mögliche Reaktion, während der Titel durch die 

Verwendung des juristischen Begriffs „Zeugen“ an der Vorstellung von 

sinnvollem Handeln, das im Sprechen besteht, und anzustrebender Gerech-

tigkeit festhält. 

Nur Zeugen 

Diese entblätternde Blume, 

Sehnsucht,

ins Zeitlose 

so langsam fallend. 

Der Schmerz 

mit der durchschnittenen Nabelschnur, 

gestern noch heilbar, 

heute schon weit 

im Niewieder. 

Nichts können wir ändern, 

nur zusehn, 

über dem unbegreiflichen 

Vermögen weh zu tun 

die Tränen mischend. 

Der Sprecher des Gedichts verwendet die Pluralform „wir“ (III, 1) und ver-

steht sich entweder als Repräsentant einer Gruppe, die Zeugen waren, oder 

bildet mit den Leserinnen und Lesern diese Gruppe, deren Mitglieder als 

„Zeugen“ ihre Beobachtungen in Worte fassen. Das Gedicht besteht aus drei 

Strophen, an deren Ende jeweils ein sie als Einheit kennzeichnender Punkt 

steht, der für jede Strophe den Status einer wahren und womöglich allge-

meingültigen Aussage suggeriert. Die erste Strophe spricht von der „Sehn-

sucht“ (I, 2), die zweite vom Schmerz (II, 1), und die dritte von der Ohn-

macht gegenüber „dem unbegreiflichen/Vermögen weh zu tun“ (III, 3-4). 

Die erste Strophe besteht aus vier Versen, die zweite und dritte Strophe be-

stehen aus jeweils fünf Versen, und die Zahl der Wörter steigt von Strophe 

zu Strophe (I 9 Wörter; II 14 Wörter; III 15 Wörter) – dies bildet die wach-

sende Verzweiflung des Sprechers ab. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|295 

Der erste Vers des Gedichts ist eine Metapher für den zweiten Vers, der 

nur aus dem Wort „Sehnsucht“ besteht. Die Assonanz auf „u“ verbindet die 

Worte „Blume“ (I, 1) und „Sehnsucht“ (I, 2). Dem Satz fehlt das Prädikat, 

so dass die Irrealität des Bildes für das Abstraktum, ein Gefühl, zunimmt. 

Das Gerundium lässt eine reflexive und eine aktive Lesart zu: „Diese ent-

blätternde Blume“ (I, 1) ist noch nicht „ohne Blätter“. Sondern sie ist ent-

weder noch dabei, Blätter zu verlieren, die Sehnsucht nimmt also langsam 

ab, löst sich mit der Zeit auf. Oder sie „entblättert“ aktiv den Menschen, der 

Sehnsucht verspürt, beraubt ihn seines Schutzes, macht ihn nackt und hilf-

los. Die Sehnsucht, etwas Zartes, Schönes, ist der Bewegung ausgeliefert, 

wobei das Fallen hier nicht mit der Vergänglichkeit in eins gesetzt werden 

kann, da es sich „ins Zeitlose“ (I, 3) vollzieht, wobei jedoch paradoxerweise 

die Geschwindigkeit messbar bleibt. Die Sehnsucht vergeht nicht, sie wird 

ewig, „so langsam“ (I, 4) entfernt sie sich aus der Zeit und ist doch noch an 

sie gebunden. Die Enjambements sind durch Assonanzen auf „o“ und „a“ 

verknüpft (I, 3-5), sie verlangsamen den Rhythmus der Strophe und damit 

auch den Fall der Sehnsucht zusätzlich. 

Die zweite Strophe macht einen Unterschied zwischen „gestern“ (II, 3) 

und „heute“ (II, 4) auf: Der Schmerz kann wie die Sehnsucht ein seelisches 

Gefühl oder eine konkrete physische Erfahrung sein, in jedem Fall stellt er 

ihr gegenüber eine Intensitätssteigerung des Unangenehmen dar. Der zweite 

Vers evoziert das Bild eines Neugeborenen, das gerade von der physischen 

Verbindung mit der Mutter getrennt wurde. Doch betont die Alliteration auf 

„sch“ (II, 2), die klanglich zudem einen Bezug zum „Schmerz“ (II, 1) her-

stellt, beinahe onomatopoetisch den gewaltsamen Aspekt des Vorgangs. Der 

Schmerz hat sich verselbstständigt, er existiert auch ohne seine Ursache. In 

der Vergangenheit hätte er sich durch Taten heilen lassen, in der Gegenwart 

ist er bereits in der Zukunft, im „Niewieder“ (II, 5) angesiedelt und steht wie 

die Sehnsucht außerhalb der Zeit. Das „Niewieder“, das möglicherweise Kä-

the Kollwitz’ Plakat mit dem Buchenwald-Schwur „Nie wieder Krieg!“ auf-

ruft, wird entlarvt als ein „immer“, das lediglich verdrängt und weggescho-

ben wird. Die zweite Strophe verweist damit auf die Zeit bzw. Zeitlosigkeit 

der sich wiederholenden gewaltsamen menschlichen Geschichte. 

In der dritten Strophe tritt das sprechende „wir“ erstmals explizit auf 

und kennzeichnet sie als subjektives Empfinden, so dass dieser Strophe we-

niger Allgemeingültigkeit zukommt als den ersten beiden. Der Sprecher 

greift die Verneinung der vorhergehenden Strophe gleich im ersten Vers 

semantisch sowie klanglich durch die Alliteration auf „n“ und die Assonanz 

auf „i“ auf (II, 5) und resigniert. Affirmativ und fatalistisch konstatiert er: 

„Nichts können wir ändern,/nur zusehn“ (III, 1-2) und zusammen weinen 

(III, 5). Die Inversion (III, 1) und die Elision des „e“ (III, 2) betonen zusätz-

lich den reduzierten Handlungsraum. Und in dieser gemeinsamen Trauer 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

über das Leid, dessen Verursacher ungenannt bleiben, so dass es als Schick-

sal erscheint, besteht das Schicksal derer, die „Nur Zeugen“ sein können – 

und müssen. Während die ersten beiden Strophen, die im Unterschied zur 

letzten Strophe aus nur unvollständigen Sätzen bestehen, offen lassen, wor-

auf sich die Sehnsucht richtet und woher der Schmerz rührt, nennt die dritte 

Strophe den Grund der Tränen in der letzten und des selbstständig geworde-

nen und zeitlosen Schmerzes in der zweiten Strophe. Er liegt im Gefühl der 

eigenen Ohnmacht, der Hilflosigkeit gegenüber der menschlichen Brutalität, 

„dem unbegreiflichen/Vermögen“ (III, 4-5), andere zu verletzen. Das En-

jambement stärkt die Denunziation dieser Eigenschaft als irrational. Eine 

Auffassung, die dem Subjekt jegliche Handlungsfähigkeit abspricht, gefähr-

det das Individuum selbst, denn sie degradiert es zum Objekt. Die verge-

hende Sehnsucht der ersten Strophe erscheint rückwirkend als Sehnsucht 

nach dem Erhalt der zu einem früheren Zeitpunkt bestehenden Ganzheit, als 

vergehende Hoffnung auf ein menschliches Zusammenleben ohne physische 

oder psychische Gewalt. 

Das Gedicht richtet den Blick sowohl auf die Fremdheit und Distanz der 

eigenen Erfahrung als auch auf die Rolle der Zeitgenossen als Beobachter 

von Handlungen und Ereignissen. Damit vermischt sich die private mit der 

gesellschaftlichen Perspektive. Der in diesem Gedicht thematisierte 

Schmerz und die Verletzungen können aus engen zwischenmenschlichen 

Beziehungen stammen, doch der Titel legt einen gewissen Grad an Öffent-

lichkeit nahe: Um ihre Funktion zu erfüllen, müssen Zeugen nicht nur präzi-

se beobachten, sondern auch aussagen. Die abschwächende Partikel „nur“ 

im Titel, mit der das Gedicht einsetzt, kann entweder als resignative Abwer-

tung oder als Auszeichnung aufgefasst werden. Im ersten Fall, wie ihn die 

dritte Strophe nahe legt (III, 2), bestätigte dies die hilflose und trauernde 

Haltung des Sprechers. Fasst man das „nur“ jedoch als Hervorhebung auf, 

so wird der Titel zu einem Aufruf zu Zeugenschaft, die sich nicht im Beob-

achterstatus erschöpft, sondern in den Versen als Aussage manifestiert. 

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz steht zur Disposition, inwieweit 

die Anteilnahme am Leid der Opfer in Texten eine Anmaßung ist. George 

Tabori argumentiert ähnlich wie Adorno gegen einen Versuch der Einfüh-

lung in das Leid von Auschwitz, wenn er auch vordergründig dem populä-

ren Zitat zu widersprechen scheint: „Was nach Auschwitz unmöglich ge-

worden ist, das ist weniger das Gedicht als vielmehr Sentimentalität oder 

auch Pietät. Es wäre eine Beleidigung der Toten, etwa um Sympathie für ih-

re Leiden zu werben oder die zermalmende Wucht ihrer totalen Ausgesetzt-

heit zu bejammern. Das Ereignis ist jenseits aller Tränen [...].“37

37  George Tabori: Unterammergau oder die guten Deutschen. Frankfurt a.M. 

1981. S. 17f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|297 

Tabori wendet sich gegen eine Haltung, die sich mit der Trauer zufrie-

den gibt. Domins Gedicht „Nur Zeugen“ steht für eine andere Facette, die 

sich in ihrem Werk als Beitrag zum Diskurs um Lyrik nach Auschwitz fin-

den lässt. Zu den Gefühlen, die damit verbunden sind, gehören demnach 

auch Hilflosigkeit und Resignation. Insgesamt überwiegt in ihren Gedichten 

aber der zukunftsgerichtete Anspruch, wie durch die bisherigen Interpretati-

onen nachgewiesen werden konnte. 

Jean-François Lyotard stellt einen weiteren Aspekt der Schwierigkeit, 

über den Massenmord zu sprechen, heraus, indem er nach der individuellen 

Legitimität von Zeugenschaft fragt: Wer kann das vermeintlich Allgemein-

gültige eines Geschehens erzählen, wenn die Allgemeingültigkeit impliziert, 

dass niemand überlebt? „Die meisten kamen damals ums Leben, die Über-

lebenden sprechen selten darüber. Wenn sie sprechen, so bezieht sich ihr 

Augenzeugenbericht nur auf einen winzigen Bruchteil dieser Situation.“38

Giorgio Agamben nennt dies „die Lücke im Zeugnis“39 und bezieht sich auf 

den sogenannten „Muselmann“ – so lautete die Bezeichnung für einen La-

gerhäftling, der die Hoffnung auf das Überleben verloren hatte –, wenn er 

sagt: „Das Unbezeugbare hat einen Namen.“ Den Überlebenden blieb die 

„letzte Erfahrung“, der Tod, erspart. Erfahrungen von Situationen sind nach 

Lyotard immer partikular, so dass auch die Zeugenaussagen nur einzelne Er-

fahrungen wiedergeben könnten. Hinzu komme, dass die Überlebenden sel-

ten sprechen, also selbst von diesen Bruchstücken nur Teile überliefert sei-

en.

Domin schrieb Nur Zeugen 1960 in Madrid, rund ein Jahr vor ihrer Re-

migration, und nahm es 1962 in ihren zweiten Gedichtband Die Rückkehr 

der Schiffe auf.40 Wie Es kommen keine nach uns formuliert es seine Kritik 

am Umgang mit der Geschichte lediglich ex negativo und verlangt dadurch 

eine sehr viel genauere Betrachtung als sie im umgekehrten Fall erforderlich 

wäre. Lediglich der Titel stellt die Bedeutung der Zeugenschaft direkt her-

aus. Das Gedicht trauert über das „Vermögen weh zu tun“ (III, 4), es klagt 

keine konkreten Täter an und fordert auch nicht nachdrücklich eine enga-

gierte Zeugenschaft ein, sondern weist auf die Fortsetzung des Unbeteiligt-

seins hin und regt die Reflexion über dieses Thema an. Dies entspricht Do-

mins Auffassung von ihrer Aufgabe als Dichterin, die sie 1968 formuliert 

hat, sie möchte, „[...] dass der Lyriker, der den Menschen hinführt zu sich 

selbst, ihn nicht etwa wegführt in ein Abseits, sondern hin zu seiner ihm 

38  Jean-François Lyotard: Der Widerstreit. A.a.O., S. 17. 

39  Giorgio Agamben: Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge 

(Homo sacer III). Frankfurt a.M. 2003 (Turin 1998). S. 36. Vgl. die beiden 

folgenden Zitate ebd. 

40  Vgl. VE, S. 234. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

aufgegebenen Wirklichkeit, dass er ihn hellhöriger macht für die Zeit, in der 

er lebt.“41

Doch erst die Leserinnen und Leser verleihen dem Text seine aktuelle 

spezifische Bedeutung. Domins aufklärerisch-engagierte Haltung schlägt 

sich in Nur Zeugen gerade in der Zurücknahme dieser Position nieder. Im 

Diskurs um Lyrik nach Auschwitz verweist das Gedicht auf die absolute 

Hilflosigkeit gegenüber dem unabänderlich Vergangenen und auf die Un-

heilbarkeit des Schmerzes, die ein Resultat der zur rechten Zeit versäumten 

Auseinandersetzung damit ist. Zudem wendet es sich gegen eine Haltung 

des Desinteresses an der Geschichte und der Verharmlosung, die Auschwitz 

für „nie wieder“ möglich erklärt, indem es diese Haltung zur Disposition 

stellt. Dies ist ein Anliegen, das im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz von 

Anfang an – bereits bei Adorno – gegenwärtig ist. 

Ruth Klüger hat im Hinblick auf die Ich-Erzähler in Prosatexten zum 

Holocaust die Frage gestellt, „[...] wie man mit dem Dabeigewesensein um-

geht und was dieses ich, das man war oder jetzt ist, zum Zeugen macht. Und 

was wäre der Zweck einer Zeugenaussage, wenn nicht der, nach Ursachen 

und Erklärungen zu forschen?“42 Es ließe sich ergänzend fragen: Und was 

wäre der Zweck des Wissens um Ursachen und Erklärungen, wenn nicht 

der, einen angemessenen Umgang damit zu finden. und eine Wiederholung 

der Katastrophe zu verhindern? Ein solcher Umgang könnte etwa darin be-

stehen, die Zwangsarbeiter wenigstens symbolisch, also finanziell zu „ent-

schädigen“, wenn auch eine „Wiedergutmachung“ unmöglich ist. 

Das Gedicht Von uns (GG 241) setzt sich mit der Verantwortung aus-

einander, die die Zeitzeugen des Nationalsozialismus tragen. Im Unter-

schied zu Nur Zeugen thematisiert es nicht nur die beobachtete Gegenwart 

und ihre Erfahrungen, sondern darüber hinaus den zukünftigen Umgang der 

Nachfahren mit den Überlieferungen dieser dann Geschichte gewordenen 

Zeit.

Von uns 

Man wird in späteren Zeiten von uns lesen. 

Nie wollte ich in späteren Zeiten 

das Mitleid der Schulkinder erwecken. 

Nie auf diese Art 

in einem Schulheft stehn. 

41  Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 20. 

42  Ruth Klüger: Zeugensprache. A.a.O., S. 173-181. S. 179f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|299 

Wir, verurteilt 

zu wissen 

und nicht zu handeln. 

Unser Staub 

wird nie mehr Erde. 

Der Sprecher verwendet bereits im Titel die erste Person Plural des Perso-

nalpronomens, zählt sich also zu einer Gruppe, die jedoch zunächst nicht 

näher definiert wird. Der Titel ist in doppelter Hinsicht lesbar: Zum einen 

könnte er wie eine Herkunfts- oder Autorschaftsmarkierung für das Gedicht 

interpretiert werden. Zum anderen stellt er die Gruppe bereits in der Objekt-

form vor, nicht etwa als Subjekt einer Handlung. So wird der Titel dann 

auch im ersten Vers wiederholt (I, 1), während das unpersönliche Personal-

pronomen „man“ (I, 1), das kein Individuum, sondern ein Massenkollektiv 

bezeichnet, die Subjektposition einnimmt. 

Das Gedicht besteht aus vier Strophen, von denen die erste nur einen 

Vers enthält. Dieser erhält dadurch besonderen Nachdruck. Zudem bildet er 

einen vollständigen Satz, der mit einem Punkt endet. Strophen- und Satzen-

de decken sich also und unterstreichen die Bedeutung der Aussage zusätz-

lich. Das Futur erscheint nicht als Ausdruck einer Möglichkeit oder Vermu-

tung, sondern als sichere Voraussage: Das sprechende Ich wirft einen dis-

tanzierten Blick auf diese Gruppe und prognostiziert ihr „in späteren Zeiten“ 

(I, 1) Prominenz in den schriftlichen Berichten über die Vergangenheit. 

Die zweite Strophe teilt sich in zwei Sätze aus jeweils zwei Versen, die 

dritte und vierte Strophe bilden je einen Satz, der jedoch durch die Enjam-

bements abgehackt und stockend klingt. Dies deckt sich mit dem Inhalt, 

denn während die erste Strophe noch wertfrei erscheint, enthalten die übri-

gen Strophen negative Feststellungen über das „Wir“ (III,1). In ihnen bildet 

die abnehmende Verszahl (II, 4; III, 3; IV, 2) die Verringerung der Position 

des Sprechers ab: Während er in der zweiten Strophe einen Wunsch artiku-

liert, den er in der Vergangenheit hatte, ist er in der dritten Strophe in der 

Gegenwart erstarrt zu Passivität, die sich in der vierten Strophe zu einer Ab-

sage an die Zukunft steigert. Die Reduktion der Verszahl lässt sich darüber 

hinaus auch als Verweis auf die Auflösung des Sprechersubjekts deuten, die 

das Gedicht in der letzten Strophe entwickelt. 

In der zweiten Strophe verwendet das sprechende Ich den Singular der 

ersten Person, um die ganz persönliche eigene Position zu beschreiben, die 

es in der Vergangenheit bezogen hat. Durch die Verwendung des Präteri-

tums (II, 1-2), entsteht ein Bruch gegenüber dem in der ersten Strophe ver-

wendeten Futur. Durch die Wiederholung der temporalen Bestimmung „in 

späteren Zeiten“ (II, 1) tritt der Kontrast zwischen den Tempora noch deut-

licher hervor. In der Formulierung „Zeiten“ klingen die bereits zitierten 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Verse Brechts an „Was sind das für Zeiten [...]“43 an. Dadurch wird das 

Grauen des „Dritten Reichs“ auf die Gegenwart des Sprechers projiziert. 

Das sprechende Ich verrät nichts über die eigene Haltung zu dieser Gegen-

wart und den Grund für „das Mitleid der Schulkinder“ (II, 2), das es jetzt 

erhält. Dass es nie „auf diese Art/in einem Schulheft stehn“ (II, 3-4) wollte, 

offenbart lediglich die Abneigung gegen die Reproduktion bestimmter in 

der Schule gelehrter historischer Fakten. Beide Sätze der Strophe beginnen 

mit „nie“ (II, 1/3), und diese Anapher verleiht der Beteuerung Nachdruck. 

Erst in der dritten Strophe erscheinen nähere Angaben zu dem spre-

chenden „Wir“ (III, 1). Auf das Personalpronomen der ersten Person Plural 

in der Subjektfunktion folgt in einer Apposition eine Adjektivgruppe. Zwar 

steht ein Punkt am Ende der Strophe, doch fehlt das Prädikat. Diese Ellipse 

lässt die spröden Verse selber wie eine Verurteilung klingen. Darüber hin-

aus folgt aus dem Fehlen einer temporalen Markierung, die mit dem Prädi-

kat automatisch gegeben wäre, dass offen bleibt, ob die in der Apposition 

gelieferte Information für die Vergangenheit, die Gegenwart, die Zukunft 

oder generell Gültigkeit beansprucht. Die Härte der Verurteilung, also des 

Schuldspruchs, schafft eine paradoxe Situation: Das Wissen lässt ein Han-

deln notwendig erscheinen und verbietet es zugleich. Dieses Dilemma stellt 

offenbar die Ursache für das Mitleid der Schulkinder dar. Also muss das 

Wissen eines um geschehendes oder geschehenes Unrecht von großem 

Ausmaß sein. Die Verse lassen offen, welche Umstände das Eingreifen ver-

hindern und wessen Urteil die hilflose Zuschauerposition, die eigene 

Schwäche begründet. Das Gedicht setzt sich an dieser Stelle dem Verdacht 

aus, mit seiner Andeutung auf eine metaphysische Macht einen Rechtferti-

gungsversuch zu unternehmen. 

Darüber hinaus stellt sich die Frage, für wen das sprechende Ich zu re-

den vorgibt. Nur wenn man das sprechende Ich mit der Autorin gleichsetzt, 

erhält man Eindeutigkeit, dann steht das „wir“ für die Gruppe der Exilanten. 

Doch ist dies eben nur eine mögliche Lesart, daneben könnte es auch für die 

Verfolgten, die Exilanten, das Ausland oder die deutschen Mitläufer stehen. 

Letzteren gilt „das Mitleid der Schulkinder“ sicher nur in begrenztem Maße, 

doch nehmen in der deutschen Öffentlichkeit mit zunehmendem zeitlichen 

Abstand zum Kriegsende die Stimmen zu, die das vermeintliche „Tabu“ 

brechen, von den Deutschen als Opfer – der alliierten Bombenangriffe, der 

Gewaltexzesse der russischen Armee – zu sprechen. Dabei verschweigen sie 

jedoch zumeist den historischen Zusammenhang. 

Das „wir“ könnte aber auch für alle heutigen Zeitgenossen stehen, denn 

„wir“ wissen um das Unrecht an anderen Orten der Welt und schauen taten-

los zu – ob dem Genozid in Ruanda in den neunziger Jahren oder im Sudan 

43  Vgl. Kapitel 1.1. Domin zitiert diese Verse zudem in GAF, S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|301 

im Jahr 2004. Die Verse besitzen also durchaus einen moralischen Impetus. 

Die Uneindeutigkeit des Personalpronomens ermöglicht eine breite Ausei-

nandersetzung mit der Frage nach der Schuld durch tatenloses Zusehen. Das 

Gedicht ist damit jedoch noch kein Plädoyer für militärische Interventionen. 

Michael Schwab-Trapp konstatiert, dass die deutsche „Basiserzählung“44

gewechselt habe, so dass in der Außenpolitik nicht mehr das Gebot „Nie 

wieder Krieg!“ gelte, sondern „Nie wieder Auschwitz!“ Domins Verse lie-

fern keinerlei Gebot, sondern enthalten sich der Ideologisierung. Durch ihre 

Mehrdeutigkeit entgehen sie der Gefahr, „dass dem Holocaust eine nicht 

mehr hinterfragbare Signifikanz für das politische Handeln der Gegenwart 

und Zukunft verliehen wird“45, ohne dass sie seine Relevanz bestreiten. 

Diese Uneindeutigkeit entspricht keiner Entschuldigung des Zusehens, 

wie die letzte Strophe deutlich macht: Aus dem „Staub“ (IV, 1), der nach 

dem Tod „von uns“ übrig bleiben wird, wird kein neues Leben hervorgehen, 

er wird „nie mehr“ (IV, 2) fruchtbar werden. Das heißt nicht, dass diese 

Haltung aussterben wird, sondern dass dieses Verhalten keines ist, das 

nachahmenswert ist. „Unser Staub“ (IV, 2) ist nicht mehr Teil des Kreis-

laufs des Lebens, er „wird nie mehr Erde“ (IV, 2), denn diese Haltung 

brachte kein Leben, sondern den Tod. Durch die Wiederholung des „nie“, 

das in der zweiten Strophe bereits zweimal aufgetaucht ist, tritt das Schei-

tern dieses Wunsches in der letzte Strophe um so deutlicher hervor. Die 

Wiederholung des Personalpronomens in der ersten Person Plural legt eine 

Differenz zu – nicht genannten – anderen Menschen nahe, die als Warnung 

vor dem abschreckenden Beispiel interpretierbar ist. Das Gedicht bildete 

damit eine Selbstanklage sowie eine Mahnung für die Lebenden. Aus dieser 

Perspektive erscheint der Titel wie ein Hinweis darauf, dass „von uns“ nur 

dieses Gedicht bleibt. 

Die häufige Verwendung des Begriffs „Staub“ in der deutsch-jüdischen 

Literatur, beispielsweise in der Lyrik von Nelly Sachs, spricht für eine wei-

tere mögliche Lesart: das „wir“ als Bezeichnung für die jüdischen Opfer 

bzw. die Überlebenden, die sich mit ihrem Volk solidarisieren – und sei es 

aus einem areligiösen Verständnis von „Schicksalsgemeinschaft“ heraus. 

Dies deckt sich auch mit der Verwendung des Staubmotivs in „Es kommen 

keine nach uns“. Der Staub, den die Verbrennungsöfen in die Luft bliesen, 

verweht und löst sich auf. Es ist ein anonymer Massentod gewesen, der den 

44  Michael Schwab-Trapp: Der Nationalsozialismus im öffentlichen Diskurs über 

militärische Gewalt. Überlegungen zum Bedeutungswandel der deutschen 

Vergangenheit. In: Wolfgang Bergem (Hg.): Die NS-Diktatur. A.a.O., S. 171-

185. S. 184. 

45  Lothar Probst: Der Holocaust – eine neue Zivilreligion für Europa? In: Wolf-

gang Bergem (Hg.): Die NS-Diktatur. A.a.O., S. 227-238. S. 236. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

einzelnen Menschen seiner Identität beraubte: In den Lagern starb nicht 

mehr das Individuum, sondern das Exemplar, wie Adorno konstatierte.46

Domin schrieb Von uns 1961 in Heidelberg, nach ihrer bislang endgül-

tigen Rückkehr nach Deutschland, und veröffentlichte es 1962 in Die Zeit.

Die Uneindeutigkeit der Sprecherposition enthält vielfältige Identifikations-

angebote. Doch Domins Hinweis auf die Komplexität von Abläufen in Von 

uns ist keineswegs mit einer Flucht vor Positionierung verbunden, wie ihre 

Texte zeigen. Sie verfolgt stets aufmerksam die Weltgeschichte und ihre 

Konflikte. 1968 wandte sie sich in Wozu Lyrik heute gegen die „Gleich-

schaltung durch das Geheimkommando neutral“ und stellte „Lyrik als Wi-

derstand gegen Neutralisierung“ vor: 

„Mit der Parole ‚neutral‘ wird der Mensch der modernen Gesellschaft uniformiert, 

mit ihr wird er gleichgeschaltet. Neutral aber kann allenfalls der Hintergrund sein, 

auf dem der Mensch sich bewegt. Ein neutraler Hintergrund gibt Freiheit für die 

Bewegung des Menschen. Der Mensch selbst kann und soll nicht neutral sein, er ist 

kein Gegenstand unter Gegenständen. [...] Der Mensch muss sich weigern, ‚Vor-

auskonformist‘ zu sein auf dem Weg seiner Verwandlung in den Apparat.“47

Kunst könne nicht „neutral“ sein, da sie „lebendig“ sei, und Lyrik sei „[...] 

das Anti-Neutrale schlechthin.“48 Indem ein Gedicht die Kriterien der Mus-

terhaftigkeit, der Authentizität und der Besonderheit erfüllt, fordert es zur 

Reflexion auf und ist damit niemals neutral. 

Von uns reflektiert die eigene Position im offiziellen Geschichtsbild und 

in der institutionalisierten Erinnerung als Frage nach der Rolle der Zeugen. 

Die vermeintliche „Neutralität“ derjenigen, die nur „wissen“ (III, 2), und 

dieses Wissens selbst werden als Selbstbetrug entlarvt. Zugleich verzichtet 

das Gedicht auf einen anklagenden Ton und eine Instanz, die von außen ur-

teilt. Dadurch verdeutlichen die Verse, dass es kein „außen“ geben kann. 

Dies beugt moralischen Überheblichkeiten vor und lässt die Simplizität der 

Kategorien „Opfer“ und „Täter“ hinfällig werden, jedoch ohne dass eine Po-

sition moralischer Indifferenz bezogen wird. Von uns zeigt das Bewusstsein, 

dass die Zeugen in Bezug auf die Vergangenheit gescheitert sind und dass 

sie die Verantwortung für ihr Nicht-Handeln tragen. 

46  Vgl. Theodor W. Adorno: Negative Dialektik. A.a.O., S. 353. 

47  Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 18. 

48  Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|303 

5.4 Die Gegenwart der Geschichte: Aktuelles

In dem 1963 in Heidelberg geschriebenen und 1964 in dem Gedichtband 

Hier veröffentlichten Gedicht Aktuelles (GG 235f)49 ist die Perspektive die 

der Gegenwart, in die Vergangenes und Zukünftiges einbezogen werden. 

Dies entspricht dem Blickwinkel in Nur Zeugen und Es kommen keine nach 

uns sowie schwächer angelegt auch in Von uns. In Aktuelles steht jedoch 

nicht das Scheitern der Zeugen im Zentrum, sondern die Relevanz der Erin-

nerung für die Gegenwart. 

Aktuelles

1

Und immer der Garten 

unter den blühenden Bäumen 

immer 

das Frühstück 

unter der Erde 

Traumvolk 

die Gehenkten 

unsere Kinder. 

2

Knochen und Steine 

Steine

nicht werfen 

Steine nicht nicht werfen. 

Mauern mit Steinen bau’n. 

Mauern

nicht bau’n. 

Die Arme 

sinken lassen 

Die Arme heben 

sich weinend 

umarmen.

Gebrauchsanweisung 

für Arme. 

49  Vgl. VE, S. 236. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Das Gedicht gliedert sich in zwei Abschnitte, die mit „1“ und „2“ numme-

riert sind und somit als bis zu einem gewissen Grad eigenständige, dabei a-

ber aufeinander bezogene Texte gekennzeichnet sind. Im ersten Abschnitt 

fehlt bis auf den Punkt am Ende jede Interpunktion, so dass die sinnvolle 

Gliederung der durch Enjambements zerstückelten Verse erschwert wird 

und der Sprecher einen verwirrten, sprachlich gestörten Eindruck erweckt, 

der vielleicht in einer seelischen Verstümmelung begründet ist. Zunächst 

wird in knapper Sprache das Bild eines Frühstücks im Garten im Frühling 

oder Sommer aufgerufen: Die erste Strophe besteht aus nur einem und da-

durch besonders hervorgehobenen Vers und beginnt mit einer Konjunktion, 

gefolgt von einem Temporaladverb. Dieser Einstieg verleiht dem im selben 

Vers erwähnten Garten etwas Überzeitliches, Mythisches, denn der Spre-

cher scheint an bestehendes Wissen anzuknüpfen. 

Ebenso wirkt das „Frühstück“ (II, 3), das in der zweiten Strophe be-

schrieben wird, „unter blühenden Bäumen“ (II, 1) durch das wiederholte 

„immer“ (II, 2) wie eine rituelle Handlung. Sie gemahnt an eine idyllische 

Feier des Lebens und der Schönheit der Natur, symbolisiert im einzigen Ad-

jektiv des Gedichts. Dieses ist durch eine Alliteration mit einem neben der 

Blüte zentralen Symbol des Lebens verbunden, und zwar mit dem Baum. 

Dadurch, dass die Pluralform verwendet wird, tritt durch den Umlaut eine 

weitere Verknüpfung beider Worte auf. Darüber hinaus wird so ein Bezug 

zum ebenfalls Umlaute aufweisenden Wort „Frühstück“ hergestellt, der die-

ses deutlich in den Bereich des Lebens rückt. 

Unter dieser friedlichen Szene, in ihrem Nährboden, befindet sich ein 

„Traumvolk“ (III, 2), ein Volk, das es nicht gibt, das aus gewaltsam zu Tode 

gebrachten Menschen und nur in der Vorstellung, vielleicht in der Erinne-

rung, besteht. Da das Prädikat fehlt, bleibt offen, ob es im Traum als leben-

dig oder tot erscheint. Die hier aufgerufene Tradition, auf Gräber Bäume zu 

pflanzen, verweist sowohl auf den Kreislauf des Lebens als auch auf die 

Bedeutung der Erinnerung an die Toten für die Zukunft. 

Dies wird in der letzten Strophe besonders deutlich, in der „die Gehenk-

ten“ (III, 3) als „unsere Kinder“ (IV, 1) bezeichnet werden. Damit erklärt 

der Sprecher, der offenbar eine Gruppe von Menschen vertritt und auch die 

Leserinnen und Leser einbezieht, „uns“ zu den Eltern und damit als verant-

wortlich und fürsorgepflichtig für die Toten. Als würden diese auf uns als 

Vorbilder schauen und unser Tun nachahmen bzw. sich davon abwenden. 

Und als benötigten sie im Jenseits unsere Hilfe. Die Toten „sterben“ nach 

jüdischem Glauben erst endgültig, wenn sich niemand mehr an sie erinnert. 

Sie sind also auf die nachfolgenden Generationen angewiesen (vgl. Kapitel 

3.1) Die Assonanz auf „i“ verbindet zudem „immer“ (I, 1; II, 2) und „Kin-

der“ (IV, 1) klanglich, so dass diese Beziehung als in der Zukunft gewähr-

leistet erscheint. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|305 

Die Strophen des Gedichts sind symmetrisch aufgebaut: Wie die erste 

Strophe besteht auch die letzte nur aus einem einzigen Vers, die zweite und 

dritte Strophe bestehen aus jeweils drei Versen. In diesen beiden Strophen 

besteht zudem jeweils der erste Vers aus drei Wörtern, wobei das erste Wort 

„unter“ ist, der zweite Vers aus einem Wort und der dritte Vers aus zwei 

Wörtern. Auf der Ebene der Wortarten setzten sich die Parallelismen fort: 

So stehen ein bestimmter Artikel und ein Substantiv (II, 3; III, 3) und ein 

Substantiv am Ende des Verses (I, 1; II, 1; III, 1; IV, 1). Außerdem beginnt 

jede Strophe mit dem Vokal „u“. Diese Form macht den bereits inhaltlich 

hervorstechenden Bruch zwischen dem ersten und dem zweiten Teil des 

Gedichts noch deutlicher sichtbar, da durch die Symmetrie eine Art Spiegel-

achse entsteht. Die Assonanzen auf „ü“ in der zweiten Strophe und die As-

sonanzen auf „e“ in der dritten Strophe kennzeichnen den Unterschied zwi-

schen den beiden Strophen auf der klanglichen Ebene. Die Spiegelachse 

verdeutlicht somit die Trennung der oberirdischen von der unterirdischen 

Welt, der Welt der Erinnerungen und Imaginationen. 

Durch den bestimmten Artikel vor „Garten“ (I, 1) klingen zwei berühm-

te biblische Gärten an: der Garten Eden, das Paradies, der Ort des menschli-

chen Lebens ohne Erkenntnis, und der Garten Gethsemane, in dem nach 

christlichem Glauben Jesus mit Gott sprach, von seinen Jüngern verlassen 

und von Judas verraten, bevor er auf der „Schädelstätte“ Golgatha für die 

Sünden der Menschen starb. Die Assoziation des Paradieses stärkt die Spie-

gelachse zwischen der zweiten und der dritten Strophe inhaltlich, doch stün-

de eine darüber hinaus assoziierte fehlende Erkenntnis im inhaltlichen Wi-

derspruch zur letzten Strophe, die gerade eine solche formuliert. Die Asso-

ziation mit Gethsemane und Golgatha wird durch die Assonanz von „Gar-

ten“ (I, 1) und „Gehenkten“ (III, 3) gestärkt und stützt durch den Kontrast 

zur zweiten Strophe ebenfalls die Spiegelachse, doch bedeutete eine derartig 

christlich zugeschnittene Lesart eine Reduktion der Komplexität von Do-

mins Bildern. Wie bereits gezeigt wurde, verwendet Domin in ihrer Lyrik 

sowohl christliche als auch jüdische Motive, die nicht zwingend als solche 

zu rezipieren sind, sondern auch als metaphysische Elemente gelten können, 

die aus ihrem Kontext gelöst wurden und in die säkulare Kultur, die aller 

Modernität zum Trotz doch nicht ganz auf Metaphysik verzichten kann, 

eingegangen sind. Eine eindeutige „Übersetzung“ ihrer Bilder widerspricht 

ihren drei bereits angeführten Kriterien für Lyrik: Authentizität, Besonder-

heit und Musterhaftigkeit. 

Der erste Vers steht in seiner überzeitlichen Situiertheit scheinbar im 

Gegensatz zum Titel Aktuelles, der sich auf einen konkreten Zeitpunkt, 

nämlich die Gegenwart bezieht. Doch durch die Bezeichnung der Toten als 

„unsere Kinder“ (IV, 1) gelingt im ersten Abschnitt des Gedichts die Ver-

bindung: Die Toten stehen zu den Lebenden in der engsten denkbaren Bin-

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

dung, die Vergangenheit ragt damit bis ins Heute und bedarf unserer auf-

richtigen Zuwendung. 

Elsbeth Pulver hat 1993 darauf hingewiesen, dass in Domins Lyrik der 

Tod keine private Lebenserfahrung bleibe: „[...] er gewinnt, vom Individuel-

len ausgehend und dieses nie verlassend, einen gewissermaßen öffentlichen 

Charakter, er wird ein geschichtliches Phänomen.“50 Die Vergangenheit 

bleibe als politische samt ihren Opfern gegenwärtig. 

Der zweite Abschnitt des Gedichts besteht aus zwei Strophen mit je sie-

ben Versen, die erste Strophe besteht aus drei, die zweite aus zwei unvoll-

ständigen Sätzen. Die Ellipsen und die Enjambements sperren sich gegen 

eine unmittelbare Vermittlung von Sinn. Die Verse enthalten verschiedene 

Handlungsanweisungen, die sich gegen Gewalt richten und für ein friedli-

ches Zusammenleben eintreten. 

Der erste Vers der ersten Strophe knüpft an den ersten Abschnitt an, in-

dem Elemente auftauchen, die zu den Toten und der Erde gehören bzw. sich 

darin finden lassen: „Knochen und Steine“ (I, 1). Während im ersten Ab-

schnitt die „Gehenkten“ aber noch als „Kinder“ bezeichnet wurden, werden 

nun nur noch ihre profanen Reste, die Gebeine erwähnt und mit Steinen, an-

deren Dingen aus hartem Material, wie sie beim bestellen der Felder aus der 

Erde gesammelt werden, gleichgesetzt. Eindringlich wiederholt der Spre-

cher, der in diesem Abschnitt nicht hervortritt, im zweiten Vers, der aus nur 

einem Wort besteht, das letztere Substantiv und ergänzt im dritten Vers 

mahnend, damit keine gewalttätige Handlung zu begehen: „nicht werfen“ (I, 

3). Darin klingt ein Wort Christi an: „Wer von euch ohne Sünde ist, der 

werfe den ersten Stein.“51 Es spricht sich ebenfalls gegen die Gewalt von 

Menschen gegen Menschen aus. Niemand sei frei von Schuld und deshalb 

besitze niemand das Recht, andere zu richten. Im vierten Vers des Gedichts 

jedoch wird der Satz mit einer Umkehrung der Mahnung zuende geführt: 

„Steine nicht nicht werfen“ (I, 4). Diese scheinbar widersprüchliche Anwei-

sung lässt sich doppelt auflösen: Zum einen lassen sich die widersprüchli-

chen Aussagen als offene Handlungsoptionen ansehen, die durch die zweite 

Strophe in ihrer Bedeutung weitgehend festgelegt werden. Zum andern ver-

deutlicht die Einbeziehung der nächsten beiden Verse, die den zweiten Satz 

der Strophe bilden, dass Steine gehoben und einander zugeworfen werden 

sollen, um etwas Sinnvolles zu bauen, etwa Häusermauern. Dieser Anwei-

sung widersprechen jedoch sofort die folgenden Verse und fordern, keine 

„Mauern“ (I, 6) zu bauen. Dies lässt sich durch den Bezug auf Grenzmauern 

plausibilisieren, wie sie in dem späteren Gedicht Mauern sortierend (GG 

350f) aufgeführt werden. Dadurch wird deutlich, dass nicht ein Objekt an 

50  Elsbeth Pulver: Hilde Domin. A.a.O., S. 5. 

51  Johannes 8, 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|307 

sich gut oder böse ist, ohne dass dies so explizit gesagt wird, sondern dass 

sein spezifischer Einsatz darüber entscheidet. Wie der zweite Vers besteht 

auch der sechste nur aus einem einzigen Wort und ist zudem eine Waise, die 

ohne die Elision in „bau’n“ (I, 5; 7) klanglich noch näher an den „Mauern“ 

läge: Die ersten beiden Verse, der dritte und der vierte sowie der fünfte und 

der siebte Vers enden jeweils auf dasselbe Wort. Die Satzelemente „Steine“ 

bzw. „Steinen“ , „nicht werfen“, „Mauern“ und „bau’n“ in der ersten Stro-

phe bilden in ihrer durcheinandergewürfelten Anordnung die Schwierigkeit 

ab, Handlungsentscheidungen zu treffen. 

Die zweite Strophe setzt den Gedanken fort, dass die Entscheidung für 

oder gegen eine Aktion möglich und entscheidend für die Folgen ist: „Die 

Arme“ (II, 1), gehoben zur Arbeit, zum Kampf, sollen „sinken“ (II, 2), ru-

hen, um sie zur Begegnung zu heben: „sich weinend/umarmen“ (II, 4-5). 

Offen bleibt, ob die Tränen mit Trauer um erlittenes Leid, aus Reue über 

zugefügtes Leid oder aus Freude fließen. Der zweite Satz kategorisiert das 

Vorhergegangene als „Gebrauchsanweisung für Arme“ (II, 6-7). Der techni-

sche Begriff „Gebrauchsanweisung“ weist in seinem Bezug auf die mensch-

lichen Körperteile „Arme“ ebenso wie die Wiederholung dieses Worts in 

widersprüchlichen Kontexten (II, 1; 3; 7) kritisch auf die Automatisierung 

des menschlichen Zusammenlebens hin, auf die Entfremdung von der Ar-

beit, die maschinenartigen Abläufe – wie in der vorhergehenden Strophe die 

positive und die negative Formulierung eines Satzes, die der binären Oppo-

sition bei Rechnern entspricht – des täglichen Lebens, von denen gefordert 

wird, sie stärker zu reflektieren. Der humoristische Anteil, der sich in der 

Verbindung von Gegensätzlichem andeutet, erweist sich als Unterstützung 

eines ernsthaften Anliegens. 

Der Gegensatz der poetischen Sprache des ersten Abschnitts und der 

funktionalen des zweiten trennt die scheinbare Idylle und die vergangenen 

Verbrechen von den Handlungsentscheidungen, die in jedem Moment ge-

troffen werden und positiv oder negativ wirken können. Diese Gegenüber-

stellung jedoch verlangt das Zusammendenken beider Aspekte: die Ausei-

nandersetzung mit der Erinnerung der Verbrechen, die für unser aktuelles 

Handeln relevant ist, statt der Verdrängung, die eine neue Untat bedeuten 

würde. Beide Abschnitte enthalten mit dem Fehlen eines regelmäßigen Met-

rums und Reimschemas sowie durch Enjambements formale Elemente, die 

in der Form des Textes die Sperrigkeit von Erinnerungen und die mühsame 

Auseinandersetzung mit vergangenen Handlungen spiegeln. Das Gedicht 

erwähnt den nationalsozialistischen Massenmord nicht, doch betont es im 

Diskurs um Lyrik nach Auschwitz die Bedeutung von Erinnerung und Ge-

dächtnis für die Gegenwart und die Zukunft. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

In auffälliger Ähnlichkeit zu Aktuelles beschreibt Rose Ausländers Ge-

dicht Während52, das 1974 in ihrem Band Ohne Visum erschien, die Ver-

bundenheit mit den Toten, deren Tod in scharfem Kontrast zu der Ruhe der 

Lebenden steht, und die andauernde Gewalt: „Sonntagsschlummer im 

Gras/du ahnungslos/was unter dir fault und atmet/Mutterstaub Vater-

gebein/[...] kriegauf kriegab Freiheitslieder/gesungen Menschen niederge-

mäht/[...] während/du eine Sonntagsstunde/verschläfst“ (I, 1-16). Die Gren-

ze zwischen Lebenden und Toten bleibt scharf konturiert. Vergangenheit 

und Gegenwart hängen in beiden Texten jedoch eng zusammen und gehen 

ineinander über. Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz betonen Domins und 

Ausländers Gedicht diesen Zusammenhang und verbinden ihn mit dem Ge-

dächtnis der Toten. 

Jede Erinnerung ist eine perspektivische (Re)Konstruktion und trifft 

zugleich eine Aussage über die Vergangenheit und Gegenwart des Subjekts. 

Dieser Zusammenhang wird auch von neueren historischen Arbeiten zum 

Thema Erinnerung aufgegriffen. Problematisch wird Erinnerung Claudia 

Althaus zufolge, weil Erinnerung zukunftsrelevant ist: 

„Die Erinnerung an geschichtliche Erfahrungen ist ein umkämpftes Terrain, weil 

die jeweilige Erinnerung entscheidet, in welcher Weise die Vergangenheit gesehen 

wird, die gleichzeitig konstitutiv für die Ausformung der kollektiven Identität eines 

sozialen Verbandes – sei es eine Gruppe oder auch ein nationales Gebilde – ist und 

erheblichen Einfluß auf die Zukunftsgestaltung ausübt.“53

Althaus spezifiziert in Anlehnung an Gadamers „Wahrheit und Methode“ 

die geschichtliche Erfahrung gegenüber der individuellen Erfahrung: „Eine 

geschichtliche Erfahrung, verstanden als ein Bewußtwerden von Zeit und 

der eigenen Zeitlichkeit, tritt insbesondere dann zutage, wenn die gemachten 

Erfahrungen sich nicht mehr ohne weiteres auf den Entwurf von Erwartun-

gen beziehen lassen.“54 Aus der Perspektive von Domins Versen erscheint 

demnach sowohl die nationalsozialistische Vergangenheit als auch der Um-

gang damit in der Gegenwart nicht als individuelle, sondern als geschichtli-

che Erfahrung. Der zweite Abschnitt des Gedichts weist jedoch da-rauf hin, 

dass zwischen dieser „geschichtlichen Erfahrung“ einer Gruppe und der na-

tionalen, den Diskurs dominierenden kollektiven Erinnerung eine Kluft be-

steht, die verhindert, dass diese Erfahrung auch zur „geschichtlichen Erfah-

rung“ der Bundesrepublik wird bzw. dieser entspricht. Domins Verse ver-

52  Rose Ausländer: Während. In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 3. Gedichte und 

Prosa 1966-1975. Hg. v. Helmut Braun. Frankfurt a.M. 1984. S. 160. 

53  Claudia Althaus: Erfahrung denken. A.a.O., S. 75f. 

54  Claudia Althaus: Erfahrung denken, a.a.O., S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|309 

weisen damit auf die Gegenwart der Geschichte und den Einfluss der Erin-

nerungen auf die Zukunft. 

Domin schrieb Aktuelles 1963 in Heidelberg. Offensichtlich stärkte die 

Remigration ihr Bedürfnis, die Auseinandersetzung der Bundesrepublik – 

ihrer neuen alten Heimat –, mit der Vergangenheit nicht nur zu beobachten, 

sondern in diese einzugreifen. Denn in dem 1965 geschriebenen Essay Zu 

‚Aktuelles‘ liefert Domin eine eigene Interpretation ihres Gedichts, welche 

die Gegenwärtigkeit der Ermordeten und der Geschichte betont sowie die 

spezifische Erfahrung des Nationalsozialismus und des Massenmords, ohne 

sie in den Hintergrund zu rücken, als universelle und überhistorische Erfah-

rung deutet. Indem das Gedicht mit „Und“ beginnt, setzt es Domin zufolge 

ein „Gespräch“55 fort. Damit entspricht es selbst einer sozialen Auseinan-

dersetzung mit der Vergangenheit. Als kommunikativer Akt bestätigt Aktu-

elles im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz die Notwendigkeit der Ausei-

nandersetzung, nicht aber zwingend ihr Gelingen. Der Essay insgesamt pos-

tuliert stärker noch als das Gedicht eine Annäherung der Lebenden an die 

Opfer, gar eine „Identifikation“56 mit ihnen als Liebesbeweis und Hand-

lungsweg in der Zukunft. Inwieweit dies angesichts des erlittenen Leids tat-

sächlich möglich ist, bleibt fraglich, widerlegt aber nicht die Gültigkeit als 

Zielsetzung. Domin betont in ihrem Essay, dass das, „[...] was gemeinhin 

das Problem der Bewältigung der Vergangenheit genannt wird, in Wahrheit 

aber das Problem der Bewältigung deutscher Gegenwart ist.“57 Damit weist 

sie jegliche Schlussstrichmentalität zurück. 

Domin stellt 1973 rückblickend fest, „[...] dass es sehr wesentlich das 

Deutschland Günter Eichs war, aus dem jemand wie ich, der zögernd ge-

kommen war, keine Rückfahrkarte mehr brauchte.“58 Diese Beurteilung 

zeigt ebenfalls ihre kritische Haltung gegenüber dem westdeutschen Staat, 

auch wenn sie von diesem sagt, es sei für sie „[...] zwar nicht das bestdenk-

bare, aber das gutartigste und reformfreudigste Deutschland, das je [...] auf 

diesem Territorium existiert hat.“59 Dieter Sevins Darstellung der „stets äu-

ßerst positiven Äußerungen gegenüber der Bundesrepublik“60 von Domin ist 

mit Zurückhaltung zu begegnen, ebenso wie seiner „[...] Einschätzung [...], 

daß es sich bei Domins Sichtweise einerseits tatsächlich um echte Überzeu-

gung handelt, andererseits jedoch auch um einen bewußt oder unbewußt 

55  Vgl. Hilde Domin: Zu „Aktuelles“. In: GE, S. 17-25. S. 18. 

56  Hilde Domin: Zu „Aktuelles“. A.a.O., S. 25. 

57  Hilde Domin: Zu „Aktuelles“. A.a.O., S. 24. 

58  Hilde Domin: Das Land Günter Eichs (1973). In: GE, S.44-49. S. 44. 

59  Hilde Domin: R. A. Bauer interviewt Hilde Domin 1972 in Heidelberg. In: 

GS, S. 243-248. S. 245. 

60  Dieter Sevin: Hilde Domin. A.a.O., S. 361. Das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

motivierten Selbstüberzeugungsprozeß, einen Willensakt, durch den sie sich 

ihre Rückkehrentscheidung als richtig bestätigt.“ 

Im Gegenteil scheint ihr die Rückkehr ein Bedürfnis gewesen zu sein, 

nicht nur, um wieder in dem Land der deutschen Sprache und Kultur zu le-

ben, sondern auch, um sich einzumischen. In ihrem Essay Heimat schrieb 

Domin 1975, die Rückkehr sei für sie „noch aufregender als das Wegge-

hen“61 gewesen. Sie begründete ihre Spannung damit, dass Zuhausesein 

„[...] bedeutet, mitverantwortlich zu sein.“ Wie Domin geht es auch Böll in 

seinen Frankfurter Vorlesungen von 1966 um eine humanitäre Gesellschaft: 

„Heimat bildet sich für ihn durch die Existenz einer Humanität stiftenden 

Ordnung, die sich im praktischen Leben einer Gemeinschaft bewährt. Wo 

diese Ordnung fehlt, herrscht Leiden [...].“62

Ein subtileres Beispiel für das anhaltende zeitgenössische Engagement 

Domins als die Essays oder Aktuelles gibt das Gedicht Linke Kopfhälfte (GG 

317), das erstmals 1989 in der FAZ und 1995 in dem Band Ich will dich er-

schien. Es entstand 1986 in Heidelberg63 und damit wesentlich später als die 

bisher analysierten Gedichte. Auch darin findet sich die für Domins Gedich-

te konstitutive Mehrdeutigkeit, die Deutungsangebote macht, um sie zu un-

terlaufen: Die „[l]inke Kopfhälfte“, der Ort des Sprachzentrums des Ge-

hirns, enthalte ein „Wörternest“ (I, 4), in dem die Wörter entstehen. „Die 

rechte sagt man/ist leer von Worten//Auslauf für das unbenutzte/Vo-

kabular/der Erinnerung“ (III, 1-IV, 3). Das Vokabular, das unbenutzt ge-

blieben ist, nicht gebraucht, also nicht formuliert worden ist, kann zu pri-

vat sein, um es zu artikulieren, oder der öffentliche Diskurs versperrt sich 

diesen besonderen Erinnerungen. Die Verse können durchaus als Einspruch 

gegen die in den achtziger Jahren propagierte Abgeschlossenheit der natio-

nalsozialistischen Geschichte, wie sie sich in Helmut Kohls Worten der 

„Gnade der späten Geburt“ niederschlägt, verstanden werden. 

Domins Gedichte sind subjektive literarische Dokumente ihrer Zeit. Der 

Historiker James Edward Young fordert in Analogie zu Domin, „[...] dass 

wir uns die möglichen Konsequenzen der Interpretation dieser Texte – und 

zwar sowohl für die Opfer dieser Zeit als auch für die Überlebenden und für 

ihr Verständnis einer Welt nach dem Holocaust – betrachten.“64

Youngs erkenntnistheoretische Reflexionen beziehen sich kritisch auf 

die Rezeption von literarischen Zeugnissen des Holocaust als absolute histo-

rische Wahrheit, ohne dass er ein Vorhandensein von Fakten leugnet: „Die 

61  Hilde Domin: Heimat. A.a.O., S. 15. Das folgende Zitat ebd. 

62  Günter Blamberger: Versuch über den deutschen Gegenwartsroman. A.a.O., S. 

107.

63  Vgl. VE, S. 241. 

64  James Edward Young: Beschreiben des Holocaust. Frankfurt a.M. 1997 

(1988). S. 18f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|311 

subtile Ebene der Fiktionalität des Faktischen besteht aber in dem Problem, 

daß biographisch zuvor erworbene Erfahrungen und kognitiv zuvor ange-

eignete Wissensbestände jeweils das Interpretament für das aktuell Erlebte 

bilden.“65 Historische Texte, ob geschichtswissenschaftliche oder literari-

sche, können demnach Einfluss auf das historische Geschehen nehmen, al-

lein durch die Art, wie sie verstanden und eingeordnet werden „[...] und im 

Falle des Holocaust kann die Art und Weise, wie die historischen Ereignisse 

– als sie sich ereigneten – interpretiert und intellektuell wahrgenommen 

wurden, in letzter Instanz bestimmend gewesen sein für den grauenvollen 

Verlauf, den sie schließlich nahmen.“66 Für die Leserinnen und Leser von 

Autobiografien oder Tagebüchern von Überlebenden verweist die Art der 

Rekonstruktion der Fakten Young zufolge zum einen auf die Wahrneh-

mungsweisen der Opfer und deren als Reaktion darauf vorgenommenen 

Handlungsweisen, zum anderen auf „[...] das Verständnis [...] , das spätere 

Generationen aus diesen Versionen gewinnen.“ Young leitet daraus ab, dass 

ein „literarischer Charakter des historischen Wissens schlechthin“67 bestehe. 

Die Texte konstruieren Erinnerung in poetischer Form und bilden eine Ma-

nifestation des Erinnerungsprozesses. Ihre Literarizität stellt eine Differenz 

zur „Realität“ des kollektiven Gedächtnisses her und ermöglicht gleichzeitig 

eine autonome Reaktion auf Auschwitz in Ausdruck, Interpretation und 

Ordnung. Domin legt auf diesen Aspekt der Autonomie besonderen Wert, 

wie ihre Poetologie zeigt. 

Historische und literarische Texte bleiben dabei unterscheidbar, auch 

wenn ihr unterschiedlicher Status in den Debatten zuweilen unberücksich-

tigt bleibt. Die Auseinandersetzungen von den Zeitgenossen des Nationalso-

zialismus und den nachfolgenden Generationen um die Deutungen des Ho-

locaust und der Texte, die auf ihn Bezug nehmen, dauern an68: der Streit ü-

ber die Schuld einzelner Politiker oder Prominenter im Nationalsozialismus, 

die Diskussionen um Hakenkreuzschmierereien wie seit der ersten Welle im 

Winter 1959/60 in Köln69, die erste Debatte um Rainer Werner Fassbinders 

65  Harald Welzer: „Verweilen beim Grauen“. Bücher über den Holocaust. In: 

Merkur 48 (1994). S. 67-72. S. 68. 

66  James Edward Young: Beschreiben des Holocaust. A.a.O., S. 20. Vgl. das fol-

gende Zitat ebd. 

67  James Edward Young: Beschreiben des Holocaust. A.a.O., S. 23. 

68  Einen Überblick dazu liefert der Sammelband von Martin Sabrow/Ralph Jes-

sen/Klaus Große Kracht: Einleitung. In: Dies. (Hg.): Zeitgeschichte als Streit-

geschichte. Große Kontroversen seit 1945. München 2003. 

69  Vgl. Peter Reichel: Vergangenheitsbewältigung in Deutschland. Die Ausei-

nandersetzung mit der NS-Diktatur von 1945 bis heute. München 2001. S. 

138-152; Peter Krause: Der Eichmann-Prozeß A.a.O., S. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Theaterstück Der Müll, die Stadt und der Tod 1975 und 198570, die breit re-

zipierte Ausstrahlung der US-amerikanischen Fernsehserie Holocaust in 

Westdeutschland 1979, die Historisierungsdebatte zwischen Saul Friedlän-

der und Martin Broszat, nachdem dieser 1985 geurteilt hatte, moralische 

Verurteilungen verhinderten Erkenntnisse über den Nationalsozialismus71,

der Besuch des damaligen US-Präsidenten Ronald Reagan im Mai selben 

Jahres auf dem Soldatenfriedhof in Bitburg, auf dem Angehörige der 

Wehrmacht und der Waffen-SS bestattet sind72, der deutsche Historiker-

streit73 um „Verwissenschaftlichung“ oder „Normalisierung“ (die Frage der 

Einzigartigkeit des Massenmords) der Auseinandersetzung mit dem Natio-

nalsozialismus von der Veröffentlichung von Martin Broszats Plädoyer für 

eine Historisierung des Nationalsozialismus im Mai 1985 im Merkur bis 

1988, die Rede von Bundespräsident Philipp Jenniger 198874, die Debatte 

um das Berliner Mahnmal für die jüdischen Opfer des Massenmords, dessen 

Errichtung 1999 vom Bundestag beschlossen wurde, um das 1996 erschie-

nene Buch Hitler’s Willing Executioners von Daniel Jonah Goldhagen75 und 

den im gleichen Jahr eingeführten Holocaust-Gedenktag, die erste Ausstel-

lung über die Verbrechen der Wehrmacht 1997 sowie 2000 Norman G. Fin-

kelsteins The Holocaust Industry, Martin Walsers Rede in der Frankfurter 

Paulskirche 1998 – die Liste ließe sich fortsetzen. Doch die Bereitschaft, 

Verantwortung für die nationalsozialistischen Verbrechen zu übernehmen, 

70  Vgl. dazu Ruth Klüger: Gibt es ein ‚Judenproblem‘ in der deutschen Nach-

kriegsliteratur? In: Katastrophen. Göttingen 1994. S. 9-38. Insbesondere S. 29-

37.

71  Vgl. Nicolas Berg: Der Holocaust. A.a.O. 

72  Vgl. H. Funke: Bergen-Belsen, Bitburg, Hambach – Bericht über eine negative 

Katharsis. In: Ders.: (Hg.): Von der Gnade der geschenkten Nation. Berlin 

1988. S. 20-34. 

73  Vgl. Dan Diner (Hg.): Ist der Nationalsozialismus Geschichte? Zu Historisie-

rung und Historikerstreit. Frankfurt a.M. 1987; Nicolas Berg: Der Holocaust. 

A.a.O.; Uwe Backes/Eckhard Jesse/Rainer Zitelmann (Hg.): Die Schatten der 

Vergangenheit. Impulse zur Historisierung des Nationalsozialismus. Frankfurt 

a.M./Berlin 1990. Hanno Loewy (Hg.): Holocaust. A.a.O. 

74  Vgl. Lutz Niethammer: Jenniger – vorzeitiges Exposé zur Erforschung eines 

ungewöhnlich schnellen Rücktritts. In: Babylon 5 (1989). S. 40-46. 

75  Laut Berg erinnert diese Debatte an den Streit um The Rise and Fall of the 

Third Reich von William L. Shirer (London 1960), dem vorgeworfen wurde, 

zum einen mit einem englischen Blick eine notwendig nur begrenzte Perspek-

tive zu enthalten, zum anderen durch die Präsentation von Fakten über die Ge-

schichte des Massenmords nichts Neues darzustellen. Darüber hinaus wurde 

seine fachliche Kompetenz bestritten, da er Journalist war. Nicolas Berg: Les-

arten des Judenmords. In: Ulrich Herbert (Hg.): Wandlungsprozesse. A.a.O., 

S. 91-139. S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|313 

sinkt. Die jüngeren geschichtspolitischen Auseinandersetzungen wie um die 

Fernseh-Dokumentationen von Guido Knopp und die Luftangriffe im Zwei-

ten Weltkrieg weisen eher darauf hin, dass „die Debatten bis zum Ende der 

90er Jahre [...] eher von deutschen Tätern und Mitläufern handelten, wäh-

rend die neuerlichen Kontroversen [...] stärker den Charakter der kollektiven 

deutschen Opfergeschichte hervorheben“76. Jan Philipp Reemtsma hat die 

Formulierung „nicht Schuld, aber Verantwortung“ zudem als „Aporiefor-

mel“ zugleich denunziert und gerechtfertigt, weil sie ihre Konsequenzen of-

fen lasse.77 Die Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus als unab-

schließbarer Prozess – dieses Postulat wird auch in Domins Werk erkenn-

bar.

Doch auch wenn in der Mediengesellschaft die Diskussionen in einer 

breiten Öffentlichkeit geführt werden, so hätte ein „Besuch in Deutschland 

2003“ von Hannah Arendt angesichts der Debatte um die Äußerungen des 

Bundestagsabgeordneten Martin Hohmann (CDU) und des zustimmenden 

Briefes des Bundeswehrgenerals Reinhard Günzel das Fortbestehen der Ar-

gumentationsmuster – der Verweis auf die allgemein-menschliche und eine 

jüdische Schuld sowie das deutsche Leid – konstatieren können. 

5.5 Die Macht der Erinnerung: Graue Zeiten

Das genaue Beobachten des Gegenwärtigen und das Erinnern des Vergan-

genen werden in dem 1966 in Heidelberg geschriebenen und im selben Jahr 

in Die Zeit veröffentlichten Gedicht Graue Zeiten (GG 340-344) mit der 

Weitergabe und dem Erinnern des Erlebten, der Geschichte, zu einer Zu-

kunftsmaxime verbunden.78

Graue Zeiten 

1

Es muß aufgehoben werden 

als komme es aus grauen Zeiten 

76  Michael Klundt: Einleitung. In: Ders. (Hg.): Heldenmythos und Opfertaumel. 

Der Zweite Weltkrieg und seine Folgen im deutschen Geschichtsdiskurs. Köln 

2004. S. 8. 

77  Jan Feddersen/Stefan Reinecke: „Erinnerungskultur ist nicht nur Camouflage“. 

In: taz, 14.04.2005, S. 4-5. 

78  Vgl. VE, S. 239. Vgl. Irmgard Hammers: Hilde Domin. A.a.O., S. 164: „Anlaß 

waren antisemitische Äußerungen in der Deutschen National- und Soldatenzei-

tung“.

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Menschen wie wir wir unter ihnen 

fuhren auf Schiffen hin und her 

und konnten nirgends landen 

Menschen wie wir wir unter ihnen 

durften nicht bleiben 

und konnten nicht gehen 

Menschen wie wir wir unter ihnen 

grüßten unsere Freunde nicht 

und wurden nicht gegrüßt 

Menschen wie wir wir unter ihnen 

standen an fremden Küsten 

um Verzeihung bittend daß es uns gab 

Menschen wie wir wir unter ihnen 

wurden bewahrt 

Menschen wie wir wir unter ihnen 

Menschen wie ihr ihr unter ihnen 

jeder

kann ausgezogen werden 

und nackt gemacht 

die nackten Menschenpuppen 

nackter als Tierleiber 

unter den Kleidern 

der Leib der Opfer 

Ausgezogen

die noch morgens die Schale um sich haben 

weiße Körper 

Glück hatte wer nur 

gestoßen wurde 

von Pol zu Pol 

Die grauen Zeiten 

ich spreche von den grauen Zeiten 

als ich jünger war als ihr jetzt 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|315 

2

Die grauen Zeiten 

von denen nichts uns trennt als 

zwanzig Jahre 

Die Köpfe der Zeitungen 

das Rot und das Schwarz 

unter dem Worte ‚Deutsch‘ 

ich sah es schon einmal 

Zwanzig Jahre: 

Montag viel Dienstag nichts 

zwischen

uns und den grauen Zeiten 

3

Manchmal sehe ich dich 

von wilden Tieren zerrissen 

von Menschentieren 

Wir lachen vielleicht 

Deine Angst die ich nie sah 

diese Angst 

ich sehe euch 

4

Dich

und den 

und den 

Menschen wie ihr 

ihr unter ihnen 

Menschen wie wir 

wir unter ihnen 

Nackte Menschenpuppen 

die heute noch die Schalen um sich haben 

Die Köpfe der Zeitungen 

das Rot und das Schwarz 

unter dem Worte ‚Deutsch‘ 

Die Toten stehen neben den Kiosken 

und sehen mit großen Augen 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

die Köpfe der Zeitungen an 

den schwarz und rot gedruckten Haß 

unter dem Worte ‚Deutsch‘ 

Die Toten fürchten sich 

Dies ist ein Land 

in dem die Toten sich fürchten 

Das Gedicht Graue Zeiten gliedert sich in vier nummerierte und graphisch 

voneinander abgesetzte Textabschnitte, die dadurch als getrennte, aber doch 

durch den gemeinsamen Titel verbundene Kapitel einer Geschichte erschei-

nen. Ihre unterschiedliche Strukturierung und Länge reflektiert verschiedene 

Facetten der „grauen Zeiten“, die durch die gewählten Tempora Vergangen-

heit und Gegenwart umfassen. 

Der erste Abschnitt beginnt mit einer normativen Feststellung, wobei in 

doppeltem Sinn unklar bleibt, wovon im ersten Vers die Rede ist. Das Pro-

nomen wird nicht aufgelöst, und auch das Verb „aufheben“ verbleibt in der 

Mehrdeutigkeit: Es kann in der Bedeutung von „sammeln“ oder „emporhe-

ben“ verwendet werden. Dann wäre das, was „aufgehoben werden“ (I, 1) 

muss, etwas Wertvolles. Oder es kann im Sinne von „wirkungslos machen“ 

gebraucht werden, dann bedeutete es eine Gefährdung für die Gegenwart 

und Zukunft. Beide Lesarten ergänzen sich, liest man das „[e]s“ (I, 1) ein-

mal als eine als Mahnung zu bewahrende Erinnerung und einmal als ein zu 

verhinderndes konkretes oder abstraktes Moment. 

Der Vergleich im zweiten Vers klärt weder dies auf noch den Bezug auf 

eine bestimmte Zeit, denn die „grauen Zeiten“ (I, 2) lassen sich zunächst al-

lenfalls als metaphorischer Hinweis auf unbestimmte Zeiten deuten, die we-

der hell noch dunkel, weder weiß noch schwarz, also entsprechend der Me-

taphorik weder gut noch böse bzw. eine Mischung aus beidem waren. Der 

Plural verweist auf ihre Dauer oder auf die Vielfalt ihrer Ausprägungen. Die 

folgenden Strophen auch der anderen Abschnitte verhindern jedoch eine 

derart wertfreie Lesart der „Zeiten“, indem sie sie eindeutig in den Kontext 

des Nationalsozialismus stellen. Entsprechend könnte das Grau auf die 

schwarz-weiße Berichterstattung im „Dritten Reich“ anspielen oder auf den 

Tod. In den „grauen Zeiten“ klingt darüber hinaus das Wort „Grauen“ an. 

Die Farbe deutet im Zusammenhang mit dem Präteritum der Strophen II-VI 

und XI-XII des ersten Abschnitts auf eine verschwommene, verdrängte Er-

innerung hin, in der die Vergangenheit nur noch unscharf, verwischt oder 

gar verändert erscheint. Aber die Tatsache, dass diese „grauen Zeiten“ allein 

in der Vergangenheit anzusiedeln sind, wird in den folgenden Abschnitten 

fraglich. 

Mit dem Titel des Gedichts und seinen grammatisch abgewandelten 

Wiederholungen in der jeweils ersten und letzten Strophe des ersten und 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|317 

zweiten Abschnitts bezieht sich Domin auf eine poetische Tradition der 

Zeitkritik: Domin hat sich sowohl mit Hölderlins als auch mit Brechts Werk 

intensiv beschäftigt, wie ihre Gedichte und explizit auch ihre Essays bele-

gen. In Graue Zeiten klingt erneut Brechts bereits zitiertes Gedicht An die 

Nachgeborenen an, in dem er vom schwedischen Exil aus über die „finste-

ren Zeiten“ der nationalsozialistischen Herrschaft in Deutschland schreibt. 

Domin bezieht sich in ihrem Werk wiederholt auf diesen Text und hier dar-

über hinaus auf Brechts Gedicht Schlechte Zeit für Lyrik79, in dem er das Di-

lemma der Dichtung ebenfalls formuliert: „In mir streiten sich/Die Begeiste-

rung über den blühenden Apfelbaum/Und das Entsetzen über die Reden des 

Anstreichers./Aber nur das zweite/Drängt mich zum Schreibtisch.“ (V, 1-5) 

Darüber hinaus erinnert Domins Titel an ihren eigenen Text Von uns, der 

sich in diese Tradition stellt, und an Hölderlins Verszeile „und wozu Dichter 

in dürftiger Zeit“80, die ebenfalls auf einen negativen Bezug deuten. 

In dem gesamten Gedicht wird völlig auf Zeichensetzung verzichtet, 

wodurch die reimlosen Verse etwas verloren im Raum stehen, ungebunden, 

ohne Halt, wie die Menschen in den Versen des ersten Abschnitts, wie die 

grauen Zeiten selbst. In ihrer Ort- und Zeitlosigkeit scheinen sie dadurch auf 

einen mythischen Bereich zu verweisen, der als solcher ja stets grauenhafter 

und fremder bevölkert ist als das vertraute Grauen der sogenannten „Wirk-

lichkeit“. Eine solche Mythisierung von historischer Vergangenheit ist 

durchaus problematisch, denn die konkrete Situation wird dadurch in den 

irrealen Bereich verschoben. So warnt Katja Schubert, dass Mythologisie-

rung von Geschichte einen oberflächlichen Umgang mit den nationalsozia-

listischen Verbrechen bedeutet: „Im Mythos werden Sprachen gefunden und 

Geschichten erzählt, die das Unfaßbare und Fremde der Existenz transpa-

renter und damit leichter ‚bewältigbar‘ machen.“81 Doch Domins Gedicht 

verwehrt den Leserinnen und Lesern diese Möglichkeit des Rückzugs in ei-

nen Mythos, indem sie in den folgenden Abschnitten die „grauen Zeiten“ 

auf die Gegenwart projiziert und die Protagonisten als „Menschen wie wir“ 

(II, 1) vorstellt. Die historischen Brüche werden in diesem Gedicht eben 

nicht vordergründig, sondern tatsächlich konkret zeitlich eingegrenzt abge-

handelt. Allerdings nicht von Anfang an: In der ersten Strophe wird durch 

das „als“ und den folgenden Konjunktiv sozusagen eine falsche Spur gelegt, 

dann erst folgt ein allgemeiner Bezug und schließlich die konkrete Vertrei-

bung, die einer Mythisierung entgegensteht. 

Die Strophen II bis VII beginnen jeweils mit dem Vers „Menschen wie 

wir wir unter ihnen“, der durch die Wiederholung den Klang einer Be-

79  Bertolt Brecht: Schlechte Zeit für Lyrik. In: Gesammelte Werke. Bd. 9. A.a.O., 

S. 743f. 

80  Friedrich Hölderlin: Brot und Wein. A.a.O., S. 290. 

81  Katja Schubert: Notwendige Umwege. A.a.O., S. 139. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

schwörungsformel erhält und mit den Identitäten spielt. Wie ein Ritual dem 

Leben verleiht dieser Refrain dem Gedicht Struktur und suggeriert darüber 

hinaus die Sicherheit und Zuverlässigkeit dieses einen Verses, der die Ver-

bundenheit der Menschen hervorhebt. Dem darin enthaltenen positiven 

Ausdruck stehen jedoch die jeweils folgenden negativen Erlebnisse entge-

gen, so dass die Sicherheit eher bedingten Trost als Halt verspricht. Die 

Formelhaftigkeit wird unterstützt durch semantische Doppelung und Zuspit-

zung: Das sprechende Ich betrachtet sich als Teil einer Gruppe, die es re-

dend vertritt, und vergleicht zunächst diese erste Person Plural des Perso-

nalpronomens mit den Menschen, von denen die Rede ist, im ersten Vers-

teil: „Menschen wie wir“. Daran schließt sofort die Identifikation an, wobei 

durch die Gegenüberstellung der Personalpronomen doch eine gewisse Dis-

tanz erhalten bleibt: „wir unter ihnen“. Hämmernd und ungebremst durch 

ein Komma wiederholt sich der Vers, ruft sich immer wieder ins Gedächt-

nis, bei allen Erfahrungen, die diesen Menschen und dem „wir“, das auch 

die Leserinnen und Leser einbezieht, in dem Gedicht zugeschrieben werden: 

Die zweite Strophe weist auf ihre Heimatlosigkeit hin, ihre Abhängigkeit 

von anderen Mächten, ihre Vertreibung und ihr Getriebensein. Das sprich-

wörtliche Hin und Her findet sich im „hin und her“ (II, 2) und verweist auf 

die Willkür der Machthaber, vergleichbar der Willkür der Götter, die in den 

griechischen Sagen das Leben der Menschen bestimmen. Gerade das Bild 

der Schiffe weckt Assoziationen zu der sagenhaften zehnjährigen Reise des 

Odysseus. Das Hin und Her bildet ein Strukturelement mythischer Erzäh-

lungen, könnte aber auch einer grundsätzlichen Orientierungslosigkeit ge-

schuldet sein, etwa durch den Nebel auf dem Meer. Indem der Refrain sich 

gleichzeitig auf die Odyssee, auf die vor den Nationalsozialisten flüchten-

den Exilanten und auf die Flüchtlinge von heute bezieht, entspricht er im 

Gedichtkontext einer Solidaritätserklärung mit dem Leid von Heimatlosen 

aller vergangenen und kommenden „grauen Zeiten“ und damit einer Auf-

forderung zur Unterstützung der Flüchtlinge. 

In dem Gedicht steckt zudem ein Hinweis auf die Kollektiv-

Biographien von Flüchtlingen, die anonym bleiben und zu Passivität ge-

zwungen sind. Die Erfahrungen ähneln sich und verwischen die Individuali-

täten, so dass das Leid keine sinnstiftende Exklusivität besitzt Michael Moll 

hat dieses Phänomen für Gedichte nachgewiesen, die in KZs entstanden 

sind.82 Durch den Massenmord wurden jedoch individuelle Biographien 

vernichtet, während die Flucht, wenn sie nicht zur Rettung führte, doch zu-

mindest einen anderen Tod brachte. In Graue Zeiten bleibt der Sprecher – 

und damit seine Individualität – vor dem Tod bewahrt. 

82  Vgl. Michael Moll: Lyrik in einer entmenschlichten Welt. A.a.O., S. 69-85. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|319 

Außerdem ist der Vers „Menschen wie wir wir unter ihnen“ möglicher-

weise eine Anspielung auf einen Vers in dem Gedicht Porträt André Breton

von Benjamin Péret („Ich unter ihnen“83), in dem das sprechende Ich sich 

unter die „Piraten“ – als Bild für eine aufrührerische, abenteuerlustige Bo-

hème – imaginiert. Doch ist das Ausgestoßensein und Umhertreiben auf den 

Weltmeeren bei Péret ein selbstgewählter Status, während bei Domin die 

Heimatlosigkeit nur insofern begrüßt wird, als dass sie vor Schlimmerem 

bewahrt (Strophe XI). Der Verweis auf das Gedicht von Péret entspräche in-

sofern auch einer Abkehr von dem tröstenden und rettenden Potential, das 

die künstlerische Existenzform bei diesem besitzt. 

Die dritte Strophe beschreibt die widersprüchlichen Anweisungen und 

wiederholt erneut die aporetische Situation, welche die Situation der Flücht-

linge kennzeichnet und die aus Berichten von Exilanten des Zweiten Welt-

kriegs, auch von Domin selbst, bekannt ist. Die Auswegslosigkeit drückt 

sich vor allem in dem formalen Parallelismus der inhaltlich konträren Verse 

(II, 2-3) aus. 

Ebenso wie die Situation in der vierten Strophe, die sich auf die Verän-

derung der nicht-jüdischen Bevölkerung in Deutschland während des „Drit-

ten Reichs“ gegenüber ihren jüdischen Mitbürgern bezieht: „grüßten unsere 

Freunde nicht/und wurden nicht gegrüßt“ (IV, 2-3). Während die Verfolgten 

ihre Freunde nicht grüßten, um diese nicht zu gefährden, zeigt deren fehlen-

der Gruß ihre Angst vor Repressionen wegen der Freundschaft mit Juden. 

Für die Verfolgten bedeutet es jedoch auch das Unterlassen einer freundli-

chen Handlung, einer menschlichen Geste und Verrat der Freundschaft. Die 

Bedeutung, die für Domin diesem Verhalten zukommt, zeigt sich darüber 

hinaus darin, dass sie in ihren autobiographischen Schriften von einem ent-

sprechenden Erlebnis berichtet und auch in ihrem Roman die Szene einer 

solchen Begegnung gestaltet hat.84

In der fünften Strophe wird die Härte dieser Erfahrung des Ausgesto-

ßenseins weiter zugespitzt auf die Widersinnigkeit, dass Flüchtlinge sich für 

etwas entschuldigen, was sie nicht zu verschulden haben – und was an sich 

keiner Entschuldigung bedarf: ihre eigene Existenz. Die sollte Grund zur 

Freude sein, unter den Lebensbedingungen der Flüchtlinge bleibt dieses Ge-

fühl jedoch aus. Mehr noch, ihr Schicksal wird „an fremden Küsten“ (V, 2) 

zur Schuld. Damit wird die Verantwortung für die Situation umgekehrt. 

Die Nationalsozialisten oktroyierten den aufnehmenden Staaten die ei-

genen Kriterien für den Status der Flüchtlinge: „Wen immer die Verfolger 

als Auswurf der Menschheit aus dem Lande jagten [...], wurde überall auch 

83  Karlheinz Barck (Hg.): Surrealismus in Paris 1919-1939. Ein Lesebuch. Mit 

Abbildungen. Leipzig 1986. S. 364. 

84  Vgl. Hilde Domin: Das zweite Paradies. A.a.O., S. 155f; „... und doch sein wie 

ein Baum“. A.a.O., S. 215; Zivilcourage. A.a.O., S. 235f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

als Auswurf der Menschheit empfangen, und wen sie für unerwünscht und 

lästig erklärt hatten, wurde zum lästigen Ausländer, wo immer er hinkam.“85

Hannah Arendt sieht darin eine Strategie der totalitären Staaten, um die Na-

tionalstaaten aufzulösen. Domins Verse versuchen keine derartige Analyse, 

bestätigen aber den empirischen Befund. In ihrem Essay Exilerfahrungen

untersucht sie die Situation der Flüchtlinge und deren Verhältnis zum Gast-

land näher.86

Die sechste Strophe stellt in nur zwei Worten die Rettung fest, die wie 

die Verstoßung durch die Passivkonstruktion des Satzes, die das handelnde 

Subjekt verschweigt, scheinbar durch eine fremde Macht erfolgte. Die Stro-

phe besitzt neben dem Refrain nur einen weiteren Vers. Diese Knappheit 

verweist auf die Seltenheit dieses Ereignisses, um das deshalb nicht viele 

Worte gemacht werden. Wie die vielen Hilfsverben anzeigen, regeln Verbo-

te und Gebote das Dasein der Flüchtlinge. 

Die siebte Strophe ist die letzte, die mit dem besagten Refrain beginnt, 

sie wiederholt ihn im zweiten Vers und schließt in Vers drei lediglich ein 

„jeder“ an, so dass die Universalität und Zufälligkeit der möglichen Erfah-

rung erneut unterstrichen wird. Eine weitere Lesart des „wir unter ihnen“ 

bietet sich hier an, und zwar als Verweis auf eine bestehende Hierarchie, die 

hier durch die vorangehenden und folgenden Strophen eine Bedrohung für 

„jede[n]“ (VII, 3) impliziert, nicht nur für die Flüchtlinge. In ihrer Rede An-

läßlich der Feier zu Rilkes 100. Geburtstag in der Berliner Akademie der 

Künste vom 9.12.197587 zitierte Domin die Verse der Strophen VII, 3 bis X, 

3 mit der Anmerkung: „Wenn in einem der [...] Gedichte vom Tod im KZ 

die Rede ist, so denken sie nicht nur an Historisches: So etwas ist drin in der 

conditio humana – condition inhumana dieser Zeit [...].“88 Damit besteht sie 

explizit auf der Mehrdeutigkeit ihres Gedichts. 

Während die Strophen I bis VI ohne Zeichensetzung jeweils einen an-

sonsten vollständigen Satz bilden und so als Strophe jeweils Erfahrungs-

bruchstücke abbilden, gilt dies für die folgenden Strophen VII bis X nicht 

mehr. Sie sind alle dreizeilig, die Enjambements erstrecken sich nun aber 

auch über die Strophen, nicht mehr nur über die Verse, so dass die Unter-

scheidung zwischen Strophe und Vers auf der grammatischen Ebene ver-

wischt wird. Die Strophen und Verse sind dadurch beschädigt, die ellipti-

schen Satzkonstruktionen offenbaren die Grausamkeit der Taten und die 

Sprachlosigkeit darüber. Wie in „Wen es trifft“, an das die Formulierungen 

85  Hannah Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, 

Imperialismus, totale Herrschaft. München/Zürich 2001 (1986, New York 

1951). S. 563. Zur Staatenlosigkeit vgl. weiter S. 577-625. 

86  Hilde Domin: Exilerfahrungen. A.a.O., S. 193f. 

87  Hilde Domin: Lyrik jetzt. In: GE, S. 139f. S. 139. 

88  Hilde Domin: Lyrik jetzt. A.a.O., S. 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|321 

und Passivkonstruktionen wiederholt erinnern, kann dieses Schicksal jeden 

treffen: „jeder//kann ausgezogen werden/und nackt gemacht“ (VII, 3-VIII, 

2), wobei letzteres durch die Umgangssprache im Kontrast zu der Situation 

steht und dadurch besonders hart wirkt. Im Zusammenhang mit dem natio-

nalsozialistischen Massenmord weist die Formulierung „jeder“ darauf hin, 

dass dessen Opfer willkürlich zu Feinden des „deutschen Volkes“ erklärte 

Menschen waren, deren Zugehörigkeit zu einer bestimmten „Gruppe“ nur 

einen Vorwand lieferte. Der zweite Vers wiederholt semantisch den ersten 

der achten Strophe und steigert ihn, denn „ausgezogen“ werden bildet erst 

die Vorstufe, während „nackt gemacht“ neben dem Vorgang das Resultat 

dieser unfreiwillig erfolgenden Prozedur eindeutiger benennt. Der dritte 

Vers wiederum greift das Adjektiv auf und macht „Menschenpuppen“ (VIII, 

3) aus denen, die ihre Freiheit und Selbstbestimmung eingebüßt haben. Der 

Begriff „Menschenpuppen“ zeigt eine sprachliche Nähe zu Domins Offenem 

Brief an Nelly Sachs. Dort erzählt sie, wie sie reagierte, als sie zum ersten 

Mal Bilder aus Konzentrationslagern sah, „[...] all diese nackten hilflosen 

Körper, wie ein Lager von verrenkten Puppen übereinander gestapelt.“89

Durch diesen Bezug gewinnt die Bedrohung der betroffenen Menschen noch 

an Schärfe. Deren Körper sind sogar „nackter als Tierleiber“ (IX, 1), ohne 

Fell, Panzer oder einen anderen Schutz „unter den Kleidern“ (IX, 2). In der 

Klimax sind sie den Jägern also mindestens ebenso ausgeliefert wie diese. 

Der Blick auf das „unter den Kleidern“ verborgene entspricht darüber hin-

aus schon an sich einer Verletzung der persönlichen Integrität. 

In der zehnten Strophe ist bei dem Partizip „Ausgezogen“ (X, 1) offen, 

ob es aktiv oder passiv ist, ob also jemand ausgezogen worden ist oder aus-

gezogen ist, um etwas zu tun, um woandershin zu gelangen. Zudem wird 

durch die Inversion zunächst die Subjektposition unterschlagen und womög-

lich sogar in Frage gestellt. In jedem Fall haben „die noch morgens die 

Schalen um sich“ (X, 2), sind also gerade aus dem Ei geschlüpft, schutzlos, 

unvorbereitet auf die ihnen drohende Zukunft, „weiße Körper“ (X, 3), weiß 

wie Papier, in die sich das Leben noch nicht eingeschrieben hat, unverbrannt 

von der Sonne. Dieses Bild ähnelt dem der Schale im Ofen und konturiert 

damit umso deutlicher eine Auffassung von lebensprägenden Erfahrungen. 

Erst die Strophen XI und XII enthalten wieder die notwendigen Satz-

elemente, um als vollständig gelten zu können. Auch inhaltlich grenzen sie 

sich ab von den Strophen VIII bis X. In Strophe XI wird festgestellt, dass 

dagegen „Glück hatte wer nur/gestoßen wurde/von Pol zu Pol“ (XI, 1-3), 

über die ganze Erde, wie die „Menschen wie wir wir unter ihnen“, deren Er-

fahrungen in den Strophen II bis VI beschrieben sind: Selbst die gewaltsame 

Vertreibung und Verfolgung über den ganzen Globus ist ein „Glück“ ge-

89  Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. A.a.O., S. 167. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

genüber dem, was denen angetan wurde, die nicht flüchten konnten. Die 

zwölf Strophen können an den Kreuzweg und die Leidensstationen Christi 

erinnern. Dies würde, analog zur christlichen „Erzählung“, dem Geschehen 

einen Sinn zusprechen, der ihm innerhalb der Geschichte nicht zukommt. 

Doch sind die Strophen nicht als Stationen gekennzeichnet, sondern bilden 

die Ziel- und Orientierungslosigkeit des Geschehens ab, so dass sie sich 

zwar auf die christliche Vorlage beziehen, sie aber zugleich als Lösung 

verwerfen.

Die letzte Strophe schlägt den Bogen zur ersten. Wieder ist von den 

„grauen Zeiten“ die Rede, der Ausdruck wird von dem sprechenden Ich, das 

erstmals und sogar zweimal im Singular auftritt, sogar nachdrücklich wie-

derholt und genauer situiert. Mit dem Verweis auf den Altersunterschied, 

der zugleich die unterschiedliche Erfahrung und insbesondere den Grad der 

Unschuld bezüglich des Wissens der Generationen beinhaltet, hebt das spre-

chende Ich zum einen die Zeitspanne hervor, die seitdem vergangen ist, zum 

anderen lässt es durchblicken, dass sich wenig geändert hat, da offensicht-

lich Verwechselungsgefahr mit der Situation der Gegenwart besteht. Auf 

diese Weise wird deutlich, dass der Vers eine Mahnung darstellt, etwas zu 

tun, damit diese Verwechselung ausgeschlossen wird, damit sich die Ge-

schichte nicht wiederholt, sondern ändert. Insofern dieser Gedankengang 

das Vorhandene auf eine neue Stufe hebt, ist er als dialektisch zu bezeich-

nen.

Für den ersten Vers wurden zu Beginn der Gedichtinterpretation zwei 

Lesarten vorgestellt, die einander rückblickend in der gemeinsamen Ziel-

richtung stärken: Auf der einen Seite lässt er sich in dem Sinne verstehen, 

dass das Geschehene rückgängig, ungültig gemacht werden muss, damit es 

nur für die Vergangenheit, für die grauen Zeiten zutrifft, nicht für die Ge-

genwart, das Heute. Das drei Jahre nach Graue Zeiten entstandene Gedicht 

Abel steh auf ist ein Bitten, das Vergangene rückgängig zu machen, „damit 

es anders anfängt/zwischen uns allen“ (III, 2-3). Rückblickend unterstützt es 

also diese Lesart von Graue Zeiten.

Auf der anderen Seite lässt sich der erste Vers auch deuten als eine An-

weisung, das Vergangene zu bewahren, um durch diese Erinnerung die 

Wiederholung in der Gegenwart zu verhindern. Beide Lesarten des ersten 

Abschnitts laufen also auf eine Verbindung von Zeugenschaft, Zeitgenos-

senschaft und Erinnern hinaus, die sich auf die Zukunft richtet und aus der 

Vergangenheit lernt. 

Der zweite Abschnitt ist kürzer als der erste. Auch er beginnt und endet 

mit einer Strophe zu den „grauen Zeiten“ (I, 1; V, 1). Die erste Strophe 

weist darauf hin, dass diese erst „zwanzig Jahre“ (I, 3) zurückliegen, dass 

„nichts uns trennt“ (I, 2) vom Heute als nur dieser Zeitraum. Der Sprecher, 

der wie bereits im ersten Abschnitt mit einem „wir“ auftritt, und sein Stand-

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|323 

punkt sind auch in diesem Abschnitt nicht eindeutig zu bestimmen. Es bleibt 

offen, auf welche zwanzig Jahre Bezug genommen wird, doch liegt es nahe, 

den Zeitpunkt der Textentstehung heranzuziehen: Das Gedicht wurde 1966 

geschrieben und könnte allgemein auf einen relativ langen Zeitraum fehlen-

der Auseinandersetzung seit dem Ende der nationalsozialistischen Verbre-

chen hinweisen. Möglicherweise spielt das Gedicht auf die im Oktober 1946 

abgeschlossenen Nürnberger Prozesse an, die ein Jahr zuvor eröffnet wor-

den waren und die wegen der Verurteilung einiger der führenden NS-

Vertreter im öffentlichen Bewusstsein das endgültige Ende des „Dritten 

Reichs“ besiegelten, auch wenn noch weitere Prozesse folgten. Eine Lesart, 

die näher an die nationalsozialistischen Verbrechen zwischen 1933 und 

1945 heranrückt, weicht nicht entscheidend von den Konsequenzen dieser 

Interpretation ab: Domin war länger als 20 Jahre im Exil, doch vergingen 20 

Jahre zwischen ihrer Ausreise aus Deutschland 1932 und ihrer ersten 

Deutschland-Reise 1952. Damit fallen die Situation der Rückkehr und die 

später von den Mitscherlichs analysierte Verdrängung der deutschen Bevöl-

kerung mit der Atmosphäre des Gedichts zusammen. 

Die zweite Strophe bildet den vorgezogenen Objektsatz zum ersten Vers 

der dritten Strophe und springt dadurch hervor wie eine bunte Zeitungsüber-

schrift. In diesem Fall wecken die gegenwärtigen Titel schlechte Erinnerun-

gen an alte Zeitungsüberschriften oder die Köpfe der Zeitungen. Die Farben 

Rot und Schwarz sind Teil der nationalsozialistischen Fahne, zudem befan-

den sie sich „unter dem Worte ‚Deutsch‘“ (II, 3), eine Silbe die einen Teil 

des Slogans „Deutschland erwache!“ bildet. Zeitungen erschienen in der 

Weimarer Republik noch nicht in Farbe, aber es ist vorstellbar, dass diese 

Verse Bezug auf eine Farbdruck verwendende Propagandazeitschrift neh-

men. 

Wie in der letzten Strophe des ersten Abschnitts tritt das sprechende Ich 

in der dritten Strophe tatsächlich im Singular auf, wodurch die Subjektivität 

der Erfahrung und ihre Eindringlichkeit betont wird. Was dieses „es“ (III, 1) 

ist, wird nicht eindeutig aufgelöst, doch lässt es sich sowohl direkt auf das 

„Worte ‚Deutsch‘“ (II, 3) im vorhergehenden Vers beziehen als auch auf die 

Situation in Deutschland, als die Zeitungen entsprechend aussahen. Auffäl-

lig ist auch die veraltete Form „Worte“, die möglicherweise einen Hinweis 

auf die volkstümelnde Sprache der Nationalisten liefert. Durch den neuen 

Satzbeginn läuft zwischen diesem und dem folgenden Vers ein Bruch. Die 

Verse sind zwar nicht durch Satzzeichen getrennt, ihre Zugehörigkeit zu 

verschiedenen Sätzen ist aber an der Groß- und Kleinschreibung erkennbar. 

Wie ein Echo aus I, 3 setzt der neue und letzte Satz ein mit „Zwanzig Jahre“ 

(III, 2), worauf das einzige Satzzeichen des gesamten Gedichts folgt, ein 

Doppelpunkt. Dieser ruft den Eindruck hervor, als sei alles, was danach 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

kam, Teil und Fortsetzung dieses Zeitpunktes – als dauerten die zwanzig 

Jahre noch an. Zumindest fordert das Gedicht zum Nachdenken darüber auf. 

Die vierte und die fünfte Strophe, die aus nur drei Versen bestehen, 

mahnen daran, dass sich die eigene Situation von heute auf morgen voll-

kommen ändern kann: Die Flucht bedeutet den Verlust des gesamten Besit-

zes. Darin ist auch eine Warnung für die Zukunft enthalten: Am ersten (Ar-

beits-)Tag der Woche scheint der Abstand groß zu sein zu den Tagen der 

Katastrophe, aber schon am nächsten Tag war alles wie vorher, reiht der 

Alltag sich, reihen wir uns ein in die „grauen Zeiten“ (V, 1), könnte die Ge-

schichte sich wiederholen. Die Verse heben die Relevanz für alle hervor, in-

dem zum einen der Sprecher wieder die erste Person Plural verwendet, und 

zum anderen die letzte Strophe keine Barriere zwischen „uns und den grau-

en Zeiten“ (V, 1) aufrichtet, sondern eine verbindende Konjunktion einfügt. 

Die Nähe ist eindeutig, zumal die letzte Strophe aus nur einem Vers besteht 

und somit abgetrennt ist von den übrigen Versen. 

In dem dritten Abschnitt bestehen die erste und dritte Strophe nur aus 

einem einzigen Vers, die zweite aus zwei und die vierte aus drei Versen. Die 

Irrealität des Inhalts – eine Erinnerung, Angst oder ein Traum – wird durch 

diese Form verstärkt, da sie nur einzelne Gedankenfetzen, Bruchstücke prä-

sentiert. Das sprechende Ich macht keine genauen Angaben über Ort und 

Zeit der Situation, sondern beginnt in der ersten Strophe mit einem vagen 

„[m]anchmal“ (I, 1) und richtet seine Worte an ein nicht näher bestimmtes 

Du, so dass sie die Leserin bzw. den Leser einbeziehen. Die Sprache findet 

keine harmonische Form, um ihren Gegenstand zu erfassen. Insofern passt 

Durzaks Charakterisierung der Exildichtung auch zu Hilde Domins Lyrik, 

ist aber weniger ausgeprägt zu erkennen als bei Celan oder Sachs: 

„Ist es nicht vielmehr so, daß es eine Sprachmächtigkeit in der Negation ist, ein po-

etisches Wahrnehmbarmachen des Kampfes gegen den Sog des Verstummens und 

der Sprachlosigkeit, ein Benennen der Wunden und Beschädigungen der Sprache, 

deren von Verletzungen und Narben gezeichnete Körperlichkeit zur Matrix des 

vielfältigen Bedrohungsspektrums wird, das mit der Exilerfahrung einhergeht?“90

In der zweiten Strophe, die den Satz beendet, allerdings ohne Satzzeichen 

aufzuweisen, wird daraus ein Alptraum, der zeigt, wie das sprechende Ich 

das Du dann sieht: „von wilden Tieren zerrissen/von Menschentieren“ (II, 1-

2). Die Gewalttat ging sozusagen von der eigenen „Gattung“, von etwas 

Vertrautem, Bekanntem aus, das sich als fremd entpuppte, und gewinnt da-

durch an Schrecken. Der Neologismus „Menschentiere“ ist zudem paradox, 

denn er enthält mit „Mensch“ und „Tier“ widersprüchliche Gattungsbe-

zeichnungen. Darüber hinaus verweist er auf die im ersten Abschnitt des 

90  Manfred Durzak: „Der Worte Wunden“. A.a.O., S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|325 

Gedichts erwähnten „Menschenpuppen“ (VIII, 3), die als Opfer das Gegen-

bild zu den „Menschentieren“, den Tätern, bilden. Das Bild des zerrissenen 

Menschen verweist außerdem auf die biblische Geschichte von Joseph und 

seinen Brüdern, in der letztere ihrem Vater Jakob Josephs blutbeflecktes 

Gewand zeigen und erzählen, Joseph sei von wilden Tieren zerrissen wor-

den, obwohl sie ihn an ägyptische Händler verkauft haben.91

Die dritte Strophe besteht wie die erste aus nur einem Satz und enthält 

mit dem Wort „vielleicht“ (III, 1) ebenfalls ein Modaladverbial. Diese Isola-

tion stärkt wie im Fall der ersten Strophe die Einschränkung, doch steht das 

Subjekt nun in der ersten Person Plural. Es bleibt offen, ob das „[w]ir“ (III, 

1) das in der ersten Strophe angeredete „du“ einschließt – wenn nicht, wäre 

das Lachen ein Lachen der Zuschauer. Andernfalls könnte es ein Lachen 

über die absurde oder verstörende Vorstellung sein, die in der zweiten Stro-

phe beschrieben wurde. 

Die vierte Strophe bildet keinen vollständigen Satz, auch der Sinn bleibt 

unklar, und die drei Verse klingen wie die stammelnden Sätze eines Medi-

ums. Das Verb „sehen“ ist in die Nähe des „Seherischen“ gerückt, so dass 

der Begriff des „Gesichts“ anklingt. Dies hebt auch den scheinbaren Wider-

spruch im ersten Vers auf, denn das sprechende Ich, das die Angst des Du 

„nie sah“ (IV, 1), spürt sie doch oder meint sie zumindest zu spüren – oder 

hält sie für angemessen angesichts der Gefahr. Vielleicht war das sprechen-

de Ich aber auch nicht dabei, als das angeredete Du Angst verspürte. Die 

Abwandlung im zweiten Vers der durch ein Possessivpronomen dem Du 

zugeordneten Angst in „diese Angst“ (IV, 2), die nun emphatisch mit einem 

Demonstrativpronomen verbunden ist, bildet ein Indiz, dass es die Angst 

des sprechenden Ichs selbst ist. Auch der letzte Vers ließe sich in diese 

Richtung deuten, denn das „ich sehe euch“ (IV, 3) könnte direkt an die 

„Menschentiere“ gerichtet sein, an die Leserinnen und Leser, die ja nur Zu-

schauer sind, die nicht eingreifen in das Geschehen, auf das der Text ver-

weist. Andersherum könnten die Angeredeten aber auch als weitere Opfer 

der „Menschentiere“ gelesen werden, als früher, gegenwärtig oder zukünftig 

Bedrohte, um die das Ich bangt, mit denen es leidet. Diese Version erscheint 

plausibler, wenn man den Abschnitt in den Kontext des gesamten Gedichts 

rückt und insbesondere die Gleichsetzung im ersten Abschnitt von Angere-

deten und Opfern berücksichtigt. Bereits im zweiten Abschnitt war das spre-

chende Ich als Seher aufgetreten (III, 1), und auch der Verweis auf den bib-

lischen Träumer Joseph, dem Gott Bilder und Deutungen schickt, ruft die 

Figur des Sehers auf. In Wozu Lyrik heute hat Domin sich demgegenüber 

eindeutig ablehnend zu dem Bild des Dichters als Seher geäußert: „Jene Be-

deutung, die den Dichter zu etwa Priesterlichen machte, etwas Seherarti-

91  1. Mose 37, 12-36. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

gem, ist uns fatal [...].“92 Indem Domin durch Assoziationen ein metaphysi-

sches Element evoziert, dies aber durch die konkrete Kontextualisierung im 

zweiten Abschnitt (III, 1) als reale historische Erfahrung markiert, ermög-

licht sie es erst, den dritten Abschnitt als konkreten traumatischen Effekt zu 

lesen.

Der vierte und letzte Abschnitt besteht aus drei Strophen. Die erste 

Strophe beginnt mit einer direkten Anrede, die die Leserin bzw. den Leser 

involviert. Diese Anrede, ein Wort, bildet den gesamten Vers und ist da-

durch zusätzlich betont. Die folgenden beiden Verse sind identisch und er-

innern an die Situation einer Selektion, wobei die Wiederholung die Bedro-

hung aller kennzeichnet. Der Beginn des letzten Abschnitts mit den Versen 

„Dich/und den/und den“ (I, 1-3) verbindet also die direkte Anrede mit der 

Wiederholung einer Auswahl, die innerhalb dieses Kontextes auf die Selek-

tion im Konzentrationslager vor der Ermordung sowie wiederum auf Wen es 

trifft (Kapitel 3.1) anspielt. Der Refrain aus dem ersten Abschnitt taucht 

zweimal auf, zunächst in einer Abwandlung zur Anrede, indem sie die erste 

Person Plural durch die zweite Person Plural ersetzen. Dadurch wird die Le-

serin bzw. der Leser erneut einbezogen. Zudem erscheint beide Male der 

Vers nicht mehr als einer, sondern über zwei Verse verteilt: „Menschen wie 

ihr/ihr unter ihnen/Menschen wie wir/wir unter ihnen“ (I, 4-7), wodurch sie 

mehr Nachdruck erhalten und darüber hinaus zerbrochen erscheinen, als sei 

der letzte, und sei er noch so fragile Schutz einer Gemeinschaft zerfallen, da 

in der höchsten existentiellen Not jeder allein sei. Indem die folgenden Ver-

se den Refrain in seiner ursprünglichen Form wiederholen (I, 6-7), weisen 

sie auf diesen signifikanten Unterschied nochmals hin. Wie im ersten Ab-

schnitt erfolgt eine denaturalisierende Benennung als „[n]ackte Menschen-

puppen“ (I, 8). Während im ersten Abschnitt von den Opfern die Rede war, 

„die noch morgens die Schalen um sich haben“ (X, 2), heißt es nun: „die 

noch heute die Schalen um sich haben“ (I, 9). Hier wird nun endgültig deut-

lich, dass die Schalen nicht nur Schutz bieten, sondern auch äußere Eindrü-

cke verhindern, die Wahrnehmung beeinträchtigen und eine heile Schein-

welt vorspiegeln, innerhalb derer alles gut ist. Zudem wird dadurch das 

Heute gegen das Morgen abgegrenzt. So wird der Vers zur Mahnung, sich 

nicht in Sicherheit zu wiegen, da morgen alles anders sein könne. Für diese 

Version spricht die Identifikation mit den Opfern. 

Damit scheinen in dem Text außerdem die abweichenden Perspektiven 

von Tätern und Opfern auf. Die Differenz zwischen jüdischen und nichtjü-

dischen Erfahrungskontexten hat Nicolas Berg für die Geschichtswissen-

schaften nachgewiesen. Für die Zeit zwischen 1945 und 1950 kommt er zu 

dem Schluss: „Erfahrungen jüdischer Historiker wurden nicht zum Thema 

92  Hilde Domin: ‚Lyriker‘ und ‚Text‘. A.a.O., S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|327 

gemacht. Ihre Themen waren begründungspflichtig und ihre Perspektive auf 

das Ereignis Holocaust marginalisiert.“93 Für literarische Texte fällt dieser 

diskursive Rahmen breiter aus, denn auch wenn die Literatur sich auf Fak-

ten bezieht, so ist sie doch Fiktion, die nicht denselben Wahrheitsanspruch 

besitzt wie die Geschichtswissenschaft. Niemals stand es zur Debatte, ob 

Paul Celan oder Nelly Sachs oder auch Domin so schreiben dürften, wie sie 

es taten und tun. Doch auch im literarischen Feld gibt der Diskurs Regeln 

vor und sanktioniert Verstöße: Als Celan 1952 in Niendorf seine Todesfuge

bei einem Treffen der Gruppe 47 vortrug, stieß er auf offene – und antisemi-

tische – Ablehnung.94 Die direkten Bezüge in Domins Texten auf den natio-

nalsozialistischen Massenmord wurden dagegen geflissentlich übersehen, 

die Literaturkritik und -wissenschaft rezipierte ihre Lyrik als Beweis für das 

wiedergewonnene Sprachvertrauen der deutschen Dichtung, für eine gelun-

gene deutsch-jüdische Symbiose und Versöhnung sowie für eine geläuterte 

bundesrepublikanische Gesellschaft, die keine explizite Erinnerung an 

Auschwitz mehr nötig hatte. Domin leistete dieser Rezeptionsweise höchs-

tens insofern Vorschub, als sie in ihren öffentlichen Reden den Blick über-

wiegend auf die Zukunft des menschlichen Zusammenlebens richtete. Doch 

blendete sie ihre Exilerfahrung und deren Ursache nicht aus. Nicolas Berg 

untersucht den Streit zwischen Wulf und Broszat und kommt zu dem Er-

gebnis, Martin Broszats Position lege „die Gleichung ‚deutsche Perspektive‘ 

= Erforschung = Sachlichkeit versus ‚Jüdische Perspektive‘ = Erinnerung = 

Emotionalität“95 nahe, eine aus heutiger Sicht unhaltbare geschichtswissen-

schaftliche Position. Dies deckt eine Analogie zur Literaturwissenschaft im 

Umgang mit dem Exil auf: Die literarischen Texte über die Erfahrungen der 

Exilanten wurden vor den siebziger Jahre nicht als eigener Forschungsbe-

reich betrachtet. 

Böhmel Fichera deutet die Schlusszeilen von dem Gedicht Graue Zeiten

als Anzeichen, dass Domin im Unterschied zu vorher „eine deutlich skepti-

schere Beurteilung der Gegenwart in Deutschland“96 vornehme: „Damit a-

ber deutet sich eine entscheidende Wendung in der Haltung Domins an: Die 

Einsicht in die mißlungene Heimkehr und das Bewußtsein von der unver-

gänglichen Prägung durch die langen Jahre im Exil.“ Die Analysen von Wen

es trifft (1953), Anstandsregeln für allerwärts (1963) oder Gefährlicher Löf-

fel (1954) haben demgegenüber gezeigt, dass diese Skepsis keineswegs eine 

Wendung bedeutet, sondern lediglich einem Akzent in Domins Gedichten 

93  Nicolas Berg: Der Holocaust. A.a.O., S. 192. 

94  Vgl. Klaus Briegleb: Mißachtung und Tabu. Mißachtung und Tabu. Eine 

Streitschrift zur Frage: „Wie antisemitisch war die Gruppe 47?“ Berlin 2003. 

95  Vgl. Nicolas Berg: Der Holocaust. A.a.O., S. 617. 

96  Ulrike Böhmel Fichera: Zum „Stelldichein mit mir selbst“. A.a.O., S. 353. 

Vgl. das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

entspricht, den sie im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz setzt. Nicht nur ih-

re unmittelbare Exilerfahrung war prägend für Domin, sondern auch das 

Wissen um den Genozid. 

Die zweite Strophe des letzten Abschnitts von Graue Zeiten stellt den 

im ersten Abschnitt beschriebenen „grauen Zeiten“ (I, 2) „das Rot und das 

Schwarz“ (II, 2) bzw. „den schwarz und rot gedruckten Haß“ (II, 7) gegen-

über. Sie zitiert wörtlich aus dem zweiten Abschnitt (II, 1-3), so dass die I-

dentität der Situation in den „grauen Zeiten“ und heute hervorsticht. Die 

zweite Strophe nimmt zudem die „Angst“ (IV, 1; 2) aus dem dritten Ab-

schnitt in dem Verb „fürchten“ (II, 9) ebenso wie dessen dritte Strophe (III, 

2) wieder auf. Darüber hinaus wird mit dem Verb „sehen“ (II, 5) der Alp-

traum des dritten Abschnitts aufgegriffen. 

Die schon angesprochene Wiederholung aus Abschnitt zwei in der 

zweiten Strophe spricht ebenfalls für eine Interpretation der Verse als Mah-

nung, da die empfundene Bedrohung erneut in die Gegenwart gerückt und 

in den Zeitungen vor Augen geführt wird. „Die Toten“ (II, 4), die diese 

Nachrichten sehen, werden dadurch derart mit ihnen verbunden, dass der 

Eindruck entsteht, dieser Nationalismus sei ihre Todesursache gewesen, o-

der besser: der daraus entstandene „Haß“ (II, 7), der so stark ist, dass sie 

sich fürchten, obwohl sie doch schon tot sind. Die „großen Augen“ (II, 5), 

die sie machen, weisen zum einen auf die leeren Augenhöhlen der Toten-

schädel hin, greifen zum anderen aber auch die Redewendung „große Augen 

machen“ auf und offenbaren somit das ungläubige Staunen der Toten über 

die sich wiederholende Geschichte. 

„Dies ist ein Land/in dem die Toten sich fürchten“ (III, 1-2), modifiziert 

die letzte Strophe den letzten Vers der zweiten Strophe und betont dadurch 

sowohl die Verantwortung des genannten Landes als auch die Absurdität 

der Situation, die es nicht geben sollte. Das Land, das seinen Toten keine 

Ruhe gewährt, ist Deutschland: Bereits im Winter 1959/60 gab es in Köln 

eine Welle antisemitischer Schmierereien auf jüdischen Friedhöfen, die 

Domin beunruhigt zur Kenntnis nahm.97 Der Zusammenhang von Deutsch-

land und Tod spiegelt sich nicht nur in der wiederholten Nähe von „dem 

Worte ‚Deutsch“ (II, 3; 8) und den „Toten“ (II, 4; 9) und in der Assonanz 

auf „o“, sondern auch in dem Vers von Celans bereits zitierter Todesfuge

„der Tod ist ein Meister aus Deutschland“ (IV, 6). In den letzten beiden 

Versen von Graue Zeiten drückt sich zugleich die Nähe von vergangenen 

und gegenwärtigen Verbrechen aus. Der Text rückt den Massenmord nicht 

weg, sondern lässt ihn durchschimmern als ständige Gefahr, die sich wie-

derholen könnte. Die Vergangenheit bleibt gegenwärtig. Im Gegensatz zu 

Angst richtet sich Furcht immer auf einen bestimmten Gegenstand – doch 

97  Vgl. Hilde Domin: Hineingeboren. A.a.O., S. 158f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|329 

wird ihre Quelle nicht benannt. Offen bleibt, ob die Toten um Lebende, um 

potentielle Opfer bangen, oder um ihre eigene Grabruhe, die durch Fried-

hofsschändungen von Neonazis gefährdet ist. 

Liest man das Gedicht Domins als eine Warnung vor der Wiederholung 

gewalttätiger Exzesse, so steht diese in der Nähe einer realen Gefährdung 

der Toten, auf die Walter Benjamin bereits vor Auschwitz hingewiesen hat. 

Er fürchtete die Korrumpierung der Toten bzw. die Verfälschung der Über-

lieferung: „Die Geschichte ist Gegenstand einer Konstruktion, deren Ort 

nicht die homogene und leere Zeit sondern die von Jetztzeit erfüllte bil-

det.“98 Die Sieger machen die Geschichte und geben die Erinnerungen vor. 

Benjamin zufolge hat die Vergangenheit Folgen für das Nachleben. Er inte-

ressierte sich für das, was keine Wirkung hatte, weil es ausgegrenzt wurde. 

Für ihn prägt die Gegenwart die Vorstellungen von der Vergangenheit, in-

dem sie sich als die „gemeinte“ zu erkennen hat.99 „Vergegenwärtigung“ 

bedeutet nach Benjamin, den Überlieferungszusammenhang aufzubrechen, 

um andere Bilder freizulegen, die von den Mächtigen der Geschichte ver-

schüttet oder zumindest nicht aufgedeckt wurden.100 Katja Schubert zufolge 

betont Benjamin damit die Verantwortung der Lebenden für die Toten: 

„Anstatt Vergangenheit und Gegenwart durch ‚Kontinuität‘ oder ‚Fort-

schritt‘ vermittelt zu sehen, verbindet Benjamin die Zeiten durch einen ‚An-

spruch‘ miteinander: der Anspruch der Vergangenheit an die Lebenden, die 

sich ihrer anzunehmen haben.“101

Dass sich dieser Anspruch in Domins lyrischem Werk nachweisen lässt, 

deutete sich bereits an. Neben Graue Zeiten betont auch Domins 1963 in 

Heidelberg entstandenes Gedicht Köln (GG 243), das sie 1964 in Hier ver-

öffentlichte102, eine enge Verbundenheit des Sprechers mit den Toten, die 

den von Benjamin begründeten „Anspruch“ der Vergangenheit an die Ge-

genwart erfüllt. „Die Toten und ich“ (IV, 1) bewegen sich anders als die an-

deren Menschen (II, 3), die ehemals vertrauten Orte sind ihnen in der Ge-

genwart ein fremdes Element. 

Da Michael Braun bereits 1993 eine ausführliche Gedichtinterpretation 

dazu geliefert hat103, kann hier darauf verzichtet werden. Braun hebt beson-

ders die von Domin in einer Selbstinterpretation als „Simultaneität 104“ be-

zeichnete Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen hervor und sieht darin ein 

utopisches Moment, das aus der Kraft der Poesie stammt: die Möglichkeit 

98   Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte. A.a.O., S. 701. 

99   Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte. A.a.O., S. 695. 

100   Vgl. Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte. A.a.O., S. 697f. 

101   Katja Schubert: Notwendige Umwege. A.a.O., S. 105. 

102   Vgl. VE, S. 236. 

103   Vgl. Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 156-160. 

104   Hilde Domin: Aber die Hoffnung. A.a.O., S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

einer Begegnung mit den Toten. Bringt man jedoch darüber hinaus die Imp-

likationen dieses Motivs mit der Bedeutung von Erinnerung in Zusammen-

hang, so liest sich das Gedicht als anhaltender Erinnerungsprozess, der das 

sprechende Ich von den „anderen“ unterscheidet und mit den Toten verbin-

det. Die veränderte Wirklichkeit steht allen offen, die neuen Zugänge des 

alten Heimatorts werden aber auf unterschiedliche Weise aufgesucht und 

genutzt. Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz thematisiert Domin ihre ei-

gene Fremdheit und die der Toten im kollektiven Gedächtnis der Bundesre-

publik Deutschland und verweist damit auf die Vielfalt der – zum Teil un-

wiederbringlich verlorenen – Erinnerungen. Der Grund, warum sich die To-

ten in Graue Zeiten fürchten, könnte also auch darin liegen, dass sie sich um 

ihr Andenken in der Überlieferung sorgen. 

Wie die Ausführungen gezeigt haben, thematisiert das Gedicht mensch-

liche Leiderfahrungen, die eng mit dem Wort „deutsch“ verbunden sind. 

Karl Krolow bezeichnete Graue Zeiten 1980 als „[...] eines der ‚leidenden‘ 

Gedichte Hilde Domins [...]. Es ist das Leiden der Aufmerksamkeit, das hier 

in Worten ausgetragen wird, Leiden an dem Land seiner Sprache, in das 

man zurückgekehrt ist, wie man auf seine Sprache zurückkommen muß, ob 

man will oder nicht. Ein Leid-Wort: deutsch.“105

Krolow nennt keine anderen Gedichte, die seiner Meinung nach in die 

Kategorie der „‚leidenden‘ Gedichte“ fallen würden. Seine einzige Erläute-

rung, in der die Aufmerksamkeit als Eigenschaft der Dichterin als Ursache 

des Leids betrachtet, greift zu kurz, denn darüber hinaus ist es die mangeln-

de Aufmerksamkeit der Öffentlichkeit für das vergangene Leid, die zum ge-

genwärtigen beiträgt bzw. es sogar verursacht. 

Domins Essay Aufruf zur Rettung der Vietnamflüchtlinge106 von 1978 

enthält den ersten Abschnitt des Gedichts Graue Zeiten und rückt das Ge-

dicht damit explizit als Stellungsnahme in die Nähe zum aktuellen Gesche-

hen. Neben die Zeugenschaft setzt Domin die Zeitgenossenschaft, womit sie 

eine Verschiebung gegenüber vielen Texten von den Überlebenden der 

Konzentrationslager vornimmt: Zwar war sie als Jüdin direkt betroffen von 

der Bedrohung durch die Nationalsozialisten, doch ihr frühes Exil bewahrte 

sie vor den Erfahrungen in den Lagern und dem Massenmord. Dadurch 

bleibt ihre Rolle beschränkt auf die einer Zeitzeugin, sie ist keine Zeugin der 

Vernichtungslager. Sie betont die Bedeutung des Beobachter- und Bericht-

erstatterstatus’ sowie die Pflicht zum „Eingreifen“, und sei es nur mit Wor-

ten und in der Rolle des Zeugen. Ihr Selbstverständnis als Schriftstellerin, 

insbesondere als Lyrikerin, rückt ihre im zweiten Kapitel dargelegte Poeto-

105   Karl Krolow: „Ich will einen Streifen Papier“. In: VE, S. 13-28 (erstmals in: 

Literatur in Köln 12. Hg. v. der Stadtbücherei. Dezember 1980. S. 4-7). S. 

26.

106   Hilde Domin: Aufruf zur Rettung der Vietnamflüchtlinge. In: GE, S. 304. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|331 

logie von einer rein autonomieästhetischen Position ab, hin zu den alltägli-

chen Lebenserfahrungen mit ihren moralischen Anforderungen. 

Dies hatte Domin bereits 1968 in Wozu Lyrik heute formuliert: Der Ly-

riker selbst müsse ein scharfer Beobachter sein. „Immer von neuem regist-

riert er den Riss zwischen dem, was ‚ist‘, und dem, was sein ‚sollte‘ und 

vielleicht sein könnte, um ihn zur Sprache zu machen, ihn zu benennen.“107

Demzufolge leistet der Lyriker Domin zufolge dem Leser eine moralische 

Hilfestellung bei der individuellen Wirklichkeitserfahrung. Dieser Dienst 

wird aber nicht aufdringlich geleistet, sondern ist ein Angebot, und die An-

deutung einer moralisch überlegenen Position des Lyrikers bezieht sich bei 

Domin auf einen Idealfall, der durchkreuzt wird von ihrer bereits dargeleg-

ten Auffassung der Rolle von Text und Leser. 

Das Gedicht Graue Zeiten liefert ein Zeugnis der Vergangenheit, das 

die Erinnerung an sie einfordert. Diese Erinnerung erscheint besonders im 

Hinblick auf eine Gegenwart wichtig zu sein, die sich anschickt, die Ver-

gangenheit zu wiederholen bzw. bereits so weit ist – wenn nicht in Deutsch-

land, dann im Sudan oder anderswo. Domin hat in ihren Schriften immer 

wieder hervorgehoben, wie wichtig das Zeugnis der Zeitgenossenschaft sei, 

um die Wiederholung des Genozids unmöglich zu machen – auch wenn dies 

nur eine Hoffnung ist. Gegen die Wiederholung könne die Erinnerung als 

Mittel dienen, deshalb betont Domin ihre Notwendigkeit. Doch zugleich ist 

sie sich bewusst, dass der Erinnerungsprozess eine Konstruktion und als 

solche den herrschenden Machtverhältnissen unterworfen ist. Als solidari-

scher und zukunftsweisender Akt kann das Erinnern dazu beitragen, die 

Vergangenheit und die Toten vor Instrumentalisierung zu retten. Die immer 

schon erzeugte Erinnerung ist bereits an sich Vergangenheitspolitik und 

damit Instrumentalisierung, doch kann zumindest ihr Grad zugunsten der 

Toten gesenkt werden. Entsprechend plädierte der Historiker Wolfgang 

Bergem für „die Vergegenwärtigung einer unabgeschlossenen Vergangen-

heit mit Bezug zur Gegenwart“ und prägte dafür den Neologismus „Ver-

gangenwärtigung“.108 Dies bleibt allerdings problematisch. 

Daniel Levy und Natan Sznaider stellten 2001 die These auf, „[...] daß 

Erinnerungen an den Holocaust in einer Epoche ideologischer Ungewißhei-

ten zu einem Maßstab für humanistische und universalistische Identifikatio-

nen werden.“109 Sie sehen den Holocaust „[...] als Schlüsselereignis für eine 

neue Erinnerungsform, nämlich für die Herausbildung einer neuen ‚Schick-

107   Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 28. 

108   Wolfgang Bergem: Barbarei als Sinnstiftung? Das NS-Regime in Vergan-

genheitspolitik und Erinnerungskultur der Bundesrepublik. In: Ders. (Hg.): 

Die NS-Diktatur. A.a.O., S. 81-103. S. 96. 

109   Daniel Levy/Natan Sznaider: Erinnerung im globalen Zeitalter: Der Holo-

caust. Frankfurt/M. 2001. S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

salsgemeinschaft‘, die [...] eine der zentralen Katastrophen des 20. Jahrhun-

derts zum Anlaß nimmt, neue gemeinsame Bezüge jenseits des National-

staats herzustellen.“110

Lothar Probst dagegen wendet sich gegen die These, dass transnationale 

Erinnerungskulturen entstehen: Zum einen werde das Gedenken von den 

einzelnen Nationen auf je spezifische Weise vorgenommen, zum anderen 

bestehe auch innerhalb der Nationen Differenz von Erinnerung.111 Probst 

warnt davor, „aus der Erinnerung an den Holocaust im Rahmen öffentlich 

inszenierter Gedächtnispolitik eine gesamteuropäische Geschichtsdidaktik 

zu machen“112 und sie damit auf instrumentelles Gedenken zu reduzieren. 

Die Universalisierung von Auschwitz birgt darüber hinaus das Risiko 

der Verflachung, da die Spannung zwischen dem historischen Ereignis und 

seiner Universalisierung anhält. Oliver Marchart betrachtet die These der 

Universalisierung des Holocaust von Levy und Sznaider, die einer positiven 

Umwertung von Kulturindustrie zu emanzipatorischem Potential entspreche, 

kritisch: „Das Verhältnis von Universalem und Partikularem ist immer a-

symmetrisch und von Macht verformt.“113 Bestimmte partikulare Vorstel-

lungen bestimmten sogenannte „universelle“, die deswegen eben nicht uni-

versell seien. Dies führe zu einer „Entleerung des Universalen“114, das Par-

tikulare (in diesem Fall: der Holocaust) gebe seine konkreten Inhalte auf. 

Entsprechend sieht Diner im Unterschied zu Levy und Sznaider die Ge-

fahr der „Entgeschichtlichung von Auschwitz“ als Preis für die Universali-

sierung, die den Holocaust für weltweite Opfererfahrungen öffne.115 Diner 

warnt, der Holocaust werde mit allen Verbrechen in Verbindung gesetzt, 

und dies entspreche einer Verflachung des Ereignisses „zur Folie einer sich 

ausbildenden zweifelhaften internationalen Moralkultur. Motor einer sol-

chen Inflationierung ist die auf eben jene entgrenzende Universalisierung 

zielende anthropologische Deutung des Zivilisationsbruchs“, deren Folge 

ein Substanzverlust der „Negativität von Auschwitz“ sei.116 Indem Diner je-

doch den Terminus „Zivilisationsbruch“ einführte, leistete er einer solchen 

Lesart Vorschub, denn ihm zufolge „[...] steht das Wort vom Zivilisations-

bruch für eine Chiffre intellektueller Versöhnung zwischen ebenjenen wi-

derstreitenden Perspektiven auf das inkriminierte Geschehen – der jüdischen 

wie der menschheitlichen.“117 Der Begriff ermöglicht nach Uhl erst den 

110   Daniel Levy/Natan Sznaider: Erinnerung. A.a.O., S. 14. 

111   Lothar Probst: Der Holocaust. A.a.O., S. 232. 

112   Lothar Probst: Der Holocaust. A.a.O., S. 233. 

113   Oliver Marchart: Umkämpfte Gegenwart. A.a.O., S. 54. 

114   Oliver Marchart: Umkämpfte Gegenwart. A.a.O., S. 55. 

115   Dan Diner: Den Zivilisationsbruch erinnern. A.a.O., S. 34. 

116   Vgl. Dan Diner: Den Zivilisationsbruch erinnern. A.a.O., S. 28. 

117   Dan Diner: Den Zivilisationsbruch erinnern. A.a.O., S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZEUGNIS UND ERINNERUNG|333 

Vergleich mit anderen Genoziden, bei aller bestehenden Differenz: „Über 

die Semantik von ‚Holocaust‘ oder ‚Shoah‘ hinausgehend, die die Juden-

vernichtung im Rahmen der Opfer-Täter-Konstellation verortet, rückt der 

Terminus ‚Zivilisationsbruch‘ das Geschehen in ein Raum-Zeit-Kontinuum 

von universaler Dimension, das sich auf die Geschichte der Moderne bezie-

hungsweise der westlichen ‚Zivilisation‘ erstreckt.“118

Die Deutung des nationalsozialistischen Massenmords als zentrales Er-

eignis der europäischen Geschichte, wie sie die Kulturwissenschaften be-

schreiben, sei jedoch ein junges Phänomen. Die vorliegende Arbeit negiert 

nicht eine universale Dimension, betrachtet aber nur die Bundesrepublik 

Deutschland und ihre besondere Abhängigkeit von dem Diskurs um Lyrik 

nach Auschwitz. 

5.6 Zwischenfazit  

Die Gedichte Domins, die sich mit den Themen Zeugenschaft und Erinnern 

auseinandersetzen, nehmen sehr unterschiedliche und zum Teil sogar wider-

sprüchliche Positionen im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz ein, ohne dass 

ein Bruch – etwa vor und nach der Rückkehr – zu beobachten ist. Dies be-

trifft vor allem die Kommunizierbarkeit der Erfahrungen und Erinnerungen: 

Auf der einen Seite warnen Gedichte wie Gefährlicher Löffel vor dem Ver-

gessen der Erfahrungen und Erinnerungen, das nicht nur die Identität des 

Objekts, sondern auch des Subjekts gefährde. Insofern die Toten Teil der 

Erinnerung sind, obliegt den Lebenden darüber hinaus Verantwortung und 

Fürsorgepflicht ihnen gegenüber, wie insbesondere Aktuelles herausstellt. 

Verdrängung wäre ein neues Verbrechen. Erinnerung und Zeugenschaft bil-

den entsprechend die moralische Basis des Sprechens. Auf der anderen Seite 

bezweifeln Texte wie Es kommen keine nach uns, dass die einzigartigen, le-

bensprägenden und brüchigen Erfahrungen vermittelbar sind. Kein Akt des 

Erinnerns besitzt allgemeingültigen Anspruch. 

Diese paradoxe Situation setzt sich fort: Einerseits wird es als unmög-

lich bewertet, Identität und einen Platz im kollektiven Gedächtnis zu erlan-

gen. Dies ist verbunden mit einem Gefühl der sozialen Ohnmacht. Anderer-

seits artikulieren einige der Gedichte – nicht nur selbstreflexiv – den 

Wunsch nach Identität und Integration in das kollektive Gedächtnis. Die 

Texte nehmen dadurch zumindest Einfluss auf diese Aushandlungsprozesse 

des kollektiven Gedächtnisses und auf die Wirklichkeit. Darüber hinaus er-

möglicht insbesondere die je spezifische künstlerische Form eine autonome 

118   Heidemarie Uhl: Einleitung. In: Dies. (Hg.): Zivilisationsbruch. A.a.O., S. 

10.

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Reaktion auf Auschwitz, welche die Chance bietet, sich der Macht des Dis-

kurses zu entziehen und innerhalb des Rahmens der individuellen Erfahrung 

eine angemessene Repräsentation zu erreichen. 

Auch wenn die Vergangenheit als unabänderlich erscheint, so erwach-

sen aus der Auseinandersetzung mit ihr in den Gedichten doch unausge-

sprochene Forderungen an die Gegenwart. Dies betrifft insbesondere die 

Mitverantwortung der Zeitzeugen des Nationalsozialismus, die ausgeweitet 

wird auf die Frage nach der heutigen Mitschuld durch tatenloses Zusehen 

bei weltweiten Verbrechen. Die Erinnerung beinhaltet sowohl eine Anklage 

der Zeugen als auch eine Mahnung für die Lebenden, ist also zukunftsrele-

vant.

Domins Werk lässt sich daher nicht auf eine eindimensionale Position 

im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz festlegen, es sperrt sich gegen eine i-

deologische Instrumentalisierung. Gerade mit dieser Position schreibt Do-

min sich in den Diskurs ein. Dabei lassen sich die in Kapitel 2 erläuterten 

poetologischen Kriterien Domins in den ausgewählten Texte Domins wie-

derfinden: Musterhaftigkeit, Authentizität und Besonderheit stellen in den 

Gedichten den historischen Bezug her und lassen neben dem ästhetischen 

Anliegen ein genuin gesellschaftspolitisches Engagement deutlich werden. 

Dieses bleibt stets an die Haltung der Rezipientinnen und Rezipienten ge-

bunden.

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005 - am 14.02.2026, 12:52:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

