
Marie-Christine Kajewski

Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten

Postfaktizität und die Krise der Demokratie

In den Demokratien westlicher Prägung verdichten sich seit längerem die Problemla-
gen. Die Bindung zwischen politischen Eliten und Bürgern ist zerrüttet, die Wahlbetei-
ligung rückläufig und das Vertrauen der Bürger in den politischen Prozess und die po-
litischen Parteien geschwunden.1 Expertengremien, Wirtschaftsverbände und sonstige
Eliten haben derart an Bedeutung gewonnen, dass die Einflussmöglichkeiten der Bür-
ger sinken.2 Auch die Spielräume der Parteien und Abgeordneten werden enger, da mit
der wachsenden Bedeutung der privaten Akteure außerparlamentarische Formen poli-
tischer Steuerung entstanden sind. Diese aber setzen nicht länger auf demokratisch-
parlamentarische Legitimation, sondern auf Effektivität.3 Statt des Inputs zählt der
Output und so vernetzen sich in den wichtigsten Regelungsbereichen die Handlungen
politischer, wissenschaftlicher und ökonomischer Akteure dergestalt, dass das Konzept
der Entscheidung fragwürdig wird.4 Angesichts dieser Malaise ist von Postdemokratie,
Postparlamentarismus und Refeudalisierung die Rede – allesamt Begriffe, die auf einen
tiefgreifenden Wandel hindeuten.

Eine weitere Facette dieses Wandels ist die Postfaktizität, welche aus den genannten
Problemlagen entspringt und sie weiter verschärft. »Das Kunstwort postfaktisch verweist
darauf, dass es heute zunehmend um Emotionen anstelle von Fakten geht. Immer größere
Bevölkerungsschichten sind in ihrem Widerwillen gegen ›die da oben‹ bereit, Tatsachen
zu ignorieren und sogar offensichtliche Lügen zu akzeptieren. Nicht der Anspruch auf
Wahrheit, sondern das Aussprechen der ›gefühlten Wahrheit‹ führt zum Erfolg.«5 Die

1 Vgl. André Brodocz / Marcus Llanque / Gary S. Schaal, »Demokratie im Angesicht ihrer Be-
drohungen« in: dies. (Hg.), Bedrohungen der Demokratie, Wiesbaden 2008, S. 11-26; Manfred
G. Schmidt, »Zur Leistungsfähigkeit von Demokratien – Befunde neuerer vergleichender
Analysen« in: Brodocz / Llanque / Schaal, (Hg.), Bedrohungen der Demokratie, aaO. (FN 1),
S. 29-41 sowie Robert D. Putnam / Susan J. Pharr / Russell J. Dalton, »Introduction. What’s
Troubling the Trilateral Democracies?« in: Susan J. Pharr / Robert D. Putnam, (Hg.), Disaffec-
ted Democracies. What’s troubling the trilateral countries?, Princeton 2000, S. 3-27.

2 Vgl. Colin Crouch, Postdemokratie, Frankfurt a.M. 2008, S. 13; vgl. ferner Ingolfur Blühdorn,
Simulative Demokratie. Neue Politik nach der postdemokratischen Wende, Frankfurt a.M.
2013, S. 258ff.

3 Vgl. Heinrich Oberreuter, »Substanzverluste des Parlamentarismus« in: Aus Politik und Zeit-
geschichte 28-29/2012, S. 25-31 [28].

4 Vgl. Ingeborg Maus, Über Volkssouveränität, Frankfurt a.M. 2010, S. 31.
5 Pressemitteilung der Gesellschaft für deutsche Sprache »GfdS wählt ›postfaktisch‹ zum Wort

des Jahres 2016« www.gfds.de/wort-des-jahres-2016/ (abgerufen am 10.7.2017).

DOI: 10.5771/0044-3360-2017-4-454

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454


Berichterstattung der etablierten Medien erreicht immer weniger Bürger, wogegen im
Social Web die Filterblasen und Echokammern die Ausbreitung von Fake News begüns-
tigen. Daraus resultiert ein Relevanzverlust von Tatsachen und Beweisen, der jenen
Boden bereitet,  auf  dem Donald Trump und die  Brexiteers  –  um die  bekanntesten
Beispiele  zu  nennen –  mit  alternativen  Fakten  Mehrheiten  aggregieren  und Politik
gestalten.6 Diese postfaktische Politik zeichnet sich durch einen hohen Grad an Emotio-
nalisierung und Personalisierung ebenso aus wie durch anti-intellektualistische Tenden-
zen. Damit ergeben sich einige Überschneidungen zwischen Postfaktizität und Populis-
mus, wobei die beiden Phänomene allerdings nicht zur vollständigen Deckung kommen.

Zur Verwandtschaft von Technokratie und Postfaktizität

Betrachtet man das Entstehen der postfaktischen Tendenzen, dann erklärt sich dieses
weit weniger durch das Vorliegen der technischen Voraussetzungen im Social Web,
sondern primär durch einen technokratischen Grundzug der zeitgenössischen Politik,
auf den die Postfaktiker direkt reagieren.7 Es lässt sich seit Beginn der Eurokrise in al-
len Euroländern ein zunehmender Machtverlust der nationalen Parlamente beobach-
ten. Immer häufiger sehen sich politische Entscheider mit ökonomischen Sachzwängen
konfrontiert, die keine Alternativen zu erlauben scheinen. Es ist diese Alternativlosig-
keit, gegen die Postfaktiker alternative Fakten in Stellung bringen. Gegen die Ausweg-
losigkeit des kalten Sachzwangs setzen sie eine emotional aufgeladene Politik,8 die vom
voluntaristischen Versprechen der Handlungsfähigkeit getragen ist. Angesichts dieser
Polarisierung verwundert es nicht, dass einige Autoren Postfaktizität bereits als
»Schimpfwort«9 und »Kampfbegriff«10 identifiziert haben. Doch das Bemühen um
Abgrenzung stößt dort an eine Grenze, wo sich postfaktische und technokratische Po-
litiken einig wissen: In ihrer Ablehnung eines prozeduralen Konzepts von Demokra-
tie, demgemäß die Ergebnisse des politischen Prozesses durch den Input, nämlich den
substantiellen Öffentlichkeitsbezug und die parlamentarische Beratung und Beschluss-
fassung, Legitimität erhalten.11

Sowohl die technokratische als auch die postfaktische Tendenz lehnen somit ein
zentrales Charakteristikum der Demokratie ab. In der Demokratie geht es nicht um

6 Vgl. Vincent F. Hendricks / Mads Vestergaard, »Verlorene Wirklichkeit? An der Schwelle
zur postfaktischen Demokratie« in : Aus Politik und Zeitgeschichte 13/2017, S. 4-10.

7 Vgl. Dominik Hammer / Marie Kajewski, »Vorwort: Macht in Sicht« in: dies., (Hg.), Okula-
re Demokratie. Der Bürger als Zuschauer, Bielefeld 2017, S. 7.

8 Vgl. Jan-Werner Müller, »Schatten der Repräsentation: Der Aufstieg des Populismus« in:
Blätter für deutsche und internationale Politik 4/2016, S. 63-74.

9 Karl-Heinz Ott, »›Postfaktisch‹. Die Erklärung eines Schimpfworts« in: Neue Züricher Zei-
tung vom 9.12.2016.

10 Servan Grüninger / Michaela Egli, »Gefühle und Fakten. Postfaktisch sind immer die ande-
ren« in: Neue Züricher Zeitung vom 13.12.2016.

11 Vgl. Christopher Bickerton / Carlo Invernizzi Accetti, »Populism and Technocracy: Oppo-
sites or Complements?« in: Critical Review of International Social and Political Philosophy
2/2017, S. 186-206.

455 Kajewski · Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten 455

ZfP 64. Jg. 4/2017

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454


die schnelle Problemlösung mit größtmöglicher Durchsetzungsstärke, sondern um
Streit und Diskussion. Das ist mitunter ein zähes Ringen. So führt Norbert Lammert
aus: »Demokratie ist kein Verfahren zur Vermeidung von Streit, sondern zur Herbei-
führung mehrheitlich getragener Lösungen, und demokratische Lösungen sind weder
durch autoritäre Kommandos noch im Hauruckverfahren zu haben, schon gar nicht
angesichts der komplexen und komplizierten Probleme, um die es geht.«12 Um kom-
plexe Probleme demokratisch zu lösen, reicht es weder, vermeintlichen Sachzwängen
zu folgen, noch eine Lösung emotional aufzuladen und zu akklamieren. Es braucht
den innergesellschaftlichen Diskurs, indem sich die Bürger mit konkurrierenden Inter-
pretationen der Sachlage vertraut machen und Interessen ausbilden. Es braucht den
medial vermittelten Diskurs zwischen gesellschaftlicher und politischer Sphäre, zwi-
schen Bürgern und Parlament. Und es braucht den Diskurs im Parlament selbst. Die-
ser Weg, der beinhaltet, Sachstände und ihre unterschiedlichen Interpretationen zur
Kenntnis zu nehmen und sich zu ihnen zu verhalten, kennt auf keiner der genannten
Ebenen eine Abkürzung.

Die Unmöglichkeit einer post-truth-democracy

Problematisch ist weniger der konkrete Umgang mit den jeweiligen Fakten durch
Postfaktiker und Technokraten, als die Haltung, die sie damit offenbaren. Fakten aber
begegnen ohnehin nie unverstellt. Es ist schlichtweg unmöglich, sich auf die Realität
zu beziehen und diese objektiv widerzugeben.13 Fakten sind immer schon das Ergebnis
eines sozialen Konstruktionsprozesses. Dieser wird von seinen Rezipienten permanent
weitergeschrieben. Die dabei entstehenden Interpretationen können unterschiedlich
konnotiert sein und von einem nüchtern-rationalen Blick ebenso geprägt sein wie von
einem emotional gefärbten. Es entsteht eine Verschiedenheit der Ansichten und Dis-
kurse, die für den demokratischen Prozess unerlässlich ist, denn es ist der sich aus den
verschiedenen Ansichten ergebende Widerstreit, der als Motor der Demokratie fun-
giert. Der Widerstreit wird aber nur dann aufrechterhalten, wenn kein Gesprächsteil-
nehmer seinen Blickwinkel derart verabsolutiert, dass der Diskurs abbricht.

Es gibt im demokratischen Prozess nicht die eine Lösung, die aus einem Ablesen der
Fakten logisch hervorgeht. Um Lösungen wird im Diskurs gerungen. Daher muss in
aller Deutlichkeit unterstrichen werden: Demokratische Haltung kann und darf nicht
mit Faktentreue gleichgesetzt werden. Was aber zeichnet die demokratische Haltung
dann aus? Ein Hinweis zur Lösung findet sich im englischen Terminus post-truth.
Hierbei handelt es sich um jenen Ausdruck, der im Deutschen mit postfaktisch über-
setzt wird. Im Englischen geht es statt um das rein Faktische also um Wahrheit. Das

12 Norbert Lammert, Einigkeit. Und Recht. Und Freiheit. 20 Blicke auf unser Land, Freiburg
2010, S. 91.

13 Sven Papcke, »Wo bitte gehts zur Realität? Sozialwissenschaften und Zeitdiagnose« in: Claus
Leggewie, (Hg.), Wozu Politikwissenschaft? Über das Neue in der Politik, Darmstadt 1994,
S. 243-257.

456 Kajewski · Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten 456

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454


heißt, es geht um Ideale, Werte und Sinn. Dass Wahrheit eine konstitutive Bedeutung
für die Demokratie hat, wurde bereits vor geraumer Zeit von Jürgen Habermas em-
phatisch betont. Für ihn ist der «demokratische Verfassungsstaat, der sich auf eine deli-
berative Form von Politik stützt, überhaupt eine epistemisch anspruchsvolle, gewisser-
maßen wahrheitsempfindliche Regierungsform».14 Pointiert hält Habermas fest: «Eine
›post-truth-democracy‹ wäre keine Demokratie mehr»,15denn der Wahrheitsanspruch
ist der demokratischen Selbstbestimmung inhärent.

Die Betrachtung des Postfaktischen führt somit zur Frage nach dem Verhältnis von
Wahrheit und Demokratie. Unlängst wurden hierzu in der politischen Theorie und
Philosophie schon einige Untersuchungen durchgeführt.16 Doch häufig verschiebt sich
in diesen der Fokus von Wahrheit auf die Felder des Wissens, der Wirklichkeit und der
Wahrhaftigkeit. Im vorliegenden Text aber soll die Wahrheit im Mittelpunkt stehen.
Zunächst wird der Frage nachgegangen, worin die Verbindung von Wahrheit und De-
mokratie besteht. Daran anschließend wird ermittelt, was ein demokratisches Wahr-
heitsverständnis auszeichnet und wie es näher gefasst werden kann. Abschließend wird
diskutiert, inwiefern ein solches Wahrheitsverständnis sowohl technokratische als auch
postfaktisch-populistische Ansichten unterläuft.

Der konstitutive Wahrheitsbezug der Demokratie

Die Verbindung von Wahrheit und Demokratie ist auf zwei Ebenen angesiedelt. Zum
einen ist die Demokratie in ihren grundlegenden Prinzipien mit starken Wahrheitsan-
sprüchen verbunden. Darüber hinaus erfüllt die Wahrheit eine integrierende Funktion
innerhalb demokratischer Gesellschaften, denen sie gleichsam Grund und Zielperspek-
tive bereitstellt.
Widmen wir uns zunächst den Grundprinzipien demokratischer Ordnung, der Volks-
souveränität und der Rechtstaatlichkeit. Zentral für beide Prinzipien ist die Frage nach
der Legitimität der staatlichen Ordnung – eine Legitimität, die selbst allerdings nicht zur
demokratischen Disposition steht. Für Rousseau als Theoretiker der Volkssouveränität
erschöpft sich Demokratie nicht im bloßen Mehrheitsentscheid (volonté de tous), denn
der Mehrheitsentscheid kann die Summe von Sonderwillen sein und so den Gemeinwillen
(volonté générale) und damit das Gemeinwohl verfehlen. Der Gemeinwille entsteht zwar
erst durch den Vertragsschluss und ist damit Ausfluss der Volkssouveränität, ist aber

14 Jürgen Habermas, »Religion in der Öffentlichkeit. Kognitive Voraussetzungen für den ›öf-
fentlichen Vernunftgebrauch‹ religiöser und säkularer Bürger« in: ders., Zwischen Naturalis-
mus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt 2005, S. 119-154 [150].

15 Habermas, Religion in der Öffentlichkeit aaO. (FN 14), S. 150f.
16 Vgl. Aus Politik und Zeitgeschichte 13/2017 zum Thema Wahrheit. Etwas älter sind bereits

Alain Badiou, Paulus. Die Begründung des Universalismus, München 2002; Julian Nida-Rü-
melin, Demokratie und Wahrheit, München 2006; Hans Thomas / Johannes Hattler, (Hg.),
Glaube und Gesellschaft. Gefährden unbedingte Überzeugungen die Demokratie?, Darm-
stadt 2009 und Marie-Christine Kajewski, Wahrheit und Demokratie. Eine Zeitdiagnose der
Postdemokratie, Baden-Baden 2014.

457 Kajewski · Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten 457

ZfP 64. Jg. 4/2017

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454


direkt  nach seiner  Entstehung schon der  Volkssouveränität  entzogen.  Er  bildet  die
Richtschnur, an dem sich das zukünftige demokratische Verhalten messen lassen muss.17

Analog formuliert auch das Rechtsstaatsdenken die Ansicht, dass das Verfassungsrecht
als  normative  Ordnung  in  dauernden  Grundwerten  verankert  ist  und  deshalb  den
momentanen Wandlungen von Mehrheiten enthoben sein muss. Nur durch die Aner-
kennung vor- und überstaatlicher Werte kann verbürgt werden, dass ein demokratisches
Regierungssystem nicht zur massiv-absoluten Demokratie entgrenzt, sondern stattdes-
sen als verfassungsmäßig-konstitutionelle Demokratie ausgestaltet wird.18 Eben deshalb
sind mit den demokratischen Grundprinzipien starke Wahrheitsansprüche verbunden.
Dabei wird Wahrheit als normative Kategorie verstanden, die einen ethischen Kern birgt,
indem sie dem Bereich der Werte zugeschrieben wird.
Dass diese unbedingte Wahrheit aber keine anti-pluralistische Gefahr darstellt, sondern
vielmehr in Balance zur pluralistischen Gesellschaftsordnung steht, wird besonders in
der Neopluralismustheorie von Ernst Fraenkel deutlich. In ihr wird Wahrheit primär
in ihrer integrativen Funktion betrachtet. Zentral ist für Fraenkel die Einsicht: »Plura-
listisch ist nicht ein Staat, der nur pluralistisch, pluralistisch ist ein Staat, der auch plu-
ralistisch ist. Pluralismus ist ein dialektischer Begriff«.19 Es ist also nicht das ganze Ge-
meinwesen pluralistisch geöffnet. Neben einen pluralistisch-heterogenen Bereich tritt
ein Gebiet der homogenen Einigkeit. Fraenkel unterscheidet deshalb zwischen zwei
Sektoren, dem kontroversen und dem nicht-kontroversen Sektor, die beide vorhanden
sein müssen, damit die pluralistische Demokratie funktionieren kann.
Der kontroverse Sektor umfasst weite Gebiete der Sozialordnung. In ihm sind die Bür-
ger uneins. Dieser Sektor ist durch ein vitales Gruppeninteresse gekennzeichnet, wel-
ches nach einem gemeinwohlverträglichen Ausgleich der unterschiedlichen gesell-
schaftlichen Interessen strebt. Die Bürger sind durch ihre Teilhabe an den Gruppen di-
rekt in den politischen Prozess eingebunden, wodurch der kontroverse Sektor einen
»Transformator dar[stellt], in dem gesellschaftliche in politische Energie umgewandelt
wird«.20 Gibt der kontroverse Sektor den Gruppeninteressen Raum, ihre Konkurrenz
auszutragen, so bildet der nicht-kontroverse Sektor die Basis für den Gruppenpluralis-
mus. »In einer jeden freien und deshalb pluralistischen Demokratie gibt es daher einen
Sektor des Gemeinwesens, dessen Existenz weder durch Verwendung vager Gemein-
schaftsideologien verhüllt noch durch Verwendung nicht minder vager Gemeinschafts-
phraseologien wegdisputiert werden sollte. Er stellt den Schauplatz dar, auf dem im

17 Vgl. Jean-Jacques Rousseau, Vom Gesellschaftsvertrag. Oder Grundsätze des Staatsrechts,
Stuttgart 2003.

18 Vgl. Werner Kägi, Die Verfassung als rechtliche Grundordnung des Staates. Untersuchung
über die Entwicklungstendenzen im modernen Verfassungsrecht. Mit einem Vorwort zum
Neudruck, Darmstadt 1971.

19 Ernst Fraenkel, »Strukturdefekte der Demokratie und deren Überwindung« in: ders., Ge-
sammelte Schriften. Band 5. Demokratie und Pluralismus. Herausgegeben von Alexander v.
Brünneck, Baden-Baden 2007, S. 91-113 [113].

20 Ernst Fraenkel, »Möglichkeiten und Grenzen politischer Mitarbeit der Bürger in der moder-
nen parlamentarischen Demokratie« in: ders., Gesammelte Schriften. Band 5 aaO. (FN 19),
S. 283-296 [295].

458 Kajewski · Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten 458

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454


Zusammenprall und im Zusammenwirken der Partikularwillen um die bestmögliche
Regelung einer künftigen Staats- und Gesellschaftsordnung gerungen wird«.21 Als ge-
meinschaftlicher Grund wirkt der nicht-strittige Sektor integrierend und verhindert
über die Anerkennung einer gemeinsamen, naturrechtlich fundierten Wertordnung ein
Auseinanderdriften der gesellschaftlich-heterogenen Interessengruppen. So verbürgt er
die Lebensfähigkeit und die Beständigkeit der pluralistischen Demokratie.

Für Fraenkel ist Wahrheit untrennbar mit dem nicht-kontroversen Sektor und den ihm
inhärenten Werten verbunden. Aus der Erfahrung des Scheiterns der Weimarer Republik,
die er als Scheitern des relativistischen Rechtspositivismus begreift,22 gelangt Fraenkel
zur Überzeugung, dass eine Ordnung, in der nichts wahr, sondern alles relativ – das heißt
aber gleich gültig – ist, nicht lebensfähig ist. Es muss mehr herrschen als eine bloß relative
Meinung, um die Überlebensfähigkeit einer pluralistischen Demokratie zu garantieren.
Es braucht den gemeinsamen Wertkodex, der durch »Werte und Wahrheiten integriert«.23

Anders als ein rein liberaler Parlamentarismus, in dem nur Meinungen um ihre Realisie-
rung ringen, geht es der pluralistischen Demokratie auch um eine als allgemein gültig
anerkannte Wertordnung und damit um eine höhere Wahrheit. »Nur, wer die Möglichkeit
einer allgemein gültigen Wahrheit in Abrede stellt, kann in einer puren ›Meinung‹ […]
eine schlechthin bindende Richtschnur für sein Handeln, eine höchste Instanz für seine
Entscheidungen erblicken«.24  Wer sich aber  an eine allgemein gültige  Wertordnung
gebunden fühlt, kann nicht an eine Meinung glauben. Er muss sich an einer höheren
Wahrheit orientieren, die ihm als höchste Instanz gilt und die seinen Überzeugungen und
Taten mehr als nur einen relativen Wert verleiht.
Bisher lässt sich festhalten, dass die Demokratie konstitutiv auf Wahrheit verwiesen ist.
Dementsprechend findet sich der Wahrheitsbegriff  von Rousseau über Fraenkel  bis
Habermas bei diversen Demokratietheoretikern, die ihn zuvorderst in seiner integrativen
Funktion betrachten. Geeint in der Überzeugung, dass das Zusammenleben in demokra-
tischer Gesellschaft auf Basis eines erkenntnistheoretischen Relativismus nicht glücken
kann, schreiben die genannten Theoretiker Wahrheit eine positive Bedeutung für das
Funktionieren von Demokratien zu.  Indes fassen sie  den Wahrheitsbegriff  lediglich
funktional. Soll aber das Potential der Wahrheit für die Demokratie ausgelotet werden,
kann nicht bei einer rein funktionalen Definition von Wahrheit stehen geblieben werden.

21 Ernst Fraenkel, »Demokratie und öffentliche Meinung« in: ders., Gesammelte Schriften.
Band 5 aaO. (FN 19), S. 231-255 [244f.].

22 »Der relativistischen Grundstimmung dieser Zeitperiode [der Weimarer Republik; M.K.]
entspricht die Vorstellung, daß die Möglichkeit, mit Sicherheit die Wahrheit zu erkennen,
niemandem gegeben sei. Die Notwendigkeit, den gegnerischen Standpunkt zu respektieren,
ergibt sich aus der Unsicherheit über die Berechtigung des eigenen Denkens und Handelns.
Von dieser Erwägung getragen hat Hans Kelsen den Relativismus als die Gesinnung der De-
mokratie gekennzeichnet.« Ernst Fraenkel, »Um die Verfassung« in: ders., Gesammelte
Schriften. Band 1. Recht und Politik in der Weimarer Republik. Herausgegeben von Huber-
tus Buchstein unter Mitarbeit von Rainer Kühn, Baden-Baden 1999, S. 496-509 [500].

23 Ernst Fraenkel, »Deutschland und die westlichen Demokratien« in: ders., Gesammelte
Schriften. Band 5 aaO. (FN19), S. 74-90 [88].

24 Fraenkel, Demokratie und öffentliche Meinung aaO. (FN21), S. 234.

459 Kajewski · Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten 459

ZfP 64. Jg. 4/2017

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454


Denn alles, was die genannten Funktionen erfüllte, müsste uns als Wahrheit gelten, so dass
sowohl einer Begriffsinflation als auch inhaltlicher Beliebigkeit Tür und Tor geöffnet
wäre. Daher ist es geboten, nicht bei einer solch funktionalen Bestimmung von Wahrheit
zu verharren, sondern im Folgenden ihr Wesen näher zu beleuchten.

Wahrheit als Richtigkeit

Weit ist das Feld der philosophischen Wahrheitstheorien.25 Die bekanntesten Ausfor-
mungen sind die Korrespondenz-, Konsens- und Kohärenztheorie. Die Korrespon-
denztheorie fasst Wahrheit als Relation zwischen Sprache und Welt und bestimmt eine
Aussage als wahr, wenn sie mit dem Sachverhalt, den sie bezeichnet, übereinstimmt.26

Die Kohärenztheorie beschäftigt sich nicht mit der Welt, sondern verbleibt ganz im
System der Sprache. Ihr gilt eine Aussage als wahr, wenn sie mit dem System der beste-
henden Aussagen kohärent ist, sich also ohne Widersprüche in dieses einordnet.27 Die
Konsenstheorie bezieht über die Sprache hinaus die Mitglieder einer Sprachgemein-
schaft ein. Eine Aussage wird als wahr deklariert, wenn über ihren Geltungsanspruch
im Diskurs der Mitglieder der Sprachgemeinschaft stets ein begründeter Konsens er-
zielt werden kann.28 Es eint die genannten Wahrheitstheorien, dass sie Wahrheit auf
den Aspekt der Richtigkeit beschränken. Es geht um die Richtigkeit von Aussagen, er-
wiesen über deren Übereinstimmung mit Sachverhalten; es geht um die passgenaue
Richtigkeit einer Aussage bezogen auf ein bestehendes Aussagensystem; es geht um die
Einigung einer Sprachgemeinschaft über die Richtigkeit von Aussagen.

Die Verortung der Wahrheit in der Aussage erscheint auf den ersten Blick nun aber
nicht ungewöhnlich, gleichwie die Fassung von Wahrheit als Richtigkeit ganz unver-
fänglich begegnet.29 Doch birgt ein solches Wahrheitsverständnis einige Untiefen, die
Martin Heidegger auf Grundlage seiner Analyse des platonischen Höhlengleichnisses
herausgearbeitet hat.30 Denn es ist dieser Text, in dem Platon ein Konzept von Wahr-
heit als Richtigkeit entwickelt, mit welchem er den altgriechischen Wahrheitsbegriff
ablöst. Dieser Wahrheitsbegriff war nämlich vollkommen anders konnotiert: »Die
Griechen verstanden das, was wir das Wahre nennen, als das Un-verborgene […] Das

25 Vgl. grundlegend Lorenz B. Puntel, ›Art. Wahrheit. I. Begriff‹ in: Walter Kasper, (Hg.), Lexi-
kon für Theologie und Kirche. Band 10: Thomaschristen – Žytomir, Freiburg 32001, Sp.
926-929.

26 Vgl. Simon Blackburn, Wahrheit. Ein Wegweiser für Skeptiker, Darmstadt 2005, S. 71f.
27 Vgl. Wolfgang Künne, ›Art. Wahrheit. C. Analytische Philosophie; Oxforder Neu-Hegelia-

nismus; Pragmatismus‹ in: Joachim Ritter / Karlfried Gründer, (Hg.), Historisches Wörter-
buch der Philosophie. Band 12: W-Z, Darmstadt 2004, Sp. 115-123.

28 Vgl. Herbert Keuth, Erkenntnis oder Entscheidung. Zur Kritik der kritischen Theorie, Tü-
bingen 1993, S. 112-195.

29 Vgl. Martin Heidegger, Beiträge zur Philosophie. Vom Ereignis, Frankfurt a.M. 1989, S. 357f.
30 Vgl. Martin Heidegger, Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Höhlengleichnis und Theätet,

Frankfurt a.M. 1988; ferner: Martin Heidegger, Sein und Wahrheit. 1. Die Grundfrage der
Philosophie. 2. Vom Wesen der Wahrheit, Frankfurt 2001 und Martin Heidegger, ›Platons
Lehre von der Wahrheit‹, in: ders., Wegmarken, Frankfurt a. M. 1976, S. 203-238.

460 Kajewski · Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten 460

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454


Wahre ist also für den Griechen etwas, was ein Anderes, nämlich Verborgenheit, nicht
mehr an sich hat«.31 Der Begriff der Unverborgenheit umschreibt ein Wahrheitsver-
ständnis, das vom Verstehen der Wahrheit als Richtigkeit oder Übereinstimmung weit
entfernt ist. »Verborgen und unverborgen sein: das besagt etwas ganz anderes als über-
einstimmen, sich anmessen, sich richten nach… Wahrheit als Unverborgenheit und
Wahrheit als Richtigkeit: das liegt ganz auseinander, – so, als seien sie aus ganz unter-
schiedlichen Grunderfahrungen erwachsen und gar nicht zusammenzubringen«.32

Platon verlagert das tradierte Verständnis der Wahrheit als Unverborgenheit durch
seine konsequente Fokussierung der Idee. Er spricht im Gleichnis das Feuer an, den
Schein des Feuers, das Tageslicht, das Sonnenlicht und die Sonne. »Alles liegt am
Scheinen des Erscheinenden und an der Ermöglichung seiner Sichtbarkeit. Die Unver-
borgenheit wird zwar in ihren verschiedenen Stufen genannt, aber sie wird nur darauf-
hin bedacht, wie sie das Erscheinende in seinem Aussehen (ıίİος) zugänglich und die-
ses Sichzeigende (ιİέα) sichtbar machen kann. Die eigentliche Besinnung geht auf das
in der Helle des Scheins gewährte Erscheinen des Aussehens. Dieses gibt die Aussicht
auf das, als was jegliches Seiende anwest. Die eigentliche Besinnung gilt der ιİέα«.33

Mit dieser Konzentration auf die Idee geht eine bedeutende Verschiebung einher. Die
Unverborgenheit, die die eigentliche Grunderfahrung des Seins ist, wird zur abgeleite-
ten Größe, ist sie doch nur noch zugänglich durch das Scheinende der Idee. »Indem
Platon von der ιİέα sagt, sie sei die Herrin, die Unverborgenheit zulasse, verweist er in
ein Ungesagtes, daß nämlich fortan sich das Wesen der Wahrheit nicht als das Wesen
der Unverborgenheit aus eigener Wesensfülle entfaltet, sondern sich auf das Wesen der
ιİέα verlagert. Das Wesen der Wahrheit gibt den Grundzug der Unverborgenheit
preis«.34 Diese Preisgabe bedeutet, dass Wahrheit nun ὁμοίωσις, Richtigkeit, meint.
Wahrheit wird zur Übereinstimmung des Erkennens mit dem Sachverhalt, die durch
eine Richtigkeit des Blickens erzielt wird. So wird die Wahrheit zu etwas Abgeleiteten,
wodurch sie herstellbar, ja produzierbar wird.35 Wahrheit als Richtigkeit besetzt des-
halb auch die Wortfelder des Ausrichtens, des Messens und Abmessens;36 allesamt
Worte, die in der Beschreibung eines Produktionsprozesses Anwendung finden kön-
nen. Dieses instrumentell-technische Denken über die Wahrheit führt zu dem Versuch,
sich der Wahrheit vollständig zu bemächtigen. Und es führt auch zu einer technischen
Politik, die keine Entscheidungen mehr kennt, sondern »sich einzig nur durch Abrich-
tung und Einrichtung auf unbedingte Planbarkeit rechenhaft die Vormacht der ständi-
gen Übermachtung der reinen Machtentfaltung sichert«.37

31 Heidegger, Vom Wesen der Wahrheit aaO. (FN 30), S. 10f.
32 Heidegger, Vom Wesen der Wahrheit aaO. (FN 30), S. 11.
33 Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit aaO. (FN 30), S. 225.
34 Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit aaO. (FN 30), S. 230.
35 Vgl. Heidegger, Beiträge zur Philosophie aaO. (FN 29), S. 357f.
36 Vgl. Heidegger, Sein und Wahrheit aaO. (FN30), S. 98.
37 Martin Heidegger, Die Geschichte des Seyns. 1. Die Geschichte des Seyns. 2. Koinon. Aus der

Geschichte des Seyns, Frankfurt a. M. 1998, S. 209. Vgl. ferner Heidegger, Beiträge zur Philo-
sophie aaO. (FN29), S. 336f.

461 Kajewski · Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten 461

ZfP 64. Jg. 4/2017

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454


Das gängige Verständnis von Wahrheit als Richtigkeit ist schwerlich für eine frucht-
bringende demokratietheoretische Diskussion schwerlich geeignet. Als Richtigkeit ist
Wahrheit ein dem Menschen gegenüberstehendes Abstraktum, welches starken Zwang
ausübt. Richtigkeit fordert deshalb bedingungslose Unterwerfung, weil jenseits ihrer
nur Falschheit sein kann. Sie blickt lediglich auf das Zählbare und lässt das Werthafte
außer Acht. Darüber hinaus steht Richtigkeit fern der konkreten Geschichtlichkeit des
Menschen. Aber nur, wenn ein konkreter Bezug zum menschlichen Leben und seiner
Geschichte gegeben ist, kann Wahrheit für das Zusammenleben in demokratischer Ge-
sellschaft bedeutsam sein. »Wenn wir das Verhältnis von Pluralismus und Wahrheit er-
örtern […], so rückt jeweils die Wahrheit über den Menschen, seinen Lebenssinn und
seine Zielbestimmung überhaupt in den Blick«,38 denn es geht dann um normative Fra-
gen jenseits der Quantifizierbarkeit. Es handelt sich um »eine ›Wahrheit‹, die nur auf-
gedeckt werden kann im Zuge der Frage nach der Stellung des Menschen im Ganzen
der Welt, womit die Wahrheit über die Welt zur Erörterung steht, die ihrerseits in ir-
gendeiner Weise auf die Frage nach dem Sein selbst und nach seinem ›Verhältnis‹ zum
Einzelseiendem und zum Menschen verweist«.39 Um also einen normativen Wahr-
heitsbegriff zu gewinnen, ist es nötig, Wahrheit nicht länger als Richtigkeit, sondern
vielmehr als Grundzug alles Seienden zu verstehen.

Das Ereignis der Wahrheit

Möchte man Wahrheit als Grundzug des Seienden entwerfen, so muss man sie als Er-
eignis begreifen. In seinem Spätwerk hat Martin Heidegger das Verständnis von Wahr-
heit als Ereignis zu einer umfassenden Wahrheitstheorie weiterentwickelt, die nicht
nur auf den konkreten Menschen bezogen wird, sondern zudem mit der Aufforderung
einhergeht, die Verwirklichung der Wahrheit tatkräftig zu betreiben. Eingebettet hat
Heidegger diese Überlegungen in sein Denken des anderen Anfangs, welches als neues
Denken eine völlig neue Sprache prägt. Zunächst werden wir diesem Denken in seiner
eigenen Sprache folgen, bevor durch Übersetzung eine Anschlussfähigkeit an demo-
kratietheoretische Debatten hergestellt wird.

Für Heidegger geht es bei der Wahrheitsfrage »[n]icht um eine bloße Abänderung
des Begriffes, nicht um eine ursprüngliche Einsicht in das Wesen, sondern um den Ein-
sprung in die Wesung der Wahrheit. Und demzufolge um die Verwandlung des
Menschseins im Sinne einer Ver-rückung seiner Stellung im Seienden. Und deshalb zu-
erst um eine ursprünglichere Würdigung und Ermächtigung des Seyns selbst im Ereig-
nis. Und daher allem zuvor um die Gründung des Menschseins im Da-sein als dem
vom Seyn selbst ernötigten Grunde seiner Wahrheit«.40 Die Wahrheitsfrage gilt
Heidegger nicht nur als Bedingung der Möglichkeit menschlicher Existenz, sondern sie

38 Alexander Schwan, »Pluralismus und Wahrheit« in: Franz Böckle, (Hg.), Christlicher Glaube
in moderner Gesellschaft, Freiburg 1981, S. 143-211 [157].

39 Schwan, Pluralismus und Wahrheit aaO. (FN 38), S. 157.
40 Heidegger, Beiträge zur Philosophie aaO. (FN 29), S. 338.

462 Kajewski · Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten 462

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454


ist zudem unlösbar mit dem Sinn menschlichen Lebens verquickt, indem dem Men-
schen die Aufgabe zugesprochen wird, sich fragend im Wahrheitsereignis zu halten
und dieses so zu bewahren. Was aber ist das Wahrheitsereignis? Und welcher Art ist
seine Verbindung zum menschlichen Dasein in demokratischer Gesellschaft?

Heideggers Überlegungen gehen vom Seyn aus. Das Seyn ist das Seiendste und da-
mit jener Grund, der Seiendes wie den Menschen erst ermöglicht. Im Gegensatz zum
Seienden ist das Seyn nicht und es kommt nicht vor. Das Seyn west als Ereignis, d. h.
es zeigt sich in Form eines Evidenzerlebnisses. Indem das Ereignis das Seyn ereignet,
realisiert sich eine bestimmte Möglichkeit des Seyns. Andere Arten, wie das Seyn auch
hätte sein können, verbleiben unverwirklicht im Seinlosen. Daher weist das Ereignis
eine agonale Struktur auf. Es ereignet in der Form eines Streits zwischen dem Seyn und
dem Seinlosen, zwischen lichtendem Entbergen des Seyns und Verbergen des Seinlo-
sen. Deshalb ist die Wahrheit des Seyns für Heidegger Streit und damit Geschehnis.
Kurzum: »Die Wahrheit des Seyns ist das Ereignis«.41 Es ereignet sich als streitbares
Lichtungsgeschehen, welches eine mögliche Weise des Seyns freisetzt, während andere
Weisen zugleich enteignet werden und im Seinlosen verbleiben. Das ist die Wahrheit
des Seyns: dass es so ereignet wurde und nicht anders. Dass sich seine spezifische Wei-
se realisierte und andere Möglichkeiten seinslos geblieben sind.

Weil das Wahrheitsereignis beständig durch ein neues Ereignis überholt werden
kann, erwirkt das Seyn nur einen abgründigen, vorläufigen Grund. Alles, was ist, kann
jederzeit anders werden. Und doch ist dieses kontingente Fundament jener Grund, auf
den der Mensch gestellt ist. Im Ereignis werden Seyn und Mensch derart aufeinander
bezogen, dass der Mensch als verstehende Existenz das Wahrheitsereignis erfährt, es in
einem Akt der Selbstwerdung bewusst anerkennt und sich dabei auf den abgründigen
Grund des Seyns und damit in die Wahrheit des Ereignisses stellt. Durch die Wahrheit
wird der Mensch in die eigentliche Existenz gerückt, in der er, basierend auf dem Wis-
sen um seine Zugehörigkeit zum Seyn und dessen Auftrag, seine eigenen Möglichkei-
ten bewusst übernehmen kann. Der Auftrag des Seyns, der diese Selbstwerdung eröff-
net, lautet, der Mensch solle »Gründer und Wahrer der Wahrheit des Seyns« werden.42

Die eigentliche Übernahme dieses Auftrags garantiert, dass Wahrheit zur vorauswir-
kenden Kraft der menschlichen Geschichte wird – und so die Möglichkeit besteht, dass
die Not der Wahrheitsvergessenheit Linderung erfährt.

Um den Auftrag des Seyns zu erfüllen und Gründer und Wächter der Wahrheit zu
werden, muss der Mensch die Wahrheit ins Werk setzen und ihr so im Seienden eine
sichtbare Gestalt geben. Das politische Werk als staatsgründende Tat institutionalisiert
das Wahrheitsereignis dergestalt, dass dem Werk selbst eine gewisse Ereignishaftigkeit
zukommt. Das Werk setzt die Wahrheit als den Streit der lichtenden Verbergung des
Ereignisses in der Form um, dass »der Streit ein Streit bleibe«.43 Es ist Anstiftung des

41 Martin Heidegger, Zum Wesen der Sprache und zur Frage nach der Kunst, Frankfurt a. M.
2010, S. 70.

42 Heidegger, Beiträge zur Philosophie aaO. (FN 27), S. 16.
43 Martin Heidegger, ›Der Ursprung des Kunstwerks‹, in: ders., Holzwege, Frankfurt a. M.

2003, S. 1-74 [36].

463 Kajewski · Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten 463

ZfP 64. Jg. 4/2017

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454


Streits zwischen Verbergen und Entbergen und vollzieht ihn so, dass er erfahrbar wird.
Demokratische Regierungssysteme operieren in Gestalt dieses Streits. Einerseits stellen
sie über das Rechtssystem und das Institutionengefüge eine sinnhafte, sich entbergende
Lebenswelt bereit. Andererseits aber gibt es in der Demokratie mit der Menschenwür-
de ein Element, welches Grund und Grenze der gemeinsamen Welt ist: Auf ihr spannt
sich die entbergende Welt auf, aber als verbergender Grenzbegriff kann man ihr weder
habhaft werden noch sie vollständig verstehen. Sie ist als »Manifestation des Heiligen«,
die in unser demokratisches Gefüge hineinragt, »ein Satz […], der in der Interpretation
vollkommen freibleibend ist« – weshalb sich ihr etwa die Rechtsprechung des Bundes-
verfassungsgerichts bis heute nur ex negativo nähert, weil man sich schlechterdings
nicht in der Lage sieht zu definieren, was Menschenwürde ist.44 Auf diese Weise pro-
voziert die Menschenwürde ein beständiges Fragen, welches den Streit und somit auch
das Wahrheitsereignis offenhält.

Wahrheit als Eröffnung und Garant der Demokratie

Wir können festhalten, dass Heidegger die Wahrheitsfrage nicht als abstrakten Begriff
fasst, der als solcher nichts mit dem menschlichen Leben zu tun hätte. Vielmehr be-
greift er Wahrheit als unabdingbare Voraussetzung für eine selbstbestimmte, gelingen-
de Existenz. Wahrheit und Mensch sind über das Ereignis verbunden, welches dem
Menschen die Wahrheit ereignet. Am ehesten lässt sich das Ereignis als eine Art Evi-
denzerlebnis verstehen, in dem die Bedeutung der geschichtlichen Situation schlagartig
und in aller Deutlichkeit aufscheint. Mit dieser ereignishaften Situation geht immer
eine Beauftragung einher: Wenn sich einem oder mehreren Menschen die Wahrheit der
geschichtlichen Stunde ereignet, sehen sich diese Menschen mit dem Auftrag konfron-
tiert, sich in der Wahrheit zu halten, sie ins Werk zu setzen und zu wahren. Erst da-
durch werden sie der Bedeutung der Situation gerecht, und nur so ist ihnen eine gelin-
gende Existenz und ein Ausleben der ihnen eigenen Möglichkeiten vergönnt.45 So ist
die Wahrheitsfrage für Heidegger unlösbar mit dem Sinn menschlichen Lebens ver-
quickt, da sich dieser Sinn nur aus dem Auftrag der Wahrheit ergibt.

Darüber, dass das Wahrheitsereignis selbstbestimmte Existenz und ein bewusstes
Ausleben der eigensten Möglichkeiten gewährt, ergibt sich eine erste Verbindung zur
Demokratie, denn das Zusammenleben in demokratischer Gesellschaft ist notwendig
auf eigenständige und aktive Bürger angewiesen. Doch die Verbindung von Ereignis

44 Ulrich Haltern, ›Unsere protestantische Menschenwürde‹, in: Petra Bahr / Hans-Michael
Heinig, (Hg.), Menschenwürde in der säkularen Verfassungsordnung. Rechtswissenschaftliche
und theologische Perspektiven, Tübingen 2006, S. 93-124 [93]; Theodor Heuss in der 4. Sit-
zung des Ausschusses für Grundsatzfragen am 23. September 1948: Deutscher Bundestag /
Bundesarchiv (Hg.), Der Parlamentarische Rat 1948 – 1949. Akten und Protokolle. Band 5/I.
Ausschuß für Grundsatzfragen, Boppard 1993, S. 67; vgl. Holger Grefrath, ›Exposé eines
Verfassungsprozessrechts von den Letztfragen? Das Lissabon-Urteil zwischen actio pro so-
cio und negativer Theologie‹, in: Archiv des öffentlichen Rechts, Jg. 135 (2010), S. 221-250.

45 Vgl. Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerks aaO. (FN 43).

464 Kajewski · Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten 464

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454


und Demokratie geht noch tiefer, denn nur im Ereignis entstehen überhaupt Gesell-
schaften. Deren Mitglieder sind durch das Ereignis gemeinsam aufgefordert, die gesell-
schaftsbegründende Wahrheit ins politische Werk zu setzen, d.h. eine staatsgründende
Tat zu vollbringen. Dazu gilt es, die Wahrheit ins Wort zu setzen: in ein Wort, welches
die Gesellschaft ursprünglich trägt und verwahrt;46 ein Wort, welches als Manifestation
des Wahrheitsereignisses im Gespräch bleibt. Weil aber ein jedes Wahrheitsereignis im-
mer nur vorläufig ist – jederzeit könnte sich ein neues Ereignis mit einer neuen Wahr-
heit ereignen und dadurch die bisherige Wahrheit überholen – ist die Wahrheit einer
Gesellschaft nicht ewig und abschließend, sondern immer eine fragile und frag-würdi-
ge Wahrheit, welche die Gesellschaft im Fragen hält und sie so über sich selbst hinaus
öffnet. Genau diese Vorläufigkeit und diese Öffnung auf das ihr Vorausliegende, sie
selbst Übersteigende, sind für demokratische Gesellschaften unerlässlich, da diese Ei-
genschaften sie daran hindern, sich zu einer geschlossenen, auf ewigem Grunde gebau-
ten Totalität zu entwickeln.

Wahrheit jenseits von Faktentreue

Rekapitulieren wir den bisherigen Verlauf der Überlegungen: Ausgangspunkt war die
Beobachtung, dass die vermeintlichen Gegensätze Technokratie und Postfaktizität in
ihrer Ablehnung eines prozeduralen Demokratieverständnisses durchaus Gemeinsam-
keiten aufweisen. Beide Strömungen verweigern den gesellschaftlichen Diskurs und
weisen so eine undemokratische Haltung auf. Die Rückfrage nach ebendieser demo-
kratischen Haltung führte in das Themenfeld von Demokratie und Wahrheit. Es ließ
sich erkennen, dass Demokratie sowohl in ihren Grundprinzipien starke Wahrheitsan-
sprüche aufweist als auch im demokratischen Prozess konstitutiv auf Wahrheit bezo-
gen bleibt. Jedoch ließ diese erste Annäherung aufgrund des dahinterstehenden funk-
tionalen Wahrheitsverständnisses noch nicht zu, Wahrheit in ihrem Eigenwert zu be-
trachten. Daher folgten wir Heideggers Theorie der Wahrheit. In dieser wird die gängi-
ge Gleichsetzung von Wahrheit und Richtigkeit einer umfassenden Kritik unterzogen.
Wahrheit wird von Heidegger demgegenüber als Ereignis gefasst, welches einen eröff-
nenden Charakter hat.

Blicken wir nun ausgehend von diesem Wahrheitsbegriff auf die eingangs skizzierten
politischen Strömungen von Postfaktizität und Technokratie, so lässt sich für beide ein
relativistischer Grundzug konstatieren. Bei den Postfaktikern ist dieser auf den ersten
Blick zu erkennen, denn es zeichnet das postfaktische Denken aus, dass es in einem
hohen Maße von emotional aufgeladenen, personalisierten Meinungen bestimmt ist.
Eine Meinung aber ist – so Ernst Fraenkel – nur dann Richtschnur für das eigene Han-
deln, wenn man die Möglichkeit einer allgemeingültigen Wahrheit ausschließt. Da die
Wahrheit aber gerade keine bloße Richtigkeit ist, muss auch für die technokratische
Logik des einen richtigen Weges, den die Sachlage zweifelsfrei vorzugeben scheint, ein
relativistischer Charakter konstatiert werden. Sowohl Technokratie als auch Postfakti-

46 Vgl. Heidegger, Zum Wesen der Sprache und zur Frage nach der Kunst, aaO. (FN 41).

465 Kajewski · Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten 465

ZfP 64. Jg. 4/2017

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454


zität verfehlen in ihrer relativistischen Beliebigkeit die Sinn- und Wertgebundenheit
demokratischer Politik. Bei der Frage nach Wahrheit geht es nicht um einen bestimm-
ten Umgang mit Sachverhalten, es geht weder um beliebig durchexerzierbare Einzel-
themen oder um sich modisch wendende Meinungen, sondern vielmehr um unser Sein
als Menschen in dieser konkreten demokratischen Gesellschaft.

Wahrheit als demokratische Haltung

Damit aber geht es ums große Ganze und deshalb muss Wahrheit in unserem Leben als
Menschen und Bürger in demokratischer Gesellschaft ihren Platz als Haltung einneh-
men. Diese Haltung ist dadurch gekennzeichnet, dass sie sich nicht auf den festen
Grund unumstößlicher Sicherheiten zurückzieht, schließlich ist Wahrheit nicht etwas,
dessen man vollständig habhaft werden kann. Stattdessen ist die demokratische Hal-
tung ein eröffnendes Geschehen, welches ins Fragen führt und im Fragen hält. Diese
fragende Wahrheitssuche ist durchaus ein herausforderndes Wagnis, bedingt sie doch
die Einsicht, dass letzte Gewissheiten nicht zu erzielen sind. Aber nur in dieser Hal-
tung ist eine Annäherung an und Aktualisierung von Wahrheit unter heutigen Bedin-
gungen möglich. Hören wir auf zu fragen, so verfehlen wir unsere Existenz in demo-
kratischer Gesellschaft. Deshalb ist der Diskurs für die Demokratie so wichtig: Er er-
öffnet den Raum, in dem die Wahrheitsfrage gestellt werden kann und so ist er der
Motor, der den demokratischen Prozess vorantreibt und offenhält. Erst im Diskurs
können die Fragen zur Sprache kommen, die zuinnerst mit den Werten unserer Le-
benswelt verbunden sind.

Der zentrale Wahrheitswert der bundesrepublikanischen Demokratie ist die Men-
schenwürde. Sie ist der Grenzbegriff, der sich der Definition entzieht und unsere Ge-
sellschaft im Fragen hält. Gerade weil der Einzelne eine unhintergehbare Würde hat,
sagt ihm die Demokratie freie und gleiche Bedingungen bei der Organisation von
Herrschaft ebenso zu wie eine freie und gleiche Teilhabe an der demokratischen Ge-
sellschaft. Diese Zusage verleiht der Demokratie den Charakter einer verheißungsvol-
len Staatsform, wodurch sie inhärent auf die Hoffnung verwiesen ist, dass bestehende
Zwänge und Ungleichheiten überwunden werden können.47 Die Preisgabe der Wahr-
heitsfrage, wie wir sie für Postfaktiker und Technokraten festgestellt haben, geht nicht
nur mit einer Frageverweigerung und einem Sprachverlust einher. Sie ist gleichermaßen
Ausdruck einer tiefen Hoffnungslosigkeit ob der vermeintlichen Unabänderlichkeit
der Zustände. Deshalb ist es unerlässlich, die Krise der Demokratie unter dem Blick-
winkel der Wahrheitsfrage zu betrachten. Dies erlaubt, die gegenwärtig zu beobachten-
den Erosionserscheinungen der Demokratien westlichen Typs als Ausprägungen einer
tief reichenden Wahrheitsvergessenheit und einer ebenso tiefen Hoffnungslosigkeit zu
verstehen.

47 Vgl. Marie-Christine Kajewski, ›Demokratie, Wahrheit, Gott. Eine politisch-theologische
Skizze‹ in: Indes. Zeitschrift für Politik und Gesellschaft II:2 (2012), S. 73-79.

466 Kajewski · Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten 466

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454


Um die Wahrheitsvergessenheit zu wenden, müssen wir die Diskursverweigerung
und die Sprachlosigkeit in unserer Gesellschaft überwinden und wieder ins Fragen
kommen. Das aber bedeutet, dass wir erneut nach der Menschenwürde zu fragen ha-
ben. Als Stachel der Wahrheit ragt sie beständig ins demokratische Fleisch. Aber bleibt
die Würde des Einzelnen tatsächlich unangetastet, wenn Bildungs- und Teilhabemög-
lichkeiten in dieser Gesellschaft abhängig vom Elternhaus sind? Welche Bedeutung hat
der demografische Wandel für ein würdevolles und gerechtes Miteinander der Genera-
tionen? Und in welchem Verhältnis steht die Menschenwürde zu Grenzschutzbemü-
hungen angesichts Tausender politischer, Wirtschafts- und Klimaflüchtlinge vor den
Küsten Europas? Fragen wie diese zielen auf die Grundfesten unseres Seins in demo-
kratischer Gesellschaft und lassen einen Diskurs entstehen, der um eine Aktualisierung
zentraler Werte in der konkreten geschichtlichen Situation ringt. Indem wir diese Fra-
gen stellen und im Diskurs nach Antworten suchen, realisiert sich demokratische Hal-
tung. Und daraus entsteht Hoffnung, dass es immer Alternativen zum Bestehenden
gibt und dass diese erreichbar sind. Dergestalt zielt die Rückfrage nach Wahrheit glei-
chermaßen auf eine tiefere Humanisierung unseres Lebens als auch eine tiefere Demo-
kratisierung unserer Gesellschaft.

Zusammenfassung

Postfaktische wie technokratische Politiken stehen für den Abbruch des demokrati-
schen Verfahrens. Beide favorisieren eine schnelle Lösung jenseits des Diskurses, wo-
bei diese Lösung wahlweise aus Emotionen oder Sachzwängen legitimiert wird. De-
mokratie aber braucht eine demokratische Haltung, die sich konstitutiv auf Wahrheit
bezogen weiß. Wahrheit meint in diesem Sinne allerdings nicht Richtigkeit, sondern
wird mit Heidegger als Grundzug alles Seienden verstanden. Als solcher ist sie dem
normativen Bereich zugehörig und zeichnet sich dadurch aus, dass sie die Fragen nach
Sinn und Gerechtigkeit gerade nicht beantwortet, sondern offen hält. Durch dieses Of-
fenhalten erweist sich Wahrheit als Motor des demokratischen Prozesses.

Summary

Technocratic as well as post-truth politics demolish democratic procedures. Both favor
quick answers beyond the discourse, regardless if they legitimize these answers
through emotions or inherent necessity. But democracy needs a democratic mindset
which is constitutively relating to truth. Truth here is not understood as mere accuracy,
but – in Heideggerian terms – as characteristic of all being. As such it is a normative
factor that does not answer questions of meaning and justice, but keeps them open.
With this openness, truth impels the democratic process.

Marie-Christine Kajewski, Truth and Democracy in the Post-Truth Era

467 Kajewski · Wahrheit und Demokratie in postfaktischen Zeiten 467

ZfP 64. Jg. 4/2017

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:58:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2017-4-454

	Postfaktizität und die Krise der Demokratie
	Zur Verwandtschaft von Technokratie und Postfaktizität
	Die Unmöglichkeit einer post-truth-democracy
	Der konstitutive Wahrheitsbezug der Demokratie
	Wahrheit als Richtigkeit
	Das Ereignis der Wahrheit
	Wahrheit als Eröffnung und Garant der Demokratie
	Wahrheit jenseits von Faktentreue
	Wahrheit als demokratische Haltung
	Zusammenfassung
	Summary

