
Die Stiftung des philosophischen
Selbst-Bewusstseins

Heribert Boeder (Osnabrück)

Selbst-Bewusstsein – wer kennt es nicht aus seiner Selbsteinschätzung?
Aus der Meinung, die er von sich hat. Nicht ohne zuvor für die Schät-
zung Anderer empfindlich zu sein. Derart dass die Lebenserfahrung rät,
lieber nicht daran zu rühren. Und doch ist sogar das ungewollte Antas-
ten solcher Schätzungen geradezu unvermeidlich. Statt dem nachzuge-
hen, sei wenigstens die Beobachtung des Menschenkenners La Roche-
foucault erwähnt: »Quoi q’on dise de bien de nous, on nous dit rien de
nouveau: Was immer man Gutes von uns sagen mag, man sagt uns
nichts Neues.« Diesem Vorwissen entgegnet ein Ich, das krisen- und
also bildungsfähig sein möchte. Deshalb hat die Letzte Epoche der Phi-
losophie gelehrt, das Ich zu unterscheiden und zwar von einem Wir her,
das erst einmal als Subjekt eines Gemeinwesens geschaffen sein wollte
und zwar seiner Freiheit zuliebe. Um kurz zu erinnern:

Macchiavelli war überzeugt: da fehlt es nicht an dessen Substanz,
sondern an dem politischen Subjekt: dem Principe. Den gilt es, ganz aus
eigener Macht zu setzen. Dieses Subjekt hat sodann eine Unterschei-
dung in sich geweckt – produktiv als der Wille des künstlerischen oder
aber des religiösen Individuums. Anfänglich gestaltet zum einen von
Alberti, zum anderen von Pico. Letztlich tritt in dieser Geschichts-Pha-
se das allgemeine Subjekt hervor: die produktive Natur, wie sie Bruno
erlitten und entworfen hat. Das Selbst-Bewusstsein erreicht er aller-
dings noch nicht – nicht einmal das Gegenstands-Bewusstsein.

Dieses tritt mit Descartes auf – die Wissenschaften nicht nur för-
dernd, sondern aus einer vorgreifenden Methode produzierend. Erst da
geht das Bewusstsein zu seiner eigentümlichen Fruchtbarkeit auf. Es
stiftet das Verhältnis von reinem Ich und ihm äußeren Gegenständen.

81

des deutschen Neuplatonikers Berthold von Moosburg«. In: id.: Homo divinus (cf.
Anm. 33), 169–197. Zur Rezeptionsgeschichte siehe auch die Hinweise bei J. Kreuzer:
Aurelius Augustinus, De trinitate (cf. Anm. 6), LI–LXVII.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwar schwindet deren Äußerlichkeit im Zuge der Entwicklung der na-
türlichen Vernunft, nicht jedoch der Unterschied in jenem Verhältnis –
mit Leibniz gesehen: zwischen wachendem und schlafendem, also un-
bewusstem Subjekt.

Nun ist aber das besagte Verhältnis keineswegs das einzige in Er-
öffnung der philosophischen Epoche; denn auch die mundane Vernunft
bildet eine eigene rationale Figur aus – nicht mehr aus dem Verhältnis
von Ich und Gegenstand, sondern von Gegenstand und Ich, deutlicher
von erdachten Körpern und gesellschaftlicher Person. Hobbes hat es
erfunden und gestaltet. Auch dieses Verhältnis hat seine durchaus ei-
gentümliche Entwicklung – diejenige zur ebenso selbstbeherrschten
wie geselligen Persönlichkeit. Nach Locke letztlich von Shaftesbury
entworfen. Wenn sie sich ihrer bewusst ist, so nur erst im naiven, nicht
schon reflektierten Sinne. Soweit die Eröffnungsphase der Letzten
Epoche der Philosophie als selber »produktive« Wissenschaft.

Deren zentrale Phase wird jedoch nicht von ihr, sondern von der
sofffla angewegt. Diese gewinnt sich jene, wie Kant trefflich bemerkt,
zur Begleiterin. Wie bestimmt? Aus dem moralischen Freiheits-Prin-
zip – ohne sich an den üblicherweise vagen Gebrauch des Namens
»Weisheit« zu hängen. Welches ist seine genaue und also geschicht-
liche Bestimmtheit? Während die philosophische Vernunft da auf die
Unterscheidung von ihr selbst drängt, ist ihr zuvor an die Unterschei-
dung des Menschen von sich zu denken; in diesem Falle ausgehend von
der Einbildung Rousseaus.

Sie prägt das Selbst-Bewusstsein nach Maßgabe der Freiheit –
durchaus nicht in jener abstrakten Allgemeinheit, die einen aus sophis-
tischer Übung sagen ließe: Selbst- Bewusstsein ist, was wir alle immer
schon kennen; vielmehr erst jenes, das an der Unterscheidung von Phi-
losophie und einer ihr vorgängigen sofffla herausspringt. Ihretwegen
konnte Kant Rousseau sogar als den Denker würdigen, der ihn »zu-
rechtgebracht« hatte – nämlich vor der Anmaßung eines Wissens, wie
es ihm zum einen eher harmlos im Dogmatismus der »rationalen«
Metaphysik begegnet war; zum anderen aber im moralischen Skepti-
zismus der so genannten Aufklärung. Während er jenen der Schule
überlassen konnte, forderte die Moral eine Unterscheidung der auf-
geklärten »Weltweisheit«.

Welcher Aufklärung begegnete Rousseau genauer? Einer Usurpa-
tion nicht so sehr von Philosophie, sondern von sofffla; also nicht in
Erneuerung der natürlichen Vernunft und ihrer Wissenschaft wie bei

82

Heribert Boeder

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d’Alembert, oder der mundanen durch Hume. Vielmehr hatte sich jene
Weisheit zur Eigenständigkeit ausgebildet, indem sie sich zunächst ge-
gen die noch vorherrschende christliche Religion von kirchlicher Be-
stimmtheit stellte. Deren Zersetzung wurde einmal von Bayle betrie-
ben – unter dem anti-trinitarischen Deckmantel Muhammats –, zum
anderen und offener mit dem Angriff Mandevilles, insbesondere in der
»Fable of the bees«, schließlich aber mit dem ätzenden Witz Voltaires.

Welchen epochalen Unterschied macht eben daraufhin die sofffla
Rousseaus? Er verabschiedet die christliche Prägung des Denkens im
Princip. Dies mit der Maßgabe, ein verwandeltes Menschentum aus
dem Geist (!) der Bürgerlichen Freiheit zu stiften. Das kann aber nur
in einer Unterscheidung des Selbst-Bewusstseins gelingen. Die blieb
der eigentümlichen Negativität der besagten Aufklärung fremd.

Rousseau nimmt seinen Gedanken aus der Entzweiung von Ver-
stand und Herz auf ein Gefühl zurück, nämlich das der Liebe. Nach
ihrer vormaligen Maßgeblichkeit war sie bestimmt durch das begnade-
te und beseligende In-sein in dem Herrn, der Christus ist. So wollte es
die Unterscheidung der Weisheit in diejenige »dieser Welt« von derje-
nigen Gottes. Wird nun solche Liebe dem Selbst-Bewusstsein übereig-
net, ist ihm unausweichlich, dieses in der Wirklichkeit des Selbst-
gefühls aufzunehmen – sogleich mit Unterscheidung von Eigenliebe
und Selbstliebe. Während jene einem jeden natürlich ist, will diese als
Liebe zum Selbst eigens produziert werden.

Wie bestimmt es sich? Schon seit seiner Erfindung als »Seele«, ist
ihm die Unterscheidung von sich, von seiner Erscheinung wesentlich.
Deren Grund ist aber die »Wahrheit«, wie sie eine selbstische sein
muss. Letztlich zum Vollkommen-seienden der theologischen Wissen-
schaft bestimmt.

Die Wahrheit des Selbst – ob nun im Sinne der sofffla oder der
Philosophie. Für deren Letzte Epoche urteilt die Phänomenologie des
Geistes: »Mit dem Selbst-Bewußtsein sind […] wir in das einheimische
Reich der Wahrheit eingetreten«1 – allerdings noch innerhalb der Bil-
dungsgeschichte des Bewusstseins, als solches zum Untergang in den
reinen Begriff bestimmt. Einheimisch sind wir in jenem Reich inso-
fern, als da unsere Vernunft, mehr noch: ihr Geist nur mit sich selbst,
seinen eigenen Produktionen beschäftigt ist.

83

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

1 G. W. F. Hegel: Phänomenologie des Geistes. Nach dem Texte der Original-Ausgabe
hrsg. von J. Hoffmeister. Hamburg 61952, 134.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erst da offenbart sich das Selbst des Selbst-Bewusstseins. Von
Kant in die Reinheit der Vernunft übersetzt, will sagen: mit Unter-
scheidung des Vorstellungs-Vermögens als transzendentalem. Erst wo
es gilt, die Freiheit bis in ihren Grund zu sichern, sie vor den Anma-
ßungen der wissenschaftlichen Naturerkenntnis zu retten, wird es nö-
tig, eine Erkenntnis aufzutun, »die sich nicht sowohl mit Gegenstän-
den, sondern mit unsern Begriffen a priori von Gegenständen
überhaupt beschäftigt«2. Wenn Kant sie »transzendental« nennt, so
keineswegs aus der üblichen Vorstellung eines Überstiegs oder gar
eines Jenseits der sinnlichen Erfahrung, sondern als die Möglichkeit
des Bei-sich-seins der Vernunft – abgeschieden von der Mannigfalt
äußerer Gegenstände. Das ist erstlich der befreiende Stoß gegen die
Allherrschaft der natürlichen Zwänge, zugleich die Stiftung philoso-
phischer Wissenschaft aus Begriffen a priori gewesen. Wenn immer
noch von Gegenständen, dann jedoch, wie sie in uns sind, als von uns
vorgestellte – womöglich: gesetzte.

Genau die Reinheit dieser philosophischen Wissenschaft verlangt
als Vorgabe jene sofffla, durch die sich Kant von Rousseau »zurecht-
gebracht« sehen konnte. Sie beansprucht nicht so sehr die Reinheit der
Vernunft, als vielmehr die des denkenden Menschen, der sich von sich
unterschieden hat – hier nicht mehr als Heros oder als Heiliger, son-
dern als Bürger, der er keineswegs schon als Mensch ist. Eben darauf-
hin war eine von der Philosophie wohlunterschiedene sofffla geltend
zu machen, nämlich die der Menschheit des Menschen. Ihrer Aufgabe
nach von seiner Vernünftigkeit durchaus verschieden. Entsprechend
auch deren Erfüllung von je eigener »Rationalität«. Daraufhin sei be-
hauptet: die Figur einer ratio der sofffla setzt ein mit der Term-Se-
quenz: Maßgabe, Sache, Denken. Dagegen gilt für die Philosophie in
jeder ihrer geschichtlichen Epochen zuerst die gegenläufige Sequenz –
allerdings mit einer Term- Verschiebung von der natürlichen zur mun-
danen und schließlich zur conceptualen Vernunft. Diese ist hier hervor-
zuheben, weil sich mit ihr auch die kantische Position geltend macht.
Die unmittelbare Unverständlichkeit dieser Behauptungen mag, ob-
gleich wiederholt veröffentlicht und erläutert, von der nachfolgenden
Konkretion aufgewogen werden.

Wie unterscheidet sich da Rousseaus sofffla von der selbstbewuss-

84

Heribert Boeder

2 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-Ausgabe
neu hrsg. von R. Schmidt. Hamburg 1981. A 11.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Negativität im Denken seiner aufklärerischen Nachbarn? Durch die
Sammlung auf die produktive Gewalt der ihrerseits reinen Einbil-
dungskraft. Dies aus einem Nichts an Bestimmtheit, das schon deshalb
nur eingebildet sein kann. Umso entschiedener will sie getrennt sein
von den Ausgeburten der allbekannten Phantasien. Dem steht ent-
gegen die Einbildung dessen, was nicht ist: die Einbildung eines Selbst,
das eigens geschaffen sein will. Dazu regt nur jenes Nichts an, das in
der Produktion des Menschenwesens seine Frucht hat. Also fruchtbar
kann aber nicht das Wissen, wie es ist, nicht einmal, wie es zu sein hat,
sondern wie es nicht zu sein hat, also erst das Gewissen sein und zwar
als das zur Reinheit bestimmte. Seiner Urteilskraft dient Rousseaus
Devise: vitam impendere vero: das Leben dem Wahren widmen. Das
fehlende Selbst bestimmt dazu. Sein Fehl hebt den Schein der Unmit-
telbarkeit im cartesischen penser, dem Erwägen des Wahren auf. Dem
zuvor will es selber unterschieden sein; denn wie es ist, ist es von Heu-
chelei korrumpiert – solange es den Eingebungen der Eigenliebe statt
der Selbst-Liebe folgt.

Welche Tektonik bekundet nun die von ihrem Selbst-Bewusstsein
getragene sofffla? Um sie zunächst an der Nouvelle Héloïse offenzule-
gen. Sie beginnt nicht mit den ichlichen Modi des Denkens, sondern
mit einer Maßgabe, die sich in der Sprache, genauer: zum Gespräch
verdichtet. Es gründet in einer gemeinsamen Gesinnung rückhaltloser
Redlichkeit oder rationalitas gegeneinander; deshalb in einem ge-
schlossenen Freundeskreis. Er kann nicht jedermann offenstehen; ist
er doch durch ein Vertrauen begrenzt, weil sich die Einzelnen in die
Wechselbestimmung freigegeben haben. Wie kommt sie zum Tragen?
Anders als durch direkte Ansprache, in der gebrochenen Gegenwart
eines Briefwechsels. Das schriftliche Geben und Nehmen des Wortes
lässt die Sprecher bei sich bleiben.

Der Kreis des Gesprächs wird sodann von dem anderen Moment
der Maßgabe aufgebrochen. Es erschließt die gesellschaftliche Welt der
Sprecher. Die macht sich sogleich in einem Widerstreit geltend. Dies
wegen der aufkeimenden Liebesbeziehung zwischen einem bürgerli-
chen Hauslehrer und seiner adligen Schülerin. Deren natürliche Kau-
salität im so genannten Rechts-Institut der Ehe kann die überkommene
Gesellschafts- Ordnung nicht dulden, weil ihr die Unterschiede von
Herkunft und Stand maßgeblich bleiben.

Julie ist zunächst zerrissen zwischen ihrer Leidenschaft und ihrer
vertu. Die zieht sich in den anfänglichen Widerspruch zusammen: »Tu-

85

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gend, ich verabscheue dich, während ich alles für dich tue.« Lässt sich
doch die Liebe nicht auf die wechselseitige Empfindung von Individuen
einschränken, beansprucht vielmehr eine familiäre Verbindlichkeit,
welche sich in dem Vater der Geliebten verdichtet. Rousseau ist keines-
wegs so naiv, sich über die geltende Sitte mit aufklärerischer Prätention
hinwegzusetzen. Die Rücksicht auf die patria potestas kann ihre Kraft
selbst noch im Gefühl der Tochter behaupten – mit der Folge, dass sie,
als eigenwilliges Individuum vernichtet, als Person der Heirat mit dem
vom Vater ausgewählten Gatten zustimmt.

Erst ihre ausdrückliche Einwilligung in diesen Riss durch ihre See-
le wird ihre Persönlichkeit freisetzen – nämlich im Sinne der sittlichen
Selbstbestimmung. Mit dem Verzicht auf Befriedigung ihrer natürli-
cherweise berechtigten Begierde beginnt, statt der üblichen Durchset-
zung des ichlichen Eigensinns, die eigentliche Unterscheidung und Bil-
dung des Selbst. Erst der Schritt vom Gegensatz der gesellschaftlichen
Vormeinungen zum Widerspruch in der Person selbst eröffnet die Ge-
schichte, welche die Würde des eigenen Geschicks austrägt; will sie
doch als solche eigens bewahrheitet und bewiesen sein. Wie das? Der
Gatte nimmt den vormaligen Geliebten seiner Frau als Hauslehrer auf;
diese Situation verschärft er noch durch seine längere Abwesenheit.

Nur das in Freiheit bewährte Eheversprechen der Gattin taugt zur
Bildung ihres Selbst-Bewusstseins und will, wo es den geschichtlichen
Unterschied macht, in Schmerzen geboren sein. Zuletzt ist die Frau
gefordert, das eigene Leben zur Rettung ihres Kindes einzusetzen –
die Substanzialität auch dieses Verhältnisses bezeugend.

Da ist es mit aller bloßen Vorstellung der eigenen Identität vorbei.
Im Angesicht des Todes gewinnt Julie die Freiheit, sich zu ihrer ur-
sprünglichen Liebe zu bekennen – mehr noch: zum Ehebruch in der
Einbildung. Dies mit dem Eingeständnis, gewollt zu haben, wie es nicht
zu sein hat. Da unterscheidet sich das moralische Selbst-Bewusstsein
von sich. Es hat auch noch die äußere Sitte als negierte integriert. Das
unumwundene Bekenntnis der eigenen Schwäche, dies in Tilgung aller
Heuchelei, fordert vom selbstbewussten Einzelnen die größte Kraft: die
der Selbstüberwindung zu unbedingter Redlichkeit; sie ist das Herz-
stück von Rousseaus rationalitas. Mit ihr produziert er inmitten einer
Gesellschaft von Heuchlern, die gerade als scheinbar selbstbewusste
von ihrer Güte überzeugt sind, die Wahrheit über sich selbst. Mit der
»Phänomenologie des Geistes« das Eingeständnis: Ich bin böse – nicht
das, was mir zu sein bestimmt war. Dies geht allerdings den heutigen

86

Heribert Boeder

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beschreibern eines vorgeblichen »Phänomens« von Selbst-Bewusst-
sein nicht einmal in den Hinterkopf.

Die Persönlichkeit ist religiös geworden, jedoch nicht im Sinne
einer Confession und ihres überkommenen Gottes, sondern der erfüll-
ten Beziehung des Menschen zu sich selbst, will sagen: zu seiner maß-
gebenden Menschheit. Die kann ihm nur durch Unterscheidung von
sich als Individuum aufgehen – also aus dem Vorgriff der reinen Ein-
bildung von sich. Von solcher Erfahrung der Einzigkeit ist sogar der
calvinische Pfarrer am Totenbett Julies ergriffen.

Soweit die Momente einer Bildung, die heutzutage unter ihren
Äquivokationen verschüttet ist. Sie sind jedoch nicht so sehr diejenigen
des Bewusstseins, als vielmehr eines Menschen von epochaler Dignität
gewesen. Seine Maßgeblichkeit hat einst dem sich aus dem Prinzip der
Freiheit erschaffenden, deshalb notwendigerweise vorgreifend gedich-
teten Menschen seine Bestimmung erläutert.

Solche Maßgabe verlangt sodann, die ihr entsprechende Sache
einbildend zu produzieren – im Ganzen die methodische Erziehung
des gedachten Menschen. Um sie nicht durch Einfälle stören zu lassen,
unterstellt Rousseau einen Waisenknaben. Da niemand sich selber auf-
zuziehen vermag – nicht einmal als Seele –, muss dafür der Unter-
schied von Zögling und Erzieher eintreten. Der ist aber wohlgemerkt
nur ein im strengen Sinne »Hinzugetretenes«, Accidens, des Erzie-
hungsvorgangs – also von verschwindender Bedeutung; er bleibt ge-
schichts-, genauer geschicklos.

Der Zögling ist gehalten, sich ganz aus ihm selber zu entwickeln –
will sagen: sich aus seinem Naturzustand herausarbeiten. So ist die
Geschichte des Zöglings gerade nicht diejenige seiner Abrichtung, son-
dern einer hütenden Begleitung bis zu seiner durchgängigen Selbst-
bestimmung – im Erlernen des Verzichts. Zunächst läuft sie auf seine
Selbständigkeit hinaus, nämlich die Fähigkeit, für sich selber zu sorgen.
Deshalb soll er schließlich ein Handwerk erlernen und so die äußeren
Widerstände der Dinge als Gegenstände begreifen – ihre Substanziali-
tät als Vorgabe der Produktion zu würdigen.

In der zweiten Phase muss die einseitige Beziehung auf die äuße-
ren Dinge in die Wechselbeziehung eines Selben mit sich übergehen: in
die Phase seiner Leidenschaften. Sie haben die Erregungen von Mensch
zu Mensch zu ihrem Element und zwar als versprachlichte – zunächst
in einer von der Sitte überfangenen Geschlechtlichkeit. Die wird hu-
manisiert zum sprachlich gestalteten Gefühl von Dankbarkeit und

87

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freundschaft, für Gerechtigkeit und Güte. Von daher entfaltet jene
Kategorie, ausgehend von der Gleichheit der Menschen, das ganze
Spektrum ihrer Unterschiede. In deren Erzählung löst sich die eine
Geschichte in eine Vielzahl von Begebenheiten auf – vornehmlich Bei-
spiele sittlicher Perversität. Daraufhin macht sich die moralische Mei-
nung geltend.

Als deren maßgebliche Gestalt hat sich aber die Religion, die Spra-
che der Glaubenslehre eingerichtet. Deren Beurteilung übernimmt ein
aufgeklärter Vikar – nicht zuletzt deshalb, weil er am eigenen Leibe die
bedrückenden Folgen einer ungeklärten Religion erfahren hat. Er trägt
den Zweifel an ihren Überzeugungen aus, verwirft aber den Gegenhalt
an einer wissenschaftsgläubigen Aufklärung. Statt ihrer besteht er auf
dem natürlichen Glauben an eine Welteinrichtung aus gerechter Vor-
sehung. Dessen letzter Grund ist aber die Anerkennung der Moral, wie
sie jedem bewusst und in Verdichtung zum Gewissen von absoluter
Geltung für ihn ist. Doch erfüllt das noch nicht die Bedeutung des
Selbst-Bewusstseins; hängt es doch in seinem Urteil noch der Offen-
barungs-Religion statt der natürlichen nach; die beschränkt ihren Kult
auf den der allgemeinen Welt-Ordnung – eingebunden in den Cultus
des Herzens, wie er seine Freiheit vorbildlich in Sokrates und Jesus
bezeugt. Dem steht zumal die Überheblichkeit der so genannten phi-
losophes entgegen – deren die Moral zerstörendes Schein-wissen.

Ihrem Intellektualismus gilt die abschließende Klage des Erziehers,
dass heutzutage die Sprache der handlungsträchtigen Symbole entkräf-
tet ist – verkümmert zu derjenigen des Räsonnements. Doch »immer zu
räsonnieren ist der Wahn der kleinen Geister«. Wo die Religion zerfällt,
verfällt die Wechselbeziehung der Menschen der Übergewalt des Pri-
vat-Interesses. Vor ihr schwindet sogar seine selbstbewusste Würde.
Sie verkommt zum Geschwätz – auch noch der Akademien. Die Litera-
tur hat mit ihrer gesellschaftlich tonangebenden Sprache die Verwur-
zelung in der Sitte eines bestimmten Volkes verloren. Doch welchen?
Nicht des vielfältig beschreibbaren, sondern eines eingebildeten, er-
dichteten – bestimmt vom Rhythmus des Landlebens, seinen Mühen
und Festen. So scheint sich Rousseau in das ersehnte Leben fern von
der Großstadt, von der Pariser Gesellschaft zu verabschieden.

Hier bricht das dritte Moment des Terminus der Sache auf. Denn
gegen solche Flucht erhebt sich das Erfordernis einer Welt, die erst
einmal gestaltet sein will. In ihr muss sich der Zögling als causa be-
währen. Dies vermöchte er durch die Stiftung einer eigenen Familie.

88

Heribert Boeder

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dazu gehört aber eine Frau. Diesem vollendenden Moment der zwei-
ten Bildungsphase gibt Rousseau den sprechenden Namen »Sophie« –
ein Wesen, das auf durchaus eigene Weise produziert sein will, zur
Gattin gebildet.

Ihrem anfänglichen Zustand in Unkenntnis ihres Selbst ist nicht
mit einer eruditio beizukommen; was sie zu sein hat, ist sie schon.
Keine Erziehung ist da angebracht, wohl aber eine Bildung im Sinne
ihres Namens. Sie bewahrheitet ihn zunächst durch ihr einnehmendes
Wesen. Eben darin hat sie ihre anfängliche Kausalität. Was sie aber vor
allem lernt, ist die Tugend. Die ihre ergänzt die männlich erworbene,
auf dass der ganzheitliche Mensch erscheine. Dies in Würdigung der
eigentümlich weiblichen Gaben als gleichwichtiger. Sie nehmen Rück-
sicht ebenso auf die öffentliche Meinung wie auf das eigene Gefühl.
Religiöse Überzeugungen bleiben da bloß rudimentär, weil ganz auf
die Praxis abgestimmt. Da bestätigt sich: sie und nicht die Theorie ist
das eigentümliche Feld der sofffla.

Deren Verkörperung will aber gesucht sein – unter einem wenn
auch nur erst vorgestellten Leitbild. Entsprechend der künftige Gatte –
literarisch als Telemaque ausgemalt. Wo ist er zu finden? Nicht in der
Pariser Vergnügungs-Gesellschaft, in der seltsamerweise »das eitle und
sterile Glück von Leuten herrscht, die nichts fühlen« – noch einmal:
nichts fühlen und so im Sinne der Menschheit des Menschen nur un-
menschlich sein können. Sophie hatte »einen Mann gesucht und nur
Affen gefunden, sie suchte eine Seele und fand nichts davon«. In dieser
Zuspitzung ihrer Erfahrungen zum Gegensatz deutet sich die Gefahr
an, dass Sophie in die Unwahrheit des Eigendünkels fällt. Darin bekun-
det sich der Schein des Selbst-Bewusstseins in seiner Genese von
Nichts her – ohne dass es schon zu seiner Wahrheit finden könnte;
denn dies verhindert die von der bloßen Illusion noch ungeschiedene
Einbildung. Die Erschaffung eines Gatten nach ichlicher Vorstellung
bleibt noch gegenständlich bestimmt. Diese tiefste Missachtung seines
eigenen Selbst treibt Sophie in die entscheidende Krise. An die Eltern
gewendet mit dem absurden Verlangen: »gebt mir einen Mann, ge-
tränkt von meinen Maximen«. Noch einmal: von meinen. Sie bekennt
zwar ihr Unglück, kann es aber nicht durchschauen. Verdichtet ihr
Elend in den Seufzer: »Es wäre besser nicht zu sein, als nur zu sein,
um zu leiden.«

Entpuppt sich das Tugendbild ihrer Liebe als anmaßlicher Selbst-
Betrug? Sie müßte lernen, ihre Phantasien aus ichlicher Selbst-Affek-

89

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion von der schöpferischen Einbildung zu unterscheiden. Doch erst
einmal verschließt sie sich. Gegenüber den besorgten Eltern bricht sie
sogar in den Vorwurf falscher Erziehung aus. Die Liebe zur Tugend
schlägt um in Widerwillen. Sie wünscht die anerzogene Moral zum
Teufel, durchschaut ihr Unglück nicht als selbsterzeugtes Produkt aus
literarischer Vor-Spiegelung.

Erst im Einsturz des narzisstisch gewordenen, weil in der Liebe
zur Tugend selbst-verliebten Ichs, bricht mit der Wahrheit über ihre
Illusion das echte Selbst-Bewusstsein auf. Gründlicher als das aufklä-
rerische, zumal voltairische. Dessen Kritik setzt es zum bloßen Vorspiel
seines Setzens herab. Doch gegen den aufklärerischen Selbstgenuss
muss es den Menschen, von dem es Besitz ergreift, bis in das einfache
Bewusstsein seiner Identität erschüttern; denn es hat mit seiner carte-
sischen Stiftung zutiefst gebrochen. Erst mit der Tilgung des Scheins
seiner überlieferten substantia kann ihm die Wahrheit des Selbst-Be-
wusstseins aufgehen – nachdem das unmittelbare Ich sich im strengen
Sinne als entmutigt, sogar als gemüt-los oder seel-los erwiesen hat.
Doch kann es zum Selbstgefühl des Menschen (!) erwachen, der nun
in Wahrheit »rein Mensch« ist. Weil ausgestiegen aus der Sphäre des
Gegenstands-Bewusstseins. Nur deshalb gilt: die raison hat er nicht
schon immer; sie will eigens erworben sein; ist sie doch »die eine der
Erwerbungen des Menschen, und sogar eine der langsamsten«3. Näm-
lich als realisierte.

Hätten die heutigen Nachzügler einer Hermeneutik des Selbst-
Bewusstseins noch eine Erfahrung von jenem Aufbruch? Die Leichtig-
keit, mit der jedermann jederzeit versichern kann: ich bin mir meiner
bewusst, ist vor jenem Selbst verschwunden, das sich als die Wahrheit
des Ich unterstellt – aufgebrochen aus seinem bloßen Schein. Das ist
nur möglich, sofern die sofffla behaupten kann: das Wahre ist zuerst
Subjekt.

Merkwürdigerweise bricht Rousseau seine Darstellung der Krise
Sophiens ausdrücklich ab, indem er sich vorhält: »Sollte ich schließlich
die Unglückliche malen, wie sie sich noch mehr an ihre Chimäre hängt,
[…] langsamen Schrittes auf den Tod zugeht und in dem Moment ab-
steigt in das Grab, da man sie zum Traualtar zu schleppen glaubt? Nein
– ich verwerfe diese trübseligen Gegenstände«. Wenn Sophie sich an

90

Heribert Boeder

3 Brief an Christophe de Beaumont. J.-J. Rousseau: Œvres complètes. Hrsg. von Ber-
nard Gagnebin und Marcel Raymond. 4 Bde. Paris 1959–69. Bd. IV, 951.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Chimäre hängt, ist nur Eines unabdingbar: dass sie aus dem Er-
dichten der Menschheit des Menschen entspringt, also des mit Unter-
schied gedachten – nicht aus der Phantasie von Dichtern im üblichen
Verstande; den »scheinheiligen«, wie Hölderlin sagen wird.

Schon in der Nouvelle Héloïse hatte Rousseau versichert: »Das
Land der Chimären ist in dieser Welt das einzig würdige bewohnt zu
werden, und solcherart ist das Nichts der menschlichen Dinge, dass
außer dem Wesen, das durch sich selbst existiert, es nichts Schöneres
gibt als das, was nicht ist«4 – jedoch zum Setzen, zum Erbauen in der
Einbildungskraft begeistert.

»Sophie hat Geschmack ohne Studien, Talente ohne Kunst, Urteil
ohne Kenntnisse« – hat dieses alles von Natur. »Ihr Geist weiß nicht,
aber er ist cultiviert, um zu lernen; ein wohlvorbereiteter Boden, der
nur das Korn erwartet, um zu fruchten«. Die Begegnung mit der also
Substanziierten trifft Emile wie ein Blitz. Mit Verhaltenheit findet er
sich in die gewährte Gegenwart ein. Die eigentliche Bewährung ihrer
Verbundenheit kommt aber erst mit der Trennung beider – nötig nur,
um die Erziehung Emiles zu vollenden. Er soll sich der Fremde ausset-
zen. Dies in einem Ausland, das sich im Wesentlichen durch die politi-
sche Dienlichkeit der Erfahrung definiert – also der Mannigfalt euro-
päischer Lebensart und Staatsverfassung.

Erst die Rückkehr aus solchem Lernen gibt das Recht auf eine
Heimat frei – gegründet in der Ehe mit Sophie. Eben darin vollendet
sich das dritte Moment dieser ratio. Es wendet sich zur Vorgabe für den
abschließenden Terminus – nämlich das Denken – in dem ausgezeich-
neten Sinne einer Einbildung dessen, was sogar im Allgemeinen nicht
ist, aber gleichwohl zu sein hat. Das ist die fehlende, jedoch aus dem
produktiven Menschenwesen künftige civitas. Sie beansprucht das
Denken allem zuvor als Urteilskraft und zwar für die ihm eigene Stif-
tung. Da unterscheidet sich der Bürger vom bloßen Menschen. Der
Bürger, wie er seine epochale Wirklichkeit keineswegs schon mit dem
so genannten »Spiesbürger« erreicht hatte – nicht einmal im zivilen
Umgang einer bürgerlichen Gesellschaft. Vielmehr erst in einem Ge-
meinwesen, wie es eigens aus Freiheit als Princip gesetzt ist. Ihm wird
bis in seinen Grund durchsichtig, wie es nur ein selbst-produziertes
sein kann. Denn erst aus ihm erhellt, wie und warum das corpus poli-
ticum letztlich ein selbst-bewusstes sein muss und kann.

91

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

4 Rousseau: Œvres complètes, Bd. II, 693.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber welches Selbst beansprucht diese sofffla letztlich? Mit einem
Wort: das der Liebe zum Vaterland; also nicht nur dessen, zu dem sich
die wesentlich einzigartige Persönlichkeit bildet (Julie), nicht nur die in
methodischer Erziehung betreute Person (Emile), sondern jene »öf-
fentliche Persona«, die das Vaterland mit seinen Ansprüchen an den
Bürger ist. Wie konstituiert sie sich? In der Freiheit des Gesellschafts-
Vertrags; er beweist absolute Causalität in seiner Gesetzgebung – nicht
mehr im Bund mit dem Willen eines göttlichen Hirten, sondern allein
aufgrund eines imaginierten Vertrags-Schlusses im gemeinsamen In-
teresse aller Beteiligten. Nur deren gemeinschaftlicher Wille stiftet
Verbindlichkeit. Er unterstellt zwar die Menschen, wie sie sind, unter
dem Gesetz aber, wie sie sein können. Ihre gemeinsame Welt wird be-
stimmt von dem, »was das Recht gestattet, und dem, was das Interesse
vorschreibt«5. Der Vertrag überwindet die Trennung von Gerechtigkeit
und Nützlichkeit im Tun und Lassen der Menschen oder dessen, was
für alle an sich gut ist und was den Einzelnen gut dünkt. Verbunden
durch die Urteilskraft eines bürgerlichen Selbst-Bewusstseins, pro-
duziert in einer gemeinsamen Setzung.

Deren erstes Moment nimmt die letzte Bestimmtheit des vorigen
Terminus auf – aus der »Sache« zum »Denken«, näher: in seine Kau-
salität übersetzt. Es vollendet die so genannte Reformation: »Man wird
zu einem neuen Wesen, frisch aus den Händen der Natur – nicht des
Schöpfers – hervorgegangen«; aus ihr, »wie sie einem die Freiheit ge-
geben hat, um Gutes zu tun, das Gewissen, um es zu wollen, die Ver-
nunft, um es zu wählen«. Eben diese Dreiheit verlangt eine Renaissan-
ce des Denkens aus der Gewissheit: jene Freiheit ist von der
Gesellschaft verwirkt; denn ihr Mensch ist denaturiert. Die Freiheit
fehlt. Wem denn? Etwa dir und mir? Nur beiläufig; sicher jedoch der
persona des Gemeinwesens.

Der wahre Ursprung des Menschen ist nur der Einbildung, ihrer
»Dichtung« zu entnehmen. Da steht er unmittelbar in der Not, sich zu
erhalten. »Seine ersten Sorgen gelten dem, was er sich selber schul-
det«.6 Darin wird er sein eigener Meister. Mit solcher Selbstständigkeit
von Natur erwirkt er aber noch nicht seine Freiheit. Braucht er sie
überhaupt? Erst, wenn ihm seine Knechtschaft als Vergesellschaftetem
aufgeht. Sie zu brechen, kann nur die Tat der Unterscheidung des

92

Heribert Boeder

5 Rousseau: Du contrat social. Amsterdam 1762, 3.
6 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst-Bewusstseins vom Bewusstsein erbringen. Doch welchen? Nicht
schon des emanzipatorischen der so genannten Aufklärung, sondern
jenes, das die Menschheit des Menschen eigens bewahrt hat. Erst da
wird denn auch die Menschenwürde nicht als gottgegeben, sondern
als gesetzte begriffen. Sogar im Anhalt an einem Selbst, das sich das
Ich des Einzelnen untergeordnet hat. Deren allzu gewöhnliche Revolte
aus dem Eigensinn befeuert nur den Schein einer Erneuerung des
Menschen.

Rousseaus Anliegen ist nicht, die Gesellschaft aufzuheben, was
sinnlos wäre, sondern ihr eine Form zu geben, »die mit aller gemein-
schaftlichen Kraft die Person und die Güter jedes Vergemeinschafteten
verteidigt und durch die jeder, indem er sich mit allen vereinigt, gleich-
wohl nur sich selbst gehorcht und ebenso frei bleibt, wie zuvor« –
nämlich im Naturzustand. Er will über die Mitte der Vergesellschaf-
tung mit sich selbst zusammengeschlossen sein. Deren Wider-Natur
wird so zur verschwindenden Mitte eines Schlusses bestimmt. Sie kann
aber nur unter der Bedingung der »völligen Entäußerung jedes Mit-
glieds mit all seinen Rechten an die Gemeinschaft«7 verschwinden. Erst
die reinigende Kraft dieses Verzichts stellt die Gleichheit Aller – wohl-
gemerkt nicht als Menschen, sondern als vertragsbewusster Bürger
her. Da ist niemand privilegiert. Jedoch kann das »alle« nicht den Pöbel
einschließen, der sich solchem Verzicht verweigert – mit Marx gespro-
chen: »das Lumpen-Proletariat«.

Rousseaus Entwurf der politischen Verfassung bewährt ihre Ver-
nunft sogleich mit der Paradoxie, dass ein jeder, »indem er sich allen
gibt, sich niemandem gibt«.8 Er kann als selbstbewusster zu niemandes
Knecht werden. »Jeder von uns stellt gemeinschaftlich seine Person
und alle seine Macht unter die höchste Weisung des Allgemeinen Wil-
lens; und wir empfangen in corpore jedes Glied als untrennbaren Teil
des Ganzen«.9 Dem Willen der öffentlichen persona unterworfen, wel-
che sich einst civitas nannte, jetzt Republik. In passiver Bedeutung ist
sie der Staat, in aktiver die Obrigkeit. Doch wohlgemerkt ist die Repu-
blik nicht von gleicher Dignität wie die anfängliche Persönlichkeit.
Während diese auf dem Boden der Natur in die Unsterblichkeit des

93

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

7 Ebd. 18.
8 Ebd.
9 Ebd. 19.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dichterischen Wortes eingeht, bleibt jene – anders als seine sofffla –
dem Zerfall ausgesetzt.

Das corpus politicum ist sterblich, neigt zur Desintegration. Zum
einen vom moi commun gebildet, zum anderen von der volonté
générale. Dessen Ordnung ist heilig, will sagen: unantastbar und so
auch der Vertrag, der sie setzt – verbürgt vom Souverän. Dieser ver-
dankt sich allein der Anerkennung als höchster Ursache.

Wenn Rousseau hier schließlich die Idealität des Bürgerlichen Ge-
meinwesens von seiner Realität unterscheidet, so hinsichtlich des Be-
sitzes seiner Teilhaber. In ihm wird jeder für die Mitbürger gegen-
ständlich. Weil er strittig ist, muss er die Bedeutung eines Rechtsgutes
annehmen. »Man achtet in diesem Recht weniger das, was einem an-
deren gehört, als das, was einem selber nicht gehört«10. Der Besitz will
nämlich als Eigentum einer Person geachtet sein – bezogen auf ein Ich,
dessen Eigentum den Verzicht auf alles Sonstige bedingt.

Als letztlich strittiges hat das weltliche Moment der ratio des
Denkens seine Ergänzung am geschichtlichen. Das Subjekt des Ge-
meinwesens bleibt nämlich gerade als souveränes gefährdet, weil auf-
hebbar. Der Allgemeine Wille erhält sich nur in einer beständigen
Selbst-Setzung. Seine Übertragung auf ein anderes Subjekt würde be-
deuten: er ist substanzlos geworden, entseelt. Im Tod des Souveräns
verlöre sich das dritte und letzte Selbst des Selbstbewusstseins.

Das corpus politicum ist ein künstliches, will deshalb zuletzt mit
dem gesetzgeberischen Wort als seinem sprachlichen Moment begabt
sein. Seine Maßgabe erfordert die Wechselbeziehung von Regierung
und Regierten, deshalb »Vereinbarungen und Gesetze, um die Rechte
mit den Pflichten zu vereinen und so die Gerechtigkeit an ihren Gegen-
stand zu bringen«.11

Aber wie? Gegen ihren scheinbaren Grund in der Natur ist hier
nur vom Allgemeinen Willen auszugehen. Ihm gegenüber steht der
Wille aller, der sich in die Einzelwillen besondert. Die Mitte zu ihm
hält der Wille der Mehrheit. Das ist der Ort der Gesetze. Nicht mehr
stiftend wie der Allgemeine Wille, sondern fortwährend ändernd. Erst
auf ihn hin definiert sich die Republik: »Jeder Staat, der durch Gesetze
regiert wird […] Da regiert allein das öffentliche Interesse und die res

94

Heribert Boeder

10 Ebd. 26.
11 Ebd. 48

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


publica ist wahrhaft eine res«.12 Zu ihrer Einrichtung bedarf es der
Führung eines Gesetzgebers, nicht Machthabers. Er muss sich auf die
Vorzüge einer Verfassung in einem bestimmten Volk verstehen. Es
bedarf höchster Vernunft und Menschenkenntnis, um das Wort des
Grund-Gesetzes, also was heilig sein soll, zu erfinden.13 Über-mensch-
liche Urteilskraft. Ihre »Diktate« sind die eigentliche Dichtung der
Epoche.

Der Gesetzgeber führt das Wort eines selbst-bewussten Subjekts.
Er muss die Tragfähigkeit seines Volkes für die Freiheit einschätzen
können. Da ist die demokratistische Unterstellung absurd, dass alle
Menschen, gleich welcher Kultur, die bürgerliche Gesetzlichkeit über-
nehmen könnten. Nicht einmal im europäischen Horizont sind flä-
chendeckende Imitate des Subjekts angebracht. »Peter der Große hatte
eine imitative Begabung; er hatte nicht die wahre Begabung (génie) –
jene die erschafft und alles macht von nichts her. Er hat seine Unter-
tanen gehindert, jemals das zu werden, was sie hätten sein können,
indem er sie überredete, sie seien, was sie nicht sind«14 – also ihre
Urteilskraft durch eine Selbsttäuschung beeinträchtigt hat.

Der Gesetzgeber stützt sich nicht auf Gewalt, sondern auf eine
Weisheit, die seinen Setzungen vorgreifen muss. Nur so kann sein
Werk den Widerstand ertragen, der seine Geltung gefährdet. Unantast-
bar bleibt nur die Menschheit des Menschen. Alles sonstige bleibt ver-
änderbar. Allein der selbstbewusste Staat kann den Streit der Meinun-
gen und also die Selbstbehauptung der Individuen mäßigen. In einem
die »vollkommene Unabhängigkeit des Bürgers von allen anderen, und
seine äußerste Abhängigkeit vom Gemeinwesen; denn es gilt nur die
Kraft des Staates, welche die Freiheit seiner Glieder verbürgt«.15

Abhängigkeit und Unabhängigkeit tragen in ihrer Wechselbezie-
hung die »konkrete« Bürgerliche Freiheit aus. Sie stützt sich umso we-
niger auf deren Verschriftlichung als ihr Herzstück das unablässig ur-
teilende Denken ist; es »macht die wahrhafte Konstitution des Staates
aus; nimmt täglich neue Kräfte an; welches, wenn die anderen Gesetze
altern mögen oder verlöschen, sie wiederbelebt oder ersetzt, ein Volk
im Geiste seiner Stiftung bewahrt und unmerklich die Kraft der Ge-

95

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

12 Ebd. 51.
13 Ebd. 55.
14 Ebd. 61.
15 Ebd. 75.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wohnheit derjenigen der Autorität unterstellt«. Nur so wird das
Rechtsempfinden gleichsam »logisch«. Der große Gesetzgeber muss
sich mit dem Verhältnis oder der ratio von allgemeiner Sittlichkeit
und vereinzelter Meinungen »insgeheim ständig beschäftigen« – will
sagen: auf die Eingängigkeit der Gesetze für den einzelnen Bürger ach-
ten. Deshalb muss sein Denken ein Bauen sein, das zuerst die tragen-
den Teile der Tektonik entwirft und so dem Wachsen einer Sitte dient.

Die entsprechende Regierung weiß: »Jede freie Handlung hat zwei
Ursachen, die zusammenwirken, um sie zu produzieren, eine moral-
bestimmte, will sagen: der Wille bestimmt die Handlung, und eine
naturbestimmte, will sagen: sie auszuführen«. Dem entspricht die Un-
terscheidung des corpus politicum nach Legislative und Exekutive –
beide vom Geist der Verfassung getragen. Geist deshalb, weil gerade
dieser Körper ein Selbst-Bewusstsein entwickelt. Er hat den substan-
ziellen Unterschied von mens und corpus überwunden. Die Bürger-
schaft ist als solche »geistig«, schließt die Entwicklung des Denk-Ter-
minus aber noch nicht ab. Er bedarf noch der Rücksicht auf den
Widersacher, wie er in der überkommenen Religion, zumal in ihrer
Gehorsams-Forderung nachglimmt. Deren alttestamentliche Prägung
droht immer wieder, den Gesellschafts-Vertrag zu entstellen. Eben dies
erfordert die fortwährende Bildung der Urteilskraft des Bürgers im
Princip der Freiheit. Dem ist die repräsentative Demokratie nicht ge-
wachsen. Der Verzicht auf das eigene Urteil in politischen Entschei-
dungen hebt nicht so sehr das Ich und seine Meinung, sondern das
wahre Selbst auf.

Erst Rousseaus abschließende Fassung der religion civile bringt
die Architektonik des Staatswesens ins Reine. Die Ähnlichkeit in den
Namen darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass sie mit der bisherigen
Religiosität als christlicher im Prinzip gebrochen hat – zum einen mit
ihrem herrschaftsdienlichen Räsonnement, zum anderen mit dem Ge-
fühl des so genannten Enthusiasmus. Nach beiden Seiten war der Be-
ginn der Epoche kompromittiert.

Wenn sich dagegen die conceptuale Philosophische Wissenschaft
geltend macht, so dem zuvor die eigentümliche sofffla der Epoche,
nämlich jene, die Rousseau, Schiller und Hölderlin erdichtet haben.
Da sich über sie der Schatten Kants, Fichtes und Hegels gelegt hatte,
wurde sogar sie von den Besinnungsgestalten der Moderne verhüllt.
Das Gedächtnis der Gegenwart jedoch gibt den Blick auf das Vollbrach-
te ebenso von sofffla wie Philosophie frei.

96

Heribert Boeder

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu deren Beginn hat Rousseau das produktive Wesen des Men-
schen gewürdigt und zwar aus seiner Einbildungskraft. Dem antwor-
tete das neue Staatswesen 1794 in Gestalt eines Festzugs der National-
Versammlung mit dessen Apotheose. Bei der Versinnbildlichung seines
Gesamtwerks zeigte man unter seinen Schriften genau die von uns
bedachten und zwar in der hier erinnerten Abfolge. Ein schöner Beweis
von Vernunft-Instinkt, wie Hegel das genannt hat.

Wozu aber hier und heute unser Beispiel einer logotektonischen
Erschließung? Sie verweist auf die Gesamt-Architektonik der rationes
unserer Tradition. Da erfrischt sich das Denken an der Gewissheit, dass
die Freude des denkenden Bauens, eines neu erwachenden »Logo-
zentrismus« nicht unmöglich ist.

Besiedelt er erneut ein »Land der Chimären« oder »das Reich der
Schatten«? Daraufhin die unter Submodernen beliebte Gegenfrage:
Why not? Inmitten der Angst vor dem Denken, in die Beckett mit
einer offenkundigen Paradoxie hineingestoßen hat: Imagination dead
imagine. Hier wird erneut einer Unterscheidung des Einbildens und so
auch der Freiheit des Denkens das Wort geredet – trotz seiner heut-
zutage vorherrschenden Installationen. Bricht da eine neue Verrückt-
heit auf? Bestärkt durch die alte auch des Doms zu Köln. Jedoch wie er
gehalten von seinem logotektonischen Gedächtnis und also eine Ver-
rücktheit mit dem schönsten Grund.

97

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81 - am 24.01.2026, 10:22:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

