Die Stiftung des philosophischen
Selbst-Bewusstseins

Heribert Boeder (Osnabriick)

Selbst-Bewusstsein — wer kennt es nicht aus seiner Selbsteinschitzung?
Aus der Meinung, die er von sich hat. Nicht ohne zuvor fiir die Schat-
zung Anderer empfindlich zu sein. Derart dass die Lebenserfahrung rit,
lieber nicht daran zu riithren. Und doch ist sogar das ungewollte Antas-
ten solcher Schitzungen geradezu unvermeidlich. Statt dem nachzuge-
hen, sei wenigstens die Beobachtung des Menschenkenners La Roche-
foucault erwidhnt: »Quoi q’on dise de bien de nous, on nous dit rien de
nouveau: Was immer man Gutes von uns sagen mag, man sagt uns
nichts Neues.« Diesem Vorwissen entgegnet ein Ich, das krisen- und
also bildungsfihig sein méchte. Deshalb hat die Letzte Epoche der Phi-
losophie gelehrt, das Ich zu unterscheiden und zwar von einem Wir her,
das erst einmal als Subjekt eines Gemeinwesens geschaffen sein wollte
und zwar seiner Freiheit zuliebe. Um kurz zu erinnern:

Macchiavelli war tiberzeugt: da fehlt es nicht an dessen Substanz,
sondern an dem politischen Subjekt: dem Principe. Den gilt es, ganz aus
eigener Macht zu setzen. Dieses Subjekt hat sodann eine Unterschei-
dung in sich geweckt — produktiv als der Wille des kiinstlerischen oder
aber des religiosen Individuums. Anfinglich gestaltet zum einen von
Alberti, zum anderen von Pico. Letztlich tritt in dieser Geschichts-Pha-
se das allgemeine Subjekt hervor: die produktive Natur, wie sie Bruno
erlitten und entworfen hat. Das Selbst-Bewusstsein erreicht er aller-
dings noch nicht — nicht einmal das Gegenstands-Bewusstsein.

Dieses tritt mit Descartes auf — die Wissenschaften nicht nur for-
dernd, sondern aus einer vorgreifenden Methode produzierend. Erst da
geht das Bewusstsein zu seiner eigentiimlichen Fruchtbarkeit auf. Es
stiftet das Verhaltnis von reinem Ich und ihm dufleren Gegenstinden.

des deutschen Neuplatonikers Berthold von Moosburg«. In: id.: Homo divinus (cf.
Anm. 33), 169-197. Zur Rezeptionsgeschichte siehe auch die Hinweise bei J. Kreuzer:
Aurelius Augustinus, De trinitate (cf. Anm. 6), LI-LXVIL

81

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

Zwar schwindet deren Auferlichkeit im Zuge der Entwicklung der na-
tiirlichen Vernunft, nicht jedoch der Unterschied in jenem Verhiltnis —
mit Leibniz gesehen: zwischen wachendem und schlafendem, also un-
bewusstem Subjekt.

Nun ist aber das besagte Verhiltnis keineswegs das einzige in Er-
offnung der philosophischen Epoche; denn auch die mundane Vernunft
bildet eine eigene rationale Figur aus — nicht mehr aus dem Verhiltnis
von Ich und Gegenstand, sondern von Gegenstand und Ich, deutlicher
von erdachten Kérpern und gesellschaftlicher Person. Hobbes hat es
erfunden und gestaltet. Auch dieses Verhiltnis hat seine durchaus ei-
gentiimliche Entwicklung — diejenige zur ebenso selbstbeherrschten
wie geselligen Personlichkeit. Nach Locke letztlich von Shaftesbury
entworfen. Wenn sie sich ihrer bewusst ist, so nur erst im naiven, nicht
schon reflektierten Sinne. Soweit die Eréffnungsphase der Letzten
Epoche der Philosophie als selber »produktive« Wissenschaft.

Deren zentrale Phase wird jedoch nicht von ihr, sondern von der
oodio angewegt. Diese gewinnt sich jene, wie Kant trefflich bemerkt,
zur Begleiterin. Wie bestimmt? Aus dem moralischen Freiheits-Prin-
zip — ohne sich an den tiblicherweise vagen Gebrauch des Namens
»Weisheit« zu hingen. Welches ist seine genaue und also geschicht-
liche Bestimmtheit? Wihrend die philosophische Vernunft da auf die
Unterscheidung von ihr selbst dringt, ist ihr zuvor an die Unterschei-
dung des Menschen von sich zu denken; in diesem Falle ausgehend von
der Einbildung Rousseaus.

Sie prigt das Selbst-Bewusstsein nach Mafdgabe der Freiheit —
durchaus nicht in jener abstrakten Allgemeinheit, die einen aus sophis-
tischer Ubung sagen liefSe: Selbst- Bewusstsein ist, was wir alle immer
schon kennen; vielmehr erst jenes, das an der Unterscheidung von Phi-
losophie und einer ihr vorgingigen co¢ia herausspringt. Ihretwegen
konnte Kant Rousseau sogar als den Denker wiirdigen, der ihn »zu-
rechtgebracht« hatte — namlich vor der Anmaflung eines Wissens, wie
es ihm zum einen eher harmlos im Dogmatismus der »rationalenc
Metaphysik begegnet war; zum anderen aber im moralischen Skepti-
zismus der so genannten Aufklirung. Wiahrend er jenen der Schule
uberlassen konnte, forderte die Moral eine Unterscheidung der auf-
geklirten »Weltweisheit«.

Welcher Aufklirung begegnete Rousseau genauer? Einer Usurpa-
tion nicht so sehr von Philosophie, sondern von co¢ia; also nicht in
Erneuerung der natiirlichen Vernunft und ihrer Wissenschaft wie bei

82

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

d’Alembert, oder der mundanen durch Hume. Vielmehr hatte sich jene
Weisheit zur Eigenstindigkeit ausgebildet, indem sie sich zunichst ge-
gen die noch vorherrschende christliche Religion von kirchlicher Be-
stimmtheit stellte. Deren Zersetzung wurde einmal von Bayle betrie-
ben — unter dem anti-trinitarischen Deckmantel Muhammats —, zum
anderen und offener mit dem Angriff Mandevilles, insbesondere in der
»Fable of the bees«, schliefllich aber mit dem dtzenden Witz Voltaires.

Welchen epochalen Unterschied macht eben daraufhin die cogia
Rousseaus? Er verabschiedet die christliche Prigung des Denkens im
Princip. Dies mit der Maf3gabe, ein verwandeltes Menschentum aus
dem Geist (!) der Biirgerlichen Freiheit zu stiften. Das kann aber nur
in einer Unterscheidung des Selbst-Bewusstseins gelingen. Die blieb
der eigentiimlichen Negativitit der besagten Aufklarung fremd.

Rousseau nimmt seinen Gedanken aus der Entzweiung von Ver-
stand und Herz auf ein Gefiihl zuriick, nimlich das der Liebe. Nach
ihrer vormaligen Maf3geblichkeit war sie bestimmt durch das begnade-
te und beseligende In-sein in dem Herrn, der Christus ist. So wollte es
die Unterscheidung der Weisheit in diejenige »dieser Welt« von derje-
nigen Gottes. Wird nun solche Liebe dem Selbst-Bewusstsein {ibereig-
net, ist ihm unausweichlich, dieses in der Wirklichkeit des Selbst-
gefiihls aufzunehmen — sogleich mit Unterscheidung von Eigenliebe
und Selbstliebe. Wihrend jene einem jeden natiirlich ist, will diese als
Liebe zum Selbst eigens produziert werden.

Wie bestimmt es sich? Schon seit seiner Erfindung als »Seele, ist
ihm die Unterscheidung von sich, von seiner Erscheinung wesentlich.
Deren Grund ist aber die »Wahrheit«, wie sie eine selbstische sein
muss. Letztlich zum Vollkommen-seienden der theologischen Wissen-
schaft bestimmt.

Die Wahrheit des Selbst — ob nun im Sinne der codia oder der
Philosophie. Fiir deren Letzte Epoche urteilt die Phanomenologie des
Geistes: »Mit dem Selbst-Bewuf3tsein sind [...] wir in das einheimische
Reich der Wahrheit eingetreten«! — allerdings noch innerhalb der Bil-
dungsgeschichte des Bewusstseins, als solches zum Untergang in den
reinen Begriff bestimmt. Einheimisch sind wir in jenem Reich inso-
fern, als da unsere Vernunft, mehr noch: ihr Geist nur mit sich selbst,
seinen eigenen Produktionen beschiftigt ist.

1 G. W. E Hegel: Phinomenologie des Geistes. Nach dem Texte der Original-Ausgabe
hrsg. von J. Hoffmeister. Hamburg 61952, 134.

83

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

Erst da offenbart sich das Selbst des Selbst-Bewusstseins. Von
Kant in die Reinheit der Vernunft iibersetzt, will sagen: mit Unter-
scheidung des Vorstellungs-Verméogens als transzendentalem. Erst wo
es gilt, die Freiheit bis in ihren Grund zu sichern, sie vor den Anma-
ungen der wissenschaftlichen Naturerkenntnis zu retten, wird es no-
tig, eine Erkenntnis aufzutun, »die sich nicht sowohl mit Gegenstan-
den, sondern mit unsern Begriffen a priori von Gegenstinden
iiberhaupt beschiftigt«2. Wenn Kant sie »transzendental« nennt, so
keineswegs aus der iiblichen Vorstellung eines Uberstiegs oder gar
eines Jenseits der sinnlichen Erfahrung, sondern als die Moglichkeit
des Bei-sich-seins der Vernunft — abgeschieden von der Mannigfalt
duflerer Gegenstinde. Das ist erstlich der befreiende Stofy gegen die
Allherrschaft der natiirlichen Zwinge, zugleich die Stiftung philoso-
phischer Wissenschaft aus Begriffen a priori gewesen. Wenn immer
noch von Gegenstinden, dann jedoch, wie sie in uns sind, als von uns
vorgestellte — womoglich: gesetzte.

Genau die Reinheit dieser philosophischen Wissenschaft verlangt
als Vorgabe jene co¢ia, durch die sich Kant von Rousseau »zurecht-
gebracht« sehen konnte. Sie beansprucht nicht so sehr die Reinheit der
Vernuntft, als vielmehr die des denkenden Menschen, der sich von sich
unterschieden hat — hier nicht mehr als Heros oder als Heiliger, son-
dern als Biirger, der er keineswegs schon als Mensch ist. Eben darauf-
hin war eine von der Philosophie wohlunterschiedene codia geltend
zu machen, namlich die der Menschheit des Menschen. Threr Aufgabe
nach von seiner Verniinftigkeit durchaus verschieden. Entsprechend
auch deren Erfiillung von je eigener »Rationalitdt«. Daraufhin sei be-
hauptet: die Figur einer ratio der codia setzt ein mit der Term-Se-
quenz: Maflgabe, Sache, Denken. Dagegen gilt fiir die Philosophie in
jeder ihrer geschichtlichen Epochen zuerst die gegenldufige Sequenz —
allerdings mit einer Term- Verschiebung von der natiirlichen zur mun-
danen und schliellich zur conceptualen Vernunft. Diese ist hier hervor-
zuheben, weil sich mit ihr auch die kantische Position geltend macht.
Die unmittelbare Unverstindlichkeit dieser Behauptungen mag, ob-
gleich wiederholt verdffentlicht und erldutert, von der nachfolgenden
Konkretion aufgewogen werden.

Wie unterscheidet sich da Rousseaus codia von der selbstbewuss-

2 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-Ausgabe
neu hrsg. von R. Schmidt. Hamburg 1981. A 11.

84

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

ten Negativitit im Denken seiner aufklirerischen Nachbarn? Durch die
Sammlung auf die produktive Gewalt der ihrerseits reinen Einbil-
dungskraft. Dies aus einem Nichts an Bestimmtheit, das schon deshalb
nur eingebildet sein kann. Umso entschiedener will sie getrennt sein
von den Ausgeburten der allbekannten Phantasien. Dem steht ent-
gegen die Einbildung dessen, was nicht ist: die Einbildung eines Selbst,
das eigens geschaffen sein will. Dazu regt nur jenes Nichts an, das in
der Produktion des Menschenwesens seine Frucht hat. Also fruchtbar
kann aber nicht das Wissen, wie es ist, nicht einmal, wie es zu sein hat,
sondern wie es nicht zu sein hat, also erst das Gewissen sein und zwar
als das zur Reinheit bestimmte. Seiner Urteilskraft dient Rousseaus
Devise: vitam impendere vero: das Leben dem Wahren widmen. Das
fehlende Selbst bestimmt dazu. Sein Fehl hebt den Schein der Unmit-
telbarkeit im cartesischen penser, dem Erwigen des Wahren auf. Dem
zuvor will es selber unterschieden sein; denn wie es ist, ist es von Heu-
chelei korrumpiert — solange es den Eingebungen der Eigenliebe statt
der Selbst-Liebe folgt.

Welche Tektonik bekundet nun die von threm Selbst-Bewusstsein
getragene co¢ia? Um sie zunichst an der Nouvelle Héloise offenzule-
gen. Sie beginnt nicht mit den ichlichen Modi des Denkens, sondern
mit einer Maf3gabe, die sich in der Sprache, genauer: zum Gesprich
verdichtet. Es griindet in einer gemeinsamen Gesinnung riickhaltloser
Redlichkeit oder rationalitas gegeneinander; deshalb in einem ge-
schlossenen Freundeskreis. Er kann nicht jedermann offenstehen; ist
er doch durch ein Vertrauen begrenzt, weil sich die Einzelnen in die
Wechselbestimmung freigegeben haben. Wie kommt sie zum Tragen?
Anders als durch direkte Ansprache, in der gebrochenen Gegenwart
eines Briefwechsels. Das schriftliche Geben und Nehmen des Wortes
ldsst die Sprecher bei sich bleiben.

Der Kreis des Gesprichs wird sodann von dem anderen Moment
der Maf3gabe aufgebrochen. Es erschlief3t die gesellschaftliche Welt der
Sprecher. Die macht sich sogleich in einem Widerstreit geltend. Dies
wegen der aufkeimenden Liebesbeziehung zwischen einem biirgerli-
chen Hauslehrer und seiner adligen Schiilerin. Deren natiirliche Kau-
salitdt im so genannten Rechts-Institut der Ehe kann die iiberkommene
Gesellschafts- Ordnung nicht dulden, weil ihr die Unterschiede von
Herkunft und Stand maf3geblich bleiben.

Julie ist zunichst zerrissen zwischen ihrer Leidenschaft und ihrer
vertu. Die zieht sich in den anfinglichen Widerspruch zusammen: » Tu-

85

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

gend, ich verabscheue dich, wihrend ich alles fiir dich tue.« Lisst sich
doch die Liebe nicht auf die wechselseitige Empfindung von Individuen
einschrinken, beansprucht vielmehr eine familidre Verbindlichkeit,
welche sich in dem Vater der Geliebten verdichtet. Rousseau ist keines-
wegs so naiv, sich tiber die geltende Sitte mit aufklarerischer Pritention
hinwegzusetzen. Die Riicksicht auf die patria potestas kann ihre Kraft
selbst noch im Gefiihl der Tochter behaupten — mit der Folge, dass sie,
als eigenwilliges Individuum vernichtet, als Person der Heirat mit dem
vom Vater ausgewihlten Gatten zustimmt.

Erst ihre ausdriickliche Einwilligung in diesen Riss durch ihre See-
le wird ihre Personlichkeit freisetzen — ndmlich im Sinne der sittlichen
Selbstbestimmung. Mit dem Verzicht auf Befriedigung ihrer natiirli-
cherweise berechtigten Begierde beginnt, statt der iiblichen Durchset-
zung des ichlichen Eigensinns, die eigentliche Unterscheidung und Bil-
dung des Selbst. Erst der Schritt vom Gegensatz der gesellschaftlichen
Vormeinungen zum Widerspruch in der Person selbst erdffnet die Ge-
schichte, welche die Wiirde des eigenen Geschicks austrigt; will sie
doch als solche eigens bewahrheitet und bewiesen sein. Wie das? Der
Gatte nimmt den vormaligen Geliebten seiner Frau als Hauslehrer auf;
diese Situation verschirft er noch durch seine lingere Abwesenheit.

Nur das in Freiheit bewihrte Eheversprechen der Gattin taugt zur
Bildung ihres Selbst-Bewusstseins und will, wo es den geschichtlichen
Unterschied macht, in Schmerzen geboren sein. Zuletzt ist die Frau
gefordert, das eigene Leben zur Rettung ihres Kindes einzusetzen —
die Substanzialitit auch dieses Verhiltnisses bezeugend.

Da ist es mit aller blofSen Vorstellung der eigenen Identitit vorbei.
Im Angesicht des Todes gewinnt Julie die Freiheit, sich zu ihrer ur-
spriinglichen Liebe zu bekennen — mehr noch: zum Ehebruch in der
Einbildung. Dies mit dem Eingestindnis, gewollt zu haben, wie es nicht
zu sein hat. Da unterscheidet sich das moralische Selbst-Bewusstsein
von sich. Es hat auch noch die dufSere Sitte als negierte integriert. Das
unumwundene Bekenntnis der eigenen Schwiiche, dies in Tilgung aller
Heuchelei, fordert vom selbstbewussten Einzelnen die grofite Kraft: die
der Selbstiiberwindung zu unbedingter Redlichkeit; sie ist das Herz-
stiick von Rousseaus rationalitas. Mit ihr produziert er inmitten einer
Gesellschaft von Heuchlern, die gerade als scheinbar selbstbewusste
von ihrer Giite iiberzeugt sind, die Wahrheit iiber sich selbst. Mit der
»Phanomenologie des Geistes« das Eingestandnis: Ich bin bose — nicht
das, was mir zu sein bestimmt war. Dies geht allerdings den heutigen

86

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

Beschreibern eines vorgeblichen »Phinomens« von Selbst-Bewusst-
sein nicht einmal in den Hinterkopf.

Die Personlichkeit ist religios geworden, jedoch nicht im Sinne
einer Confession und ihres iiberkommenen Gottes, sondern der erfiill-
ten Beziehung des Menschen zu sich selbst, will sagen: zu seiner maf3-
gebenden Menschheit. Die kann ihm nur durch Unterscheidung von
sich als Individuum aufgehen — also aus dem Vorgriff der reinen Ein-
bildung von sich. Von solcher Erfahrung der Einzigkeit ist sogar der
calvinische Pfarrer am Totenbett Julies ergriffen.

Soweit die Momente einer Bildung, die heutzutage unter ihren
Aquivokationen verschiittet ist. Sie sind jedoch nicht so sehr diejenigen
des Bewusstseins, als vielmehr eines Menschen von epochaler Dignitit
gewesen. Seine Maf3geblichkeit hat einst dem sich aus dem Prinzip der
Freiheit erschaffenden, deshalb notwendigerweise vorgreifend gedich-
teten Menschen seine Bestimmung erldutert.

Solche Maf3gabe verlangt sodann, die ihr entsprechende Sache
einbildend zu produzieren — im Ganzen die methodische Erziehung
des gedachten Menschen. Um sie nicht durch Einfille storen zu lassen,
unterstellt Rousseau einen Waisenknaben. Da niemand sich selber auf-
zuziehen vermag — nicht einmal als Seele —, muss dafiir der Unter-
schied von Zogling und Erzieher eintreten. Der ist aber wohlgemerkt
nur ein im strengen Sinne »Hinzugetretenes, Accidens, des Erzie-
hungsvorgangs — also von verschwindender Bedeutung; er bleibt ge-
schichts-, genauer geschicklos.

Der Zogling ist gehalten, sich ganz aus ihm selber zu entwickeln —
will sagen: sich aus seinem Naturzustand herausarbeiten. So ist die
Geschichte des Zoglings gerade nicht diejenige seiner Abrichtung, son-
dern einer hiitenden Begleitung bis zu seiner durchgiingigen Selbst-
bestimmung — im Erlernen des Verzichts. Zunichst liuft sie auf seine
Selbstindigkeit hinaus, nimlich die Fahigkeit, fiir sich selber zu sorgen.
Deshalb soll er schliefllich ein Handwerk erlernen und so die duferen
Widerstinde der Dinge als Gegenstinde begreifen — ihre Substanziali-
tat als Vorgabe der Produktion zu wiirdigen.

In der zweiten Phase muss die einseitige Beziehung auf die dufSe-
ren Dinge in die Wechselbeziehung eines Selben mit sich tibergehen: in
die Phase seiner Leidenschaften. Sie haben die Erregungen von Mensch
zu Mensch zu ihrem Element und zwar als versprachlichte — zunichst
in einer von der Sitte iiberfangenen Geschlechtlichkeit. Die wird hu-
manisiert zum sprachlich gestalteten Gefiihl von Dankbarkeit und

87

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

Freundschaft, fiir Gerechtigkeit und Giite. Von daher entfaltet jene
Kategorie, ausgehend von der Gleichheit der Menschen, das ganze
Spektrum ihrer Unterschiede. In deren Erziahlung 16st sich die eine
Geschichte in eine Vielzahl von Begebenheiten auf — vornehmlich Bei-
spiele sittlicher Perversitit. Daraufhin macht sich die moralische Mei-
nung geltend.

Als deren mafsgebliche Gestalt hat sich aber die Religion, die Spra-
che der Glaubenslehre eingerichtet. Deren Beurteilung iibernimmt ein
aufgekldrter Vikar — nicht zuletzt deshalb, weil er am eigenen Leibe die
bedriickenden Folgen einer ungeklirten Religion erfahren hat. Er tragt
den Zweifel an ihren Uberzeugungen aus, verwirft aber den Gegenhalt
an einer wissenschaftsglaubigen Aufkldrung. Statt ihrer besteht er auf
dem natiirlichen Glauben an eine Welteinrichtung aus gerechter Vor-
sehung. Dessen letzter Grund ist aber die Anerkennung der Moral, wie
sie jedem bewusst und in Verdichtung zum Gewissen von absoluter
Geltung fiir ihn ist. Doch erfiillt das noch nicht die Bedeutung des
Selbst-Bewusstseins; hingt es doch in seinem Urteil noch der Offen-
barungs-Religion statt der natiirlichen nach; die beschrinkt ihren Kult
auf den der allgemeinen Welt-Ordnung — eingebunden in den Cultus
des Herzens, wie er seine Freiheit vorbildlich in Sokrates und Jesus
bezeugt. Dem steht zumal die Uberheblichkeit der so genannten phi-
losophes entgegen — deren die Moral zerstorendes Schein-wissen.

Threm Intellektualismus gilt die abschliefSende Klage des Erziehers,
dass heutzutage die Sprache der handlungstrachtigen Symbole entkraf-
tet ist — verkitmmert zu derjenigen des Rdsonnements. Doch »immer zu
rasonnieren ist der Wahn der kleinen Geister«. Wo die Religion zerfillt,
verfillt die Wechselbezichung der Menschen der Ubergewalt des Pri-
vat-Interesses. Vor ihr schwindet sogar seine selbstbewusste Wiirde.
Sie verkommt zum Geschwiitz — auch noch der Akademien. Die Litera-
tur hat mit ihrer gesellschaftlich tonangebenden Sprache die Verwur-
zelung in der Sitte eines bestimmten Volkes verloren. Doch welchen?
Nicht des vielfiltig beschreibbaren, sondern eines eingebildeten, er-
dichteten — bestimmt vom Rhythmus des Landlebens, seinen Miihen
und Festen. So scheint sich Rousseau in das ersehnte Leben fern von
der Grof3stadt, von der Pariser Gesellschaft zu verabschieden.

Hier bricht das dritte Moment des Terminus der Sache auf. Denn
gegen solche Flucht erhebt sich das Erfordernis einer Welt, die erst
einmal gestaltet sein will. In ihr muss sich der Zégling als causa be-
wihren. Dies vermdchte er durch die Stiftung einer eigenen Familie.

88

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

Dazu gehort aber eine Frau. Diesem vollendenden Moment der zwei-
ten Bildungsphase gibt Rousseau den sprechenden Namen »Sophie« —
ein Wesen, das auf durchaus eigene Weise produziert sein will, zur
Gattin gebildet.

Threm anfinglichen Zustand in Unkenntnis ihres Selbst ist nicht
mit einer eruditio beizukommen; was sie zu sein hat, ist sie schon.
Keine Erziehung ist da angebracht, wohl aber eine Bildung im Sinne
ihres Namens. Sie bewahrheitet ihn zunachst durch ihr einnehmendes
Wesen. Eben darin hat sie ihre anfingliche Kausalitdt. Was sie aber vor
allem lernt, ist die Tugend. Die ihre erginzt die minnlich erworbene,
auf dass der ganzheitliche Mensch erscheine. Dies in Wiirdigung der
eigentiimlich weiblichen Gaben als gleichwichtiger. Sie nehmen Riick-
sicht ebenso auf die 6ffentliche Meinung wie auf das eigene Gefiihl.
Religiose Uberzeugungen bleiben da bloff rudimentir, weil ganz auf
die Praxis abgestimmt. Da bestitigt sich: sie und nicht die Theorie ist
das eigentiimliche Feld der codia.

Deren Verkorperung will aber gesucht sein — unter einem wenn
auch nur erst vorgestellten Leitbild. Entsprechend der kiinftige Gatte —
literarisch als Telemaque ausgemalt. Wo ist er zu finden? Nicht in der
Pariser Vergniigungs-Gesellschaft, in der seltsamerweise »das eitle und
sterile Gliick von Leuten herrscht, die nichts fithlen« — noch einmal:
nichts fiihlen und so im Sinne der Menschheit des Menschen nur un-
menschlich sein konnen. Sophie hatte »einen Mann gesucht und nur
Affen gefunden, sie suchte eine Seele und fand nichts davon«. In dieser
Zuspitzung ihrer Erfahrungen zum Gegensatz deutet sich die Gefahr
an, dass Sophie in die Unwahrheit des Eigendiinkels féllt. Darin bekun-
det sich der Schein des Selbst-Bewusstseins in seiner Genese von
Nichts her — ohne dass es schon zu seiner Wahrheit finden konnte;
denn dies verhindert die von der blofien Illusion noch ungeschiedene
Einbildung. Die Erschaffung eines Gatten nach ichlicher Vorstellung
bleibt noch gegenstindlich bestimmt. Diese tiefste Missachtung seines
eigenen Selbst treibt Sophie in die entscheidende Krise. An die Eltern
gewendet mit dem absurden Verlangen: »gebt mir einen Mann, ge-
trankt von meinen Maximen«. Noch einmal: von meinen. Sie bekennt
zwar ihr Ungliick, kann es aber nicht durchschauen. Verdichtet ihr
Elend in den Seufzer: »Es wire besser nicht zu sein, als nur zu sein,
um zu leiden.«

Entpuppt sich das Tugendbild ihrer Liebe als anmafSlicher Selbst-
Betrug? Sie miifte lernen, ihre Phantasien aus ichlicher Selbst-Affek-

89

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

tion von der schopferischen Einbildung zu unterscheiden. Doch erst
einmal verschlief3t sie sich. Gegeniiber den besorgten Eltern bricht sie
sogar in den Vorwurf falscher Erziehung aus. Die Liebe zur Tugend
schldgt um in Widerwillen. Sie wiinscht die anerzogene Moral zum
Teufel, durchschaut ihr Ungliick nicht als selbsterzeugtes Produkt aus
literarischer Vor-Spiegelung.

Erst im Einsturz des narzisstisch gewordenen, weil in der Liebe
zur Tugend selbst-verliebten Ichs, bricht mit der Wahrheit iiber ihre
Mlusion das echte Selbst-Bewusstsein auf. Griindlicher als das aufkla-
rerische, zumal voltairische. Dessen Kritik setzt es zum blof3en Vorspiel
seines Setzens herab. Doch gegen den aufkldrerischen Selbstgenuss
muss es den Menschen, von dem es Besitz ergreift, bis in das einfache
Bewusstsein seiner Identitit erschiittern; denn es hat mit seiner carte-
sischen Stiftung zutiefst gebrochen. Erst mit der Tilgung des Scheins
seiner tberlieferten substantia kann ihm die Wahrheit des Selbst-Be-
wusstseins aufgehen — nachdem das unmittelbare Ich sich im strengen
Sinne als entmutigt, sogar als gemiit-los oder seel-los erwiesen hat.
Doch kann es zum Selbstgefiihl des Menschen (!) erwachen, der nun
in Wahrheit »rein Mensch« ist. Weil ausgestiegen aus der Sphire des
Gegenstands-Bewusstseins. Nur deshalb gilt: die raison hat er nicht
schon immer; sie will eigens erworben sein; ist sie doch »die eine der
Erwerbungen des Menschen, und sogar eine der langsamsten«®. Nam-
lich als realisierte.

Hitten die heutigen Nachziigler einer Hermeneutik des Selbst-
Bewusstseins noch eine Erfahrung von jenem Aufbruch? Die Leichtig-
keit, mit der jedermann jederzeit versichern kann: ich bin mir meiner
bewusst, ist vor jenem Selbst verschwunden, das sich als die Wahrheit
des Ich unterstellt — aufgebrochen aus seinem bloflen Schein. Das ist
nur moglich, sofern die codia behaupten kann: das Wahre ist zuerst
Subjekt.

Merkwiirdigerweise bricht Rousseau seine Darstellung der Krise
Sophiens ausdriicklich ab, indem er sich vorhilt: »Sollte ich schlieflich
die Ungliickliche malen, wie sie sich noch mehr an ihre Chimire hingt,
[...] langsamen Schrittes auf den Tod zugeht und in dem Moment ab-
steigt in das Grab, da man sie zum Traualtar zu schleppen glaubt? Nein
—ich verwerfe diese triibseligen Gegenstinde«. Wenn Sophie sich an

3 Brief an Christophe de Beaumont. J.-J. Rousseau: CEvres complétes. Hrsg. von Ber-
nard Gagnebin und Marcel Raymond. 4 Bde. Paris 1959-69. Bd. IV, 951.

90

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

eine Chimére héngt, ist nur Eines unabdingbar: dass sie aus dem Er-
dichten der Menschheit des Menschen entspringt, also des mit Unter-
schied gedachten — nicht aus der Phantasie von Dichtern im iiblichen
Verstande; den »scheinheiligen«, wie Holderlin sagen wird.

Schon in der Nouvelle Héloise hatte Rousseau versichert: »Das
Land der Chimaren ist in dieser Welt das einzig wiirdige bewohnt zu
werden, und solcherart ist das Nichts der menschlichen Dinge, dass
aufler dem Wesen, das durch sich selbst existiert, es nichts Schoneres
gibt als das, was nicht ist«* — jedoch zum Setzen, zum Erbauen in der
Einbildungskraft begeistert.

»Sophie hat Geschmack ohne Studien, Talente ohne Kunst, Urteil
ohne Kenntnisse« — hat dieses alles von Natur. »Ihr Geist weif3 nicht,
aber er ist cultiviert, um zu lernen; ein wohlvorbereiteter Boden, der
nur das Korn erwartet, um zu fruchten«. Die Begegnung mit der also
Substanziierten trifft Emile wie ein Blitz. Mit Verhaltenheit findet er
sich in die gewihrte Gegenwart ein. Die eigentliche Bewihrung ihrer
Verbundenheit kommt aber erst mit der Trennung beider — nétig nur,
um die Erziehung Emiles zu vollenden. Er soll sich der Fremde ausset-
zen. Dies in einem Ausland, das sich im Wesentlichen durch die politi-
sche Dienlichkeit der Erfahrung definiert — also der Mannigfalt euro-
péischer Lebensart und Staatsverfassung.

Erst die Riickkehr aus solchem Lernen gibt das Recht auf eine
Heimat frei — gegriindet in der Ehe mit Sophie. Eben darin vollendet
sich das dritte Moment dieser ratio. Es wendet sich zur Vorgabe fiir den
abschlieenden Terminus — niamlich das Denken — in dem ausgezeich-
neten Sinne einer Einbildung dessen, was sogar im Allgemeinen nicht
ist, aber gleichwohl zu sein hat. Das ist die fehlende, jedoch aus dem
produktiven Menschenwesen kiinftige civitas. Sie beansprucht das
Denken allem zuvor als Urteilskraft und zwar fiir die ihm eigene Stif-
tung. Da unterscheidet sich der Biirger vom bloflen Menschen. Der
Biirger, wie er seine epochale Wirklichkeit keineswegs schon mit dem
so genannten »Spiesbiirger« erreicht hatte — nicht einmal im zivilen
Umgang einer biirgerlichen Gesellschaft. Vielmehr erst in einem Ge-
meinwesen, wie es eigens aus Freiheit als Princip gesetzt ist. Thm wird
bis in seinen Grund durchsichtig, wie es nur ein selbst-produziertes
sein kann. Denn erst aus ihm erhellt, wie und warum das corpus poli-
ticum letztlich ein selbst-bewusstes sein muss und kann.

+ Rousseau: (Evres complétes, Bd. 11, 693.

91

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

Aber welches Selbst beansprucht diese codia letztlich? Mit einem
Wort: das der Liebe zum Vaterland; also nicht nur dessen, zu dem sich
die wesentlich einzigartige Personlichkeit bildet (Julie), nicht nur die in
methodischer Erziehung betreute Person (Emile), sondern jene »of-
fentliche Persona«, die das Vaterland mit seinen Anspriichen an den
Biirger ist. Wie konstituiert sie sich? In der Freiheit des Gesellschafts-
Vertrags; er beweist absolute Causalitit in seiner Gesetzgebung — nicht
mehr im Bund mit dem Willen eines géttlichen Hirten, sondern allein
aufgrund eines imaginierten Vertrags-Schlusses im gemeinsamen In-
teresse aller Beteiligten. Nur deren gemeinschaftlicher Wille stiftet
Verbindlichkeit. Er unterstellt zwar die Menschen, wie sie sind, unter
dem Gesetz aber, wie sie sein konnen. Thre gemeinsame Welt wird be-
stimmt von dem, »was das Recht gestattet, und dem, was das Interesse
vorschreibt«5. Der Vertrag iiberwindet die Trennung von Gerechtigkeit
und Niitzlichkeit im Tun und Lassen der Menschen oder dessen, was
fiir alle an sich gut ist und was den Einzelnen gut diinkt. Verbunden
durch die Urteilskraft eines biirgerlichen Selbst-Bewusstseins, pro-
duziert in einer gemeinsamen Setzung.

Deren erstes Moment nimmt die letzte Bestimmtheit des vorigen
Terminus auf — aus der »Sache« zum »Denkenc, niher: in seine Kau-
salitit ibersetzt. Es vollendet die so genannte Reformation: »Man wird
zu einem neuen Wesen, frisch aus den Hianden der Natur — nicht des
Schépfers — hervorgegangenc; aus ihr, »wie sie einem die Freiheit ge-
geben hat, um Gutes zu tun, das Gewissen, um es zu wollen, die Ver-
nunft, um es zu wihlen«. Eben diese Dreiheit verlangt eine Renaissan-
ce des Denkens aus der Gewissheit: jene Freiheit ist von der
Gesellschaft verwirkt; denn ihr Mensch ist denaturiert. Die Freiheit
fehlt. Wem denn? Etwa dir und mir? Nur beildufig; sicher jedoch der
persona des Gemeinwesens.

Der wahre Ursprung des Menschen ist nur der Einbildung, ihrer
»Dichtung« zu entnehmen. Da steht er unmittelbar in der Not, sich zu
erhalten. »Seine ersten Sorgen gelten dem, was er sich selber schul-
det«.® Darin wird er sein eigener Meister. Mit solcher Selbststandigkeit
von Natur erwirkt er aber noch nicht seine Freiheit. Braucht er sie
tberhaupt? Erst, wenn ihm seine Knechtschaft als Vergesellschaftetem
aufgeht. Sie zu brechen, kann nur die Tat der Unterscheidung des

5 Rousseau: Du contrat social. Amsterdam 1762, 3.

¢ Ebd.

92

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

Selbst-Bewusstseins vom Bewusstsein erbringen. Doch welchen? Nicht
schon des emanzipatorischen der so genannten Aufklirung, sondern
jenes, das die Menschheit des Menschen eigens bewahrt hat. Erst da
wird denn auch die Menschenwiirde nicht als gottgegeben, sondern
als gesetzte begriffen. Sogar im Anhalt an einem Selbst, das sich das
Ich des Einzelnen untergeordnet hat. Deren allzu gewohnliche Revolte
aus dem Eigensinn befeuert nur den Schein einer Erneuerung des
Menschen.

Rousseaus Anliegen ist nicht, die Gesellschaft aufzuheben, was
sinnlos wire, sondern ihr eine Form zu geben, »die mit aller gemein-
schaftlichen Kraft die Person und die Giiter jedes Vergemeinschafteten
verteidigt und durch die jeder, indem er sich mit allen vereinigt, gleich-
wohl nur sich selbst gehorcht und ebenso frei bleibt, wie zuvor« —
niamlich im Naturzustand. Er will iiber die Mitte der Vergesellschaf-
tung mit sich selbst zusammengeschlossen sein. Deren Wider-Natur
wird so zur verschwindenden Mitte eines Schlusses bestimmt. Sie kann
aber nur unter der Bedingung der »volligen Entduflerung jedes Mit-
glieds mit all seinen Rechten an die Gemeinschaft«” verschwinden. Erst
die reinigende Kraft dieses Verzichts stellt die Gleichheit Aller — wohl-
gemerkt nicht als Menschen, sondern als vertragsbewusster Biirger
her. Da ist niemand privilegiert. Jedoch kann das »alle« nicht den Pobel
einschliefsen, der sich solchem Verzicht verweigert — mit Marx gespro-
chen: »das Lumpen-Proletariat«.

Rousseaus Entwurf der politischen Verfassung bewihrt ihre Ver-
nunft sogleich mit der Paradoxie, dass ein jeder, »indem er sich allen
gibt, sich niemandem gibt«.? Er kann als selbstbewusster zu niemandes
Knecht werden. »Jeder von uns stellt gemeinschaftlich seine Person
und alle seine Macht unter die hochste Weisung des Allgemeinen Wil-
lens; und wir empfangen in corpore jedes Glied als untrennbaren Teil
des Ganzen«.? Dem Willen der 6ffentlichen persona unterworfen, wel-
che sich einst civitas nannte, jetzt Republik. In passiver Bedeutung ist
sie der Staat, in aktiver die Obrigkeit. Doch wohlgemerkt ist die Repu-
blik nicht von gleicher Dignitidt wie die anfingliche Personlichkeit.
Wihrend diese auf dem Boden der Natur in die Unsterblichkeit des

7 Ebd. 18.
§ Ebd.
9 Ebd. 19.

93

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

dichterischen Wortes eingeht, bleibt jene — anders als seine codio —
dem Zerfall ausgesetzt.

Das corpus politicum ist sterblich, neigt zur Desintegration. Zum
einen vom moi commun gebildet, zum anderen von der wvolonté
générale. Dessen Ordnung ist heilig, will sagen: unantastbar und so
auch der Vertrag, der sie setzt — verbiirgt vom Souverin. Dieser ver-
dankt sich allein der Anerkennung als hochster Ursache.

Wenn Rousseau hier schlieSlich die Idealitit des Biirgerlichen Ge-
meinwesens von seiner Realitdt unterscheidet, so hinsichtlich des Be-
sitzes seiner Teilhaber. In ihm wird jeder fiir die Mitbiirger gegen-
standlich. Weil er strittig ist, muss er die Bedeutung eines Rechtsgutes
annehmen. »Man achtet in diesem Recht weniger das, was einem an-
deren gehort, als das, was einem selber nicht gehort«1°. Der Besitz will
niamlich als Eigentum einer Person geachtet sein — bezogen auf ein Ich,
dessen Eigentum den Verzicht auf alles Sonstige bedingt.

Als letztlich strittiges hat das weltliche Moment der ratio des
Denkens seine Erganzung am geschichtlichen. Das Subjekt des Ge-
meinwesens bleibt ndmlich gerade als souverines gefihrdet, weil auf-
hebbar. Der Allgemeine Wille erhilt sich nur in einer bestindigen
Selbst-Setzung. Seine Ubertragung auf ein anderes Subjekt wiirde be-
deuten: er ist substanzlos geworden, entseelt. Im Tod des Souverins
verlore sich das dritte und letzte Selbst des Selbstbewusstseins.

Das corpus politicum ist ein kiinstliches, will deshalb zuletzt mit
dem gesetzgeberischen Wort als seinem sprachlichen Moment begabt
sein. Seine Mafigabe erfordert die Wechselbeziehung von Regierung
und Regierten, deshalb »Vereinbarungen und Gesetze, um die Rechte
mit den Pflichten zu vereinen und so die Gerechtigkeit an ihren Gegen-
stand zu bringen«.!!

Aber wie? Gegen ihren scheinbaren Grund in der Natur ist hier
nur vom Allgemeinen Willen auszugehen. Thm gegeniiber steht der
Wille aller, der sich in die Einzelwillen besondert. Die Mitte zu ihm
hilt der Wille der Mehrheit. Das ist der Ort der Gesetze. Nicht mehr
stiftend wie der Allgemeine Wille, sondern fortwihrend dndernd. Erst
auf ihn hin definiert sich die Republik: »Jeder Staat, der durch Gesetze
regiert wird [...] Da regiert allein das 6ffentliche Interesse und die res

10 Ebd. 26.
11 Ebd. 48

94

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

publica ist wahrhaft eine res«.1? Zu ihrer Einrichtung bedarf es der
Fithrung eines Gesetzgebers, nicht Machthabers. Er muss sich auf die
Vorziige einer Verfassung in einem bestimmten Volk verstehen. Es
bedarf hochster Vernunft und Menschenkenntnis, um das Wort des
Grund-Gesetzes, also was heilig sein soll, zu erfinden.'> Uber-mensch-
liche Urteilskraft. Thre »Diktate« sind die eigentliche Dichtung der
Epoche.

Der Gesetzgeber fiihrt das Wort eines selbst-bewussten Subjekts.
Er muss die Tragfihigkeit seines Volkes fiir die Freiheit einschitzen
konnen. Da ist die demokratistische Unterstellung absurd, dass alle
Menschen, gleich welcher Kultur, die biirgerliche Gesetzlichkeit iiber-
nehmen konnten. Nicht einmal im europiischen Horizont sind fla-
chendeckende Imitate des Subjekts angebracht. »Peter der Grof3e hatte
eine imitative Begabung; er hatte nicht die wahre Begabung (génie) —
jene die erschafft und alles macht von nichts her. Er hat seine Unter-
tanen gehindert, jemals das zu werden, was sie hitten sein konnen,
indem er sie iiberredete, sie seien, was sie nicht sind«* — also ihre
Urteilskraft durch eine Selbsttduschung beeintrichtigt hat.

Der Gesetzgeber stiitzt sich nicht auf Gewalt, sondern auf eine
Weisheit, die seinen Setzungen vorgreifen muss. Nur so kann sein
Werk den Widerstand ertragen, der seine Geltung gefihrdet. Unantast-
bar bleibt nur die Menschheit des Menschen. Alles sonstige bleibt ver-
dnderbar. Allein der selbstbewusste Staat kann den Streit der Meinun-
gen und also die Selbstbehauptung der Individuen méfSigen. In einem
die »vollkommene Unabhingigkeit des Biirgers von allen anderen, und
seine duferste Abhingigkeit vom Gemeinwesen; denn es gilt nur die
Kraft des Staates, welche die Freiheit seiner Glieder verbiirgt«.1s

Abhingigkeit und Unabhingigkeit tragen in ihrer Wechselbezie-
hung die »konkrete« Biirgerliche Freiheit aus. Sie stiitzt sich umso we-
niger auf deren Verschriftlichung als ihr Herzstiick das unablassig ur-
teilende Denken ist; es »macht die wahrhafte Konstitution des Staates
aus; nimmt taglich neue Krifte an; welches, wenn die anderen Gesetze
altern mogen oder verlgschen, sie wiederbelebt oder ersetzt, ein Volk
im Geiste seiner Stiftung bewahrt und unmerklich die Kraft der Ge-

12 Ebd. 51.
13 Ebd. 55.
14 Ebd. 61.
15 Ebd. 75.

95

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heribert Boeder

wohnheit derjenigen der Autoritit unterstellt«. Nur so wird das
Rechtsempfinden gleichsam »logisch«. Der grofle Gesetzgeber muss
sich mit dem Verhiltnis oder der ratio von allgemeiner Sittlichkeit
und vereinzelter Meinungen »insgeheim stindig beschiftigen« — will
sagen: auf die Eingéingigkeit der Gesetze fiir den einzelnen Biirger ach-
ten. Deshalb muss sein Denken ein Bauen sein, das zuerst die tragen-
den Teile der Tektonik entwirft und so dem Wachsen einer Sitte dient.

Die entsprechende Regierung weif3: »Jede freie Handlung hat zwei
Ursachen, die zusammenwirken, um sie zu produzieren, eine moral-
bestimmte, will sagen: der Wille bestimmt die Handlung, und eine
naturbestimmte, will sagen: sie auszufiihren«. Dem entspricht die Un-
terscheidung des corpus politicum nach Legislative und Exekutive —
beide vom Geist der Verfassung getragen. Geist deshalb, weil gerade
dieser Korper ein Selbst-Bewusstsein entwickelt. Er hat den substan-
ziellen Unterschied von mens und corpus iiberwunden. Die Biirger-
schaft ist als solche »geistig«, schliefSst die Entwicklung des Denk-Ter-
minus aber noch nicht ab. Er bedarf noch der Riicksicht auf den
Widersacher, wie er in der iiberkommenen Religion, zumal in ihrer
Gehorsams-Forderung nachglimmt. Deren alttestamentliche Pragung
droht immer wieder, den Gesellschafts-Vertrag zu entstellen. Eben dies
erfordert die fortwihrende Bildung der Urteilskraft des Biirgers im
Princip der Freiheit. Dem ist die reprdsentative Demokratie nicht ge-
wachsen. Der Verzicht auf das eigene Urteil in politischen Entschei-
dungen hebt nicht so sehr das Ich und seine Meinung, sondern das
wahre Selbst auf.

Erst Rousseaus abschlielende Fassung der religion civile bringt
die Architektonik des Staatswesens ins Reine. Die Ahnlichkeit in den
Namen darf nicht dariiber hinwegtiuschen, dass sie mit der bisherigen
Religiositit als christlicher im Prinzip gebrochen hat — zum einen mit
ihrem herrschaftsdienlichen Risonnement, zum anderen mit dem Ge-
fiithl des so genannten Enthusiasmus. Nach beiden Seiten war der Be-
ginn der Epoche kompromittiert.

Wenn sich dagegen die conceptuale Philosophische Wissenschaft
geltend macht, so dem zuvor die eigentiimliche codio der Epoche,
ndmlich jene, die Rousseau, Schiller und Hélderlin erdichtet haben.
Da sich tiber sie der Schatten Kants, Fichtes und Hegels gelegt hatte,
wurde sogar sie von den Besinnungsgestalten der Moderne verhiillt.
Das Gedichtnis der Gegenwart jedoch gibt den Blick auf das Vollbrach-
te ebenso von co¢ia wie Philosophie frei.

96

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stiftung des philosophischen Selbst-Bewusstseins

Zu deren Beginn hat Rousseau das produktive Wesen des Men-
schen gewiirdigt und zwar aus seiner Einbildungskraft. Dem antwor-
tete das neue Staatswesen 1794 in Gestalt eines Festzugs der National-
Versammlung mit dessen Apotheose. Bei der Versinnbildlichung seines
Gesamtwerks zeigte man unter seinen Schriften genau die von uns
bedachten und zwar in der hier erinnerten Abfolge. Ein schoner Beweis
von Vernunft-Instinkt, wie Hegel das genannt hat.

Wozu aber hier und heute unser Beispiel einer logotektonischen
Erschlieung? Sie verweist auf die Gesamt-Architektonik der rationes
unserer Tradition. Da erfrischt sich das Denken an der Gewissheit, dass
die Freude des denkenden Bauens, eines neu erwachenden »Logo-
zentrismus« nicht unmdglich ist.

Besiedelt er erneut ein »Land der Chimiren« oder »das Reich der
Schatten«? Daraufhin die unter Submodernen beliebte Gegenfrage:
Why not? Inmitten der Angst vor dem Denken, in die Beckett mit
einer offenkundigen Paradoxie hineingestofSen hat: Imagination dead
imagine. Hier wird erneut einer Unterscheidung des Einbildens und so
auch der Freiheit des Denkens das Wort geredet — trotz seiner heut-
zutage vorherrschenden Installationen. Bricht da eine neue Verrtickt-
heit auf? Bestiarkt durch die alte auch des Doms zu Koéln. Jedoch wie er
gehalten von seinem logotektonischen Gedichtnis und also eine Ver-
riicktheit mit dem schonsten Grund.

97

- am 24.01.2026, 10:22:43,


https://doi.org/10.5771/9783495860397-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

