
https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Franz-Josef Arlinghaus, Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski
Sich selbst vergleichen

Histoire  |  Band 179

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Franz-Josef Arlinghaus, geb. 1960, ist Professor für Allgemeine Geschichte unter 
besonderer Berücksichtigung des Hoch- und Spätmittelalters an der Universität 
Bielefeld.
Walter Erhart, geb. 1959, ist Professor für Germanistische Literaturwissenschaft 
an der Universität Bielefeld.
Lena Gumpert, geb. 1987, ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Fachbereich Ge-
schichtswissenschaft und am Sonderforschungsbereich 1288 »Praktiken des Ver-
gleichens« an der Universität Bielefeld.
Simon Siemianowski, geb. 1991, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl 
für Globalgeschichte des Spätmittelalters und der Frühen Neuzeit an der Univer-
sität Tübingen. 

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Franz-Josef Arlinghaus, Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

Sich selbst vergleichen
Zur Relationalität autobiographischen Schreibens  
vom 12. Jahrhundert bis zur Gegenwart

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Deutschen Forschungsgemein-
schaft (DFG). 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
 

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld

© Franz-Josef Arlinghaus, Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Umschlagabbildung: Heather Horton: »Four Lauras« 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5200-0
PDF-ISBN 978-3-8394-5200-4
https://doi.org/10.14361/9783839452004

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Vorwort

Franz-Josef Arlinghaus, Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski ............... 7

Ähnlich, Anders, Einzigartig

Sich selbst Vergleichen und die Historisierung

des autobiographischen Schreiben

Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski ................................................ 11

Relationierungen

Das vergleichende Selbst in autobiographischen Texten von

Hermann dem Juden, Burkhard Zink und Didier Eribon

Franz-Josef Arlinghaus .................................................................................. 53

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

Sich selbst Vergleichen im Kontext des 12. Jahrhunderts

Lena Gumpert .............................................................................................. 117

Warum ich doch nicht anders bin

Relativierende Selbstvergleiche in italienischen

und iberischen Haus- und Familienbüchern

des 15. und 16. Jahrhunderts

Simon Siemianowski ..................................................................................... 151

»Jeder soll werden wie er.«

Auf der Suche nach Individualität im 19. Jahrhundert

Walter Erhart ............................................................................................... 191

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe

Grenzen des Sich-Selbst-Vergleichens im 20. Jahrhundert (mit

einem Postskriptum zur Gegenwart)

Walter Erhart .............................................................................................. 259

Nachwort

Franz-Josef Arlinghaus, Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski ............. 291

Register ................................................................................................. 295

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort

Franz-Josef Arlinghaus, Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

Das von der kanadischen Künstlerin Heather Horton gemalte Titelbild dieses

Buches zeigt zwei Frauen, die sich selbst im Spiegel betrachten. Bei einem

genaueren Blick fällt jedoch auf, dass The Four Lauras dieselbe Frau zweimal

zeigt, die durch den Blick in den Spiegel gleich vierfach abgebildet ist. Die

vier Lauras zeigen zwei in Kleidung und (Tages-)Zeit höchst unterschiedli-

che Facetten des Ich, jeweils dem eigenen Selbst gespiegelt und zurückge-

worfen. Sich selbst zu repräsentieren, scheint in einer mehrfachen Relatio-

nierung unterschiedlicher Selbstbilder zu bestehen, sogar noch bevor ande-

re Personen und Figuren überhaupt Teil dieser Selbstbeschreibung werden.

Doch nach welchenMustern erfolgt dieses In-Beziehung-Setzen unterschied-

licher Selbst- und Fremdbilder? Und durch welche Umstände wird es bedingt?

Die jeweilige Ausprägung und das spezifische Moment solcher Selbstrela-

tionierungen könnten darüber Auskunft geben, wie sich das Individuum zu

unterschiedlichen Zeiten und an verschiedenen gesellschaftlichen Orten je-

weils konstituiert. Unter den zahlreichen Formen, sich in eine Beziehung zu

sich selbst (und zu anderen) zu setzen, scheinen Praktiken des Vergleichens

einen besonderen Blick auf diesen Vorgang zu ermöglichen, da sie nicht ein-

seitig Differenz oder Ähnlichkeit betonen, sondern beides zugleich in Szene

setzen: Erst die Annahme einer Ähnlichkeit ermöglicht im Vergleichen die

Beobachtung von Differenz.

Das vorliegende Buch hat den Status eines Experiments. Geschichts- und

Literaturwissenschaftler*innen machen sich darin gemeinsam auf die Su-

che nach den bislang weitgehend unbemerkt gebliebenen Spuren des Sich-

Selbst-Vergleichens in autobiographischen Texten desMittelalters, der frühen

Neuzeit und der Moderne. Sie untersuchen die Thesen der Geschichtsschrei-

bung und Literaturwissenschaft zum autobiographischen Schreiben, sie prü-

fen theoretische Modelle zur Beschreibung vormoderner und moderner In-

dividualität und erproben sie in einer Reihe von detaillierten Fallstudien und

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Franz-Josef Arlinghaus, Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

konkreten Interpretationen zu Selbstzeugnissen des 11. und 12. Jahrhunderts,

zu Familien- und Hausbüchern des 15. und 16. Jahrhunderts sowie zu Auto-

biographien vom 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart.

Die Vorläufigkeit dieser Studien ist Programm: Es handelt sich nicht um

eine neue Geschichte der Autobiographie, sondern um einen ersten Weg, die

grundlegende Relationalität des autobiographischen Schreibens neu zu er-

kunden und zu diesem Zweck die wechselvolle Geschichte des Sich-Selbst-

Vergleichens in den Blick zu nehmen. Die Beiträge erzählen insgesamt we-

der eine kontinuierliche Entwicklung noch beschreiben sie eine Gattungsge-

schichte der Autobiographie mit vereinzelten Höhepunkten, die bei den Be-

kenntnissen von Augustinus beginnen und mit Goethes Dichtung und Wahrheit

auch fast schon wieder enden würde. Die hier vorgestellten Analysen auto-

biographischer Texte beschreiben vielmehr eine Reihe unterschiedlicher, his-

torisch bedingter Schreib- und Erzählformen,mit denen sich ein autobiogra-

phisches Ich in Bezug zu sich selbst und zu anderen zu setzen versucht. Zu-

gleich verweisen jedoch Querverweise zwischen den einzelnen Beiträgen auf

ähnliche oder abweichende Befunde sowie auf mögliche Anschlussfragen.

Dieses Experiment steht im Kontext einer Zusammenarbeit im Sonder-

forschungsbereich Praktiken des Vergleichens. DieWelt ordnen und verändern (SFB

1288) an der Universität Bielefeld. Ausgangspunkt des gemeinsamen Teilpro-

jektesmit demTitelNonkommensurabel?Das sich vergleichende Selbst inVormoder-

ne undModerne (11.–19. Jahrhundert)war die Spannung zwischen der behaupte-

ten Unvergleichbarkeit des modernen Individuums einerseits und dem allge-

genwärtigen Phänomen des sozialen Vergleichens andererseits. Das Ich wird

als unvergleichbar positioniert – und scheint sich doch ständig mit anderen

zu vergleichen: Dieser paradoxe Sachverhalt – so die Vermutung – wird vor

allem auch in autobiographischen Texten ausgetragen, deren Funktion und

Legitimation trotz der ständigen Relationierung mit anderen nicht zuletzt

gerade darin zu bestehen scheint, die Besonderheit ihrer Verfasser*innen in

spezifischer Weise auszuweisen.

Das Paradox der Unvergleichbarkeit gewinnt seine Konturen insbesonde-

re dann, wennman autobiographische Texte des 12. oder des 16. Jahrhunderts

mit in den Blick nimmt. Denn in Mittelalter und Früher Neuzeit gewinnt das

Ich sein Profil nicht durch Behauptungen der Unähnlichkeit und der Einzig-

artigkeit, sondern im Gegenteil durch Vergleiche und Analogiebildungen, die

die Ähnlichkeit des Einzelnen mit – oft herausragenden – Figuren der Bi-

bel oder der Geschichte ausstellen. Es ist vielleicht ein erstes Ergebnis der

Analyse autobiographischer Texte der Vormoderne, dass dieses Sich-Ähnlich-

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort 9

Machen-Wollen gerade nicht als Hinweis auf mangelndes Eigenbewusstsein

oder gar ein Auflösen des Ichs in Gruppenbeziehungen gelesen werden darf.

Vielmehr war es Ausdruck einer im Vergleich zur Moderne anders gelagerten

Individualität, die mit dieser Form der Relationierung vom eigenen Selbst-

bewusstsein und vor allem von einer spezifischen Besonderheit des eigenen

Ichs zu erzählen wusste.

Wir danken der Deutschen Forschungsgemeinschaft für die Ermög-

lichung des Forschungsprojekts, ebenso Carina Engel für ihre Mitarbeit

und ihre wertvollen Recherchen und Hinweise zur Autobiographik des 19.

Jahrhunderts. Wir danken ferner den Gesprächspartner*innen, mit denen

wir einzelne Kapitel und Ergebnisse des Buches diskutieren konnten: Ro-

samond McKitterick (Cambridge), Sarah Nienhaus (Münster), Jörg Sonntag

(Dresden), Martina Wagner-Egelhaaf (Münster), Tobias Werron (Bielefeld)

und Kerstin Wilhelms (Münster). Ein besonderer Dank gilt Christopher

Kuhlmann (Bielefeld) für die gründliche Lektüre und das Lektorat aller Texte

sowie die unermüdliche Hilfe auf demWeg vomManuskript bis zum fertigen

Buch.

 

Bielefeld, im Februar 2020

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Ähnlich, Anders, Einzigartig1

Sich selbst Vergleichen und die Historisierung

des autobiographischen Schreiben

Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

In einem nachträglichen Vorwort zu seinen Confessions (1782) präsentiert Jean-

Jacques Rousseau seine Autobiographie als Dokument für die vergleichenden

Wissenschaften: »ein einzigartiges und nützliches Werk, das als erstes Ver-

gleichsstück beim Studium der Menschen dienen kann.«2 Der*Die Leser*in

halte bereits den ersten Zeilen des Haupttextes zufolge ein ›einzigartiges‹

Werk in den Händen: »Ich beginne ein Unternehmen, das ohne Beispiel ist

und das niemand nachahmen wird.«3 Die Gattung und die Redeformen die-

ser Autobiographie, die damit beispielhaft vorgelegte Enthüllung und Prä-

sentation des eigenen Lebens, zielen auf die Einzigartigkeit dieses sich selbst

beschreibendenMenschen: »Ich bin nicht wie einer von denen geschaffen, die

ich gesehen habe.«4

1 Eine Vorfassung dieses Kapitels wurde in einer Research Class der »Bielefeld Graduate

School of History and Sociology« und des Sonderforschungsbereichs 1288 »Praktiken

des Vergleichens« vorgestellt und diskutiert. Wir danken den Doktorand*innen des

SFB für Kritik, Kommentare und Hinweise.

2 Jean-Jacques Rousseau: Die Bekenntnisse und Die Träumereien des einsamen Spa-

ziergängers, München 1978, S. 7. (»un ouvrage unique et utile, lequel peut servir de

prémiére piéce de comparaison pour l’étude des hommes«) Jean-Jacques Rousseau:

Les Confessions – Livre Premier, in: Jean-Jacques Rousseau, Œuvres Completes Bd. 1,

Paris 1959 (Bibliothèque de la Pléiade), S. 3.

3 J.-J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 9. (»Je forme une entreprise qui n’eut ja-

mais d’éxemple, et dont l’exécution n’aura point d’imitateur«) J.-J. Rousseau: Les Con-

fessions – Livre Premier (Anm. 2), S. 5.

4 J.-J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 9. (»Je ne suis fait comme aucun de ceux

que j’ai vus«) J.-J. Rousseau: Les Confessions – Livre Premier (Anm. 2), S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

In den berühmt gewordenen Eingangssätzen der Confessions weist Rous-

seau die eigene Vergleichbarkeit ab und betont die radikale Differenz des*der

Autobiographen*in zu anderen Menschen als eine Art raison d’être des gesam-

ten Vorhabens: »Wenn ich nicht besser bin, so bin ich wenigstens anders.«5

Statt des Komparativs »besser« (»mieux«), der den Wert und die Konkurrenz

der Menschen untereinander zu messen verstünde, verweist die ›Andersheit‹

auf ein inkommensurables Selbst. Dennoch, soll die Autobiographie als ein

»Vergleichsstück« dem Studium der Menschheit dienen, ist sie offensichtlich

darauf ausgelegt, Vergleiche zu initiieren. Scheinbar ist hier eine grundsätzli-

che Paradoxie des modernen autobiographischen Schreibens formuliert: Das

Selbst wird als unvergleichbar vorausgesetzt, im selben Zug aber mit anderen

verglichen und in Relation zu (Mit-)Menschen gesetzt. Zumeist gilt die von

Rousseau prominent behauptete Einzigartigkeit eines unvergleichlichen Ich

sogar als die differentia specificamoderner Autobiographien.

Wenig Beachtung erfuhr hingegen bisher die Praxis des Vergleichens

selbst. Die paradoxe Spannung zwischen Vergleichsvollzug und Unver-

gleichbarkeitsbehauptung sowie die ihr zugrundeliegende Eigenschaft des

Vergleichens, sowohl Ähnlichkeit als auch Differenz zu adressieren, deuten

auf ihre mögliche Bedeutung für unterschiedliche Formen der Selbstthe-

matisierung hin. Diesem vermuteten Potential nähert sich das vorliegende

Kapitel zunächst explorativ und fragt ausgehend von Rousseau nach mögli-

chen Funktionen von Selbstvergleichen in autobiographischen Texten sowie

nach Möglichkeiten, die ihnen zugrundeliegende Praxis des Selbstverglei-

chens zu historisieren.

Rousseaus »Bekenntnisse« und die moderne Paradoxie
des Vergleichens

Der Beginn vonRousseausConfessionsgilt seit langemals locus classicusdermo-

dernen Autobiographie. Bereits die sich anschließenden Beschreibungen be-

tonen die Einzigartigkeit des kindlichen Charakters, indem dieser sich näm-

lich dem Verständnis und der Einordnung in bekannte Verhaltensweisen ent-

zieht. Statt zu ›vergleichen‹ und aus der zeitlichen Distanz des Autobiogra-

phen die erinnerte Kindheit in Ordnungsmuster und Verständnishorizon-

5 J.-J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 9. (»Si je ne vaux pas mieux, au moins je

suis autre«) J.-J. Rousseau: Les Confessions – Livre Premier (Anm. 2), S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 13

te einzufügen, bekennt Rousseau vielmehr die auch retrospektive Undurch-

dringlichkeit der eigenen kindlichen Existenz. So bleibt die lückenhafte Erin-

nerung an ein von der Tante gesungenes Kinderlied ein nicht aufzulösen-

des Rätsel: »eine Seltsamkeit, die ich nicht begreife«6. Und wenn Rousse-

au jenes sich damals entwickelnde, »zugleich stolze und zärtliche Herz«7,

jenen »weichliche(n) und doch unbändige(n) Charakter«8 präsentiert, bleibt

das so beschriebene (Kindheits-)Ich gerade in dieser nicht zu begreifenden

Mischung und Rätselhaftigkeit unbestimmt und unverständlich. Das Kinder-

spiel mit demVetter Bernhardmarkiert folglich eine Episode, die sich der ver-

gleichenden Betrachtung von Kindheiten – dem »Studium der Menschen«9 –

gerade entzieht: »Diese Bemerkungen mögen kindisch sein, aber sie bieten

ein Beispiel, das vielleicht einzig ist, seit es Kinder gibt.«10 Die rhetorischen

Abschwächungen in diesen Erinnerungen an die eigene Kindheit wiederum

(»si l’on veut«, »peut être«, »[j]e croix«11) heben die eingangs proklamierte Ein-

zigartigkeitmancher Charakterzüge zusätzlich hervor, indem sie das noch nie

vermessene Terrain eines solchen ›Individuums‹ explorativ beschreiben: »Ich

glaube, daß nie ein Wesen unsrer Art von Natur weniger eitel war als ich.«12

Solche und ähnliche Passagen haben dazu geführt, den häufigmit Rousse-

au in Verbindung gebrachten Einsatzpunktmoderner Autobiographikmit der

prätendierten »Unverwechselbarkeit«13 des erzählten Charakters, der ›uni-

queness‹ und ›incomparability”14 des*der Autobiographen*in in Verbindung

6 J.-J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 15. (»un caprice auquel je ne comprends

rien«) J.-J. Rousseau: Les Confessions – Livre Premier (Anm. 2), S. 11.

7 J.-J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 16. (»ce cœur à la fois si fier et si tendre«)

J.-J. Rousseau: Les Confessions – Livre Premier (Anm. 2), S. 12.

8 J.-J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 16. (»ce caractére efféminémais pourtant

indomptable«) J.-J. Rousseau: Les Confessions – Livre Premier (Anm. 2), S. 12.

9 J.-J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 7. (»l’étude des hommes«) J.-J. Rousseau:

Les Confessions – Livre Premier (Anm. 2), S. 3.

10 J.-J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 17f. (»Ces remarques sont, si l’on veut,

pueriles, mais il en résulte pourtant un exemple peut être unique, depuis qu’il existe

des enfans«) J.-J. Rousseau: Les Confessions – Livre Premier (Anm. 2), S. 14.

11 Ebd.

12 J.-J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 18. (»Je crois que jamais individu de notre

espéce n’eut naturellement moins de vanité que moi«) J.-J. Rousseau: Les Confessions

– Livre Premier (Anm. 2), S. 14.

13 Martina Wagner-Egelhaaf: Autobiographie, Stuttgart/Weimar 22005, S. 165.

14 Vgl. Eli Friedlander: Rousseau’s Autobiographies, in: Maria DiBattista/Emily Ondine

Wittman (Hg.), The Cambridge Companion to Autobiography, Cambridge 2014, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

zu bringen: »the very exemplification of the self ’s relation to itself that is al-

ways inherently unique and incomparable.«15 Zugleich aber klassifiziert Rous-

seau seine ›Bekenntnisse‹ als Modell und ›Teilstück‹ jenes vergleichenden Stu-

diums der Menschen, das in Verbindung mit der vergleichenden Anatomie

die wissenschaftliche Methode des ›Vergleichens‹ in der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts fast überall in Europa auch für die Anthropologie zugrunde

legte.16

Bereits hier – zu Beginn seiner Bekenntnisse, aber vor allem in den

nachgelassenen Entwürfen und Kommentaren zu seiner Selbstbiographie –

beschreibt Rousseau die ganze Paradoxie des Unternehmens. Wer sich als

»besser« (»mieux«)17 bezeichnet, ordnet sich selbst durch den Komparativ von

vornherein in Vergleichsmaßstäbe ein, das Anderssein (»autre«) hingegen

setzt auf den bloßen Unterschied und weist Vergleichsmaßstäbe zunächst ab.

Gerade die ›Einzigartigkeit‹ und die ›Unvergleichbarkeit‹ des präsentierten

Selbst aber werden vorgelegt zum Vergleich: »Ich will meinesgleichen einen

Menschen in der ganzen Naturwahrheit zeigen, […] Wenn ich nicht besser

bin, so bin ich wenigstens anders.«18 Die Behauptung der radikalen Anders-

heit negiert den Komparativ (»mieux«), provoziert aber mit fast derselben

Schreibgeste den Vergleich. Schon das französische Wort »semblables«, den

›Meinesgleichen‹ und ›Ähnlichen‹, denen sich der Mensch in seiner ganzen

»Naturwahrheit« präsentieren möchte, ist paradox, widerspricht der Autor

damit doch seiner in derselben Passage behaupteten ›Andersheit‹.

Die Unvergleichbarkeit – Ablehnung des Komparativs, radikale Differenz

des Eigenen und des Anderen – führt offensichtlich auf die Frage nach Ähn-

lichkeiten und Unterschieden zurück. Und auch der Leser ist wie der Auto-

biograph ganz ›anders‹, soll den ›Anderen‹ jedoch als einen ›Ähnlichen‹ ver-

gleichend in den Blick nehmen. Damit ist die Paradoxie ansatzweise auch

wieder entschärft, denn diese ›Ähnlichkeit‹ ist auf einer anderen Ebene an-

gesiedelt: Ähnlich sind sich die Menschen lediglich darin, dass jeder singulär,

15 Ebd.

16 Vgl. Michael Eggers: Vom Wissen zur Wissenschaft. Vergleich. Analogie und Klassi-

fikation als wissenschaftliche Ordnungsmethoden im 18. und 19. Jahrhundert, in: Mi-

chael Eggers (Hg.), Von Ähnlichkeiten und Unterschieden. Vergleich, Analogie und

Klassifikation in Wissenschaft und Literatur (18./19. Jahrhundert), Heidelberg 2011.

17 J.-J. Rousseau: Les Confessions – Livre Premier (Anm. 2), S. 5.

18 J.-J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 9. (»Je veux montrer à mes semblables

un homme dans toute la vérité de la nature; […] Si je ne vaux pas mieux, au moins je

suis autre«) J.-J. Rousseau: Les Confessions – Livre Premier (Anm. 2), S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 15

einzigartig ist, und damit wird für Rousseau auch der Vergleich – die Idee

des »Vergleichsstücks« – wieder möglich und zentral.

In den nicht publizierten Vorstudien seiner Autobiographie (Mon Portrait,

Ébauches des Confessions) wird deutlich, dass Rousseau mit dem ›Vergleichen‹

nicht nur eine entscheidende Funktion seines autobiographischen Unterneh-

mens reflektiert, sondern ein grundlegendes Dilemma der autobiographi-

schen Selbst- und Fremdbezüge entfaltet. Rousseau möchte den Menschen

mit seinem autobiographischen Text, dem Versuch einer grundsätzlich »neu-

en Gattung«, einen »Dienst« erweisen, indem er ihnen durch das »getreue

Bild« seiner selbst auch zur eigenen Selbsterkenntnis verhilft.19 Bevor der

Mensch überhaupt behaupten könne, er kenne die Menschen, müsse er sich

selbst kennen. Rousseaus Selbsterkenntnis ist hier nach dem Modell des Au-

gustinus gestaltet, freilich in einer spezifischen Umkehrung, die anstelle des

Augustinischen Gottes –man könne Gott nur erkennen,wennman sich selbst

erkannt habe20 –nunmehr denMenschen selbst setzt. DieMenschenkenntnis

aber wird auf diesemWeg ein ähnlichmühsames, entbehrungsreiches und le-

benslang andauerndes Unterfangen wie die Erkenntnis Gottes, da sie oftmals

noch nicht in die Tiefen eines Selbst vorgedrungen ist, die Rousseau offenbar

als erster freizulegen meint. Wie nämlich sollten die im 17. und 18. Jahrhun-

dert geläufigen Phrasen der Selbst- und der Menschenkenntnis überhaupt

Bestand haben (»wenn es sogar wahr ist, dass jemand sich selbst kennt«)21,

da doch jemand, der über sich selbst offen und schonungslos spricht, bisher

nichts habe, womit er dies überhaupt ›vergleichen‹ kann: »Wie kann man ein

Wesen allein durch die in ihm selbst liegenden Berichte bestimmen, ohne es

mit nichts zu vergleichen?«22

Das ›getreue Bild‹ (»image fidelle«) eines autobiographisch präsentierten

Anderen dient demnach dem in der Lektüre vollzogenen (Selbst-)Vergleich,

19 Jean-Jacques Rousseau: Mon Portrait, in: Jean-Jacques Rousseau, Œuvres Completes

Bd. 1, Paris 1959 (Bibliothèque de la Pléiade), S. 1120 (»Je conçois un nouveau genre de

service à rendre aux hommes : c’est de leur offrir l’image fidelle de l’un d’entre eux afin

qu’ils apprennent à se connoitre«).

20 Vgl. Augustinus: Confessiones – Bekenntnisse, Erstes Buch, eingel. übers. u. erl. v. Jo-

seph Bernhart, München 1955, S. 12-21.

21 Jean-Jacques Rousseau: Ébauches des confessions, in: Jean-Jacques Rousseau, Œu-

vres Completes Bd. 1, Paris 1959 (Bibliothèque de la Pléiade), S. 1148 (»s’il est vraimême

que quelqu’un se connoisse«). (Übers. W.E.).

22 Ebd., (»car comment bien déterminer un être par les seuls rapports qui sont en lui-

même, et sans le comparer avec rien?) (Übers. W.E.).

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

und wenn jemand wie Rousseau von sich selbst zu erzählen beginnt, besitzt

der*die Leser*in jenes »Vergleichsstück« (»piéce de comparaison«)23, auf das

Rousseau in seinen Entwürfen immer wieder aufs Neue zu sprechen kommt.

Ohne den Umweg über Autobiographien – so Rousseau – bliebe die Selbst-

undMenschenkenntnis auf halbemWege stehen.Man solle eben nicht, wie es

die gemeine ›Menschenkunde‹ (»la connoissance des hommes«) vorgebe, aus

der eigenen Perspektive über die Anderen urteilen, sondern zuerst die innere

Welt eines Anderen »lesen« und studieren.24

Die ›Unvergleichbarkeit‹ und ›Einzigartigkeit‹ des autobiographischen Ich

stehen am Beginn der Confessions, das ›Vergleichen‹ des (Leser*innen-)Selbst

mit dem*der präsentierten Anderen aber wird als Funktion der Autobiogra-

phie propagiert. Rousseau begründet mit seinen Confessions das moderne

Genre der »Selbstbekenntnisse«, das in der Bezugnahme auf Augustinus

zugleich auf ein bereits etabliertes autobiographisches Sprechen verweist.25

Mit der Praxis des Vergleichens benennt Rousseau eine zutiefst paradoxe

Struktur der Gattung, die sich auf ihre Entstehung sowie auf ihre Wirkung

und Funktion bezieht. Die Herausforderung, das unvergleichliche Subjekt

zum Vergleich anzubieten, bedient sich einer grundlegenden Eigenschaft des

Vergleichens, immer zugleich Ähnlichkeit und Differenz im Spiel zu halten.

Die Paradoxie einer vergleichbaren und unvergleichbaren Differenz und

›Andersheit‹ kann in zweierlei Hinsicht aufgelöst werden. In ihrer je eigenen

Unvergleichbarkeit sind sich auf der einen Seite die Menschen ›ähnlich‹ (und

darin vergleichbar), es fehlen jedoch sämtliche Vergleichsmaßstäbe, und

der Vergleich – so die geläufige Lesart der Confessions und von Rousseau –

wird schlicht abgewiesen. Auf der anderen Seite mag jede*r auf seine*ihre

eigene Art ›unvergleichbar‹ sein, besitzt jedoch auf einer gleichsam unteren

Ebene Ähnlichkeiten und Vergleichbarkeiten, die sich in ihrer Kombination

jeweils anders zu einem ›unvergleichlichen‹ Selbst zusammensetzen. Das

23 Ebd., S. 1149.

24 »[…] cette régle unique et fautive de juger toujours du cœur d’autrui par le sien […]

tandis qu’au contraire il faudroit souvent pour connoitre le sien même, commencer

par lire dans celui d’autrui. Je veux tâcher que pour apprendre à s’apprecier, on puisse

avoir dumoins une piéce de comparaison; que chacun puisse connoitre soi et un autre,

et cet autre ce sera moi.« Ebd., S. 1149.

25 Vgl. Christian Moser: Jean-Jacques Rousseau: Les Confessions [The Confessions]

(1782/1789), in: Martina Wagner-Egelhaaf (Hg.), Handbook of Autobiography/Auto-

fiction, Volume 3: Exemplary Texts, Berlin/Boston 2019, S. 1554-1572.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 17

Sich-Selbst-Vergleichen markiert eine zentrale Fragestellung des autobio-

graphischen Schreibens, zugleich weist der Stellenwert des Vergleichens hier

weit über die engere autobiographische Praxis hinaus.

Im Hintergrund der neuen Bestimmung des autobiographischen Verglei-

chens bei Rousseau steht eine kulturkritische Intervention. Innerhalb des von

Rousseau im Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes

(1755) kritisierten Gesellschaftszustands ist jede Wahrhaftigkeit der Selbst-

präsentation unwahrscheinlich geworden. Anders als im hypothetisch kon-

struierten Naturzustand haben die Menschen im Gesellschaftszustand die

habituelle Gewohnheit angenommen, sich selbst im Spiegel der Anderen zu

betrachten; die Zivilisation brachte sie immer mehr dazu, statt der ursprüng-

lichen Fähigkeit zur Vervollkommnung (perfectibilité) und der naturgemäßen

Selbstliebe (amour de soi) ihre Selbstsucht (amour propre) zu kultivieren sowie

den Zustand der Ungleichheit (inégalite) durch permanente Abgrenzung und

Konkurrenz beständig zu vertiefen. Der Mensch im Naturzustand ist der ein-

zige Zuschauer (»le seul spectateur«) und der einzige Richter (»le seul juge«)

seiner selbst; ein aus dem Vergleichen resultierendes Gefühl der Selbstsucht

habe dort nicht existiert:

»Wohlverstanden: ich sage, daß in unserem primitiven Zustand, im wahren

Naturzustand, die Selbstsucht nicht vorkommt. Da jeder Mensch als einzel-

ner sich allein zumZuschauer hat, der ihn beobachtet, als das einzigeWesen

imUniversum, das sich für ihn interessiert, als der einzige Richter über seine

eigenen Verdienste, kann unmöglich ein Gefühl in seiner Seele keimen, das

seine eigene Quelle in Vergleichen hat, die über seinen Horizont hinausge-

hen.«26

Der in Rousseaus Discours beschriebene Prozess der Zivilisation besteht in

der wachsenden Aufmerksamkeit für Unterschiede und Ungleichheiten, in

der Ausbildung einer Sprache, die immer schon den Komparativ impliziert.

26 Jean-Jacques Rousseau: Discours sur l’Origine de l’Inégalité parmi les Hommes (1755),

in: Kurt Weigand (Hg.), Jean-Jacques Rousseau: Schriften zur Kulturkritik, Hamburg

1983, S. 168+170. »dans notre état primitif, dans le véritable état de nature, l’amour-

propre n’existe pas; car chaque homme en particulier se regardant lui-même comme

le seul spectateur qui l’observe, comme le seul être dans l’univers qui prenne intérêt à

lui, comme le seul juge de son propre mérite, il n’est pas possible qu’un sentiment, qui

prend sa source dans des comparaisons qu’il n’est pas à portée de faire, puisse germer

dans son âme.« Ebd., S. 169+171.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

Rousseau schreibt auf diese Weise eine Art Kulturanthropologie und Zivilisa-

tionsgeschichte des sozialen Sich-Vergleichens:

»Diese wiederholte Aufmerksamkeit auf Wesen, die von ihm selbst und

auch untereinander verschieden waren, mußte natürlicherweise im Geist

des Menschen dieWahrnehmung gewisser Beziehungen veranlassen. Diese

Beziehungen, die wir durch Worte wie groß, klein, stark, schwach, schnell,

langsam, feige, kühn ausdrücken und andere ähnliche Begriffe, die mit-

einander je nach Bedürfnis und fast ohne Nachdenken verglichen wurden,

brachten in ihm endlich eine Art von Reflexion hervor.«27

Um sich fortlaufend ›ungleich‹ zu machen, ist das ›Vergleichen‹ im Ausgang

des von Rousseau imaginierten Ursprungs der Menschheit stets präsent. So

wie die meisten Menschen sich im Vergleichen mit Anderen als eher ›bes-

ser‹ darstellen und sich in einemWettbewerb um öffentliches Ansehen befin-

den, so ist das gesamte soziale gesellschaftliche Leben durch Nachahmung,

Ehrsucht und Verstellung geprägt. Schließlich stellt man sich in jeder Gesell-

schaft – so Rousseau wiederum in Mon Portrait – immer anders dar als man

ist; zerstreut und stets damit beschäftigt, »sich anderen gegenüber zu ver-

stellen« (»contrefaire avec les autres«), ist es gänzlich »unmöglich« geworden,

sich selbst zu (er)kennen.28

Die radikale Geste der Aufrichtigkeit zu Beginn der Confessions, das »In-

nere« ganz »enthüllt« beziehungsweise »entschleiert« zu haben (»j’ai dévoi-

lé mon intérieur«),29 soll das Selbst gewissermaßen ohne die mit dem Ge-

sellschaftszustand verbundenen verfälschenden Einflüsse präsentieren; die-

se Haltung und die Lektüre sollen auch dem*der Leser*in die Möglichkeit

27 Ebd., S. 194. »Cette application reitérée des êtres divers à lui-même, et des uns aux au-

tres, dut naturellement engendrer dans l’esprit de l’homme les perceptions de certains

rapports. Ces relations que nous exprimons par les mots de grand, de petit, de fort, de

faible, de vite, de lent, de peureux, de hardi, et d’autres idées pareilles, comparées au

besoin, et presque sans y songer, produisirent enfin chez lui quelque sorte de réflexion

[…].« Ebd., S. 195.

28 »Il est impossible qu’un h]omme] incessamment répandu dans la société et sans cesse

occupé à se contrefaire avec les autres, ne se contrefasse pas un peu avec lui même et

quand il auroit le tems de s’étudier il lui seroit presque impossible de se connoitre.«

J.-J. Rousseau: Mon Portrait (Anm. 19), S. 1121.

29 J.-J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 9. J.-J. Rousseau: Les Confessions – Livre

Premier (Anm. 2), S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 19

eröffnen, sich dem gesellschaftlichen Zugriff zu entziehen.30 Die Rhetorik

der ›Unvergleichbarkeit‹ dient dem Nachweis einer ›eigenen‹ und besonde-

ren ›Natur‹, die von den Verstellungs- und Vergleichsprozeduren noch nicht

tangiert ist: »The autobiographical turn to the incomparable and the unique

can thus be seen as showing nature in the midst of society.«31

Rousseau imitiert und usurpiert den religiösenGestus der Augustinischen

Confessiones, indem er die Bekenntnisform aufnimmt und die entsprechend

adressierte Instanz Gottes konsequent austauscht gegen die Öffentlichkeit,

dieMenschheit und die Leser*innenschaft,32 an die er nunmehr auch das Bei-

spiel seiner eigenen Unvergleichbarkeit adressiert. Die von Rousseau bereits

zu Beginn präsentierten Enthüllungen seines sich in der Kindheit gebildeten

›Charakters‹ präsentieren rätselhafte und widersprüchliche ›Naturereignis-

se‹, die nur vorgestellt statt retrospektiv analysiert werden. Am Beispiel eines

Diebstahls und der dabei gern in Kauf genommenen Bestrafung kommentiert

Rousseau eine »Wunderlichkeit« (»cette bizarrerie«), die sich der »Besonder-

heiten« seines »Charakters« (»singularités demon caractére«)33 verdankt.Und

wenig später spricht Rousseau aus Anlass der von ihm aufgezeichneten Um-

schwünge seiner Leidenschaften, bei denen die Objekte der Begierde offenbar

beliebig ausgetauscht werden konnten, von den einzig ihm allein zukommen-

den »charakteristischen Eigentümlichkeiten.«34

Die Besonderheit eines unverwechselbaren Selbst und eines einzigartigen

Lebens begründet sich durch »Einzigartigkeiten« und »Unterschiede«, durch

»singularités« und »différences«, die dem*der Leser*in wiederum zum Anlass

dienen sollen, das eigene, ebenso besondere Leben zu erkennen und zu stu-

dieren.Dasmoderne Ich begreift sich als unverwechselbar, aber esmuss diese

Unvergleichbarkeit immer auch gegen die Moderne, gegen das ständige Sich-

Selbst-Vergleichen behaupten und bewahren, etwa durch das autobiographi-

sche Schreiben selbst. Rousseaus Gestus ist demnachweniger eine Tatsachen-

30 Vgl. Christopher Kelly: Rousseau’s exemplary life. The Confessions as Political Philo-

sophy, Ithaca 1987.

31 E. Friedlander: Rousseau’s Autobiographies (Anm. 14), S. 61.

32 Vgl. Hans Robert Jauss: Gottesprädikate als Identitätsvorgaben in der Augustinischen

Tradition der Autobiographie, in: Odo Marquard/Karlheinz Stierle (Hg.), Identität,

München 1979, S. 708-717.

33 J.-J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 39. J.-J. Rousseau: Les Confessions – Livre

Premier (Anm. 2), S. 36.

34 J.-J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 43. (»C’est encore ici une demes différen-

ces caracteristiques«). J.-J. Rousseau: Les Confessions – Livre Premier (Anm. 2), S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

feststellung desmodernen Selbst als vielmehr Auftrag und Programm. Johann

Gottfried Herder hat diese Idee einer nicht vergleichbaren, stets unterschied-

lich modellierten (auto-)biographischen Individualität in seiner Schrift Vom

Erkennen und Empfinden der Menschlichen Seele (1778)35 fast ebenso emphatisch

formuliert:

»Lebensbeschreibungen, am meisten von sich selbst, wenn sie treu und

scharfsinnig sind, welche tiefe Besonderheiten würden sie liefern! Sind

keine zwei Dinge auf der Welt gleich, hat kein Zergliederer noch je zwo

gleiche Adern, Drüsen, Muskeln und Kanäle gefunden; man verfolge diese

Verschiedenheit durch ein ganzes Menschengebäude bis zu jedem klei-

nen Rade, jedem Reiz und Dufte des geistigen Lebensstromes – welche

Unendlichkeit, welcher Abgrund!«36

Auch Herder bezieht sich auf das Modell der vergleichenden Anatomie (»zwo

gleiche Adern, Drüsen, Muskeln und Kanäle«), um die Vergleichbarkeit von

»Lebensbeschreibungen« gerade davon abzugrenzen (»[s]ind keine zwei Din-

ge auf der Welt gleich«). Die Motivation und der Erkenntnisgewinn dieses

(Lektüre-)Vorhabens allerdings, im Bestreben, jeweils den »Besonderheiten«

und der »Verschiedenheit« unterschiedlicher, autobiographisch verfasster

Lebensläufe auf die Spur zu kommen, setzen die Möglichkeit des Verglei-

chens voraus. Inkommensurable Innenansichten sind Vergleichsangebote für

Leser*innen ebenso wie für die zur selben Zeit entstehenden Wissenschaften

vom Menschen. Nicht von ungefähr hat Wilhelm Dilthey am Ende des 19.

Jahrhunderts die Entstehung der Hermeneutik und das Erkenntnisproblem

der Geisteswissenschaften aus der Tatsache hergeleitet, dass es hierbei

um die »Erkenntnis der Einzelpersonen, ja der großen Formen singulären

menschlichen Daseins«37 gehe. Die spezifischen »Schwierigkeiten«, die sich

aus den Anforderungen ergeben, die jeweils »unvergleichbare« innere »Er-

fahrung« überhaupt der Erkenntnis zugänglich zu machen, wiederholen

die in Autobiographien manifesten Prozesse der Selbsterkenntnis: »Erst in

der Vergleichung meiner selbst mit anderen mache ich die Erfahrung des

35 Johann Gottfried Herder: Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele,

in: Johann Gottfried Herder. Werke Bd. 2, hg. v. Wolfgang Pross in 2 Bänden, Mün-

chen/Wien 1987.

36 Ebd., S. 675.

37 WilhelmDilthey: Die Entstehung derHermeneutik, in:WilhelmDilthey. Gesammelte

Schriften Bd. 5, Stuttgart 1957, S. 317.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 21

Individuellen in mir; nun wird mir erst das von anderen Abweichende in

meinem eignen Dasein bewußt«.38

Wie Rousseau macht Dilthey die »Erfahrung des Individuellen« zum

Ausgangspunkt für die Differenz des unvergleichbaren Selbst und für die

Notwendigkeit des Selbstvergleichs. Während der*die Autor*in von Au-

tobiographien seine ›Besonderheit‹ demnach mit Hilfe des Vergleichens

präsentiert, nimmt der*die Leser*in einer Autobiographie eine entsprechend

eigene ›vergleichende‹ Haltung ein. Obwohl also Rousseau dem Sich-Messen

und Sich-Vergleichen als Bestandteilen autobiographischer Praxis eine

Absage erteilt, nehmen seine Reflexionen ihren Ausgang doch von jenen

»Vergleichsstücken«, als die Autobiographien sich präsentieren sollten, und

mit der Wendung zur Einzigartigkeit rückt zugleich der*die sich damit

vergleichende Leser*in in den Blick. Damit bleibt auch die autobiographi-

sche Praxis auf das Vergleichen hin orientiert, und es stellen sich gerade

im Hinblick auf Rousseaus Rolle in der Geschichte der Autobiographie zwei

Fragen: Erstens, inwieweit ist das Sich-Selbst-Vergleichen ein in das auto-

biographische Schreiben gleichsam eingelagertes Verfahren? Zweitens, wenn

Unvergleichbarkeit ein rhetorischer Modus der modernen, von Rousseau

repräsentierten Autobiographik ist, dabei gleichwohl auf das Vergleichen

verweist, inwiefern lassen sich in und mit der Praxis des Vergleichens sowohl

die Gemeinsamkeiten als auch die Unterschiede des autobiographischen

Schreibens im historischen Verlauf bestimmen?

Vormoderne Ähnlichkeitsbeziehungen

Die seit Rousseaus Confessions notorische Unvergleichbarkeit des autobiogra-

phischen Subjekts gilt gemeinhin als Kennzeichen einer autobiographischen

Moderne, hat zugleich jedoch – bereits bei Rousseau selbst – den Blick auf

die Bedeutung des Sich-Selbst-Vergleichens im autobiographischen Selbstbe-

zug gelenkt. »Wenige Zeitgenossen haben ein so wunderbar verschlungenes

Schicksal erfahren und so viele Wandlungen durchgemacht, wie ich«39 – so

lautet einer der ersten Sätze in der Autobiographie des Kunsthistorikers An-

ton Springer aus dem Jahr 1892, ein eher zufällig herausgegriffenes Beispiel

38 Ebd., S. 318.

39 Anton Springer: Aus meinem Leben, Berlin 1892, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

dafür, wie der Vergleich die Rechtfertigung des autobiographischen Unter-

nehmens und die Besonderheit des darin beschriebenen eigenen Lebens pro-

filiert.

Zur Profilierung des eigenen Lebens dient das Sich-Selbst-Vergleichen

freilich schon lange vor der mit Rousseau beginnenden Geschichte der mo-

dernen Autobiographie. Wie die folgenden Beispiele allerdings zeigen, heißt

dies keineswegs, dass die entsprechenden Selbstvergleiche zu anderen Zei-

ten, in anderen Räumen und anderen sozialen Kontexten dieselbe Bedeutung

und Funktion für die Thematisierung des eigenen Selbst besessen haben.

»Die Irrfahrten des Odysseus vergleiche nur mit den meinigen« (»Ulixeos

errores erroribus meis confer«)40 – so hatte Francesco Petrarca in seinen Fa-

milienbriefen (Familiarum rerum libri) sein eigenes Leben mit dem des Odysseus

in Beziehung gesetzt. In seiner anschließenden kleinen autobiographischen

Erzählung reiht Petrarca die Ähnlichkeiten und Unterschiede zwischen sich

und Odysseus mithilfe von Vergleichsgesichtspunkten aneinander: in Bezug

auf das Alter, in dem er selbst das Vaterland verlassen musste, hinsichtlich

der Umstände der Verbannung sowie mit Blick auf vermeintlich ähnlich ge-

fahrvolle Fahrten über Flüsse und Meere. Petrarcas Vorgehen in diesem pro-

grammatischen Text seiner Familienbriefe ist hoch literarisch: Der Vergleich

mit einem antiken Helden lässt sich kaum – wie in der Moderne gemein-

hin üblich – mit einer sozialen oder psychologischen Haltung verrechnen;

die Forschung hat nachgewiesen, dass Petrarca seine Lebensereignisse ver-

ändern und stilisieren, sogar regelrecht entstellen musste, um sie dem be-

rühmten literarischen Muster überhaupt angleichen zu können.41 Ein solches

autobiographisches Verfahren zielt anders als bei Rousseau nicht darauf ab,

den Eindruck von Authentizität und Lebensnähe zu vermitteln, sondern ist

vielmehr artifiziell und rhetorisch. In der kunstvollen Ausschmückung der

eigenen vita mit den berühmten, der Antike entlehnten Beispielen, in einer

als Topik bekannten Darstellungs- und Verweisungskunst inszeniert sich Pe-

trarca als Gelehrter seiner Zeit.42

40 Francesco Petrarca: Le Familiari. Libro Primo, Rom 1991, eingel. u. übers. v. Ugo Dotti,

S. 8.

41 Vgl. Karl A. E. Enenkel: Die Erfindung desMenschen. Die Autobiographik des frühneu-

zeitlichen Humanismus von Petrarca bis Lipsius, Berlin/New York 2008, S. 40-87.

42 Vgl. Ernst Robert Curtius: Europäische Literatur und Lateinisches Mittelalter,

Bern/München 1963. Lothar Bornscheuer: Topik. Zur Struktur der gesellschaftlichen

Einbildungskraft, Frankfurt a.M., 1976.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 23

Gerade die zahlreichen, literarisch stilisierten Selbstporträts von Petrarca

sind überaus reich an Vergleichen. In dem geheimen (Selbst-)Gespräch des

Secretum meum, einem um 1350 entstandenen Dialog zwischen Augustinus

und Franciscus, einem alter ego des Petrarca, verweist die Figur des Augus-

tinus zum Beispiel auf die eigene, in den Confessiones erzählte Geschichte, um

sie mit der des Gesprächspartners zu vergleichen: Er »wundere« sich nicht,

Franciscus in »diese Irrtümer verstrickt« zu sehen, »in denen ich mich einst

selbst gewunden habe, als ich darüber nachdachte, einen neuen Lebensweg

einzuschlagen« (»Nec tamen admiror te in his nunc ambagibus obvolutum in

quibus olim ego ipse iactatus, dum novam vite viam carpere meditarer«).43

Franciscus nimmt diesen Vergleich anschließend auf: Trotz des zugegebe-

nermaßen großen Abstands (»licet pro maximis intervallis«)44 zwischen sich

selbst und dem Kirchenvater Augustinus, »zwischen einem Schiffbrüchigen

und dem im sicheren Hafen Verweilenden, zwischen dem Glücklichen und

dem Unglücklichen« (»inter naufragum et portus tuta tenentem, interque fe-

licem et miserum«)45, glaubt er die Ähnlichkeit der eigenen »Pilgerfahrt« in

den Confessiones zu lesen: »Sooft ich daher die Bücher deiner Bekenntnisse le-

se, vermeine ich zwischen zwei gegensätzlichen Gefühlen, nämlich Hoffnung

und Furcht, und nicht ohne frohe Tränen bisweilen nicht eine fremde, son-

dern die Geschichte meiner eigenen Pilgerfahrt zu lesen.«46 Der scheinbare

Unterschied zwischen dem eigenen Leben und dem des Heiligen wird hier

durch das Vergleichen also nicht bestärkt, sondern lediglich aufgerufen, um

die dahinterliegende, ›wesentliche‹ Ähnlichkeit zu enthüllen.

Mit den jugendlichen Irrfahrten in den Familienbriefen und dem Dialog im

Secretum stellt Petrarca die eigene Existenz in den umfassenden Vergleichsho-

rizont zweier Figuren, des Odysseus und des Augustinus, sowie zweier Texte,

der Odyssee und der Bekenntnisse. Häufig unternimmt das solcherart insze-

nierte autobiographische Ich bei Petrarca auch an anderer Stelle den Ver-

gleich mit den Confessiones des Augustinus. Die conversio, jenes die Augusti-

nischen Bekenntnisse durchgehend strukturierende Ereignis der Bekehrung,

43 Francesco Petrarca: SecretumMeum.Mein Geheimnis, hrsg. v. Gerhard Regn u. Bern-

hard Huss, Mainz 2004, S. 48f.

44 Ebd., S. 50f.

45 Ebd.

46 Ebd., S. 50ff. (»Ex quo fit ut, quotiens Confessionum tuarum libros lego, inter duos con-

trarios affectus, spem videlicet et metum, letis non sine lacrimis interdum legere me

arbitrer non alienam sed propriam mee peregrinationis historiam«).

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

die durch Lektüre und fortgesetzte Selbstdeutung begonnene, jedoch nie ab-

zuschließende Hinwendung zu Gott,47 bildet das Muster der von Petrarca für

sich selbst beanspruchten (und entsprechend stilisierten) Lebensläufe. Damit

schreibt sich Petrarca selbst in ein bereits bestehendes und bekanntes Ord-

nungsgefüge ein – tut dies aber nicht zuletzt mit Hilfe des Selbstvergleichens

auf eine eigene Art undWeise.Ob dieser kreative Umgangmit der eigenen Le-

bensgeschichte im Rahmen klassischer Vorbilder ein ›protomodernes‹ Selbst-

verständnis anzeigt, ist in der Forschung durchaus umstritten;48 die Frage

verweist auf die Notwendigkeit, die gerade im Vergleichen zum Ausdruck

kommende Historizität von Selbstthematisierungen in den Blick zu nehmen.

Ebenso wie Augustinus selbst die Stationen und Ereignisse seines Le-

bens mit der Heiligen Schrift – etwa dem exemplum des verlorenen Sohns49 –

oder mit der Aeneis des Vergil50 vergleichend in Beziehung gesetzt hatte, bil-

det das Sich-Selbst-Vergleichen auch in der Vormoderne eine durchgängige

47 Vgl. Christian Moser: Buchgestützte Subjektivität. Literarische Formen der Selbstsor-

ge und der Selbsthermeneutik von Platon bis Montaigne, Tübingen 2006, S. 421-596.

48 Vgl. hierzu etwa Karlheinz Stierle: Francesco Petrarca. Ein Intellektueller im Europa

des 14. Jahrhunderts, München/Wien 2003, bes. S. 392-429. C. Moser: Buchgestützte

Subjektivität (Anm. 47), S. 647-666. Karl A. E. Enenkel: Francesco Petrarca: Secretum

[My Secret; Secret Book]/De secreto conflictu curarum mearum (Mid-14th Century) [On the

Secret Struggles of My Mind], in: Martina Wagner-Egelhaaf (Hg.), Handbook of Auto-

biography/Autofiction, Volume 3: Exemplary Texts, Berlin/Boston 2019, S. 1386-1396.

49 Augustinus zitiert im vierten Kapitel des dritten Buches seiner Bekenntnisse das Bei-

spiel des verlorenen Sohnes in wörtlicher Anspielung an das Neue Testament, als er

seine auf die »conversio« vorausweisende Lektüre von Ciceros Schrift »Hortensius« be-

schreibt: »Sie gab meinem Gemütsleben eine andere Richtung, meinen Gebeten die

Richtung aufDich selbst, oHerr, undmachte, daßmeinWünschen und Sehnen nun auf

anderes ging. Es schwandmirmit einemSchlag alle Hoffnung aufNichtiges,mit unge-

meiner Bewegung des Herzens verlangte ich nach demUnvergänglichen derWeisheit,

und ich begann aufzustehen, um zuDir zurückzukehren.« (Ille vero libermutavit affec-

tummeum et ad te ipsum, domine, mutavit precesmeas et vota ac desideriamea fecit

alia. Viluitmihi re pente omnis vana spes et inmortalitatem sapientiae concupiscebam

aestu cordis incredibili et surgere coeperam, ut ad te redirem). Augustinus: Confes-

siones – Bekenntnisse (Anm. 20), S. 106f. Zur wiederholten Bedeutung der Referenz

auf das biblische Gleichnis für die »conversio« vgl. Christian Moser: Aurelius Augus-

tinus: Confessiones (397-402), in: Martina Wagner-Egelhaaf (Hg.), Handbook of Au-

tobiography/Autofiction, Volume 3: Exemplary Texts, Berlin/Boston 2019, S. 1343-1358,

hier S. 1352.

50 Augustinus beschreibt im fünften Buch der Bekenntnisse den Schmerz seiner Mutter

bei seinem Abschied nach Rom in Analogie zum Schmerz der Dido in Vergils Aeneis:

Augustinus: Confessiones – Bekenntnisse (Anm. 20), S. 217ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 25

Figur der Selbstexplikation in autobiographischen Texten. Freilich in gänz-

lich unterschiedlicher Weise: Während das Vergleichen bei Augustinus eben-

so wie in autobiographischen Texten desMittelalters den Vollzug eines exemp-

lum oder den Akt der imitatio anzeigt, einem autobiographischen Ich dadurch

die ihm und anderen vorgegebene Ordnung verbürgt und bestätigt, zielt die

von Rousseau eröffnete Debatte um Vergleichbarkeit und Unvergleichbarkeit

zuallererst auf die unbedingt herzustellende, ›exklusive‹ Differenz des Ein-

zelnen. Das eigene Leben vergleichend in Beziehung zu verehrten Vorbildern

zu setzen, war dennoch auch in vormodernen autobiographischen Schriften

nicht immer bloße Reproduktion eines bereits bekannten Musters, sondern

bot unterschiedliche Möglichkeiten, das eigene Leben im Spiegel der aufge-

rufenen Ähnlichkeiten besonders zu profilieren.

EineMöglichkeit, die eigenen Tugenden auszustellen, bestand etwa darin,

im Selbstvergleich vordergründig die eigene Unähnlichkeit zu den verehrten

Personen auszustellen, nur um sie dann indirekt durch eben jene Demutsges-

te erst recht zu demonstrieren.51 So nutzt Thietmar von Merseburg (976-1018)

eine der autobiographischen Textstellen in seiner die Jahre 908 bis 1018 um-

fassenden Chronik, um seine eigene Schlechtigkeit und Unvollkommenheit

hervorzuheben52 – aus Angst um das eigene Seelenheil.53

Direkt im Anschluss an einen Bericht über einen besonders frommen

Mitbruder erwähnt er, wie viele herausragende Männer er selbst in der Stadt

Magdeburg gesehen, ihnen jedoch nicht nachgeeifert habe.54 Er sei zwar

51 Vgl. Gerd Althoff: Humiliatio – Exaltatio. Theorie und Praxis eines herrscherlichen

Handlungsmusters, in: Jan-DirkMüller (Hg.), Text und Kontext. Fallstudien und theo-

retische Begründungen einer kulturwissenschaftlich angeleiteten Mediävistik (Schrif-

ten des Historischen Kollegs. Kolloquien 64), München 2007, S. 39-51.

52 Eine Diskussion der beiden hier vorgestellten Textstellen im theoretischen Licht der

Inklusionsindividualität findet sich auch bei Franz-Josef Arlinghaus: Conceptualising

Pre-Modern and Modern Individuality. Some Theoretical Considerations, in: Franz-

Josef Arlinghaus (Hg.), Forms of Individuality and Literacy in the Medieval and Early

Modern Periods (Utrechts Studies in Medieval Literacy 31), Turnhout 2015, S. 1-45, hier

S. 3ff.

53 Vgl. Hans-Werner Goetz: Die Chronik Thietmars von Merseburg als Ego-Dokument.

Ein Bischofmit gespaltenem Selbstverständnis, in: Richard Corradini et al. (Hg.), Ego

Trouble. Authors and Their Identities in the Early Middle Ages (Österreichische Aka-

demie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse. Denkschriften 385. For-

schungen zur Geschichte des Mittelalters 15), Wien 2010, S. 259-270, hier S. 269.

54 »Quamegreios proceres in hac urbe vidi, quorum laudabilemvitampro debito nec sum

imitatus nequememoriam eorum post solutionem carnis assequutus!« »Was für treff-

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

bedeutenden Menschen brüderlich (»in fraternitate«) verbunden, aber ihrem

Wesen doch unähnlich (»dissimilis«).55 Seine Schlechtigkeit führt er nun

zunächst anhand von fehlenden Handlungen, äußerlichen Aspekten und

schließlich inneren Eigenschaften aus.56 Diese Selbstbeschreibung mündet

schließlich in einem Komparativ: »Ich bin schlimmer als man sagen oder

glauben mag.«57 In diesem Aufbau hat der Komparativ ›peior‹ (»schlimmer«

oder »schlechter«) fast die Bedeutung eines Superlativs, denn Thietmar stellt

seine Schlechtheit als schlicht nicht mehr vorstellbar hin. So verweist er

durchaus auf Vorbilder – wie den frommen Mönch, die herausragenden

Männer oder die eigentlich zu erfüllenden Normen –, aber auch auf das

Ausbleiben seiner Annäherung oder Imitation seiner Vorbilder. Das an dieser

Stelle vorgeführte Abgleichenmit Normen und Vorbildern steht also in einem

vergleichenden Zusammenhang.

Dass Thietmar selbst um die topische Herkunft seiner Schlechtheitsbe-

teuerungen und ihre daraus folgende Umkehrbarkeit wusste, wird an einer

anderen Stelle der Chronik deutlich. Nachdem er erneut ausgeführt hat, dass

er ein Sünder (»peccator«) sei, der als Bischof keineswegs durch gutes Beispiel

(»exemplis«) gelehrt habe, weist er noch einmal auf seine innere Verdorben-

heit hin.58 Die Selbstvorwürfe schließt er mit der Feststellung, dass man nun

meinen könne, er habe sich hier selbst gelobt (»Dicat aliquis: male laudasti

te!«).59 Eine solche Vermutung weist Thietmar jedoch direkt zurück, indem

liche Männer habe ich in dieser Stadt gesehen! Aber ihrem löblichen Lebenswandel

habe ich nicht pflichtschuldigst nachgeeifert und ihrem Rufe nach ihres Leibes Ende

nicht nachgestrebt.« Thietmar von Merseburg: Chronik, Neu übertragen und erläu-

tert von Werner Trillmich (Freiherr vom Stein Gedächtnisausgabe, Bd. IX), Darmstadt

1962, S. 190f.

55 Ebd.

56 Ebd., S. 190ff.

57 Ebd., S. 193. »[…] peior sum, quam possit dici vel ullatenus estimari.« Ebd., S. 192.

58 Thietmar von Merseburg: Chronik (Anm. 54), S. 22ff. Hans-Werner Goetz weist dar-

auf hin, dass Thietmar die toposartige Wendung, ein ›unwürdiger Bischof‹ zu sein,

recht häufig bedient. H.-W. Goetz: Die Chronik Thietmars von Merseburg als Ego-

Dokument (Anm. 53), S. 263.

59 Thietmar von Merseburg: Chronik (Anm. 54), S. 24. Die Stelle ist auch als Warnung

vor Selbstlob zu verstehen. Siehe zu dieser Methode des vormodernen Ich-Erzählens:

Sonja Glauch/Katharina Philipowski: Vorarbeiten zur Literaturgeschichte und Sys-

tematik vormodernen Ich-Erzählens, in: Sonja Glauch/Katharina Philipowski (Hg.),

Von sich selbst erzählen.HistorischeDimensionendes Ich-Erzählens,Heidelberg 2017,

S. 1-61, hier S. 7f.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 27

er beteuert, es ernst zu meinen und keinen Schlechteren zu kennen (»Cui re-

spondeo verum hoc esse, quod deteriorem me nescio.«).60

BeiThietmar vonMerseburg wird also deutlich, wie diskret Vorbilder ein-

geführt werden können, ohne sie allzu direkt zu benennen. Dabei bleiben

Vorbilder und Normen aber dennoch grundlegend für seine Demutsgesten.

Eine weitere Variable, die bei Thietmar zu beobachten ist, ist das Imitieren –

oder in seinem Fall das Nicht-Imitieren. Die imitatio als omnipräsentes kul-

turelles Phänomen des Mittelalters61 wird auch von Thietmar aufgegriffen,

wenngleich er es ex negativo zur Präsentation seiner eigenen Unvollkommen-

heit nutzt – weil er es selbst also nicht imitiert hat und weil sein Verhalten

auch nicht zur imitatio einlädt.

Gerade in der Negation des Imitierens bei Thietmar wird deutlich, wel-

chen Stellenwert die imitatio in den Selbstthematisierungen der Vormoderne

einnimmt: Das sich in einer unverbrüchlichen Ordnung selbst beschreibende

vormoderne Ich entfaltet Relationalität als Bezug auf die immer schon vor-

gegebenen, den Büchern und Schriften entnommenen überzeitlichen Muster

eines vorbildhaften und traditionsgemäß normierten Verhaltens. Das rheto-

rische, in der Bibelexegese wiederum theologisch überformte Verfahren der

typologischen Bezugnahme, der Nachahmung und imitatio vorgängiger exem-

plamarkiert eine grundlegende Denkfigur der mittelalterlichen Literatur.

Einer der meistzitierten Texte des Spätmittelalters und der frühen Neu-

zeit, De Imitatione Christi von Thomas von Kempen, ermahnt seine Leser*in-

nen, das ganze eigene Leben nach dem Vorbild von Jesus Christus einzurich-

ten und buchstäblich die »Form« von dessen Leben (»conformare«) zu über-

nehmen (»oportet ut totam vitam suam illi studeat conformare«).62 Als zen-

trale Vermittlungsinstanz dieser immer wieder als Weg (»ambulare«) und als

Nachfolge (»sequire«), als »Wetteifer der Tugend« (»aemulatio virtutis«) ti-

tulierten Imitationspraxis fungiert das Leben der Heiligen. Die exempla der

60 Thietmar von Merseburg: Chronik (Anm. 54), S. 24.

61 Vgl. Jörg Sonntag: The Horror of Flawlessness. Perfection as Challenge of Life in the

Middle Ages, in: Gert Melville/Carlos Ruta (Hg.), Experiencing the Beyond. Inter-

cultural Approaches (Challenges of Life 4), Berlin 2018, S. 107-120, hier S. 107. Gerald

Schwedler/Jörg Sonntag: Imitieren. Mechanismen eines kulturellen Prinzips im eu-

ropäischenMittelalter. Eine Einführung, in: Andreas Büttner et al. (Hg.), Nachahmen

im Mittelalter. Dimensionen – Mechanismen – Funktionen (Beihefte zum Archiv für

Kulturgeschichte 82), Köln/Weimar/Wien 2018, S. 9-25.

62 Thomas von Kempen: De Imitatione Christi/Nachfolge Christi. Nachfolge Christi, hg.,

eingel. u. übers. v. Friedrich Eichler, München 1966, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

»heiligen Väter« sind ebenfalls unerreichbare, aber doch naheliegende Vor-

bilder, da sie selbst bereits Christus nachgestrebt haben.

Als Vermittlungsfiguren besitzen die Heiligen deshalb eine lebensprak-

tische Funktion, die auch in De Imitatione Christi mit dem Sich-Selbst-

Vergleichen verbunden wird. Der Autor fordert das Ähnlich- und Gleich-

werden der Gläubigen mit den Heiligen, benennt gleichzeitig jedoch die

Unerreichbarkeit dieses Strebens. Man solle sich besinnen auf das »leben-

dige Vorbild der heiligen Väter« (»sanctorum [patrum] vivida exempla«), in

denen die »Vollkommenheit« (»perfectio«) erstrahlt und gegenüber dem der

Mensch sieht, »wie wenig und fast nichts das ist, was wir leisten« (»et paene

nihil quod nos agimus«).63 Auch diese imitatio ist paradox: »Was ist denn

unser Leben, wenn wir es mit dem ihrigen vergleichen?« (»Heu quid est vita

nostra, si illis fuerit comparata«).64 Nachfolge und Nachahmung sind hier

der überzeitlichen Identität unterschiedlicher (Heils-)Figuren verpflichtet,

die allesamt Christus ähnlich geworden sind.

Im mittelalterlichen Klosterwesen wurden durch mehrfache und sich

überlagernde Imitationen von Heiligen entsprechende Rituale und Praktiken

entwickelt, um sich Christus anzugleichen und so zu werden wie er. Der

in De Imitatione Christi benannte Prozess des Vergleichens als ein Wechsel

von Ähnlichkeiten und Unterschieden kommt genau dadurch zustande, dass

die imitatio Christi ein nie erreichbares Ziel darstellt und in den zahlreichen

Heiligenlegenden dennoch als erreichbar vorgegeben wird.

Wiederum produziert das Selbstvergleichen also eine Spannung zwischen

Ähnlichkeit und Differenz, die der eigenen Lebensbeschreibung als Rahmen

dient. Die hier beschriebene Paradoxie des Sich-Selbst-Vergleichens – man

soll dem Vorbild gleich werden und ist doch denkbar weit davon entfernt –

ist allerdings gänzlich anders gelagert als die moderne Spannung zwischen

der unentwegten sozialen Verpflichtung, sich mit anderen zu vergleichen,

und dem Anspruch, sich gleichzeitig stets als einzigartig zu begreifen. Die

Confessiones des Augustinus und die sich in Heiligenlegenden, der Mystik und

der Erbauungsliteratur spiegelnde imitatio-Lehre des christlichen Mittelalters

vollführen die Praxis des Sich-Selbst-Vergleichens als ein immer schon be-

reitliegendes Schema: als einen biblisch-theologischen Verweisungszusam-

menhang, als pädagogisch-moralische Ermahnung zu tugendhafter gläubi-

ger Praxis, als literarische Muster zur Verankerung der eigenen vita in einer

63 Ebd., S. 76.

64 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 29

gelehrten Textkultur. Rousseau hingegen lädt seine Leser*innen ein, ihn ge-

rade dahingehend zu ›imitieren‹, jeweils ganz ›anders‹ zu werden, Relationa-

lität als die je eigene Aufgabe und Verpflichtung zu begreifen – und die au-

tobiographische Erzählung als Prozess sowohl des Andersseins als auch des

In-Beziehung-Setzens zu gestalten.

Von der Notwendigkeit, Individualität zu historisieren.
Theoretische Überlegungen

Auf den ersten Blick scheint die Praxis des Sich-Selbst-Vergleichens also nicht

erst für und mit Rousseau, sondern auch epochenübergreifend eine wichtige

Bedeutung für die autobiographische Selbstthematisierung zu haben, je nach

Zeit und Kontext allerdings unterschiedliche Funktionen zu besitzen.Welche

gesellschaftlichen Bedingungen könnten diesen Unterschieden zugrunde lie-

gen?

In einer älteren, auf Jakob Burckhardt zurückgehenden Tradition gilt die

»Entwicklung der auf sich selbst gestellten Persönlichkeit«65, die Herausbil-

dung einer eigentümlichen und unterschiedlichen, besonderen und einzigar-

tigen Individualität als das entscheidende Signum einer mit der Renaissance

und der Frühen Neuzeit hervorgebrachten ›Autonomie‹ des modernen Men-

schen. Rousseaus Privilegierung von ›Andersheit‹ auf Kosten der Konkurrenz

und des Vergleichs (›besser‹) würde in dieser Hinsicht die Idee eines solchen

›Individuums‹ propagieren, das sich innerhalb der Gesellschaft immer schon

als ›gesondert‹ und grundsätzlich ›verschieden‹ versteht. Daraus sind ebenso

emphatische Diagnosen über die ›Geburt‹ des Individuums abgeleitet wor-

den,66 die auch eine frühe Autobiographie-Forschung dazu inspiriert haben,

das Schreiben des eigenen Ich und die großen literarischen ›Bekenntnisse‹

und Autobiographien als Gründungsdokumente einer jeweils einzigartigen

›Selbstgesetzgebung‹ in Anspruch zu nehmen.67

Die neuere Forschung hat hingegen Bedenken an einer derartigen Ein-

schränkung des Individualitätsbegriffes angemeldet. In ihren Arbeiten zu

frühneuzeitlichen Autobiographien wandte sich Eva Kormann entschieden

65 Jacob Burckhardt: Die Kultur der Renaissance in Italien. Berlin 1928, S. 132.

66 Vgl. Richard van Dülmen: Die Entdeckung des Individuums. 1500-1800, Frankfurt a.M.

1997.

67 Vgl. Georg Misch: Geschichte der Autobiographie in 4 Bänden, Bern 1949-1969.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

dagegen, aus der in modernen Autobiographien ausgestellten ›Autonomie‹

des Individuums eine vormoderne ›Heteronomie‹ abzuleiten und der Mo-

derne das gänzliche Fehlen von »Individualität« und Selbstbestimmtheit in

Mittelalter und früher Neuzeit entgegenzuhalten. Stattdessen markiert die

selbstverständliche Bezugnahme des mittelalterlichen und frühneuzeitlichen

Ich auf die ›Anderen‹ und die ›Nächsten‹, auf Familie, Gruppen, Kreise und

Gesellschaften eine grundlegende »Beziehungsorientierung«. Dies ist jedoch

nur eine Ausprägung dessen, was Eva Kormann als ein ›Hineinschreiben in

Gott und Welt‹ bezeichnet hat.68 Es geht also weniger um eine*n Einzelne*n,

die*der sich nicht aus Gruppenkontexten zu lösen vermag, als vielmehr

um ein grundlegend anderes Verhältnis des Ich zur Welt. Gegenüber der

»ego-zentrierten Autobiographik Goethes und Rousseaus« – so Eva Kor-

mann – entwerfen die frühneuzeitlichen Autobiographien die beschriebene

Ich-Person als »kontextorientiert«69, die entsprechenden Texte entwickeln

»heterologe, auf andere und anderes bezogene Selbstkonzeptionen«70. Dieser

Befund lässt sich verallgemeinern und lenkt den Blick zugleich auf spezifisch

relationale Konzepte des Selbst: »Dieses Eingebundensein in horizonta-

le und vertikale Beziehungen ist der zentrale Modus frühneuzeitlichen

autobiographischen Schreibens.«71

Diese Schlussfolgerungen legen nahe, anstelle eines quantitativen Indi-

vidualitätsbegriffes, der sich nur an Graden vermeintlich erreichter ›Auto-

nomie‹ misst, einen qualitativen Begriff zu verwenden, der vielmehr nach

der Art undWeise der kontinuierlich neu generiertenWechselbeziehung zwi-

schen Individuum und Gesellschaft fragt. Individualität ist in diesem Sinne

also etwas, das nicht zu einem bestimmten Zeitpunkt ›geboren‹ oder ›ent-

deckt‹ wird, sondern je nach Gesellschaft in unterschiedlicher Weise kon-

68 Eva Kormann: Ich und Welt in der Autobiographik des 17. Jahrhunderts. Heterologe

Selbstkonzepte bei Maria Elisabeth Stampfer und Elias Holl, in: Querelles, Jahrbuch

für Frauen- und Geschlechterforschung 10 (2005), S. 97-107, hier S. 100. Vgl. auch Eva

Kormann:Heterologe Subjektivität. Zur historischen Varianz vonAutobiographie und

Subjektivität, in:Mererid PuwDavies/Beth Linklater/Gisela Shaw (Hg.), Autobiogra-

phy by Women in German, Oxford/Bern/Brüssel 2000, S. 87-104. Eva Kormann: Ich,

Welt und Gott. Autobiographik im 17. Jahrhundert, Köln 2004.

69 E. Kormann: Ich und Welt in der Autobiographik des 17. Jahrhunderts (Anm. 68),

S. 106.

70 Ebd., S. 107.

71 Gabriele Jancke/Claudia Ulbrich: Vom Individuum zur Person. Neue Konzepte im

Spannungsfeld von Autobiographietheorie und Selbstzeugnisforschung, in: Querelles.

Jahrbuch für Frauen- und Geschlechterforschung, Bd. 10 (2005), S. 7-27, hier S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 31

turiert wird und damit auf die Struktur der Gesellschaft selbst zurückver-

weist.72

Das inkommensurable Selbst und die moderne ›vergleichende‹ Lust an

der Autobiographie könnten so gesehen eine Paradoxie beschreiben, die eng

verbunden ist mit der Hervorbringung und Struktur moderner Gesellschaf-

ten. Die von Rousseau variierte Funktionsbestimmung des autobiographi-

schen Schreibens sowie Diltheys Bemühen um eine Methodologie der Geis-

teswissenschaften sind selbst jenem »Vergleichsinteresse« geschuldet, dasNi-

klas Luhmann als das zentrale Moment moderner Gesellschaften seit dem 18.

Jahrhundert beschreibt.73 Mit dem ›historischen Begriff der Kultur‹ – so Luh-

mann – hat sich demnach sogar ein eigener Bereich gebildet, der sich die-

sem ›Interesse‹ verdanke und regelrecht darauf spezialisiert sei. Buchdruck,

Religionsvergleiche, Unterschiede und Ähnlichkeiten in der Begegnung Eu-

ropas mit dem ›Anderen‹ und dem ›Fremden‹, die gleichzeitig entstehenden

Beobachtungen zweiter Ordnung – all dies mobilisiere die Perspektive der

Kultur geradewegs als »das, was unvergleichbare Lebensweisen vergleichbar

macht.«74 Bereits Friedrich Nietzsche hat sein eigenes 19. Jahrhundert als

»Zeitalter der Vergleichung« charakterisiert, in dem auf einmal »die verschie-

denen Weltbetrachtungen, Sitten, Culturen verglichen und neben einander

durchlebt werden können«.75

Das Unvergleichbare vergleichbar machen: Auf einer grundlegenden, bis-

lang kaum untersuchten Ebene markiert die Praxis des Vergleichens einen

ähnlich paradoxalenModus im Verhältnis desMenschen zu sich selbst. Niklas

Luhmann hat die moderne Doppelbewegung des Sich-Vergleichens –Denken

der Differenz, permanenter Vergleich – deutlich benannt:

»Denn in demMaße, als das Individuum inReflexionsstellung gedrängtwird

und sich damit als kontingent erfährt, liegt nichts näher als der Vergleich

mit anderen. Andersseinkönnen heißt dann eben: so sein können wie ein

anderer.«76

72 Vgl. Niklas Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zurWissenssozio-

logie der modernen Gesellschaft Bd. 3, Frankfurt a.M. 1993, S. 149-258.

73 Niklas Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zurWissenssoziologie

der modernen Gesellschaft Bd. 4, Frankfurt a.M. 1999, S. 31-54, hier S. 36+39.

74 Dirk Baecker: Wozu Kultur? Berlin 2000, S. 47.

75 Friedrich Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches Bd. I, in: SämtlicheWerke, Kri-

tische Studienausgabe in 15 Einzelbänden Bd. 2, Hg. v. Giorgio Colli/Mazzino Monti-

nari, München 1999, S. 44.

76 N. Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 72), S. 221.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

Das Individuum als Person lernt zunehmend »seine Besonderheiten« wahr-

zunehmen und anderen mitzuteilen: »Die Einzigartigkeit und Unvergleich-

barkeit seiner Existenz ist Prämisse des sozialen Umgangs mit ihm.«77 In

dieser Weise einzigartig zu sein, bildet zugleich die Voraussetzung für die

dem Individuum zugerechnete Biographie sowie für die allerorten »eingeüb-

te Selbstbeschreibung«78 des sich als modern und zeitgemäß verstehenden

Selbst. Autobiographisches Schreiben lässt sich auf diese Weise als eine kul-

turelle Form beschreiben, deren Geschichte das Sich-Selbst-Vergleichen als

eine zutiefst historische und gesellschaftlich-soziale Praxis vorführt.

Die Geschichte und die epochalen Transformationen des Vergleichens

sind nicht nur bei Nietzsche Gegenstand gesellschaftstheoretischer und

zeitdiagnostischer Überlegungen geworden. Für Michel Foucault wurde

das vormoderne Zeitalter der Ähnlichkeiten regelrecht abgelöst von einer

›klassischen‹, mit René Descartes verbundenen Episteme der Repräsentati-

on, die anstelle der Analogie den Vergleich setzte: ein Ordnungssystem, das

Gleichheiten und Unterschiede identifiziert und in ein kalkuliertes Verhältnis

bringt.79 Mit der Transformation des 18. und 19. Jahrhunderts veränderten

sich die epistemischen Grundlagen allerdings erneut: Die Entstehung der

›Geschichte‹ und der ›Wissenschaften vom Menschen‹ ersetzt die ›klassi-

sche‹ sichtbare Ordnung der Identitäten und Differenzen und lenkt die

Aufmerksamkeit auf jene von Rousseau und Herder betonte Singularität

des menschlichen Lebens. Foucault spricht davon, dass die vom 16. bis zum

frühen 18. Jahrhundert zumeist in Tableaus und Taxonomien repräsentierte

»Natur« als »homogener Raum der ordnungsfähigen Identitäten und Unter-

schiede« sich auflöste.Stattdessen wurden um 1800 die nicht sichtbare innere

»Funktion«, das »Dunkle« und die »Tiefe« des Lebens und des Organismus

zu neuen Gegenständen des Wissens.80

Das Vergleichen als Element der Selbst- und Menschenkenntnis verlor

seine immer schon in Tableaus und Schemata vorgefundene klassifizieren-

de Funktion, entdeckte Ähnlichkeiten und Unterschiede in Koexistenzen und

inneren Hierarchien, orientierte sich am verborgenen Ursprung und der dort

anzutreffenden rätselhaften Einheit des Menschengeschlechts, seiner Spra-

chen und seiner Individuen. Die Vergleichshinsicht ist nicht mehr die bereit-

77 Ebd., S. 252.

78 Ebd., S. 252.

79 Vgl. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-

schaften, Frankfurt a.M. 1974, S. 82ff.

80 Ebd., S. 327f.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 33

stehende sichtbare Ordnung universaler Zahlen, klarerMesseinheiten und ta-

xonomisch gegliederter Erscheinungen, sondern eine erst noch zu Tage tre-

tende, von den Erscheinungen getrennte, sich in der Folge der Zeit und in

der Geschichte enthüllende menschliche ›Natur‹. Das Selbst verwahrte sich

– wie bei Rousseau – gegen den klassifizierenden Vergleich und bot sich zu-

gleich als Vergleichsgröße für die ganze Menschheit an. Das autobiographi-

sche Schreiben aber übersetzte diesen Befund einer im 18. Jahrhundert zu be-

obachtenden Diskontinuität des Wissens in eine Praxis, die im Erinnern und

im Schreiben das unvergleichbare und sich doch stets vergleichende Selbst

hervorbringen sollte.

Folgt man im Gegensatz zur burckhardtschen Tradition den Theorien

von Niklas Luhmann und Michel Foucault, handelte es sich weniger um die

(Selbst-)Schöpfung eines autonomen Ich als vielmehr um die Veränderung

gesellschaftlicher, wissenshistorischer und erkenntnistheoretischer Struk-

turen, die das Individuum mitsamt seiner paradoxalen Form jeweils erst

hervorbrachten. Das Selbst steht seitdem keineswegs per se der Gesellschaft

gegenüber, sondern wird als ein soziales Wesen historisch stets neu posi-

tioniert. Statt das moderne ›Individuum‹ gegenüber dessen vermeintlicher

Abwesenheit in der Vormoderne zu profilieren, konstituiert sich Individua-

lität historisch jeweils grundlegend anders. In der Vormoderne verstand

sich die*der Einzelne als Teil eines auf Stände, Gruppen, Gemeinschaften

und Segmente bezogenen Sozialgefüges,81 ein Individuum gehörte nur

genau einem Subsystem der Gesellschaft an,82 wodurch auch die generel-

le Erwartungshaltung in Interaktionen, Kommunikationssituationen und

sozialen Konstellationen präfiguriert wurde. Der daraus folgende Selbstbe-

schreibungsmodus kann als fremdreferentiell bezeichnet und beschrieben

werden.83 Luhmann bestimmt Individualität in primär stratifikatorisch

differenzierten Gesellschaften daher als »Inklusionsindividualität«.84

Dasmoderne Individuumhingegen partizipiert an einer Vielzahl funktio-

nal ausdifferenzierter Systeme. In der funktional ausdifferenzierten Gesell-

81 Vgl. N. Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 72), S. 156f.

82 Vgl. ebd., S. 157.

83 Vgl. Franz-Josef Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der ›Individualität‹ im

12. Jahrhundert? Einige Fragen, in: Christoph Dartmann/Thomas Scharff/Christoph

Friedrich Weber (Hg.), Zwischen Pragmatik und Performanz. Dimensionen mittelal-

terlicher Schriftkultur (Utrecht Studies in Medieval Literacy 18), Turnhout 2011, S. 165-

197, hier S. 172f.

84 N. Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 72), S. 160.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

schaft ist die Inklusion einer ganzen Person über ein Subsystem nicht mehr

möglich.85 »Das Ich reagiert darauf mit einem selbstreferentiellen Beschrei-

bungsmodus, [dessen] Ausgangs- wie Zielpunkt […] das eigene Ich [ist.]«86

Individualität konstituiert sich als eine nicht mehr gänzlich in den Subsyste-

men inkludierte, als nun unbestimmte, auf sich selbst bezogene Subjektivität,

deren Selbstbeschreibung folglich auch nicht mehr abzuschließen ist.87 Luh-

mann bezeichnet Individualität in der funktional differenzierten Gesellschaft

daher als Exklusionsindividualität.88 Diese Diagnose ähnelt der Beschreibung

der »Kreuzung sozialer Kreise«89 bei Georg Simmel: Solche sozialen Krei-

se sind in der Vormoderne konzentrisch um das zentral positionierte Indi-

viduum angeordnet, während das Individuum in der Moderne als Teil und

Schnittpunkt vieler, sich überschneidender soziale Kreise bestimmt ist. Erst

dadurch wird es überhaupt möglich, Ich und Gesellschaft als Gegensätze zu

begreifen – eine folgenreiche Selbstbeschreibung derModerne, die übersieht,

dass Individualität in beiden hier exemplarisch voneinander abgesetzten For-

men zutiefst gesellschaftlich geprägt und formiert ist.

Luhmann beschreibt ein modernes Individuum, das sich als außerhalb

der Gesellschaft stehend gewissermaßen selbst entwerfen muss. Eine sol-

cherart exkludierte Individualität geht aus einer systemisch notwendig ge-

wordenen Leerstelle hervor, einer Lücke zwischen den nicht mehr stratifika-

torisch angeordneten, sondern funktional ausdifferenzierten Systemen. Das

nicht mehr in konzentrischen sozialen Kreisen inkludierte Subjekt besitzt in

der Schnittmenge und Summe seiner funktionalen Teilhaberschaften keinen

ihm zukommenden gesellschaftlichen Ort, es begreift sich folgerichtig – auch

mit der narrativen Beschreibung des eigenen Lebens – als nicht vollständig

zugehörig und neigt dazu, sich über seine Einmaligkeit, Unverwechselbarkeit

und Unvergleichbarkeit zu definieren.

»Dem Individuum wird jetzt zugemutet, sich durch Bezug auf seine Indivi-

dualität zu identifizieren, und das kann nur heißen: durch Bezug auf das,

85 Vgl. ebd., S. 158f.

86 F.-J. Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Individualität im 12. Jahrhun-

dert? (Anm. 83), S. 170.

87 Ebd.

88 Vgl. N. Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 72), S. 160.

89 Georg Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung,

Frankfurt a.M. 1992, S. 456-511.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 35

was es von allen anderen unterscheidet. Selbstbeobachtungen und Selbst-

beschreibungen können sich jetzt nicht mehr, oder allenfalls äußerlich, an

soziale Positionen, Zugehörigkeiten, Inklusionen halten. Dem Individuum

wird zugemutet, in SelbstbeobachtungundSelbstbeschreibungauf seine In-

dividualität zu rekurrieren. Das heißt aber nicht zuletzt: sich selbst in einer

Weise zu verstehen, die für ein Leben und Handeln in pluralen, nicht inte-

grierten Kontexten geeignet ist.«90

Während Luhmann das Individuum als außerhalb jener sozialen Kreise und

Systeme begreift, in denen es sich – vielfältig partizipierend, aber nicht voll-

ends integriert – bewegt, hat Georg Simmel das Individuum eher an den je-

weils spezifischen Schnittpunkten dieser Kreise lokalisiert.91 »Individualität«

entsteht in weit größerem Maße, »wenn die bestimmenden Kreise mehr ne-

beneinander liegende, als konzentrische sind«; die »Person« wird dann um-

so »bestimmter« gekennzeichnet, wenn sie sich in einem »Schnittpunkt«92

solcher Kreise befindet. Die Moderne eröffnet Simmel zufolge eine »uner-

meßliche Möglichkeit von individualisierenden Kombinationen«93, das Ein-

malige und Einzigartige der Individualität resultiert geradewegs aus dem je-

weils anders gelagerten Ort, den jedes Individuum aufgrund der unendlich

ermöglichten Schnittpunkte einnimmt. Einerseits kann das moderne Subjekt

an allen Kreisen, Gruppierungen, Gemeinschaften und Systemen teilhaben,

»andererseits wird das Specifische der Individualität durch die Kombination

der Kreise gewahrt, die in jedem Fall eine andere sein kann.«94 Das Individu-

um bildet sich durch seine Teilhabe an den nebeneinander liegenden sozia-

len Kreisen ebenso wie im Hinblick auf die ihm je spezifisch zukommende

Schnittmenge; die Unterschiede zu anderen können sich dabei auflösen oder

auch besonders profilieren. Eine »Persönlichkeit« gewinnt soziale Zugehö-

rigkeit und Unverwechselbarkeit in gleichem Maße; so wie sie »sich an den

socialen Kreis hingiebt und sich in ihm verliert«, so gelingt ihr auch wieder

das Gegenteil: »um dann durch die individuelle Kreuzung der socialen Kreise

in ihr wieder ihre Eigenart zurückzugewinnen.«95

90 Vgl. N. Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 72), S. 215.

91 Für wichtige Hinweise auf Georg Simmel danken wir Tobias Werron (Bielefeld).

92 Georg Simmel: Aufsätze 1887-1890. Über soziale Differenzierung. Die Probleme der

Geschichtsphilosophie (1892) (Gesamtausgabe Bd. 2), Frankfurt a.M. 1989, S. 241.

93 Ebd., S. 243.

94 Ebd., S. 244.

95 Ebd., S. 241.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

Die von Georg Simmel wie Niklas Luhmann als ›soziale Differenzierung‹

bezeichnete Entwicklung moderner Gesellschaften führt bei Simmel dem-

nach nicht zu einer ›Exklusionsindividualität‹, sondern zu einer jeweils an-

ders gelagerten, vielfach und unterschiedlich inkludierten, gerade deshalb

aber singulären und unvergleichbaren Individualität. Das »subjektive Ichbe-

wußtsein« bilde sich – so Simmel – genau dort in besonderemMaße, »wo der

sehr differenzierte Einzelne inmitten sehr differenzierter anderer Einzelnen

darin steht und nun Vergleiche, Reibungen, specialisierte Beziehungen eine

Fülle von Reaktionen auslösen, die im engeren undifferenzierten Kreise la-

tent bleiben, hier aber gerade durch ihre Fülle und Verschiedenartigkeit das

Gefühl der eigenen Person steigern oder vielmehr erst hervorbringen.«96

Die autobiographische Darstellung des eigenen Lebens, die Selbstbe-

schreibung solcher dezidiert moderner und ›differenzierter‹ Individuen

rekurriert auf diese soziale Verortung des Einzelnen: Das Individuum kann

sich – im Sinne von Luhmann – als ›außerhalb‹ der sozialen Kreise oder –

nach Simmel – als vielfältig, spezifisch und einzigartig involviert begreifen;

es kann die ›Eigenheit‹, die Andersheit und Unvergleichbarkeit des Selbst

proklamieren und beschreiben – oder die jeweils spezifische andere Invol-

viertheit, den jeweils eigenen sozialen ›Schnittpunkt‹ mit denen der anderen

vergleichen. Die Autobiographie selbst etabliert sich als eine Gattung, die

diese Möglichkeiten im Erzählen und Schreiben entwirft, die zugleich die

Spannung zwischen der unvergleichlichen Andersheit und ›Eigenart‹ einer-

seits, der vergleichenden Ortung des je eigenen sozialen ›Schnittpunkts‹

andererseits austrägt und sich damit auch in der Konkurrenz der hier kurz

rekapitulierten soziologischen Theorien bewegt.

Rousseaus Experiment eines der Gesellschaft enthobenen »Naturzu-

stands« (»état de nature«) lässt sich als Gegenentwurf zur ›differenzierten‹

Moderne verstehen. In einem ›natürlichen‹ Weltzustand ohne Gesellschaft

und ohne Vergleiche können sich die einzelnen Menschen noch nicht als

›anders‹ denken; in einer Welt der Konkurrenz und der »comparisons«

hingegen treten sie in ihrer Andersheit als Einzelne aus der Menge hervor

und können sich von den anderen entschieden abgrenzen. Indem das au-

tobiographische Ich auf seine ›Individualität rekurriert‹ (Niklas Luhmann),

macht es sich unverwechselbar, stets jedoch im Hinblick auf die Anderen,

von denen es sich zu unterscheiden gilt. Schon mit der Betonung der eige-

nen Unterschiede (»mes différences caractéristiques«) hatte Rousseau sich

96 Ebd., S. 192.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 37

selbst in den Gesellschaftszustand versetzt und das eigene Projekt eines den

Naturzustand partiell wiederherstellenden, selbstgenügsamen ›authenti-

schen‹ Selbst bereits wieder durchkreuzt. Das autobiographische Bedürfnis

entspringt der Singularität und Andersheit, zugleich ist die dem autobio-

graphischen Akt inhärente Schreibhandlung und Kommunikationssituation

auf die dem autobiographischen Ich »ähnlichen« Leser*innen (»semblables«)

programmiert. Mit dieser Spannung ist bereits bei Rousseau das Verglei-

chen als eine autobiographische Praxis der Moderne eröffnet: Die aus dem

Sich-Selbst-Vergleichen hervorgehende Andersheit des Autobiographen zielt

wieder auf ein Vergleichsangebot. Der bei Rousseau und Herder deutlich

gewordene autobiographische Impuls stellt die Unvergleichbarkeit für eine*n

Leser*in aus, der sie im selben Maße aber als Vergleichsobjekt für sich selbst

übernimmt. Man kann sich mit anderen nicht vergleichen, vergleicht jedoch

genau jeweils »diese Verschiedenheit durch ein ganzes Menschengebäude«97

hindurch.

Die daraus entstehende und von Rousseau wiederum deutlich benannte

Paradoxie liegt darin, dass sich auch die ›Unterschiede‹ und die ›Besonderhei-

ten‹ vornehmlich im Vergleichen zeigen: Der Autor beschreibt sich als singu-

lär, die Rezipienten aber sollen sich im relationalen Bezug zu diesem unver-

gleichbaren autobiographischen Autor als ebenso singulär erkennen. Rous-

seau fordert seine Leser*innen sogar auf, ihm in einer regelrechten imitatio

nachzufolgen: »dass jeder Leser mich nachahmt, dass er zu sich selbst zu-

rückkehrt, wie ich selbst es getan habe.«98 Der autobiographische Erzähler

bietet sein Unternehmen zum Vergleich und zur Nachahmung (»comme j’ai

fait«) an. Diese Form des »autobiographischen Paktes«99 konstituiert bereits

bei Rousseau am Ende des vierten Buches des Confessions eine rezeptionsäs-

thetische Lesart der Autobiographie:

»Ich möchte es fertigbringen, meine Seele gewissermaßen durchsichtig für

den Leser zu machen, und deshalb suche ich sie ihm unter allen Gesichts-

punkten zu zeigen, sie in allen Beleuchtungen darzustellen, zu erreichen,

daß nichts darin vorgeht, was er nicht bemerkt, damit er von sich selbst aus

über die wirkenden Grundursachen urteilen kann. […] Seine Sache ist es, die

97 J.G. Herder: Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele (Anm. 35), S. 675.

98 J.-J. Rousseau: Ébauches des confessions (Anm. 21), S. 1155. (»que chaque lecteurm’imi-

te, qu’il rentre en lui-même comme j’ai fait")

99 Philippe Lejeune: Der autobiographische Pakt, in: GünterNiggl (Hg.), Die Autobiogra-

phie. Zu Form und Geschichte einer literarischen Gattung. Darmstadt 1989, S. 214-257.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

Elemente zu verbinden und das Wesen zu bestimmen, das sich daraus zu-

sammensetzt; das Ergebnis soll sein Werk sein, und wenn er sich dennoch

täuscht, so fällt der ganze Irrtum ihm zur Last.«100

Wenn der*die Leser*in das autobiographisch vorgeführte Leben des Ande-

ren beurteilen soll (›juger‹), bezieht er*sie sich dabei auch auf Maßstäbe sei-

ner eigenen autobiographischen Erfahrung, und so wie der*die Leser*in sich

als »meinesgleichen« (»semblable«), als ein Vergleichsobjekt, präsentiert, sind

dem autobiographischen Akt selbst Vergleiche eingeschrieben, die das Ich in

Relation zu ›Anderen‹ bestimmen. Auf diese Weise lässt sich – dies ist der

Kern des hier verfolgten Forschungsinteresse – die Geschichte der Autobio-

graphie gerade im Hinblick auf ihre historischen Besonderheiten und Funk-

tionen neu beschreiben:Wie,mit wemundmit welchemEffekt vergleicht sich

das autobiographische Selbst?

Zur Relationalität autobiographischen Schreibens

Die systemtheoretische Abstraktion des Individualitätsbegriffes nach Luh-

mann bietet einen möglichen Rahmen für eine Historisierung der Praxis

des Selbstvergleichens, sollte jedoch nicht dazu führen, bestimmte Arten

oder Formen des Selbstvergleichens entlang einer binären Unterschei-

dung als ausschließlich ›modern‹ oder ›vormodern‹ zu kennzeichnen. Dass

Einzigartigkeits- und Unvergleichbarkeitsbehauptungen als Hinweise auf

die semantischen Bedürfnisse einer modernen »Exklusionsindividualität« zu

lesen sind, muss beispielsweise umgekehrt nicht automatisch heißen, dass

es in modernen Autobiographien grundsätzlich keinen Raum für relationale

Selbstbeschreibungen gebe. Tatsächlich sind es teilweise diese relationalen

100 J.J. Rousseau: Die Bekenntnisse (Anm. 2), S. 175. (»Je voudrois pouvoir en quelque fa-

çon rendre mon ame transparente aux yeux du lecteur, et pour cela je cherche à la lui

montrer sous tous les points de vue, à l’éclairer par tous les jours, à faire en sorte qu’il ne

s’y passe pas unmouvement qu’il n’apperçoive, afin qu’il puisse juger par lui-même du

principe qui les produit. […] C’est à lui d’assembler ces élémens et de déterminer l’être

qu’ils composent; le résultat doit être son ouvrage, et s’il se trompe alors, toute l’erreur

sera de son fait.«) Jean-Jacques Rousseau: Les Confessions – Livre Quatrième, in: Jean-

Jacques Rousseau, Œuvres Completes Bd. 1, Paris 1959 (Bibliothèque de la Pléiade),

S. 175.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 39

Selbstbeschreibungen, welche die Ausstellung der eigenen Unvergleich-

barkeit erst ermöglichen. Oder aber das autobiographische Erzählen soll

die in der Moderne bedrohte oder verloren gegangene Relationalität einer

nunmehr ›exkludierten‹ Individualität wiederherstellen oder als herstellbar

vorführen – eine Konsequenz der Rousseau folgenden Kulturkritik, die das

19. Jahrhundert vielerorts aufgreift.

Die anhaltende Bedeutung von Selbstvergleichen für relationale Selbst-

beschreibungen zeigt sich nicht erst in späten modernen oder postmoder-

nen Autobiographien, sondern bereits in den ›klassisch‹ gewordenen Ein-

satzpunkten der modernen Autobiographie wie in Goethes Autobiographie

Dichtung und Wahrheit, die lange Zeit als ein »Idealtypus der Gattung«101 an-

nonciert worden ist. Goethe verwandelt den von Rousseau mit moralischer

Verve vorgebrachten Enthüllungsgestus in den Anspruch einer ›repräsenta-

tiven‹ Selbstdarstellung, die das »Individuum […], inwiefern es unter allen

Umständen dasselbe geblieben« ist und das eigene »Jahrhundert«102 alsWech-

selverhältnis eines exemplarischen, sich entelechisch entfaltenden Bildungs-

programms darstellt.103 Die ›Identität‹ des sich selbst entwickelnden, aber

zugleich es selbst bleibenden Individuums ist immer noch ›einzigartig‹ und

unvergleichbar, gerade darin aber zugleich exemplarisch: als höchste ›Ver-

körperung‹ und ›Anschauung‹ einer von ihm selbst mitbestimmten Epoche.

Der eigene, in seinem organischen Prozess entfaltete Lebensweg soll dem*der

Leser*in wiederum zum Vergleich dienen; gleichzeitig geht in Dichtung und

Wahrheit auch die Repräsentativität des erzählten Ich aus Vergleichen hervor.

An einer ebenfalls bezeichnend frühen Stelle beschreibt Goethe die genealo-

gische Abfolge von Vater und Sohn:

»MeinemVater war sein eigner Lebensgang bis dahin ziemlich nachWunsch

gelungen; ich sollte denselben Weg gehen, aber bequemer und weiter. Er

schätzte meine angeborenen Gaben um so mehr, als sie ihm mangelten:

denn er hatte alles nur durch unsäglichen Fleiß, Anhaltsamkeit undWieder-

holung erworben. […] Durch schnelles Ergreifen, Verarbeiten und Festhalten

101 Michaela Holdenried: Autobiographie, Stuttgart 2000, S. 160.

102 JohannWolfgang von Goethe: Dichtung undWahrheit, in: GoethesWerke, Bd. IX: Au-

tobiographische Schriften I, Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, Hamburg 1955, S. 9.

103 Vgl. Fotis Jannidis: Das Individuum und sein Jahrhundert. Eine Komponenten- und

Funktionsanalyse des Begriffs ›Bildung‹ amBeispiel von Goethes »Dichtung undWahr-

heit«, Tübingen 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

entwuchs ich sehr bald dem Unterricht, denmir mein Vater und die übrigen

Lehrmeister geben konnten […]«.104

Die Passage beginnt mit einem Vergleich zwischen Vater und Sohn, die in ei-

ner vergleichbaren Lebensphase (»bis dahin«) den gleichen (»denselben«)Weg

gegangen sind. Der Sohn überbietet nun aber den Vater gleichsam ›organo-

logisch‹, von jenen »angebornen Gaben« her, die dem Vater gerade »mangel-

ten«. Die Differenz zwischen ›angeboren‹ und ›erworben‹ markiert zugleich

das Defizit des Vaters, und in dieser mit zahlreichen Komparativen und Ver-

gleichspartikeln gestalteten Szene dient der Vergleich von Vater und Sohn

zugleich einem Selbstvergleich: »[B]is dahin« warman selbst einst wie der Va-

ter, dann aber geradewegs anders. Im Vergleich zum Vater wiederum enthüllt

sich die Besonderheit des Sohnes, zugleich die von der »Natur« ermöglichte

›inkommensurable‹ Herkunft der eigenen Fähigkeiten.

Gerade solche Passagen in Dichtung und Wahrheit heben das Exemplari-

sche und auch das Einzigartige hervor, nehmen ihren Ausgang jedoch ebenso

vom Vergleichen, von entsprechenden Ähnlichkeiten (»denselben Weg«) und

Unterschieden (»bequemer und weiter«).105 Die bei Rousseau überaus wir-

kungsvoll in Szene gesetzte Unvergleichbarkeit ist bei Goethe von Anfang an

mit solchen ›Vergleichungen‹ verknüpft, von denen sich der eigeneWeg umso

wirksamer abhebt.Die Gemeinsamkeiten undÄhnlichkeitenmit anderen ›au-

ßergewöhnlichen‹ Menschen werden betont, die Unterschiede im Folgenden

entwickelt: »Andere Frühzeitigkeiten in Absicht auf Gedächtnis und Kombi-

nation hatte ich mit jenen Kindern gemein, die dadurch einen frühen Ruf

erlangt haben.«106 Anders als Rousseau zeigt sich Goethe hier in der Tat als

›besser‹ – und dies bereits in der Kindheit, im Vergleich und im Vorsprung

zu anderen (»Frühzeitigkeiten«), gegenüber denen sich allerdings bereits eine

Spitzengruppe der Gleichen und Ähnlichen gebildet hat.

Die bei Rousseau vorgehobene »singularités« und »différences« sind in

Goethes Autobiographie demnach stärker eingebunden in relationale Verhält-

nisse, aber nur, um in geradezu exemplarischer Weise das Außergewöhnli-

104 J.W.v. Goethe: Dichtung undWahrheit (Anm. 102), S. 32.

105 Der Vater wiederumhat dieses in der Autobiographie dokumentierte ›Vergleichsinter-

esse‹ bereits selbst bekundet: »Er versichertemir öfters, früher und später, imErnst und

Scherz, daß er mit meinen Anlagen sich ganz anders würde benommen, und nicht so

liederlich damit würde gewirtschaftet haben.« J.W.v. Goethe: Dichtung undWahrheit

(Anm. 102), S. 32.

106 Ebd., S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 41

che und Einzigartige, die ›Exklusivität‹ und den besonderen kulturell-histo-

rischen ›Schnittpunkt‹ dieses Individuums wie in einem der ›Natur‹ gemä-

ßen Bildungsprozess hervortreten zu lassen. Der Vergleichshorizont verän-

dert sich mit den Entwicklungsstufen; die in den Beispielen variierten tertia

comparationis sind Familie, Vater-Sohn-Abfolge, das Verhältnis von angebore-

nen und erworbenen Fähigkeiten sowie das Verhältnis zu Gleichaltrigen hin-

sichtlich der »Frühzeitigkeiten in Absicht auf Gedächtnis und Kombination«.

Unvergleichbarkeit und Einzigartigkeit sind demnach mit relationalen Be-

stimmungen verbunden, Unterschiede und Differenzen werden auch mittels

Ähnlichkeiten erfasst – so wie der bereits bei Rousseau entworfene idealtypi-

sche Rezipient von Autobiographien seine eigene Unvergleichbarkeit zu der

des Autobiographen in eine vergleichende Beziehung gesetzt hatte.

Auf unterschiedliche Weise machen die Autobiographien von Rousseau

und Goethe auf ein bislang verborgen gebliebenes und doch konstitutives

Element des autobiographischen Selbstbezugs aufmerksam: eine Praxis des

Vergleichens, deren Paradoxie die Gattung bestimmt und gleichzeitig auf ih-

re historisch wandelnden Funktionen verweist. Der Vergleich mit anderen

setzt das autobiographische Ich in eine Relation zum Mitmenschen oder zu

historischen Figuren, der Vergleich des Selbst mit dem eigenen früheren Ich

thematisiert Kontinuität (›Gleichheit‹) und Diskontinuität (›Differenz‹) im ei-

genen Leben. Die Vergleichshinsichten wiederum markieren die Funktionen

und Interessen, die mit solchen autobiographischen Vergleichspraktiken ver-

bunden sind. Die autobiographischen Strategien, mit denen – bei Rousseau

und Goethe – die ›Besonderheiten‹ moderner »Exklusionsindividualität« (Ni-

klas Luhmann) hervorgehobenwerden, bedienen sich des Vergleichens, zielen

jedoch programmatisch auf die Hervorbringung der eigenen unvergleichba-

ren Existenz. Demgegenüber betonen autobiographische Zeugnisse des Mit-

telalters und der frühen Neuzeit, so ist oft verkürzend formuliert worden,

eine für andere stellvertretend formulierte Beispielhaftigkeit. Daraus ist auf

eine grundlegendeDifferenz zwischen der auf Individualität und Einzigartig-

keit zielenden modernen Autobiographie und der exemplarischen, generali-

sierenden Tendenz früherer autobiographischer Formen geschlossenworden.

»In particular, modern autobiography is grounded in subjectivity (the

writer’s consciousness and individuality) and expression (the artistic pre-

sentation of subjectivity). It thus tends to emphasize its author’s uniqueness

of consciousness and experience. Early autobiography, on the other hand,

is generally grounded in exemplarity (a demonstration of the generalized

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

meaning of a particular life in its illustration of broad human or transcen-

dental truths).«107

Markiert diese weit verbreitete Einschätzung zwar einerseits deutlich die Dif-

ferenz zwischen vormodernem und modernem autobiographischem Schrei-

ben, so negiert sie andererseits doch auch die Spezifik des Erzählens über

das Ich in der Vormoderne, ja, die je eigenständige Konturierung des Ichs,

die auch vormodernen Texten zu eigen ist. Denn es geht den Autor*innen

dieser Texte nicht primär um Beispielhaftigkeit, sondern darum, dem eige-

nen Selbst einen Platz in der Gesellschaft zuzuweisen. Das Paradigma der In-

klusion, das vormodernes autobiographisches Schreiben kennzeichnet, führt

durchaus zu sehr originellen, ja ›individuellen‹ Formen der Relationierung zu

›Gott und Welt‹ (um eine Wendung von Eva Kormann aufzugreifen), die sich

aber von modernen Formen deutlich abgrenzen, weil sie diesen ›Weltbezug‹

eben anders organisieren. Gerade deshalb gewinnt das Vergleichen, zunächst

sicher ein überzeitliches Phänomen, als besondere Form der Relationierung

in autobiographischen Texten seine je epochenspezifische Ausprägung, und

gerade dadurch erweist sich der in vorliegendem Buch unternommene neue

Zugriff auf Selbstzeugnisse sowohl für die Erfassung des Vergleichens als ei-

ner Praxis als auch für die Auffassung von Individualität als besonders ergie-

big.

›Beziehungsorientierung‹ und ›Egozentrik‹ markieren demnach nicht nur

allzu grobe Kategorien zur Einteilung ›vormoderner‹ und ›moderner‹ autobio-

graphischer Texte; vielmehr bleibt zu fragen, ob dieses Raster den vielfältigen

historischen Praktiken autobiographischen Schreibens überhaupt gerecht zu

werden vermag. So wie Eva Kormann betonte, dass den vormodernen Ego-

Dokumenten ›Individualität‹ nicht abzusprechen sei, so scheint auch die Zu-

ordnung moderner Autobiographien zur ›Egozentrik‹ und zur ›Autonomie‹

ihrer Verfasser*innen zunehmend fraglich.

Bezeichnenderweise wurde ›Relationalität‹ als eine spezifische Abwei-

chung vom Modus des ›ego-zentrischen‹ autobiographischen Schreibens

zuerst in den modernen Selbstzeugnissen von Frauen entdeckt. Das Bezo-

gensein auf andere, das Selbstverständnis eines Ich, das sich zuallererst als

Teil einer Gruppe und eines Beziehungsgefüges begreift, sollte sich in dieser

Richtung der Autobiographie-Forschung sogar als eine grundlegende und

107 John V. Fleming: Medieval European Autobiography, in: Maria DiBattista/Emily On-

dine Wittman (Hg.), The Cambridge Companion to Autobiography, Cambridge 2014,

S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 43

entscheidende (Geschlechter-)Differenz im autobiographischen Schreiben

von Männern und Frauen erweisen.108 Nancy K. Miller hat bereits vor mehr

als zwanzig Jahren die Frage aufgeworfen, ob diese Form von Relationali-

tät eigentlich auf weibliche Autobiographien beschränkt sei oder ob nicht

vielmehr die Aufmerksamkeit der modernen Forschung auf das ›Geson-

dertsein‹ eines vermeintlich autonomen, männlichen und modernen Ich die

relationalen Bezüge, die Abhängigkeit vom Anderen auch in männlichen

Selbstentwürfen hat übersehen lassen.109 Noch dieThese von der heterologen

Selbstkonzeption in frühneuzeitlichen autobiographischen Texten bei Eva

Kormann benenntmit den Kronzeugen Rousseau undGoethe »Individualität,

Autonomie und Abgrenzung von anderen«110 als die nicht nur dominanten,

sondern fast ausschließlichen Kennzeichen der modernen Autobiographie.

Es handelt sich hierbei um die markante narrative Selbstbeschreibung von

autobiographisch inszenierten Figuren, die wie Rousseau und Goethe »die

Ikonen der modernen Autobiographik«111 geworden sind.

Neuere Forschungen zur Autobiographie haben die Selbstbeschreibungen

(und Selbststilisierungen) der ›klassisch‹ gewordenen modernen Autobiogra-

phien allerdings vielfach relativiert. Die Beispiele Rousseau und Goethe mö-

gen ebenso wie der Topos des radikalen »Anderseins« wirkungsvoll und ge-

radezu stilbildend gewesen sein, der Blick auf solch markante und anschlie-

ßend imitierte autobiographische (Erzähl-)Muster lenkt die Aufmerksamkeit

zugleich jedoch auf »Konventionen der Selbstdarstellung«112, auf autobiogra-

phische Stilmuster, Vorbilder und Schablonen, die der Prätention auf Ein-

maligkeit und Unverwechselbarkeit zugleich entgegenstehen. Techniken und

(Schreib-)Praktiken des Erinnerns, die das Genre der Autobiographie im 18.

108 Vgl. Susan Stanford Friedman:Women’s Autobiographical Selves: Theory andPractice,

in: Shari Benstock (Hg.), The Private Self. Theory and Practice ofWomen’s Autobiogra-

phical Writings, Chapel Hill/London 1988, S. 34-62. Sidonie Smith/Julia Watson (Hg.):

Women, Autobiography, Theory, Madison 1998, S. 72-82.

109 Vgl. Nancy K.Miller: RepresentingOthers: Gender and the Subjects of Autobiography,

in: Differences 6 (1994), S. 1-27.

110 E. Kormann: Ich undWelt in der Autobiographik des 17. Jahrhunderts (Anm. 68), S. 101.

111 K.A.E. Enenkel: Die Erfindung des Menschen (Anm. 41), S. 42.

112 Anja Tippner/Christopher F. Laferl: Einleitung, in: Anja Tippner/Christopher F. Laferl

(Hg.) Texte zur Theorie der Biographie undAutobiographie, Stuttgart 2016, S. 9- 41, hier

S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

Jahrhundert neu modelliert haben,113 ebenso wie kulturelle und konventio-

nelle Muster des autobiographischen Erzählens, stehen mit der Spontaneität

und Authentizität des autobiographischen Aktes vor allem in der Moderne in

einer fortlaufenden Spannung; sie stellen zugleich die Frage nach dem Sta-

tus einer Individualität, die sich nach solchen Mustern beschreibt und sich in

vorgefertigten Bahnen bewegt.114 Zum Problem und zum Bestand moderner

Individualität scheint zu gehören, dass ihre Verfahren und auch ihre Selbst-

beschreibungen beständig zwischen Andersheit und Vergleichbarkeit, Exklu-

sivität und Imitation hin und her schwanken. Und auch hier hat die moderne

(Autobiographie-)Forschung Abhängigkeiten und ›Heterologien‹ gerade dort

entdeckt, wo zuvor die Norm der autobiographischen Selbstschöpfung lei-

tend geblieben war: Bereits die zuerst als ›modern‹ wahrgenommenen und

bezeichneten Autobiographien operieren in ihrer autobiographischen Erin-

nerungspraxis mit Konventionen und Mustern, mit Topoi im Wortsinn, sie

bestehen aus »Allgemeinplätzen, auf denen Fremd- und Eigenerfahrungen

ausgetauscht und vergleichbar werden«.115

In der dominanten Erzählung der Autobiographie-Forschung – so Nancy

K. Miller bereits 1994 – wurden relationale Selbstverhältnisse des autobiogra-

phischen Subjekts schon in der Auseinandersetzung mit den Confessiones des

Augustinus systematisch verdrängt und ›weggelesen‹, während stattdessen

die Selbstbeschreibung des männlichen Selbst als eines selbstschöpferischen

und isolierten Individuums in die Geschichte der Autobiographie hineinpro-

jiziert worden ist.116

Wenn das autobiographische Schreiben – wie Miller ebenfalls vorschlägt

– eine kulturelle Praxis darstellt, in der das Selbst seine Relation zum ›Ande-

ren‹ ausagiert, »if, for instance, autobiography was very precisely the gen-

re (or cultural practice) in which the self necessarily performed its relation

113 Vgl. Stefan Goldmann: Topos und Erinnerung. Rahmenbedingungen der Autobiogra-

phie, in: Hans-Jürgen Schings (Hg.), Der ganze Mensch. Anthropologie und Literatur

im 18. Jahrhundert, Stuttgart 1994, S. 660-675.

114 Luhmann spricht von »Individualität im Copierverfahren«, vgl. N. Luhmann: Gesell-

schaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 72), S. 220.

115 S. Goldmann: Topos und Erinnerung (Anm. 113), S. 675.

116 »In thenarrative of autobiography theory, themodel of an imperialmasculinity – provi-

dential or secular – reads out the self’s passionate, vulnerable attachment to the other.

For as the most casual student of the Confessions remembers, deeply engaged with his

mother and with his friends, his son and even his ›concubine,‹ Augustine always strug-

gles to reach God – the ultimate Other – in the company of others.« N.K. Miller: Rep-

resenting Others (Anm. 109), S. 14f.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 45

to the other«,117 dann könnte geschlussfolgert werden, dass auch die bisher

gezogenen historischen und (gesellschafts-)theoretischen Grenzen zwischen

vormodernen und modernen Autobiographien durchlässig seien. Zwar sind

das Individuum und das autobiographische Subjekt historisch jeweils an-

ders situiert, sie entwerfen sich als gesellschaftlich inkludiert oder exklu-

diert, als Teil einer Gemeinschaft, als ›Schnittpunkt‹ mehrerer sozialer Kreise

oder als zutiefst individuell. Statt jedoch den Gegensatz zwischen ›hetero-

logen‹ relationalen und ›autonomen‹, nicht-relationalen autobiographischen

Ich-Konzepten, zwischen gruppenbezogener Relationalität und ›egozentri-

scher‹ Unvergleichbarkeit zu betonen, rücken nun historisch unterschiedli-

che Konzepte und Verfahren des Relationierens und (Sich-)Vergleichens in

den Vordergrund.

»The core concept of autobiography is relation (whereas for fiction is re-

sponse).«118 Diese von Arnaud Schmitt im Hinblick auf die Leser*innenschaft

und die Rezeption getroffene Feststellung, sein Hinweis darauf, dass die Lek-

türe von Autobiographien stets auf dem Wunsch nach Nähe und nach Ähn-

lichkeiten (»proximities«) beruhe, lässt sich auf die autobiographische Praxis

selbst übertragen. Nicht nur in Bezug auf die Leser*innen, sondern auch in

der Rekonstruktion des eigenen Lebens akzentuiert das autobiographische

Schreiben die Ähnlichkeiten und Unterschiede des Selbst in einem Bezie-

hungsgefüge, dessen Historizität sich nicht unbedingt durch die schlichte

Opposition von vormoderner Relationalität und moderner Autonomie, Ort-

losigkeit und Unvergleichbarkeit festlegen und bestimmen lässt.

Ähnlich wie die Festschreibung der Autobiographie als einer im 18.

Jahrhundert entstandenen, mit dem Konzept des autonomen modernen

›Individuums‹ verbundenen ›Gattung‹119 sowie die gattungsimmanente An-

nahme einer Trennung zwischen Wirklichkeit und Fiktion, Authentizität

und formelhafter Stilisierung120 erweisen sich die Konzepte zur Bestimmung

einer von Augustinus, Rousseau und Goethe ausgehenden Geschichte der

117 Ebd., S. 5f.

118 Arnaud Schmitt: The Phenomenology of Autobiography. Making it Real, New

York/London 2017, S. 143.

119 Statt von einer »Gattung« ist deshalb heute eher von einem »Modus« und einer »Mo-

dalität« des Autobiographischen (vgl. Ebd., S. 43-46) oder vomAutobiographischen als

einer »kulturellen Praxis« die Rede (so Esther Kraus: Autobiografie, in: Dieter Lamping

(Hg.), Handbuch der literarischen Gattungen, Stuttgart 2009, S. 22-30, hier S. 26).

120 Zum aktuellen Forschungsstand und der Infragestellung einer rigiden Trennung

von ›Fakt‹ und ›Fiktion‹ vgl. Volker Depkat: Facts and Fiction, in: Martina Wagner-

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

modernen Autobiographie als zu eng. Neben die ›Individualität‹ als einer

spezifischen, bereits in der ›Moderne‹ und in ihrer autobiographischen

Praxis kaum allgegenwärtigen Auffassung des ›Selbst‹ treten deshalb zahl-

reiche andere Konzepte einer autobiographisch vielfältigen Praxis, die es

sogar nahelegen, das ›Individuum‹ und ›Individualität‹ als Leitkategorien

der Autobiographie(-Forschung) zu verabschieden und durch den Begriff der

›Person‹ zu ersetzen.121 Statt an einer zielgerichteten und einlinigen, zumeist

auf Europa und die Moderne fixierten Geschichte autobiographischer ›Indi-

vidualität‹ orientiert sich die neuere Forschung an übergreifenden Modellen

autobiographischer Ich-Erzählungen und den Erzählstrukturen autobio-

graphischer Formen; sie untersucht – mit Blick auf das Mittelalter und die

Frühe Neuzeit – die »Ermöglichungsbedingungen« sowie die »literarischen

Kommunikationsräume« und »literarischen Traditionen« einer kulturellen

autobiographischen Praxis.122 Aus dieser Perspektive ergeben sich statt einer

einzigen epochalen Zäsur eine historische Vielfalt von autobiographischen

Erzählformen, Strukturen, Relationalisierungen und Ich-Konzepten, die sich

von den mittelalterlichen ›Ich-Erzählungen‹ bis zu den (post-)modernen

Techniken des ›Self-Writing‹ erstrecken.123

Egelhaaf (Hg.), Handbook of Autobiography/Autofiction, Volume 3: Exemplary Texts,

Berlin/Boston 2019, S. 280-286.

121 G. Jancke/C. Ulbrich: Vom Individuum zur Person (Anm. 71), S. 23ff. Vgl. dazu Claudia

Ulbrich/Kaspar von Greyerz/Lorenz Heiligensetzer (Hg.): Mapping the ›I‹. Research

on Self-Narratives in Germany and Switzerland, Leiden/Boston 2015.

122 S. Glauch/K. Philipowski: Vorarbeiten zur Literaturgeschichte undSystematik vormo-

dernen Ich-Erzählens (Anm. 59), S. 7.

123 Vgl. aus der Sicht der frühneuzeitlichen Autobiographieforschung: »Es ist dringend

erforderlich, dass wir uns der »Plurimedialität«, der »Pluriformität« und der »Dis-

kontinuität der verschiedenen Erscheinungsformen des Autobiographischen öffnen«

(K.A.E. Enenkel: Die Erfindung des Menschen (Anm. 41), S. 26). Auch die neueste

Autobiographie-Forschung hat die lange Zeit verbreitete Trennung zwischen vormo-

dernen undmodernen Epochen relativiert – nicht zuletzt aufgrund der gegenwärtig zu

beobachtenden, gattungsspezifisch und medial bedingten Veränderung des autobio-

graphischenErzählens selbst (vgl. AnnaPoletti/Julie Rak (Hg.): Identity Technologies.

Constructing the Self Online, Madison 2014). Das autobiographische Sprechen, nach

einer klassischen Formulierung »die Beschreibung (graphia) des Lebens (bios) eines Ein-

zelnen durch diesen selbst (auto)« (Georg Misch: Begriff und Ursprung der Autobio-

graphie [1907], in: Günter Niggl (Hg.), Die Autobiographie. Zu Form und Geschichte

einer literarischen Gattung, Darmstadt 1989, S. 33-54, hier S. 38), hat sich mittlerweile

in eine Vielzahl an Darbietungsformen und medialen Kontexten aufgefächert, die es

nahelegen, statt von einer festgefügten Gattung der Autobiographie eher von höchst

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 47

Wenn Autobiographien sich als Erzählungen unterschiedlicher relationa-

ler (Selbst-)Verhältnisse begreifen lassen, ist die moderne Selbstthematisie-

rung im autobiographischen Schreiben nicht grundsätzlich von der Beispiel-

haftigkeit (»exemplarity«) vormoderner autobiographischer Zeugnisse abzu-

grenzen; auch moderne Individualität kann sich gerade in Autobiographien

als repräsentativ und exemplarisch ausweisen.124 Rousseauwendet sich an die

›Gleichgesinnten‹ (»semblables«), auch er betont die exemplarische Bedeu-

tung eines Selbstzeugnisses, die zu der von Nancy K. Miller gestellten Frage

nach der imitatio und Ähnlichkeit der Confessions führt: »Here the matter of

›representing others‹ raises another set of tangled issues: to what extent does

representing oneself entail or require a relation of resemblance to others, to

other readers? And whom do the readers resemble?«125

Die grundlegende Relationalität eines sich im autobiographischen Schrei-

ben entwerfenden Subjekts organisiert den Selbstbezug der autobiographi-

schen Erzählerin zudem in einer weiteren Hinsicht. Das Subjekt legt sich

selbst Rechenschaft ab, zeigt sich dabei aber – folgt man einer Gedankenfigur

von Judith Butler – durchweg in vorgängige, nicht einholbare Relationen und

Abhängigkeiten verstrickt.126 Bereits Rousseau benennt mit der »bizzarrerie«

seines eigenen Verhaltens die eigene Undurchschaubarkeit: die niemals gänz-

lich zu erfassende Alterität einer ursprünglich von außen und von anderen

affirmierten und initiierten Selbstwerdung. Diese nicht abschließbare Such-

bewegung des sich selbst nicht gänzlich transparenten Selbst korrespondiert

unterschiedlichen Lebenserzählungen und Selbstzeugnissen, von Life Writing und Life

Narration zu sprechen: vgl. Margaretta Jolly (Hg.): Encyclopedia of Life Writing. Auto-

biographical and Biographical Forms, London/Chicago 2001. Sidonie Smith/JuliaWat-

son: Reading Autobiography. A Guide for Interpreting Life Narratives, Minneapolis

2010. Die (post-)moderne Erweiterung und Vervielfältigung autobiographischer For-

men hat zugleich die Reflexion über die Geschichte des autobiographischen Schrei-

bens verändert. Ein Beispiel hierfür sind die in den letzten Jahren zahlreich erschiene-

nen Enzyklopädien, Textsammlungen und Handbücher, die statt einer geradlinigen

›Geschichte‹ der Autobiographie vorwiegend ihre Erscheinungsformen (auch außer-

halb Europas) klassifizieren: Vgl. Trev Lynn Broughton (Hg.): Autobiography. Critical

Concepts in Literary and Cultural Studies, London/New York 2007. Martina Wagner-

Egelhaaf (Hg.): Handbook of Autobiography/Autofiction, Volume 3: Exemplary Texts,

Berlin/Boston 2019.

124 Vgl. dazubereitsDavidHerman:Autobiography, Allegory, and theConstruction of Self,

in: British Journal of Aesthetics 35 (1995), S. 351-360.

125 N.K. Miller: Representing Others (Anm. 109), S. 16.

126 Vgl. Judith Butler: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt a.M. 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

zwar mit der Ortlosigkeit des Individuums in der funktional ausdifferenzier-

ten Gesellschaft der Moderne, verweist jedoch zugleich auf das übergreifende

Strukturmuster einer autobiographischen Praxis, deren Kommunikation so-

wohl nach innen – im Verhältnis des erzählenden und des erzählten Ich – als

auch nach außen gerichtet und seit der spätantiken und christlichen confessio

als einer Gründungsfigur des autobiographischen Schreibens auf Rechtferti-

gung und Rechenschaft bezogen bleibt.

Relationalität als neue umfassende Kategorie der Autobiographie-For-

schung verändert nicht nur das bislang etablierte Einteilungsschema von

kategorial getrennten, vormodernen und modernen Autobiographien, eine

solche Positionsbestimmung des ›Selbst-in-Beziehungen‹, »identity through

alterity« (Nancy K. Miller), relativiert ebenso den in den letzten Jahrzehnten

oftmals geäußerten ›poststrukturalistischen‹ und ›postmodernen‹ Verdacht,

das autobiographische Schreiben sei generell zum Scheitern verurteilt.127

Nach dieser Lesart ist jede moderne Autobiographie ein Akt der Selbst-

ermächtigung, dessen genrespezifischer Anspruch auf Autonomie und

Selbstschöpfung sich über die Unhintergehbarkeit und Vorgängigkeit von

Sprache und Strukturen hinwegtäuscht und dabei nur ein »De-facement«,

das »Maskenspiel« und die Unkenntlichkeit des eigenen Selbst zu erkennen

gibt.128 Hier wird der ›klassisch‹ moderne Anspruch der Autobiographie ins

Gegenteil verkehrt. Die seit Wilhelm Dilthey und Georg Misch nicht zufällig

an Goethes Dichtung und Wahrheit orientierte ›Fülle‹ des autobiographischen

›Seins‹ entpuppt sich als innere Leere eines Spiegelkabinetts, in dem das Ich

notdürftig mit (Fremd-)Projektionen versorgt wird.

Entgegen der Abfolge und dem bloßen Austausch von ›starken‹ und

›schwachen‹ Ich-Konzepten und Subjekttheorien verweist die Vielfalt des

autobiographischen Erzählens hingegen auf jene relationalen Kontexte, aus

denen die entsprechenden Ich-Konzepte selbst erst hervorgehen – auch

hier zumeist kleinteiliger, historisch und regional differenzierter, nach

Geschlecht, Stand, Klasse, ethnischer und nationaler Zugehörigkeit unter-

schiedlicher markiert, als es die vorherrschenden theoretischen Diskurse

über die Moderne vorgegeben haben. Statt sich zwischen Autonomie und

127 Vgl. Almut Finck: Autobiographisches Schreiben nach dem Ende der Autobiographie,

Berlin 1999.

128 Paul de Man: Autobiography as De-facement, in: Modern Language Notes 94 (1979),

S. 919-930.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 49

Heteronomie, zwischen Selbstbezüglichkeit und Diskursabhängigkeit, zwi-

schen Ehrlichkeit und Lüge oder Wirklichkeit und Fiktion entscheiden zu

müssen, lässt sich die autobiographische Praxis als ein (Erzähl-)Feld von

›Autonarrationen‹ betrachten,129 auf dem das relationale Selbstverständnis,

die Spannung zwischen Einzigartigkeit und Aufeinander-Bezogensein, auf

jeweils andere Art narrativ thematisiert und ausgehandelt wird.

Vormoderne und Moderne: zum Inhalt des Buches

Sind die Grenzen zwischen vormodernen undmodernen autobiographischen

Texten aufgrund von gattungstheoretischen, narratologischen, fiktions- und

subjekttheoretischen Überlegungen relativiert, stellt sich die Frage nach der

Historizität des autobiographischen Erzählens auf neueWeise. Die historisch

übergreifenden Strukturmuster dieses Erzählens und die Vielfalt autobiogra-

phischer Erzähl- und Subjektmodelle geraten in eine Spannung zu den ge-

sellschaftstheoretischen Annahmen einer spezifisch modernen (Exklusions-)

Individualität. Während sich das vormoderne Ich in einer gesellschaftlichen

(Stände-)Ordnung vorfindet und sich in bereits bestehende Vergleichshori-

zonte hineinschreibt, scheint das moderne autobiographische Ich hingegen

Relationalität zumindest teilweise selbst hergestellt zu haben, kann jedenfalls

anders über sie verfügen und sie demzufolge – schreibend und sich verglei-

chend – als ihm individuell zukommende Konstellation darstellen.

Das autobiographische Vergleichen des Selbst mit sich und mit anderen

– so die grundlegende These dieses Buches – ist eine elementare Form des

Sich-In-Beziehung-Setzens, stellt jedoch im Verhältnis zu anderen Formen

der Selbstkonstruktion einen spezifischen Modus der Relationierung dar: ei-

ne dreistellige Operation, mit der jeweils Ähnlichkeiten und Unterschiede

mittels mindestens einer Vergleichshinsicht bestimmt werden. In der Pra-

xis des autobiographischen Schreibens, aber auch für die Leser*innen von

Autobiographien, scheint das Vergleichen einerseits eine konstant relationie-

rende Selbstbeschreibungsform zu sein, zeigt sich in seiner Häufigkeit und

seiner Ausprägung andererseits aber als ein zutiefst historisches Phänomen –

abhängig von den jeweils variablen Praktiken der Selbstthematisierung, dem

129 Vgl. Arnaud Schmitt: La Perspective de l’Autonarration, in: Poétique 149 (2007), S. 15-

29.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

je nach Epoche sehr unterschiedlichen ›Vergleichsinteresse‹ und der relatio-

nalen, inklusiven oder exklusiven Positionierung des Individuums innerhalb

»sozialer Kreise« (Georg Simmel) und gesellschaftlicher Systeme. Die Frage

nach der Historisierbarkeit autobiographischer Erzählformen bleibt also be-

stehen, verschiebt sich jedoch von der Unterscheidung zwischen Relationali-

tät oder Autonomie hin zur Frage nach den spezifischen Modi und Funktio-

nen des relationalen Selbstausdrucks in unterschiedlichen historischen und

sozialen Kontexten. Praktiken und Figurationen des Vergleichens lassen sich

demzufolge als grundlegende, strukturelle und historische Muster des auto-

biographischen Erzählens identifizieren, die der Persistenz, demWandel und

der Vielfalt des autobiographischen Schreibens gleichermaßen Rechnung tra-

gen.

Die folgenden Kapitel erzählen nicht die Geschichte einer einheitlichen

›Entwicklung‹ des Sich-Selbst-Vergleichens in autobiographischen Texten,

sondern erkunden gezielt je einen besonderen Aspekt oder eine spezifische

Funktion der Praxis dieser Selbstvergleiche in einem konkreten historischen

Kontext.

Das folgende zweite Kapitel nimmt eine erste grundlegende Historisie-

rung sowohl des Vergleichens als auch des Konzepts der Individualität vor

(»Relationierungen – Das vergleichende Selbst in autobiographischen Tex-

te von Hermann dem Juden, Burkhard Zink und Didier Eribon«). Es kon-

zentriert sich zunächst auf die Bedeutung des Vergleichens im Rahmen vor-

moderner Gesellschaften und rekonstruiert daraufhin Funktionen des Sich-

Selbst-Vergleichens in autobiographischen Texten des Hoch- und Spätmit-

telalters – in Gegenüberstellung zu einer prominenten Autobiographie der

Gegenwart.

Das dritte Kapitel untersucht Relationierungen des Selbst in autobiogra-

phischen Texten des 12. Jahrhunderts (»Ich und Hieronymus, Hieronymus

und ich. Sich selbst Vergleichen im Kontext des 12. Jahrhunderts«). Es han-

delt sich um Selbstbeschreibungen, in denen Relationalität zumeist auf die

für die Vormoderne typische Formen von Ähnlichkeit verweist: auf Analogi-

en und analogische Entsprechungen, auf Nachahmung (imitatio) und Meis-

ter*innen-Schüler*innen-Verhältnisse.Das Sich-Selbst-Vergleichen hingegen

bietet die Möglichkeit, Differenz zu thematisieren; statt der erst von Rous-

seau in Anspruch genommenen radikalen Andersheit markieren die autobio-

graphischen Erzähler*innen früherer Jahrhunderte ihre Differenz zu anderen

allerdings in gradueller Hinwendung zu einer stets vorbestimmten religiösen

und gesellschaftlichen Ordnung.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlich, Anders, Einzigartig 51

Obwohl das Sich-Selbst-Vergleichen epochenübergreifend eine wichtige

Bedeutung in autobiographischen Texten besitzt, scheint es dennoch nicht in

allen Texten und in allen Epochen in ähnlicher Häufigkeit aufzutreten. Das

vierte Kapitel geht daher zunächst der Frage nach, warum die Selbstthemati-

sierung in vormodernenHaus- und Familienbüchern zumeist ohne Selbstver-

gleiche auskommt, um in einem zweiten Schritt zu prüfen, welche Funktion

die umso auffälligeren Momente des expliziten Sich-Selbst-Vergleichens ge-

rade für das genealogische Erzählen ausüben sollten (»Warum ich doch nicht

anders bin – Relativierende Selbstvergleiche in italienischen und iberischen

Haus- und Familienbüchern des 15. und 16. Jahrhunderts«).

Das fünfte Kapitel beschreibt das Sich-Vergleichen in Autobiographien

des 19. Jahrhunderts (»Jeder soll werden wie er.« Auf der Suche nach Indi-

vidualität im 19. Jahrhundert«). Ausgehend von der zu Beginn des Buches

vorgestellten Prätention der Unvergleichbarkeit in Rousseaus Bekenntnissen

nimmt es die prägnant andere Kunst des Sich-Selbst-Vergleichens in Goethes

Dichtung und Wahrheit als Ausgangspunkt, um eine neue Geschichte der

autobiographischen Relationalität in der Moderne in den Blick zu rücken:

Gerade in der Nachfolge der klassisch gewordenen Muster von Rousseau und

Goethe zeigen die Autobiographien dieses Jahrhunderts eher eine Abkehr von

den Postulaten der Autonomie, der Unvergleichbarkeit und der Einzigartig-

keit und erproben im Sich-Selbst-Vergleichen stattdessen unterschiedliche

Formen einer relationalen Individualität – epigonal-nostalgisch, familiär-

genealogisch, karriere- und berufsorientiert oder aber skeptisch-zurückhal-

tend. Sichtbar wird zwar eine ›exklusive‹, nicht von vorgängigen Ordnungen

bestimmte Individualität, zugleich schreiben sich diese autobiographischen

Erzähler*innen wieder in zum Teil imaginäre Ordnungen hinein – und

künden auf diese Weise auch von der notorischen Überforderung moderner

(Exklusions-)Individualität.

Seit dem 20. Jahrhundert gehört der Zweifel an der Erkennbarkeit des ei-

genen Ichs zum Bestandteil des autobiographischen Schreibens. Das sechs-

te Kapitel beschreibt, wie das Sich-Selbst-Vergleichen dazu führt, in ande-

rer Form über sich und sein Leben zu erzählen: »Warum ich mich anders

schreibe. Grenzen des Sich-Selbst-Vergleichens im 20. Jahrhundert (mit ei-

nem Postskriptum zur Gegenwart)«. Die prinzipielle Weigerung, sich selbst

zu vergleichen, führt zu neuen Schreibformen, aber auch zur Aktivierung vor-

moderner oder nach-moderner Ich-Konzepte. In einem »Postskriptum zur

Gegenwart« wird abschließend die fortgesetzte Produktivität und Attraktivi-

tät des autobiographischen Erzählens in der Gegenwart als einer vermutlich

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

neuenEpoche der Relationalität und des Sich-Selbst-Vergleichens in denBlick

genommen.

Die Kapitel dieses Buches erzählen über einen Zeitraum von 800 Jahren

keineswegs eine einheitliche oder geradlinige Geschichte, sie verweisen statt-

dessen auf einzelne historische Kontexte und auf tiefgreifende historische

Brüche, durch die das Schreiben über das eigene Leben gekennzeichnet ist.

Allerdings bringen die im Folgenden auftretenden autobiographischen Ich-

Erzähler*innen im Sich-Selbst-Vergleichen, auch wenn sie dabei immer auf

epochenspezifische Narrative zurückgreifen, allesamt ihre je eigene Form der

Individualität besonders hervor, konturieren »Praktiken des Selbst«130, deren

Geschichte gerade im Hinblick auf die Praxis der in ihnen enthaltenen und

sie fundierenden (Selbst-)Vergleiche noch kaum geschrieben worden ist.

130 Andreas Reckwitz: Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine sozialtheo-

retische Perspektive, in: Zeitschrift für Soziologie 32 (2003), S. 282-301, hier S. 293.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Relationierungen

Das vergleichende Selbst in autobiographischen

Texten von Hermann dem Juden, Burkhard Zink

und Didier Eribon

Franz-Josef Arlinghaus

»Before the questions I’m going to take

just a couple of minutes of your time to

tell you a few things. One is, each and

every President has his or her own style

of communicating. I know some of you

are keen to compare and rate or rank.

I will have my own style. […] I’m going

to be myself and therefore probably

different.«

Christine Lagarde, Präsidentin der Euro-

päischen Zentralbank, auf ihrer ersten

Pressekonferenz im Amt, 12. Dezem-

ber 2019.

Das Kapitel schlägt eine Historisierung sowohl des Vergleichens wie der In-

dividualität vor. Es will erstens die andersartige Bedeutung und die anders-

artige Funktion des Vergleichs im Rahmen einer vormodernen Gesellschaft

aufzeigen. Darauf aufbauend geht es dann zweitens darum, die Funktion

des Vergleichens in autobiographischen Texten nachzuzeichnen. Verknüpft

wird dies mit dem schon in dem vorherigen Kapitel dargelegten Konzept von

Individualität. Dabei werden hoch- und spätmittelalterliche Texte einemmo-

dernen gegenübergestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Franz-Josef Arlinghaus

Wie auf Erden, so im Himmel

Wie ist eigentlich der Himmel geordnet? Werden die Auferstandenen dort

»etwa alle gleichermaßen die ewige Seligkeit in gleicher Weise genießen nach

dem Gleichnis, nach dem alle Arbeiter im Weinberg des Herrn […] doch den

gleichen Arbeitslohn […] erhalten?«, fragt sich Otto von Freising (+1158) in sei-

ner Chronik oder Geschichte zweier Staaten. »Wie aber sollen wir das Zeugnis des

Herrn verstehen«, so der Bischof weiter, »wenn er sagt: ›In meines Vaters

Hause sind viele Wohnungen‹, und [wie] die Worte des Apostels: […] ›Stern

unterscheidet sich von Stern im Glanz. So wird es auch bei der Auferstehung

der Toten sein‹?« Nachdem der Bischof diese und andere Bibelstellen allego-

risch ausgedeutet hat, kommt er zu dem Schluss, dass die Seligen imHimmel

»entsprechend der Beschaffenheit ihrer Verdienste verschiedene Wohnungen

erhalten werden.« Denn zwar werde »eine Seligkeit sein […], aber Unterschie-

de imGenuß der Seligkeit«. Otto von Freising lässt es jedoch nichtmit der aus

seiner Sicht schlüssigen Interpretation der Heiligen Schrift bewenden. Viel-

mehr sieht er sich veranlasst, seine Argumentation durch Vergleich in Form

einer Analogie noch einen Schritt weiter zu führen: »Dasselbe sehen wir ja

auch im Diesseits« so der Bischof, »wo es in der einen Kirche verschiedene

Rangstufen gibt und der eine glänzender ist als der andere, der eine höher

als der andere.« Ein Vergleich, der durch Strukturähnlichkeit Evidenz erzeu-

gen möchte, so der erste Eindruck. Der Text fährt jedoch fort: »Daß aber die

Kirche nach dem Bilde des himmlischen Hofes geordnet ist, zeigt des Herren

Wort, das er zu Moses spricht: ›Sieh zu, daß du alles machst nach dem Bilde,

das dir gezeigt worden ist auf dem Berge‹« (2. Mos. 25,40; vgl. Hebr. 8,5).1

1 Otto von Freising: Chronica sive historia de duabus civitatibus/Chronik oder die Ge-

schichte zweier Staaten, übers. v. Adolf Schmidt, hg. v. Walther Lammers, Darmstadt

2011, Chronik VIII, Kap. 29, S. 656f. »Numquid enim omnes eterna illa beatitudine pa-

ri modo pariter omnes fruuntur, iuxta illud parabolicum, ubi omnes in vinea Domini

non equaliter desudantes equalem operis mercedem tamquam singulos denarios re-

cepisse ferentur? Sed quomodo intelligemus ipsius Domini testimonium dicentis: In

domo patris mei mansiones multae sunt, et illud apostoli: […] Stella differt a stella in clarita-

te, sic erit et resurrectio mortuorum? Verum est, quod diversas mansiones inhabitantes,

alius alio clarior existat, quia omnes quidem in unam beatitudinem recipientur, sed

pro qualitate meritorum diversas ibi mansiones sortientur. Nam et Dominus non in

domibus, sed in una domomansionum hanc veritatem esse dicens unam fore beatitu-

dinem, sed in beatitudinis fruitione distantias ostendit. Quod etiam in presenti vide-

mus, ubi in una ecclesia diversis in dignitatum ordinibus alium alio clariorem, alium

alio superiorem conspicimus. Quam ad instar illius curiae distinctam Dominus Moysi

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 55

Welche Funktion hat der Vergleich in dieser Argumentation, und welche

Bedeutung kommt der Form der Analogie zu? Es fällt auf, dass, obwohl schon

gründlich belegt, der Aufbau des Himmels parallel zur irdischen Ordnung

gesetzt wird: Die Seligen (A) erhalten ihre Wohnungen (B) nach Verdienst.

Die Kleriker auf Erden (X) ihren Rang (Y) je nach ›Glanz‹. Die Analogie besteht

eben darin, dass sich A zu B verhält wie X zu Y, um eine gängige Definition

aufzugreifen, wie sie etwa Hartmut von Sass bietet.2

Als tertium comparationis erscheint hier Ordnung, eine Ordnung, die im

Diesseits wie im Jenseits nach dem gleichen Prinzip gestaltet ist, dem Prin-

zip einer nach Rangstufen gestaffelten Hierarchie (womit das allgemeine Ver-

gleichskriterium ›Ordnung‹ weiter spezifiziert wurde). Aber im Grunde ge-

nommen postuliert der Text erst einmal eine Entsprechung auch der Gegen-

stände, die dann mit dem Moseszitat begründet wird: Himmel und ecclesia

sind ähnlich. Diese Ähnlichkeit jedoch, das ist das Entscheidende, wurde nicht

über das Vergleichen erst fest- oder hergestellt und erarbeitet. Sie resultiert

vielmehr daraus, dass die comparata den gleichen Ursprung haben, sie also

aufgrund ihrer Genese schon ähnlich sein müssen, bevor der Vergleich über-

haupt seine Arbeit aufnimmt, eine Relation herzustellen. Wenn das aber so

ist, und wenn schon die Ähnlichkeit der hierarchischen Rangordnung hüben

wie drüben durch die Belegstellen aus der Schrift erwiesen wurde, wozu dann

noch der Vergleich und die Analogie? Handelt es sich nur um eine Auffäche-

rung des gleichen Arguments, um eine rhetorische Volte, die lediglich affir-

mieren will, was längst auf andere Weise belegt ist und dem gelehrten Leser,

der gelehrten Leserin vielleicht bekannt sein dürfte? Zumal auch das gewählte

tertium comparationis ›Rangordnung‹ in einer Ständegesellschaft kaum überra-

schend Neues produzieren dürfte.

loquens ostendit, cum ait: ›Vide, ut omnia facias iuxta exemplar, quod tibi monstratum

est in monte‹«. ZumWerk vgl. Peter Segl: Felix qui potuit rerum cognoscere causas. Bemer-

kungen zu den Vorstellungen Ottos von Freising vom Wesen des Menschen und den

Gesetzen derWeltgeschichte, in: Steffen Patzold/Anja Rathmann-Lutz/Volker Scior

(Hg.), Geschichtsvorstellungen. Bilder Texte und Begriffe aus dem Mittelalter (Fest-

schrift für Hans-Werner Goetz zum 65. Geburtstag), Wien/Köln/Weimar 2012, S. 178-

202, hier S. 187ff. (mit Literatur).

2 Hartmut vonSass: Vergleiche(n). Ein hermeneutischer Rund- undSinkflug, in: Andreas

Mauz/Hartmut von Sass (Hg.), Hermeneutik des Vergleichs. Strukturen, Anwendun-

gen und Grenzen komparativer Verfahren,Würzburg 2011, S. 25-47, hier S. 29; dazu un-

ten ausführlicher bei Anm. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Franz-Josef Arlinghaus

Die ›Verkettung‹ der Welt. Zur Historisierung des Vergleichs

Was tun Akteure, wenn sie einen Vergleich durchführen?3 Beim Vergleichen

werden zwei Entitäten über ein Vergleichskriterium, also ein Drittes, mitein-

ander in Beziehung gesetzt. Der Vergleich ist somit eine »dreistellige Opera-

tion, […] weil nicht nur das Verglichene unterschieden werden muß, sondern

auch noch ein Vergleichsgesichtspunkt gewählt werden muß, der die Selbig-

keit des Verschiedenen, also Ähnlichkeit trotz Differenz, garantiert«.4 Äpfel

und Birnen kann man nicht vergleichen? Über die Wahl eines Vergleichsge-

sichtspunkts (z.B. Vitamingehalt, Reifezeitpunkt …) sicherlich. Die »Selbig-

keit« des vermeintlich Verschiedenen wird so quasi durch die Hintertür ein-

geführt – eben durch den Vergleich, der dies einfordert. Ein Teil des Ver-

gleichens besteht also in einer Ähnlichkeitsherstellung, die jedoch meist ein

Schattendasein fristet und oft nicht eigens thematisiert, ja nicht einmal be-

merkt wird. Nimmt man eine andere Perspektive ein, kann man auch for-

mulieren, dass es nicht um die Selbigkeit des Verschiedenen, sondern gerade

umgekehrt: um die »Verschiedenheit des Gleichen« geht, wie Bettina Heintz

herausstellt.5 Unter ›Obst‹ lassen sich eine Menge verschiedener Früchte sub-

summieren, und der Vergleich (etwa von Äpfeln und Birnen) würde dann dazu

dienen, die »Verschiedenheit des Gleichen« auszustellen.

Beide Vorschläge widersprechen sich im Kern nicht, setzen aber sehr un-

terschiedliche Akzente. Beiden Perspektiven gemeinsam ist, dass es erst der

Vergleich ist, der eine Relation zwischen Elementen stark modifiziert oder gar

erst herstellt. Er kann quasi als Relationierungsinstrument gelten, wie Betti-

na Heintz treffend schreibt.6 Der Vergleich trägt also die Last der Verbindung

zwischen den Entitäten weitgehend allein. Für die weitere Argumentation gilt

3 Zum akteurszentrierten Ansatz siehe Angelika Epple/Walter Erhart: Die Welt beob-

achten. Praktiken des Vergleichens, in: Angelika Epple/Walter Erhart (Hg.), Die Welt

beobachten. Praktiken des Vergleichens, Frankfurt a.M. 2015, S. 7-31. Sowie Angelika

Epple/Walter Erhart/Johannes Grave (Hg.): Practices of Comparing. Towards a New

Understanding of a Fundamental Human Practice, Bielefeld 2020.

4 Niklas Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zurWissenssoziologie

der modernen Gesellschaft. Bd. 4, Frankfurt a.M. 1999, S. 38.

5 Bettina Heintz: »Wir leben im Zeitalter der Vergleichung.« Perspektiven einer Sozio-

logie des Vergleichs, in: Zeitschrift für Soziologie 45/5 (2016), S. 305-323, hier S. 307.

6 »Vergleiche sind aber nicht nur eine Unterscheidungstechnik, sie sind auch ein Rela-

tionierungsinstrument.« Ebd. (Hervorhebung im Original).

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 57

es, dies erneut zu unterstreichen: Erstens stellt der Vergleich eine Relation, ei-

ne Verbindung zwischen zwei Entitäten her. Zweitens postuliert er – oft, ohne

dass dies beim Vergleichen in den Vordergrund tritt – eine Gleichartigkeit, ei-

ne Ähnlichkeit des Verglichenen. Relationsbildung und Ähnlichkeitsannahme

sind zwei zentrale Säulen des Vergleichs. Drittens kann der Vergleich, nicht

zuletzt weil Ähnlichkeitsannahme oft ›stillschweigend‹ geschieht,7 vor allem

als Markierung von Unterschieden dienen, jedoch ohne dass die Relationie-

rung dadurch aufgehoben würde (›besser sein‹ ist eine Relationierung).

Diese drei Punkte machen eine Historisierung erforderlich. Denn für die

Moderne bilden sich alle drei – Ähnlichkeit, Relationierung und Differenz –

jeweils erst durch den Vergleich und im Moment des Vergleichs selbst. Was

wie über Ähnlichkeitsannahmen miteinander in Beziehung gesetzt wird und

werden kann, welche Relationen letztlich gebildet und welche Differenzen

ausgeflaggt werden, ist nicht nur kontingent. Es kann vor allem auch nicht

vorausgesetzt werden, dass vor dem unternommenen Vergleich überhaupt

eine Verbindung zwischen den dann als comparata firmierenden Entitäten be-

stand. Es ist, wenn man so will, das Funktionieren des jeweils konkret durch-

geführten Vergleichs, seine Plausibilität, die als Bestätigung für die Triftigkeit

der Wahl der comparata wie der Vergleichskriterien dient. So gesehen, sind es

in der Moderne in der Tat Vergleiche, die ›die Welt ordnen und verändern‹.8

Das Herstellen von Relationen und das Auspendeln von Ähnlichkeit und Dif-

ferenz des Verglichenen ist letztlich ein Prozess, der trotz aller Kontingenz

und Dynamik Orientierung zu bieten vermag. Wenn der Moderne die Suche

nach Orientierung eingeschrieben ist, dann mag das Angebot, das der Ver-

gleich bereit hält, nämlich flexible Relationen – und das heißt ja auch immer:

Ordnungen – herzustellen, die Affinität der Moderne zu vergleichenden Be-

wertungen und Rankings erklären.

Otto von Freising würde dies wohl anders sehen. Denn für ihn war klar,

dass er letztlich gar nicht auf den hierarchischen Aufbau der irdischen Welt

verweisen musste, um eine ähnliche Struktur für den Himmel plausibel zu

machen. Beide, Erde wie Himmel, hatten den gleichen Ursprung, waren auch

7 Die Tabellen, mit denen die ›Stiftung Warentest‹ ihre Untersuchungsergebnisse prä-

sentiert, sind darauf ausgerichtet, die Unterschiede zwischen den getesteten Produk-

ten herauszustellen. Dass die Waren damit als einander ähnlich betrachtet werden –

was keineswegs selbstverständlich ist – wird kaum thematisiert.

8 So lautet der Untertitel des Bielefelder Sonderforschungsbereichs (SFB 1288) Praktiken

des Vergleichens. Die Welt ordnen und verändern, aus dem das vorliegende Buch hervor-

ging.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Franz-Josef Arlinghaus

den gleichen Ordnungsprinzipien unterworfen. Der Vergleich stiftet hier kei-

ne Ordnung, er stellt letztlich auch keine Relation her. Diese ist bereits vor-

gegeben, vorgelagert, und bedarf lediglich der Sichtbarmachung.

Allerdings erschöpft sich, um vorzugreifen, der Vergleich in der Vormo-

derne keineswegs in diesem (vielleicht rhetorisch begründetem) Sichtbarma-

chen von Ordnung. Zunächst jedoch ist kurz auf das vormoderne Konzept

der Weltverhältnisse aufmerksam zu machen, zumal dem Eindruck entge-

gen zu treten ist, es handele sich hier allein oder vorwiegend um eine religiöse

oder gar christliche Vorstellung, die in diesem Zusammenhang zum Tragen

kommt. Natürlich spielt Transzendenz in dieser Epoche in allen Lebensbe-

reichen immer eine Rolle, aber der Hinweis darauf reicht nicht aus. Da die

Literaturlage dazu durchaus ergiebig ist, kann weitgehend aus der Forschung

dazu hergeleitet und dies knapp behandelt werden.

Grundlegende Ähnlichkeitsannahmen, so Michel Foucault in Die Ordnung

der Dinge (1966), zeichneten vor ca. 1600 die Vorstellung der Menschen über

Welt aus. Dadurch werden Relationen, etwa zwischen Mikro- und Makrokos-

mus, zwischen belebter und unbelebter Natur, als nahezu selbstverständlich

Gegebenes betrachtet. So entspricht das Gesicht des Menschen mit seinen

beiden Augen dem Himmel mit Mond und Sonne, die Pflanze ähnelt dem

Tier, nur dass sie den Kopf (= die Wurzeln) zum Trinken in die Erde verbirgt.

Woher kommen aber diese Ähnlichkeiten? Statt die vier Formen von Ähn-

lichkeitsausprägungen nachzuzeichnen, die Foucault differenziert, erscheint

es sinnvoller, einige zentrale Überlegungen aufzugreifen. Schon die räum-

liche Nachbarschaft zwischen Dingen kann dazu führen, dass sie einander

(wesens)ähnlich werden, so dass »die Welt eine Kette mit sich selbst« bildet.

Aber auch wenn keine räumliche Nähe vorliegt, »antworten die in der Welt

verstreuten Dinge aufeinander«.9 Die Annahmen über die Relationen dessen,

was man vorfindet, so könnte man sagen, waren also andere als heute: Ähn-

lichkeiten allenthalben in derWelt, und siemüssen nicht erst hervorgebracht,

durch Vergleich erzeugt werden, sondern liegen aufgrund von Verkettungen

bereits vor.

Philippe Descola knüpft an diese Überlegungen unmittelbar an, geht je-

doch einen entscheidenden Schritt weiter. Er sieht in den vormodernen Ähn-

lichkeiten Manifestationen einer sehr basalen Sicht auf die Welt, die zeit-

lich über das 16. Jahrhundert hinaus bis Kant und Leibniz reicht und zu-

9 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaf-

ten, Frankfurt a.M. 1974, S. 46ff. Siehe dazu auch Kapitel II + III.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 59

dem geographisch auch außerhalb Europas etwa in China und Afrika fest-

stellbar ist. Dieses so weit verbreitete grundlegende Konzept vormoderner

Weltsicht bezeichnet er als ›Analogismus‹: »Darunter verstehe ich einen Iden-

tifikationsmodus, der die Gesamtheit der Existierenden in eine Vielzahl von

Wesenheiten, Formen und Substanzen aufsplittert, die durch geringfügige

Abweichungen getrennt und zuweilen in einer Stufenleiter angeordnet sind,

so daß es möglich wird, das System der anfänglichen Kontraste wieder zu

einem dichten Netz von Analogien zusammenzufügen, das die inneren Ei-

genschaften der unterschiedlichen Entitäten miteinander verbindet«.10 Aus-

gangspunkt der Sicht auf die Welt ist also nicht, dass isolierte Entitäten vor-

liegen, für die erst noch je eigens festgestellt werden muss – etwa wie in der

Moderne über eine Relationierung durch Vergleich –, ob überhaupt undwenn

ja, welche Beziehungen sie zueinander haben. Ausgangspunkt ist eine vorge-

stellte »Gesamtheit« von Entitäten, die sich nicht nur durch lediglich kleine

Differenzen unterscheiden, sondern vor allem in eine gemeinsame, zumeist

hierarchische Ordnung gehören. Schon diese Ordnung bedeutet ja vorausge-

setzte, feste Relationierung, wie sie eben die Stufen einer Leiter aufweisen.

Allerdings heißt dies nicht, in diesemWeltbild könneman nur kleine oder

geringe Unterschiede wahrnehmen. Im Gegenteil (und um im Bild zu blei-

ben): Mögen die benachbarten Stufen einer Leiter auch dicht beieinanderlie-

gen, so sind doch die erste und die letzte sehr weit voneinander entfernt –

stehen allerdings weiterhin in Verbindung miteinander. So »nährt« der Ana-

logismus als Weltbild »die Hoffnung, diese leicht heterogenen Elemente zu

einem Netz signifikanter Affinitäten […] zu verweben, das den Anschein von

Kontinuität hat«. Letztlich verschränkt diese »Theorie der Kette des Seins […]

10 Philippe Descola: Jenseits von Natur und Kultur, Berlin 2011, S. 301. »J’entends par là

[l’analogisme] unmode d’identification qui fractionne l’ensemble des existants en une

multiplicité d’essences, de formes et de substances séparées par de faibles écarts, par-

fois ordonnées dans une échelle graduée, de sorte qu’il devient possible de recomposer

le système des contrastes initiaux en un dense réseau d’analogies reliant les proprié-

tés intrinsèques des entités distinguées« Philippe Descola: Par-delà nature et culture,

Paris 2005, S. 351.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Franz-Josef Arlinghaus

das Kontinuierliche mit dem [bei steigender ›Entfernung‹] Diskontinuierli-

chen«.11

Damit verschiebt sich die Ausgangslage grundlegend: Im Analogismus

muss eine Relation nicht erst durch eine (oft stillschweigend) vorausgegange-

ne Annahme über Gemeinsamkeiten hergestellt werden, auf deren Basis dann

Differenz eingeführt wird oder werden kann. Vielmehr geht man davon aus,

dass es Verkettungen (gerade auch zwischen Mikro- und Makrokosmos) gibt;

diese bedürfen jedoch der Konkretisierung. Relationen zwischen Elementen

liegen bereits vor; mehr noch: die Einzelelemente partizipieren an einer hier-

archischen Ordnung, und sie beeinflussen einander, weil es eine Relation und

eine Ordnung gibt.

Der Vergleich in der Vormoderne würde dann, so eine erste Annahme, die

Aufgabe übernehmen, zu explizieren, wie diese Relation und Beeinflussung

für einen konkreten Fall vorzustellen ist. Zugleich – und das ist sozusagen das

›Stillschweigende‹ beim vormodernen Vergleich – privilegiert er die namhaft

gemachte Relation gegenüber anderen, hebt sie aus demMeer der Verkettun-

gen heraus (während der Vergleich in derModerne die Relation erst herstellt).

Es ist also nicht verwunderlich, dass in der Vormoderne Mikro- und Ma-

krokosmos immer wieder aufeinander bezogen werden. Um ein Beispiel zu

geben: Wie Harald Derschka so luzide allein aufgrund der Quellenanalyse,

ohne auf Foucault oder Descola zu rekurrieren, herausgearbeitet hat, kann

es in den Schriften Hildegard von Bingens eine »von der Kosmologie isolier-

te Anthropologie […] nicht geben, weil sich die Elemente, die den Menschen

bilden, nicht von den Elementen in der Natur [gemeint sind Feuer, Luft,Was-

11 P. Descola: Jenseits von Natur und Kultur (Anm. 10), S. 302f. »La théorie de la chaîne

de l’être présente un problème intellectuel singulier, probablement typique de l’analo-

gisme, qui est l’articulation du continu et du discontinu. Vue dans toute l’envergure de

son développement, l’échelle des entités du monde paraît continue, chaque élément

trouvant sa place dans la série parce qu’il possède un degré de perfection à peine plus

grand que celui de l’élément auquel il succède et à peine moins grand que celui de

l’élément […].« P. Descola: Par-delà nature et culture (Anm. 10), S. 354.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 61

ser, Erde] isolieren lassen: Sie bleiben stets miteinander verbunden«.12 Diese

›Verbundenheit‹ ist dabei wechselseitig, wie Hildegard deutlich macht:

»Die Elemente aber trinken jede Natur des Menschen, wenn der Mensch die

Elemente an sich zieht, weil der Mensch mit ihnen ist und sie mit demMen-

schen [quia homo cum illis est et illa cum homine], und dementsprechend

fließt das Blut des Menschen über. Deshalb steht auch geschrieben: »Him-

mel und Erde klagen über den Menschen«, weil die ruhelosen Streitigkei-

ten in den Werken der Menschen oft die Elemente aufrühren, wie wenn ein

Mensch ein Netz in seiner Hand hält und es bewegt. So bewegt auch der

Menschdie Elemente, dass sie seinenWerken entsprechendeinen Luftstrom

aussenden.«13

Derschka interpretiert: »Wenn Menschen durch ihre Schlechtigkeit in Streit

und Unruhe geraten, dann geraten auch die Elemente in Bewegung; mithin

können menschliche Fehlhandlungen auch Naturkatastrophen auslösen«.14

Was zunächst klingt wie eine versteckte Aufforderung Hildegards, C02-

Emissionen zu vermeiden, hat mit der gegenwärtigen Diskussion über die

Wirkung des Menschen auf die Umwelt, wie deutlich geworden ist, nichts

gemein. Werden im Kontext von Vorstellungen von Verkettungen des Seins

Vergleiche durchgeführt, kann man nicht davon ausgehen, dass sie die glei-

che Position im Diskurs, die gleiche Funktion im ›Ordnen der Welt‹ einneh-

men wie in der Moderne. Vergleiche, die mit Verschränkungen des ›Konti-

nuierlichen mit Diskontinuierlichen‹ (Descola) konfrontiert werden, kommt

12 Harald Derschka: Die Viersäftelehre als Persönlichkeitstheorie. Zur Weiterentwick-

lung eines antiken Konzepts im 12. Jahrhundert, Ostfildern 2013, S. 158. »Et elementa

mundi deus fecit, et ipsa in homine sunt, et homo cum illis operatur. Nam ignis, aer,

aqua terra sunt. Et haec quatuor elementa sibi ita intricata et coniuncta sunt, ut nullum

ab alio separari possit, et se ita insimul continent, quod dicuntur firmamentum.« Beate

Hildegardis Cause et Cure, hg. v. LaurenceMoulinier (Rarissimamediaevalia 1), Berlin

2013, lib. I, c. 7, S. 22.

13 Hildegard von Bingen: Ursprung und Behandlung der Krankheiten. Causae et Curae,

übers. von Ortrun Riha (Werke/Hildegard von Bingen 2), Beuron ²2012, S. 43. »Elemen-

ta autem unamquamque naturam hominis bibunt, cum homo elementa in se trahit,

quia homo cum illis est et illa cum homine, et secundum hoc sanguis hominis inundat.

Vnde etiam scriptum est: »Celum et terra plangunt super hominem«, quoniam inquie-

ta bella in operibus hominum elementa sepe conmouent, quemadmodum homo rete

in manu sua teneat et illud moueat; ita et homo elementa conmouet, quod secundum

opera eius auram emittunt.« Cause et Cure (Anm. 12), lib. I, c. 39, S. 41f.

14 H. Derschka: Die Viersäftelehre als Persönlichkeitstheorie (Anm. 12), S. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Franz-Josef Arlinghaus

eine andere Bedeutung zu als Vergleichen, die mit derWahl des Vergleichsge-

sichtspunktes eine »Selbigkeit« des Verglichenen erst herstellen müssen und

dann in einem zweiten Schritt über den Vergleich die Differenzverhältnis-

se ausloten. In der Moderne muss als erster Schritt, um Phänomene mit-

einander vergleichen zu können, eine »Einstufung der Vergleichsobjekte als

vergleichbar«15 erfolgen, weil ein Zusammenhang oder eine Verbindung zwi-

schen den Dingen nicht klar ist. Erst dann kann zweitens die »Feststellung

ihrer (graduellen) Differenz anhand eines tertium comparationis« vorgenom-

men werden.16 Dabei können durchaus entlegene Gegenstände miteinander

relationiert werden (ist Fleisch-Essen, Internet-Nutzung oder Fliegen schäd-

licher für das Weltklima?), aber sie müssen eben als ähnlich in Bezug auf eine

Hinsicht eingruppiert werden, um verglichen werden zu können. Die Vormo-

derne bedarf, wie Foucault und Descola aufzeigen, einer solchen Kategorie-

bildung weniger oder gar nicht, da Zusammenhang und Zusammengehörig-

keit Teil des Weltkonzeptes sind. Die im Vergleich festgestellten Differenzen

werden zudem meist in Form von geradezu räumlichen Distanzen und Hier-

archien (Nähe zu Gott/zum Herrscher) beschrieben.

Vergleichspraktiken unterliegen dem historischen Wandel von Gesell-

schaften und Kulturen. Folgt man Michel Foucault und Philippe Descola,

wurden in der Vormoderne vor einem anderen kulturellen Hintergrund

Vergleiche durchgeführt als in der Moderne. Es standen Figurationen zur

Verfügung, die im 20. Jahrhundert so vermutlich kaum noch zu mobilisieren

waren.

›Beziehungsanalogie‹: Judas' Taufe

Die soeben mit Rückgriff auf die Literatur entfaltete Andersartigkeit vormo-

derner Vergleichspraktiken lässt sich besonders gut an der Verwendung und

der Rolle von einer ›Spezialform‹ des Vergleichens, der Analogie, zeigen. Ana-

logien, um kurz vorzugreifen, zielen zunächst nicht auf die Ähnlichkeit von

15 B. Heintz: »Wir leben im Zeitalter der Vergleichung.« (Anm. 5), S. 307.

16 Ebd., Das vollständige Zitat lautet: »Vergleiche beruhen also auf zwei Operationen,

die empirisch zwar zusammenlaufen, analytisch aber zu unterscheiden sind: auf der

Einstufung der Vergleichsobjekte als vergleichbar (Kategorisierung) und auf der Fest-

stellung ihrer (graduellen) Differenz anhand eines tertium comparationis. Es ist diese

Kombination von Gleichheitsunterstellung und Differenzbeobachtung, die die Besonder-

heit von Vergleichen ausmacht«.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 63

Elementen, sondern von Relationen ab: A verhält sich zu B wie X zu Y (dazu

ausführlich unten). So definiert, ist ›Analogie‹ sowohl von ›Ähnlichkeit zweier

Dinge‹ wie von dem viel weiteren, oben erläuterten Begriff des ›Analogismus‹

und des ›analogen Denkens‹ zu differenzieren. Um ›Analogismus‹ bzw. ›ana-

loges Denken‹ von ›Analogie‹ zu unterschieden und weniger Verwirrung zu

stiften, wird letztere in diesem Text ›Beziehungsanalogie‹ (also A zu B wie

X zu Y) genannt. Die Beziehungsanalogie (analogia proportionalis) entfaltet je-

doch in der Vormoderne ein besonderes Potenzial, dass häufig von autobio-

graphischen Texte an zentraler Stelle genutzt wird, um so in spezifischerWei-

se Relationen zu anderen Personen und Gruppen zu evozieren; und dieses

Potenzial ist eng mit dem Analogismus verknüpft.

Mit aller Vorsicht wird die ›Beziehungsanalogie‹ als eine Form des Ver-

gleichs betrachtet. Es gibt aber, wie Lena Gumpert in ihrem Kapitel17, Bettina

Heintz folgend, schlüssig darlegt, gute Gründe, die analogia proportionalis ne-

ben den Vergleich zu stellen, wenn man die Betonung von Differenz als den

zentralen Kern des Vergleichens betrachtet. Mir kommt es in diesem Kapi-

tel stärker auf die Relationierung von Verhältnissen (und Personen) durch ein

tertium comparationis an, weshalb dieses Kapitel mit von Sass die ›Beziehungs-

analogie‹ eher als eine Sonderform des Vergleichs betrachtet.

Die Bekehrung Hermanns des Juden ist ein wohl um 1140 geschriebener, an-

geblich autobiographischer Text Hermanns des Juden, in dem er seine Kon-

version zum Christentum und seinen Eintritt ins Kloster Kappenberg bei

Münster beschreibt.18 An zentralen Stellen mobilisiert der Text immer wieder

Beziehungsanalogien, die eng mit dem vormodernen Individualitätskonzept

Hermanns verbunden sind.

Ob der Autor tatsächlich jener Jude mit Namen Judas war, der zum

Christentum konvertierte und mit der Taufe den Namen Hermann bekam,

wird in der Forschung intensiv und kontrovers diskutiert. Es ist Jean-Claude

17 Siehe dazu Kapitel III, S. 127.

18 Der Text bezieht sich auf Ereignisse der Jahre 1127/28, ist wohl um 1140 geschrieben

worden. Überliefert ist er in insgesamt vier Handschriften, wobei die beiden frühes-

ten aus dem ausgehenden 12. Jahrhundert stammen; Gerlinde Niemeyer: Hermannus

quondam Judaeus. Opusculum de conversione sua (Monumenta Germaniae Histori-

ca/Die deutschen Geschichtsquellen des Mittelalters 500-1500/Quellen zur Geistes-

geschichte des Mittelalters 4), Weimar 1963, S. 39ff. Mit der Monographie von Jean-

Claude Schmitt: Die Bekehrung Hermanns des Juden. Autobiographie, Geschichte

und Fiktion, Stuttgart 2006, liegt eine umfangreiche und luzide Interpretation und

Einordnung des Textes vor.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Franz-Josef Arlinghaus

Schmitt zuzustimmen, dass eine definitive Entscheidung letztlich unmöglich

ist. Schmitt hält es insgesamt jedoch für wahrscheinlicher, dass die Schrift

von – vielleicht mehreren – Klerikern in Kappenberg, möglicherweise unter

Einbeziehung eines Konvertiten, erstellt wurde. Der Text wird dadurch

für unsere Frage jedoch nicht unbrauchbar. Denn die Vorstellung, »[…] ein

Chorherr namens Hermann habe sich an seinen Arbeitstisch gesetzt, um

ganz allein seine Memoiren niederzuschreiben, ist vollkommen anachronis-

tisch!«19, so Schmitt. Wesentliche Dimensionen mittelalterlichen Schreibens

ließe dies unberücksichtigt: Etwa, das Originalität kaum ein Wert an sich

darstellte und Kompilieren nichts Negatives anhaftete, oder etwa, dass das

Verhältnis von Mündlichkeit und Schriftlichkeit ein anderes war (und Texte

nicht selten diktiert wurden); weiteres ließe sich nennen. Wichtiger als die

Frage nach dem Autor ist daher, so Schmitt weiter, die Frage nach der Form

des Textes.20

In dieser Hinsicht erweist sich Die Bekehrung Hermanns des Juden als äu-

ßerst ergiebig. Denn viele Momente und Wendungen finden sich auch in an-

deren autobiographischen Texten der Zeit, ob sie nun die Bekehrung eines

Juden zum Christentum oder ›lediglich‹ die ›conversio‹ (so der Begriff) eines

Christen zum wahren Mönchtum schildern.21 Der Text ist demnach weniger

Zeugnis eines individuellen Lebensweges, vielmehr werden mit der Schrift

Vorstellungen der Zeit in auch heute noch zentralen Fragen der Individuali-

tät – der religiösen Orientierung – wird mit der Schrift über die Bekehrung

des Juden Judas zu Hermann, dem Christen, fassbar. Der Text tut dies vor

allem aus der Sicht der Christen und für Christen. Denn wie Anna Sapir Ab-

ulafia schon 1993 herausgearbeitet hat, war ein wesentliches Ziel des Textes,

die Attraktivität des noch sehr jungen Prämonstratenserordens aufzuzeigen,

kaum jedoch, andere Juden zur Konversion zu verleiten.22

19 Ebd., S. 71.

20 Ebd., S. 70ff.

21 Es ist gerade eines der wesentlichen Verdienste von Jean-Claude Schmitts Buch, die

vielen Parallelen zu anderen Texten nachgezeichnet zu haben. Hinsichtlich einer

grundlegenden Ähnlichkeit im Aufbau vgl. auch Peter von Moos: Abaelard, Heloi-

se und ihr Paraklet: ein Kloster nach Maß. Zugleich eine Streitschrift gegen die ewi-

ge Wiederkehr hermeneutischer Naivität, in: Peter von Moos/Gert Melville (Hg.),

Gesammelte Schriften zum Mittelalter. Bd. 1: Abaelard und Heloise (Geschichte, For-

schung und Wissenschaft 14), Münster 2005, S. 233-301, hier S. 246, sowie unten bei

Anm. 52.

22 Anna Sapir Abulafia: The Ideology of Reform and Changing Ideas Concerning Jews

in the Works of Rupert of Deutz and Hermannus Quondam Iudeus, in: Jewish Histo-

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 65

Eine der zentralen Stellen des autobiographischen Textes ist die Schilde-

rung der Taufe. Der Ritus der Erwachsenentaufe sah im 11. Jahrhundert ein

dreimaliges Untertauchen vor. Das Prozedere gestaltet sich jedoch alles ande-

re als einfach, will Judas/Hermann, vom Teufel verführt, doch immer wieder

zu früh das Taufbecken verlassen. Er vermutet, die Kleriker, die ihn vom Be-

ckenrand zu erneutem Untertauchen aufforderten, wollten ihren Spott mit

ihm treiben. Hier will der Text eine Beziehungsanalogie zum Verhalten des

vom Aussatz befallenen Naaman aus dem Buch der Könige sehen:

»Ebenso wie einst jener Syrer Naaman unwillig wurde und weggehen woll-

te, als er sich auf Anweisung des Propheten Elischa sieben mal im Jordan

waschen sollte [2 Kön 5,10-12], so hatte auch ich in gleichemWahnsinn, von

großerWut gepackt und voller Ungeduldwegen all der Verzögerung, die Ab-

sicht, das Taufbecken zu verlassen. Doch, Gott sei’s gedankt. dass der Feind,

obwohl er sich gegen mich erhob, mich dennoch nicht überwältigte [Ps 13

(12),5]. Denn ebenso wie derselbe Naaman auf die Ermahnung seiner Ge-

fährten hörte und den heilsamen Rat des Propheten befolgte [2 Kön 5,13],

so vertrieb die freundliche Aufforderung der anwesenden frommen Kleriker

das Gift des bösen Verdachts aus meinem Geist und stärkte meinen klein-

mütigen Glauben.«23

Kern des Vergleichs ist eine Beziehungsanalogie, d.h. Naaman agiert im Jor-

dan wie Judas im Taufbecken. Der Text macht dieses Ins-Verhältnis-Setzen

sogar explizit:

ry 7/1 (1993), S. 43-63, hier S. 43ff. Interessant ist, dass die autobiographische Schrift

Abaelards und der sehr persönliche Briefwechsel zwischen ihm und seiner Frau He-

loise auch als Teil der Rechtfertigung eines Klosters, bzw. hier einer Klostergründung,

gelesen werden können, so P. v. Moos: Abaelard, Heloise und ihr Paraklet (Anm. 21),

S. 246ff.

23 J.-C. Schmitt: Die Bekehrung Hermanns des Juden (Anm. 18), S. 324f. »Unde sicut ille

quondam Naaman Sirus accepto ab Heliseo propheta septies lavandi mandato in Ior-

dane indignans cepit abire, ita et ego pari dementia magno animi succensus furore ac

more totius impatiens volebam e baptisterio prosilire. Sed Deo gratias quia etsi se in-

imcus erexit, non tamen adversumme prevaluit. Enim vero quemadmodum isdemNaa-

man suorum flexus ammonitione comitum salutari prophete consilio obtemperavit,

ita blanda religiosorum, qui aderant, clericorum exhortatio, propulso ab animo meo

conceptomale suspicionis contagio,meam in fide pusillanimitatem roboravit.« G. Nie-

meyer: Hermannus quondam Judaeus (Anm. 18), Kap. 19, S. 119f.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Franz-Josef Arlinghaus

»Und falls sich das Alte mit dem Neuen im Einzelnen vergleichen lässt [Ut

igitur per omnia veteribus nova liceat comparare]: So wie Naaman dadurch,

dass er siebenmal im Wasser des Jordans untertauchte, sichtbar vom Aus-

satzes des Fleisches geheilt wurde [2 Kön 5,14], so bin auch ich in der Tau-

fe durch die siebenfache Gnade des Heiligen Geistes auf unsichtbare Weise

vom Aussatz meiner Seele gereinigt worden«.24

Schaut man sich die vorliegenden Beziehungsanalogien genauer an, so trifft

zwar weiterhin die bereits oben gegebene, gängige Definition zu. Für die In-

terpretation von Beziehungsanalogien in der Vormoderne, für das Erfassen ih-

rer Sinndimensionen, kann sie allerdings leicht in die Irre führen, bringt man

sie nicht mit den von Foucault und Descola herausgearbeiteten Weltkonzep-

ten in Verbindung. A verhält sich zu B wie X zu Y, so die etwa Hartmut von

Sass vorgeschlagene Definition.25 Postuliert wird damit die Ähnlichkeit der

Verhältnisse, also eine Ähnlichkeit des ›wie … zu‹, nicht aber eine Ähnlichkeit

von A und X oder B und Y. Im Gegenteil: Darüber wird nicht nur nichts ge-

sagt; es würde vom eigentlichen Ziel der Beziehungsanalogie, wie sie in der

Moderne gebräuchlich ist, eben Verhältnisgleichheit zu evozieren, ablenken.

Dazu ein Beispiel aus der Tageszeitung: Die Nanotechnologie beschäftigt sich

mit einerWelt unterhalb von 10-9Metern –was sich niemand vorstellen kann.

Wissenschaftsjournalisten machen dies gern durch eine Beziehungsanalogie

verstehbar: 10-9 Meter verhält sich zu einem Meter wie eine Haselnuss zur

Erde.26 Nicht nur besteht hier keine Verbindung zwischen 10-9 Metern und

Haselnuss bzw. Meter und Erde; eine solche Verbindung herzustellen würde

das, worauf die Beziehungsanalogie den Fokus gerichtet sehen will, eben die

Größenverhältnisse deutlich zu machen, gefährden.

24 J.-C. Schmitt: Die Bekehrung Hermanns des Juden (Anm. 18), S. 325. »Ut igitur per om-

nia veteribus nova liceat comparare, Naamam Iordanicis septies lotus fluentis a lepra

carnis visibiliter est curatus, ego in baptismo per septemformem Spiritus sancti grati-

am invisibiliter sum ab anime lepra mundatus.« G. Niemeyer: Hermannus quondam

Judaeus (Anm. 18), Kap. 19, S. 120.

25 »Die analogia proportionalitatis […] hat die Struktur eines Verhältnisses von Verhältnis-

sen. Zwei relata (a, b) verhalten sich zueinander wie zwei andere relata (c, d)«; H.v.

Sass: Vergleiche(n). Ein hermeneutischer Rund- und Sinkflug (Anm. 2), S. 29. »c, d«

wurden oben durch X, Y ersetzt.

26 Diese Analogie hat es inzwischen bis auf dieWebseite der Bundesregierung gebracht:

»Was ist Nanotechnologie?« https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-

ist-nanotechnologie--449974 [letzter Zugriff: 26.01.2020].

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974
https://www.bundesregierung.de/breg-de/themen/was-ist-nanotechnologie--449974


Relationierungen 67

Der Gedanke ist noch einen Schritt weiter zu führen. Bei der oben gege-

benen Definition des Vergleichs als dreistelliger Operation, bei der zwei Ele-

mente hinsichtlich einer bestimmten Hinsicht (tertium comparationis) mitein-

ander in Beziehung gesetzt werden,wurde darauf aufmerksamgemacht, dass

damit zugleich eine Ähnlichkeitsannahme (›Selbigkeit‹) des Verglichenen ein-

hergeht. Die Annahme, dass die zum Vergleich gebrachten Dinge wenigstens

hinsichtlich des tertium comparationis – Vitamingehalt von Äpfeln und Birnen

– ähnlich sind,wird dabei zwar selten explizit zumThema, ist aber Grundvor-

aussetzung für die Durchführung des Vergleichs. Bei der Beziehungsanalo-

gie wird dieser für den Vergleich von Dingen so wichtige Schritt gerade nicht

gemacht. Die Gleichheit der an der Beziehungsanalogie beteiligten Objekte

anzunehmen, ist nicht nur nicht nötig, sondern wäre sogar kontraproduktiv.

Denn in der Moderne will die Beziehungsanalogie in der Regel die Parallelität

der Verhältnisse zwischen A und B sowie X und Y aufzeigen. Eine hinzutre-

tende Ähnlichkeit der beteiligten Gegenstände würde schnell die gewünschte

Fokussierung auf die Parallelität der Verhältnisse verwässern oder verunkla-

ren.

Der Text aus dem 12. Jahrhundert geht mit der Beziehungsanalogie je-

doch ganz anders um. Hermanns Schilderung seiner Taufe zielt nicht ledig-

lich darauf ab, das Verhältnis von Naaman (A), der sich gegen die Empfehlung

zur Waschung im Jordan sträubt (B), mit dem des Judas (X), der gegen ein

weiteres Untertauchen im Taufbecken opponiert (Y) zu zeigen. Vielmehr geht

es gerade auch darum, den Aussätzigen mit dem ungetauften Juden (A und

X) und das Jordanwasser mit dem Taufwasser (B und Y) parallel zu setzen.

Solche Parallelsetzungen sind in der christlichen Welt des Mittelalters alles

andere als überraschend, werden doch Juden häufig mit (unreinen) Leprö-

sen gleichgesetzt und gilt der Jordan seit der Taufe Jesu durch Johannes den

Täufer (Mk. 1,9-11) als das ›Taufbecken‹ par excellence.

Diese Hintergründe werden im Text nicht eigens evoziert, vielleicht weil

dies als unnötig erschien, richtete sich doch die auf Latein verfasste Schrift

an gebildete, wohl an klerikale Kreise. Allerdings macht der Text selbst die

vorgeschlagene Interpretation, dass die Beziehungsanalogie nicht in der Be-

stimmung von Verhältnissen (A zu Bwie X zu Y) limitiert ist, sondern zugleich

eine Relationierung der Entitäten A und X sowie B und Y bedeutet, mit dem

Satz deutlich, mit dem die Schilderung der Taufe schließt:

»Das Fleisch dieses Mannes [Naaman] wurde, vom Schmutz der Lepra gerei-

nigt, wieder so rein wie das eines Kindes [infantis]. Mich gebar, nachdem ich

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Franz-Josef Arlinghaus

durch das Bad der Erneuerung [=Taufe] die alte Haut abgestreift hatte, die

Kirche, die jungfräuliche Mutter, zu neuer Kindheit [infantiam].«27

Die begriffliche Nähe von ›Kind/Kindheit‹ (infans/infantia) zeigt, zusammen

mit der oben erwähnten Parallelsetzung zwischen dem Wasser des Jordan

und dem Taufwasser sowie zwischen einem Aussätzigen und einem Juden,

an, dass Ähnlichkeiten vorausgesetzt werden können, die keiner weiteren Er-

läuterung bedurft hätten.

Auf die Vorschläge von Foucault undDescola aufbauend kannman anneh-

men, dass es sich bei dieser Art, eine Beziehungsanalogie zu entfalten, nicht

um die Eigenheit eines bestimmten Textes oder eine Marotte des 12. Jahrhun-

derts handelt. Denn es ist naheliegend, dass eine allgemeine »Ähnlichkeit[…]

der Verhältnisse«28 auch eine Ähnlichkeit der ins Verhältnis gesetzten Enti-

täten evozierte. Dort also, wo in vormodernen Texten Beziehungsanalogien

auftauchen, wird man damit rechnen müssen, dass zugleich eine Ähnlichkeit

der miteinander in Beziehung gesetzten Elemente postuliert wird.

Aber evoziert die Beziehungsanalogie in der Moderne nicht ebenfalls eine

Ähnlichkeit der Elemente? Ist das obige Beispiel aus dem Bereich desWissen-

schaftsjournalismus29 nicht eher die Ausnahme als die Regel? Selbstredend

soll dem hier nicht erschöpfend nachgegangen werden; einige Hinweise er-

scheinen gleichwohl sinnvoll. Ein interessantes Feld für eine breite Verwen-

dung von Beziehungsanalogien scheinen – ausgerechnet – die Naturwissen-

schaften zu sein. Ausgerechnet deshalb, weil dieser Text vorschlägt, Bezie-

hungsanalogien, die auch die Ähnlichkeit von A/X und B/Y postulieren, wür-

den maßgeblich auf einem vormodernen Weltverständnis aufruhen. Solche

Vergleichsformen in den Naturwissenschaften vorzufinden, also sozusagen

im Herzen der Moderne, stellt diese Annahme in Frage.

Wie die jüngst erschienene Arbeit von Rebecca Mertens eindrucksvoll

zeigt, lohnt ein genaueres Hinsehen.Nicht nur als Hilfsmittel in der Kommu-

nikation mit Nicht-Naturwissenschaftlern, sondern gerade auch zwischen

verschiedenen, ja oft sehr spezialisierten Subdisziplinen, sind Beziehungs-

analogien in der Wissenschaft ein zentrales Werkzeug der Verständigung

27 J.-C. Schmitt: Die Bekehrung Hermanns des Juden (Anm. 18), S. 325. »Illius caro deter-

sis elefantie sordibus infantis recepit munditiam;me per lavacrum regenerationis pel-

le vetustatis exutum in novam peperit ecclesia virgo mater infantiam.« G. Niemeyer:

Hermannus quondam Judaeus (Anm. 18), Kap. 19, S. 120.

28 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge (Anm. 9), S. 51.

29 Siehe Anm. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 69

und der transdisziplinären Modellbildung. So beschrieben herausragen-

de Wissenschaftler wie Linus Pauling um deutlich zu machen, dass das

Aufeinander-Einwirken verschiedener Moleküle, konkret: das Zusammen-

wirken von Antikörpern und Antigenen, weniger ein Resultat chemischer

Prozesse ist, sondern vielmehr mit ihren räumlichen Strukturen zusam-

menhängt, die Vorgänge durch Parallelsetzung mit der Wirkungsweise

von Schlüssel und Schloss. Im Kern ging es darum, eine neue Perspek-

tive auf biologische Prozesse zu entwickeln – weg von der Fixierung auf

chemische Reaktionen hin zur Einbeziehung ihrer räumlichen, dreidimen-

sionalen Ausdehnung. Diese und ähnliche Beziehungsanalogien werden in

der Wissenschaft häufig benutzt, und sie leisten unter den Wissenschaftlern

wesentlich mehr als lediglich Anschaulichkeit zu erzeugen: »[A]nalogies

can function as ›anchors‹ during the establishment and expansion of rese-

arch programs. Just like mathematical idealizations, analogies can be used

to unify different models with respect to a common research program«.

Rebecca Mertens spricht in diesem Zusammenhang auch vom »analogical

modeling«.30 Als modellbildendes ›Feature‹ gehören Beziehungsanalogien

damit zum Kernbestand moderner Wissenschaft.31

Hervorzuheben gilt jedoch zweierlei: Zum einen ist allen Akteuren be-

wusst, dassMoleküle nichtsmit Schlüsseln oder Schlössern zu tun haben; und

wenn überhaupt, dann kann wohl nur sehr bedingt von einer Entsprechung

mit Antikörpern und Antigenen gesprochen werden. Wesentlich wichtiger

aber ist, dass die Wissenschaft selbst ihre Beschreibungen nicht als Abbild der

Natur versteht, sondern eben als Modellbildung über die Realität begreift.32

Es liegt also keine vorgängige ›Verkettung‹ vonModell und Gegenständen vor,

sondern eine grundlegendeDifferenz. Ein Zusammenhang, die Triftigkeit des

Modells, muss erst plausibel gemacht werden, beispielsweise durch Berech-

nungen oder Experimente. Die Verbindung von Modell und Realität – soweit

sie erfahrbar ist – ist zudem mit dem Stempel der ›Vorläufigkeit‹ versehen:

Morgen gibt es sicherlich bessere, vielleicht gar konträre Modelle, die einen

ganz anderen Blick auf das Zusammenwirken von Molekülen oder Antigenen

eröffnen. Damit ist der Rahmen, in dem Beziehungsanalogien in den Natur-

wissenschaften verwendet werden, ein qualitativ anderer als der der vormo-

30 Rebecca Mertens: The Construction of Analogy-Based Research Programs. The Lock-

and-Key Analogy in 20th Century Biochemistry, Bielefeld 2019, S. 201ff.

31 Ebd., S. 142ff.

32 Vgl. Ebd., S. 202.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Franz-Josef Arlinghaus

dernen Welt, in der sie auf vorgängige ›Verkettungen‹ basieren. Sowohl Otto

von Freising wie Judas/Hermann führen dies in ihren Texten explizit vor.

Sicherlich finden sich heute Beziehungsanalogien, die mit dem Ins-

Verhältnis-Setzen von A und B mit X und Y auch zwischen A und X sowie

B und Y eine Verbindung zu etablieren wünschen, auch außerhalb des Wis-

senschaftsbetriebs. Allerdings sehen sich solche Parallelsetzungen ebenfalls

damit konfrontiert, dass dies eben nicht selbstverständlich, dass es nicht Teil

des allgemeinen Denkrahmens ist. Vielmehr muss, wo eine A/X und B/Y-

Relationierung oder gar Gleichsetzung über die Beziehungsanalogie erzeugt

werden soll, die vorgängige Annahme der Unähnlichkeit von A, B, X und

Y beachtet, und diese Hürde dann mit rhetorischen Mitteln, nicht zuletzt

unter Verwendung von Metaphern, angegangen werden.33

Zurück zur Beziehungsanalogie in der Vormoderne. Warum gibt es

überhaupt diese Form des Vergleichens, angesichts einer schon verketteten

Welt? Erschöpfen sie sich nicht in Rhetorik, in eine (ggf. überflüssige) Zutat

zum Kern der Erzählung? Zwischen allgemeinen Weltzusammenhängen und

konkreten Parallelen zwischen Relationen wie zwischen den Elementen einer

Beziehungsanalogie ist es ein weiter Weg. Ohne die im Text vorgenommene

Konkretisierung bestimmter Relationen aus allen möglichen verfügbaren,

ginge die Kernaussage verloren. Mit der Beziehungsanalogie, wie sie hier

verstanden wird, setzt der Text den Propheten Elischa, auf dessen Rat Naa-

man im Jordan verweilt, mit den Klerikern von Cappenberg gleich, die um

das Becken stehen und Judas zu erneutem Untertauchen auffordern. Die

Cappenberger Kleriker mit dem Propheten auf eine Stufe zu stellen, die neue

prämonstratensische Mönchsgemeinschaft auf diese Weise mit der Heilsge-

schichte zu verknüpfen – oder sollte man sagen: in ihr zu positionieren? –

liegt ganz im generellen Interesse des Textes, wie er von der oben erwähnten

Anna Sapir Abulafia verstanden wird: Ein neues Kloster mit Legitimität und

›fama‹ auszustatten. Die Figur des Naaman, schaut man in das Buch der Kö-

nige, bietet dagegen wenig weitergehende Anschlussmöglichkeiten für eine

besondere Auszeichnung des Judas/Hermann, mit dem er ja parallelisiert

wird. Es scheint dem Text also tatsächlich mehr um das Kloster als um die

zu bekehrende Person gegangen zu sein. Ganz ähnlich operieren die Texte

33 Daniela M. Bailer-Jones: Scientific Models as Metaphors, in: Fernand Hallyn (Hg.),

Metaphor and Analogy in the Sciences, Dordrecht 2000, S. 181-198, hier S. 181; vgl. für

dieWirtschaftswissenschaftenMary S. Morgan: TheWorld in the Model. How Econo-

mists Work and Think, New York 2012. Die Hinweise verdanke ich Rebecca Mertens.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 71

von Abaelard und Guibert von Nogent, nur dass sich hier nicht Mönchsge-

meinschaften sondern häufiger Einzelpersonen, eben die Protagonisten der

Texte, mit biblischen oder frühchristlichen ›Spitzenheiligen‹ auf eine Stufe

zu stellen wünschen.34

Der große Vorteil, die Besonderheit der neuen prämostratensischen Ge-

meinschaft über Beziehungsanalogie zu organisieren, mag darin liegen, dass

sie, bei aller Eindeutigkeit, doch eine gewisse Distanz zum biblischen Gesche-

hen und ihren Personen zu wahren weiß: Verhältnisse und Entitäten rücken

sehr eng zusammen, aberman drückt damit keine Gleichheit aus, die sichmit

dem Vorwurf der Anmaßung, der Todsünde der superbia, verbinden ließe.

Brüche in der ›Verkettung‹ der Welt

Allerdings – und an dieser Stelle versuche ich eine Differenzierung einzu-

führen – enthält dieses Weltbild zugleich sehr grundlegende Rupturen, die

sozialer Natur sind. Gelten Mikro- und Makrokosmos auch als miteinander

verknüpft, ja ähnlich, so scheinen dagegen soziale Zugehörigkeiten verschie-

dene Welten scharf voneinander zu trennen. Hier kann an Überlegungen von

Peter Strohschneider zum Fremden in der Vormoderne angeknüpft werden.

Das Fremde, so macht Strohschneider am Beispiel des Rolandslieds (um

1170) deutlich, wird lediglich als Negation des Eigenen konzipiert, weist also

noch in dieser Beschreibung, vor einer weitergehenden Reflexion, lediglich

auf das Eigene zurück: »Fremdes oder Unbekanntes kann so allein als be-

stimmte Negation von Ordnung überhaupt vorkommen: etwa in Gestalt von

Nicht-Christen. Dann muss es als solches negiert werden […]«.35 Das Fremde

wird also nicht als etwas möglicherweise ganz Anderes erfasst. Das führt zu

34 ZuAbaelard sieheKapitel III ab S. 128. ZuGuibert vonNogent: Franz-Josef Arlinghaus:

In andOut, Then andNow: The Conscious Self and its Relation to Society in Pre-modern

and Modern Times, in: The Medieval History Journal, Heft 18/2 (2015), S. 378-403, hier

S. 386ff. (mit Literatur).

35 Peter Strohschneider: Fremde in der Vormoderne. Über Negierbarkeitsverluste und

Unbekanntheitsgewinne, in: Anja Becker/JanMohr (Hg.), Alterität als Leitkonzept für

historisches Interpretieren (Deutsche Literatur. Studien und Quellen 8), Berlin 2012,

S. 387-419, hier S. 399.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Franz-Josef Arlinghaus

Vorstellung von Ordnung, die nur sich selbst und ihre Negation kennt, und

diese Negation als Abweichung begreift.36

Der, der nicht dazu gehört (wie der Jude), lebt damit in einer Gegenwelt,

wenn man so will, und ist damit auch nicht Teil der eigenen ›Verkettungen‹.

Die Trennung ist so deutlich, dass kaum Brücken, sondern nur der Wechsel

von der einen sozialen Gruppe in die andere als Garant für die Zugänglich-

keit zu den jeweiligen Weltverhältnissen erscheint. Die Verschiedenheit der

Welten führt ›Die Bekehrung Hermanns des Juden‹ dadurch vor, dass er die

Unmöglichkeit betont, als Jude das Alte Testament ›richtig‹ zu verstehen. Zu-

gleich führt derselbe Text vor, dass ein Wechsel der sozialen Position Voraus-

setzung für das ›richtige‹ Verständnis des Textes (und damit der Welt insge-

samt) darstellt. Wird einerseits über die vormoderne Ausfaltung von Bezugs-

analogien zur Taufe des Judas/Hermann über Zeit und Raum hinweg aufs

Engste mit Vorgängen, wie sie im Alten Testament geschildert werden, ver-

bunden, so wird andererseits die durch keine kommunikative Anstrengung

überbrückbare Differenz im Erkennen des wahren Glaubens bei zeitgleich le-

benden Menschen, die sich am selben Ort befinden, mehrfach betont, weil

es sich bei ihnen um Ungetaufte und Getaufte handelt. Vorgeführt wird dies

durch einen Vergleich, durch eine Art ›negativer Beziehungsanalogie‹, die die

Kluft deutlich macht.

Sich geschäftlich am Hofe Eckberts, des Bischofs von Münster (1127-1132),

aufhaltend, wird Judas dessen Lehren teilhaftig.

»Er [Eckbert] lehrte auch, dass einige Gebote des Gesetzes wie: […] [D]u

sollst nicht stehlen […] nur ganz wörtlich aufzufassen seien. Von manch

anderen Geboten aber wie z.B.: […] Das Junge einer Ziege sollst du nicht

in der Milch seiner Mutter kochen [Ex 23,19 und Deut 14.21] sagte er, sie

seien, wenn man sie wörtlich nehme, unnütz, gab ihnen dann jedoch

eine herrlich begründete allegorische Deutung. Im Zusammenhang mit

dieser Unterscheidung bediente er sich eines Vergleichs [utens exemplo]:

Während sich die Juden so wie manche stumpfsinnige Lasttiere mit der

leeren Spreu, nämlich dem buchstäblichen Schriftsinn, zufrieden gäben,

36 »Negierung in diesem Sinne ermöglicht es, Anderes nicht als deutungsungewiss und

interpretationsbedürftig, ja womöglich als irreduzibel Fremdes behandeln zu müs-

sen, sondern gewissermaßen als Bekanntes behandeln zu können. Sie belässt Frem-

des nicht im Unbestimmten, sondern es wird im Gegenteil die Unterschiedenheit der

fremden vonder eigenenOrdnungdramatisiert zu derenNegation durch das Fremde.«

Ebd., S. 399f.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 73

so würden die Christen als Menschen [Chrstiani ut homines], die ihren

Verstand gebrauchten, durch das spirituelle Verständnis wie durch das in

dieser Spreu verborgene süßeste Mark erquickt«.37

Der Bischof vergleicht Juden und Christen hinsichtlich ihrer unterschiedli-

chen Möglichkeiten, die Bibel ›richtig‹ zu verstehen: Nur Christen seien dazu

in der Lage, Juden nicht. Zugleich rekurriert der Text auf die seit der Antike

bekannte Form der allegorischen Auslegung der Bibel, die neben dem wört-

lichen drei weitere Sinnebenen unterstellt: Christen sind in der Lage, auch

die tieferen, heilsgeschichtlichen Sinnebenen zu verstehen (etwa wenn der

brennende Dornbusch des Alten Testaments, in dem Gott erschienen ist, als

heilsgeschichtliche Vorausdeutung Marias verstanden wird, durch die Jesus

›erscheint‹). Juden dagegen interpretieren den Sinn der Schrift lediglich wört-

lich, so dass ihnen die eigentliche Botschaft der Bibel entgeht. Dabei ist die

Allegorie keineswegs eine exotische Randerscheinung, die nur dem Christen-

tum eigen war, sondern ein grundlegendes Konzept mittelalterlicher religiö-

ser Schriftauslegung, das antikeWurzeln hat, und das auch,mit unterschied-

licher Akzentsetzung, vom Judentum geteilt wurde.38

37 J.-C. Schmitt: Die Bekehrung Hermanns des Juden (Anm. 18), S. 289. »Legalium quo-

que mandatorum quedam, ut sunt: […] non furtum facies [Ex 20, 15], ad solam littere

superficiem tenenda esse docebat; quedam autem, qualia sunt: […] non coques edum in

lacte materis sue (Exod. 23, 19; Deut 14, 21), supervacua quantum ad litteram asserens,

ad sensus allegoricos pulcherrima nichilominus ratione transferebat, tali in hac discre-

tione utens exemplo, ut scilicet Iudeis tamquambrutis quibusdam iumentis sola in his

littera velut palea contentis, Chrstiani ut homines ratione utentes spirituali intelligen-

tia velut dulcissima palee medulla reficerentur.« G. Niemeyer: Hermannus quondam

Judaeus (Anm. 18), Kap. 2, S. 73f.

38 »Im mittelalterlichen Denken gründet die Allegorie in der Anerkennung des Zusam-

menhangs und der Entsprechung von Sinnenfälligem und Übersinnlichem, von Zeit-

lichem und Ewigem.« J.H. Emminghaus/L. Hödl/A. Riedlinger: Art. Allegorie, Allego-

rese. III. Patristische und scholastische Theologie, in: Lexikon des Mittelalters, Band 1,

München 1980, Sp. 421f, hier Sp. 422. Die beobachtbare Privilegierung des buchstäb-

lichen Schriftsinns im Judentum ist z.T. als bewusste Abgrenzung zum Christentum

zu verstehen. J. Maier: Art. Allegorie, Allegorese. IV. Judentum, in: Lexikon des Mittel-

alters, Band 1, München 1980, Sp. 423. Diese Art der Interpretation, oder besser ge-

sagt, Lektüre ist keineswegs eine Erfindung des Christentums. Vielmehr ›wanderte‹

die allegorische Rezeption von Texten von den Griechen über das Judentum und die

Stoa zum Christentum. Sie verschwand auch nicht mit Humanismus und Protestantis-

mus, sondern wohl erst im 18. Jahrhundert. HeinzMeyer: Art. Schriftsinn, mehrfacher,

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Franz-Josef Arlinghaus

Zurück zum Vergleich und zu den unterschiedlichen Lektürearten bzw.

Hermeneutiken von Christen und Juden. Der Vergleich zwischen Juden, die

lediglich ein buchstabengetreues Verständnis haben, und Christen die auch

den verborgenen, heilsgeschichtlichen Schriftsinn erkennen, taucht in der

nicht sehr umfangreichen Schrift dreimal auf. Auffälligerweise werden gar

keine Textstellen einer je unterschiedlichen Interpretation zugeführt. Statt-

dessen wird herausgestellt, dass Judas, weil er eben Jude ist, den eigentlichen

Sinn der heiligen Schrift nicht zu fassen vermag. »Und als sie mir aus dem

Gesetz und den Propheten zahlreiche Belege über die Ankunft Christi vortru-

gen, stützte ichmich ganz hartnäckig nur auf den Buchstaben […]«, heißt es etwa an

anderer Stelle.39 Der tiefere Sinn der Schrift bleibt ihm also, trotz Bemühens,

verschlossen, und so kann er nicht zum wahren Glauben finden. Allerdings

bewahrte er die »wunderschönen Allegorien«, mit denen die Christen ihn in

der Diskussion konfrontierten, »sehr sorgfältig in der Schatztruhe meines

Herzens« – ohne aber von ihnen den rechten Gebrauch machen zu können.40

Später jedoch, nach dem ausführlich geschilderten Taufritual, nachdem aus

›Judas‹ ›Hermann‹ und damit Christ wurde, ist er es, der »die Honigsüße

der spirituellen Allegorien« perfekt beherrscht und sogar seine ehemaligen

Glaubensgenossen damit konfrontiert.41 Dass nur derjenige, der dem ›wah-

ren Glauben‹ angehört, auch in der Lage ist, die Schrift zu verstehen –, eine

Vorstellung, die unter Christen gängige Münze war, – buchstabiert der Text

also deutlich aus. Nicht Intellekt oder Bildung, sondern Zugehörigkeit zur

Schar der Gläubigen ist Voraussetzung für das ›richtige Lesen‹.

Dass Christen Juden unterstellten, für den eigentlichen Sinn der Bibel

›blind‹ zu sein, ist seit langem bekannt. Hier geht es darum, der Frage nach-

zugehen, welche Rolle der Vergleich dabei spielt und wie dies mit Foucaults

undDescolas ›Verkettungen‹ zusammengebracht werden kann. ImGegensatz

in: Joachim Ritter/Karlfried Gründer (Hg.), Wörterbuch der Philosophie, Basel 1992,

Sp. 1431-1439.

39 J.-C. Schmitt: Die Bekehrung Hermanns des Juden (Anm. 18), S. 307 (Kursivsetzung

durch FJA). »Cumque multa mihi de Christi adventu ex lege et prophetis proferrent

testimonia, ego soli littere pertinacissime innitens […]«. G. Niemeyer: Hermannus quon-

dam Judaeus (Anm. 18), Kap. 9, S. 97 (Kursivsetzung durch FJA).

40 J.-C. Schmitt: Die BekehrungHermanns des Juden (Anm. 18), S. 307. Dennoch bewahrt

er »[…] pulcherrimas […] allegorias in theca pectoris diligentissime recondebam.«

G. Niemeyer: Hermannus quondam Judaeus (Anm. 18), Kap. 9, S. 97.

41 J.-C. Schmitt: Die Bekehrung Hermanns des Juden (Anm. 18), S. 320. »[…]mellifluam

eis spiritualium allegoriarum dulcedinem eructans […]«; G. Niemeyer: Hermannus

quondam Judaeus (Anm. 18), Kap. 16, S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 75

zu der Schilderung der Taufe, wo Beziehungsanalogien zwischen dem Alten

Testament und den Vorgängen in Kappenberg hergestellt werden, und damit

auch eine Gleichsetzung der beteiligten Personen, geht Hermanns ›Autobio-

graphie‹ nun genau umgekehrt vor: Das Verhältnis der Juden ist gänzlich an-

ders als das der Christen zur Heiligen Schrift. Damit sind zugleich die Juden

als »stumpfsinnige Lasttiere« von den »Christen als Menschen« (Christaini ut

homines) völlig verschieden, um die Formulierungen der obigen Quellenstelle

wieder aufzugreifen. Ebenso verhält es sich mit dem Text selbst, der einmal

»leere Spreu« ist, bei den Christen »süßes Mark«. Dadurch werden aus dem

einen Text, auf den sich Christen wie Juden beziehen – hier das Alte Testa-

ment – zwei qualitativ verschiedene (X und Y). Zusammen mit dem anderen

Verhältnis der beiden Gruppen zu »Spreu« und »Mark« (A zu X nicht wie B

zu Y) werden auch die an der ›negativen Beziehungsanalogie‹ beteiligten Ele-

mente als völlig verschieden dargestellt (A nicht X und B nicht Y). Dies gilt so-

gar für die Schrift, die eigentlich dieselbe ist, aber in der Relation und durch

den je spezifischen Gebrauch eine andere wird.

Wenn auch die Herabwürdigung der Juden und der Verweis auf ihre ver-

meintlich unzutreffende Lektüre der heiligen Schrift im Diskurs der Zeit ge-

radezu als Konvention erscheinen, so gilt es, in der Zusammenschau mit dem

oben Ausgeführten zweierlei hervorzuheben:

1 Wo eine Beziehungsanalogie vorliegt, gibt es auch eine Beziehung zwi-

schen den Einzelelementen (wo A zu B wie X zu Y, dann auch A wie X

und B wie Y). Wo dies nicht der Fall ist (A zu B nicht wie X zu Y), wird

explizit gemacht, dass A nichts mit X bzw. B nichts mit Y gemein ha-

ben. Die Vermutung liegt nahe, und gerade die Umkehrung unterstreicht

dies, dass Beziehungsanalogien in der Vormoderne wie selbstverständ-

lich auch Relationen zwischen den Einzelelementen aufbauen (aber na-

türlich nicht müssen). Es ist diese ›Selbstverständlichkeit‹, die vormoder-

ne Beziehungsanalogien von modernen unterscheidet. Diese Selbstver-

ständlichkeit wiederum ruht auf einem spezifischen Weltverständnis.

2 Wo soziale Zugehörigkeit, wie dies Hermanns autobiographischer Text

für Juden und Christen vornimmt, als radikal distinkt vorgestellt wird,

gibt es keine gemeinsamen ›Verkettungen‹ mehr. Die Beziehungsanalogie

und der Vergleich stellen dann vor allem die absolute Andersartigkeit, den

Bruch aus. Der Bruch verbleibt auch hier nicht auf die Beziehungsana-

logie beschränkt (Juden können Schrift nicht verstehen/Christen jedoch

wohl), sondern formatiert sowohl die Personen (die einen sind blind, die

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Franz-Josef Arlinghaus

anderen sehend) wie auch die Gegenstände (Spreu versus Mark). Auch

hier ist davon auszugehen, dass diese umfassenden Negationen aller im

Spiel befindlichen Elemente nicht erst durch die Beziehungsanalogie und

den Vergleich erzeugt werden. Vielmehr bildet der vorausgehende Bruch,

die Differenz zwischen Zu-meiner-Welt-gehörend und Nicht-zu-meiner-

Welt-gehörend die Basis, auf der die Relationen bzw. Nicht-Relationen

erzählt werden, wobei man im Anschluss etwa an Peter Strohschneiders

Überlegungen ›Zu-meiner-Welt-gehörend‹ fast schon durch ›Zur-Welt-

überhaupt-gehörend‹ ersetzen könnte. Die ›Verkettung‹, so kann man

schließen, findet an den jeweiligen Personenverbänden ihre Grenze.

Der Bruch ist dabei ein sehr grundsätzlicher, der nicht allein das Verstehen

oder Nicht-Verstehen der heiligen Schrift betrifft. Judas ist nicht nur die rich-

tige Erfassung der ›herrlichsten Vernunftgründe‹, die Rupert von Deutz ihm

in einer Disputation vorträgt, ebenso unmöglich wie das Begreifen der Bild-

und Skulptursprache in den Kirchen.42 Oder besser gesagt: All‹ dies ist ihm

gar nicht zugänglich; und erst nach seiner Taufe kann er die Traumvision,

mit der die Geschichte beginnt, für sich selbst richtig deuten.43 Man über-

dehnt wohl nicht, wenn man davon ausgeht, dass im analysierten Text (ande-

42 Zu Jesus am Kreuz als »Götzenbild« (ydolum) G. Niemeyer: Hermannus quondam Ju-

daeus (Anm. 18), Kap. 2, S. 75 Nach der Disputation mit Rupert von Deutz, dessen Aus-

führungen natürlich hoch gelobt werden, heißt es, Judas habe den »herrlichsten Ver-

nunftgründen« nicht folgen können, weil er die Worte »[…] nicht mit den Ohren mei-

nes Herzens und […] mit den Augen meines Verstandes« erfassen konnte, denn diese

waren bedeckt »vom Dunkel der jüdischen Blindheit, [die] das Licht der Wahrheit«

nicht zu schauen vermögen; J.-C. Schmitt: Die Bekehrung Hermanns des Juden (Anm.

18), S. 296. Die Stelle im Zusammenhang: »Sic itaque Robertus omnibus obiectioni-

bus meis tam pulcherrimis rationibus quam validissimis scripturarum auctoritatibus

obvians, eas velut quandam tetre noctis caliginem clarissimis responsionum suarum

radiis propellebat. Sed miser ego more aspidis surde et obturantis aures suas (Ps. 56,5)

suavissime incantationis sue verba auribus cordis non percipiebam. ac mentualibus

oculis, quos iudaice cecitatis caligo obduxerat, lumen veritatis·intueri non poteram«

G. Niemeyer: Hermannus quondam Judaeus (Anm. 18), Kap. 4 S. 82f.; zur Einordnung

der Disputation und der Interpretation der Bilder vgl. J.-C. Schmitt: Die Bekehrung

Hermanns des Juden (Anm. 18), S. 187ff.

43 »Wie er damals den ersten in seiner Kindheit geträumten Traumvonder Gnade Christi,

die ihm zuteil werden sollte, verstand und wie er denselben auslegte«; J.-C. Schmitt:

Die Bekehrung Hermanns des Juden (Anm. 18), S. 327. So die Überschrift über den nun

folgenden Teil, in der Hermann die Traumdeutung vornimmt. »Quod tunc primum vi-

sum in pueritia sua de futura in se Christi gratia somnium intellexit et eundem quali-

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 77

re Quellen der Zeit mögen differenzierter vorgehen) zwei grundlegend ande-

re Weltsichten gegenübergestellt werden. Allerdings ist diese Beschränkung

einseitig, denn die Christen beherrschen auch den literalen Schriftsinn, auf

den die Juden reduziert sind, und sie kennen sich mit den Texten des Alten

Testamentes sogar besser aus als die Juden. Jedoch wird dies weniger deutlich

– weil selbstverständlich? – ausgebreitet.

Damit gibt es neben der Verkettung einen zweiten Punkt, der das Verglei-

chen in der Vormoderne rahmt: die Zugehörigkeit zu dieser oder jener Grup-

pe. Natürlich finden sich auch in der Gegenwart ähnliche Denkfiguren, etwa

wenn behauptet wird,Muslime seien nicht zu Toleranz fähig oder wennMän-

nern mit biologistischen Argumenten die Annahme vertreten, Frauen könn-

ten diese oder jene Tätigkeit nicht ausüben. Die Liste ließe sich leicht fort-

setzen. Allerdings müssen sich solche Behauptungen damit auseinanderset-

zen, dass es die Vorstellung einer ungeteilten Menschheit gibt und Differen-

zierungen gewissermaßen erst in einem zweiten Schritt vorgenommen wer-

den können und besonderer argumentativer Anstrengungen bedürfen. Ohne

das an dieser Stelle breiter diskutieren zu können, sei der Hinweis gestattet,

dass Zugehörigkeit/Nicht-Zugehörigkeit in der Vormoderne zentral über das

Durchlaufen von Gnadenerweisen und Ritualen (die Taufe, aber etwa auch

den Bürgereid) organisiert war und damit Inklusion und Exklusion einem

anderen Grenzziehungsregime folgten als heute.44

Die – immer aus Sicht des/der christlichen Autoren des Textes – Unver-

gleichbarkeit der Person vor und nach dem Religionswechsel, von Judas und

Hermann, ist letztlich eines von vielen Symptomen, die die spezifisch vormo-

derne Verschränkung von Individualität und Gesellschaft anzeigen. Sie wer-

den auch in den übrigen Texten dieses Bandes – auf der Grundlage ganz an-

derer Quellen – immer wieder virulent.45 Von Interesse ist an dieser Stelle der

ter interpretatus sit«; G. Niemeyer: Hermannus quondam Judaeus (Anm. 18), Kap. 21,

S. 122.

44 Vgl. dazu schon die Bemerkungen von Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft.

Grundrisse der verstehenden Soziologie, hg. v. Johannes Winckelmann, Tübingen
51980, S. 401f zu den von ihm so genannten ›Verbrüderungsverträgen‹. Vgl. zur Bedeu-

tung von Ritualen im Lebenszyklus Kaspar von Greyerz: Passagen und Stationen. Le-

bensstufen zwischenMittelalter undModerne, Göttingen 2010; zur Bedeutung vonZu-

gehörigkeit für die Rechtspraxis Franz-Josef Arlinghaus: Inklusion-Exklusion. Funkti-

on und Formen des Rechts in der spätmittelalterlichen Stadt. Das Beispiel Köln (Norm

und Struktur 48), Wien/Köln/Weimar 2018.

45 Siehe dazu insbesondere die Kapitel III + IV.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Franz-Josef Arlinghaus

Weg zu dieser Transformation, der – nun wenig überraschend – ebenfalls die

soziale Komponente privilegiert.

Von Judas zu Hermann – der Weg zur Taufe

Wenn die Kluft zwischen den Gruppen so groß und die Bekehrung aufgrund

von ›Einsicht‹ nicht möglich ist, weil ›richtiges‹ Verstehen die ›richtige‹ Mit-

gliedschaft (Christ-Sein) voraussetzt und fast alles vom Übergangsritual ab-

hängt, wie kam es dann zur Taufe? Entscheidend ist auch im Hochmittelal-

ter die göttliche Gnade. Ohne sie, so macht auch Die Bekehrung Hermanns des

Juden deutlich, kann es keine Konversion und keinen Wechsel der Zugehö-

rigkeit geben. Aber wie Gnade erlangen? Flehentliche Gebete des Aspiranten

begünstigen den göttlichen Gnadenerweis, sind vielleicht die notwendige, je-

doch sicherlich nicht die hinreichende Bedingung. Diese Anstrengung bildet

lediglich die Voraussetzung dafür, den weiteren Weg richtig gehen zu kön-

nen. Entscheidend ist etwas anderes:

»Denn von ihm [Gott] innerlich erleuchtet, habe ich klug zu bedenken be-

gonnen, dass so wie ein Bediensteter nach dem Verlust der Gunst seines

Herrn diese nur wiedererringen kann, wenn Freunde dieses Herrn für ihn

Fürsprache einlegen, so auch ich nur die Gnade Christi erlangen könne, wenn

ich durch die Vermittlung der heiligen Kirche unterstützt würde«.46

Aus der Beziehungsanalogie ›Verhältnis Herr/Diener ohne Gunst‹ entspricht

›Verhältnis Gott/Jude‹ leitet er ab, dass er eines ›Fürsprechers‹ bedarf. Judas

denkt nun darüber nach, »durch wessen Gebete, weil von höherem Verdienst

bei Gott, ich mich am besten empfehlen könnte«. Er wägt also vergleichend

ab und wendet sich zwei Klausnerinnen zu, die ein eheloses Leben im Diens-

te Gottes führen. Allerdings bleibt der Vergleich hier im Allgemeinen; nicht

genannt wird, gegenüber welchen Personen oder religiösen Gemeinschaften

den Frauen der Vorzug gegeben wurde. Die beiden Klausnerinnen bittet er

unter vielen Tränen »[…] inständig, für meine Erleuchtung zu Gott zu beten«,

was sie auch tun. Ergebnis: Dank ihrer Verdienste (meritis ipsarum) leuchtete

jetzt »eine so große Klarheit des christlichen Glaubens in meinem Herzen,

46 Der lateinische Text für dieses und die folgenden Zitate zusammenhängend in Fn. 47

gegeben.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 79

dass sie aus ihm die Finsternis jeglicher früheren Zweifelhaftigkeit und Un-

wissenheit völlig vertrieb.« Für die abschließende Zusammenfassung seines

Bekehrungsweges bedient er sich wieder des – deutlich wertenden – Ver-

gleichs: »Mich konnten weder die Vernunftgründe, die mir von vielen in die-

ser Angelegenheit vorgelegt wurden, noch die Diskussion mit hohen Geistli-

chen zum christlichen Glauben bekehren, doch das fromme Gebet einfacher

Frauen hat mich zum Christentum gebracht«.47

Nach der durch die Bitten der Frauen erwirkten Göttlichen Gnade und

bis zur Durchführung des Taufrituals befindet sich Judas/Hermann gewis-

sermaßen in einem Dazwischen, in der er zwar nicht mehr Jude, aber auch

noch nicht ganz Christ ist. Zwar kann er jetzt schon »das Wort Gottes mit

den Ohren meines Herzens ebenso wie mit den Ohren meines Körpers […]

hören«, aber er tat dies heimlich und war in seinem Glauben nicht gefestigt.

Er vergleicht sich mit dem Pharisäer Nikodemus des Neuen Testaments, der

sich nur Nachts, also ebenfalls heimlich, zu Jesus wagt, und dem der Herr

»das schreckliche Donnerwort« sagt, dass auch Judas zu hören glaubt (Joh.

3,5): »Wenn jemand nicht aus Wasser und Geist geboren wird, kann er nicht in das

Reich Gottes kommen«. So verlangt es Judas nun »umso brennender nach dem

Bad der Erneuerung«, also der Taufe.48 Man kann also mit Arnold van Gen-

47 J.-C. Schmitt: Die Bekehrung Hermanns des Juden (Anm. 18), S. 315f. »Prudenter eten-

im ex interna ipsius inspiratione considerare cepi, quod sicut servilis aliqua persona,

perdita domini sui gratia, non ad eam ulterius nisi eiusdem domini pro se intervenien-

tibus amicis valet reverti, ita nec ego nisi sancte ecclesie fultus intercessionibus Christi

possem gratiam promereri. Cogitanti itaque mihi, cuius me potissimum orationibus

velut maioris apud Deum meriti commendarem, duarum sororum occurrit memoria

[…]«. Unter Tränen bittet er die beiden Frauen »… ut promea illuminatione suas ad De-

um preces dirigere dignarentur supliciter exoravi. […] Haud multo enim post tempore

meritis ipsarum et precibus tanta repente cordi meo christiane fidei claritas infulsit, ut

ab eo totius pristine dubietatis et ignorantie tenebras penitus effugaverit […]« Und er

fasst zusammen: »Ecce enimme, quemadfidemChristi nec redditamihi amultis de ea

ratio necmagnorum potuit clericorum convertere disputatio, devota simplicium femi-

narum attraxit oratio.« G. Niemeyer: Hermannus quondam Judaeus (Anm. 18), Kap. 12,

S. 107f.

48 J.-C. Schmitt: Die Bekehrung Hermanns des Juden (Anm. 18), S. 316f. »[…] ac verbo Dei

audiendo tam cordis quam corporis auditum cepi delectabiliter accommodare. Porro

occulte hoc agebam, quia Iudeorum persecutionem velut infirmus adhuc et tener in fi-

de sicut ille Nichodemus, qui venit ad Iesum nocte (Joh. 3,2), metuebam. Itaque cum eo-

dem audiens Nichodemo Dominum in evangelio suo terribiliter intonantem: Nisi quis

renatus fuerit ex aqua et spiritu, non potest introire in regnum Dei (Joh. 3,5), cepi regenera-

tionis huius lavacrum tanto ardentius desiderare, quanto sine eius remedio nullatenus

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Franz-Josef Arlinghaus

nep wohl von einer liminalen Phase sprechen,49 in der sich Judas befindet,

und die mit der erhaltenen Gnade beginnt und mit der Taufe zum Abschluss

kommt. Der autobiographische Text nutzt diese Zwischenphase, um weitere

Begebenheiten zu erzählen, die ihn in zunehmender Distanz zur jüdischen

Gemeinde bringen und es ihm u.a. ermöglicht, quasi als Geschenk an den

Herrn seinen Halbbruder zu entführen und in ein Kloster zu verbringen.50

Insgesamt jedoch, abgesehen von dieser Zwischenphase, wird der Text

von episodenhaften Schilderungen unterschiedlicher Varianten getragen, den

Protagonisten zum Christentum zu bekehren (neben Disputationen bietet

u.a. ein Kleriker an, sich einem Gottesurteil zu unterziehen, um die Über-

legenheit des Christentums zu beweisen).51 Teil der so erzählten Episoden ist

jeweils die Markierung ihres Scheiterns, um ganz zum Ende – eben auch ex-

plizit – den einenWeg als den einzig Möglichen zu selektieren. Das vorherige

Bemühen –mal durch Judas selbst, mal durch das christliche Umfeld initiiert

– wird trotz des Scheiterns nicht obsolet, sondern dokumentiert die Ernst-

haftigkeit des Unterfangens und bereitet den einzigen Ausweg vor.

War schon die ›richtige‹ Interpretation der Heiligen Schrift nicht vom In-

tellekt abhängig, sondern davon, ob man Christ war oder nicht, so war auch

der Weg zum Christentum, so will es der Text, nicht durch Verstehen oder

eine geänderte Glaubensüberzeugung gekennzeichnet, sondern durch Bitte

und Gnade. Es sind also nahezu ausschließlich soziale Kategorien, hier etwa

die Nähe der Klausnerinnen zum Herrn, wie Hermann abschließend betont,

die den Kern der Konversion vom Juden zum Christen ausmachen. Daraus

folgt und davon abhängig ist zugleich eine gänzlich andere, wenn man so

will, intellektuelle Disposition.Das Vergleichen folgt diesem Prinzip undwird

ebenfalls zu einer ›sozialen Frage‹: Wie stimme ich Gott gnädig? Nun: Analog

zum Vorgehen auf Erden braucht man einen Fürsprecher oder – noch bes-

me iuxta hanc Domini vocem celeste regnum constabat posse introire.« G. Niemeyer:

Hermannus quondam Judaeus (Anm. 18), Kap. 13, S. 109.

49 Siehe hierzu das bekannte Drei-Phasen-Modell von Arnold van Gennep: Übergangsri-

ten. (Les rites de passage), Frankfurt a.M./New York 1999, S. 21, das in der deutschen

Übersetzung Ablösungsphase, Schwellen- bzw. Zwischenphase und schließlich von

Angliederungs- bzw. Integrationsriten unterscheidet.

50 G. Niemeyer: Hermannus quondam Judaeus (Anm. 18), Kap. 13-17, S. 108-116. Deutsch

bei J.-C. Schmitt: Die Bekehrung Hermanns des Juden (Anm. 18), S. 316-322.

51 G. Niemeyer: Hermannus quondam Judaeus (Anm. 18), Kap. 5, S. 84f. Deutsch bei J.-C.

Schmitt: Die Bekehrung Hermanns des Juden (Anm. 18), S. 298.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 81

ser – Fürsprecherinnen.52 Wieder eine Parallele zwischen dem Irdischen und

dem Himmlischen, zwischen zwei sehr entfernten Regionen, die nicht von

ungefähr an die eingangs zitierte Textstelle aus der Chronica Otto von Frei-

sings erinnert.

Der Vergleich privilegiert damit nicht nur den sozialen gegenüber dem

sachlich-verstehenden Modus. Darüber hinaus geht es bei dem Vergleich

letztlich nicht um eine bessere Möglichkeit gegenüber anderen, weniger

guten Optionen zur Erreichung des Ziels. Ausgestellt wird vielmehr für

Ausschließlichkeit: Nur Gebet und Gnade, nicht aber diskursives Verstehen-

Wollen führen zum gewünschten Ergebnis. Erst Gnade und Fürsprache – von

dafür prädestinierten Personen – und damit einhergehend die Veränderung

der sozialen Position ermöglichen Erkenntnis. Die dem Vergleich zugrunde

liegende Kategorie und die durch ihnmobilisierte Differenz ist Zugehörigkeit

zu dieser oder jener Glaubensgemeinschaft. Davon ist alles abhängig – und

wird eben auch nicht durch das Vergleichen unterlaufen oder relativiert.

Veränderung bedeutet, zumindest in diesem Kontext, zuallererst Verän-

derung der sozialen Position, alles andere folgt daraus. Eine solche Verände-

rung will sorgfältig durchgeführt sein. Denn selbst bei der Konversion zum

Christentum,wo letztlich alles von der göttlichen Gnade abzuhängen scheint,

führt dies nicht zu Fatalismus. Vielmehr muss man selbst das nötige ›Sozi-

alverhalten‹ an den Tag legen – in diesem Fall: intensives Bemühen sowie

demütiges und flehentliches Beten –, und, ebenso wichtig, muss man »klug«

das ›richtige soziale Netz‹ zum Allerhöchsten knüpfen, d.h. solche mit dem

höchsten Ansehen beim Herrn (und zwar wie auf Erden, so im Himmel) als

Fürsprecher*innen auswählten. In der Zusammenschau mit anderen auto-

biographischen Texten des 11. und 12. Jahrhunderts – Guibert von Nogent,

52 Parallelen zu Abaelard, der in seinen Briefen immerwieder dieWirkmächtigkeit weib-

licher Bitte bei Gott betont, sind hier auffällig und zeugen vielleicht von einemGrund-

verständnis der Zeit. Ein Grund (neben anderen) scheint zu sein, dass das weibliche

Geschlecht, da es als schwächer gilt, seine Tugendhaftigkeit bei Gott umso stärker ins

Gewicht fällt. Zugleich passt es zu dem Briefwechsel, der ja auch, wie erwähnt, die

Gründung eines Frauenklosters ›begleiten‹ soll, wie P. v.Moos in Abaelard, Heloise und

ihr Paraklet schreibt, siehe dazu auch Anm. 21; The Letter Collection of Peter Abelard

andHeloise, edited with a revised translation by David Luscombe after the translation

by Betty Radice, Oxford 2013. Vor allem Brief 7, ebd., S. 26ff. und zur ›Schwäche‹ des

weiblichen Geschlechts ebd., S. 209ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Franz-Josef Arlinghaus

Petrus Abaelard53 –zeigt sich, dass diese Privilegierung des Sozialen bei Herr-

mann dem Juden keineswegs singulär ist, sondern geradezu zur zentralen

Aussage auch der anderen Texte gehört.

Burkhard Zink und Didier Eribon – Individualität und Vergleich

Wie vergleicht sich der Einzelne in einer ›verketteten‹ Welt? Und wenn ›Mit-

gliedschaft‹, also die soziale Position des Akteurs, zu ganz unterschiedlichen

Vergleichsmöglichkeiten führt, betrifft dies auch das Sich-Vergleichen? Wie

verhält es sich mit der beobachteten sozialen Sortierung von Vergleichshori-

zonten in anderen autobiographischen Texten?

Die Fragen beziehen sich auf das an anderer Stelle des Buches erläuterte

soziologische Konzept, das eine konsequente Historisierung von ›Individua-

lität‹ vorschlägt.54 Kurz zusammengefasst geht es darum, je unterschiedliche

Entwürfe von Individualität auf je unterschiedliche Gesellschaftsformen zu-

rückzuführen, die wiederum in verschiedenen Epochen dominant sind. In

der lateineuropäischen, auf Personenverbänden (z.B. Haushalt, familia, Klos-

ter, Stadt) aufruhende Ständegesellschaft der Vormoderne eröffnet sich dem

Einzelnen die Möglichkeit, sein Selbst als Teil jener Konstellationen zu be-

schreiben. ›Inklusionsindividualität‹ ist der dafür vorgeschlagene Terminus.

Die funktional differenzierte Moderne scheint, trotz starker emotionaler Bin-

dungen etwa an Familie oder gar Nation, eine solche Möglichkeit nicht bereit

zu halten. Für die Selbstentwürfe der Autoren wie für die autobiographischen

Texte sind die Folgen einschneidend, stehen doch je andere Relationierungen

bereit – und damit, so die Vermutung, andere Formen des Sich-Vergleichens.

Statt einer ausführlicheren Darlegung des theoretischen Ansatzes – der,

wie gesagt, bereits in einem anderen Beitrag dieses Buches geleistet wurde

–, sei hier nur auf einige Aspekte aufmerksam gemacht: Das Theorieange-

bot schiebt die alte Frage nach dem ›Erwachen‹ eines (Selbst-)Bewusstseins

ebenso beiseite wie die wohl schon immer fehlgehende Frage nach der Au-

tonomie des Individuums. Beide erscheinen eher als Ideologeme einer sich

53 Zu Abaelard siehe Kapitel III ab S. 128. Auch bei Guibert vonNogent ist es nicht das Ler-

nen, sondern die Berufung durch Gott, die die conversio (hier vomChristen zumwahren

Mönch) hervorruft; F.-J. Arlinghaus: In and Out, Then and Now (Anm. 34), S. 386ff.

54 Siehe hierzu Kapitel I, S. 24ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 83

selbst feiernden Moderne, als dass sie wirkliche Unterscheidungen benenn-

bar machen. Denn wer wollte Bernhard von Clairvaux Selbstbewusstsein ab-

sprechen, wer heute für sich noch ernsthaft Autonomie beanspruchen?

›Inklusionsindividualität‹ meint, um dies kurz aufzugreifen, sein Ich

nicht gegenüber, sondern gerade in Bezug zur Welt zu entwerfen, sein

Ich in sie hineinzuschreiben, weil es dafür in der Vormoderne einen Platz

gibt. Aber gibt es nicht auch in dieser Epoche Lebensläufe zu Hauf, deren

Komplexität ein ›Hineinschreiben‹ in die Verbände oder ein Sich-Verorten in

gesellschaftliche Gefüge unmöglich machen? Und gibt es nicht umgekehrt

in der Moderne Personen, die ihr Leben als von Elternhaus und Ökonomie,

von Sozialisation und Chancen(un)gleichheiten, kurz: von der Gesellschaft

geprägt sehen, was auf den ersten Blick schwermit ›Exklusionsindividualität‹ in

Verbindung zu bringen scheint? Bejaht man diese beiden Fragen, dann wäre

auch die Vermutung, dass Selbstvergleiche in unterschiedlichen Epochen je

anders gestaltet sind, kaum zu halten.

Die folgenden Abschnitte gehen den gestellten Fragen auf der Basis zwei-

er Quellen aus Vormoderne und Moderne nach: der Chronik des Burkhard

Zink aus dem 15. Jahrhundert und der im Jahr 2009 erschienenen Autobiogra-

phie Rückkehr nach Reims (Retour à Reims) des französischen Philosophen und

Soziologen Didier Eribon. In der von ihm selbst verfassten Lebensgeschichte

des Burkhard Zink scheint die ›Ortlosigkeit‹ seines Lebens zunächst mit Hän-

den zu greifen zu sein. Eribon dagegen arbeitet in seiner stark soziologisch

orientierten Schrift die Dominanz gesellschaftlicher und kultureller Figura-

tionen auch für den sehr persönlichen, privaten Lebensentwurf heraus. Sein

Ich erscheint damit, so könnte man zunächst vermuten, eher Teil oder gar

Ausdruck gesellschaftlicher Prozesse zu sein, als sich in einem Gegenüber zu

ihnen zu konturieren (und erneut: es geht nicht um Autonomie).55

Rückkehr nach Reims geht unter anderem der Frage nach, warum sich die

französische Arbeiterschaft mehr und mehr rechten Parteien zuwendet, oder

genauer: Warum ein Milieu, das traditionell links orientiert war, nun gera-

dezu eine Kehrtwende vollzogen hat, wobei insbesondere das linksintellektu-

elle Milieu, dem Eribon selbst angehört, zur Zielscheibe der Kritik wird. Zu-

gleich ist es ein Buch, das die Herkunft seines Autors aus dem Arbeitermilieu

55 Franz-Josef Arlinghaus: Conceptualising Pre-Modern and Modern Individuality. So-

me Theoretical Considerations, in: Franz-Josef Arlinghaus (Hg.), Forms of Individuali-

ty and Literacy in theMedieval and EarlyModern Periods (Utrechts Studies inMedieval

Literacy 31), Turnhout 2015, S. 1-45, hier S. 19ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Franz-Josef Arlinghaus

der Kleinstadt Reims und seine – verspätet vollzogene – Auseinandersetzung

damit nachzeichnet. Die Beschreibung des Vaters, die Konversation mit der

Mutter, das Unverständnis, dass dem viel lesenden jungen Eribon von seiner

Umgebung entgegengebracht wird, werden deutlich geschildert. Aber eben-

so wichtig ist ihm die Beschreibung des Aufwands, mit dem er seine soziale

Herkunft vor dem neuen, bildungsbürgerlichen Milieu zu verbergen trachtet,

zu dem er sich nun hingezogen fühlt, und die große Scham, die sowohl mit

der Herkunft wie mit ihrem Verbergen verbunden ist.

Deutlich wird auch die Verbitterung, die sich nicht zuletzt durch das Ver-

halten der Bessergestellten, etwa gegenüber der als Reinigungskraft arbei-

tenden Mutter, einstellte, und die er als Kind miterleben musste. Die sozialen

Verhältnisse seiner Herkunftsfamilie beschreibt er so, dass man ihr praktisch

nicht entkommen kann. Dennoch ist dem viel, für sein Milieu zu viel lesen-

den, und seine Homosexualität entdeckenden Didier Eribon genau dies ge-

lungen. In der Regel wird dieser Befund in Rezensionen von Büchern, deren

Autoren den berühmten ›einfachen Verhältnissen‹ entstammen und den Auf-

stieg geschafft haben, gern dazu benutzt, die These von der Wirkmächtigkeit

der sozialen Herkunft in Zweifel zu ziehen. Bei Eribon verfängt dieses Argu-

ment nicht, zeigt er doch nur zu deutlich, wie ungeheuer hoch die Kosten wa-

ren, die nicht zuletzt in der Notwendigkeit einer vollständigen Distanzierung

zur Herkunftsfamilie bestanden, und vor allem: Wie stark sein Leben, gerade

auch sein ganz privates, von den sozialen Verhältnissen, sowohl denen seiner

Jugend wie denen seines späteren Berufs- und Erwachsenenlebens, geprägt

ist.

Rückkehr nach Reims ist keine ›Vom Tellerwäscher zum Millionär‹-Ge-

schichte, aber es ist auch nicht bloß eine sozio-politische Analyse, der die

eigene Person lediglich als ›Empirie‹ diente. Der Text ist zugleich Auto-

biographie, ist Selbstreflektion unter Gewährung von Einblicken in intime

Empfindungen, die nicht lediglich soziale Lagen exemplifizieren, sondern

auch für sich und ihren Autor stehen wollen. Er reiht sich ein in eine Rei-

he von Autobiographien vornehmlich französischsprachiger Autoren und

Autorinnen wie etwa Annie Ernauxs Les annees (2008), Bourdieus Esquisse

pour une auto-analyse (2004) (auf beide Bücher nimmt Eribon Bezug). Das

Selbst nimmt in allen diesen (und weiteren Bücher) in unterschiedlicher

Weise Raum ein. Grundlegend sind jedoch Formen der Selbstreflektion –

wie prominent im jeweiligen Text auch immer –, die die prägende Kraft,

ja die Gewalt der Gesellschaft ausstellen und sich dabei – mal explizit, mal

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 85

eher zwischen den Zeilen – von den Gesellschaftsanalysen Pierre Bourdieus

zumindest inspirieren lassen.

»[…] und was mein niemant fro […]«56 kommentiert Burkhard Zink die

Reaktion seiner Familie auf seine Rückkehr in die Geburtsstadt Memmin-

gen nach langer Abwesenheit und scheint damit unmittelbar an die Entfrem-

dungserfahrung Eribons von Eltern und Brüdern anzuknüpfen. Zink war 1407

als Siebenjähriger etwa 1.000 Kilometer vonMemmingen entfernt in die klei-

ne Stadt Reisnitz (Reifnitz/Ribnica) in Slowenien geschickt worden. Dort leb-

te ein Bruder seines Vaters (Zink nennt ihn meinen herrn), der Priester war

und für die Ausbildung des Jungen Sorge tragen sollte. Der Onkel wiederum

brachte ihn für mehrere Jahre in dem Haus des Baumeisters Hans Schwab

unter. Einige Jahre später wollte der Onkel Burkhard Zink nach Wien schi-

cken. Dort sollte er studieren mit dem Ziel, Priester zu werden. Zink beschei-

nigt dem Onkel zwar beste Absichten (sicher der [Onkel] hett mich geren zu eren

pracht), geht jedoch statt nach Wien zurück nach Memmingen. Dort hat al-

lerdings niemand auf ihn gewartet, im Gegenteil: Die Familie war davon aus-

gegangen, das Zink sich anderweitig seinen Lebensunterhalt verdienen und

nicht zurückkehren würde. Nicht zuletzt deshalb war das Erbe der Mutter

vollständig an die Schwester gegangen, um ihr eine bessere Heirat zu ermög-

lichen. Zink reist daraufhin wieder nach Slowenien. Der Onkel war jedoch

inzwischen verstorben, und seine vier illegitimen Kinder hatten dessen Erbe

bereits unter sich aufgeteilt.57

Also wieder zurück nach Memmingen. Aber die Situation hatte sich nicht

verändert: … niemant was mein fro, all mein freund achtend mein nit,58 wobei unter

›freund‹ wohl ›’Verwandtschaft‹ im weiten Sinne verstanden werden muss.59

Mit nahezu den gleichenWorten, noch gesteigert dadurch, dass er nun expli-

zit auch die Verwandten (freund) unter jenen aufführt, die ihn nicht willkom-

men heißen, beschreibt er die zweite Rückkehr in seine Geburtsstadt genau-

so wie die erste. Dennoch blieb Zink zunächst in Memmingen und versuchte

sich in unterschiedlichen Berufen: Eine Weile lebte er in dem Haushalt von

56 Die Chroniken der deutschen Städte vom 14. bis ins 16. Jahrhundert, Bd. 5: Die Chroni-

ken der schwäbischen Städte, Bd. 2: Augsburg, hg. v. Carl Hegel, Leipzig 1866, S. 124.

57 Ebd., S. 124f.

58 Dies und das Folgende ebd.

59 Siehe die Begriffsbestimmungen von Simon Teuscher: Bekannte, Klienten, Verwand-

te. Soziabilität und Politik in der Stadt Bern um 1500, Köln/Weimar/Wien 1998, S. 76.

Erst wenn man unter ›freund‹ ›Verwandte‹ versteht, ergeben die nächsten hier aufge-

führten Quellenstellen Sinn.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Franz-Josef Arlinghaus

ain biderman und unterrichtete dessen Kinder. Dann bemühte er sich, bei sei-

nem Schwager, einem Weber, das Handwerk zu lernen. Der Schwager hätte

ihn wohl genommen, aber die übrigen Verwandten (freund) verhinderten dies:

die andern mein freund, die wollten michs nit lernen lassen. Zink ging zu einem

Kürschner in die Lehre, hielt es dort aber nur zwei Wochen aus.

In Memmingen konnte er nicht Fuß fassen, und so verließ er die Stadt,

um wieder zu lernen und doch noch eine geistliche Laufbahn anzustreben.

Wie prekär seine wirtschaftliche und soziale Lage war, schildert der Text recht

eindringlich; nur zwei Episoden seien erwähnt: In Waldfee in der Nähe von

Memmingen übernachtet er in dem spital, also praktisch in einem Armenhaus,

denn ich hett nit viel zerung. In Biberach bleibt er fast ein Jahr bei einem wohl-

habenden Mann, der ihm zwar den Schulbesuch ermöglicht, aber so wenig

zum Unterhalt beisteuert, dass er um Brot betteln muss.60

Burkhard Zink befand sich in einer Art ›Zwischenraum‹. Teils aufgrund

seiner eigenen Entscheidungen, vor allem aber aufgrund der äußeren Um-

stände, erscheinen Begriffe wie ›ortlos‹ oder ›entwurzelt‹ sicherlich angemes-

sen.Denn nicht nur seine ökonomische, auch die soziale Situationwar durch-

aus dramatisch, scheinen doch die Kontakte in den kleinen Städten, in denen

er sich aufhielt, kaum je tief gewesen zu sein. Von einem sozialen Netz wird

man gar nicht sprechen können. Das Schicksal unseres Protagonisten war

jedoch in dieser Zeit alles andere als einzigartig. Wie Simon Teuscher her-

ausgearbeitet hat, ist die zu beobachtende unfreiwillige Mobilität typisch für

die Kinder aus der zweiten Reihe des städtischen Patriziats, das einfach nicht

über die Mittel verfügte, alle Nachkommen in der Geburtsstadt mit einer ent-

sprechenden Erbschaft auszustatten.61 Die Explizitheit, mit der Zink seine

missliche Lage schildert, erstaunt zunächst. Allerdings schreibt er aus der Po-

sition des bereits reifen und zu einigemWohlstand gekommenen, vom Stadt-

rat geschätzten Augsburger Bürgers.62 Ist das die Mittelalter-Version der in

Autobiographien so beliebten ›VomTellerwäscher zumMillionär‹-Geschichte?

60 Ebd., S. 125. Zur ökonomischen Situation und zumwachsendenWohlstandZinks zeich-

net Erich Maschke: Der wirtschaftliche Aufstieg des Burkhard Zink (*1396 †1474/75) in

Augsburg, in: Festschrift Hermann Aubin zum 80. Geburtstag, Bd. 1, hg. v. Otto Brun-

ner et al., Wiesbaden 1965, S. 235-262, hier 235ff, ausführlich nach.

61 Simon Teuscher: Property Regimes and Migration of Patrician Families in Western

Europe around 1500, in: Christopher H. Johnson et al. (Hg.), Transregional and Trans-

national Families in Europe and Beyond. Experiences Since the Middle Ages, New

York/Oxford 2011, S. 75-92, hier S. 81ff.

62 Vgl. E. Maschke: Der wirtschaftliche Aufstieg des Burkard Zink (Anm. 60), S. 235ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 87

Vergleiche zwischen Menschen zu ziehen, ist immer problematisch, ins-

besondere wenn sie ihr Leben in zwei unterschiedlichen Epochen gelebt ha-

ben. Dessen eingedenk, werden dennoch Parallelen zwischen Burkhard Zink

und Didier Eribon erkennbar: Beide müssen ihre Herkunftsfamilien, aber

auch ihr soziales Milieu verlassen, erhalten von ihren Verwandten wenig oder

keine Unterstützung, haben zeitweilig mit großen ökonomischen Schwierig-

keiten zu kämpfen und fühlen sich (zu Recht) sozial marginalisiert. Ande-

rerseits sind beide zu dem Zeitpunkt, an dem sie ihre Texte schreiben, wirt-

schaftlich abgesichert und gesellschaftlich sehr anerkannt.

In noch einem weiteren wichtigen Punkt gibt es Ähnlichkeiten, die deut-

lich das Arrangement der Texte beeinflusst hat. Eribon geht es vornehmlich

um eine Gesellschaftsdiagnose. Er will erklärlich machen, wieso es zu einer

Erosion des linken politischen Spektrums und zu einem Aufstieg rechter Par-

teien in Frankreich gekommen ist. Neben der Analyse dienen statt Statistiken

vor allem seine Lebensgeschichte und die Beschreibung des Herkunftsmilieus

als ›Empirie‹. Den theoretischen Konzepten Pierre Bourdieus verpflichtet,

sieht er seine Vita stark von gesellschaftlich-kulturellen Strukturen geprägt:

von Klassengegensätzen und der damit verbundenen unterschiedlichen Situ-

ierung und Akzeptanz von Bildung sowie einer unterschiedlich stark ausge-

prägten Heteronormativität (um nur zwei Aspekte zu nennen).

Zink steht dieser soziologische Analyseapparat natürlich noch nicht zur

Verfügung.Der eben vorgestellte Text ist zunächst einmal nur Teil einer Chro-

nik seiner Wahlheimat Augsburg, bietet also ein historisch-gesellschaftliches

Panorama; und selbst im autobiographischen Teil thematisiert der Autor des

15. Jahrhunderts soziale und ökonomische Problemlagen mindestens ebenso

stark wie der Autor des 21. Jahrhunderts. Auch sein autobiographischer Text

ist damit ›lediglich‹ Teil einer viel umfangreicheren Darstellung, die schon

von den Zeitgenossen (nicht ganz zu Unrecht) eher als ›Stadt‹- denn als ›Le-

bensgeschichte‹ gelesen wurde.

Sowohl die ›realen‹ Lebensumstände der beiden Protagonisten wie auch

die Gestaltung ihrer autobiographischen Schriften sind derartig vielschichtig,

dass es zunächst einmal unsinnig erscheinen mag, sie mit dem dichotomen

Konzept Inklusions- bzw. Exklusionsindividualität in Verbindung bringen zu

wollen.Mehr noch widerspricht, so scheint es, die herausgearbeitete Ähnlich-

keit der Texte die Zuweisung der beiden Selbstkonzepte zu zwei verschiede-

nen Epochen. Vor allem aber: Legen die vielen Parallelen nicht auch parallele

Formen des Vergleichens nahe?

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Franz-Josef Arlinghaus

Didier Eribon

»Leider, muss ich sagen, treibt Bourdieu seine Selbstanalyse in dieser Hin-

sicht nicht weit genug«, bemerkt Eribon, mit Bezug auf Pierre Bourdieus au-

tobiographischer Schrift Esquisse pour une auto-analyse (2004).63 Bourdieu, auf

dessen theoretische Angebote Eribon immer wieder explizit Bezug nimmt,

und dessen Vita, wie Eribon breit ausführt, viele Parallelen zu seiner auf-

weist, werden hier und auf den nächsten Seiten deutliche Defizite in der Re-

flektion über seinen Lebensweg unterstellt. Ob dies gerechtfertigt ist oder

nicht,64 zentral in unserem Zusammenhang ist vielmehr die massive Abgren-

zung, die Eribon, trotz aller Ähnlichkeit und aller Bewunderung, vornimmt.

Sie setzt ein mit einer sich über drei Seiten hinziehenden Schilderung des-

sen, was er an der ›auto-analyse‹ vermisst. So fehlt ihm eine Erklärung dafür,

warum Bourdieu – im Gegensatz zu den anderen Jungen aus seinem Milieu

– der Schulbesuch gelingt. »Wie und aus welchen Gründen ist ausgerechnet

er übriggeblieben?«. Fast anklagend fragt Eribon weiter: »Und die Sexualität?

Ist Heterosexualität etwas dermaßen Selbstverständliches, dass man sie gar

nicht oder nur indirekt […] anzusprechen braucht«?65 Dann geht Eribon zu ei-

nem expliziten Vergleich über: Zunächst kann er sich »in diesen [Bourdieus]

Schilderungen in vielerlei Hinsicht wiedererkennen«, um dann die vielen, oft

radikalen Unterschiede auszustellen, die mit dem Satz »Was meinen Weg je-

doch von seinem unterschied, war …« eingeleitet werden. So nimmt Eribon

nur kurzzeitig das Rollenmodell des männlichen »rebellischen Bildungs- und

Kulturverweigerers« an und entscheidet sich »für Bildung und ›Kultur‹ und

gegen den Männlichkeitskult der unteren Schichten«. Er begreift die »Anpas-

sung an die Kultur der Schule und des Lernens« als »Umerziehung«, die eng

mit seinem Schwulsein verknüpft ist und ihn nachhaltig von seinem Her-

kunftsmilieu entfernt, zu dem er »in eine Art Exil« ging.66

63 Didier Eribon: Rückkehr nach Reims, Berlin 2016, S. 152. »Hélas, Bourdieu ne pousse

pas assez loin, ici, l’auto-analyse.« Didier Eribon: Retour à Reims, Paris 2010, S. 164.

64 So betont Bourdieu gleich zu Beginn seines Buches, dass es sich keineswegs um eine

Autobiographie handle; Pierre Bourdieu: Esquisse pour une auto-analyse, Paris 2004.

65 D. Eribon: Rückkehr nach Reims (Anm. 63), S. 154f. »Comment et pourquoi survécut-

il?«, und: »Quid de la sexualité ? L’hétérosexualité vat-elle de soi au point qu’il serait

inutile de la nommer, de la montrer, si ce n’est, en contrepoint […]?« D. Eribon: Retour

à Reims (Anm. 63), S. 166f.

66 D. Eribon: Rückkehr nach Reims (Anm. 63), S. 157ff. »Je délaissai bien vite les jeux de

rôles de l’affirmationmasculine […] pour au contraire me dissocier […] de cesmanières

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 89

Was für eine Form des Vergleichens liegt hier vor, und was leisten sie

für die Positionsbestimmung des Autors? Verglichen werden nicht Leistun-

gen oder Gegenstände, sondern zwei Relationen oder Relationierungen, ohne

jedoch Beziehungsanalogien zu sein. Kinder der Arbeiterklasse, so die Grund-

annahme, treffen auf ein bürgerliches Bildungssystem, in dem sie scheitern

müssen – eine Gleichheitsannahme. Wo dies nicht geschieht – wie bei Bour-

dieu und Eribon –handelt es sich um erklärungsbedürftige Sonderfälle,67 und

von diesen Sonderfällen sollte man annehmen, dass sie durch besondere Um-

stände erklärt werden können. Die ›Gleichartigkeit der Lebensverhältnisse‹,

bzw. genauer: der Startbedingungen, von Bourdieu und Eribonwird zunächst

einmal herausgearbeitet, weil sie grundlegend für die Argumentation des Bu-

ches ist (soziale Lage bestimmt Bildungserfolg). Und sie betrifft sowohl die

zu vergleichenden Entitäten (Arbeiterkinder, Bildungseinrichtungen) wie die

Relationen zwischen ihnen.

Für die generelle Argumentation des Buches wäre es sicherlich kein Feh-

ler gewesen, die Parallelen zwischen Bourdieus und dem eigenen Lebensweg

weiter zu stärken, geht es doch um gesellschaftliche Strukturen, die eben

auch Ausnahmeerscheinungen beeinflussen. Stattdessen nimmt Eribon eine

radikale Abgrenzung und zugleich eine Positionsbestimmung gerade auch im

Vergleich der eigenen Jugendjahremit jenen des prominenten Soziologen vor,

der als Sohn eines Landwirts und einer Postangestellten aus der Provinz wie

das Kind eines Arbeiters und einer Reinemachefrau aus Reims nicht in ge-

hobenen bildungsbürgerlichen Kreisen aufwuchs. Die Unterschiede werden

auf verschiedenen Ebenen vorgenommen: Da ist einmal die Ebene des auto-

biographischen Schreibens selbst: Bourdieus Selbstanalyse geht nach Eribons

Ansicht nicht tief genug (seine eigene, so darf man annehmen, dann schon);

und da ist die Differenz im Lebensweg selbst, namentlich die sexuelle Orien-

tierung, um nur zwei zu nennen.

d’être caractéristiques des jeunes gens des classes populaires.«, und: »ce qui différen-

cie mon parcours du sien [Bourdieu], dans mes années lycéennes«, und: »chahutent

et refusent la culture scolaire«, sowie: »C’est-à-dire que je choisis la culture contre les

valeurs populaires viriles.«, als auch: »rééducation« und: »un exil même«; französische

Zitate ausbauen, damit sie dem oben erwähnten entsprechen. D. Eribon: Retour à

Reims (Anm. 63), S. 169ff.

67 Dazu der bereits oben zitierte Kommentar Eribons (Anm. 65) zu Bourdieus Aussage,

dass nach und nach alle Klassenkameraden aus seinem sozialen Milieu aus der Schule

verschwanden: »Wie und aus welchen Gründen ist ausgerechnet er übriggeblieben?"

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Franz-Josef Arlinghaus

Mit Blick auf die Beschreibung des Taufritus Hermanns des Juden, die

Beziehungsanalogiesierungen ins Zentrum stellt, könnten die Unterschiede

nicht größer sein. So blendet der Text des 12. Jahrhunderts viele Differenzen

aus (Naamanwird nach derWaschung im Jordan nicht Christ; dessen Gefähr-

ten haben kaum etwas mit Prämonstratensern gemein), dennoch wird eine

Ähnlichkeit ausbuchstabiert, um so sowohl Hermann wie die Kappenberger

Mönche in eine überzeitliche Heilsgeschichte hineinzuschreiben. Ganz an-

ders dagegen beschreibt Eribon sein Verhältnis zu Bourdieu. Obwohl beide

eine ähnliche Herkunft verbindet, obwohl sie sich wissenschaftlich, politisch

und sogar persönlich nahe standen, stellt Eribon in umfangreichen Passagen

die Unterschiede zwischen ihm und dem französischen Soziologen heraus.

Es passt dies weniger zu jenem Strang des Buches, der soziologische Analyse

betreiben will, als zu dem zweiten Themenfeld, das Autobiographisches er-

zählt – und damit Individualität zu konturieren hat. Differenz, nicht (zuviel)

Ähnlichkeit, Anders-Sein, nicht So-Wie-Der-Sein, ist bei Selbstbeschreibun-

gen in der Gegenwart, so scheint es, geradezu zur Norm geworden, der auch

Eribons Text dort, wo es um seine Person geht, über weite Strecken folgt.

Zu den Schlüsselszenen des Buches zählt sicherlich die Schilderung der

Freundschaft und Liebe des etwa 14jährigen Eribon zu einem Klassenkam-

meraden mit dezidiert bildungsbürgerlichem Hintergrund. Dieser Junge

»kannte und mochte, was mir unerträglich und lächerlich vorkam«, etwa

klassische Musik, die man im Hause Eribon mit der Bemerkung »man sei

›hier doch nicht in der Kirche‹ gleich wieder wegdrehte, wenn man im Radio

einmal zufällig darauf stieß.« Die anfängliche Ablehnung schlägt schnell in

große Faszination um, die dazu führte, dass er ihn in allem nachzueifern, zu

imitieren begann. »Er schrieb Geschichten im Stil der fantastischen Literatur.

Ich wollte es ihm gleichtun […]. Er hatte ein Pseudonym. Ich wollte auch

eines.« Und an anderer Stelle: »Ich ging sogar soweit, seine Schreibweise

(die Art, wie er die Buchstaben formte) zu imitieren«, kurz: »Ich wollte ihm

ähnlich sein […].«68

68 Kapitel 2 setzt mit der Schilderung dieser Jugendliebe ein; D. Eribon: Rückkehr nach

Reims (Anm. 63), S. 163ff. Zitate S. 164ff. »il connaissait et aimait ce qui me semblait ne

pouvoir être qu’objet de rire et de rejet, ce qu’on appelait chezmoi la ›grandemusique‹

quand on tombait sur une radio qui en diffusait et que l’on s’empressait d’éteindre en

disant : ›On n’est pas à la messe.‹«, und: »Il écrivait des nouvelles – dans le registre

du fantastique. Je voulus le suivre sur cette voie, […]. Il avait pris un nom de plume.

Je décidai de m’en choisir un aussi.«, sowie: »J’allais jusqu’à imiter sa manière d’écrire

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 91

Das Ver- und Angleichen an dieses Vorbild ist deshalb wichtig, weil er so

die vor allem unter Heranwachsenden seines Herkunftsmilieus ausgeprägt

ablehnende Haltung gegen Schule und Bildung überwindet. Zugleich bedeu-

tet dies für Eribon, sich an den Habitus der bürgerlichen Schicht angleichen

zu können. Aber ähnlich wie gegenüber Bourdieu,wenn auchmit weniger Ve-

hemenz, erfolgt die Abgrenzung vom Vorbild seiner Jugendzeit: »Noch heute

trägt meine Handschrift entfernte Spuren dieser Beziehung [zu dem Jungen

seiner Schule], die im Übrigen gar nicht besonders lange anhielt.« In einem

Satz wird sowohl die Wichtigkeit der Relation betont und zugleich ihre Be-

deutung relativiert. In dieser Richtung geht es dann auch weiter: Der Freund

verlässt die Schule vorzeitig, liest Jack Kerouac und wendet sich Ende der

1960er Jahre der Hippie-Bewegung zu. Eribon dagegen beendet erfolgreich

die Schule, liest Marx und Lenin und schließt sich, beeinflusst durch die Mai-

Ereignisse von 1968, einer trotzkistischen Gruppe an.69

Die mit den Vergleichen erfolgte Pendelbewegung zwischen Ähnlichkeit

und Unterschiedlichkeit erscheint als ein wichtiges Muster bei der Beschrei-

bung sowohl der verschiedenen Milieus wie der eigenen Person und den an-

deren. Wie beim Vergleich mit Bourdieu und dem namenlosen Schulfreund

wechselt die Erzählung von mehr oder weniger breit ausgeführten Ähnlich-

keitsbehauptungen (die im zweiten Fall auf intensive Angleichungsbestrebun-

gen aufruhen) zu starke Unterschiede herausstellenden Beschreibungen, die

letztlich auf radikale Andersheit verweisen. Dabei scheinen sich die Differen-

zen zwischen Milieus und zwischen Personen zu überlagern, zugleich aber

auch voneinander abzuheben. Die Grenzüberschreitungen, die Eribon und

Bourdieu beimWechsel von einer sozialen Sphäre in eine andere vornehmen,

setzen scharfe Unterschiede zwischen den Sphären voraus. Über das Verhält-

nis von Schule, oder besser: über die bürgerliche Bildungswelt, in die er sich

mehr und mehr integrierte, und seinem Zuhause schreibt er:

»Wenn ich mich nicht selbst vom Schulsystem ausgrenzen wollte – bezie-

hungsweise wenn ich nicht ausgegrenzt werden wollte –, musste ich mich

aus meiner eigenen Familie, aus meinem eigenen Universum ausgrenzen.

Diese beiden Sphären zusammenzuhalten, zu beiden Welten gleichzeitig

(je veux dire : sa graphie)«, als auch: »j’aspirais à lui ressembler«. D. Eribon: Retour à

Reims (Anm. 63), S. 174ff.

69 D. Eribon: Rückkehr nach Reims (Anm. 63), S. 165. »[…] et aujourd’hui encore les let-

tres que je forme sont l’un des vestiges de cette relation d’autrefois. Une relation qui,

d’ailleurs, ne dura que fort peu de temps.« D. Eribon: Retour à Reims (Anm. 63), S. 175.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Franz-Josef Arlinghaus

zu gehören, war praktisch unmöglich. Über mehrere Jahre hinweg musste

ich immer wieder von einem Register ins andere wechseln, von einem Uni-

versum ins andere. Und diese Zerrissenheit zwischen meinen beiden Per-

sönlichkeiten, zwischenmeinen beiden Rollen und sozialen Identitäten, die

immer weniger miteinander gemein hatten und die mir immer unvereinba-

rer erschienen, brachten in mir eine Spannung hervor, die mir immer uner-

träglicher wurde und die mich […] extrem verunsicherte.«70

Zu einem ähnlichen Ergebnis kommt er bei der knappen Bewertung seiner

Jahre in der trotzkistischen Bewegung. Heißt es zunächst noch, er habe dort

»einschneidende intellektuelle Erfahrungen gemacht, die mich zur Philoso-

phie hinführten«,71 führt er später aus:

»Tatsächlich machte ich Tag für Tag die Erfahrung, dass im Marxismus kein

Platz für mich war, dass ich auch innerhalb dieses Rahmens, wie überall

sonst, ein gespaltenes Leben zu führen hatte. Ich war in zwei Teile getrennt:

halb Trotzkist, halb Schwuler. Zwei getrennte, scheinbar unversöhnliche

Identitäten, die ich tatsächlich nur mühsam miteinander vereinbaren

konnte und unter deren Koexistenz ich zunehmend litt.«72

Zerrissenheit, zwei getrennte Welten also auch hier. Dies passt nicht zufällig

zum oben wiedergegebenen Zitat, dasmit ähnlichenWendungen die Konflik-

te zwischen den Rollen, die er im Bildungssystem und familiären Milieu aus-

70 D. Eribon: Rückkehr nach Reims (Anm. 63), S. 159. »Ne pas m’exclure – ou ne pas êt-

re exclu – du système scolaire m’imposait de m’exclure de ma propre famille, de mon

propre univers. Tenir les deux sphères ensemble, appartenir sans heurts à ces deux

mondes n’était guère possible. Pendant plusieurs années, il me fallut passer d’un re-

gistre à l’autre, d’un univers à l’autre, mais cet écartèlement entre les deux personnes

que j’étais, entre les deux rôles que je devais jouer, entre mes deux identités sociales,

de moins en moins liées l’une à l’autre, de moins en moins compatibles entre elles,

produisait en moi une tension bien difficile à supporter et […] fort déstabilisante.« D.

Eribon: Retour à Reims (Anm. 63), S. 171.

71 D. Eribon: Rückkehr nach Reims (Anm. 63), S. 165. »[…] ce qui représenta pour moi une

expérience intellectuelle décisive, puisque c’est ce qui m’orienta vers la philosophie.«

D. Eribon: Retour à Reims (Anm. 63), S. 175.

72 D. Eribon: Rückkehr nach Reims (Anm. 63), S. 195. »En réalité, j’éprouvais tous les jours

qu’il n’y avait pas de place pour moi dans le marxisme et, à l’intérieur de ce cadre

comme partout, je devais vivre une vie divisée. J’étais coupé en deux : moitié trotskis-

te, moitié gay. Deux identités séparées, qui semblaient inconciliables et que, de fait,

j’avais bien du mal à concilier et que j’eus de plus en plus de mal à faire tenir ensem-

ble.« D. Eribon: Retour à Reims (Anm. 63), S. 205.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 93

zuüben hatte. Sicherlich hängt dies mit der Besonderheit der Vita – eben: ho-

mosexuelles Arbeiterkind in bürgerlicher Bildungseinrichtung – zusammen,

und natürlich geht es auch um Diskriminierung und Marginalisierung. Der

Text geht aber m.E. weit darüber hinaus, als lediglich von Diskriminierung

zu berichten. Denn er zeigt auch den von ihm eingeschlagenen Lösungsweg

auf. Überraschenderweise besteht dieser Weg nicht allein darin, sich für das

eine oder andere Milieu zu entscheiden. Denn die Spannungen bestehen ja

nicht lediglich zwischen zwei ›Welten‹. Er selbst nennt vier: bürgerliches Bil-

dungssystem und Herkunft aus der Arbeiterschaft, Homosexualität und linke

Parteigruppierung. Sie liegen nicht nur auf unterschiedlichen Ebenen, son-

dern erlangen auch, je nach Situation, wechselnde Bedeutung. Seine Homo-

sexualität und die damit verbundenen Diskriminierungen sind zentral für die

Lösung vom homophoben Herkunftsmilieu wie von der trotzkistischen Strö-

mung, in der er lange Zeit mitgearbeitet hat. Andererseits hat diese sexuelle

Orientierung ihm geholfen, wie er selbst schreibt, einen Ausweg zu finden.

Einmal ganz konkret, weil sich in der schwulen Subkultur »bis zu einem ge-

wissen Grad die sozialen Klassen«73 vermischen. Vor allem aber,weil ihn nicht

zuletzt seine Homosexualität auf Distanz zum Herkunftsmilieu brachte und

damit ganz wesentlich zu seiner »Selbsterschaffung als ›Intellektueller‹« bei-

trug.74

Wechselt Eribon also lediglich die Klasse, inkludiert sich nur in ein neu-

es Milieu? Die Formulierung »Selbsterschaffung als ›Intellektueller‹«, »l’auto-

création de moi-même comme ›intellectuel‹«,75 weist schon in eine Richtung,

die der Text an weiteren Gelenkstellen verdeutlicht. Ichentwürfe basieren im-

mer auf gesellschaftlichen Gegebenheiten, stützen sich darauf ab. Dass sie

darin jedoch nicht aufgehen, ist eine allgemeine Ansicht, mit der auch die

soziologisch informierte Person die eigene Individualität zu retten weiß. Eri-

bon macht dies am »Prinzip seines Lebens« (»le prinicpe de mon existance«)

deutlich, einem Motto, das er sich bei Sartres Saint Genet ausleiht:

»›Es kommt nicht darauf an, was man aus uns gemacht hat, sondern darauf,

was wir aus demmachen, was man aus uns gemacht hat.‹ [Sartre] [Der Satz]

73 D. Eribon: Rückkehr nach Reims (Anm. 63), S. 223. »[…] jusqu’à un certain point, un

brassage entre les classes sociales.« D. Eribon: Retour à Reims (Anm. 63), S. 233.

74 D. Eribon: Rückkehr nach Reims (Anm. 63), S. 193.

75 D. Eribon: Retour à Reims (Anm. 63), S. 203.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Franz-Josef Arlinghaus

wurde zu einem Prinzip meines Lebens. Zur Maxime einer Askese, einer Ar-

beit des Selbst am Selbst« (»d’un travail de soi sur soi«).76

Es ist äußerst interessant, wie der Philosoph und Soziologe Eribon, der in

seinem Buch die dominante Wirkmächtigkeit der Gesellschaft auf das Leben

des Einzelnen untersucht, den Regler verschiebt. Die knappe Diskussion um

den Determinismus und seine Relativierung77 interessiert hier weniger als

die Position, die er – der doch sein Leben als exemplum nimmt, um die Wir-

kung der sozialen Herkunft herauszustellen – seinem Ich in diesem zwischen

Gesellschaftsanalyse und Autobiographie angesiedelten Text gibt.

»Ich wurde von zwei sozialen Verdikten gebrandmarkt, einem sozialen und

einemsexuellen. […]Diese beiden Einschreibungen trage ich inmir. Als sie in

einem bestimmten Moment meines Lebens miteinander in Konflikt traten,

musste ich, um mich selbst zu formen, die eine gegen die andere ausspie-

len.«78

Der Autor betont – wieder und wieder – die Bedeutung der sozialen Lage

gerade für seinen ganz persönlichen Lebensweg; schließlich ist es eines der

zentralen Themen seines Buches, das die daraus für den Einzelnen resultie-

renden Zwangslagen eindrücklich aufzeigt. Dennoch hebt sich die Heraus-

76 D. Eribon: Rückkehr nach Reims (Anm. 63), S. 219. Der kursiv gesetzte Text weicht be-

wusst von der ansonsten sehr guten deutschen Übersetzung ab, die m.E. den letzten

Satzmit »ZurMaximeeinerAskese, einerArbeit amSelbst« entstelltwiedergibt. »›L’im-

portant n’est pas ce qu’on fait de nous,mais ce quenous faisons nous-mêmede ce qu’on

a fait de nous.‹ Elle constitua vite le principe de mon existence. Le principe d’une ascè-

se : d’un travail de soi sur soi.« D. Eribon: Retour à Reims (Anm. 63), S. 230.

77 »Wer Determinismen Rechnung trägt, negiert damit noch nicht die Möglichkeit der

Veränderung, sondern weist darauf hin, dass auch die Effekte häretischer Aktivitä-

ten, welche die Orthodoxie und ihre endlose Wiederholung infrage stellen, stets be-

grenzt und relativ sind. Absolute Subversion oder Emanzipation kann es nicht geben.«

D. Eribon: Rückkehr nach Reims (Anm. 63), S. 218f. »Tenir compte des déterminismes

ne revient pas à affirmer que rien ne peut changer. Mais que les effets de l’activité hé-

rétique quimet en question l’orthodoxie et la répétition de celle-ci ne peuvent être que

limités et relatifs : la ›subversion‹ absolue n’existe pas, pas plus que l''emancipation‹;«

D. Eribon: Retour à Reims (Anm. 63), S. 229.

78 D. Eribon: Rückkehr nach Reims (Anm. 63), S. 219; Hervorhebung FJA. »Au fond, j’étais

marqué par deux verdicts sociaux : un verdict de classe et un verdict de sexuel. […] Et

je porte en moi la marque de l’un et de l’autre. Mais parce qu’ils entrèrent en conflit

l’un avec l’autre à un moment de ma vie, je dus me façonner moi-même en jouant de

l’un contre l’autre.« D. Eribon: Retour à Reims (Anm. 63), S. 230.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 95

bildung des Selbst deutlich davon ab. Mehr als der Text in seinem generellen

Duktus zuzugeben bereit ist, nimmt ein aktives Ich die aus den Spannun-

gen zwischen den gesellschaftlichen Sphären entstehenden Zwangslagen in

seinen Dienst und benutzt sie für »die Arbeit des Selbst am Selbst«. Nicht

unbedingt freiwillig verwendet er die Konflikte, die sich zwischen den Le-

benswelten einstellen, dazu, sich selbst zu formen. Keine Option ist es für

ihn, so sehr er auch als Intellektueller betrachtet werden will, sich ganz als

Exponent nur eines der verschiedenen Identifikationsangebote zu verstehen.

Das geht schon deshalb nicht, weil die »Spuren der Vergangenheit […] auch

die radikalste Selbsttransformation nicht voll und ganz verwischen«79 kann.

Dieses Nicht-Verwischen-Können führt ja gerade, trotz Etablierung an der

Universität, zu diesem Buch, das von einer Rezension auch als Eribons zwei-

tes ›coming out‹ beschrieben wurde.80 Trotz des sozialen Aufstiegs bleibt also

ein Dazwischen-Sein, und dieses sich nicht vollständig Platzieren können ist

letztlich der Grund für die notwendige Selbsterfindung, die auf ›Ressourcen‹

zurückgreift, die in der eigenen Vita begründet liegen.

›Exklusionsindividualität‹ meint nicht Abkapselung von Gesellschaft, ver-

ortet Individualität nicht auf der Rückseite des Mondes. Der Terminus meint

durchaus auch das, was in dem Text beschrieben wurde: Einflüsse, selbst ne-

gativer Art, aufzugreifen, Ähnlichkeiten und Nachahmungen zu transformie-

ren,weil man sich eine eigene Position schaffenmuss, da die Gesellschaft eine

Platzierung nicht mehr vorsieht. Entscheidend bleibt aber die mit Begriffen

undWendungen wie »Selbsterschaffung« oder »Arbeit des Selbst am Selbst«81

umschriebene Tatsache, dass das Ich bei seinen Erkundungen letztlich auf

sich selbst verwiesen ist, um seiner habhaft zu werden.

Die oben wiedergegebenen Vergleiche mit Anderen, die der Autor an-

stellt, bereiten diese Konturierung des Ichs vor. Sie weisen, oft bezogen auf

die gleiche Person, zunächst auf große Ähnlichkeiten hin, um anschließend

von großen Unterschieden zu erzählen. Die Vergleiche bauen also Nähe auf,

und schaffen anschließend größtmöglichen Abstand, wobei der ›Plot‹ (zuerst

79 D. Eribon: Rückkehr nach Reims (Anm. 63), S. 218. »[…] la transformation de soi ne

s’opère jamais sans intégrer les traces du passé […]«; D. Eribon: Retour à Reims (Anm.

63), S. 229.

80 Robin Celikates: Didier Eribon: Abschied vom Vater, Rez. zu Didier Eribon, Rück-

kehr nach Reims, in: Neue Zürcher Zeitung vom 6.8.2016, https://www.nzz.ch/di-

dier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375 [letzter Zugriff:

26.01.2020].

81 Siehe oben bei Anm. 75 + 76.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375
https://www.nzz.ch/didier-eribon-rueckkehr-nach-reims-abschied-von-dem-vater-ld.109375


96 Franz-Josef Arlinghaus

Nähe, dann Abstand) die Distanznahme akzentuiert. Dass in dem Hermann

dem Juden zugeschriebenen Text die Vergleiche anders funktionieren, sie an

entscheidenden Stellen zeitliche und räumliche Distanzen auslöschen und

auf verschiedensten Ebenen Gleichklangmit biblischen Vorbildern evozieren,

liegt ebenfalls an der Geschichte, die der autobiographische Text erzählen will

– nur dass sie eben ein anderes Ziel verfolgt, eben dieMöglichkeit ausschöpft,

den Protagonisten in einem neuen Personenverband zu positionieren.

Hermann der Jude und Didier Eribon haben, auf einer gewissen Ebene je-

denfalls, ein ähnliches Problem: Sie müssen sich mit der Spaltung der Gesell-

schaft in zwei Teile – zum einen zwei Religionen, zum anderen zwei Klassen

– zurechtkommen, die sie in ihren jeweiligen Texten als gegensätzlich und

miteinander unvereinbar beschreiben. Das Problem lösen beide auf je unter-

schiedliche Weise: Während Hermann von einer Mitgliedschaft in die andere

wechselt und damit zugleich seinen Namen ändert und seine Identität, aus-

gerichtet an dieser Mitgliedschaft, neu konfiguriert, verarbeitet Eribon die

unterschiedlichen Welten zu einem eigenen Selbst, rechnet sich weder der

einen noch der anderen Welt zu. Während dem einen, gestützt auf das Ritu-

al der Taufe, sich selbst wie seinem sozialen Umfeld die neue Mitgliedschaft

kaum Probleme bereitet, muss der andere Prägungen, Sozialisationen und

Distanzierungen für sich und andere erst einmal zu etwas Eigenem, von die-

ser Umwelt Differentem, umarbeiten. Zu Recht mag man einwenden, dass

man das, was die beiden Texte erzählen, nicht vergleichen kann, sind doch

die Ausgangslagen zu verschieden. In der Tat operieren beide Protagonisten

in völlig unterschiedlichen Gesellschaften, die zwei unterschiedliche Formen

von Individualität erfordern – aber und genau das ist ja das Argument dieses

Aufsatzes.

Natürlich kann man Didier Eribon mit seinem Lebensweg, wie er selbst

es ja tut, für eine Ausnahmeerscheinung halten. Aber man würde es sich zu

leicht machen, deshalb auch die Art der Selbstbeschreibung, das Entwerfen

des Ichs, ebenfalls als Ausnahme zu betrachten. Denn erstens ist es erstaun-

lich, wie ein Text, der individuelle Lebensentwürfe vor allem als Einfluss so-

zialer Verhältnisse beschreiben will, bei der Konzeption von Individualität ei-

ne deutliche Zäsur vornimmt (ohne freilich die Kernaussage des Buches in

Frage zu stellen). Zweitens finden sich ähnliche autobiographische Texte –

Annie Ernaux wurde schon genannt –, die ähnlich vorgehen. Der Text des

Philosophen und Soziologen, deshalb wurde er hier ausgewählt, offeriert uns

allerdings facettenreichere und vor allem explizitere Reflektionen über sein

Ich als andere Autoren.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 97

Autobiographische Schriften von konvertierten Juden liegen, soweit sich

sehen lässt, aus dem europäischen Hochmittelalter nicht vor. Insofern stellen

Hermanns Lebensweg und Hermanns Text ebenfalls Ausnahmen dar. Aller-

dings gilt auch hier die Einschränkung, dass, wie oben erwähnt, die conver-

sio geradezu ein Topos in autobiographischen Texten der Zeit darstellt, auch

wenn sie innerhalb des Christentums vollzogen werden. Es ist jedenfalls kein

Zufall, dass auch andere autobiographische Schriften auf ähnliche Weise Po-

sitionierungen vornehmen und dafür Vergleiche nutzen, wie Hermann das

tut.

Die zwei bisher untersuchten Texte liegen zeitlich weit auseinander. Her-

manns Text mag zwar als ›typisch‹ hochmittelalterliches Selbstzeugnis er-

scheinen, da es dem mönchischen Bereich zuzuordnen ist. Mit wachsender

Schriftlichkeit lassen sich jedoch auch andere soziale Kreise erfassen. Aus

dem städtischen Milieu stammend, könnte Burkhard Zink vielleicht so et-

was wie eine Brücke zwischen den beiden Extremen darstellen. Vor allem:

Zink ist, wie oben knapp skizziert, als Aufsteiger innerhalb eines urbanenMi-

lieus sicherlich näher an Eribon als der Mönch des 12. Jahrhunderts. Zudem

durchlief Burkhard Zink keine Konversion wie Hermann der Jude. Müssten

die Gemeinsamkeiten mit autobiographischen Texten der Gegenwart nicht

notwendigerweise größer sein?

Burkhard Zink

»In dem namen gots sach [sic!] ich an zu schreiben diß nachvolgend besunder

buech, wie ich Burkhart Zingg von meinen kintlichen tagen gelept und wes

ich mich genietet han und wie es mir gangen ist.«82 Mit dieser Überschrift

leitet Zink einen ca. dreißig Folio umfassenden Text über sein persönliches

Leben ein, der mit dem Vermerk über den Tod seiner Mutter 1401, der Autor

war damals vier Jahre alt, als erste Notiz beginnt. Dieses besunder buech ist Teil

eines umfangreicheren Textes von 529 beschriebenen Blatt, die vornehmlich

von den Geschehnissen in der Reichsstadt Augsburg handeln. Dass ein auto-

biographischer Text Teil einer historiographischen Abhandlung darstellt, ist

alles andere als neu; Guibert von Nogent wäre ebenso ein prominentes Bei-

spiel wie Thietmar von Merseburg, der in seinem Geschichtswerk kleinere,

82 Die Chroniken der schwäbischen Städte, Bd. 2: Augsburg (Anm. 56), S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Franz-Josef Arlinghaus

aber umso aufschlussreiche Passagen zu seiner Person einstreut.83 Allerdings

verbietet sich eine Differenzierung der 529 Blatt nach dem Schema: ›hier Ge-

schichtswerk – dort Autobiographisches‹. Denn die vom Autor selbst vorge-

nommene Einteilung des Textes weist bestenfalls auf Schwerpunktsetzungen

hin, nicht auf scharfe Trennung. So notiert er in seinem besunder buch ebenso

allgemeine Beobachtungen – etwa kriegerische Auseinandersetzungen, fal-

lende Preise und Seuchen –, auch wenn diese nichts oder kaum etwas mit

seinem an der Stelle geschilderten ›Privatleben‹ zu tun haben, wie sich um-

gekehrt Bemerkungen zu ihm als Person im chronikalischen Teil finden. Zink

hält es etwa im historiographischen Teil für wichtig, alle Länder, Städte und

Dörfer zu notieren, »die ich Burkhart Zingg bei meinen tagen erfaren und in

den ich gewesen bin«.84 Andererseits nimmt er sich inmitten der Schilderung

der vielen ›Gelegenheitsjobs‹, die er in unterschiedlichen Städten ausübte, die

Zeit, anlässlich seines kurzen Aufenthalts in Würzburg über die Plünderung

eines Dorfes durch den Bischof der Stadt zu erzählen, bei der über 400 Per-

sonen in einer Kirche verbrannt sein sollen.85

Das Zusammengehen von Stadt- und Lebensgeschichte wird unten erneut

aufgegriffen werden.Wenn Zink auch keine soziologische Analyse liefert und

keine dezidiert politische Position vertritt, so gibt es im Textaufbau doch ge-

wisse Ähnlichkeiten zu Eribon. Beide wollen ihre gesellschaftliche ›Umwelt‹

– beim Soziologen dezidiert, beim späteren Kaufmann durch die Anlage des

Textes – auf ihr Leben bezogen wissen.Nicht nur hinsichtlich der oben aufge-

führten Lebensläufe, sondern auch in der Anlage ihrer Texte lassen sich also

Ähnlichkeiten feststellen. Führt diese Parallele zu ähnlicher Positionierung

des Ichs in Bezug auf Gesellschaft? Und kommt den in den Texten vorfindba-

ren Vergleichen eine ähnliche Aufgabenstellung zu?

83 Zu Thietmar: F.-J. Arlinghaus: Conceptualising Pre-Modern andModern Individuality

(Anm. 55), S. 3ff+31f. (mit Literatur); zu Guibert von Nogent: Jay Rubenstein, Guibert

of Nogent. Portrait of a Medieval Mind, New York/London 2002.

84 Die Chroniken der schwäbischen Städte, Bd. 2: Augsburg (Anm. 56), S. 104ff+110f.

85 »[…] und ist ze wißen, daß auf den tag, als ich genWürtzpurg kam, da was der bischoff

vonWürtzpurg außzogen und kam auf den tag auch herwider genWürtzpurg und was

in ainem großen dorf gewesen aim edelman ze laib […] und hetten das dorf geplün-

dert und die pauren waren in die kirchen kommen und in den turn und sie verpranten

die kirchen und den turen und 400 menschen darinn.« Ebd., S. 127. Zur fälschlichen

Datierung der Ereignisse durch Zink, die er nur aus zweiter Hand kennt, siehe ebd.,

Fn. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 99

Es scheint mehr als gerechtfertigt, der vom Editor 1866 vorgenommene

Einteilung der Schrift in vier Bücher – trotz Zinks ›besonder buch‹-Über-

schrift – nicht zu folgen, da dadurch zugleich eine Unterscheidung zwischen

›autobiographischen‹ und ›gesellschaftlich-politischen‹ Textteilen vorgenom-

men wird. Zink selbst macht aufschlussreiche Angaben über die Anlage sei-

ner Schrift. So folge er für die Schilderung der Ereignisse von 1368 bis 1397/98

einem alten Buch, das man ihm gegeben habe; von 1397/98 an (also ab dem

Zeitpunkt seiner Geburt) will er das aufschreiben,was ihm erzählt wurde oder

was er selbst erlebt habe.86 1415 stellt den nächsten Einschnitt dar. »Item nun

will ich schreiben ain tail der geschicht, die beschechen sind hie in diser stat

Augspurg, seider ich her kommen pin […]«.87 Wie schon Jean-Marie Moeglin

herausgearbeitet hat, folgt Zinks Einteilung der Geschichte Augsburgs den

Eckdaten seines persönlichen Lebens: seiner Geburt 1397/98 und seiner end-

gültigen Ankunft in der Stadt 1415.88 Im Kern, so fasst Moeglin zusammen,

beginnt die Geschichte Augsburgs eigentlich erst mit der Ankunft des Au-

tors der Chronik in der Stadt, in dem Moment, indem er sich als Bürger und

Einwohner betrachtet.89 Eine solcherart hergestellte Verbindung von chroni-

kalischem Erzählen und individueller Lebensgeschichte findet sich nicht nur

bei Zink, sondern auch in anderen Texten der Zeit. Auch bei demwenig später

schreibenden Hektor Mülich »fliessen in der Darstellung […] ›Augsburg‹, ›wir‹

86 Jean-Marie Moeglin: Les élites urbaines et l’histoire de leur ville en Allemagne

(XIVe – XVe siécles), in: Les élites urbaines auMoyen âge. Actes du XXVIIe Congrès de la

Société des historiens médiévistes de l’Enseignement supérieur public (Collection de

l’École française de Rome 238), Rom 1996, S. 353ff.

87 »Item nun will ich schreiben ain tail der geschicht, die beschechen sind hie in diser

stat Augspurg, seider ich her kommen pin, das ist ungevarlich alsman zalt nach Christi

unsers lieben herrn gepurt 1415 jar. da kam ich her gen Augspurg und hett willen, ich

wolt acolythus worden sein; also kam ich zu ainem kramer, genant Ulrich Schön, und

ließ gantz von der schuel […]«; Die Chroniken der schwäbischen Städte, Bd. 2: Augsburg

(Anm. 56), S. 144.

88 J.-M. Moeglin: Les élites urbaines et l’histoire de leur ville en Allemagne (Anm. 86),

S. 353f.

89 »Toutefois, l’histoire de la ville ne commence véritablement à exister que quand il y

arrive et devient lui-même bourgeois d’Augsbourg. […] Il participe étroitement à l’his-

toire qu’il raconte – tout en la subissant – des crimes spectaculaires et de leur châti-

ment aux événements de grande politique, entremêlés parfois à ses propres souve-

nirs.« Ebd., S. 354.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Franz-Josef Arlinghaus

und ›ich‹ oft nahtlos ineinander«.90 Für das Feld klösterlicher Gemeinschaf-

ten hat Sabine Schlotheuber ähnliches beobachtet.91 Dabei geht es nicht, wie

die ältere Forschung das oft interpretiert hat, um ein Verhaftet-Sein in Grup-

penkontexten, um eine – als defizitär empfundene –mangelnde Profilierung

gegenüber der Gesellschaft. Es geht um die Konstruktion einer sehr vormo-

dernen Individualität durch selbstbewusstes Ausbuchstabieren von Zugehö-

rigkeit zu einem vormodernen Personenverband, wie sie die Stadt des Mit-

telalters darstellt. Dabei ist ein solchermaßen vorgenommenes Selbstveror-

ten durch die Amalgamierung verschiedener Narrative keineswegs ein Kenn-

zeichen vergleichsweise ungebildeter Personen. Wie Karl Enenkel zur huma-

nistischen Autobiographik in Italien und Deutschland luzide herausgearbei-

tet hat, stellen sich deren Autoren »mit den autobiographischen Texten Zu-

gangspässe zur spezifisch humanistischen Respublica litteraria«. Dies erfolgt

nicht zuletzt über eine »Diskurseinschreibung«, bei der im autobiographi-

schen Text Kenntnisse antiker Gattungskonventionen und Literatur mit Be-

zügen auf aktuelle politische Diskurse kombiniert wurden – oft sogar unter

Verzicht auf jeglichen faktischen Bezugs zur tatsächlichen Vita des Autors.92

Heirat und Ehe, oder besser: Beziehungen zu Frauen, sind ein wichtiges

Thema in dem besunder buch-Textabschnitt. 1420 ehelicht Zink die Magd Elisa-

beth Störkler. Aus der Verbindung, die bis zu ihrem Tod 1440 bestehen bleibt,

werden zahlreiche Kinder hervorgehen.93 Der Anfang war jedoch schwierig:

Wie Zink gehörte auch Störkler zum Haushalt des Jost Kramer. Sie hatten es

jedoch versäumt, ihren Herrn um Erlaubnis für die Heirat zu bitten (»hett

[…] in darumb nit ratgefragt«). Auf die Straße gesetzt, sah sich Zink ihrer

Lebensgrundlagen beraubt. »[M]ein Burkhart«, zitiert er in dieser Situation

90 Urs Martin Zahnd: Stadtchroniken und autobiographische Mitteilungen. Studien zur

Selbstdarstellung spätmittelalterlicher Bürger, in: Klaus Arnold/Sabine Schmolin-

sky/Urs Martin Zahnd (Hg.), Das dargestellte Ich. Studien zu Selbstzeugnissen des

späteren Mittelalters und der frühen Neuzeit (Selbstzeugnisse des Mittelalters und

der beginnenden Neuzeit 1), Bochum 1999, S. 29-51, Zitat S. 38.

91 Eva Schlotheuber: Klostereintritt und Bildung. Die Lebenswelt der Nonnen im spä-

ten Mittelalter. Mit einer Edition des »Konventstagebuchs« einer Zisterzienserin von

Heilig-Kreuzbei Braunschweig (1484-1507), (Spätmittelalter undReformationN.R. 24),

Tübingen 2004, S. 323.

92 Karl A. E. Enenkel: Die Erfindung desMenschen. Die Autobiographik des frühneuzeit-

lichen Humanismus von Petrarca bis Lipsius, Berlin/New York 2008, S. 823ff., Zitate

S. 839 (Hervorhebungen im Original).

93 Siehe die fast buchführungshafte Zusammenstellung auf den Seiten 135f. Die Chroni-

ken der schwäbischen Städte, Bd. 2: Augsburg (Anm. 56).

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 101

seine Frau, »gehab dich wol und verzag nit, laß uns ainander helfen, wir wöl-

len wohl außkomen; ich will an dem rad spinnen und will all wuchen wol 4

[Pfund] woll auffspinnen […]«. Durch Elisabeth derart ermutigt, versucht er

sich als Schreiber für einen ihm entfernt bekannten Pfarrer. Durch Spinn-

und Schreibtätigkeit erzielen die beiden ein gutes Auskommen, und es mutet

geradezu romantisch an, wenn er schreibt »[…] und mein weib und ich saßen

zusamen und ich schrib und sie span« hätte er nicht ergänzt »und gewunnen

oft und dick 3 [Pfund].«94

Das Ehepaar wird nach einem Jahr wieder in den Haushalt von Jost Kra-

mer aufgenommen. Sie stellen sich also in den Dienst jenes Mannes, der sie

auf die Straße gesetzt hat, weil sie ihn nicht um die Erlaubnis ersucht haben

zu heiraten. Unmittelbare wirtschaftliche Not hat das junge Paar nicht dazu

getrieben, diesen aus heutiger Sicht mit der Aufgabe von Freiheit, vielleicht

mit Demütigung verbundenen Schritt zu gehen. Wie Valentin Groebner für

Nürnberg gezeigt hat, zählen zu den arme leut nicht notwendigerweise je-

ne, die zu wenig zum Leben haben, sondern etwa auch Lohnarbeiter bzw.

all‹ jene, die gezwungen sind, sich irgendwie zu verdingen (wie die Eheleute

Zink)95.

Dem scheint die Zugehörigkeit zu einem Haushalt vorzuziehen zu sein,

zumal nicht Spinnen und Schreiben, sondern vor allem wohl Jost Kramers

Handelstätigkeit mit Venedig, die Zink für ihn ausübte, ein Sprungbrett dar-

stellte. Denn Zink nutzte die Reisen auch, um eigene Geschäfte abzuwickeln,

die schließlich zu einigem Wohlstand führten (siehe dazu unten). 1440, nach

20-jähriger Ehe, verstirbt Elisabeth Störkler; Zink ehelicht im Jahr darauf Do-

rothea Kuelindebeck. Nachdem 1449 auch seine zweite Frau verstirbt, geht

er mit Dorothea Münsterler 1454 seine dritte Ehe ein. Wie für Hausbücher

nicht unüblich, leuchtet er kurz den gesellschaftlichen und sozialen Hinter-

grund seiner Ehefrauen aus. Zur ganzen Anlage der auf ›Partnerschaftlich auf

Augenhöhe‹ angelegten ›Kurzgeschichte‹, die er über seine erste Ehe bietet,

passt sehr gut die Schilderung ihrer wirtschaftlichen Lage: »[D]ie Störklerin«

war ein »frume arme fraw«, die lediglich Hausrat von geringem Wert in die

Ehe brachte, aber er habe ja außer ein paar Kleidungsstücken auch nicht viel

94 Ebd., S. 128f.

95 Valentin Groebner: Ökonomie ohne Haus. Zum Wirtschaften armer Leute in Nürn-

berg am Ende des 15. Jahrhunderts, (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für

Geschichte 108), Göttingen 1993, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Franz-Josef Arlinghaus

gehabt (»so hett ich sicher auch nit vil«).96 Zink und Störkler stehen also auf

einer Stufe; das soll der Vergleich wohl evozieren. Und damit ist zugleich die

Grundlage für das Erzählen über das gemeinsame Spinnen und Schreiben zur

Sicherung des Lebensunterhalts gelegt.

Als Teil der Geschichte eines zunehmenden wirtschaftlichen Aufstiegs er-

scheint diese erste Ehe geradezu passgenau; für die weiteren Verbindungen

gilt dies jedoch umso weniger. Während Zink davon berichtet, wie er immer

teurere und größere Häuser erwirbt, wie er sich im Fernhandel vor allem mit

Venedig engagiert, sind auch seine zweite und dritte Ehefrau nahezu mit-

tellos. Und während er für die Stadt Augsburg an Gesandtschaften zu König

Sigismund teilnimmt und sogar bis nach Rom gelangt, stammt seine zwei-

te Frau Dorothea Kuelinbeck nicht aus derselben Stadt, deren Chronik er

schreibt. Eine Einheirat in führende Augsburger Kreise gelingt ihm also nicht,

und das scheint erklärungsbedürftig. Dorothea Kuelinbeck war eine verarmte

Witwemit zwei Kindern, die nach dem Tod ihres Mannes bei ihrem Bruder in

Möringen lebte. Zink »ward […] bewegt in barmhertzigkait von ir schön und

frumkait und tugend wegen«, deshalb ließ er nach ihr schicken. Sie sei zu

Fuß »als ain arme fraw« zu ihm gekommen versprach, ihm »undertenig und

gehorsam« zu sein.97 Erst mit der dritten Frau, Dorothea Münsterler, gelingt

ihm 1454 die Heirat mit einer Frau aus einigermaßen wohlhabender Augs-

burger Familie; wohnte er auch nach dem Tod dieser dritten Frau noch eine

Zeitlang in dem Haus seiner Schwiegereltern an recht prominenter Stelle in

der Stadt.98 Allerdings geht er nur knapp auf die Ehe mit ihr ein.

Die erste Ehe wurde sozusagen zwischen Gleichen geschlossen, bei der

zweiten sah er sich mit einer Schieflage konfrontiert, die zu legitimieren war.

Seine »barmhertzigkait« war der eine, die Frömmigkeit und Tugendhaftigkeit

der Kuelinbeck der andere Grund, mit der er die Verbindung rechtfertigte.

Unmittelbar werden jedoch weder die Frauen noch die Ehenmiteinander ver-

glichen, obwohl dies durchaus nahe gelegen hätte. Zu einem expliziten Ver-

gleich sieht sich Zink jedoch veranlasst, als er über sein Verhältnis zuMargret

Segesser spricht. Mit ihr, »ains torenden freulins«,99 wie er sie klassifiziert,

lebte er nach dem Tod seiner ersten Frau einige Jahre zusammen. Aus der

96 Die Chroniken der schwäbischen Städte, Bd. 2: Augsburg (Anm. 56), S. 128.

97 Ebd., S. 138.

98 Ebd., S. 140 und S. 141, Fn. 3.

99 Ebd., S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 103

Verbindung gingen die Kinder Jörglin und Hildegart hervor. Hildegart ver-

starb kurz nach der Geburt und wurde – anders als seine übrigen Kinder –

nicht im Familiengrab, sondern »zu sant Ulrich begraben bei andern ellenden

kinden«. Um Jörglin kümmert sich Zink recht intensiv und gibt ihn später, fi-

nanziell ausgestattet, zu einem ›Schulmeister‹ nach Kaufbeuren für ein Jahr

in die Kost.100

Es verwundert nicht, dass Margret Segesser Zink gerichtlich zur Ehe

zwingen wollte und vor das ›Korgericht‹ laden ließ. Er unterstellt ihr jedoch

ausschließlich finanzielle Motive (»es wolt mir gelt abschrecken und lued

mich auf das korgericht und klagt mich an umb die ee«).101 Solche ›Lebens-

verhältnisse‹ waren alles andere als unüblich; auch andere autobiographische

Texte berichten von Konkubinaten, aus denen Kinder hervorgingen.102 Al-

lerdings dürfte Segessers Klage einiges Aufsehen erregt und sicherlich für

entsprechendes Gerede gesorgt haben. Zink musste also plausibel machen,

warum er die Ehe mit ihr auf keinen Fall eingehen wollte, kurze Zeit später

jedoch Münsterler heiratete. Die Kontrastierung – hier die auf finanzielle

Vorteile bedachte Konkubine, dort die »frumme und erber tochter«103 – lädt

den*die Leser*in zum Vergleichen ein. Gleich der erste Satz, in dem das

›Fräulein‹ vorgestellt wird, beginnt mit einem Rückgriff auf den Tod seiner

zweiten Frau Dorothea Kuelinbeck, bevor Margret Segesser, deren Namen

an dieser Stelle nicht einmal genannt wird, als ›gefährliche‹ Lebenspartnerin

präsentiert wird:

»Item als nun mein weib die edlfraw tod was, da belib ich darnach ain wit-

wer bei 4½ jaren und lebent sicher ellenclich und hett mich ains torenden

freulins understanden […]. und das freulin wasmir gar gefärlich und stal mir

das mein, wa sie mocht […]«.104

100 Ebd., S. 140.

101 Ebd., Ob Segesser tatsächlich nur aus finanziellenMotiven so handelte, lässt sich kaum

entscheiden. Als sicher kann jedoch gelten, dass sie über wenig eigene finanzielle

Mittel und familiärem Rückhalt verfügte; vgl. zu dem Fall Heide Wunder: Histori-

sche Frauenforschung. Ein neuer Zugang zur Gesellschaftsgeschichte, in: Werner Af-

feldt (Hg.), Frauen in Spätantike und Frühmittelalter. Lebensbedingungen – Lebens-

normen – Lebensformen. Beiträge zu einer internationalen Tagung am Fachbereich

Geschichtswissenschaft der Freien Universität Berlin, 18. bis 21. Februar 1987, Sigma-

ringen 1990, S. 31ff.

102 Siehe dazu unten bei Anm. 110.

103 Die Chroniken der schwäbischen Städte, Bd. 2: Augsburg (Anm. 56), S. 140.

104 Ebd., S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Franz-Josef Arlinghaus

Einerseits könnte man die Formulierungen und den gewählten Aufbau als

eine Aufforderung an den*die Leser*in verstehen, einen Vergleich vorzuneh-

men, wobei der Text auch dieWahl eines tertium comparationis – etwa Tugend-

haftigkeit oder Frömmigkeit – zwar in gewisser Weise nahelegt, jedoch nicht

zur Anwendung bringt. Ein solcher ›impliziter Vergleich‹, so er denn über-

haupt intendiert war, hätte für den Autor den Vorteil, die mit der Durchfüh-

rung notwendigerweise erfolgte Bewertung beider Personen den Rezipienten

anheim zu stellen und so, da der Autor ja stark involviert ist, selbst von dieser

Bewertung entlastet zu werden. Andererseits legt sich Zink bei der Charakte-

risierung Margret Segessers, wie oben gesehen, keinerlei Zurückhaltung auf.

Mehr noch: In der Schilderung über die Beziehung mit ihm und die Klage vor

dem Ehegericht gibt er seiner Partnerin nicht einmal Namen, ist sie nur das

›freulin‹. Erst als er im nächsten Absatz über die Geburt des gemeinsamen

Sohnes erzählt, reicht er den Namen nach: »Item das freulin hieß Margret

Segesserin von Waldhaupten, die gelag ains suns […] ward Jörglin genant«.105

Es geht an dieser Stelle also um den Sohn, dessenMutter einen Namen haben

sollte.

Beim sporadischen Blick auf vergleichbare Texte der Zeit lässt sich ein

ähnlicher Umgang mit den Konkubinen feststellen. Der 1481 geborene Augs-

burger Lucas Rem öffnet in seinem autobiographischen Text ein eigenes Ver-

zeichnis für die »[g]epurtt 5 meiner ledigen und gebornen kind«,106 das er

von dem seiner »eekindt«107 absetzt. Der Name der Mutter dieser uneheli-

chen Kinder fällt quasi nebenbei, während Rem ausführlich über die Pro-

bleme mit dem widerspenstigen illegitimen Sohn erzählt. Dies kontrastiert

deutlich mit den sich über Seiten hinziehenden Schilderungen zur Hochzeit

mit »Junckfraw Anna Echäinin«,108 die detaillierte Angaben über Echäins Vor-

fahren ebenso wenig auslassen wie die Nennung der Personen, die quasi als

Trauzeugen fungierten.109 Der Florentiner Bongianni Gianfigliazzi erstellt in

seinem ›Hausbuch‹ Vermerke über fünf »Figliuoli Non ligittimi« zusammen,

die zwischen 1444 und 1461 geboren wurden, ganz ohne die Namen der Müt-

105 Ebd., S. 140.

106 Benedikt Greiff (Hg.): Tagebuch des Lucas Rem. Aus den Jahren 1494-1541. Ein Beitrag

zur Handelsgeschichte der Stadt Augsburg, Augsburg 1861, S. 64.

107 Ebd., S. 66.

108 Ebd., S. 43.

109 Ebd., S. 62-70.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 105

ter zu nennen. Diesen Notizen folgen jene der »figliuoli ligittimi« (ab 1457!),

mit Nennung der jeweiligen Mutter und Ehefrau (»mia donna«).110

Vergleiche stellen auch dort, wo sie große Unterschiede oder gar Un-

vergleichbarkeit zu postulieren wünschen, eine Relation her.111 Dagegen

schließen (behauptete) kategoriale Unterschiede und Vergleichbarkeit einan-

der aus. Zink scheint es bei der Kontrastierung zwischen Margret Segesserin

und seinen Ehefrauen weniger darum gegangen zu sein, letztere als die

tugendhafteren erscheinen zu lassen. Der Komparativ hätte, aus Zinks Sicht,

das Verhältnis Konkubine/Ehefrauen nicht treffend charakterisiert. Es ging

wohl eher darum, das ›freulin‹ kategorial von der Ehe- oder ›hausfraw‹ zu

unterscheiden.112 Anlässlich der nach dem Zusammenleben mit Margret

Segesser erfolgen Heirat mit seiner dritten Frau Dorothea Münsterler kom-

mentiert er »[…] gott von himel sei gedankt sein göttlichen gnaden, daß ermir

drei so frum hausfrawen beschert hat«.113 Aus heutiger Sicht eine an dieser

Stelle etwas unpassende Bemerkung, geht es doch eigentlich darum, knapp

von der neuen dritten Ehe zu erzählen. Aber die Einordnung ist sprechend

und zeigt deutlich auf, worum es im Kern geht: Die kategoriale Gleichheit

der Ehefrauen auszustellen, die den Komparativ mit der Konkubine als nicht

zulässig erscheinen lässt.

Zinks autobiographischer Text kommt praktisch ohne jeden Vergleich

aus. Damit unterscheidet er sich sowohl vom Text Hermanns des Juden aus

dem 12. Jahrhundert als auch von dem Eribons aus dem 21. Jahrhundert.

Mit Blick auf die übrigen Texte des Bandes ist man versucht, geradezu eine

›Vergleichslücke‹ im 15. und 16. Jahrhundert anzunehmen. Denn sowohl in

den hochmittelalterlichen Texten aus dem französischen Raum, die Lena

Gumpert untersucht hat, als auch in den modernen Autobiographien seit

dem 18. Jahrhundert, die Walter Erhart in den Blick genommen hat, wird

häufig und an zentralen Stellen verglichen. Dagegen findet Simon Siemia-

nowski in seinen Quellen aus dem 15. und 16. Jahrhundert ebenfalls kaum

Vergleiche.

Natürlich wäre dieser Befund auf eine breitere empirische Basis zu stel-

len; er ist jedoch auffällig genug, um einige Überlegungen dazu anzustellen,

110 Todesfälle führten dazu, dass Gianfigliazzi mehrfach verheiratet war; Luciano Piffa-

nelli (Hg.): Il libro rosso seghreto di Bongianni Gianfigliazzi. Famiglia, affari e politica

a Firenze nel Quattrocento (La Memoria Familiare 7), Rom 2014, S. 131f.

111 Dazu oben bei Anm. 6.

112 Siehe hierzu auch Kapitel IV, S. 168ff.

113 Die Chroniken der schwäbischen Städte, Bd. 2: Augsburg (Anm. 56), S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Franz-Josef Arlinghaus

ohne gleich einer Verallgemeinerung das Wort zu reden. Denn sicherlich fin-

den sich zu allen Zeiten autobiographische Texte, in denen das Ich sich mehr

oder weniger prominent mit anderen vergleicht. Mehr als auf eine Genera-

lisierung wird es deshalb darauf ankommen, die Nutzung bzw. Abwesenheit

von Vergleichen in ihrer Bedeutung für die konkret vorliegenden Texte zu

analysieren.

Kernelement des Vergleichs in autobiographischen Texten ist die Etablie-

rung von Relationen – in welcher konkreten Ausformung auch immer. Der

Vergleich ist nicht die einzige Form, mit der ein Autor sich mit anderen oder

der Gesellschaft im Allgemeinen in ein Verhältnis (ob identifizierend oder

abgrenzend) setzen kann. Wie also baut Zink Beziehungen zu seiner Um-

welt auf? Wo liegen Vor- und Nachteile, auf Vergleiche zu verzichten? Der au-

tobiographische Text stellt sich über weite Strecken als mal chronologische,

mal thematisch verdichtete Aneinanderreihung von Kontexten und Aktivitä-

ten aus Zinks Leben dar. Neben den Schilderungen zu seinen Partnerschaften

wendet er sich vor allem zwei Themen zu: seinen verschiedenen beruflichen

Tätigkeiten und – damit zusammenhängend, aber nicht darin aufgehend –

seinem zunehmenden Wohlstand. Eine knappe Nachzeichnung dieser Schil-

derungen soll zeigen, dass Zink eine andere Art der Relationierung und des

Erzählens von Relationierung wählt, als etwa Hermann der Jude (oder Abael-

ard), die, so die Vermutung, die Verwendung von Vergleichen weniger nahe-

liegend erscheinen lassen.

Die Tätigkeit als Schreiber für einen Priester, die er ausübte, nachdem ihn

Jost Kramer wegen seiner Heirat mit seiner ersten Frau Elisabeth aus dem

Haus geworfen hatte, gibt er nach ca. einem Jahr wieder auf, denn Kramer

nimmt die Eheleute wieder in seine Dienste.114 Schon kurze Zeit später, 1422,

zieht ermit den Augsburger Söldnernwegen einer Fehde gegenGraf Friedrich

von Zollern in den Krieg, dabei vornehmlich mit administrativen Funktionen

betraut. Im Jahr darauf ist Zink zweimal als Teil einer aus zwei Personen be-

stehenden Gesandtschaft seiner Stadt an König Sigismund in Ungarn unter-

wegs. Seine Behauptung, er habemaßgeblich an den Verhandlungenmit dem

König über die Schlichtung einer Fehde zwischen Augsburg und Oswald Öt-

tinger beigetragen (»und ich pracht es zu ainem end«), dürfte allerdings stark

114 Dies unddas Folgende: Ebd., S. 130ff. Zu beruflichenundökonomischen Tätigkeit siehe

E. Maschke: Der wirtschaftliche Aufstieg des Burkard Zink (Anm. 60), S. 235ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 107

übertrieben sein.115 Seine Tätigkeit für Jost Kramer scheint zwischenzeitlich

lediglich geruht zu haben, denn in den Jahren nach 1424 reist er regelmäßig

für ihn nach Venedig, um dort Handel zu treiben. Dabei kann er zugleich

auch Handel auf eigene Rechnung treiben. 1427 ist Zink für seine Stadt in

Rom als Gesandter unterwegs, um sich anschließend wieder mit Jost Kra-

mer dem einträglichen Venedighandel zu widmen. Ab 1431 arbeitet er sieben

Jahre für Peter Egen als Waagemeister, wobei er die Erlaubnis erhält, qua-

si nebenbei weiter nach Venedig zu reisen und Handelsgeschäfte zu tätigen.

1441 beteiligt er sich für drei Jahre an der Gesellschaft Hans Meutingen. Ein-

geflochten in diese Darstellung sind die ab 1440 beginnenden Erwerbungen

unterschiedlicher Immobilien.116

Die Schilderung dieser sehr unterschiedlichen Aktivitäten nehmen die

Blätter 195v bis 200r ein, gefolgt von einer Zusammenstellung der Todesfälle

(beginnend mit dem Tod seiner Mutter 1401). Ab fol. 201vff. stellt er seine –

zum Teil schon an anderer Stelle erwähnten – Eheschließungen und die Ge-

burt der Kinder zusammen.Mit fol. 203v wird der Aufzählungscharakter ver-

lassen, die mit folgenden zusammenfassenden Vermerk abgeschlossen wird:

»Item es ist zu wißen, daß in der zeit, als hievor geschriben stat, in der mein

hausfraw also gekindet hett, daß ich dieweil fast arbaitet und rait gen Vene-

dig und trib kaufmanschaft und füert pallen von Venedig heraus und richtet

meinem herrn also sein gewerb auß und tett gesellschaft mit im und gieng

mir wol. Ich hett auf dasmalmer dann 1000 fl., gott von himl sei gedankt.«117

Was auf den ersten Blick wie eine Aufsteigergeschichte erscheint, ist im Kern

weit mehr: Die aus unserer Sicht sehr unterschiedlichen Aktivitäten (›Diner‹

im Haus Jost Kramer, Söldner, Mitarbeit an der Waage, Teilnahme an Ge-

sandtschaften, kaufmännische Aktivitäten …) zusammen mit seinen ›Privat-

leben‹ sind für den Autor Teil eines ›cursus honorum‹, wenn man so will,

der ihn mehr und mehr – und das ist wichtig – zu einem Teil der Augsburger

Bürgerschaft werden lässt. Schon 1431, nachdem er die ersten Handelsreisen

nach Venedig größtenteils noch imAuftrag von Jost Kramer durchgeführt hat,

schreibt er »bedaucht mich, ich wär reich«.118 ›Reich sein‹ bedeutet mehr als

115 Die Chroniken der schwäbischen Städte, Bd. 2: Augsburg (Anm. 56), S. 132; dazu die Fn.

3 auf der gleichen Seite.

116 Ebd., S. 130ff. Zu beruflichen und ökonomischen Tätigkeit siehe E. Maschke: Der wirt-

schaftliche Aufstieg des Burkard Zink (Anm. 60), S. 235ff.

117 Die Chroniken der schwäbischen Städte, Bd. 2: Augsburg (Anm. 56), S. 137.

118 Ebd., S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Franz-Josef Arlinghaus

materieller Wohlstand; es bedeutet in diesem Zusammenhang zugleich ein

Angekommen-Sein nach den unsicheren Jugendjahren und der ersten Zeit

seiner ersten Ehe.119

Burkhard Zink vermerkt in seinem autobiographischen Text auch Ein-

schnitte im Verlauf seines Lebens, aber er stellt sie nicht als radikalen Bruch

dar.120 Das Hin und Her in seiner Jugend, dass schließlich mit der Ankunft in

Augsburg eine Wende nimmt, die zeitweilige Entfernung aus dem Haushalt

des Jost Kramer aufgrund seiner Heirat und die ausführliche Schilderung,

wie das junge Paar mit der schwierigen Situation umgeht, wird quasi in ei-

nen ›cursus honorum‹ eingebaut. Alles Weitere ist letztlich nicht so sehr eine

Darstellung von Tätigkeiten als vielmehr eine Anhäufung von (zunehmend

ehrenvoller) Teilhabe an üblichen ›bürgerlichen‹ Aktivitäten. Und dazu zäh-

len natürlich seine ehelichen Verbindungen, seine ehelichen und unehelichen

Kinder und seine Sorge um sie etc. Ökonomischer Erfolg ist also nur ein Teil

dieser Geschichte; im Kern geht es um das Erzählen der im Laufe des Lebens

erfolgten ›Abarbeitung‹ von ungeschriebenen Normen, wie sie ähnlich auch

in anderen, nicht nur deutschsprachigen autobiographischen Texten dieses

Milieus zu finden sind.121 Dass sich Zinks autobiographisches Schreiben in

die Chronik seiner Stadt nicht nur in materieller Hinsicht einfügt, sondern

Einschnitte im Erzählen über sein Leben mit Einschnitten im Erzählen über

die Geschichte Augsburgs korrespondieren, worauf schon Jean-Marie Moeg-

lin hinwies,122 ist Teil dieses Hineinschreibens in die Welt, in seine Welt.123

119 Nur ein Hinweis: Die Kölner Richerzeche, die ›Zunft der Reichen‹, bestand sicher aus

wohlhabenden Männern der Stadt. Dass sie in Köln im 13. und 14. Jahrhundert ähn-

liche Funktionen wie der Stadtrat erfüllte, lag aber mehr an ihrer sozialen Position

in dem Gemeinwesen. Zusammenfassend zur Richerzeche (mit Literatur) Hugo Steh-

kämper/Carl Dietmar: Köln im Hochmittelalter. 1074/75-1288, Köln 2016, S. 209ff. Vgl.

die Ausführungen zum vor allem rechtlich-ständisch konnotierten Armutsbegriff bei

V. Groebner: Ökonomie ohne Haus (Anm. 95), S. 16ff. Das heißt natürlich nicht, dass

die ökonomische Komponente irrelevant würde. Zu Zinks ›Reichtum‹ aufgrund fallen-

der Preise im Zuge der Pestwellen; ebd., S. 158.

120 Zu ähnlichen Ergebnissen kommt Simon Siemianowski bei der Analyse des Textes von

Guzmán siehe hierzu Kapitel IV, S. 196.

121 Hierzu empfiehlt sich die Lektüre des Kapitels IV; außerdem: F.-J. Arlinghaus: Con-

ceptualising Pre-Modern and Modern Individuality (Anm. 55), S. 32ff.

122 Siehe Zitat in Anm. 89.

123 Die Formulierungen lehnen sich an Eva Kormann: Ich, Welt und Gott. Autobiographik

im 17. Jahrhundert, Köln 2004, insbesondere S. 300, und das von ihr propagiertes Kon-

zept des ›heterologen Schreibens‹ an.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 109

Der chronikalische Teil berichtet u.a. über die Einnahme von Mainz 1462

durch den erzbischöflichen Stadtherrn, die nur durch Hinterlist und Zwie-

tracht unter den Bürgern gelungen war, so Zink. Er nimmt dies zum Anlass

zu einer eindringlichen Mahnung an seine Mitbürger:

»o ir lieben burger von Augspurg gedenket, was ir zu schaffen habent, fürse-

hent euch weislich, ir hand on zweifel vil ungetreu leut in euer stat, auch vil

ungetreu nachpauren, die euch nit hold sind, und möchten sie euch in den

tod geben, […] sind nit widerwertig und zwitrechtig under ainander und ge-

stand ainander bei in rechter brüederlicher lieb; und wer under euch wider-

wertig sei und ungehorsam, den straffent und machent in euch gehorsam,

so mügt ir dester baß genesen, gott behüets!«124

Die Ermahnung an seine Mitbürger, einträchtig zu sein, sich brüderlich bei-

zustehen und die ›ungehorsam‹ zu strafen, wird von jemandem geäußert, der

nie im Rat gesessen hat, geschweige denn Bürgermeister war. Die sich dar-

in ausdrückende, ›(haus-)väterliche‹ Haltung zu der Stadt, deren Chronik er

schreibt, macht aber die Relation deutlich, die er durch und mit dem Text zu

den ›lieben burger von Augsburg‹ aus seiner Sicht etabliert hat. Dass sich sol-

che paternalistischen Ermahnungen an die Mitbürger auch in Texten der Zeit

aus anderen Städten finden, unterstreicht dies eher noch, ist Zink doch nicht

der einzige, der eine solche Beziehung zu ›seiner‹ Stadt über einen chronika-

lischen Text aufbaut.

Vermutlich kann solch ein Erschreiben von Inklusionsindividualität eher

auf Vergleiche verzichten als eines, dass von einem radikalen Bruch erzäh-

len muss. Die Bekehrung Hermanns des Juden setzt das Vergleichen in Form

der Analogie an zentralen Stellen seiner Erzählung ein – und findet sich in

guter Gesellschaft mit Abaelard und Guibert von Nogent, auch wenn diese ›le-

diglich‹ eine conversio vom ›Durchschnittschristen‹ zum ›wahren Mönchtum‹

vollziehen. Vor dem Hintergrund analogistischer Weltvorstellungen, wie sie

Philippe Descola skizziert, ermöglichen Beziehungsanalogien zweierlei: den

Bruch mit dem unmittelbaren sozialen Umfeld der Gegenwart des Autors

deutlich hervortreten zu lassen und über die Analogie die Verbindung mit

überzeitlichen Gemeinschaften herzustellen, zu dem auch das Kloster, dem

der Protagonist jetzt angehört, zugerechnet werden möchte. Zu bewerkstel-

ligen ist dies umso leichter, als die im Analogismus ohnehin vorausgesetzte

124 Die Chroniken der schwäbischen Städte, Bd. 2: Augsburg (Anm. 56), S. 289.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Franz-Josef Arlinghaus

Nähe jene zeitliche und sachlich-personale Differenz minimiert, die aus ›un-

serer‹ Sicht vorliegen. Diese ›Nähe‹ entbindet jedoch nicht von der Aufgabe

der Konkretisierung, entbindet nicht von der Aufgabe, aus der Vielzahl mögli-

cher Analogiebildungenmit dem Erzählen von einer Bestimmten die dadurch

evozierte, neue Gemeinschaftsbildung nach dem Bruch evident zu machen.

Es ist also nicht nur das Milieu (hier Mönch des 12. Jahrhunderts, dort Kauf-

mann des 15.), sondern mehr noch der mit diesen sozialen Verortungen ver-

bundene, ›typische‹ Lebensweg und die ebenso typische Relationierung zur

Welt, die, so die Vermutung, Vergleiche in der einen Geschichte prominenter

auftreten lässt als in der anderen.

Bruch mit dem Ursprungsmilieu ist Kernelement der Erzählung Didier

Eribons, und auch er nutzt den Vergleich an wichtigen Gelenkstellen des Tex-

tes, wo es um seine Individualität geht. Was auf den ersten Blick wie ei-

ne überzeitliche Verbindung zwischen dem Mönch des Hochmittelalters und

dem Hochschullehrer der Gegenwart erscheint, könnte doch unterschiedli-

cher nicht sein. Eribon schreibt sich, anders als Zink und Hermann, nicht

in eine Gemeinschaft, nicht einmal in ein Milieu hinein. Selbst tatsächliche

oder vermeintliche Möglichkeiten, sich mit dieser oder jener Formation in

der Gesellschaft der Gegenwart auch nur übermäßig zu identifizieren, nutzt

der Text nicht. Die erfolgten Distanzierungen ruhen prominent auch auf Ver-

gleichen auf. Der Vergleich erfüllt bei Eribon jedoch eine andere Funktion als

bei Hermann dem Juden. Das liegt nicht zuletzt daran, dass Vergleichen in

derModerne darauf abzielen, obwohl sie Gleichheitsannahmen voraussetzen,

noch in der Relationsbildung vor allem Unterschiede herausstellen. Verglei-

chen heißt dann auch, dies insbesondere vor dem Hintergrund vormoderner

Beziehungsanalogien, eine Distanz einzubauen. Diese Distanz kann dann, je

nach Bedarf, entweder minimiert, oder, wie bei dem von Eribon unternom-

menen Vergleichmit Bourdieu gesehen, bis zur radikalen Unterschiedlichkeit

ausgebaut werden.

Schluss

Relationierung kann als übergeordneter Begriff gelten, dem sich sowohl ›In-

dividualität‹ als auch ›Vergleichen‹ zuordnen lassen; dies aber in je spezifi-

scher Weise. Zudem ist, wie vielleicht deutlich geworden, insbesondere nach

Epochen zu differenzieren.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 111

Dass der Einzelne sein Ich-Sein immer mit Bezug auf sein soziales Um-

feld entwirft, dürfte wenig strittig sein. Der aus der Systemtheorie entlehn-

te Vorschlag, unterschiedlichen Gesellschaftsformationen den entscheiden-

den Einfluss auf die Konzeption des Selbst zuzuweisen, geht deutlich einen

Schritt über diese Annahme hinaus. Das für die Geschichts- und Literatur-

wissenschaft Anregende besteht vielleicht darin, ›Individualität‹ nicht vom

Einzelnen her zu denken und auch nicht lediglich auf Sozialisation zu ver-

weisen, wenn es um ›Umwelteinflüsse‹ geht. Der Vorschlag besteht vielmehr

darin, den grundlegend verschiedenen Aufbau von vormoderner und moder-

ner Gesellschaft als unterschiedlicheMöglichkeitsräume zu identifizieren, die

je eigene Formen von Individualitätsentwürfen rahmen.

Der Ansatz ist an anderer Stelle ausführlicher erörtert worden,125 so dass

sich hier auf einen für den Zusammenhang ›Vergleich‹ und ›Individualität‹

zentralen Aspekt konzentriert werden kann. Denn Kernpunkt ist bei dem

systemtheoretischen Vorschlag gerade der Blick auf die Art der Relation zwi-

schen Einzelperson und Gesellschaft, die mit den Begriffen ›Inklusions‹- bzw.

›Exklusionsindividualität‹ bezeichnet werden. Dass sich der Einzelne, gleich-

wohl seine Persönlichkeit bis in das Intimleben hinein stark durch Soziali-

sation geprägt ist, dennoch als der Gesellschaft gegenüberstehend entwirft,

dafür liefert Didier Eribons Text, der Autobiographie und Gesellschaftsanaly-

se sein will, ein anschauliches Beispiel. Der starke Einfluss, den verschiedene

Milieus auf seinen gesamten Lebensweg de facto hatten und den der Autor

zum zentralen Narrativ seines Buches macht, führte dennoch nicht dazu,

dass er sich als Teil eines oder mehrerer dieser gesellschaftlichen Sphären

betrachtete. Im Gegenteil erzählt der Text über Eribons Selbst immer wieder

von dem Unverortetsein, vom Zwischen-den-Sphären-Sein, vom Sich-selbst-

erfinden-Müssen. Dies vornehmlich oder allein auf seine Homosexualität zu

verbuchen, wäre unrichtig und wird vom autobiographischen Text auch nicht

behauptet.

Hermann der Jude und Burkhard Zink erzählen, wenn auch je unter-

schiedlich, eine andere Geschichte über ihre Relation zu der sie umgebenden

sozialen Welt. Hermann vollzieht zwar einen Bruch mit seiner Familie und

seinen Verwandten jüdischen Glaubens. Fluchtpunkt der Erzählung ist aber

die durch Gebete, göttliche Gnade und das Taufritual vollzogene Aufnahme

in das Christentum. Als Problem wird lediglich der Weg dorthin adressiert,

125 Siehe Kapitel I sowie F.-J. Arlinghaus: Conceptualising Pre-Modern and Modern Indi-

viduality (Anm. 55), S. 1ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Franz-Josef Arlinghaus

nicht aber die Abkehr vom Herkunftsmilieu selbst. ›Ankommen‹ ist letztlich

auch der Fluchtpunkt des Textes Burkhard Zinks. Allerdings ist sein Lebens-

weg, so wie er ihn erzählt, zwar von Einschnitten, nicht jedoch von radikalen

Brüchen geprägt. Die Vielzahl und die Unterschiedlichkeit der sozialen Sphä-

ren, an denen Zink partizipiert, erscheint dabei aus heutiger Sicht wesentlich

größer als etwa bei Eribon. Zink selbst hat dies offensichtlich ganz anders ge-

sehen, versteht er die unterschiedlichen Tätigkeiten, Ehen und beruflichen,

privaten sowie geschäftlichen Verbindungen als Teil des Konzepts ›Augsbur-

ger Bürger sein‹. So ist wohl auch zu verstehen, dass selbst die Geschichte

der bayerischen Stadt zu ›seiner‹ wird, und sein Leben quasi zum Teil der

Stadtgeschichte.

Dies lässt sich kaum auf unterschiedlichementale oder psychosoziale Dis-

positionen von Eribon oder Zink zurückführen, sondern vornehmlich auf die

gesellschaftlichen Gegebenheiten, in denen die Personen agieren. In der spät-

mittelalterlichen Stadtgesellschaft sind die Differenzierungen ›öffentlich-pri-

vat‹ oder ›Angestellter-Unternehmer‹ kaum vorhanden oder nicht grundle-

gend separiert. Stattdessen kennt sie ein Innen und Außen, dass beispiels-

weise über Grundbesitz, Eheverbindungen und ehrenvollen (im Gegensatz zu

unehrenvollen, exkludierenden) Tätigkeiten organisiert ist. Die Stadt des 15.

Jahrhunderts bietet also einen ›Raum‹ für die Verortung des Ichs, in die sich

unser Autor mit seinem Text, und eben gerade nicht nur mit dem autobio-

graphischen Teil, hineinschreibt.

Das Vergleichen ist eine Form der Relationierung, und schon die unter-

schiedliche Perspektive (›hineinschreiben‹ in die Gesellschaft oder eine Positi-

on ihr gegenüber einnehmen) lässt eine differenzierte Anwendung erwarten.

Mehr noch: Das Weltbild der Gegenwart würde absolut gesetzt, würde man

nicht zumindest fragen, ob alle Epochen heutige Vorstellungen von Vergleich-

barkeit und Unvergleichbarkeit, von Differenz und Ähnlichkeit, von Zeitlich-

keit und Materialität teilten. Mit Rückgriff auf Michel Foucault und vor al-

lem Philippe Descolas Überlegungen zum ›Analogismus‹ war es wichtig, auf

Unterschiede in den basalen Vorstellungen von Mittelalter und Moderne auf-

merksam zu machen. Dieses Kapitel argumentiert also auf ähnlicher Grund-

lage wie die folgenden, von Lena Gumpert und Simon Siemianowski verfass-

ten Kapitel, setzt aber aufgrund anderer Textgrundlagen in der Interpretation

andere Akzente. Dabei hat der Exkurs zu einem Text von Hildegard von Bin-

gen vielleicht anschaulich gemacht, dass sich selbst bei dieser Heiligen die so

anders gelagerteWeltsicht nicht primär aus ihrer Religiosität speiste, sondern

viel tiefer gehend auf einem uns heute sehr fremdenWeltverständnis aufruh-

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 113

te. Relationen und (kausale) Zusammenhänge über räumliche und zeitliche

Distanzen hinweg, die Art des unmittelbaren Verkettet-Sein (um an Descolas

Formulierung anzuknüpfen) von Mikro- und Makrokosmos, etwa von mora-

lischem Verhalten, Körperfunktionen undWetterphänomenen, dürfte in die-

ser Formheute kaum anzutreffen sein.Wo solche Vorstellungen in der Gegen-

wart aufscheinen, vielleicht etwa in radikalen esoterischen Kreisen, wirdman

sie immer auch zuerst als Folge der Auseinandersetzung mit einer auf Diffe-

renzierung insistierendenModerne interpretieren müssen, womit sie nur bei

oberflächlicher Betrachtung Ähnlichkeit mit der Vormoderne aufweisen.

Legt man das skizzierte Weltbild zugrunde, wäre es eine kühne These

zu behaupten, das Vergleichen würde im westeuropäischen Hoch- und

Spätmittelalter genauso funktionieren wie in der Moderne. Anhand der oben

gegebenen Definition wird dies deutlich: Um vergleichen zu können, muss

»ein Vergleichsgesichtspunkt gewählt werden […], der die Selbigkeit des Ver-

schiedenen, also Ähnlichkeit trotz Differenz garantiert«.126 Ausgangspunkt

ist also eine angenommene Verschiedenheit der Entitäten, deren Ähnlich-

keit/Vergleichbarkeit erst durch den Vergleich selbst ›hergestellt‹ werden

muss (und immer bestritten werden kann). Und selbst nach der durch das

Vergleichen hergestellten Ähnlichkeit erscheint als Ziel eben nicht diese Ähn-

lichkeit, sondern »Verschiedenheit des Gleichen« zu sein.127 Eine in vielen

Bereichen erstaunliche Betrachtungsweise, denkt man etwa an Sportwettbe-

werbe, wo hundertstel Sekunden über Sieg und Niederlage entscheiden, oder

an Rankings, wo nicht selten die zweite Dezimalstelle hinter dem Komma

dazu führt, dass ein Land, ein Unternehmen oder eine Universität unter den

›Top ten‹ gerechnet wird oder eben nicht – mit oft erheblichen (finanziellen)

Konsequenzen.128

Die auf die Moderne fokussierten Definitionen des Vergleichs beginnen

und enden mit der Betonung von Differenz, und ›nur‹ um den Vergleich

durchführen zu können, werden Ähnlichkeitsannahmen mobilisiert, wird

die Ähnlichkeit der zu vergleichenden Gegenstände erst hergestellt. Geht

man jedoch von einer grundlegenden ›Verkettung‹ der Entitäten in der

Vormoderne aus, die sogar jenseitige Welten einschließt, ist die Aufgabe

der ›Selbigkeitsherstellung‹ anders gelagert. Dann scheint es kein Zufall,

126 N. Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 4 (Anm. 4), S. 38.

127 B. Heintz: »Wir leben im Zeitalter der Vergleichung.« (Anm. 5), S. 307.

128 Vgl. Leopold Ringel/Tobias Werron (Hg.): Rankings – Soziologische Fallstudien,

Wiesbaden 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Franz-Josef Arlinghaus

dass die Nutzung von Beziehungsanalogien im hier untersuchten Text des

12. Jahrhunderts anders eingesetzt wurde als in den von Rebecca Mertens

analysierten Schriften des 19. und 20. Jahrhunderts.129 Die Beziehungsana-

logie will ja, so eine gängige Definition, nicht zwei Entitäten, sondern zwei

Relationen als ähnlich ausweisen, also etwa A verhält sich zu B wie X zu Y.

Es erscheint dann jedoch nicht überraschend, dass in der Vormoderne wie

selbstverständlich nicht nur das Verhältnis, sondern auch die Entitäten selbst

als einander ähnlich ausgeflaggt werden (als A ähnlich X und B ähnlich Y).

Vielen autobiographischen Texten von Mönchen des Hochmittelalters ist

als zentrales Moment die conversio gemein, also der Wechsel vom Judentum

zum Christentum (wie bei Hermann dem Juden) oder vom einfachen Chris-

ten oder Mönch zum ›wahren‹, von Gott berufenen Mitglied des Klosters, was

auch der Text von Lena Gumpert in diesem Buch diskutiert. Es scheint eine

Affinität zur Nutzung des Vergleichs zu geben, wenn es darum geht, einer-

seits vom Bruch zu erzählen, der mit der conversio zwangsläufig einhergeht,

will sie glaubwürdig erscheinen, sich andererseits aber als exzeptioneller Teil

in die neue ebenso exzeptionelle Gemeinschaft einzuschreiben. Die Gleich-

setzung mit biblischen Figuren (wie bei Hermann) oder herausragenden Hei-

ligen des frühen Christentums (wie bei Abaelard) ruht wohl nicht zuletzt auf

einem Weltbild auf, dass nicht nach Historisierung fragt und für das Ähn-

lichkeiten über Zeit und Raum hinweg keine Besonderheit darstellen.130

Dass die Relationierung über Vergleiche, diese Art des Sich-in-die-Welt-

Hineinschreibens, nicht die einzig mögliche ist,macht der Text von Burkhard

Zink deutlich. Auch dieser Text kennt Einschnitte in der Vita des Protagonis-

ten, auch Zink schreibt vom Nicht-am-richtigen-Platz-Sein, von Marginali-

sierungen. Allerdings stellt der Text keinen Bruch aus; er votiert vielmehr für

ein Ankommen, dass einen Beginn kennt (Zinks Eintreffen in Augsburg, mit

der auch eine neue Erzählung über die Geschichte der Stadt einsetzt), aber

kein hartes ›Vorher-Nachher‹, kein falsches Leben, das erst durch radikale

Umorientierung zu einem richtigen werden konnte.Wie zahlreiche nicht nur

deutschsprachige autobiographische Texte aus dem städtischen wie außer-

städtischen Milieu des Spätmittelalters erscheint das Leben als Anhäufung

von Taten und Tätigkeiten, die nahezu einen Kanon erkennen lassen. Zwi-

schen dem ›must have‹ einer solchen Vita (berufliche und geschäftliche Tätig-

keit, verbunden mit wachsendem Wohlstand und Immobilienerwerb, Ehen,

129 R. Mertens: The Construction of Analogy-Based Research Programs (Anm. 30).

130 Siehe hierzu auch Kapitel III.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relationierungen 115

eheliche und uneheliche Kinder etc.) gewinnen die Erzählungen durch die

Spezifizierungen (kein beruflicherWerdegang ist wie der andere) Originalität

und dadurch, dass sie auch von denWechselfällen des Lebens, von den Zufäl-

ligkeiten erzählen und wie der Protagonist damit umgegangen ist. So scheint

sowohl der ›Plot‹ wie die gesamte Anlage des Textes Vergleiche nicht erforder-

lich zu machen, denn ohne wirklichen Bruch ist die (zum Teil fast rechnungs-

buchartige) Aneinanderreihung von Geschehnissen vielleicht die geeignetere

Form, Inklusionsindividualität zu entfalten.

Didier Eribon führt eine weitere Form der Relationierung vor, die jedoch

auf anderen gesellschaftlich-kulturellen Grundlagen aufruht. Zwar ist Kern

seiner Erzählung der Bruch mit dem Herkunftsmilieu, aber gerade an Stel-

len, wo es zentral um ihn als Person geht, schlägt der Text einen weiteren,

wichtigen Akkord an. Denn dieser Bruch ist nicht Bedingung für ein neues

Ankommen, sondern Teil der Darstellung von gesellschaftlichen Verhältnis-

sen, die den Einzelnen letztlich immer wieder auf sich selbst verweisen. Sei-

ne Vergleiche, etwa mit Bourdieu, malen über längere Textpassagen Ähnlich-

keit aus, um dann, ebenfalls über viele Zeilen, sehr deutlich die Unterschiede

aufzuzeigen. In gewisser Weise verbindet sich hier die in der Moderne kultu-

rell verankerte Form des Vergleichens mit einem Individualitätskonzept, dass

dem Einzelnen eine Satellitenposition zuweist.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich1

Sich selbst Vergleichen im Kontext

des 12. Jahrhunderts

Lena Gumpert

Direkt zu Beginn seines um 1134 geschriebenen Briefs an einen ›Freund‹, auch

bekannt als Historia calamitatum2, präsentiert Petrus Abaelard (1079 – 1142)

seine Haltung zum Vergleichen:

»Menschliche Gefühle zu erregen oder zu besänftigen, gelingt häufig besser

mit Beispielen alsmitWorten. Daher habe ich beschlossen, unserem langen

Gesprächunter vier Augen einen Trostbrief anden Freund in der Ferne folgen

zu lassen, in dem ich über die Schicksalsschläge, welche ich erlebt habe, be-

richte. Auf diese Weise werden Dir Deine eigenen Prüfungen im Vergleich

[in comparatione] mit meinen ganz nichtig oder zumindest unbedeutend

vorkommen, und Du wirst sie leichter ertragen.«3

1 Für die Diskussion dieses Kapitels danke ich der Forschungswerkstatt von Franz-Josef

Arlinghaus, insbesondere Katharina Hoß, Simon Siemianowski, Karima Lanius und

Franz-Josef Arlinghaus. Darüber hinaus möchte ich mich ebenso für Hinweise bei Ma-

rie Lemser, Rebecca Moltmann, Christine Peters, Malika Mansouri und Walter Erhart

bedanken.

2 Zur Entstehung der Historia calamitatum und ihrem Zusammenhang zu den übrigen

Briefen von Heloise und Abaelard, siehe Peter von Moos: Abaelard, Heloise und ihr

Paraklet: ein Kloster nach Maß. Zugleich eine Streitschrift gegen die ewige Wieder-

kehr hermeneutischer Naivität, in: Peter von Moos/Gert Melville (Hg.), Gesammelte

Schriften zumMittelalter Bd. 1: Abaelard undHeloise (Geschichte, Forschung undWis-

senschaft 14), Münster 2005, S. 233-301.

3 Dag Nicolaus Hasse (Hg./Übers.): Abaelards »Historia calamitatum«. Text – Überset-

zung – literaturwissenschaftliche Modellanalysen, Berlin/New York 2002, S. 2-101, Zi-

tat S. 3. Für die lateinische Edition siehe: The Letter Collection of Peter Abelard andHe-

loise, edited with a revised translation by David Luscombe after the translation by Bet-

ty Radice, Oxford 2013, S. 2: »Sepe humanos affectus aut prouocant aut mitigant am-

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Lena Gumpert

Abaelard gibt hier eine Intention an, die seinem Schreiben zugrunde liegt: Es

soll trösten.Wie genau dieser Trost erreicht werden soll, wird auch klar: durch

das Vergleichen. Grundlage dieses Vergleichens sind Beispiele (»exempla«),

denen Abaelard zuschreibt, sowohl für Aufregung als auch für Ruhe sorgen zu

können. Seine Überlegungen bleiben jedoch nicht beim Beispiel stehen. Das

Exemplum allein nämlich ist für ihn nicht ausreichend, denn erst im Verglei-

chen (»in comparatione«) des eigenen mit dem vorgeführten Schicksal ist es

möglich, sich selbst zu erfassen – denn das eigene Leid ist im Vergleich zu

Abaelards Schicksal das leichtere. Abaelard weist hier also nicht nur auf die

tröstende Kraft des Vergleichens hin, er macht auch deutlich, dass ein au-

tobiographisches Dokument zum Vergleichen einlädt – zumindest innerhalb

desselben Standes.4 Einerseits erscheint Abaelards gesamte Historia calamita-

tum somit in einen vergleichenden Kontext gerückt, denn die Frage, wessen

Schicksal (»calamitatum«, »temptationes«) nun das Schwerere ist, bleibt wäh-

rend des gesamten Textes gegenwärtig, da sie der Erzählung vorangestellt ist

– sei es nun ein Aufhänger oder mehr. Andererseits wirft es ein grundsätz-

liches Licht auf die Idee, das eigene Leben oder die eigenen Erfahrungen zu

vergleichen.

Genau diese Möglichkeit nutzt Abaelard auch für sich selbst, und dabei

vergleicht er sich nichtmit irgendwem, sondernmit demKirchenvater Hiero-

nymus. Er beschreibt eine Situation, in der er sich Anfeindungen ausgesetzt

sieht, und er setzt sich in Beziehung zu dieser wohlbekannten Person: »Es

war mir ein beträchtlicher Trost, daß ich mir die ungerechte Erniedrigung

eines so großen Mannes ins Gedächtnis rufen konnte«.5 Auf der Ebene seiner

Erzählung macht er demzufolge deutlich, dass auch für ihn die Vergegen-

wärtigung eines fremden Schicksals – eines bedeutenden Mannes – trösten

plius exempla quam uerba. Vnde post nonnullam sermonis ad presentem habiti con-

solationem, de ipsis calamitatum mearum experimentis consolatoriam ad absentem

scribere decreui, ut in comparatione mearum tuas aut nullas aut modicas temptatio-

nes recognoscas et tolerabilius feras.«

4 Dass Abaelards ›Freund‹ – ob fiktional oder nicht – als demselben Stand angehö-

rig konstruiert wird, wird dadurch deutlich, dass Abaelard mehrmals erwähnt, der

›Freund‹ sei bei Ereignissen ebenfalls anwesend gewesen. Vgl. The Letter Collection

of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 15, 23, 29, 119.

5 D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calamitatum‹ (Anm. 3), S. 85. »Cum hanc,

inquam, in tantum uirum detractionis iniuriam admentem reducerem, nonmodicam

hinc consolationem carpebam […]«. The Letter Collection of Peter Abelard and Heloise

(Anm. 3), S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 119

konnte. In einem zweiten Schritt aber wird deutlich, dass Abaelard eine Ver-

bindung zwischen sich und Hieronymus herzustellen versucht. Wie genau

solche Verbindungen – Relationierungen – in autobiographischen Texten des

12. Jahrhunderts hergestellt und gestaltet wurden, darum soll es in diesem

Kapitel gehen.

Auf der Grundlage neuerer Überlegungen zum autobiographischen

Schreiben, verbunden mit einem soziologischen Zugang zur vormodernen

Individualität, möchte ich die Praxis des Sich-selbst-Vergleichens im 12.

Jahrhundert betrachten. Dabei werde ich diese Praxis auf Grundlage der

theoretischen Überlegungen als eine der möglichen Praktiken, sich selbst zu

relationieren, verstehen. Darüber hinaus möchte ich dafür plädieren, den

Zusammenhang dieser Praxis des Selbstvergleichens in zweierlei Hinsicht zu

berücksichtigen: Zum einen ist es notwendig, genau denjenigen historischen

Kontext zu betrachten, in dem das Sich-selbst-Vergleichen in Erscheinung

tritt – sei es die Textumgebung, seien es die jeweils zugrundeliegenden

gesellschaftlichen Normen und Ordnungen oder die Text- und Schreibtra-

ditionen. Andererseits ist es wenig zielführend, andere Praktiken, sich zu

relationieren, außer Acht zu lassen – vielmehr bietet sich dabei stets die

Möglichkeit, verschiedene Varianten des Sich-Relationierens in Beziehung

zu setzen und voneinander abzugrenzen.

In diesem Kapitel sollen deshalb neben dem Vergleichen und seiner

Sonderform des Abgleichens auch das Analogisieren und das Erzählen von

Beziehungen als Praktiken des Relationierens vorgestellt werden. Dabei soll

der Frage nachgegangen werden,wann autobiographisches Schreiben auf das

Vergleichen rekurrierte. MeineThese ist, dass das Selbstvergleichen in Texten

des 12. Jahrhunderts nur eine von mehreren möglichen (Relationierungs-)

Praktiken war. Ich vermute, dass immer dann verglichen wurde, wenn es

darum ging, eine Differenz auszustellen oder zu nutzen.

Als Quellengrundlage für diese Untersuchung dienen drei autobiographi-

sche Texte des 12. Jahrhunderts, die alle aus einem kirchlichen Kontext stam-

men: die Historia calamitatum von Petrus Abaelard, die Monodiae des Guibert

von Nogent und De rebus a se gestis von Gerald von Wales. Die Quellen wer-

de ich ausschnitthaft im Hinblick auf beispielhafte Relationierungspraktiken

untersuchen; zu diesem Zweck beginne ich mit einigen theoretischen Über-

legungen zu Praktiken der Selbstrelationierung. Die Möglichkeit, sich mit-

hilfe von Analogien zu relationieren, werde ich am Beispiel Abaelards zei-

gen. Für Guibert werde ich besonders auf die Möglichkeit hinweisen, auf-

bauend auf zeitgenössische Beziehungsvorstellungen – in diesem Fall der

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Lena Gumpert

Meister*innen-Schüler*innen-Beziehung – Relationierungen erzählend ein-

zuführen. Ein Exkurs über Gerald von Wales dient dem Nachweis, dass es

durchaus nicht immer eindeutig ist, wann und ob eine Vergleichsoperation

überhaupt vorliegt.6

Die Individualität und die Praxis des Vergleichens

Das autobiographische Schreiben im 12. Jahrhundert fand vor dem Hin-

tergrund einer vormodernen Ausprägung von Individualität statt. In einer

(segmentär-)stratifikatorischen Gesellschaft wie der des 12. Jahrhunderts

wird Individualität durch die Inklusion in die Gesellschaft gegeben.7 Nur

über Zuordnung zu Schichten oder Ständen kann erkannt werden, wie eine

Person zu behandeln ist.8 Als Inklusionsregulativ dienen dabei Familien

und Haushalte, und eben von dieser Inklusion hängt die Individualität ab.9

Dabei ist es unumgänglich, dass ein Individuum eindeutig zugeordnet wird,

etwa nicht zwei Haushalten angehören kann.10 Übergänge und Wechsel sind

möglich, müssen aber deutlich markiert werden – so beispielsweise der

Eintritt in eine klösterliche Gemeinschaft.11

6 Um sie zugänglicher zu machen, zitiere ich die Quellen im Fließtext jeweils in einer

modernen Übersetzung; zum erweiterten Verständnis ist der lateinische Ausschnitt

jeweils in der dazugehörigen Fußnote zu finden. Bei der Historia calamitatum habe ich

mich dazu entschlossen, auf diem.E. zugänglichste deutscheÜbersetzung vonDagNi-

kolaus Hasse zuzugreifen. Darüber hinaus liegen noch zwei Übersetzungen vor: Eber-

hard Brost (Hg./Übers.): Abaelard. Die Leidensgeschichte und der Briefwechsel mit

Heloisa, Heidelberg 41979. Hans-Wolfgang Krautz (Hg./Übers.): Abaelard. Der Brief-

wechsel mit Heloisa, bibliographisch ergänzte Ausgabe, Stuttgart 2016.

7 Niklas Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zurWissenssoziologie

der modernen Gesellschaft. Bd. 3, Frankfurt a.M. 1993, S. 156. Eine ausführlichere Ein-

führung in die Inklusionsindividualität bietet das Kapitel I.

8 Ebd., S. 156.

9 Ebd., S. 156-157.

10 Ebd., S. 160.

11 In klösterlicher Gemeinschaft war es auch möglich, außerhalb von Haushalten zu le-

ben. Das Leben als Mönch oder Nonne scheint eines der wenigen von Haushalten un-

abhängigen Leben zu sein, das möglich war. Giancarlo Corsi: Inklusion/Exklusion, in:

Claudio Baraldi/Giancarlo Corsi/Elena Esposito (Hg.), GLU. Glossar zu Niklas Luh-

manns Theorie sozialer Systeme, Frankfurt a.M. 82015, S. 78-82, hier S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 121

Eine herausragende Eigenschaft des vormodernen Individuums ist, dass

es als einfache, unteilbare Einheit gedacht wird.12 Die vormoderne Individua-

lisierung ist also nicht zu denken als eine Folge der Besonderheit arbiträrer

Merkmale.13 Es ist folglich kaum sinnvoll, in vormodernen Quellen Seman-

tiken der Einzigartigkeit zu suchen. Wichtig dagegen für die vormoderne

Selbstkonstruktion ist eine eindeutige Positionierung in der Gesellschaft oder

zumindest die Forderung danach.14 Dies bedeutet nicht, dass eine neue Posi-

tionierung in einem autobiographischen Text jeweils erst ›erschrieben‹ wer-

denmusste, es konnte auch um eine Festigung der Position gehen. Eine dieser

Möglichkeiten, eine solch feste Positionierung zu erreichen, wäre es demnach

gewesen, nachvollziehbar zu erzählen, dass man wurde, was man eigentlich

schon immer war. Dabei muss der Weg nicht unbedingt als unvermeidbar

dargestellt werden, aber die Unsicherheit einer möglichen ›Doppelmitglied-

schaft‹ – also einer dadurch nicht eindeutigen Individualität – musste ver-

mieden werden. Eine andere Möglichkeit wäre es, die eigene Relationierung

zu einer Person hervorzuheben, die über eine eindeutige (und möglichst zen-

trale) Position verfügt. Eine solche Relationierung kann entweder mit Bezug

auf zeitgenössische Personen erfolgen (wie bei Guibert von Nogent und An-

selm von Canterbury) oder mit Bezug auf eine historische Person (wie bei

Abaelard und Hieronymus).

Aussagen über das Andere oder den*die Andere können dabei stets als

Aussagen über das Selbst gelesen werden: »Ein Ich sagt sich, spricht sich,

schreibt sich über das Andere, über Gott und Welt.«15 Es handelt sich um ei-

nen fremdreferenziellen Beschreibungsmodus,16 dessen Verbreitung sich bis

ins 17. Jahrhundert erstreckte: »In dieser Frage herrscht im 17. Jahrhundert

12 N. Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 7), S. 175-176. Ein Indivi-

duummuss also nicht ›nachträglich‹ individualisiert werden. Es ist durch die Inklusion

in die Gesellschaft individualisiert.

13 Ebd., S. 174.

14 Franz-Josef Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der ›Individualität‹ im

12. Jahrhundert? Einige Fragen, in: Christoph Dartmann/Thomas Scharff/Christoph

Friedrich Weber (Hg.), Zwischen Pragmatik und Performanz. Dimensionen mittelal-

terlicher Schriftkultur (Utrecht Studies in Medieval Literacy 18), Turnhout 2011, S. 165-

197.

15 Eva Kormann: Heterologe Subjektivität. Zur historischen Varianz von Autobiographie

und Subjektivität, in: Mererid Puw Davies/Beth Linklater/Gisela Shaw (Hg.), Auto-

biography by Women in German, Oxford/Bern/Brüssel 2000, S. 87-104, Zitat S. 89.

16 F.-J. Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Individualität im 12. Jahrhun-

dert? (Anm. 14).

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Lena Gumpert

noch die Meinung, das Individuum sei durch Beziehung auf andere zu be-

stimmen, vor allem durch seinen Geburtsstand, aber auch durch geographi-

sche Lokalisierung, durch Angabe seiner Nation, seiner Familie oder auch

durch Hinweise auf Gefolgschafts- und Loyalitätsbindungen seiner Familie

– alles Angaben, die das Individuum als stabil und als zuverlässig charakte-

risieren konnten.«17

Der Versuch einer Ich-Erzählung in der Vormoderne war von Beginn an

der Gefahr ausgesetzt, als superbia – hier im Besonderen als Eigenlob – ver-

standen zu werden.18 Eine spezielle Gefahr bestand dann, wenn die eigenen

Eigenschaften betont werden sollten. Deshalb ist ein möglicher Weg, das ei-

gene Besser-Sein als besonderes Schlecht-Sein vorzustellen, um so Demut zu

zeigen. Dabei ging es aber nicht darum, sich als besonders einzigartig oder

anders darzustellen, sondern darum, besser in derselben Hinsicht zu sein.

Die Generalisierbarkeit dessen, was dabei vorgeführt wurde, war hier weiter-

hin zentral, wobei hier die Möglichkeit bestand, besonders nah am jeweiligen

Ideal zu sein oder die jeweiligen Normen überzuerfüllen.19 Die eigene Ein-

zigartigkeit hingegen war – so Luhmann – in der Vormoderne weder kom-

munizierbar noch von besonderem Interesse.20

Grundlegend, umdas (Sich-selbst-)Vergleichen in der Vormoderne zu ver-

stehen, sind (Beziehungs-)Analogien und Ähnlichkeiten. Unter Vergleichen

ist ein Vorgang zu verstehen, bei dem mindestens zwei comparata anhand ei-

ner Vergleichshinsicht (tertium comparationis) verglichen werden; es ist eine

vielseitige, historisch und auch sozial wandelbare Praxis.21 Beim Vergleichen

17 N. Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 7), S. 178.

18 Sonja Glauch/Katharina Philipowski: Vorarbeiten zur Literaturgeschichte und Sys-

tematik vormodernen Ich-Erzählens, in: Sonja Glauch/Katharina Philipowski (Hg.),

Von sich selbst erzählen.HistorischeDimensionendes Ich-Erzählens,Heidelberg 2017,

S. 1-61.

19 Dazu N. Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 7), S. 182.

20 »Die Individualität ist dem Individuum [in der primär stratifikatorisch differenzierten

Gesellschaft] immer schon gegeben, sie ist nicht etwas, was man durch Einzigartig-

keitsbeweise erst erringen müßte oder auch nur könnte. Man kann seine eigene Ein-

zigartigkeit – oder auch nur: daß man anders ist als die anderen – nicht kommunizie-

ren, denn allein dadurch schon würde man sich mit den anderen vergleichen.« Ebd.,

S. 182.

21 Angelika Epple/Walter Erhart: Die Welt beobachten. Praktiken des Vergleichens, in:

Angelika Epple/Walter Erhart (Hg.), Die Welt beobachten. Praktiken des Verglei-

chens, Frankfurt a.M. 2015, S. 7-31, hier S. 17. Zum Unterschied vom Vergleich und Ver-

gleichen siehe S. 10f.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 123

wird ein Verhältnis von Differenz und Gleichheit – oder besser: Ähnlichkeit

– ausgehandelt,22 wobei bestimmte Eigenschaften der comparata hervorge-

hoben werden.23 Unter einem Selbstvergleichen ist ein Vergleichsvorgang zu

verstehen, bei dem mindestens eines der comparatamit dem*der ausführen-

den Akteur*in zu identifizieren ist.

Um zu klären, was eine Analogie ist, sei zunächst auf die Definition von

Hartmut von Sass hingewiesen, der die analogia proportionalitatis und die ana-

logia attributionis unterscheidet. Die analogia proportionalitatis wird folgender-

maßen definiert: »Zwei relata (a,b) verhalten sich zueinander wie zwei an-

dere relata (b,c) [a:b ≈ c:d].«24 Die davon abgegrenzte analogia attributionis be-

inhaltet die Ähnlichkeit der relata bezogen auf mindestens eine Eigenschaft.25

Wenn ich in diesem Kapitel ›Analogie‹ nutze, beziehe ich mich auf die Defi-

nition, die von Sass mit analogia proportionalitatis benannt hat. Bettina Heintz

folgend gehe ich davon aus, dass es sich bei der Analogie nicht um eine Son-

derform des Vergleichs handelt, sondern um eine davon zu unterscheidende

Kategorie, die im Gegensatz zum Vergleichen kein Interesse an Unterschie-

den hat, sondern stärker nach Verbindungen sucht.26

Die Ähnlichkeit gehörte – so Michel Foucault – bis Ende des 16. Jahrhun-

derts als ein fester Bestandteil zumWissen.27 Er stellt vier Ähnlichkeiten vor,

die besonders grundlegend gewesen seien – convenientia, aemulatio, Analogie

und Sympathie.Während es bei der convenientia besonders umNachbarschaft

(als Bedingung und Folge von Ähnlichkeit) geht,28 konturiert er die aemulatio

22 Ebd., S. 13.

23 Ebd., S. 18.

24 Hartmut vonSass: Vergleiche(n). Ein hermeneutischer Rund- undSinkflug, in: Andreas

Mauz/Hartmut von Sass (Hg.), Hermeneutik des Vergleichs. Strukturen, Anwendun-

gen und Grenzen komparativer Verfahren (Interpretation Interdisziplinär 8), Würz-

burg 2011, S. 25-47, hier S. 29. Die Formel in eckigen Klammern ist aus dem Original

übernommen und keine Einfügung der Autorin dieses Kapitels.

25 Ebd.

26 Bettina Heintz: »Wir leben im Zeitalter der Vergleichung.« Perspektiven einer Sozio-

logie des Vergleichs, in: Zeitschrift für Soziologie 45/5 (2016), S. 305-323, hier S. 309.

27 »Bis zum Ende des sechzehnten Jahrhunderts hat die Ähnlichkeit im Denken (savoir)

der abendländischen Kultur eine tragende Rolle gespielt. Sie hat zu einem großen Teil

die Exegese und Interpretation der Texte geleitet, das Spiel der Symbole organisiert,

die Erkenntnis der sichtbaren und unsichtbaren Dinge gestattet und die Kunst ihrer

Repräsentation bestimmt.« Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäolo-

gie der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M. 1974, S. 46.

28 Ebd., S. 47-48.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Lena Gumpert

als eine berührungslose Ähnlichkeit, die über die Welt verteilt ist.29 Dagegen

wird die Sympathie von Foucault als die grundlegendste Form beschrieben

und steht imGegensatz zur Antipathie –beide geben den anderen Ähnlichkei-

ten Raum.30 Alle Ähnlichkeiten verweisen aufeinander, sie sind jeweils durch

eine spezifische andere Form der Ähnlichkeit zu erkennen. Die Analogie al-

lein sei schon eine Überlagerung von convenientia und aemulatio und sei auf-

grund der ihr zugrundliegenden Ähnlichkeit der Verhältnisse sehr mächtig.31

Ausgehend von einem Punkt könnten also unendlich viele Verwandtschaften

hergestellt werden und da die Analogie auch umgedreht gültig sei, erhalte die

Analogie ein »universales Anwendungsfeld«.32

Im Zusammenhang mit dem Vergleichen wird schnell deutlich, warum

die Frage nach der Stellung von Ähnlichkeit besonders in der Vormoderne

eine wichtige Rolle spielt. Für einen Vergleichsvorgang braucht der*die Ak-

teur*in mindestens eine Gleichheitsannahme zwischen den comparata. Eine

solche Gleichheitsannahme wird durch die ›die Welt durchlaufende‹ Ähnlich-

keit bereits erfüllt und bedarf wenig Aufwand. Die für die Inklusionsindivi-

dualität zentralen Relationierungen im autobiographischen Schreiben spielen

sich somit vor einem Hintergrund ab, in dem die Relationierungen immer

schon anerkannt sind und geschützt werden.

Petrus Abaelard

Petrus Abaelard (1079 – 1142) kann neben Bernhard von Clairvaux als eine der

berühmtesten Figuren des 12. Jahrhunderts bezeichnet werden – und wohl

auch einer der berüchtigtsten. Im Jahr 1079 wurde er in Le Pallet bei Nan-

tes als ältester Sohn einer ritterlichen Familie geboren.33 Er entschied sich

jedoch gegen die ritterliche Lebensweise und widmete sich seinem Studium,

das zwischen 1093 und 1102 bei Roscelin von Compiègne und Wilhelm von

Champeaux stattfand. In den folgenden drei Jahren war Abaelard Magister

29 Ebd., S. 48-50.

30 Ebd., S. 53-56.

31 Ebd., S. 51.

32 Ebd.

33 Für die hier aufgeführten biographischen Informationen vgl. Michael Thomas Clan-

chy: Abaelard. Ein mittelalterliches Leben, Darmstadt 2000. Und vgl. die Kurzbiogra-

phie F.-J. Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Individualität im 12. Jahr-

hundert? (Anm.14), S. 175-177.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 125

in Melun und Corbeil und zog sich dann für drei Jahre in seinen Heimat-

ort zurück. Wieder in Paris forderte er 1108 seinen Lehrer Wilhelm zu ei-

ner Disputation heraus, bei der es um den Universalienstreit ging und bei

der Wilhelm unterlag. 1117 nahm er sich zum Ziel, Heloise, die Nichte von

Fulbert, des Kanonikers von Notre-Dame, zu verführen, so beschreibt er es

zumindest in seiner Historia calamitatum.34 Es gelang ihm, Wohnung bei Ful-

bert zu nehmen und Heloise zu unterrichten. Dem Onkel wurde die folgende

Affäre erst bewusst, als Heloise bereits schwanger war. Abaelard brachte sie

daraufhin zu seiner Familie, wo sie einen Sohn zur Welt brachte. Für eine

Aussöhnung forderte Fulbert eine Heirat; in seiner Historia calamitatum gibt

Abaelard eine lange Rede von ihr wieder,mit der sie (angeblich) dieser Ehewi-

dersprach.35 Abaelard stimmte der Ehe zu, allerdings musste sie geheim blei-

ben, da sie sonst seinem Ruf als Gelehrter entgegengestanden hätte. Heloise

brachte Abaelard ins Kloster Argenteuil, was der Onkel als Hintergehen der

Vereinbarung verstanden habe. Seine Rache war es, Abaelard überfallen und

kastrieren zu lassen. Abaelard suchte nun Zuflucht im Kloster Saint-Denis,

während er Heloise zwang, in das Kloster Argenteuil einzutreten.

Doch die Konflikte in seinem Leben nahmen nicht ab. Bereits 1109 lehrte

er wieder und arbeitete über die Trinitätslehre. Diese Schrift, die sogenann-

te Theologia ›Summi Boni‹, wurde auf der Synode von Soissons verurteilt. Zu

Beginn der 1120er Jahre gründete er eine Einsiedelei, die er Paraklet nannte

und die er später Heloise zur Verfügung stellte, als sie als Priorin mit ihren

Nonnen aus dem Kloster Argenteuil vertrieben wurde. Ende der 1120er Jahre

wurde er Abt in einem bretonischen Kloster, aber kehrte 1133 nach Paris zu-

rück. Hier unterrichtete er u.a. Johannes von Salisbury, Arnold von Brescia

und Otto von Freising. 1140 wurde Abaelard, nachdem es ihm auf der Synode

von Sens nicht gelang, sich zu verteidigen, vom Papst zum ewigen Schweigen

verdammt. Abaelard konnte beim Abt von Cluny, Petrus Venerabilis, Zuflucht

finden. Dort starb er am 21. April 1142.

Die Historia calamitatum ist schon häufig als Zeugnis für (vormoderne)

Individualität betrachtet worden,36 da sie auf den ersten Blick einen unge-

34 The Letter Collection of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 26-29.

35 Ebd., S. 34-43.

36 Vergleiche beispielsweise: F.-J. Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Indi-

vidualität im 12. Jahrhundert? (Anm.14). Georg Misch: Geschichte der Autobiographie

in 4 Bänden, Bd. 2: DasMittelalter, Frankfurt a.M. 1955. Colin Morris: The Discovery of

the Individual. 1050 – 1200 (Medieval Academy Reprints for Teaching 19), Toronto/Buf-

falo/London 1987 [Erstausgabe 1972].

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Lena Gumpert

wöhnlich offenen und ausführlichen Blick auf ein mittelalterliches Leben und

dessen Beschreibung zu bieten scheint. Dabei darf jedoch nicht übersehen

werden, dass die Geschichte zunächst einmal lediglich Teil einer Gründungs-

geschichte für das Kloster Paraklet gewesen zu sein scheint.37 Aus diesem

Grund ist dieHistoria calamitatum als Brief I auch nicht aus der übrigen Brief-

sammlungwegzudenken,welche die Briefe von Abaelard undHeloise umfasst

und durch die die von Abaelard verfasste Klosterregel abgeschlossen wird. Bei

der Leidensgeschichte – und auch der Briefsammlung insgesamt – handelt

es sich um ein literarisch durchgestaltetes Werk,38 das auch einen Selbstent-

wurf birgt.39 DieHistoria calamitatum erzählt von Abaelards Leben bis in seine

Zeit als Abt des Klosters Sankt Gildas zu Rhuys.40 Dabei wird immer wieder

herausgestellt, unter wie vielen Intrigen und Nachstellungen Abaelard zu lei-

den hatte. Insgesamt ist es aber eine Erzählung, die von Hochmut zu Demut

führt. So ist es möglich, gleichzeitig einen (noch) hochmütigen Protagonis-

ten und einen (schon) demütigen Erzähler im Text zu finden, wodurch die

conversio auf Textebene immer wieder vorgeführt wird.

Wie bereits zu Beginn dieses Kapitels erwähnt, führt Abaelard Hierony-

mus an, um Trost für sich selbst zu erreichen, ebenso wie er sein eigenes Bei-

spiel zum Trost anbietet. Das Vergleichen wird von ihm selbst als Möglichkeit

angeführt, um Trost aus dem Betrachten eines analogen Falles zu gewinnen.

Auch seiner eigenen tröstenden Erwähnung vonHieronymus, der auch Unge-

rechtigkeit und Verleumdung ertragen musste, war vermutlich ein Vergleich

vorausgegangen – auch wenn es schwierig ist, den Vergleichsvorgang selbst

zu belegen. In einem zweiten Beispiel aber zieht Abaelard den Vergleich ex-

plizit, wenn er noch einmal seine Ähnlichkeit mit der als Kirchenvater her-

ausragend positionierten Figur des Hieronymus anführt.

Im Laufe seiner Erzählung nach seiner Kastration und seinem Eintritt in

ein Kloster gründete Abaelard eine Einsiedelei, sah sich aber auch hier An-

feindungen ausgesetzt. So begründet er seine Entscheidung, die Wahl zum

Abt eines bretonischen Klosters anzunehmen: »So hat mich die Niedertracht

37 P. v. Moos: Abaelard, Heloise und ihr Paraklet (Anm. 2), S. 246-254.

38 Ebd., S. 241.

39 F.-J. Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Individualität im 12. Jahrhun-

dert? (Anm.14), S. 183-184.

40 Er wurde 1128 zum Abt des Klosters gewählt und floh 1133 nach Sankt Gildas. In die-

se Zeitspanne fällt ungefähr auch die Gründung des eigenständigen Nonnenklosters

Paraklet.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 127

der Franken nach Westen ins Exil geschickt, wie einst Hieronymus die Nie-

dertracht der Römer nach Osten.«41 Bereits der Aufbau des Satzes, der den

Neid (»inuidia«) gewissermaßen vor die Klammer zieht, macht die Paralle-

lisierung, die dieser Analogie zugrunde liegt, deutlich: Beide Männer sind

Neid ausgesetzt, Abaelard erfährt diesen durch die Franken (»Francorum«),

Hieronymus durch die Römer (»Romanum«). Der Ausgang ist ebenso parallel

zu sehen, beide werden vertrieben (»expulit«), jeweils in eine geographische

Richtung (»ad Occidentem«, »ad Orientem«). Dabei erhält die Ausführung

über die beiden geographischen Angaben eine Art Symmetrie.

Zu beachten ist, dass die beiden Schlüsselwörter invidia und expellere nur

einmal in der Formulierung vorkommen und somit jeweils für Abaelard und

Hieronymus gleichermaßen gelten.Hier wird also eineÜbereinstimmung des

Vorgangs vorgeführt, auch wenn sich der Ausgang geographisch mit West

undOst unterscheidet.Dieser Unterschiedwird hier jedochweder ausgeführt

noch analysiert. Viel stärker wird durch den Aufbau also die Gemeinsamkeit

betont: Das Verhältnis von Abaelard zu den Franken ist gleich dem Verhältnis

von Hieronymus zu den Römern. Abaelard und Hieronymus werden hier zu

Objekten desselben Subjekt-Prädikat-Paares (›der Neid vertreibt‹), wobei die

Spezifikationen (›Franken und Westen‹ vs. ›Römer und Osten‹) jeweils nur

erläuternd angefügt sind. Die Analogie, wie sie Abaelard hier formuliert hat,

zeigt also ganz eindeutig die Gleichheit der Verhältnisse a:b und c:d:

 

[Abaelard:Franken ≈ Hieronymus:Römer].

 

Das Verhältnis Abaelard-Hieronymus wird dabei zwar nicht als differenzlos

dargestellt – schließlich wird der eine nach Osten, der andere nach Westen

vertrieben – aber es erfolgt keine Bewertung oder Betonung dieser Differenz

durch einen Vergleich. Viel stärker wird erneut auf die Ähnlichkeit der Ver-

hältnisse hingewiesen.

Durch die Nutzung dieser Analogie, die ihn mit dem Kirchenvater und

Heiligen gleichstellt, gelingt es Abaelard demzufolge, das eigene Schicksal in

die christliche Heilsgeschichte einzuordnen42 und sich in eine göttliche Ord-

41 »[S]icqueme Francorum inuidia adOccidentem sicut IheronimumRomanorumexpulit

ad Orientem.« The Letter Collection of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 94f.

42 Auf die Verzahnung der Gegenwart mit der heilsgeschichtlichen Zeit im Mittelalter

weisen auch Miriam Czock und Anja Rathmann-Lutz hin: »[I]m mittelalterlichen Den-

ken ist die eigene Gegenwart mit biblischen Denkfiguren typologisch verzahnt und

somit die weltliche mit der offenbarten, heilsgeschichtlichen Zeit verbunden.« Miri-

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Lena Gumpert

nung, in ›Gott und die Welt‹ hineinzuschreiben. An diesem Quellenzitat wird

auch deutlich, welche Macht eine solche Analogie beinhaltet und entfalten

kann.43 Sie ist nicht nur besonders mächtig, sondern auch naheliegend: Das

›Erinnern‹ an eine Analogie, das ›Aufzeigen‹ typologischer Ähnlichkeiten und

die Evokation analogischer Bezüge rekurriert auf eine kulturelle »Denkge-

wohnheit«44. Nicht nur aufgrund dieser Denkgrundlagen ist nicht ohne Wei-

teres davon auszugehen, dass die Analogie in Verbindung mit dem Verglei-

chen steht – dass ein Vergleichen etwa der Analogie vorausgehen würde.

Foucault selbst hat das »Gewimmel der Ähnlichkeiten«45 angeführt, die als

eine flächendeckende Bezugnahme und zeichenhafte Verwobenheit aller Ge-

genstände innerhalb einer kosmischen und göttlichen Ordnung zu verstehen

ist. Die vorgeführte Verbindung von Abaelard und Hieronymus kann somit

schon fast als zeichenhafte Überblendung gelesen werden. An dieser Stel-

le wird eben nicht nur eine Entscheidung eingeordnet und legitimiert, die

Gleichheit Abaelards mit einer so wichtigen Figur (in einem Aspekt) vorge-

führt, sondern damit auch eine Relationierung aufgezeigt. Der Figur des Hie-

ronymus kommt nicht nur eine besondere Stellung innerhalb der christlichen

Welt zu, als Kirchenvater steht er auch in einer besonderen Nähe zu Gott. Die

in der Analogie maßgebliche Gleichartigkeit lässt hier die Differenz (der eine

geht durch die Franken vertrieben nach Westen, der andere durch die Römer

nach Osten) in den Hintergrund treten; statt eine Operation des Vergleichens

zu vollziehen, hat die Ordnung der Ähnlichkeiten die Übereinstimmung be-

reitgestellt – sie vorab bereits behauptet und erwiesen. Die Praxis des Ana-

logisierens lässt Abaelards Relationierung mit Hieronymus deshalb lediglich

als ein Mittel erscheinen, sich selbst in dieser Ordnung von Ähnlichkeiten ge-

nauer zu positionieren: in einer noch größeren Nähe zu Gott.

Darüber hinaus beinhaltete das Aufzeigen solcher Analogien mit christli-

chen Persönlichkeiten und Autoritäten eine eminent gesellschaftliche Dimen-

amCzock/Anja Rathmann-Lutz: ZeitenWelten – auf der Suche nach denVorstellungen

von Zeit imMittelalter. Eine Einleitung, in: Miriam Czock/Anja Rathmann-Lutz (Hg.),

ZeitenWelten. Zur Verschränkung von Weltdeutung und Zeitwahrnehmung 750-1350,

Köln/Weimar/Wien 2016, S. 9-26, hier S. 17.

43 Eine ausführliche Auseinandersetzungmit Analogien in vormodernen autobiographi-

schen Texten bietet auch Franz-Josef Arlinghaus im Kapitel II.

44 Zum Begriff ›Denkgewohnheit‹ vgl. Gerhart von Graevenitz: Mythos. Zur Geschichte

einer Denkgewohnheit, Stuttgart 1987, S. XVI-XXIII.

45 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge (Anm. 27), S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 129

sion. Denn die Analogie kann auch umgedreht werden:46 Somit ist nicht nur

das Verhältnis von Abaelard zu den Franken dem von Hieronymus zu den Rö-

mern ähnlich, sondern auch das von Hieronymus zu den Römern dem von

Abaelard zu den Franken. Hier gibt es also keine zeitliche oder historische

Einschränkung – zumindest auf struktureller Ebene der Analogie nicht. Aber

auch im sonstigen Kontext finden sich keine Hinweise auf eine Temporali-

tät der Analogie oder der Protagonisten. Hieronymus scheint für Abaelard als

Ziel einer Relationierung zur Verfügung zu stehen, ohne dass der zeitliche

Abstand diskutiert werden muss. Die Verhältnisse des Hieronymus können

hier nicht nur als denen des später geborenen Abaelard ähnlich angesehen

werden, die historische Distanz spielt in beide Richtungen keine erwähnens-

werte Rolle.47 Für Abaelard ist es nicht notwendig, für Analogien oder auch

Vergleiche – wie das nächste Beispiel zeigen wird – den zeitlichen Rahmen

der Relationierungsvorgänge zu erwähnen oder aufmögliche Schwierigkeiten

beimVergleichen einzugehen, die aufgrund von viel (oder wenig) vergangener

Zeit vorhanden sein könnten. Dass aber zeitliche Dimensionen für Abaelard

durchaus eine Rolle spielen konnten, zeigt sich an Stellen, an denen er sie für

sein eigenes Leben anwendet.48

46 Ebd., S. 51.

47 Auf ihrer ›Suche nach den Vorstellungen von Zeit imMittelalter‹ nutzen Miriam Czock

und Anja Rathmann-Lutz das Konzept der ›breiten Gegenwart‹ nachHans-Ulrich Gum-

brecht, M. Czock/A. Rathmann-Lutz: ZeitenWelten – auf der Suche nach den Vorstel-

lungen von Zeit imMittelalter (Anm. 42). Zusammenfassend formulieren sie: »Als ver-

schachtelte Zeitschichten, die sich an- und überlagern, aufbrechen und gegeneinan-

der verschieben, lassen sich Zeitkonzepte des frühen und hohen Mittelalters also am

besten beschreiben.« Ebd., S. 26. Auch hier scheinen sich verschachtelte Zeitschichten

finden lassen, durch die Analogie wird es jedoch möglich, Zeit nicht thematisieren zu

müssen.

48 Als Beispiel möchte ich dieses Zitat anführen, in dem sich Abaelard mit seinem ›frü-

heren‹ Hochmut auseinandersetzt: »Sed quoniam prosperitas stultos semper inflat, et

mundana tranquillitas uigorem eneruat animi et per carnales illecebras facile resoluit,

cum iam me solum in mundo superesse philosophum estimarem, nec ullam ulterius

inquietationem formidarem, frena libidini cepi laxare, qui antea uixeram continentis-

sime. Et quo amplius in philosophia uel sacra lectione profeceram, amplius a philoso-

phis et diuinis immunditia uite recedebam.« The Letter Collection of Peter Abelard and

Heloise (Anm. 3), S. 22. (»Aber der Erfolgmacht törichte Leute immer hochmütig.Welt-

liches Zufriedenheitsgefühl schwächt die Kraft des Geistes und kann sie durch sexuel-

le Verlockungen leicht untergraben. Und da ichmir schon einbildete, der einzige noch

existierende Philosoph auf der Welt zu sein, und keine Erschütterungen mehr fürch-

tete, begann ich, die Zügel der sexuellen Lust lascher zu führen – bislang hatte ich äu-

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Lena Gumpert

Im Rahmen einer Inklusionsindividualität bedeutet die Herstellung ei-

ner Relationierung zu einer anderen – vielleicht sogar wichtigen – Person,

dass die eigene Position dadurch jeweils ›erschrieben‹, gefestigt oder verän-

dert werden kann.Dabei ist die Perspektive des Verhältnisses zur Gesellschaft

zentral, denn durch den fremdreferenziellen Beschreibungsmodus der Inklu-

sionsindividualität ist diese Relation von besonderer Bedeutung.

Die verschiedenen Beispiele, die sich bereits in der Historia calamitatum

finden lassen, machen deutlich, dass für Abaelard das Denken in Exempeln,

Analogien, Parallelsetzungen und Vergleichen charakteristisch und nahelie-

gendwar. Ein weiteres Beispiel ist der im 12. Jahrhundert verehrte Origenes,49

den Abaelard zur Legitimierung einer Entscheidung nutzt: Abaelard erläu-

tert, er habe sich ebenso wie »Origines, der größte christliche Philosoph«50

(»summonChristianorum philosophorumOrigenem«) dazu entschieden, sei-

ne Schüler*innen zur ›wahren Philosophie‹ (»uere philosophie«) zu führen –

im christlichen Sinne ist hiermit die Theologie gemeint.51 Origenes wird dar-

über hinaus Adressat einer Relationierung, bei der deutlich wird, dass für

Analogien und Vergleiche zwar eine Funktionsähnlichkeit festgestellt werden

kann, Vergleichen allerdings in einem Punkt als leistungsfähiger erscheint:

im Umgang mit Differenz.

ßerst enthaltsam gelebt. Meine Leistungen auf den Gebieten der Philosophie und der

Theologie waren beträchtlich; umso größer war die Diskrepanz, die sich zwischen mir

und den Philosophen und Theologen angesichts meines schmutzigen Lebenswandels

auftat.« D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calamitatum‹ (Anm. 3), S. 17.)

49 Origenes war zwar bereits zu seinen Lebzeiten nicht unumstritten, doch erfuhr seine

Verbreitung im 12. Jahrhundert eine Blütezeit. Somachte sich beispielsweise Bernhard

von Clairvaux seine Grundideen zu Eigen. Hermann Josef Sieben: Art. Origines, in: Le-

xikon des Mittelalters, Band 6, Stuttgart [1997-]1999, Sp. 1455-1456.

50 D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calamitatum‹ (Anm. 3), S. 43.

51 »[S]ed de his quasi hamumquendam fabricaui quo illos philosophico sapore inescatos

ad uere philosophie lectionem attraherem, sicut et summum Christianorum philoso-

phorum Origenem consueuisse Hystoria meminit ecclesiastica«, The Letter Collection

of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 52. (»Ich habe sie auch nicht ganz aufgege-

ben, sondern aus ihnen einen Köder geformt, um diejenigen, die sich durch philoso-

phischen Duft anlocken ließen, zur Lektüre der wahren Philosophie zu bringen. Orige-

nes, der größte christliche Philosoph, hat es ähnlich gemacht, wie in der ›Kirchenge-

schichte‹ berichtet wird.« D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calamitatum‹

(Anm. 3), S. 43.) Das Lob »summum Christianorum philosophorum Origenem« findet

sich häufiger in den Briefen und der Regel, die auch zum Korpus gehört, siehe The

Letter Collection of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 53, Fn. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 131

Grundlage des sich anschließenden Vergleichens ist eine weitere Gemein-

samkeit der beiden Männer, die darin besteht, dass sie beide kastriert wur-

den. Auch lange nach seiner Kastration, so berichtet Abaelard, sei ihm nach-

gesagt worden, er habe die Nähe zu Heloise und ihren Nonnen gesucht, nicht

um sie zu unterstützen beziehungsweise für sie zu predigen, sondern aus

Sinneslust. Er sucht nicht nur Trost in demWissen, dass Ähnliches auch Hie-

ronymus vorgeworfen wurde, sondern stellt dagegen auch heraus, dass Eu-

nuchen ›schon immer‹ als am geeignetsten für die Betreuung von Frauen ge-

sehen wurden.

»SolcheMenschen [Eunuchen] haben immer schonbei ehrbarenundanstän-

digen Frauen besonders viel Ansehen und Vertrauen genossen, weil bei ih-

nen der Verdacht unmoralischer Absichten denkbar fern lag. Um ihn völlig

auszuräumen, hat Origines, der größte Philosoph der Christen, selbst Hand

an sich gelegt, da er mit der religiösen Unterweisung auch von Frauen be-

schäftigtwar,wie das sechste Buchder ›Kirchengeschichte‹ berichtet. Ichwar

allerdings derMeinung, daßmir die göttliche Barmherzigkeit in diesem Fall

gewogener war als ihm. Origines hat, wie man meint, wenig überlegt ge-

handelt und daher eine beträchtliche Schuld auf sich geladen. Bei mir war

es eine fremde Schuld, welche die Handlung ausführte, mit der Folge, daß

ich für ganz ähnliche Aufgabenwie die des Origines frei gemacht wurde. Au-

ßerdem war die Strafe weniger schlimm, da sie schnell und überraschend

vollzogen wurde, mitten im Tiefschlaf, so daß ich beinahe keinen Schmerz

spürte, als sie Hand anmich legten. Dafür, daß ich damals vielleicht weniger

an der Wunde zu leiden hatte, muß ich jetzt umso länger das üble Gerede

über mich ertragen: Der Niedergang meines Ansehens quält mich mehr als

der körperliche Verlust […]«.52

52 D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calamitatum‹ (Anm. 3), S. 85-87. »Tales

quippe semper apud uerecundas et honestas feminas tanto amplius dignitatis et fa-

miliaritatis adepti sunt quanto longius ab hac absistebant suspitione. Ad quam qui-

dem penitus remouendam maximum illum Christianorum philosophum Origenem,

cummulierumquoque sancte doctrine intenderet, sibi ipsimanus intulisse Ecclesiastice

Historie liber sextus continet.[…] Putabam tamen in hoc mihi magis quam illi diuinam

misericordiam propitiam fuisse, ut quod ille minus prouide creditur egisse atque inde

nonmodicumcrimen incurrisse, id aliena culpa inmeageret ut ad simile opusme liber-

um prepararet, ac tanto minore pena quanto breuiore ac subita ut, oppressus sompno

cum mihi manus inicerent, nichil pene fere sentirem. Sed quod tunc forte minus per-

tuli ex uulnere, nunc ex detractione diutius plector; et plus ex detrimento fame quam

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Lena Gumpert

Hier wird also nicht nur auf die Gemeinsamkeit der Kastration hingewie-

sen, sondern es wird auch verglichen. Die comparata sind Vorgang und Folgen

der Kastration bei Origenes (also comparatum A) und Vorgang und Folgen der

Kastration bei Abaelard (also comparatum B). Das tertium comparationis ist die

Barmherzigkeit Gottes (»diviniammisericordiam«/divinia misericordia). Dabei

handelt es sich bei diesem Vergleichen um einen mehrstufigen Vergleich, bei

dem das tertium comparationis mehrere Unterkriterien erhält, für die jeweils

Vergleiche vollzogen werden: Wie viel Schuld jeweils bei den ›Erleidenden‹

selbst lag (mit dem tertium Schuld); zu welchem Ergebnis der Vorgang geführt

hat (mit dem tertium Nutzen); wie qualvoll der Vorgang war (mit dem terti-

um Qual); welche Folgen für Ansehen und Ehre der Vorgang hatte (mit dem

tertium Ehre).

Das Ergebnis dieses mehrstufigen Vergleiches ist eindeutig und auch zu

Beginn bereits klar: Abaelard wurde in größeremMaße göttliche Barmherzig-

keit zuteil, denn der Ablauf seiner Kastration wird hier als Zeichen göttlicher

Gnade vorgeführt. Dass dieser Vergleich von großer Bedeutung für Abaelard

war, ist daran erkennbar, dass er die Thematik im fünften Brief noch einmal

aufnimmt.53

Bei diesem komplexen Vergleichsvorgang wird deutlich, dass Abaelard –

indem er sich vergleicht – nicht nur die Relationierung exponiert und sich

über eine mit Origenes geteilte Eigenschaft an diesen und damit an Gott

gleichsam ›heranschreibt‹, sondern Origenes sogar übertreffen kann. Somit

erreicht er einerseits eine größere Nähe zu Gott. Andererseits dient dieser

Vergleich zusammen mit dem Kontext auch der Einordnung seiner zunächst

als schamvoll und ehrverletzend beschriebenen Kastration.54 Die nicht mehr

gegebene Unversehrtheit seines Körpers wird von Abaelard während seiner

Beschreibung des Ablaufs als Gefahr für sein Heil beschrieben.55 Durch den

ex corporis crucior diminutione.« The Letter Collection of Peter Abelard and Heloise

(Anm. 3), S. 104, Kursivsetzung im Original.

53 Ebd., S. 203.

54 Ebd., S. 44-47.

55 Nec me etiam parum confundebat quod, secundum occidentem legis litteram, tanta

sit apud Deum eunuchorum abhominatio ut homines, amputatis uel attritis testicu-

lis eunuchizati, intrare ecclesiam tanquam olentes et immundi prohibeantur«. Ebd.,

S. 46. (»Auch beunruhigte es mich sehr, daß Eunuchen nach dem tötenden Buchsta-

ben des Gesetzes bei Gott auf große Abscheu stoßen: Wer durch abgeschnittene oder

zerstörte Hoden Eunuch geworden ist, darf wie ein stinkender oder unreiner Mensch

die Kirche nicht mehr betreten.« D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calami-

tatum‹ (Anm. 3), S. 39.)

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 133

Vergleich mit Origenes gelingt es ihm aber, den Vorgang in die christliche

Heilsgeschichte einzuschreiben, indem er auf die traditionelle Verwendung

von Eunuchen zur Betreuung von Frauen hinweist und mit der Ausführung,

die das besonders hohe Maß an Barmherzigkeit bezeugt, das Gott ihm zuteil-

werden lässt. Es gelingt ihm hier also die zunächst als negativ beschriebene

Kastration positiv umzudeuten.

Diese Umdeutung findet nicht nur in diesem Vergleich statt, sondern bie-

tet dem Vorgang einen Hintergrund, denn auch in die von Hochmut zu De-

mut führende Erzählung ist diese Umdeutung eingebaut: Hier wird Abaelard

durch Gott von der Wollust befreit.56 Aber ebenso wird in diesem Vergleich

sehr kleinschrittig, eben über mehrere Ebenen und tertia deutlich gemacht,

dass Abaelard für diesen Vorgang und seine Folgen nicht Scham zu empfin-

den hat, da sich hier – auch in den einzelnen Schritten – Gottes besondere

Barmherzigkeit ihm gegenüber gezeigt hat. Von nicht zu unterschätzender

Bedeutung ist es, dass es sich eben um ›den größten der christlichen Philoso-

phen,Origenes‹ handelt, den Abaelard hier imHinblick auf das übergreifende

tertium comparationis übertrifft. Hier findet eine Positionierung innerhalb des

gesellschaftlichen und heilsgeschichtlichen Gefüges statt. Indem er mehrstu-

fig vergleicht und somit verschiedene Dimensionen der erlittenen Kastration

durchläuft, gelingt es Abaelard, zu zeigen, dass Gott ihm mehr Barmherzig-

keit zukommen ließ als der Autorität Origenes. Dieses Vergleichen geht al-

so über das Aufzeigen einer Relation, über Ähnlichkeit und Analogie hinaus.

Beim Vergleichen wird nicht nur Ähnlichkeit, sondern auch Differenz aufge-

zeigt und produktiv verarbeitet. Hierdurch wird es überhaupt erst möglich

für Abaelard, Origenes zu übertrumpfen.

Das Vergleichen umfasst in diesem autobiographischen Text demnach

mehr als die Vorführung einer Relation und die Praxis des Analogisierens.

Durch die Profilierung nicht nur der Ähnlichkeit, sondern auch der Differenz

können zugleich mehrere Vergleichshinsichten variiert und mobilisiert wer-

den. Analogie und Vergleich sind demnach zwei unterschiedliche Formen au-

56 Hierzu F.-J. Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Individualität im 12.

Jahrhundert? (Anm.14), S. 185-186. »Cum igitur totus in superbia atque luxuria labo-

rarem, utriusque morbi remedium diuina mihi gratia licet nolenti cotulit.« The Let-

ter Collection of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 22. (»Ich war an Hochmut und

Wollust schwer erkrankt und daher verabreichtemir die göttliche Gnade eineMedizin

gegen beide Krankheiten, obwohl ich das nicht wollte: zuerst gegen die Wollust, spä-

ter gegen den Hochmut.« D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calamitatum‹

(Anm. 3), S. 17.)

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Lena Gumpert

tobiographischer Relationierung, wobei dem Sich-Selbst-Vergleichen in die-

sem Fall ein weitaus größerer Spielraum zukommt: die Möglichkeit, sich –

abhängig vom tertium – als gut oder noch besser (hier in Bezug auf die Barm-

herzigkeit Gottes) oder in größerer Nähe zu Gott darzustellen oder diese Po-

sitionierung durch das Vergleichen erst performativ zu vollziehen.

Guibert von Nogent

Die Möglichkeiten, sich zu relationieren, sind mit dem Vergleichen bezie-

hungsweise dem Analogisieren noch nicht erschöpft, wie sich in einem wei-

teren autobiographischen Text des 12. Jahrhunderts zeigt: Guiberts von No-

gent (um 1055 – um 1125) auf Mittellateinisch verfasster Text, der unter ande-

rem als De Vita Sua Sive Monodiarum Libri Tres – oder auchMonodiae – bekannt

ist.57 Guibert von Nogent, vermutlich um 1055 in oder nahe Clermont-en-

Beauvaisis geboren,58 hat diesen Text als Abt des Klosters Nogent-sous-Coucy

nahe Laon geschrieben. In seinenMonodiae beschreibt er, wie er als Halbwai-

se mit einer sehr gottgefälligen Mutter aufwuchs und von einem strengen

Grammaticus unterrichtet wurde. Ebenso berichtet er davon, bereits vor sei-

ner Geburt von seinem Vater für ein Leben als Kleriker versprochen worden

zu sein, wobei dies im Verlauf des Textes in Frage gestellt wird und von Gui-

bert ›neu‹ entschieden werden muss. Ab ungefähr 1068 war er Mönch in der

Abtei Staint-Germer-de-Fly. Mit etwa 50 Jahren wurde er zum Abt des Mari-

enklosters Nogent-sous-Coucy gewählt. Um 1124/1125 ist Guibert gestorben.

Guiberts Monodiae enthalten zunächst eine Erzählung seines Lebens bis

zur Abtwahl, die durchsetzt ist von thematisch passenden Erzählungen ex-

empelhaften Charakters. Darauf folgen Abschnitte zumKloster Nogent-sous-

Coucy und seiner Äbte sowie zu den Bischöfen von Laon und dem Aufstand in

dieser Stadt, neben einigen kleineren Passagen über Guibert selbst nach sei-

nerWahl zumAbt. Die nicht direkt lebensbeschreibenden Abschnitte des Tex-

tes sind ebenfalls wichtige Bestandteile für den autobiographischen Schreib-

modus des Textes, den Guibert von Nogent selbst in einem anderen Werk als

57 Eine deutsche Übersetzung des Textes liegt vor von Elmar Wilhelm, Guibert von No-

gent: Die Autobiografie. hg. und eingel. von Walter Berschin, übers. und kom. von

Elmar Wilhelm (Bibliothek der Mittellateinischen Literatur 10), Stuttgart 2012.

58 Für die biographischen Angaben siehe Walter Berschin: Einleitung, in: Guibert von

Nogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. IX-XIX.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 135

Monodiae bzw. libri monodiarum bezeichnet.59 Der Text nutzt eine auf Augus-

tinus zurückgehende Betonung der Unmittelbarkeit des Ichs zu Gott,60 um

die Sündhaftigkeit von Guiberts Existenz zu erzählen. Der Text wechselt zwi-

schen Bericht und Deutung und ist mit seiner Ausrichtung auf Guiberts Ein-

setzung zum Abt von Nogent auf die Konstruktion einer spezifischen Wirk-

lichkeit hin zu lesen.61

Als wichtiges Grundmuster der Erzählung kann dabei die Notwendigkeit

gesehen werden, dass Guibert sich auf dem Weg zum – echten – Mönchtum

immer wieder explizit dafür entscheiden muss. So wurde er zwar bereits vor

seiner Geburt vor Gott für ein kirchliches Leben bestimmt, aber diese – nicht

von ihm selbst getroffene – Entscheidung wird zunächst in Frage gestellt und

muss durch ihn persönlich bestätigt werden. Auch nachdem er das strenge

Leben als Mönch gewählt hat, bedarf es immer wieder Entscheidungen. Das

passt sehr gut in die theologische Diskussion des 12. Jahrhunderts, welche

die Bedeutung des eigenen Willens für die Ausführung religiöser Handlun-

gen betonte.62 Die Entscheidungen muss er treffen, um ein besserer Mönch

zu werden und um dem Ideal der Frömmigkeit zu entsprechen, welches am

Anfang des Textes ausgegeben wird.63 Typisch für den Text sind in diesem

59 Zur Bezeichnung siehe ebd., S. IX. Sowohl die französische als auch die deutsche Über-

setzung wurden als ›Autobiographie‹ veröffentlicht, was auf die besondere Anzie-

hungskraft dieser Bezeichnung hinweist. Vgl. Guibert de Nogent: Autobiographie.

Introducion, édition et traduction par Edmond-René Labande (Classique de l’histoire

de France au moyen age), Paris 1981. Bei dieser lateinisch-deutschen Doppeledition

handelt es sich um die gültige Textausgabe für den lateinischen Text, wenn auch El-

mar Wilhelm darauf hinweist, dass sie nicht problemlos ist, Elmar Wilhelm: Anmer-

kungen des Übersetzers, in: Guibert vonNogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. XX-

XXIV, hier S. XX-XXI. Vgl. auch Christian Kiening: Regimen corpusculi oder Die Körper

und Zeichen des Guibert de Nogent, in: Jan-Dirk Müller/Horst Wenzel (Hg.), Mittel-

alter. Neue Wege durch einen alten Kontinent, Stuttgart/Leipzig 1999, S. 63-80, hier

S. 66.

60 Ebd., S. 67.

61 Ebd.

62 John vanEngen: The Twelfth Century: Reading, Reason, and Revolt in a World of

Custom, in: Thomas F. X. Noble/John van Engen (Hg.), European Transformations.

The Long Twelfth Century (Notre Dame Conferences inMedieval Studies), Notre Dame

2012, S. 17-44, hier S. 35.

63 »Ich sündige also beständig und kehre, während ich sündige, doch immer wieder zu

Dir [Gott] zurück; ich fliehe vor der Frömmigkeit oder verlasse sie; wenn ich dann zu

ihr zurückeile, wird sie ihr Wesen verlieren?« Guibert von Nogent: Die Autobiografie

(Anm. 57), S. 4. »Semper ergo peccans et inter peccandum semper ad te rediens, an pii

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Lena Gumpert

Zusammenhang auch die verschiedenen Vorbilder, die Guibert auf mehreren

Ebenen für sich anführt. Direkt zu Beginn wird deutlich, dass für das auto-

biographische Schreiben selbst Augustinus und dessen Confessiones als Muster

dienten. Auch Guiberts Mutter erscheint immer wieder als Ideal einer christ-

lich-frommen, also gottgefälligen Lebensführung, die Guibert in der Diffe-

renz zu seiner eigenen ›Schlechtigkeit‹ als Vorbild anführt.64

Auch andere Personen werden in eine ähnliche Relation zu dem autobio-

graphischen Ich gesetzt, etwa Anselm von Canterbury, den Guibert als Meis-

terfigur einführt.Während Guibert seine Grundausbildung durch einen nicht

benannten Grammaticus erhalten hat,65 beschreibt er einen Unterricht ganz

anderer Qualität, den er durch Anselm erfuhr. Nach seinem Eintritt ins Klos-

ter, für den sich Guibert noch als Jugendlicher entschied, beschreibt er, wie

er auf Abwege geriet. So habe er sich mit erotischer Dichtung beschäftigt

und mit dieser, die er teilweise selbst verfasste, Lob und Anerkennung ge-

sucht.66 In dieser Lebensphase, so erläutert er, wandte er sich auf Anraten

seiner Lehrer der Schrift zu – was auch den Umgang mit den Schriften kirch-

licher Autoritäten bedeutete. Besonderen Anreiz habe er hier durch Anselm

von Canterbury erhalten:

»Ich war noch ganz Kind, unvollkommen vom Lebensalter her und von der

geistigen Entwicklung; doch nahm er sich vor, mich in großer Anstrengung

zu lehren, wie ich mein inneres Leben führen sollte, wie ich die Gesetze der

Vernunft für die Lenkungmeines jungenKörpers anwenden sollte. […] Er ließ

mich so großzügig an seiner Bildung teilhaben und bemühte sich mit sol-

chem Eifer darum, dass es schien, ich sei der einzige und einzigartige Grund

seiner häufigen Besuche.«67

fugax, piumve deserens, cum ad pietatem recurrero, perdet pietas quod est et, etiam

offensione multiplici obruta, invenietur insolens?« Guibert de Nogent: Autobiogra-

phie (Anm. 59), S. 4.

64 Vgl. beispielhaft Guibert vonNogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 7, 9, 11, 26f, 40f,

44, 49, 50, 61f., 72, 82.

65 Ebd., S. 14-23. Laut Jay Rubenstein erwähnt Guibert den Namen seines Lehrers Solo-

mon in De virginitate. Jay Rubenstein: Guibert of Nogent. Portrait of a Medieval Mind,

New York/London 2002, S. 18.

66 Guibert von Nogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 66-68.

67 Ebd., S. 69. »Qui cum in prioratu praelibati coenobii adhuc ageret, suae me cognitio-

ni ascivit et omnino puerulum, et in summa et etatis et sensus teneritudine positum,

qualiter interioremmeumhominemagerem, qualiter super regimine corpusculi ratio-

nis jura consulerem, multa me docere intentione proposuit. Qui ante abbatiam, et in

abbatia positus, cum ad Flaviacense, in quo eram, monasterium familiarem religionis

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 137

Dabei erhält Guibert Unterweisung in die Unterteilung des Geistes und in die

Unterscheidung zwischen dem ›Willen‹ und dem ›Verlangen‹.

»Allerdings steht fest, dass er [Anselm] diese Einsichten nicht aus sich hatte,

sondern aus gewissen Handbüchern, die diese Dinge aber nicht so deutlich

behandelten. Danach begann ich selbst, seine Überlegungen mit ähnlichen

Kommentaren nachzuahmen, so gut ich konnte, und die Heiligen Schrif-

ten mit großem Scharfsinn daraufhin zu durchsuchen, was im anthropolo-

gischen Sinn mit diesen Gedanken übereinstimmte.«68

Anselm wird hier als Meister präsentiert, Guibert als sein Schüler. Die Meis-

ter*in-Schüler*in-Beziehung im mittelalterlichen Europa war nicht nur ge-

prägt von der Vermittlung inhaltlichen Wissens, sondern auch – und auch

nicht davon trennbar – von einem Wissen, das die Lebensführung und den

eigenen Körper69 betraf. Denn die Befähigung zu einem tugendhaften Le-

ben machte den*die Schüler*in erst bereit und fähig, göttliche Weisheit zu

empfangen.70 In den Beziehungen war es wichtig, dass die Meister*innen

wiederum Schüler*innen vorangegangener Meister*innen waren – eine tra-

dierte Meinung oder Einsicht konnte genau durch diese Überlieferung an Au-

torität gewinnen.71 In dieser Beziehung verband Schüler*in und Meister*in

et doctrinae suae gratia haberet adventum, adeo sedule mihi eruditionis indulgebat

beneficia, tanta ad id elaborabat instantia, ut unica ac singularis sui ad nos adventus

et frequentationis ego viderer solus esse causa.« Guibert de Nogent: Autobiographie

(Anm. 59), S. 140.

68 Guibert von Nogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 69-70. » Super quo sensu cum

quaedam evangelica capitula mihi disseruisset, cum primum quidem quid inter velle

et affici distaret luculentissime aperuisset, quae tamen non ex se, sed ex quibusdam

contiguis voluminibus, at minus patenter quidem ista tractantibus eum habuisse con-

staret, coepi postmodum et ego ejus sensa commentis, prout poteram, similibus ae-

mulari et ubique scripturarum, si quid istis moraliter arrideret sensibus, multa animi

acrimonia perscrutari.« Guibert de Nogent: Autobiographie (Anm. 59), S. 140.

69 Zu Guiberts Körperlichkeit vgl. C. Kiening: Regimen corpusculi (Anm. 59).

70 Zur mittelalterlichen Meister*in-Schüler*in-Beziehung vgl. Sita Steckel: Kulturen des

Lehrens im Früh- undHochmittelalter. Autorität,Wissenskonzepte undNetzwerke von

Gelehrten (Norm und Struktur 39), Köln/Weimar/Wien 2011. Sita Steckel: Von der

Schule des Herrn zur Schule des Antichrist. Grundformen und Umbrüche der Meister-

Schüler-Beziehung im westeuropäischen Mittelalter vor und nach 1100, in: Jeong-hee

Lee-Kalisch/Almut-Barbara Renger (Hg.), Meister und Schüler – Master and Discip-

le. Tradition, Transfer, Transformation (Studies of East Asian Art History 3), Kromsdorf

2016, S. 325-338. Zum Körper des Schülers, S. 330.

71 Ebd., S. 331.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Lena Gumpert

traditionell nicht nur eine enge Beziehung, weil ein tugendhaftes Leben ei-

ne notwendige Bedingung für das angestrebte Leben war, sondern der*die

Meister*in erschien vielmehr als Imitationsideal für den*die Schüler*in.72 Im

12. Jahrhundert, so Sita Steckel, habe sich diese Beziehung bzw. das Konzept

dieser Beziehung jedoch verändert und die Meister*innen wurden langsam

kritisierbar.73

Guibert führt an dieser Stelle vor, wie Anselm von Canterbury als sein

Meister fungiert. Diese Beziehung muss von Guibert erst herbeigeschrieben

werden, denn Anselm ist nicht sein einzig möglicher und auch nicht sein na-

heliegendster Meister, da das Zusammenleben eigentlich eine Voraussetzung

für die Meister*in-Schüler*in-Beziehung ist.74 Demnach wäre etwa sein Abt

als Meister naheliegender gewesen. Guibert gelingt es hier jedoch, durch Be-

schreibung der Beziehung und das Aufrufen bekannter Konzepte, die sehr

enge Relation zu Anselm von Canterbury darzulegen – ohne einen expliziten

Vergleich durchführen zu müssen.

Zunächst führt Guibert an, dass er eines Meisters bedurfte und auch noch

offen für eine solche Einflussnahme war, da er noch nicht entwickelt war –

eben nochwie ein Kind (»puerulum«). Anselmwollte ihn nun eine angemesse-

ne Lebensführung lehren – innerlich (»interiorem«) und äußerlich (»regimine

corpusculi«). Beide Teilbereiche der Lebensführung werden durch eine Kon-

struktion zusammengehalten (»qualiter … qualiter«), die gleichzeitig Unter-

schied und Zusammengehörigkeit deutlich macht.Wenn Guibert darauf hin-

weist, wie ›großzügig‹ Anselm ihn an seiner Bildung teilhaben lässt, macht er

nicht nur deutlich, wie breit das vermittelte Wissen gewesen sein mag, er be-

tont auch die Beziehung, die dem Lehren zugrunde liegt. Die Beziehung wird

sogar noch stärker hervorgehoben, wenn Guibert vermutet, er selbst wäre der

ausschlaggebende Grund für Anselms Besuche im Kloster gewesen.Hier wird

eine geradezu exklusive Beziehung vorgeführt, die Guibert vor allen anderen

Mönchen des Klosters auszeichnet, denn er spielt auf die Vermutung an, dass

er der einzige Grund für Anselms Besuch sei. Guibert wird hier über seine ex-

klusive (und damit enge) Beziehung zu Anselm in Relation, Ähnlichkeit und

Differenz zur Gruppe der Mönche bestimmt; dadurch gewinnt nicht nur die

72 »Der[*die] Schüler[*in] hatte [im Frühmittelalter] zur seiner[*ihrer] Perfektionierung

das Vorbild des[*r] Meister[*in] zu imitieren und seine[*ihre] Lehre zu verinnerlichen.«

Ebd., S. 330.

73 Ebd., besonders S. 331.

74 Ebd., S. 330.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 139

Relation zumMeister eine andere Qualität, Guibert selbst erhält einen Vorzug

und positioniert sich an der Spitze einer bestimmten Gruppe.

An dieser Stelle macht Guibert aber auch klar, dass Anselm als Vorbild

für ihn diente, denn er übernimmt seine Art der Schriftauslegung. Hier wird

also auch ein wichtiger Punkt auf demWeg zum perfekten Mönchsein bezie-

hungsweise Guiberts Befähigung zu einem Abt – und damit selbst zu einem

Meister – zu werden markiert. Interessanterweise findet diese Art der Vor-

bildübernahme – oder auch Imitation – nicht direkt nach Guiberts Eintritt

ins Kloster statt. Besondere Relevanz bekommt diese Tatsache, wenn sie ei-

ner Schilderung gegenübergestellt wird, die in unmittelbarer Nähe im Text

zu finden ist: Guibert erzählt, wie seine Mutter, die lange den Wunsch hegte,

ins Kloster zu gehen, dort ankommt und wie unmittelbar darauf eine imitatio

folgt.75

»Sie kam also in das erwähnte Kloster, wo sie einer alten Frau im klöster-

lichen Gewand begegnete; da diese den Eindruck größter Frömmigkeit

erweckte, unterwarf sie sich ihr wie ein Schüler seinem Lehrer und zwang

sie, mit ihr zusammenzuleben. Sie zwang sie, sage ich; denn sie hatte mit

größtem Eifer dieses gemeinschaftliche Leben ausgewählt, nachdem sie

den Charakter dieser Frau geprüft hatte. Daher begann sie Schritt für Schritt

die Strenge der älteren Frau nachzuahmen, […] Sie bekannte fast täglich von

neuem ihre früheren Sünden, weil sie wusste, dass dies der Beginn allen

Gutes sei; immer beschäftigte sich ihr Geist mit der Prüfung ihrer früheren

Handlungen; […] immer prüfte sie es vor dem Richterstuhl ihrer Vernunft

und brachte es dann zur Kenntnis eines Priesters, vielmehr durch diesen zur

Kenntnis Gottes. […] Die sieben Bußpsalmen hatte sie von der erwähnten

alten Frau nicht durch Sehen, sondern durch Hören gelernt, die Psalmen,

die siemit solchemWohlempfinden, um es so auszudrücken, Tag undNacht

wiederkäute, dass ihr Lied, erfüllt von Seufzen und Stöhnen, immer, mein

Gott, lieblich in Deinen Ohren klang.«76

75 Zur imitatio siehe auch das Kapitel I, S. 27f. und die Überlegungen von Simon Siemia-

nowksi im Kapitel IV, S. 180.

76 Guibert vonNogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 52-53. »Ad coenobium ergo illud

veniens, anum quandam in sanctimoniali habitu reperit quam, quia plurimam reli-

gionis speciem prae se ferebat, ad sibi cohabitandum, discipulari quadam exhibita ei

subjectione coegit ; coegit, inquam, cum ipsa ambientissime, expertis ejus moribus,

sodalitium tale collegerit. Coepit itaque pedetentim antiquioris illius feminae rigo-

rem imitari, victus parsimoniam sequi, pauperrima obsonia amplecti, consuetudinarii

stratus mollia fulcra rejicere, linteolo et stramine frumentario contenta dormire. Et

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Lena Gumpert

Wie bereits beschrieben, wird Guiberts Mutter als äußerst fromm – im Sinne

von gottgefällig – eingeführt, und dies wird besonders in Hinsicht auf ihren

Stand betont. Guibert erzählt, dass sie sich schon lange gewünscht hat, ins

Kloster zu gehen und dies schließlich umsetzte, als er zwölf Jahre alt war. Auf

ihre Ankunft im Kloster folgt unmittelbar eine imitatio, denn sie wählt eine al-

te Frau, die einen frommen Eindruck macht, und lebt mit ihr zusammen, um

sie in ihrer frommen Lebensweise nachzuahmen (»imitari«). Guibert gelingt

es, hervorzuheben, dass seine Mutter sich bewusst entscheidet, zu imitieren

und auch die zu Imitierende genau auswählt. Er führt aus, wie seine Mutter

ihr Vorbild auf körperlicher und liturgischer Ebene nachahmte. Schlussend-

lich ist seine Mutter in der Lage so zu beten, dass der Priester, dem sie ihre

Sünden beichtete, zu einem unwichtigen Mittelsmann wird, denn seine Mut-

ter erreicht fast eine unmittelbare Verbindung zu Gott.

Hier kann sich Guibert also als Sohn einer Frau darstellen, die sehr nah

an Gott ist und sehr fromm lebt. Er kann damit allerdings auch eine Möglich-

keit vorführen, im Kloster anzukommen und die Lebensart zu übernehmen:

durch Imitation eines*r Meister*in. Die imitatio ist ein prominenter mittel-

alterlicher Weg, ähnlich zu werden. Dieser Weg wird ihm durch seine Mut-

ter zwar vorgeführt, er selbst geht ihn jedoch nicht. Seinen Meister findet er

erst später, nachdem er bereits Mönch war, aber die Lebensweise noch nicht

richtig angenommen hatte. Diese beiden Szenen, also die Schilderung der

Ankunft der Mutter und die oben geschilderte Nachfolge Anselms, werden

cum multa adhuc niteret specie, nullumque praetenderet vetustatis indicium, ad hoc

ipsa contendere, ut rugis anilibus ad cernuos defluxisse putaretur annos. Defluentia

ergo crinium, quae foemineis potissimum solent ornatibus inservire, crebro forcipe

succiduntur, pulla vestis et amplitudine insolita displicans, innumeris resarcitionibus

segmentata, prodebat, cum nativi coloris palliolo, et sutulari pertusuris incorrigibili-

bus terebrato, quoniam interius erat, cui sub tam inglorio apparatu placere gestibat.

Confessio igitur veterumpeccatorum, quoniam ipsamdidicerat initiumbonorum, quo-

tidie pene nova cum fieret, semper animus ejusdem exactione praeteritorum suorum

actuum versabatur, quid virgo ineunte sub aevo, quid virita, quid vidua studio jampos-

sibiliore peregerit, cogitaverit, dixerit semper rationis examinare thronum, et ad sacer-

dotis, imo ad Dei per ipsum cognitionem examinata deducere. Inde cum tantis vide-

res foeminamorare stridoribus, tanta spiritus anxietate tabescere, ut inter operandum

cum dirissimis vix ullo modo cessarent deprecatoria verba singultibus. Septem poeni-

tentiales psalmos sub praefata anu, non videndo sed audiendo, didicerat, quos tam sa-

porose, ut sic dixerim, diebus ac noctibus ruminabat, ut nunquam suspiriis, nunquam

gemitibus in auribus tuis, Deus, suavissime resonans cantilena illa careret.« Guibert

de Nogent: Autobiographie (Anm. 59), S. 102-104.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 141

verbunden durch die Erzählung seiner eigenen Ankunft im Kloster, bei der er

jedoch noch nicht in den Orden eintritt und der keine unmittelbare Imitati-

on folgt.77 Guibert fügt diese unterschiedlichen Wege also hintereinander in

seiner Erzählung ein, vergleicht allerdings nicht. Ob hier ein Vergleichen der

Wege angemessen ist, bleibt dem*r Rezipient*in78 überlassen – so scheint es.

Die Parallelisierung zweier Erzählungen, zweier Wege und Szenen der imita-

tio lässt sich also durchaus als Vergleichsangebot lesen – besonders vor dem

Hintergrund der Bedeutung, die der Imitation als Praxis des Ähnlichwerdens

zukam.

Während es bei den beiden angeführten Beispielen darum ging, sich in

sozialen Gefügen (Kloster, Familie) zu positionieren oder diese für eine Po-

sitionierung zu nutzen, geht es im nächsten Beispiel darum, sich während

seiner Kindheit von Spielkamerad*innen abzugrenzen und seine Zugehörig-

keit zum Mönchtum zu zeigen – allerdings aus Zwang, nicht aus freien Stü-

cken. In seiner Kindheit und während des Unterrichts, den Guibert durch

den Grammaticus erfahren habe, habe er eine besondere Strenge erfahren –

gerade im Vergleich zu seinen Altersgenossen.

»[E]s schien, [der Grammaticus] verlange von mir nicht so sehr das Betra-

gen eines Klerikers als vielmehr das eines Mönches. Denn während meine

Altersgenossen nach Belieben überall umherzogen und ihnen die Zügel lo-

cker gelassen wurden wie es die Umstände ihres Alters erforderten, saß ich

da, im geistlichen Gewand und betrachtete die Scharen der spielenden Kin-

der wie ein abgerichtetes Tier.«79

In diesem kurzen Abschnitt finden miteinander verwoben zwei Abgleichun-

gen statt: einerseits das Betragen von Mönchen und Klerikern und anderer-

77 Guibert von Nogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 54-55. Guibert de Nogent: Au-

tobiographie (Anm. 59), S. 108-110.

78 Esmacht sicherlich einenUnterschied, auswelcher Zeit die Rezipient*innen stammen.

79 Guibert von Nogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 18. »Sub se igitur constitutum

tanta puritateme docuit, ab insolentiis, quae/innasci primaevitati illi solent, tanta sin-

ceritate cohibuit, ut me penitus a communibus ludis arceret, absque suo commeatu

nusquam abire permitteret, non cibum praeter domi sumere, non cujuspiam munus,

nisi licentia a se data, suscipere, nihil non temperanter, non in verbo, non in respectu,

non opere, agere, ut non clericatum, quin potius monachatum ame videretur exigere.

Nam cum aequevi mei passim ad libitum vagarentur, et eis debitae secundum tempus

facultatis frena paterent, ego, ab hujusmodi per sedulas coercitiones inhibitus, cle-

ricaliter infulatus sedebam, et cuneos ludentium quasi peritum animal spectabam.«

Guibert de Nogent: Autobiographie (Anm. 59), S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Lena Gumpert

seits das von Kindern. Ein Abgleichen ist hier zu verstehen als eine spezielle

Art von Vergleichen, bei dem nur auf die Differenz eines der comparata fokus-

siert wird.

Dabei ordnet sich Guibert einem Ideal zu: Sein Betragen hat das eines

Mönches zu sein und er darf sich nicht seinem Alter angemessen verhalten.

Hier wird also auf Ideale undNormen verwiesen, die demVerhalten vonMön-

chen, Klerikern und Kindern zugrunde lagen.

Das Verhalten von Mönchen und Klerikern wird hier voneinander unter-

schieden, wobei sich Guibert der Gruppe der Mönche zuzuordnen hat. Das

führt zu einem weiteren Abgleich, bei dem es um Guibert und seine Alters-

genoss*innen geht, bezogen auf die Einschränkungen, die der Grammaticus

ihm auferlegt. So durfte Guibert nichtmit Gleichaltrigen spielen, ohne die Er-

laubnis seines Lehrers nirgendwo hingehen, nicht außerhalb des Hauses es-

sen oder Geschenke annehmen. Außerdem sollte Guibert sein Verhalten kon-

trollieren und nicht unbeherrscht sprechen, schauen oder handeln.80 Guibert

wird hier in Differenz zu den ›freien‹ Gleichaltrigen bestimmt; er wird mit

ihnen abgeglichen. Dabei ist zunächst eine Ähnlichkeit vorhanden, nämlich

dasselbe Alter, auf diese baut die Differenzierung auf. Gleichzeitig findet sich

hier eine Verschränkungmit der Zukunft, denn Guibert wird eben bereits wie

ein Mönch, der er werden wird, vorgeführt und abgehalten von den Aktivitä-

ten, die dieser Zukunft nicht angemessen wären. Im selben Schritt wird eine

weitere mögliche Zukunft verhandelt – als Kleriker.

Eine Zukunft als Kleriker ist in seiner Erzählung von seiner Familie vor-

geplant, scheitert jedoch, wie er berichtet.81 Er wird hier also nicht nur vor-

geführt als Kind mit kirchlicher Zukunft – im Gegensatz zu den Gleichalt-

rigen –, sondern auch als Mönch im Gegensatz zum Kleriker. Beides wird

dabei miteinander verwoben und jeweils über das ›Betragen‹ für die Außen-

welt sichtbar und im Text berichtbar. Im selben Zug wird auch darauf hin-

gewiesen, dass bei Guibert selbst noch keine Erkenntnis eingesetzt hat, in

dieses ›geistliche Gewand‹ (»clericaliter infulatus«82) zu gehören, denn es ist

der strenge Grammaticus, der ihm diese Einschränkungen auferlegt.83 Gui-

80 Von diesen Regelungen berichtet Guibert direkt vor der oben zitierten Stelle. Guibert

von Nogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 17-18.

81 Ebd., S. 24-27.

82 ›Infulatus‹, deutsch ›Inful‹, bezieht sich auf eine spezielle Art vonmeistwollener Binde,

die meist von hochrangigen Angehörigen der katholischen Kirche getragen wurde.

83 Kurz vor seiner Übersiedlung in ein Kloster geht es noch einmal um eine unangemes-

sene Freizeitbeschäftigung, die er dann allerdings – nicht mehr unter der Aufsicht des

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 143

bert handelt hier also (noch) nicht nach eigenem Willen, wie es für ihn bzw.

den werdendenMönch richtig und angemessen gewesen wäre: Er verhält sich

noch wie ein ›abgerichtetes Tier‹. Hier wird also – hintergründig – auch noch

mit einem Idealverhalten abgeglichen und vielleicht auch mit dem zukünfti-

gen Guibert, der den Weg zum perfekten Mönchsein weiter vorangeschritten

ist. Eigentlich wird Guibert seinem Wesen nach hier bereits als Mönch vor-

geführt, nur der Wille beziehungsweise die Entscheidung fehlt noch. Somit

wird in diesem kurzen Abschnitt Guibert in Differenz beschrieben und für

diese Beschreibung benötigt er ein Abgleichen mit Idealen und Normen.

Exkurs: Gerald von Wales

Die Verbindung zwischen Kindheit, Spielen und (späterem) geistlichen Stand

wird in einem weiteren autobiographischen Text des (langen) 12. Jahrhun-

derts aufgenommen. Gerald von Wales (1146 – 1223) wurde im Pembrokeshire

als Sohn normannisch-walisischer Eltern geboren. Er studierte in Paris. Sei-

ne höchste kirchliche Position war die des Erzdiakons von Brecon, während

sein Versuch, Bischof von Sankt David zu werden, scheiterte. Sein Werk um-

fasst autobiographisches als auch topographisches und historiographisches

Schreiben.84 Sein autobiographischer Text De rebus a se gestis ist in der dritten

Person geschrieben85 und gibt vor, eine Lobrede auf einen großen Mann zu

sein, wie gerade im Prolog deutlich gemacht wird.86 Gerald beginnt seine Er-

zählung mit einer Beschreibung seiner Jugend. Nachdem er feststellt, wo er

geboren wurde und dass er von einer ›edlen Familie‹ stammt (»ingenuis na-

Grammaticus – ausführen wird. Vgl.Guibert von Nogent: Die Autobiografie (Anm.

57), S. 54-55.

84 Vgl. Michael Richter: Art. Gerald of Wales, in: Robert E. Bjork (Hg.), The Oxford Dic-

tionary of the Middle Ages, Vol. 2, Oxford 2010, S. 700.

85 Bezüglich der Frage, warum ein Text im Mittelalter nicht einfach in der ersten Person

geschrieben werden konnte und welche Strategien deswegen entwickelt wurden, vgl.

S. Glauch/K. Philipowski: Vorarbeiten zur Literaturgeschichte undSystematik vormo-

dernen Ich-Erzählens (Anm. 18).

86 Vgl. den Prolog desWerks, Harold Edgeworth Butler (Hg./Übers.): The Autobiography

of Gerald of Wales, Woodbridge 2005 [Nachdruck der ersten Auflage London 1937],

S. 33f. Hier (S. 33) bezieht Gerald sich auf eine Tradition der griechischen Antike »to

commend the deeds of famous men to the memory of after-generations« und bringt

dies mit Imitation zusammen.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Lena Gumpert

talibus prosapiam duxit«), die er auf mütterlicher Seite auf walisischen Adel

zurückführt,87 fährt er fort:

»[Gerald]was the youngest of four brothers, lawfully bornof the samewomb;

and when the other three, preluding the pursuits of manhood in their child-

ish play, were tracing or building, in sand and dust, now towns, now palaces,

he himself, in like prophetic play, was ever busy with all his might in design-

ing churches or buildingmonasteries. Andhis father,whooften sawhim thus

engaged, after much pondering, not unmixed with wonder, being moved by

this omen, resolvedwithwise forethought to set him to study letters and the

liberal arts, and would oft in approving jest call him ›his Bishop‹.«88

In diesem Abschnitt wird Geralds Kinderspiel deutlich von dem der Brüder

unterschieden.DemSpielenwird dabei direkt einHinweis auf das Zukünftige

mitgegeben und gleichzeitig eben dieses Zukünftige in die Gegenwart geholt

–wie der Übersetzer auch in seiner etwas freien Übersetzung betont, wenn er

auf die kommende »manhood« der Jungen hinweist.89 Gerald wird von sei-

nem Vater sogar als ›sein‹ Bischof (»suum episcopum«) charakterisiert. Ge-

rald baute kleine Kirchen (»ecclesias«) und Klöster (»monasteria«), während

87 Ebd., S. 35: »Giraldus was born in South Wales on the sea-coast of Dyfed, not far from

the chief town of Pembroke, in the Castle of Manorbier. He came of noble lineage;

for his mother was Angharad, daughter of Nest, the famous child of Rhys ap Tewdwr,

Prince of South Wales, and his faster was her lawful husband, the noble William de

Barri.« »Giraldus itaque de Kambria oriundus et australi ejusdem parte, maritimisque

Demetiæ finibus, non procul ab oppido principali de Penbroc, castello sc. deMainarpir,

ingenuis natalibus prosapiam duxit. Ex matre namque Angarath, filia Nestæ, nobilis

filiæ Resi principis Sudwalliæ, sc. filii Theodori, viro egregio Willelmo de Barri matri-

monialiter copulata, processit.« John Sherren Brewer/James Francis Dimock/George

Frederic Warner (Hg.): Giraldi Cambrensis Opera. Vol. I, London 1966 [Nachdruck der

ersten Auflage London 1861], S. 21.

88 Ebd., S. 35. »Qui cum ex fratribus quatuor germanis pariter et uterinis natu minor exis-

teret, tribus aliis nunc castra nunc oppida nunc palatia puerilibus, ut solet hæc ætas,

præludiis in sabulo vel pulvere protrahentibus construentibus, modulo suo, solus hic

simili præludio semper ecclesias eligere etmonasteria construere tota intentione sata-

gebat. Quod dum pater ejus sæpius intuendo cum admiratione considerasset, ductus

ad hoc quasi prognostico quodam, ipsum literis et liberalibus disciplinis applicandum

præsaga mente decrevit; eumque ludendo et applaudendo suum episcopum voca-

re consuevit.« J. S. Brewer/J. F. Dimock/G. F. Warner (Hg.):, Giraldi Cambrensis Ope-

ra Vol. I (Anm. 87), S. 21-22.

89 Nach meinen Recherchen liegt keine deutsche Übersetzung des Textes vor und auch

keine neuere englische.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 145

seine Brüder Festungen (»castra«) und Paläste (»palatia«) errichteten. Der Va-

ter schließt sein Urteil tatsächlich aus der Beobachtung des Spielens, die als

vorausschauend gekennzeichnet und eingeordnet wird.

Gerald wird hier zunächst als anderen ähnlich vorgestellt, als Teil einer

Familie, als Bruder seiner Brüder, auch als spielendes Kind. Daraufhin wird

er in Differenz zu denen charakterisiert, die ihm vorher noch ähnlich oder

gleich waren, eben seinen Brüdern. Dabei ist es dann sein Vater, der – in

gleicher Relation zu seinen anderen Söhnen stehend – zumindest für Gerald

eine andere Charakterisierung und einen anderen Weg findet. Hier wird also

auf vorgegebene Relationen aufgebaut, um eine Differenzierung zu gewin-

nen. Der Kontrast der Brüder wird sehr deutlich gezeigt, jedoch ohne direkt

zu vergleichen.Gerald wird deutlich als zukünftigesMitglied der Kirche iden-

tifiziert.90

In der Tat könnte ich diskutieren, ob hier ein indirekter Vergleich vorliegt

oder die gezeigte Relationierung als eine Aufforderung zum Vergleichen zu

bewerten ist. Das comparatum A ›Gerald‹ und das comparatum B ›Geralds Brü-

der‹ sind deutlich zu erkennen; aber was wäre dann das tertium comparationis?

Eine Möglichkeit ist, dass hier tatsächlich kein tertium comparationis vor-

liegt. Die Kohäsion wird sowohl durch ›räumliche‹ Nähe im Text erreicht als

auch über die inhärente Ähnlichkeit, die daher kommt, dass die comparata

Vollbrüder sind. Hier kann also gefragt werden, ob Nebeneinanderstellungen

(oder Gegenüberstellungen) letztendlich zum Vergleichen führen.91 Eine an-

dereMöglichkeit ist, dass vielleicht »ut solet hæc ætas« hier als etwas fungiert,

das einem tertium comparationis nahekommt. Dann wäre das tertium ›im sel-

ben Alter/im Lebensstadium sein‹ und somit ›sich dem Alter/Lebensstadium

entsprechend verhalten‹. Beim Vergleichen von Gerald und seinen Brüdern

wäre das entsprechende Ergebnis dann vielleicht nur ›Differenz‹ – wie be-

reits gezeigt wurde. Allerdings gibt es hier noch eine weitere Ebene. Durch

Geralds Charakterisierung als zukünftiger Bischof gewinnt das Vergleichen

eine temporale Ebene: Gerald und seine Brüder werden nicht nur als Kinder

verglichen, auch ihre Zukunft wird nebeneinandergestellt. Wird jedoch der

Kontext des autobiographischen Textes mit betrachtet, wird deutlich, dass

hier vorgeführt wird, was Gerald von seinen Brüdern unterscheidet: seine Be-

rufung zum Bischof. Diese Berufung kann hier somit als tertium comparationis

90 Wobei Gerald eben kein Bischofsamt übernehmen wird.

91 Gemeint mit Nebeneinanderstellung bzw. Gegenüberstellung ist, was im Englischen

mit ›juxtaposition‹ bezeichnet wird.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Lena Gumpert

gelesen werden. Gerade im Gegensatz zum gerade eben vorgeführten Bei-

spiel von Guibert von Nogent wird deutlich, welche Bedeutung dieser Beru-

fung hier zugemessen wird. Während Guibert durch Zwang seine Berufung

nicht finden kann, sondern sich später dafür entscheiden muss, ist sie bei

Gerald bereits vorhanden – wie sich deutlich an seinem Spielverhalten zeigt.

Der spätere Lebensweg wird hier – fast wie göttliche Berufung – vorgeführt

und durch den Vater bestätigt. Bei Guibert wiederum ist es eine Vaterfigur,

die den Zwang ausübt, jedoch ist es für Guibert nicht der richtige Zeitpunkt

für seine Entscheidung.

Ob hier nun ein Vergleichen zu finden ist oder nicht, ist jedoch nicht aus-

schlaggebend, denn Gerald gelingt es hier – mit oder ohne – sehr deutlich,

den Unterschied zu seinen (ähnlichen) Brüdern zu verdeutlichen. Die Diffe-

renz zwischen Gerald und seinen Brüdern muss nicht unbedingt durch einen

Vergleich vorgeführt werden, weil hier bereits deutlich voneinander zu un-

terscheidende Charakterisierungen für die comparata gewählt wurden. Damit

wird auf das Wissen rekurriert, dass Ritter und Bischöfe so verschieden sind,

dass eine Differenz hier nicht mehr vorgeführt werden muss. Dieses Beispiel

scheint somit einen Hinweis darauf zu geben, dass ein ausführlich ausformu-

lierter Vergleich auf Textebene besonders dann unumgänglich war, wenn es

darum ging, mit unsicheren oder komplexen Differenzen umzugehen. Wäh-

rend der wertvolle Differenzgewinn von Abaelard gegenüber Origenes ohne

direktes Vergleichen nur schwer darstellbar gewesen wäre, ist die Differenz

bei Gerald und seinen Brüden mit Rückgriff auf Ordnungsvorstellungen be-

reits ausgehandelt. Ein Vergleichen ist somit möglich, aber nicht notwendig.

Zusammenfassende Bemerkungen

Wie dieses Kapitel zeigt, besitzt das Vergleichen in autobiographischen Tex-

ten des 12. Jahrhunderts eine wichtige Funktion. Allerdings ist es bei weitem

nicht die einzige Praxis des Relationierens, die genutzt wurde: Das Selbstver-

gleichen ist eine Praxis, die nicht unumgänglich ist. Aus diesem Grund ist es

so wichtig, sie und ihre Potentiale im Zusammenhang anderer Praktiken des

Relationierens zu betrachten.

In diesem Kapitel wurden einige der Möglichkeiten, sich zu relationieren,

an Beispielen vorgestellt. Dies bedeutet nicht, dass es nicht weitere geben

würde. So wäre beispielsweise noch nach der Rolle von Exempeln zu fragen.

Für die vorgestellten Möglichkeiten sind jedoch bereits einige Aussagen über

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 147

die jeweiligen Potentiale im Hinblick auf den Umgang mit Ähnlichkeit und

Differenz für das autobiographische Schreiben des 12. Jahrhunderts möglich.

Die Möglichkeit des Analogisierens, wie ich sie anhand von Petrus Abael-

ard und seinerNutzung vonHieronymus vorführen konnte, ergab imExtrem-

fall so etwas wie eine ›zeitlose‹ Gleichsetzung, wenigstens jedoch wurde hier

eine starke Verbindung aufgebaut. Dadurch, dass die Verhältnisse als analog

herausgestellt wurden, wird die Ähnlichkeit auf eine breitere Basis gestellt.

Grundsätzlich wird bei dieser Praxis besonders die Ähnlichkeit betont, Diffe-

renz findet hier kaum einen sprachlichen Ausdruck.

Bei Guibert von Nogent konnte ich zeigen, dass auch durch nicht mehr als

Erzählen eine Relationierung hergestellt werden kann. Indem er sich und An-

selm von Canterbury in einer Meister*innen-Schüler*innen-Beziehung dar-

stellt, kann er eine sehr nahe Verbindung aufbauen. Dabei ist es ihm mög-

lich, eine durchaus komplexe Relation vorzuführen und dies in den größeren

Erzählverlauf seinerMonodiae auf demWeg zum perfekten Mönchtum einzu-

bauen. Hier wird zwar mit den Möglichkeiten einer Imitation gespielt, aber

die Frage nach Ähnlichkeit und Differenz spielt bei der vorgeführten Erzäh-

lung zunächst keine Rolle, auch wenn die Nähe zum Meister natürlich auf

(größer werdende) Ähnlichkeit hindeutet.

Die Möglichkeit, sich (mehrstufig) zu vergleichen, konnte ich wiederum

bei Abaelard vorführen. Nachdem er die Gemeinsamkeit mit Origenes auf-

wendig eingeführt hat, beginnt er die Unterschiede vorzuführen, dabei aber

weist er aufgrund der gewählten tertia jedoch immerwieder auf Ähnlichkeiten

hin. Das Vergleichen hier ist somit fast als ein Spiel mit Differenz und Ähn-

lichkeit zu beschreiben. Das Selbstvergleichen scheint auch dann einsetzbar

zu sein, wenn Autor*innen eine Aussage in Richtung Ähnlichkeit oder Diffe-

renz lenken wollen. Dabei kann das Vergleichen gut eingesetzt werden, um

mit Differenz (und Ähnlichkeit) umzugehen – also etwa um Differenz zu ne-

gieren, sie herauszustellen oder auf komplexeWeise zu beobachten. Abaelard

nutzt in diesem Beispiel das Vergleichen, um sein eigenes Besser-Sein zu de-

monstrieren.

Anhand von Guibert konnte ich die Möglichkeit, sich abzugleichen, vor-

führen. Bei dieser Sonderform des Vergleichens wird deutlich auf Differenz

– oder genauer: diverse Differenzen – hingewiesen. Guibert setzt sowohl sich

von Kindern, die nicht das Ziel haben, Mönch zu werden, als auch Mönche

von Klerikern ab. Dabei weist er aber auch auf eine Differenz von sich selbst

zum im Schreiben ausgegebenen Ziel hin. Guibert nutzt all diese Differenzbe-

obachtungen, um seinen eigenen Lebensweg zum perfekten Mönchsein vor-

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Lena Gumpert

zuführen und vorzuzeichnen. Ähnlichkeit wird hier eher hintergründig dis-

kutiert und dient eher als notwendige Voraussetzung für Differenzbeobach-

tungen.

Gerade im Hinblick auf den Umgang mit Differenz (als besonders pro-

minent beim Vergleichen) und Ähnlichkeit (als besonders prominent beim

Analogisieren) konnten hier verschiedene Möglichkeiten des Relationierens

vorgeführt werden, mit je unterschiedlichen Potentialen und Funktionen auf

Textebene.

In Hinblick auf die Funktionsweise der vormodernen Inklusionsindivi-

dualität erscheinen alle hier vorgestellten Möglichkeiten, sich zu relationie-

ren, als geeignet für die Selbstverortung. Dabei sind die Vorgänge und ihre

Ergebnisse jedoch nicht deckungsgleich. Das Analogisieren wirkt zunächst

geradezu wie dasMusterbeispiel für die Anforderungen und Angebote der In-

klusionsindividualität, da sie gleich auf mehreren Ebenen das ›Hineinschrei-

ben‹ durch Ähnlichkeiten ermöglicht.

Die Möglichkeit, sich zu vergleichen, scheint aufgrund des Spiels von Dif-

ferenz und Ähnlichkeit als der etwas komplexere Vorgang. Hier stellt sich da-

her zunächst die Frage: Warum sollte ein*e Akteur*in sich überhaupt ver-

gleichen? Könnte doch die Differenz, die in diesem Vorgang immer mitbeob-

achtet wird, dem gewünschten Aufrufen von Ähnlichkeiten sogar widerspre-

chen. Doch die hier analysierten Beispiele zeigen, dass eine solche Differenz

unter den richtigen Umständen durchaus auch für die Erzählung der eige-

nen Inklusion genutzt werden konnte – etwa um die eigene Überlegenheit

unter Ähnlichen zu zeigen. Ein*e Akteurin, der*die die eigene Überlegenheit

gegenüber Standesgenoss*innen vorführt, kann weiter Ähnlichkeit betonen,

etabliert jedoch gleichzeitig eine Hierarchie zu ihren Gunsten. Dabei gerät

sie schnell in die Gefahr, als hochmütig verstanden zu werden, weshalb ein

solcher Vorgang häufig mit einer Demutsgeste einhergeht. Alternativ kann

auf eine Instanz verwiesen werden, die als Autorität den Verdacht des Hoch-

muts oder Eigenlobs zerstreut – in diesem Sinne kann etwa Abaelards Hin-

weis auf Gottes Barmherzigkeit gelesen werden. Ebenso kann generalisierend

auf Normen und Werte verwiesen werden.

Somit macht die Feststellung, dass im autobiographischen Schreiben des

12. Jahrhunderts Vergleichen eingesetzt wurde, sichtbar, dass zu vereinfa-

chende Vorstellungen von vormoderner Individualität nicht angebracht sind.

Hier kann schnell deutlich gemacht werden, dass es um mehr ging, als sich

allgemeinen Exempeln anzugleichen, sondern dass auch in einer Erzählung

der eigenen gesellschaftlichen Inklusion Differenzen für die Positionierung

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 149

innerhalb der eigenen Gruppe und der Ausstellung des eigenen, spezifischen

Inklusionsweges genutzt werden konnten.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Warum ich doch nicht anders bin

Relativierende Selbstvergleiche in italienischen

und iberischen Haus- und Familienbüchern

des 15. und 16. Jahrhunderts

Simon Siemianowski

Eine zentrale Prämisse dieses Buches ist, dass der Blick auf die Praktiken

des Vergleichens neue Perspektiven für die Untersuchung autobiographi-

schen Schreibens eröffnet. Das heißt jedoch nicht, dass das Vergleichen

notwendigerweise die zentrale Operation aller autobiographischen Texte

sein muss. Das folgende Kapitel beginnt daher umgekehrt und untersucht

zunächst, warum das autobiographische Schreiben in italienischen und

iberischen Haus- und Familienbüchern des 15. und 16. Jahrhunderts meist

keine direkten Vergleiche auf der Textebene produzierte und welche anderen

Formen stattdessen der Darstellung von Selbst- und Fremdbezügen dienten.

Erst im zweiten Schritt sollen dann die wesentlich selteneren Momente des

Selbstvergleichens dazu ins Verhältnis gesetzt werden.

Durch diese Kontextualisierung zeigt sich, dass Selbstvergleiche in den

hier untersuchten Beispielen nicht einfach nur dazu dienten, Unterschiede

oder Ähnlichkeiten zu beobachten, sondern vielmehr gezielt eingesetzt wur-

den, um beobachtete Differenzen zu relativieren und damit in ihrer Bedeu-

tung für das Selbst zu negieren. Zwei Formen des Selbstvergleichens stehen

im Fokus der Analyse: erstens der Selbstvergleichmit den eigenen Vorfahr*in-

nen oder den meist als Leser*innenschaft imaginierten Nachkommen und

zweitens Vergleiche zwischen unterschiedlichen Phasen des eigenen Lebens.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Simon Siemianowski

Genau eingepasst – Selbstverortung im genealogischen Mosaik

Ausgehend von kaufmännischer Buchführung und unter dem zunehmenden

Einfluss humanistischer Bildung entwickelten sich im späten 13. Jahrhundert

zunächst vor allem in italienischen Stadtkommunen wie Florenz,1 spätestens

im 15. und 16. Jahrhundert jedoch auch an vielen anderen Orten West- und

Mitteleuropas2 neue Formen autobiographischen Schreibens. Diese unter an-

derem als Hausbücher, ›ricordanze‹ oder ›libri di famiglia‹ bezeichneten, sehr

vielgestaltigen Texte enthielten in ganz unterschiedlichem Umfang autobio-

graphische Abschnitte und waren meist für die eigene Familie, den Haushalt

oder zumindest einen sehr kleinen Adressat*innenkreis bestimmt.

Während Jacob Burckhardt insbesondere in der humanistischen Schrift-

kultur Italiens noch das Erwachen des Menschen aus einem halbwachen Zu-

stand und die Geburt eines autonomen Individuums, eines »uomo singo-

lare«,3 gesehen hatte, verweist die jüngere geschichts- und literaturwissen-

schaftliche Selbstzeugnisforschung auch hier verstärkt auf die Relationali-

tät von autobiographischen Erzählungen im Spätmittelalter und der Frühen

Neuzeit.4 Annette Vowinckel beobachtete sogar ein »relationales Individu-

1 Einen guten Überblick bietet: RaulMordenti/Angelo Cicchetti: I libri di famiglia in

Italia. Vol. 1. Filologia e storiografia letteraria (La Memoria Familiare 1), Rom 1985. Zur

Entwicklung in Florenz vgl. Leonida Pandimiglio: Famiglia e memoria a Firenze Vol. 1.

Secoli XIII-XVI (La Memoria Familiare 5), Rom 2010.

2 Vgl. beispielhaft: GiovanniCiappelli (Hg.): Memoria, famiglia, identità tra Italia ed Eu-

ropa nell’etàmoderna. (Annali dell’Istituto Storico Italo-Germanico in TrentoQuaderni

77), Bologna 2009; James Amelang: The flight of Icarus. Artisan autobiography in early

modern Europe, Stanford 1998. Gabriele Jancke: Selbstzeugnisse im deutschsprachi-

gen Raum (Autobiographien, Tagebücher und andere autobiographische Schriften),

1400-1620. Eine Quellenkunde (2008), www.geschkult.fu-berlin.de/e/jancke-quellen-

kunde (14.01.2018).

3 Jacob Burckhardt: Die Cultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch, in: Jacob Burck-

hardt Werke. Kritische Gesamtausgabe. Bd. 4, München 2018, S. 92.

4 So identifizierten Gabriele Jancke und Claudia Ulbrich das »Eingebundensein in ho-

rizontale und vertikale Beziehungen« als den »zentrale[n] Modus frühneuzeitlichen

autobiographischen Schreibens«. Gabriele Jancke/Claudia Ulbrich: Vom Individuum

zur Person. Neue Konzepte im Spannungsfeld von Autobiographietheorie und Selbst-

zeugnisforschung, in: Querelles. Jahrbuch für Frauen- und Geschlechterforschung Bd.

10 (2005), S. 22. Eva Kormann wies ihrerseits darauf hin, dass bei der Analyse von

Selbstzeugnissen des 17. Jahrhunderts »auch Aussagen über Gott und über die Welt

als möglicherweise selbstreferenziell betrachtet werden«müssten und definierte die-

sen Modus fremdreferentieller Selbstbeschreibung in Anlehnung an Verena Olej-

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 153

um«5 und erklärte, besonderes Kennzeichen der Renaissance seien nicht »Au-

tonomie und Genialität, sondern der Sinn für das Normale, empirisch Mess-

bare und Vergleichbare« gewesen.6 In welcher Weise drückt sich dieses Stre-

ben nach Vergleichbarkeit aber in den Selbstkonstruktionen der Haus- und

Familienbücher aus? Die stark heterogenen und kompilatorischen Einträge

über Geschäfte, Besitz, Geburten, Tode,Hochzeiten, politische Teilhabe, städ-

tische Ereignisse und wundersame Vorfälle stellen tatsächlich auf viele ver-

schiedene Arten Beziehungen zwischen den Schreibenden und ihrer Umwelt

her – dennoch werden diese Verhältnisse nur seltenmit einem expliziten Ver-

gleich ausgedrückt.

So notierte der Florentiner Kaufmann Bongianni Gianfigliazzi beispiels-

weise in seinem Libro seghreto unter dem Abschnitt zum Jahr 1465 so unter-

schiedliche Dinge wie die Erweiterung seines Grundbesitzes, die Nachricht

über die Geburt und Taufe seiner Tochter Adriana, seine Ernennung zu ei-

nem der Ufficiali dell’Abbondanza und einen Bericht über das Hochwasser des

Arno, ohne die Einträge inhaltlich aufeinander zu beziehen.7 Gleichzeitig ließ

er aber genug Platz, um nachträgliche Veränderungen wie die Verlängerung

seiner Amtszeit um ein weiteres Jahr oder Details über die Aussteuer und

Heirat seiner Tochter zu ergänzen.8 Zudem registrieren die Einträge mehr

als das bloße Ereignis selbst, sondern geben trotz ihrer Kürze wichtige Aus-

künfte über die Stellung des Schreibenden innerhalb der Stadtgemeinschaft.

niczak als »heterologe Selbstkonstruktionen«. Eva Kormann: Heterologe Subjektivi-

tät. Zur historischen Varianz von Autobiographie und Subjektivität, in: Mererid Puw

Davies/Beth Linklater/Gisela Shaw (Hg.), Autobiography byWomen in German, Ox-

ford/Bern/Brüssel 2000, S. 88. Vgl. außerdem:VerenaOlejniczak,Heterologie: Kontu-

ren frühneuzeitlichen Selbstseins jenseits von Autonomie und Heteronomie, in: Zeit-

schrift für Literaturwissenschaft und Linguistik Heft 26/101 (1996), S. 6-36.

5 Annette Vowinckel: Das Relationale Zeitalter. Individualität, Normalität und Mittel-

maß in der Kultur der Renaissance, Paderborn 2011, S. 14.

6 Ebd., S. 45.

7 Luciano Piffanelli (Hg.): Il libro rosso seghreto di Bongianni Gianfigliazzi. Famiglia,

affari e politica a Firenze nel Quattrocento (LaMemoria Familiare 7), Rom 2014, S. 149f.

Die sogenannten Ufficiali dell’Abbondanza waren jährlich bestimmte Amtsträger, die

mit Aufgaben der Marktaufsicht und der Nahrungsmittelversorgung betraut wurden.

Zu den Listen bei Gianfigliazzi siehe auch Kapitel II, S. 104.

8 Ebd. Laut dem Eintrag wurde in kürzerem Abstand zwei Beträge für 15 Jahre am städ-

tischenMonte delle doti angelegt, verzinst und nach der Hochzeit und der Übergabe in

den Haushalt des Ehemanns ausgezahlt.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Simon Siemianowski

Neben den Familienmitgliedern benennen sie auch Geschäftspartner, Taufpa-

ten und Amtskollegen, setzen das Hochwasser im eigenen Haus in Relation

zu stärkeren Überschwemmungen in anderen Teilen der Stadt und verweisen

auf die notarielle Beglaubigung von Aussteuer und Landerwerb.9 Das Schrei-

ben in seinem ›Geheimbuch‹ bot Bongianni Gianfigliazzi also einen wichti-

gen Raum, verschiedene Beziehungen in seinem Umfeld zu beschreiben und

deren Veränderung zu verfolgen. Dass er dabei an keiner Stelle verglich, mag

zum Teil mit der Textform selbst zusammenhängen. Hervorgegangen aus der

kaufmännischen Buchführung stehen die Einträge in den Haus- und Famili-

enbüchern häufig nicht in einem thematischen, sondern in einem vorwiegend

chronologischen Zusammenhang und bedienen sich stark repetitiver Formu-

lierungen.

Es wäre jedoch zu einfach, das Fehlen expliziter Vergleiche allein mit ei-

nem vermeintlich beschränkten oder ›defizitären‹ Spielraum der Textform zu

begründen und damit automatisch eine höhere Komplexität einer fortlaufen-

den Prosaerzählung gegenüber einem in einzelnen Paragraphen unterglie-

derten Text anzunehmen. Franz-Josef Arlinghaus hat bereits darauf hinge-

wiesen, dass die verschiedenen Elemente kaufmännischen Ursprungs in den

Haus- und Familienbüchern, von der Paragraphenstruktur über die bilanzie-

renden Listen bis hin zu den häufigen Ausstreichungen (Kanzellierungen) im

Italien des 15. Jahrhunderts längst Teil einer eigenen Schreibkultur geworden

waren. Ihre Verwendung drückte demnach nicht nur Zugehörigkeit zur städ-

tischen Elite aus, sondern ermöglichte durch Adaption und Rekombination

dem eigenen Text Originalität zu verleihen.10 Was auf den ersten Blick wie

lose Notizen erscheinen mag, beruht tatsächlich auf der gezielten Verwen-

dung rhetorischer Mittel, die trotz der scheinbaren Heterogenität des Inhalts

ein organisches Ganzes abbildeten.11

9 Ebd., bei dem Notar handelte es sich um Ser Nastagio Vespucci, Vater des später be-

rühmten Navigators und selbst Oberhaupt einer angesehenen Florentiner Familie.

Auch derartige Verweise auf Rechtsakte sind daher immer zugleich auch eine Selbst-

verortung im sozialen Gefüge der städtischen Oberschicht.

10 Franz-Josef Arlinghaus: Ganz selbstbewusst und dennoch ganz anders. Überlegun-

gen zum Verhältnis von mittelalterlicher und moderner Individualität am Beispiel

deutscher und italienischer Familienbücher, in: Pierre Monnet (Hg.): Die Person im

Mittelalter. Formen, Zeichen und Prozess, Sigmaringen 2020 (im Druck).

11 Franz-Josef Arlinghaus: Mittelalterliche Rituale in systemtheoretischer Perspektive.

Übergangsriten als basale Kommunikationsform in einer stratifikatorisch-segmentä-

ren Gesellschaft, in: Frank Becker (Hg), Geschichte und Systemtheorie. Exemplari-

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 155

Ein eindrückliches Beispiel für die speziellen Bedingungen und Möglich-

keiten der Selbstverortung durch erzählerisch unverbundene, genealogische

Einträge stellen die Ricordi des Florentiner Kaufmanns Giovanni Morelli (1371-

1444) dar. Bereits im Vorwort seines 1393 begonnenen Buches erklärte er seine

Absicht, die antichità seines Hauses beweisen zu wollen, also zu zeigen, dass

die Morelli zu den ältesten, ›alteingesessenen‹ Florentiner Familien von Rang

und Namen gehörten – anders als viele andere Familien, die dies nur behaup-

ten würden.12 Die Abgrenzung der eigenen von anderen Familien ist also er-

klärtes Ziel des Textes. Direkte Vergleiche scheinen für diese Beweisführung

jedoch nicht nötig. Stattdessen folgt nach einer längeren Einführung zu den

Ursprüngen und demNamen desHauses in chronologischer Abfolge eine Rei-

he von Kurzbiographien der eigenen Vorfahren. Teil dieses genealogischen

Abschnitts ist gegen Ende auch eine Beschreibung seines eigenen Lebens,13

die Richard Trexler aufgrund ihrer schematischen Kürze als »thumbnail au-

tobiography«14 bezeichnete.

Tatsächlich ist der autobiographische Charakter dieses Textabschnittes je-

doch keineswegs so offensichtlich, da er die Einheit von Autor und Erzähler

in keiner Weise ausstellt. Obwohl Morelli an anderen Stellen in seinen Ricordi

häufig von sich selbst in der ersten Person spricht und in teils außergewöhnli-

chen Details seine Handlungen und Gefühle schildert,15 wählte er ausgerech-

sche Fallstudien (Campus Historische Studien 37), Frankfurt a.M. 2004, S. 108-156, hier

S. 127.

12 Vittore Branca (Hg.): Giovanni di PagoloMorelli. Ricordi, Florenz 1956, S. 81: »Perché in

questo libro non è scritto per innanzi alcuna cosa,m’è venuto voglia, cioè ameGiovanni

di Pagolo di Bartolomeo diMorello di Giraldo di Ruggieri, ovvero Gualtieri, di Calandro

di Benamato d’Albertino de’ Morelli, iscrivere di nostra nazione e condizione antica e

che di noi seguiterà insino potrò e mi ricorderò; e ciò per passare tempo e che i nostri

alcuna cosa ne sappino, perché oggi ogni catuno si fonda in grande antichità; e però vo’

mostrare la verità della nostra.« Bereits in diesem ersten Satz setzt Giovanni Morelli

sich selbst in eine genealogischeReihe, indemer seinenNamendurch eineAufzählung

seiner väterlichen Vorfahren erweitert.

13 Ebd., S. 194-199.

14 Richard Trexler: Public life in Renaissance Florence, Ithaca 21994, S. 164.

15 So etwa in seinem vielzitierten Eintrag zu einer Visionserfahrung am ersten Todes-

tag seines ältesten Sohnes. Vgl. V. Branca (Hg.): Giovanni di Pagolo Morelli (Anm. 12),

S. 475ff. Weiand sieht in der Vision eine mystische Erfahrung und in ihrer Schilderung

die autobiographische Überwindung einer Lebenskrise. Christof Weiand: »Libri di fa-

miglia« undAutobiographie in Italien zwischen Tre- und Cinquecento. Studien zur Ent-

wicklung des Schreibens über sich selbst (Romanica et Comparatistica 19), Tübingen

1993, S. 108-113.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Simon Siemianowski

net für die Beschreibung seines eigenen Lebens nicht nur die dritte Person,

sondern präsentierte sich selbst und seine Eigenschaften in der abgeschlos-

senen Vergangenheit. Demnach strebte Giovanni Morelli danach, aufrecht zu

leben (»[d]esiderò di vivere netto«), widersetzte sich niemals den Herrschen-

den (»sanza mai contrapporsi a chi reggesse«) und verkehrte immer mit den

angesehenen und alteingesessenen Familien von Florenz (»sempre tenne co’

buoni uomini antichi di Firenze«).16 Der Grund für diese selbstdistanzierte

Haltung ergibt sich aus dem Kontext: In der Beschreibung seines eigenen Le-

bens folgte Giovanni Morelli exakt dem gleichen Schema wie in den seinen

Vorfahr*innen und älteren Geschwistern gewidmeten Kurzbiographien un-

mittelbar zuvor: Nach der Nennung der Eltern, des Geburtstages sowie der

Taufe samt Paten folgen eine Beschreibung der äußeren Erscheinung, der

Tugenden sowie der davon abgeleiteten Fähigkeiten und Verhaltensweisen,

bevor Angaben zur politischen Teilhabe, der Heirat sowie den Kindern den

Lebensbericht fortsetzten.

Nur ein einziges Mal kommt es während dieser Schilderung zu einem

expliziten aber differenzlosen Selbstvergleich, nämlich in der formelhaften

Nebenbemerkung, der genannte Giovanni di Pagolo Morelli – also er selbst –

sei wie alle anderen in dieser Welt ein Sünder (»Il detto Giovanni di Pagolo

Morelli […] ché ‘n questo mondo è come gli altri peccatore«).17 Obwohl Morelli

abgesehen von dieser typischen Demutsformel keine expliziten Selbstverglei-

che anstellte, ermöglichte ihm die formale Einheitlichkeit und chronologische

Einordnung der eigenen Lebensbeschreibung in den strengen Aufbau der ge-

nealogischen Kurzviten die große Ähnlichkeit zwischen seinem eigenen Le-

ben und dem seiner besonders verehrten Vorfahren auszustellen. Es handelt

sich bei dem Text also eigentlich gar nicht um ein autobiographisches Minia-

turbild, sondern vielmehr um einenMosaikstein in einem genealogischenGe-

samtbild. Giovanni Morellis Lebensbeschreibung ist nicht dafür konzipiert,

als eigenständiger autobiographischer Ausdruck wahrgenommen zu werden,

sondern kann nur im Zusammenhang sinnvoll gelesen werden. Trotzdem ist

dieser genealogische ›Mosaikstein‹ deshalb nicht beliebig austauschbar, son-

dern bewusst so gestaltet, dass er trotz Abweichungen und Unebenheiten be-

sonders gut in das Gesamtgefüge passt.

Zum Zeitpunkt der Niederschrift seiner eigenen Biographie im Jahr 1403

war Giovanni Morelli 32 Jahre alt, hatte aber bisher kaum eigenes politisches

16 V. Branca (Hg.): Giovanni di Pagolo Morelli (Anm. 12), S. 196.

17 Ebd., S. 197.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 157

Prestige vorzuweisen, da er aufgrund seiner Heiratsverbindung mit der aus

Florenz verbannten Familie Alberti zeitweise von allen städtischen Ämtern

ausgeschlossen worden war.18 Sein eigener Vater Pagolo, wichtigstes Vorbild

in seiner Ahnengalerie, zeichnete sich aus Sicht Giovannis allerdings gerade

dadurch aus, dass er als Erster in der Familie der Florentiner Signoria an-

gehört hatte (»il primo di nostri antichi imborsato nell’ufficio de’ Signori«).19

Die Angehörigen der Signoriawurden als Priori bezeichnet, und die erstmalige

Ausübung dieses Amtes war für Florentiner Familien ein wichtiger Ausweis

für ihre Zugehörigkeit zur städtischen Oberschicht. In einer eigenen genea-

logischen Textform, dem sogenannten Priorista, wurden, teils nach Familien

geordnet, alle Namen ehemaliger Priori aufgelistet. Später sollte ein solches

Buch auch im Archiv der Familie Morelli seinen Platz finden; das Priorista aus

der Zeit von Giovannis Urgroßneffen Lionardo Morelli (1476-1539) erinnerte

auch etwa ein Jahrhundert später noch an Giovannis Vater Pagolo als Ersten

unter den Priori der Familie.20

Giovannis Mangel an politischem Prestige wurde durch die Einreihung

der eigenen Lebensgeschichte in die genealogische Abfolge seiner Vorfahren

und insbesondere im Kontrast zum eigenen Vater zwangsläufig sichtbar.21 Es

ist daher kein Zufall, dass die Erzählung des eigenen Lebens ausgerechnet in

jenem Abschnitt seiner Lebensbeschreibung, der in den übrigen Biographi-

en meist dem öffentlichen Ansehen gewidmet war, die ansonsten gewahrte,

zeitliche Abgeschlossenheit des Berichtes durchbricht. Bis zum heutigen Tag

(»per insino a questo dì«) habe es Gott nicht gefallen, Giovanni Morelli die

Möglichkeit zu geben, die Hingabe zu beweisen, die er immer schon gegen-

über seiner Comune und den edlen Männern und Kaufleuten besessen habe.

Man müsse aber annehmen, Gott habe alles zum Besten bestellt.22 Mit die-

18 Giovanni Morelli hatte 1395 Caterina Alberti geheiratet, deren Familie 1393 aus Florenz

verbannt worden war. Zu den politischen Hintergründen vgl. L. Pandimiglio: Famiglia

e memoria a Firenze Vol. 1 (Anm. 1), S. 34f.

19 V. Branca (Hg.): Giovanni di Pagolo Morelli (Anm. 12), S. 158f.

20 Archivio di Stato di Firenze (ASF), Gherardo Piccolomini d’Aragona (GPA), Nr. 778, dazu

auch Leonida Pandimiglio: Famiglia e memoria a Firenze Vol. 2. Secoli XIV-XXI (La

Memoria Familiare 5), Rom 2012, S. 116f.

21 Ähnlichbereits über den »Mangel anBerichtenswertem«C.Weiand: »Libri di famiglia«

und Autobiographie (Anm. 15), S. 113.

22 V. Branca (Hg.): Giovanni di Pagolo Morelli (Anm. 12), S. 197: »Non è piaciuto a Dio

per insino a questo dì che con effetto abbia potuto dimostrare quello buono animo ha

sempre avuto verso il suo Comune e verso i buoni uomini e buon mercatanti, ma è da

prosumere Idio l’abbia conceduto pello meglio.«

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Simon Siemianowski

ser Aussage machte Morelli deutlich, dass dieser wichtige Unterschied zwi-

schen seinem Leben und dem seiner Vorfahren nichts an seiner Ähnlichkeit

zu ihnen änderte, sondern vielmehr nur den Umständen geschuldet war und

durch göttliche Fügung auch noch jederzeit behobenwerden könnte. Tatsäch-

lich sollte GiovanniMorelli in späteren Jahren nochmehrere öffentliche Ämter

bekleiden und wurde 1427 schließlich auch einer der Priori.23

Das Selbstvergleichen scheint in diesem Beispiel für die Darstellung des

eigenen Lebens keine große Rolle zu spielen, sondern wird erst beim Lesen

der durch ähnliche Formen leicht vergleichbar gemachten Lebensgeschichten

relevant. Doch ist das überhaupt eine zulässigeThese? Sind Giovanni Morellis

Ricordi tatsächlich wie die im ersten Kapitel besprochenen Confessions Rousse-

aus als ›Vergleichsstück‹24 konzipiert? Und darf angenommen werden, dass

die Nachfahr*innen, hier insbesondere natürlich der als Leser imaginierte

Sohn und Erbe Giovannis,25 tatsächlich in demselben Maße Vergleiche zwi-

schen den aneinandergereihten Biographien angestellt haben, wie der routi-

niert vergleichende Blick moderner Forscher*innen? Im Vorwort der Ricordi

gibt Giovanni Morelli einen Hinweis darauf, wie er selbst sich die Nutzung

seines Textes vorstellte:

»Nella quarta e utima si farà memoria di certi gran fatti avvenuti alla nostra

città e a noi, cioè in nostra particularità propia, […], isperando che il frutto

pervenga ai termini iscritti di sopra e utimamente volendo in parte ammae-

strare i nostri figliuoli o veramente nostri discendenti per vero asempro e per

casi intervenuti a noi; ne quai ispecchiandosi ispesso, ne riceveranno colla

grazia di Dio salute di buono provvedimento, […].«26

 

Im vierten und letzten Teil wird bestimmten bedeutenden Dingen gedacht, die sich

in unserer Stadt oder bei uns, also in unserem eigenen Umfeld ereigneten, […], in der

Hoffnung, dass das Ergebnis den oben genannten Zielen diene und in demWillen, in

23 Vgl. C. Weiand: »Libri di famiglia« und Autobiographie (Anm. 15), S. 106.

24 Siehe Kapitel I, S. 11.

25 Trexler argumentiert, Morelli hätte seine Ricordi vor allem für seinen später verstorbe-

nen Sohn Alberto geschrieben, der im Verlauf der Niederschrift verstirbt. R. Trexler:

Public life in Renaissance Florence (Anm. 14), S. 163. Tatsächlich nennt GiovanniMorelli

jedoch nicht den Namen des Adressaten seiner Ratschläge.

26 V. Branca (Hg.): Giovanni di Pagolo Morelli (Anm. 12), S. 84f. Bei der hier dem Origi-

naltext beigegebenen und allen weiteren Übersetzungen in diesemKapitel handelt es

sich um eigene Übersetzungen.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 159

Teilen unsere Kinder oder vielmehr unsere Nachfahren durch ein wahrhaftiges Bei-

spiel und durch Ereignisse, die uns selbst zustießen, zu unterweisen; durch welche

sie, indem sie sich häufig in ihnenwiderspiegeln,mit Gottes Gnade ihrWohlergehen

durch gute Vorkehrung erhalten werden, […].

Giovanni Morelli erhoffte sich also tatsächlich, dass seine Nachkommen die

beschriebenen Ereignisse möglichst häufig mit ihren eigenen Leben in Ver-

bindung bringenwürden.Doch bestand diese Bezugnahme inmehr als einem

bloßen Anerkennen der Ähnlichkeit, einem einfachen ›Abgleichen‹ und ›Ein-

ordnen‹? Laut Bettina Heintz beruht jede Vergleichspraxis auf einer Kombi-

nation von Gleichheitsunterstellung und Differenzbeobachtung. Diese Diffe-

renzorientierung schließe dabei jedoch nicht aus, dass am Ende eine Gleich-

heit der Vergleichsobjekte festgestellt werde.27 Doch lässt die von Giovanni

Morelli beschriebene ›Widerspiegelung‹ überhaupt eine Differenzbeobach-

tung zu? Warum hätte Giovanni Morelli auf direkte Selbstvergleiche mit sei-

nen Vorfahr*innen verzichten sollen, wenn das Ziel seiner Darstellung darin

bestanden hätte, bei den Adressat*innen seines Buches eine wie auch immer

geartete Vergleichspraxis anzuregen? Trotz des paragraphenartigen Charak-

ters seiner genealogischen Erzählung hätte es dafür Gelegenheiten gegeben.

Oder ist das Ausbleiben direkter Selbstvergleiche und damit die fehlende

Thematisierung von Selbstdifferenz im Text am Ende nur einer Bescheiden-

heitstopik geschuldet, wie sie im Einleitungskapitel auch schon bei Thietmar

von Merseburg zu beobachten war?28 Der wesentliche Grund für die Häufig-

keit dieser Topik im autobiographischen Schreiben der Vormoderne war laut

Sonja Glauch und Katharina Philipowski die Furcht davor, sich mit dem Be-

richt der eigenen Taten der Sünden des Hochmutes und der Prahlerei schul-

dig zu machen, weshalb sich viele mittelalterliche Autor*innen für das Spre-

chen über ihr Selbst sogar entschuldigten.29

Entsprechende Demutsgesten lassen sich auch bei Giovanni Morelli er-

kennen. Zwar porträtierte er einige seiner Verwandten als Sünder,30 lobte

27 Bettina Heintz: »Wir leben im Zeitalter der Vergleichung.« Perspektiven einer Sozio-

logie des Vergleichs, in: Zeitschrift für Soziologie 45/5 (2016), S. 305-323, hier S. 307.

28 Siehe Kapitel I, S. 25f.

29 Sonja Glauch/Katharina Philipowski: Vorarbeiten zur Literaturgeschichte und Sys-

tematik vormodernen Ich-Erzählens, in: Sonja Glauch/Katharina Philipowski (Hg.),

Von sich selbst erzählen.HistorischeDimensionendes Ich-Erzählens,Heidelberg 2017,

S. 5.

30 Zur Gegenüberstellung von ›guten‹ und ›schlechten‹ Söhnen bei Morelli vgl. C. Wei-

and: »Libri di famiglia« und Autobiographie (Anm. 15), S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Simon Siemianowski

aber insbesondere seinen eigenen Vater und grundsätzlich alle Vorfahr*innen

in direkter Abstammungslinie zu ihm selbst für ihre hervorragende Tugend,

Stärke und Schönheit.31 Sich selbst hingegen beschrieb er als gewöhnlich ge-

baut (»comunale di grandezza e di compressione«) und schwach (»non fu di

forte natura, di piccolo pasto e di gentile sanguinità«),32 womit er, wie be-

reits der Editor Vittore Branca bemerkte,33 wahrscheinlich neben körperlicher

auch moralische Schwäche meinte.

Doch möglicherweise ist auch diese Bescheidenheitstopik wiederum nur

Ausdruck epistemologischer Vorbedingungen der vormodernen Gesellschaft.

Laut Michel Foucault leitete das Denken in Ähnlichkeiten bis zum Ende des

sechzehnten Jahrhunderts nicht nur die Interpretation der Texte, sondern

wirkte bereits auf der Ebene der Erkenntnis und Repräsentation der Din-

ge.34 Foucaults Beschreibung der Ähnlichkeit als primäres Ordnungs- und Er-

kenntnismuster in der Vormoderne sollte an dieser Stelle jedoch nicht dazu

führen, ihr das gegenteilige Bild einer Moderne entgegenzusetzen, die nur

in Identitäten und Unterschieden operiere. Eine derart vereinfachte binäre

Differenz zwischen modern und vormodern neigt nicht nur dazu, kolonia-

le Denkmuster zu reproduzieren,35 sondern auch, die anhaltende Bedeutung

von Ähnlichkeitsdiskursen in der Moderne zu verdecken. Dorothee Kimmich

sprach daher sogar von einer »Diskreditierung der Ähnlichkeit« durch die

Thesen Foucaults.36

Es soll daher in der Folge nicht darum gehen, die beobachteten Ähn-

lichkeitsbeziehungen als exklusiv vormoderne Selbstpositionierungen zu be-

schreiben. Ähnlichkeit zu nahen Verwandten zu betonen, ist sicher zu ver-

31 Vgl. beispielhaft: V. Branca (Hg.): Giovanni di PagoloMorelli (Anm. 12), S. 138 »valente

uomo«, S. 142 »savio e da bene«, S. 160f. »molto cortese e quasi prodico«, S. 165 »grasso

e fresco […] compagnone da godere, lieto e di buona condizione«, S. 167 »di persona

più che comunale, cioè di grandezza«.

32 Ebd., S. 195.

33 Ebd., Fn. 2.

34 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaf-

ten, Frankfurt a.M. 1974, S. 46: »Sie [die Ähnlichkeit] hat zu einem großen Teil die Ex-

egese und Interpretation der Texte geleitet, das Spiel der Symbole organisiert, die Er-

kenntnis der sichtbaren und unsichtbaren Dinge gestattet und die Kunst ihrer Reprä-

sentation bestimmt.«

35 Vgl. Albrecht Koschorke: Ähnlichkeit. Valenzen eines post-kolonialen Konzepts, in:

Anil Bhatti/Dorothee Kimmich (Hg.), Ähnlichkeit. Ein kulturtheoretisches Paradigma,

Konstanz 2015, S. 35-45, hier S. 38.

36 Dorothee Kimmich, Ins Ungefähre. Ähnlichkeit und Moderne, Paderborn 2017, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 161

schiedenen Zeiten eine naheliegende und häufige Operation autobiographi-

scher Texte gewesen.Wenn es aber stimmt, dass Ähnlichkeitsbeziehungen in

der europäischen Vormoderne eine wesentlich größere Autorität und Plau-

sibilität besaßen und deshalb grundsätzlich selbstverständlicher und nahelie-

gender waren, hätte dies nicht nur Auswirkungen auf die Bedeutung dieser

Verhältnisse für die Selbstpositionierung, sondern auch auf die Formen, die

für den Ausdruck bestimmter Verhältnisse verwendet wurden. In diesem Sin-

ne könnte es etwa sein, dass jene Fähigkeit des Vergleichens, durch Differenz-

beobachtung Grade von Ähnlichkeit und Differenz zu bestimmen, in vielen

Fällen schlicht nicht benötigt wurde und stattdessen andere Ausdrucksfor-

men und Praktiken die Funktion der Selbstrelationierung übernahmen.

Klar begrenzt – Kategoriale Abgrenzung als strukturelles
Vergleichshindernis

Auch ohne das Vergleichen konnten in Haus- und Familienbüchern mit we-

nigen Worten komplexe Beziehungen dargestellt und Differenzen verhandelt

werden.Das zeigt sich besonders gut am folgendenBeispiel, das jedoch dieses

Mal nicht aus der Metropole Florenz, sondern aus dem ländlichen Katalonien

stammt und damit zugleich verdeutlicht, dass autobiographisches Schreiben

in haushaltsinternen Aufzeichnungen keineswegs nur Kennzeichen einer ita-

lienischen ›Renaissancekultur‹ oder das Produkt kaufmännischer Buchfüh-

rung war.

Das Küstendorf Pineda im Bistum Girona zählte in der ersten Hälfte des

16. Jahrhunderts nicht einmal zwei Dutzend Haushalte.37 Eine zentrale Po-

sition im Ort kam der wohlhabenden Familie Coll zu, die seit 1461 von Pi-

neda aus in Erbpacht das Notariat im gesamten Bezirk Montpalau für die

lokalen Grundherren, die Vescomtes von Cabrera, versah.38 Von Jaume Johan

Coll (1492-1555), der dieses Amt bereits in dritter Generation ausübte, ist ein

Familienbuch überliefert, in welchem der Verfasser gleich zu Beginn in ei-

nem kurzen Eintrag aus der Ich-Perspektive von einem Piratenüberfall auf

Pineda am 1. August 1545 berichtet, der zu seiner eigenen Gefangennahme

37 Vgl. Josep Maria Pons i Guri: Les jurisdiccions dels vescomtats de Cabrera i de Bas,

l’any 1527, in: Revista de dret historic català Vol. 1 (2000), S. 155-224, hier S. 165.

38 Ebd., S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Simon Siemianowski

führt.39 Die Schilderung seines Anteils an der Begebenheit scheint für Jau-

me Johan Coll von außerordentlicher Bedeutung gewesen zu sein, immerhin

stellte er sie seinen übrigen Aufzeichnungen noch vor Beginn der eigentli-

chen Seitennummerierung voran, indem er sie nachträglich auf der Rücksei-

te des ersten Blattes notierte und damit unmittelbar hinter die Widmung des

Buches und die beiden Einträge zum Tod der eigenen Eltern setzte.40 Im Ge-

gensatz zu vielen anderen Einträgen im Buch scheint auch der ökonomische

Aspekt hier als Motivation für die Niederschrift nebensächlich gewesen zu

sein. So werden finanzielle Konsequenzen, etwa die Rückerstattung des für

seine Auslösung aus der Gefangenschaft von einem befreundeten Kaufmann

vorgestreckten Lösegeldes, später an anderer Stelle im Buch noch einmal ge-

sondert aufgeführt.41

Die Erzählung beschreibt zunächst kurz die Landung von elf ›türkischen‹

Fustas42 am Strand von Pineda und die ersten Kämpfe, in Folge derer die Ver-

teidiger aus den umliegenden Orten in die Flucht geschlagen und das Pfarr-

haus eingenommen wird, bevor der Angriff auf das zentral im Ort gelegene

Haus der Familie Coll selbst beginnt. Jaume Johan Coll berichtet, die Angrei-

fer hätten zunächst nicht gewagt, das Haus zu betreten, da er selbst mit der

Hakenbüchse von den Toren aus auf sie feuerte:

»[…] e viu quon sen aportaren dos turchs si mes no que havia ferits daquexos

dos o viu certament e finalment me meti en hun socol de volta grassa e no

39 Arxiu Històric Fidel Fita, Ms. 120, f. pre1v. [›pre‹ bezeichnet hier die unnummerierten

Seiten vor demBeginnder originalen Seitennummerierung]. DasManuskript ist bisher

nicht ediert. Längere Zitate aus der Beschreibung des Überfalls finden sich jedoch bei:

Josep Maria Pons i Guri, Recull d’estudis d’història jurídica Catalana Vol. 1 (Textos i

Documents 20), Barcelona 1989, S. 13-20.

40 Ebd., f. pre 1r.

41 Ebd., f. 7r.

42 Die Fusta war eine kleine Galeere, die im 16. Jahrhundert häufig von Freibeutern ver-

wendet wurde. Das Attribut ›türkisch‹ folgt hier und im Folgenden allein der Quel-

lensprache; zu den von Coll pauschal als ›Türken‹ bezeichneten Angreifern gehör-

ten höchstwahrscheinlich auch nordafrikanische Seeleute. Den Namen des Kapitäns

nennt Coll selbst nicht, erst im Jahr 1558 identifizieren Notariatsakten ihn mit dem

mittlerweile berüchtigten osmanischen Flottenführer Turgut Reis, auch bekannt als

›Dragut‹ in der Schreibweise »Dergueterrays«. Vgl. J.M. Pons i Guri: Recull d’estudis

d’història jurídica Catalana Vol. 1 (Anm. 39), S. 16, Fn. 6. Laut Eloy Martín Corrales er-

eignete sich der erste Überfall von Turgut Reis an der katalanischen Küste hingegen

erst 1549. Vgl. Eloy Martín Corrales: Dragut, un corsario enemigo, admirado y tem-

ido, in: Studia Historica: Historia moderna 36 (2014), S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 163

podentmen traure men tragueren ab foch e pensaren segons les demandes

me feren que fossem dins en casa trenta o quoranta e no erem mes de tres

e tingui sinch ores en dita ma casa e nuncha hagui soquors […].«43

 

[…] und ich sah,wie sie zwei Türken wegtrugen,wenn ich nicht mehr verletzt habe,

als diese zwei, die ich sicher gesehen habe. Schließlich stellte ichmich auf eine breite

Mauerbrüstung, und da sie mich nicht erreichen konnten, holten sie mich mit dem

Feuer herunter und dachten – den Fragen zufolge, die sie mir stellten – dass wir im

Haus dreißig oder vierzig [Personen]wären undwirwaren [tatsächlich] nichtmehr

als drei und ich hielt mich fünf Stunden in meinem besagten Haus und nie hatte ich

Hilfe […].

Während in seiner Darstellung der Ereignisse die meisten übrigen Vertei-

diger Pinedas also bereits geflohen sind, leistet Coll selbst bis zum letzten

Moment Widerstand. Offensichtlich war ihm hier besonders daran gelegen,

seine eigene Tapferkeit herauszustellen. Dafür vergleicht er sich jedoch an

keiner Stelle direkt mit anderen, sondern lässt stattdessen die angreifenden

Freibeuter mutmaßen, bei den Verteidigern der Casa Coll handele es sich um

ein Vielfaches der tatsächlich anwesenden Personen.

Die Selbstverortung über die Thematisierung von Tapferkeit bleibt auch

im restlichen Eintrag der wesentliche Fokus seiner Erzählung. Nachdem Jau-

me Johan seinem Geschäftspartner Miquel Oliver aus Calella – der das Löse-

geld für ihn zahlte – auch im Namen der ›Seinen‹ für die Befreiung aus der

Gefangenschaft der Freibeuter gedankt (»perpetua obligacio yo e los meos«)

und die Hoffnung geäußert hat, das Geschehenemöge seinem Seelenheil und

der Vergebung seiner Sünden dienen (»Placia a deu sia en remissio de mes

pecats e salvatio de la mia anima«),44 wendet er sich wieder der Schilderung

der Kämpfe zu und berichtet von dem Tod des Angehörigen einer anderen

angesehenen Familie.

So sei der ehrenwerte Miquel Vilana de Montrodon an Erschöpfung ge-

storben; die Schuld dafür lastet er aber nicht den Angreifern an, sondern »tot

lo aplech de la gent nostra fu[gi] e fonchli forsat trobantse totsol«45 also der

Menge der ›unsrigen Leute‹, die geflohen waren und ihn allein zurücklie-

ßen – womit wohl die eingangs erwähnten Verteidiger aus den benachbarten

Dörfern gemeint sind. Das wiederum nimmt Coll dann zum Anlass, um sich

43 AHFF (Anm. 39), f. pre 1v.

44 Ebd.

45 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Simon Siemianowski

selbst und seine Kinder (»Per co sia recort ami e amos fills«) davor zu warnen,

auf die Befestigungen der Dörfer zu vertrauen, falls keine verlässlichen Män-

ner (»homens segurs«) mehr da wären, um sie zu verteidigen, da alle Guten

und Treuen getötet oder gefangen genommen wurden und die Feigen geflohen

seien (»perquant e[ls] bons e felsmaten o encativen e los coarts fugen«).46 Die-

seWarnung hebt er dann aber sofort wieder auf eine höhere, transzendentale

Ebene, begründet die Feigheit mit einem allgemein herrschenden Mangel an

Glaube, Liebe und Karitas (»a causa que en nosaltres habita poca fe ni amor ni

caritat en los proxims«) und bittet anschließend, Christus möge es gefallen,

den Mut und die Tapferkeit der Seinen zu wandeln (»N.S. deu Jesucrist quins

placia mudar nostros animos e coratges a servey seu. Amen.«).47

Bereits dieser kurze Eintrag zeigt auf eindrückliche Weise, auf wie vielen

parallelen Ebenen eine auf der einfachen Unterscheidung tapfer/feige beru-

hende Kategorisierung der Selbstverortung dienen konnte. Im Zusammen-

hang und aus dem Kontext wird klar, dass es Jaume Johan Coll darum ging,

seine eigene Tapferkeit nicht nur gegenüber den Angreifern, sondern vor al-

lem im Unterschied zu den übrigen Einwohnern seines Ortes zu belegen und

gleichzeitig seine Nähe zu den erwähnten Angehörigen seines Standes, dem

verstorbenen Miquel Vilana de Montrodon und seinem Geschäftspartner Mi-

quel Oliver aus dem Nachbarort Calella zu demonstrieren. Darüber hinaus

sah er in dem Überfall Konsequenzen für das Verhältnis zu Gott. Es gelingt

ihm, darin einerseits eine göttliche Mahnung an die gesamte christliche Ge-

meinschaft, andererseits in seiner Rettung aber auch ein positives Zeichen

für sein eigenes Seelenheil zu lesen. Und schließlich sollten die dargestellten

Relationen wiederum auch seinen Kindern und zukünftigen Leser*innen des

Buches als tugendhaftes Beispiel dienen. So entsteht in wenigen Sätzen trotz

dieser ausgestellten Vorbildlichkeit nicht etwa ein austauschbares Versatz-

stück über ständische Tugend, sondern eine neue Erzählung über den durch

eine persönliche Erfahrung in besonderer Weise bewiesenen Platz innerhalb

der eigenen Gemeinschaft. An keiner einzigen Stelle führt diesesmehrschich-

tige Einschreiben in »Gott und die Welt«48 jedoch zu einem im Text ausfor-

mulierten Vergleich.

46 Ebd.

47 Ebd.

48 E. Kormann: Heterologe Subjektivität (Anm. 4), S. 89: »Ein Ich sagt sich, spricht sich,

schreibt sich über das Andere, über Gott undWelt. Bei der Analyse von Selbstzeugnis-

sen des 17. Jahrhunderts müssen folglich auch Aussagen über Gott und über die Welt

als möglicherweise selbstreferenziell betrachtet werden.«

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 165

Natürlich ließe sich auch in diesem Fall argumentieren, dass sowohl für

das Bilden als auch das Erkennen der Kategorien eine vergleichende Operati-

on notwendig gewesen sei, oder dass die Kategorisierung später die Voraus-

setzung für Vergleichspraktiken der adressierten Söhne gebildet habe; sicher

belegen lassen sich solche vorausgehenden Vergleichspraktiken oder ›impli-

ziten‹ Vergleichsaufforderungen anhand des Textes aber nicht. Außerdem ist

mit der bloßen Annahme, den entsprechenden Relationierungen lägen Ver-

gleichspraktiken zugrunde, noch nichts über die Funktion und Wirkungs-

weise der Vergleichspraktiken selbst gesagt. Welche Einsicht lässt sich also

überhaupt aus der Beobachtung gewinnen, dass die Betonung der eigenen

Qualität vor ›Anderen‹ bei Jaume Johan Coll nicht zur Ausstellung von Ver-

gleichspraktiken auf der Textebene führte? Müsste die Darstellung der eige-

nen Verdienste im Kampf gegen ›die Türken‹ nicht noch wesentlich mehr Ge-

legenheit zur vergleichenden Betonung von Unterschieden und des eigenen

›Mehrwertes‹ geboten haben als die Einordnung in eine Liste verehrter Vor-

fahren wie im Fall von Giovanni Morelli?

Eine mögliche Erklärung wäre, dass die Unterschiede zwischen den ge-

bildeten Kategorien und die eigene Zugehörigkeit zu ihnen dem Schreiben-

den so selbstverständlich erschienen, dass sie keiner vergleichenden Gegen-

überstellung mehr bedurften. Nicht nur der Unterschied zwischen Christen

und Nichtchristen, sondern auch der Standesunterschied zwischen dem No-

tar, Landbesitzer und Herrschaftsvertreter Jaume Johan Coll und seinen Ge-

schäftspartnern einerseits und der überwiegend bäuerlichen Bevölkerung49

andererseits könnte so groß gewesen sein, dass der Verfasser es nicht für nö-

tig hielt, vergleichend zu zeigen, welcher Schicht er selbst angehörte und wer

nun konkret zu den ›Tapferen‹ und wer zu den ›Feigen‹ zu zählen war. Dass

diese Zugehörigkeiten nicht mit Hilfe von Vergleichen kommuniziert wur-

den, deutet somit nicht auf ein Vergleichsverbot, sondern vielmehr auf ei-

49 Ein imRahmenderMachtübernahme imVescomtat von 1527 von Jaume JohanColl und

seinemVaterMarch Coll erstelltes Rechtsdokument beschreibt eine Versammlung der

Bewohner (»universitate hominum«) der Terme de Montpalau – die aufgrund der gro-

ßen Entfernungen nichtmit Kirchenglocken, sondern Jagdhörnern zusammengerufen

wurde – und zählt alle 240 Haushaltsvorstände auf, von denen gerade einmal 35 aus

Pineda selbst stammten und mit Berufen wie Weber (textor) Zimmermann (fusterius),

Hirte (basterius) oder Bauer (agricultor) identifiziert wurden. J.M. Pons i Guri: Les ju-

risdiccions dels vescomtats de Cabrera i de Bas, l’any 1527 (Anm. 37), S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Simon Siemianowski

ne strukturelle Grenze des Vergleichens hin.50 Auch wenn schichtintern eine

Gleichheit oder Ähnlichkeit angenommen wurde, so war doch die Beziehung

zwischen den Schichten – oder hier genauer gesagt: Ständen – deshalb nicht

automatisch eine Beziehung der Ungleichheit, vielmehr wurde das Verhält-

nis der Stände zueinander von der Annahme einer qualitativ zu verstehenden

Andersartigkeit oder Wesensverschiedenheit bestimmt.51

Was bedeutet dies konkret für die Verwendung sprachlicher Mittel? An-

ders als das Vergleichen, das auf einer Kombination von Gleichheitsunter-

stellung und Differenzbeobachtung beruht, zieht die Kategorisierung Heintz

zufolge einen scharfen Schnitt zwischen Gemeinsamkeit und Unterschieden

und erlaubt eine klare Hierarchisierung, insbesondere bei binären Kategori-

sierungen wie der Unterscheidung zwischen den ›Tapferen‹ und den ›Feigen‹

im oben gezeigten Fall.52 Eine derart eindeutige Differenz machte standes-

übergreifende Vergleiche nicht nur überflüssig, Vergleiche dieser Art hätten

sogar das Potential gehabt, diese qualitativen Standesdifferenzen zu unter-

laufen, was in keinem Fall im Interesse des Schreibenden sein konnte. Das

alles erklärt jedoch noch nicht, warum dann Beziehungen innerhalb des ei-

genen Standes nicht häufiger mit Selbstvergleichen ausgedrückt wurden.

Die systemtheoretische Prämisse einer spezifischen Semantik vormoder-

ner Gesellschaften hilft hier nur bedingt weiter. So beruhte Luhmann zufolge

die Zuschreibung von Wert, Bedeutung und Wirksamkeit einer Äußerung in

den primär stratifikatorisch differenzierten Gesellschaften des vormodernen

Europas auf dem sogenannten Amplifikationseffekt der Kommunikation, al-

so (etwas verkürzt) auf der Generalisierbarkeit des Ausgesagten.53 Darstel-

lungen – auch jene des eigenen Lebens – galten somit nur dann als relevant,

wenn sie sich verallgemeinern ließen. Gerade das Vergleichen ist aber laut

50 Zu strukturellen Grenzen des Vergleichens und ihrer Abhängigkeit von der Gesell-

schaftsform vgl. B. Heintz: »Wir leben im Zeitalter der Vergleichung.« (Anm. 27),

S. 307. Zu ähnlichen Schlussfolgerungen kommt auch Franz-Josef Arlinghaus in Kapitel

II am Beispiel von Burkhard Zink, S. 105.

51 Vgl. dazu: Niklas Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1998,

S. 693f.

52 B. Heintz: »Wir leben im Zeitalter der Vergleichung.« (Anm. 27), S. 309: »Dichotomien

bzw. Duale sind eine Sonderform, indem sie zwei Kategorien in Termini einer binären

Opposition zueinander in Beziehung setzen. […] Duale sind oft hierarchisch angelegt:

Die eine Seite wird auf Kosten der anderen privilegiert.«

53 Niklas Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zurWissenssoziologie

der modernen Gesellschaft. Bd. 3, Frankfurt a.M. 1993, S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 167

Luhmann ein Ausdrucksmittel, das Andersartigkeit betont und das Exempla-

rische stört.54 Ähnlich wie die Annahme einer vorherrschenden Bescheiden-

heitstopik kann diese Hypothese jedoch nicht erklären, warum dann ausge-

rechnet in besonders ›exemplarischen‹ Erzählungen teilweise dennoch vergli-

chen wurde, etwa in den im vorherigen Kapitel betrachteten autobiographi-

schen Schriften von Klerikern, Nonnen und Mönchen des 12. Jahrhunderts.55

Worin besteht also der entscheidende Unterschied zu dem autobiographi-

schen Schreiben in Haus- und Familienbüchern des 15. und 16. Jahrhunderts?

Trotzdem ähnlich – Vergleichen zur Relativierung
der Fremddifferenz

Einen wichtigen Hinweis auf eine mögliche Antwort liefern einige wenige

Fälle, in denen das Vergleichen auch in den Erzählungen der Haus- und Fa-

milienbücher an zentraler Stelle relevant wird. In diesen Fällen scheint der

Vergleich nicht Differenz zu betonten, sondern ganz im Gegenteil vor allem

dort aufzutauchen, wo Differenzen relativiert werden sollen. Anders als von

Luhmann beschrieben, dient das Vergleichen an diesen Stellen zwar der The-

matisierung, nicht aber der Hervorhebung, sondern vielmehr der Einhegung

von Andersartigkeit und unterstützt die Generalisierbarkeit des eigenen Le-

bensberichts.

Ein gutes Beispiel hierfür sind die Aufzeichnungen von Tommaso di Car-

pegna (1570-1610), der ab 1586 Graf der kleinen, in den Marken gelegenen Be-

sitzungen Gattara, Bascio, Miratoio und Scavolino war und seinen Nachkom-

men gleich drei verschiedene Bücher hinterließ.56 Obwohl es sich bei ihm

54 Vgl. Ebd., S. 182: »Eine der wichtigsten Fragen ist: ob und ab wann und mit welchen

semantischen Hilfen es dem Individuum erlaubt wird, zu betonen, daß es anders ist

als alle anderen. In den Wertungsskalen der Tradition war dies nicht vorgesehen. […]

Man kann seine eigene Einzigartigkeit – oder auch nur: daß man anders ist als die

anderen – nicht kommunizieren, denn allein dadurch schon würde man sich mit den

anderen vergleichen.«

55 Siehe Kapitel III.

56 Alle Bücher werden hier nach einer kommentierten Quellenedition zitiert, die von ei-

nemNachfahren Tommasos herausgegeben wurde: Tommaso di Carpegna Falconie-

ri (Hg.): Terra ememoria. I libri di famiglia dei conti di Carpegna-Scavolino (secoli XVI

– XVII) (Studi montefeltrani. Fonti 1), San Leo 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Simon Siemianowski

um einen Adeligen handelte, ist seinen Aufzeichnungen der Einfluss kauf-

männischer Buchführung deutlich anzumerken57 und angesichts der zahlrei-

chen politischen und geschäftlichen Verbindungen und Abhängigkeiten der

Familie gegenüber Zentren wie Florenz, Urbino und Rom auch nicht weiter

verwunderlich.58

Am 21. Dezember 1594 begann Tommaso zeitgleich mit der Anlage von

zwei zusammengehörigen Büchern. Das eine Buch führt in Listen den Besitz

der Familie und die Regesten wichtiger Rechtsdokumente auf.59 Das ande-

re, wesentlich kürzere, aber umso aufschlussreichere Buch, enthält neben ei-

nem Stammbaum und den zwei Testamenten Tommasos vor allem ›Ratschlä-

ge der guten Regierung‹ (»Consigli di buon governo«).60 In ihnen gibt Tom-

maso am Beispiel seines eigenen Lebens Empfehlungen zum tugendhaften

Verhalten und guten Wirtschaften, vor allem aber zum Umgang mit Vasallen

und Dienstherren. Obwohl Tommaso zu diesem Zeitpunkt bereits drei Söhne

hatte, richten sich diese Ratschläge jeweils nur an einen einzigen, aber unbe-

nannten Sohn (»figliol mio«).61 Da jedoch nicht davon ausgegangen werden

konnte, dass der erstgeborene Sohn auch überlebte, steht hinter derartigen

Ansprachen in genealogischen Erzählungen nicht zwangsläufig die persönli-

che Beziehung zum erstgeborenen Sohn, sondern vielmehr die idealtypische

Vorstellung eines männlichen Erben.

Tatsächlich ist das ganze Buch der Vorbereitung des eigenen Ablebens

gewidmet. Tommaso selbst hatte bereits mit fünfzehn Jahren seinen eigenen

Vater verloren und fortan mit den Konsequenzen seines ungeregelten und

umstrittenen Erbantritts zu kämpfen gehabt.62 Deshalb erklärte er bereits in

57 Besonders deutlich zeigt sich dieser Einfluss an Elementen wie der Bezeichnung der

Bücher durch Buchstaben, neben den Einträgen eigens aufgeführte und summierte

Geldbeträge und typischen einleitenden Formulierungen wie »Ricordo come«. Vgl. et-

wa ebd., S. 68 im »libro lettera T«.

58 Die kleine Grafschaft versuchte sich eine relative Unabhängigkeit zwischen demGroß-

herzogtum Toskana und demHerzogtum Urbino zu bewahren. Tommaso di Carpegna

war einer der wenigen Grafen, der tatsächlich in Gattara und Scavolino lebte, viele sei-

ner Vor- und Nachfahren verbrachten den Großteil ihres Lebens in Florenz und Rom.

Vgl. ebd., Introduzione, S. XXXI.

59 Ebd., S. 41.

60 Ebd., S. 2.

61 Ebd., S. 2.

62 Die schwierige Situation beim Erbantritt mit knapp 16 Jahren beklagt Tommaso an

gleich mehreren Stellen. Zu den wesentlichen Problemen gehörten demnach ein an-

haltender Streit mit seiner Stiefmutter und deren Sohn, Grenzstreitigkeiten mit den

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 169

der Vorrede, er mache die folgenden Ermahnungen für den Fall, dass er selbst

nicht lange genug lebe, um seinem Sohn ähnliche Ratschläge ›mit lebendiger

Stimme‹ (»con la voce viva«) zu geben. Obwohl er wisse, dass man gerade in

Jugendjahren ungern derartige Erinnerungen höre, bitte er seinen Sohn, sie

nicht zu vergeuden, immer wieder zu lesen und manches Mal zu überdenken

(»non restare di leggerlo et considerarlo alcuna volta«).63 Tommaso war mit

dieser Motivation für die Anlage des Buches keineswegs allein, auch Giovanni

Morelli hatte als Kind beide Eltern verloren und gab daher in seinen Ricordi

neben der oben erwähnten genealogischen Erzählung nicht nur Ratschläge

für den Fall seines eigenen verfrühten Ablebens, sondern ermahnte seinen

Sohn gleichzeitig, seinerseits ähnliche Vorkehrungen für den eigenen Tod zu

treffen.64

Doch die Art der Beschreibung bei Tommaso di Carpegna gibt zusätzlich

eine Idee davon, wie sich der Verfasser die Nutzung des Buches vorstellte und

damit einen wichtigen Hinweis auf die Konzeptualisierung der Leseprakti-

ken. Die Beschreibung des Buches als Ersatz für die eigene Stimme zeigt ei-

nerseits die große Autorität, die dem geschriebenen Wort beigemessen wur-

de, andererseits aber den anhaltend mündlichen Charakter der imaginierten

Beziehung, in der das Werk nicht einfach als abgeschlossener Text gedacht

benachbarten, zu Florenz und Urbino gehörenden Herrschaften, Rechtsstreitigkeiten

um das Erbe seiner leiblichen Mutter in Rom, vom Vater hinterlassene Schulden und

marodierende Banditen. Vgl. ebd., S. 90f.

63 Ebd., S. 1: »Figliol mio. Ho giudicato debito del amore che ti devo portare et porto come

patre, […] di lassarti alcuni avertimenti per conservatione del dominio de’ tuoi castelli

et governo de’ tuoi vasalli, delle tue intrate et di te medesmo, acciò che, se non ha-

verò tanto di vita da vederti capace sì che ti possa con la voce viva dare simili avisi, tu

veda questi scritti, ad honore et benefitio tuo; però che pericolosissimo è passare pru-

dentemente l’ettà giovenile, et per che particularmente in questa ettà malvolontieri si

ascoltano i bon ricordi, o, uditi, si sprezzano, non conosciendo che sieno profittevoli,

anzi molto più si confida in quel che la caldezza del sangue et la velocità del ingegnio

allora ci detta; però ti prego caramente a non sprezzare quel pocho che vengo a dirti

hora, et a non restare di leggerlo et considerarlo alcuna volta.«

64 Zunächst zählte er sieben Schäden (›danni‹) auf, welche die Familie durch den frühen

Tod seines eigenen Vaters im Jahr 1374 erlitten habe, gefolgt von einer Reihe von Vor-

kehrungen, die aus seiner Sicht zu ihrer Vermeidung zu treffen seien. Vgl. V. Branca

(Hg.): Giovanni di Pagolo Morelli (Anm. 12), S. 205f.: »[…] e per non lasciare così ignudo

e abbandonato lo isventurato pupillo, i’ seguirò in sette piccioli capitoli quello riparo

e consiglio che sopra a ciascuna in disparte mi pare, secondo il mio povero intelletto,

da seguitare e tenere, volendo pigliare alcuna favilla di rimedio secondo che oggi dà a

noi questa vita ispinosa e crudele.«

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Simon Siemianowski

wurde, sondern die Stimme des verstorbenen Vaters darstellte, die vom lesen-

den Sohn verlangte, nicht einmal, sondern immer wieder ›gehört‹ zu werden.

Wieder erscheint die Aufforderung zum Lesen des Buches also nicht als eine

Aufforderung zu einem beobachtenden Selbstvergleichen, sondern verlangt

vielmehr eine Annahme und Verinnerlichung des Gesagten.

Aber anders als in den bisher betrachteten Fällen bleibt Tommaso in der

Darstellung seines eigenen Verhältnisses zu Vor- und Nachfahr*innen nicht

bei einem bloßen ›Einordnen‹ in ein einheitlich aufgebautes, genalogisches

Gesamtbild, sondern markiert in der Gegenüberstellung deutliche Unter-

schiede, die erstaunlicherweise gerade seinen eigenen Vater als schlechtes

Vorbild erscheinen lassen. So erklärt er in der Vorrede:

»Che l’esperientia insegnierà ancora a te quanto s’ingannino i giovani ne’ lor

discorsi, et habbi questa picchola faticha per segnio non piccolo del desside-

rio che porto di lassarti in quel statomigliore chemi serà posibile. Et sì come

io so in questa parte di havere avanzato mio patre, poi che mi lassò debiti

gravissimi et molt’intrichi con mia matrignia et fratelli, che per non lassar-

ne a te alcuna parte, con molta faticha et travagli, et per la Dio gratia con

mia reputatione, ho supiti; così incarico a te, a debito di prudentia et d’ho-

nore, di lassare a’tuoi descienti ala casa tua migliorata di conditione, acciò

così salendo, possa onorare i presenti et noi altri passati.«65

 

Möge dir die Erfahrung noch lehren, wie sehr sich die Jungen in ihren Reden täu-

schen, und nimm diese Anstrengung [hier: dieses Werk/meine Ratschläge] als kein

geringes Zeichen für den inmir getragenenWunsch, dich in dem besten Zustand zu-

rückzulassen,dermirmöglich ist.Undda ichweiß,dass ich in diesemBereichmeinen

Vater übertreffe, da ermir schwerste Schulden und viele Konfliktemit meiner Stief-

mutter und meinen Brüdern hinterließ, welche ich mit viel Mühe und Arbeit und

durch die Gnade Gottes mit meiner Reputation dir nicht zu hinterlassen verstand;

so beauftrage ich dich, der Umsicht und Ehre geschuldet, deinen Nachkommen dein

Haus in verbessertem Zustand zu hinterlassen, damit es auf diese Weise die Gegen-

wärtigen und uns, die Vergangenen, ehren möge.

Das Selbstverständnis Tommasos als Vorstand von Haushalt und Familie be-

ruhte also auf seinem Stolz, den eigenen Kindern eine bessere Situation zu

hinterlassen, als sein eigener Vater ihm selbst hinterlassen hatte. An dieser

Stelle kommt es zu einem der seltenen, wenn auch nicht voll ausformulierten

65 T.d. Carpegna Falconieri (Hg.): Terra e memoria (Anm. 56), S. 1f.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 171

Selbstvergleiche mit einer markierten Differenz (›ich übertreffe meinen Va-

ter‹), der auch die Vergleichshinsicht klar benennt (die finanzielle und recht-

liche Situation des Hauses im Moment des Todes). Dieses Hervorheben der

eigenen Leistung wird allerdings sofort dadurch eingehegt, dass Tommaso

das Bestreben, den Familienbesitz verbessert an die nächste Generation zu

übergeben, zu einer allgemeinen Vorschrift erklärt, deren Befolgen nicht nur

seiner eigenen Memoria, sondern dem Nachruhm aller verstorbenen Famili-

enangehörigen diene.

In gleicher Weise leitet Tommaso auch im Folgenden aus den eigenen

Erfahrungen stets allgemeine Imitationsaufforderungen ab, ohne dass der

Selbstvergleich voll ausformuliert wird. Wie er selbst (»onninamente«) solle

der Sohn den Einfluss der Florentiner Vikare gering halten,66 seinem Beispiel

folgen und in der gleichen Weise (»che tu seguiti questo istesso modo«) Kri-

minelle überlisten67 sowie ihn darin imitieren (»ti prego ad inmitarmi«), sich

des Verkehrs mit den Frauen seiner Vasallen zu enthalten.68 Umso deutlicher

betont er jedoch den Unterschied zwischen der Situation des Familienbesit-

zes bei seinem Erbantritt im Vergleich zu dem Zustand, wie er hätte sein

können, wäre sein Vater zu Hause geblieben und nicht in den Krieg gezogen:

»Et sappi che l’esser stato mio patre venti anni et più in servitio de‹ prencipi

di Toscana, mentre haveva i figli piccholi, senza riveder questi lochi, ne è

avenuto che si sono perse molte famiglie de’ vassalli, li castelli smantellati

et ruinati, et l’intrate sciemate per metà, li poderi restati quasi inculti […].

Con tutto ciò la verità è più di quanto scrivo, et so certissimo che semio patre

fusse stato qua una parte del anno, harebbe lassato il doppio più entrata, li

castelli sariano in piedi, vi sarebbano coltivationi et fabbriche, dove io trovai

ogni cosa a contrario. Guardati, figliol mio, di nonmai lassarti persuadere da

piaceri o altra cagione a lassare di riveder spesso i tuoi lochi qua, altrimenti

ruineranno, te lo replicho, ruineranno.«69

66 Ebd., S. 4: »Ho usato ancora non tenere vicarii del Stato di Firenze, et ho per bene che

te ne astenghi onninamente […]«.

67 Ebd., S. 5: »Io ho usato, in casi simili, mostrare di non saperli o di trascurarli, tanto che

si sieno assicurati, et poi con trattagiemme, a man salva, fattoli far prigioni. Lodo che

tu seguiti questo istesso modo […]«.

68 Ebd., S. 7f: »[…] sappi ch’io ho fatta particulare professione di non mesticarmi car-

nalmente con donne de‹ vassalli, et ancor per quello ho potuto, ho hauto cura che si

astenessero da ciò gl’ufitiali et ogn’altro di mia famiglia. Ti esorto et ti prego ad inmit-

armi in questo pensiero […].«

69 Ebd., S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Simon Siemianowski

 
Und wisse, dass der 20-jährige Dienst meines Vaters für die Fürsten der Toskana,

während er kleine Kinder hatte, ohne diese Orte wiederzusehen, dazu geführt hat,

dass viele Vasallenfamilien verlorengingen, die Burgen zerstört und zu Ruinenwur-

den, die Einnahmen halbiert wurden und der verbleibende Besitz fast ganz brach

liegen blieb […]. Bei alldem ist die Wahrheit mehr noch mehr [hier: noch schlim-

mer] als ich schreibe, und ich weiß mit größter Gewissheit, dass, wäre mein Vater

einen Teil des Jahres hier gewesen, er das doppelte an Einnahmen hinterlassen hät-

te, die Burgen noch stünden, es Landwirtschaft und Handwerk gäbe, wo ich heute

alles gegenteilig vorfinde. Siehe dich vor, mein Sohn, dich niemals durch Vergnügen

oder einen anderen Grund davon abhalten zu lassen, häufig deine Besitzung hier

wiederzusehen, andernfalls werden sie zu Ruinen, ich wiederhole, zu Ruinen.

Der Vergleich zwischen einer tatsächlichen und einer hypothetischen Situati-

on dient hier als Hintergrund für eine abschreckende Ermahnung. Ein direk-

ter Selbstvergleich findet jedoch zunächst nicht statt. Die eigene Beziehung

zum Vater wird erst in einem weiteren, etwas später verfassten Familienbuch

wieder aufgegriffen, das mit dem 13. April 1596 datiert ist und eine Reihe kur-

zer genealogischer Erzählungen enthält. Sie stützen sich auf ältere Familien-

aufzeichnungen und beginnen mit Tommasos Urgroßvater.70 Später erwei-

terte Tommaso sie um kurze Einträge zur Geburt und Taufe seiner eigenen

Kinder.71

Anders als GiovanniMorelli ordnete Tommaso die Beschreibung seines ei-

genen Lebens jedoch nicht in die chronologische Abfolge der genealogischen

Erzählung ein, sondern verfasste stattdessen erneut eine längere Vorrede, die

sich dieses Mal nicht an einen einzigen Sohn, sondern seine Söhne72 im All-

gemeinen richtete. Hier kommt es zu einem überraschenden Wechsel seiner

bisherigen Selbstdarstellung: Hatte er in den Ratschlägen zur ›guten Regie-

rung‹ noch sich selbst als ideales Vorbild präsentiert, bezeichnete er in der

Vorrede der genealogischen Erzählung seine eigenen Taten ausdrücklich als

nicht imitationswürdig:

70 Ebd., S. 93.

71 Ebd., S. 101.

72 Die Ansprache »Figlioli« könnte zwar auchmit ›Kinder‹ übersetztwerden, da sie jedoch

im Kontext einer Schilderungmännlicher Standesvorbilder steht, scheint die Überset-

zung ›Söhne‹ in diesem Fall plausibler.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 173

»Figlioli carissimi. Poi ch’io cognioscho di non vi poter lassare actioni da in-

mitarmi, nelle quali doveste sperare di onorare voi stessi et la casa nostra,

ho voluto rapresentarvi quelle di mio patre et zii, sì per che da queste siate

stimolati di dovere inpiegarvi ad operare onoratamente, come per che des-

sidero si vada seguitando di far così memoria de gl’altri desciendenti, che

servirà ad ostentatione del antichità di casa, et a reputatione di quelli che si

seranno mostrati di più valore.«73

 

Geliebte Söhne! Da ich weiß, dass ich euch keine Taten hinterlasse, in welchen ihr

mich imitieren und hoffen könntet, euch selbst und unser Haus zu ehren, wollte ich

euch jenemeines Vaters undmeinerOnkel darstellen, sowohl damit ihr durch sie an-

gespornt seid, euch immer darum bemühen zu müssen, ehrenhaft zu handeln, als

auch weil ich wünsche, dass man auf diese Weise fortfahre der anderen Nachkom-

men zu gedenken, was der Zurschaustellung des Alters des Hauses und der Reputa-

tion derjenigen dienenwird,welche sich von größeremWert gezeigt habenwerden.

Obwohl er sich also zwei Jahre zuvor noch dafür gerühmt hatte, durch ei-

ne Verwaltung des Familienbesitzes den eigenen Vater übertroffen zu haben,

und obwohl dieser ihm das Familienerbe in einem desaströsen Zustand hin-

terlassen hatte, erklärt Tommaso ihn in diesem späteren Buch also trotzdem

zu dem besseren Vorbild für das Leben seiner Nachkommen. Der Grund für

diesen scheinbaren Widerspruch liegt jedoch nicht in einem Sinneswandel,

sondern darin, dass es Tommaso in diesem genealogischenWerk weniger um

gutes Regieren und Wirtschaften als vielmehr um sein adeliges Standesideal

ging, demzufolge Ruhm und ritterliche Ehre auf dem Schlachtfeld bewiesen

werden müssten. Tommaso selbst hatte dazu allerdings aufgrund der zahl-

reichen zu regelnden Probleme bei Erbantritt seiner Ansicht nach nicht die

Möglichkeit gehabt, was er direkt in der Vorrede mit einer erneuten Aufzäh-

lung aller Hindernisse eindrücklich zu belegen versuchte.74 Das wesentliche

Problem am frühen Tod des eigenen Vaters war aus seiner Sicht also nicht der

prekäre Zustand des Familienbesitzes an sich, sondern vielmehr, dass diese

Lage dazu geführt hatte, dass er, Tommaso, nicht wie der Vater und alle Vor-

fahren in den Krieg ziehen konnte.

Diese Differenz zwischen dem eigenen Leben und des im Vorbild des

Vaters und der übrigen männlichen Vorfahren verkörperten Standesideals

73 T.d. Carpegna Falconieri (Hg.): Terra e memoria (Anm. 56), S. 89.

74 Ebd., S. 90f.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Simon Siemianowski

ist der Grund für die an dieser Stelle verwendeten, ansonsten eher seltenen

Selbstvergleiche, die letztendlich darauf abzielen, diesen Unterschied nicht

nur zu begründen, sondern aufzulösen oder zumindest zu relativieren. So

betont Tommaso, dass er nicht aus fehlendem Willen (»difetto di voluntà«)

darauf verzichtet habe, wie alle vorangegangenen Herren (»secondo hanno fat-

to tutti i signiori passati«) Ehre und Reputation in der Fremde zu suchen,

sondern nur aufgrund der zahlreichen Hindernisse. DemWesen, seiner Natur

nach, sei er aber trotzdem zum Waffendienst geneigt und geeignet gewesen

(»essendomi sentito per natura inclinatissimo al arme«).75 Gegen seine ritter-

liche Natur zu handeln war für Tommaso jedoch mehr als ein bloßer Zwang

der Umstände. Schließlich ermögliche sein Verzicht, dass seine Söhne und

übrigen Nachkommen ihrer Natur wieder folgen könnten:

»[…] se havessi seguitato la mia inclinatione d’inpiegarmi al arme, et non

preso una buona cura di allegerir la casa da tante gravezze, si può credere che

haria ricevuto notabil danno nelle facultà et nella giureditione. Questo sia

detto senza iattanza alcuna,ma solo per escusarmi appo voi altrimiei figlioli,

et gl’altri desciendenti, se non ho cercato quella reputatione et onore, fuora,

che hanno fatto i signiori passati, et si come m’ingegnierò lassare a voi altri

indirizzo da poter ciò fare, così dessidero et vi prego a farlo et per voi et per

me.«76

 

[…] wenn ichmeiner Neigung gefolgt wäre,mich demWaffendienst zuwidmen und

nicht gute Sorge dafür getragen hätte, das Haus um so viele Lasten zu erleichtern,

so kann man glauben, dass es großen Schaden sowohl in den Befugnissen als auch

der Rechtsprechung genommen hätte. Dies sei ohne jede Überheblichkeit gesagt,

sondern nur um mich vor euch, meinen Söhnen und den anderen Nachkommen zu

entschuldigen, da ich nicht diese Reputation und Ehre in der Fremde gesucht habe,

was die vergangenen Herren taten und da ich mich bemühte, euch anderen die Ge-

legenheit zu hinterlassen, dies zu tun, so wünsche und bitte ich euch, es sowohl für

euch als auch für mich zu tun.

Für die eigene Selbstverortung ist diese mehrschichtige Argumentation es-

sentiell: Sie erlaubt Tommaso trotz seines standesungemäßen Lebens sich

75 Ebd., S. 89f.: »Hor non voglio lassare di dire, che se io non mi sono inpiegato a cercar

fuora onore et reputatione, secondo hanno fatto tutti i signiori passati, non è già stato

per difetto di voluntà, essendomi sentito per natura inclinatissimo al arme […].«

76 Ebd., S. 91.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 175

demWesen nach in die Reihe seiner männlichen Vorfahren einzuordnen und

trotzdem – zumindest in gewissen Bereichen – als Vorbild gelten zu dürfen

– ja womöglich durch sein besonderes Opfer, nämlich zumWohle der Familie

ein ›widernatürliches‹ Leben gewählt zu haben, insgeheim gar als besonders

tugendhaftes Beispiel zu gelten.

Dass seine eigenen Nachkommen unter den richtigen (von ihm geschaffe-

nen) Bedingungen zu guten Rittern und ruhmreichen Kriegern werden wür-

den, steht dabei für ihn außer Frage, weshalb er im oben zitierten Beginn

seiner Vorrede auch ganz selbstverständlich im abgeschlossenen Futur von

seinen Nachkommen als denjenigen spricht, ›welche sich von größeremWert

gezeigt haben werden‹ (»quelli che si seranno mostrati di più valore«).77 Auch

in diesem angedeuteten Selbstvergleich ist wieder kein tatsächlicherWesens-

unterschied zwischen ihmund denNachkommen angesprochen, sondern nur

der Unterschied zwischen denMöglichkeiten, diesenWert durch Taten zu be-

weisen. Hier zeigt sich ein wichtiger Unterschied zu der im Eingangskapitel

besprochenen Thematisierung der Vater-Sohn-Abfolge in Dichtung und Wahr-

heit, in welcher Goethe die Differenz zwischen dem eigenen Leben und dem

seines Vaters nicht nur auf die Umstände, sondern auch auf eine Verschie-

denheit der natürlichen Anlagen zurückführt.78

Die Ähnlichkeit zwischen Tommasos eigener ›Natur‹ und der seiner ima-

ginierten Nachkommen ist hingegen so weitreichend, dass er sie sogar bitten

kann, in seinem Namen zu handeln (»vi prego a farlo et per voi et per me«)79

und somit gewissermaßen stellvertretend seinen Verzicht ausgleichen, indem

sie eben genau jenes Leben führen, das er unter anderen Umständen selbst

geführt hätte. Hinter diesem Ausdruck scheint somit die Vorstellung zu ste-

hen, dass die allein dem Schicksal geschuldete Differenz zwischen den ei-

genen Taten und denen seiner Vorfahren auch nach seinem Tod noch auf-

gelöst werden könne. Die Gefahr des Ausschlusses aus dem Kreis imitati-

onswürdiger Vorfahren wird so gebannt und seine individuelle Leistung bei

der Ausfüllung seiner gesellschaftlichen Position gleich auf mehrfache Weise

verteidigt. Die für die inklusive Selbstverortung potenziell gefährliche Dif-

ferenz oder besser noch ›Unähnlichkeit‹ zwischen seinem eigenen Verhalten

und dem seiner Vorfahren jedoch in dieser Weise zu relativieren und umzu-

deuten, erfordert wiederholtes Vergleichen, welches durch die Verschiebung

77 Ebd., S. 89.

78 Siehe Kapitel I, S. 39f.

79 T.d. Carpegna Falconieri (Hg.): Terra e memoria (Anm. 56), S. 91.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Simon Siemianowski

der Vergleichshinsichten Ordnung schafft: Dem Verhalten nach sei er zwar

ungleich, dem Wesen nach aber gleich.

Wie bereits die Auseinandersetzung mit Texten des 12. Jahrhunderts ge-

zeigt hat,80 spielt zeitlicher Abstand in den vormodernen Selbstvergleichen

keine entscheidende Rolle. Das Selbstverständnis, demzufolge der eigene Le-

bensbericht sowohl für jedweden überlebenden Sohn als auch für alle zukünf-

tigen männlichen Nachkommen im selben Maße relevant sei, verweist auf

eine Wahrnehmung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, in der das

Vergehen von Zeit allein keine wesentliche Veränderungmit sich bringt.81 Aus

Forschungssicht ermöglichen natürlich gerade die über mehrere Generatio-

nen hinweg geführten Haus- und Familienbücher, nicht nur zahlreiche Konti-

nuitätsbrüche und Krisen, sondern gerade auch den kontinuierlichenWandel

von Schrift- und Ausdrucksformen zu beobachten. Die Schreibenden selbst

machten diesen Wandel jedoch gerade nicht zumThema, im Gegenteil dien-

ten die Aufzeichnungen vielmehr der Repräsentation einer überzeitlichen ge-

nealogischen Kontinuität.82

Wie zumindest die hier analysierten Beispiele zeigen, stützte sich diese

Kontinuitätserzählung ganz wesentlich auf die Idealvorstellung einer männ-

lichen Erbfolge. Das bedeutet jedoch nicht, dass Frauen an den Schreibprakti-

ken und ihrer Vermittlung keinen Anteil gehabt hätten. So zeigt sich etwa am

Beispiel der Florentiner Familie Morelli, dass Matteo Morelli (1510-1571) seine

ersten Einträge in Büchern hinterließ, die zwar dem Besitz nach seinem Va-

ter oder Großvater zugeordnet waren, tatsächlich jedoch unter anderem auch

von seiner Mutter Cornelia Buondelmonti geführt wurden.83 In vielen Fällen

endete die Arbeit an einem bestimmten Familienbuch zudem nicht mit dem

Tod des ursprünglichen Besitzers, sondern wurde von späteren Generationen

fortgesetzt und stetig neuenNutzungsbedürfnissen angepasst. So finden sich

80 Siehe Kapitel III, S. 129.

81 Vgl. dazu Reinhart Kosellecks These, dass sich das Ancien Régime der Historizität im

Sinne einer Historia Magistra Vitae dadurch auszeichnete, die Geschichte als eine An-

sammlung von Exempeln zu denken. Reinhart Koselleck, Vergangene Zukunft. Zur

Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt a.M. 1979, S. 38ff.

82 Zu Haus- und Familienbüchern als Mittel zur Stiftung generationenübergreifender

Kontinuität im Angesicht konfessioneller Umbrüche vgl. Christian Kuhn, Generation

als Grundbegriff einer historischenGeschichtskultur. DieNürnberger Tucher im langen

16. Jahrhundert (Formen der Erinnerung 45), Göttingen 2010, S. 490f.

83 Vgl. beispielhaft denWechsel unterschiedlicher Hände in dem Giornale di spese di chasa

aus den Jahren 1527 bis 1529. ASF, GPA (Anm. 20), Nr. 76/II.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 177

im oben erwähnten Buch von Jaume Johan Coll aus Pineda zahlreiche spätere

Anmerkungen seines Sohnes Jaume Joseph, der nicht nur neue Einträge hin-

zufügte, sondern auch die bereits bestehenden Einträge seines Vaters durch

Marginalien und Nachträge ergänzte und somit neu strukturierte.84

Nur selten werden derWechsel der Hände oder der zeitliche Abstand zwi-

schen Eintrag undNachtrag kommentiert – die Schreibpraktiken spiegeln so-

mit in gewisser Weise die Zeitlichkeit auf narrativer Ebene. Alle Personen in

der genealogischen Erzählung – vergangene, zukünftige und gegenwärtige –

können gleichermaßen Teil der Selbstverortung werden und lassen sich –wie

die verschiedenen Hände innerhalb des Buches – bei Bedarf ergänzen und in

eine neue Reihenfolge bringen. Der Vater ist in der genealogischen Erzählung

zwar das naheliegendste Vorbild und eine lange Abstammungslinie ein wich-

tiger Ausweis für das Prestige der eigenen Familie, anders als in der im voran-

gegangenen Kapitel besprochenen klösterlichen Meister-Schüler-Beziehung

besteht aber keine feste (zur göttlichen Offenbarung zurückführende) Imita-

tionsreihe.85 Es gilt daher umso mehr, sich innerhalb des großen genealogi-

schen Gesamtbildes aller Familienangehörigen auf eigene Weise als beson-

ders imitationswürdiges Beispiel zu beschreiben.

Teil des ›Autobiographischen‹ sind daher wiederum nicht nur die Ab-

schnitte, die konkret die eigene Lebensgeschichte behandeln, sondern

auch das für die Wirkung dieser Elemente neu angepasste Gesamtgefüge.

Gerade die kontinuierliche Neuordnung bereits bestehender Texte durch

die folgenden Generationen in den Haus- und Familienbüchern zeigt hier

wieder, dass ›Inklusionsindividualität‹ sich nicht einfach darin erschöpft,

bereits bestehende Versatzstücke der genealogischen Erzählung einfach nur

›vorbildhaft‹ zu reproduzieren, sondern vielmehr sie entlang eines eigenen

Erzählstranges so anzuordnen und neu zu interpretieren, dass sie den (ge-

lungenen) Weg der eigenen gesellschaftlichen Inklusion besonders betonen.

Ähnlichkeit als Ziel der eigenen Selbstbeschreibung ist also im Resultat nicht

gleichbedeutend mit unpersönlicher, ›exemplarischer‹ Austauschbarkeit.

Selbstvergleiche müssen in den hier betrachteten Texten dafür aber nur

in den wenigsten Fällen ausformuliert werden, da zwischen den Mitgliedern

84 Vgl. beispielhaft AHFF (Anm. 39), f. 28v. Eine zweite Hand hat hier Marginalien und ei-

nen längeren Nachtrag hinzugefügt. Die Autorenschaft von Jaume Joseph lässt sich

nur indirekt daran ablesen, dass er in dem mit ›nota‹ gekennzeichneten Nachtrag

March Coll, den Vater von Jaume Johan, als seinen Großvater bezeichnet (»mon avi«).

85 Siehe Kapitel III, S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Simon Siemianowski

derselben Familie eine besonders offensichtliche Ähnlichkeit besteht. Oder,

um es mit den von Foucault beschriebenen vier Arten der Ähnlichkeit zu sa-

gen: Obwohl in dem durch das Spiel von Sympathie und Antipathie gebilde-

ten Raum des vormodernen Denkens zwar alle Dinge einander ähnlich und

alle Arten der Ähnlichkeit miteinander verkettet sind,86 erfordert die Bezeich-

nung einer konkreten Ähnlichkeit innerhalb dieses Raums unterschiedliche

Signaturen.87Während eine Ähnlichkeit, die beispielsweise nach dem Prinzip

der aemulatio (Ähnlichkeit entfernter Dinge, ortlose Nachbarschaft)88 funktio-

niert, erst aus der unendlichen Vielzahl der existierenden Spiegelungen aus-

gewählt werden muss – etwa indem auf sie sprachlich durch eine analogia

verwiesen wird89 – ist die convenientia (Ähnlichkeit benachbarter Dinge) en-

ger durch den Raum begrenzt und daher bereits wahrzunehmen, wenn zwei

Dinge direkt hintereinanderstehen.90

Im Vergleich zu einem im vorangegangen Kapitel von Lena Gumpert

verhandelten Beispiel aus dem 12. Jahrhundert hieße das: Auch wenn der

große zeitliche Abstand im Selbstvergleich des Mönches Abaelard mit dem

antiken Gelehrten Origenes91 kein Hindernis für die Darstellung von Ähn-

lichkeit bedeutete, so war diese Ähnlichkeit unter der Vielzahl möglicher

Paarungen trotzdem nicht genauso selbstevident und frei von zu verhan-

delnden Differenzen wie die durch persönliche, verwandtschaftliche und

räumliche Nachbarschaft ohnehin als selbstverständlich aufgefasste Ähn-

lichkeit zwischen Vater und Sohn, die außerdem nicht einem gelehrten

Publikum, sondern meist nur einem familieninternen Adressat*innenkreis

86 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge (Anm. 34), S. 55: »Die Souveränität des Paares

Sympathie – Antipathie, die Bewegung und die Verbreitung, die es vorschreibt, geben

allen Formen der Ähnlichkeit Raum.«

87 Ebd., S. 56ff.

88 Ebd., S. 49: »In der aemulatio gibt es etwas wie den Reflex oder den Spiegel; in ihr

antworten die in der Welt verstreuten Dinge aufeinander.«

89 Ebd., S. 59: »Die aemulatio kannman an der Analogie erkennen: die Augen sind Sterne,

weil sie das Licht auf den Gesichtern wie Sterne in der Dunkelheit verbreiten und weil

die Blinden in der Welt das sind, was die Klarsichtigsten in dunkler Nacht sind.«

90 Ebd., S. 47: »Diese Ähnlichkeit ist eine doppelte, sobald man versucht, sie herauszu-

schälen: Ähnlichkeit des Ortes, des Platzes, an den die Natur zwei Dinge gestellt hat,

folglich Ähnlichkeit der Eigenheiten; denn in diesem natürlichen Behältnis, der Welt,

ist die Nachbarschaft keine äußerliche Beziehung zwischen den Dingen, sondern Zei-

chen einer zumindest dunklen Verwandtschaft.«

91 Siehe Kapitel III, S. 130f.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 179

mitgeteilt wurde. Dementsprechend wäre die Selbstverortung in den be-

trachteten Selbstzeugnissen des 12. Jahrhunderts stärker auf das Vergleichen

angewiesen, um Relationen überhaupt erst zu evozieren, als die meist im

festen Rahmen genealogischer Erzählungen verlaufende Selbstverortung in

Haus- und Familienbüchern des 15. und 16. Jahrhunderts.

Trotzdem kann dem Selbstvergleichen auch in Haus- und Familienbü-

chern eine ordnende Funktion zukommen, und zwar vor allem dann, wenn

die selbstverständliche Ähnlichkeit des eigenen Lebens zu dem der verehr-

ten Vorbilder durch eine schwer zu ignorierende Differenz gefährdet zu sein

scheint. Erst dann erfordert das Widerlegen dieser Differenz, unterschiedli-

che Ebenen in der eigenen Selbstrelationierung vergleichend zu unterschei-

den. Beiden untersuchten Textformen ist also gemein, dass Praktiken des

(Selbst-)Vergleichens vor allem dann auftreten, wenn es um die Verhandlung

von möglichen Differenzen geht. Wie oft Differenzen auftreten und wie sie

verhandelt werden ist jedoch je nach Fall verschieden, da sich die ihnen haupt-

sächlich zugrundeliegenden Ähnlichkeitsannahmen unterscheiden.Während

Vergleiche in den Haus- und Familienbüchern eher der Relativierung und Ne-

gierung von Differenzen dienen, erlaubt die anders gelagerte Ähnlichkeitsbe-

ziehung zwischen den Vergleichsobjekten in den autobiographischen Texten

der Kleriker, Nonnen und Mönche des 12. Jahrhunderts teilweise sogar, die

im Selbstvergleich verhandelte Differenz für die Betonung der eigenen (grö-

ßeren) Gottesnähe zu nutzen. Möglich wird dies durch die den Vergleichen

mit heiligen Personen zugrundeliegende Ähnlichkeitsannahme der aemulatio,

die im Gegensatz zur Annahme der convenientia mehr Spielraum für Hierar-

chisierungen lässt.92

Auf Grundlage dieser Schlussfolgerungen und unter der Prämisse, dass

das Vergleichen in der Vormoderne durch das vorherrschendeDenken in Ähn-

lichkeiten bestimmt wurde, lassen sich nun auch begründete Vermutungen

darüber anstellen, wie einige jener Praktiken des Selbstvergleichens struktu-

riert waren, die zwar nicht direkt im Text abgebildet werden, aber dennoch

92 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge (Anm.34), S. 49: »Dennoch läßt die aemulatio

die beiden reflektierten Gestalten, die sie einander gegenüberstellt, nicht untätig. Es

kommt vor, daß die eine schwächer ist und den starken Einfluß derjenigen aufnimmt,

die sich in ihrem passiven Spiegel reflektiert.« Hingegen beschreibt Foucault die con-

venientia als »zur Ordnung der Konjunktion und der Anpassung« gehörig, die der Assi-

milierung diene und »Extreme in Distanz« halte. Ebd., S. 47f.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Simon Siemianowski

plausibel sind. Vom Imitieren war bis jetzt nur im Sinne einer ›Vergleichs-

aufforderung‹ die Rede. Doch war diese Praxis überhaut so konzipiert? Oder

anders gesagt: Welche Art des Selbstvergleichens erwartete Tommaso di Car-

pegna von seinenNachkommen,wenn er sie wiederholt dazu aufrief, ihn oder

andere Vorfahren zu imitieren? Jörg Sonntag und Gerald Schwedler definier-

ten das Imitieren im Mittelalter als facettenreiche Praxis, die von »einem (in

der Immanenz verbleibenden) bloßen Nachahmen bis hin zu einem wirkli-

chen (in die Transzendenz ausgreifenden) Verheiligungsakt« reichen konn-

te.93 In letzterem Fall sei es sogar vorgekommen, dass die Imitation sich ge-

wissermaßen selbst aufhob und der*die Imitierende zur Verkörperung der

imitierten Person selbst wurde.94

Eine derartige Tiefenwirkung des Imitierens, die zumindest konzeptio-

nell Identität und die vollkommene Auflösung der Unterschiede zum Ziel hat-

te, entspricht vermutlich nicht der Vorstellung Tommasos, da er lediglich die

Nachahmung bestimmter Handlungen einforderte. Diese Handlungen wur-

den zwar als Ausdruck eines bestimmten Wesens verstanden, konnten dieses

Wesen selbst aber nicht verändern. Schließlich sah sich Tommaso als Krie-

ger, obwohl er im Leben nicht die Möglichkeit gehabt hatte, das ritterliche

Verhalten seiner Vorfahren zu imitieren. Trotz dieser Einschränkung war das

Imitieren bestimmter Handlungen für ihn so bedeutend, dass er es von den

eigenen Söhnen einforderte. Welchen Wert also hatte das Imitieren, wenn es

nicht dazu diente, eine weitreichende Veränderung herbeizuführen und so zu

werden wie das Vorbild?

Auch hier hilft die Einsicht, dass aus Sicht von Tommaso di Carpegna oh-

nehin kein wesentlicher Unterschied zwischen ihm und seinen Verwandten

bestand, der hätte ausgeglichen werden müssen. Ähnlichkeit war nicht das

Ziel, sondern die Prämisse des Imitierens. Somit ist das von Tommaso gefor-

derte Imitieren gar nicht als ›Praxis des Angleichens‹ konzipiert. Ähnlichkeit

musste nicht erst ›hergestellt‹, sondern vielmehr ›aufgedeckt‹ und ›gezeigt‹

werden. In diesemSinnemeint Imitieren also nicht ›sich gleichmachen‹, son-

dern die Wesensähnlichkeit mit den Vorfahren sowohl in der Lektüre des au-

tobiographischen Textes als auch in der Nachahmung der Handlung selbst zu

93 Gerald Schwedler/Jörg Sonntag: Imitieren. Mechanismen eines kulturellen Prinzips

im europäischen Mittelalter. Eine Einführung, in: Andreas Büttner et al. (Hg.), Nach-

ahmen im Mittelalter. Dimensionen – Mechanismen – Funktionen (Beihefte zum Ar-

chiv für Kulturgeschichte 82), Köln/Weimar/Wien 2018, S. 10.

94 Ebd., S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 181

erkennen und als Bestätigung und Beschreibung des eigenen Wesens anzu-

nehmen. Rein theoretisch wäre diese Schlussfolgerung natürlich ein Ähnlich-

keitsurteil, das auf dem Vergleich von zwei Objekten beruht.95 Da das Ergeb-

nis dieses Vergleiches – die Wesensähnlichkeit unter gegenwärtigen, vergan-

genen und zukünftigen Familienmitgliedern – jedoch für Tommaso bereits

im Voraus feststand, bestand für ihn keine Notwendigkeit, seine Imitations-

aufforderung als eine Aufforderung zum Selbstvergleichen zu formulieren.

Oder anders gesagt: Unabhängig von den tatsächlichen bewussten Vorgän-

gen muss die Vorstellung jemanden nachzuahmen, konzeptionell nicht im-

mer mit der Vorstellung eines Selbstvergleichens verbunden gewesen sein.

Die Suche nach Ähnlichkeiten zwischen dem eigenen Leben und dem

dargestellten kann natürlich auch eine wichtige Motivation für die Lektü-

re moderner Autobiographien sein. Allerdings stellt sich hier die Frage, ob

diese Ähnlichkeitssuche nicht schon aufgrund der veränderten gesellschaft-

lichen Differenzierung in der Moderne häufiger konzeptionell mit Praktiken

des Vergleichens verbunden ist oder zumindest das Vergleichen selbst häu-

figer zum Thema macht. Die Haus- und Familienbücher richteten sich nur

an eine kleine Leser*innenschaft, von der sie bereits größtmögliche Ähnlich-

keit annahmen. Angehörige eines anderen Standes hätten bei der Lektüre von

Tommasos Lebensbericht vermutlich keinen Vorteil darin gesehen, Ähnlich-

keiten mit ihrem Verfasser zu suchen. Mit dem Zurücktreten der Stratifikati-

on als primäre gesellschaftlicheDifferenzierungsartmüssten Standesgrenzen

jedoch auch seltener strukturelle Grenzen des Vergleichens darstellen. Sollte

es also zutreffen, dass moderne Autobiographien häufiger zu Selbstverglei-

chen anregen, dann möglicherweise nicht nur deshalb, weil sie sich meist an

eine größere Leser*innenschaft richten, sondern auch, weil Leser*innen bei

ihrer Lektüre nun auch unabhängig von ihrer eigenen gesellschaftlichen Posi-

tion und ihrer persönlichenNähe zur dargestellten Person ein Interesse daran

haben könnten, sich selbst mit dieser Person ins Verhältnis zu setzen.96

95 Zu Ähnlichkeitsurteilen vgl. Johannes Endres: Unähnliche Ähnlichkeit. Zu Analo-

gie, Metapher und Verwandtschaft, in: Martin Gaier/Jeanette Kohl/Alberto Saviello

(Hg.), Similitudo. Konzepte der Ähnlichkeit in Mittelalter und Früher Neuzeit, Mün-

chen 2012, S. 29-58, hier S. 31f.

96 Erst unter diesen Bedingungen konnten dann im 19. Jahrhundert auchWerke wie Goe-

thes Dichtung und Wahrheit zu ›nationalen‹ Vorbildern avancieren. Siehe dazu Kapitel

V, S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Simon Siemianowski

Trotzdem unverändert – Vergleichen zur Relativierung
der Selbstdifferenz

Autobiographische Texte stellen nicht nur Relationen zwischen dem Selbst

und Anderen her, sondern sind auch eine selbstreflexive Rückschau auf das

eigene Leben. Dieser Umstand führt wiederum zu einer besonderen Form

des Selbstvergleichens: dem Vergleich zwischen dem gegenwärtigen und ver-

gangenen Formen des eigenen Selbst. Die oben beschriebene Prämisse der

grundsätzlichen Ähnlichkeit benachbarter Dingemüsste allerdings auch Aus-

wirkungen darauf gehabt haben, wie sich das Selbst mit sich selbst verglich.

Besonders deutlich lässt sich dies an einem weiteren Beispiel aus dem

16. Jahrhundert beobachten, dem Libro de la vida y costumbres des andalusi-

schen Hidalgos Alonso Enríquez de Guzmán (1499-1547?).97 Anders als Tom-

maso di Carpegna richtete sich der Lebensbericht des kinderlosen Guzmán

jedoch nicht an die eigenen Nachkommen, sondern an einen kleinen Kreis

adeliger Gönner*innen, denen er Abschriften des Manuskriptes zukommen

ließ.98 Dieser für ein höfisches Publikum geschriebene Verdienstbericht ori-

entiert sich zwar stellenweise an literarischen Vorbildern wie den Epístolas fa-

miliares von Antonio de Guevarra,99 dennoch beobachtete bereits Rainer Goetz

in seiner Studie zur spanischen Autobiographie des Siglo deOromehr Ähnlich-

keiten mit einer mittelalterlichen Chronik.100 DasWerk gleiche einem »sixte-

enth century scrapbook« und werde nur lose durch die autobiographische Le-

97 Hayward Keniston (Hg.): Alonso Enríquez de Guzmán, Libro de la vida y costumbres

(Biblioteca de Autores Españoles CXXVI), Madrid 1960. Die kritische Edition von Hay-

ward Keniston bezieht beide noch existierenden Manuskripte in der Biblioteca Nacio-

nal de Madrid, Ms. 2099 und der Biblioteca Nazionale di Napoli, I. F. 47 mit ein und ist

daher älteren Editionen vorzuziehen.

98 Neben seinem eigenen Manuskript lässt sich aus den Angaben Guzmáns selbst auf

die Existenz von mindestens vier Abschriften schließen, die er der Herzogin von Alba

María Enríquez de Toledo y Guzmán, dem Sohn des Vizekönigs von Neapel García de

Toledo Osorio, dem Grafen von Salinas Diego Sarmiento und dem Kronprinzen und

späterenKönig Felipe II. widmete. Vgl. H. Keniston (Hg.): Alonso Enríquez deGuzmán:

Libro de la vida y costumbres Guzmán (Anm. 97), S. 293.

99 Vgl. Augustín Redondo: Une source du »Libro de la vida y costumbres de don Alon-

so Enríquez de Guzmán«: les »Epístolas familiares« d’Antonio de Guevara, in: Bulletin

Hispanique 71 (1969), S. 174-190.

100 Rainer Goetz: Spanish Golden Age. Autobiography in Its Context (Romance Languages

and Literature 203), New York u.a. 1994, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 183

bensgeschichte des Autors zusammengehalten.101 Tatsächlich handelt es sich

um eine kontinuierlich erweiterte Sammlung vielfältiger Textformen, darun-

ter Dialoge, Briefkopien und Gedichte, die Guzmán nachträglich mit kurzen

erzählenden Passagen verband und kommentierte. Damit ist das Libro de la

vida y costumbres stilistisch ähnlich heterogen wie die Haus- und Familienbü-

cher und war wie diese nur für eine sehr kleine Leser*innenschaft bestimmt.

Direkt zu Beginn seines Buches schildert Guzmán das aus seiner Sicht

bestimmende Dilemma seines eigenen Lebens, welches er kontinuierlich be-

klagt und damit zugleich idealisiert.102 So sei er vaterlos, arm an Besitz, doch

reich an Abstammung gewesen (»syn padre y pobre de hazienda y rico de li-

naje«).103 Diese Abstammung führte er über mehrere Generationen auf die

Königshäuser von Kastilien und Portugal zurück.104 Er verschwieg jedoch in

diesem Zusammenhang, dass die von ihm beschriebene Abstammungslinie

über mehrere, unehelich geborene Personen führte.105 Trotzdem zog er 1518

mit gerade einmal 18 Jahren an den Hof von Kaiser Karl V. und forderte dort

mit Verweis auf seine Abstammung verschiedene Privilegien ein, die ihm zu-

101 Ebd., S. 107. Zu einem ähnlichen Schluss kam auch Elide Pittarello: El nuevo mun-

do en el discurso nuevo del ›libro de la vida y costumbres de don Alonso Enríquez de

Guzmán‹, in: Edad de oro 10 (1991), S. 155-166, hier S. 163: »[…] la historia, en lugar de

desarollarse cronológicamente, se cristaliza en distintas versiones autógrafas del mis-

mo período americano, transformando el libro de la vida en una especie de archivo

personal.«

102 Dass Guzmán so offen über sein mehrfaches Scheitern sprach, lässt sich mit der Not-

wendigkeit seiner Position erklären, sich Privilegien bei Hof durch besondere Dienste

für die Krone verdienen zu müssen. Auch wenn das Libro anders als die Relaciones de

méritos y servicios nicht auf die Verleihung eines bestimmten Privilegs zielte, so war

es doch mit der Hoffnung auf Anerkennung in einem kleinen Kreis mächtiger Gönner

verfasst und darauf bedacht, die Bedeutung der dargestellten Verdienste durch eine

besondere Betonung der überstandenen Gefahren und erlittenen Ungerechtigkeiten

zu vergrößern. Vgl. dazu Robert Folger: Writing as poaching. Interpellation and Self-

Fashioning in Colonial relaciones de méritos y servicios (The Medieval and Early Mo-

dern Iberian World 44), Leiden/Boston 2011, S. 6.

103 H. Keniston (Hg.): Alonso Enríquez de Guzmán: Libro de la vida y costumbres Guzmán

(Anm. 97), S. 7.

104 Ebd., S. 215. So war er laut seiner eigenen Darstellung, die er an dieser Stelle unter an-

derem durch die Kopie eines Bestätigungsbriefes zu belegen suchte, in direkter Man-

neslinie Nachfahre von König Enrique II. von Kastilien sowie über dessen Schwieger-

tochter Isabel auch mit Ferdinand I. von Portugal verwandt.

105 Ebd., S. VII.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Simon Siemianowski

nächst allesamt verwehrt wurden.106 Zwar gelang es ihm schließlich, durch

seine Beteiligung an Kriegszügen in der Gunst bei Hof zu steigen und be-

stimmte Pfründe und Titel zu erhalten,107 allerdings verlor er seine erreichte

Stellung gleich zwei Mal wieder (1522 und 1529), nachdem er wegen verbote-

ner Duelle beim König in Ungnade gefallen war.108

Eine langjährige Fehde mit Familien in Sevilla führte schließlich zu seiner

Verbannung aus der Stadt109 und veranlassten ihn dazu, sich trotz eines aus-

drücklichen Verbots 1534 nach Peru einzuschiffen, wo er vier Jahre lang ver-

suchte, einen Teil der Eroberungsbeute zu erlangen, indem er in den Kämpfen

zwischen den verfeindeten Konquistadoren gleich mehrfach die Seite wech-

selte. Seine Mitstreiter verachtete er aufgrund ihres Standes, ihres Verhaltens

und ihrer fehlenden Bildung. Diese einfachen escuderos würden zwar von sich

behaupten, zu Familienwie den »Guzmanes« zu gehören, inWirklichkeit aber

keine Verwandtschaft kennen (»no conosçen ningund pariente«).110 Wieder

reicht hier zunächst das Nennen von Kategorien zur Markierung von Stan-

desunterschieden.Wie bereits Gastañaga Ponce de León feststellte, versuchte

Guzmán im Wesentlichen, seine Zugehörigkeit zu den »nobles und cortesa-

nos« am Hof von Karl V. zu belegen und mit Hilfe seiner Berichte dort auch

in Abwesenheit präsent zu bleiben.111

Die ständige Diskrepanz zwischen dem Leben, das ihm seiner Meinung

nach ›von Natur aus‹ zugestanden hätte, und seiner tatsächlichen Lebens-

führung reflektierte Guzmán ähnlich wie Tommaso di Carpegna an mehre-

ren Stellen unter Zuhilfenahme von Selbstvergleichen. Anders als Letzterer

interessierte sich Guzmán jedoch weniger für das Verhältnis zu seinen eige-

nen Vorfahr*innen, sondern widmete sich stattdessen stärker den konkreten

Problemen, die seine angestrebte Standeszugehörigkeit gefährdeten.

Besonders beschäftigten ihn sein Mangel an Prestige und Einfluss beim

König. So berichtete er etwa in der Rückschau auf seine Verbannung vomHof

1522, wie viel Mühe ihm der Aufstieg dort gekostet hatte, beklagte, wie schnell

106 Ebd., S. 9f.

107 Darunter beispielsweise das von ihmwiederholt geforderteHabit des Santiagoordnes.

Ebd., S. 63.

108 Ebd., S. 16 sowie S. 67.

109 Ebd., S. 107.

110 Ebd., S. 52.

111 José Luis Gastañaga Ponce de León: Caballero noble desbaratado. Autobiografía e

invención en el siglo XVI (Purdue Studies in Romance Literatures, 51). West Lafayette

2012, S. 117 sowie S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 185

er alles verloren habe und wie viel mehr Mühe es ihn nun kosten würde, eine

Begnadigung zu erreichen.112 Während geringe Verdienste jener, die Fürspe-

cher*innen und Verwandte im Umfeld des Königs hätten, viel zählten (»qual-

quier poco es mucho«), würden große Verdienste jener ohne diesen Vorteil

wenig gelten (»muymucho es poco«).113 Er selbst zählte sich natürlich zur letz-

teren Gruppe der trotz großer Verdienste Unbeachteten, aber, indem er den

Vergleich nur indirekt auf sich selbst bezog, erreichte er die für exemplari-

sche Aussagen so wichtige Generalisierbarkeit und relativierte die Bedeutung

seines Scheiterns. Schließlich hatte sich aus seiner Sicht an dem Wert seiner

Taten nichts geändert, nur ihre Bewertung bei Hof hatte sich verschoben.

Andererseits verweisen seine Selbstvergleiche auf die potenziell gefährli-

che Differenz zwischen der von ihm erwarteten höfischen Disziplin und sei-

nem ritterlichen Ehrbegriff. Im Zusammenhang mit seiner ersten Verurtei-

lung und Verbannung vom Hof berichtet Guzmán, der König sei wütend ge-

wesen und habe ihmWortbruch vorgeworfen, obwohl er immer die Wahrheit

gesprochen und entsprechend gehandelt habe. Und selbst wenn er gelogen

hätte, verteidigt sich Guzmán weiter, sei er überhaupt nicht verpflichtet ge-

wesen, dem König das Wort zu halten, schließlich halte dieser es niemandem

gegenüber (»porque no era obligado yo a mantener palabra al Rey, pues él

no la mantiene a nadie«). Er sage dies jedoch nicht in Bezug auf diesen be-

stimmten König, sondern über Könige im Allgemeinen (»No lo digo por éste

más que por todos los reyes«).114 Zwar verzichtet Guzmán in dieser provokan-

ten Aussagemöglicherweise bewusst auf Vergleichspartikel und relativiert sie

durch die rasche Generalisierung, dennoch wird deutlich, dass er sich selbst

dem König an Ehre gewachsen sah und Könige allgemein eher als Erste unter

Gleichen verstand.

112 H. Keniston (Hg.): Alonso Enríquez de Guzmán: Libro de la vida y costumbres Guz-

mán (Anm. 97), S. 17: »Y estos días paséme por Alicante muy como honbre lastimado y

desesperado […] consyderando y publicando por descansar con quántos travajos y pe-

ligros avía ganado y en quánto tiempo e quánd ligeramente avía perdido lo que yo en

tanto tenía, mi ábito y mi asyento y la graçia y conversaçión del Emperador, y quánto

era menester para alcançar el perdón, y después, a cobrar lo perdido […].«

113 Ebd.: »Pareçíame que avían de ser espantables cosas las que yo hiziese para remedi-

arme y para que el Emperador las supiese, porque los que tienen parientes y amigos a

su lado, qualquier poco es mucho que hazen en su serviçio, los que no, muy mucho es

poco, en espeçial que no vo yo a ganar más, sino a ganar lo que avía perdido y mucho

travajado por ganallo.«

114 Ebd., S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Simon Siemianowski

Doch Guzmán nutzte Selbstvergleiche nicht nur, um Differenzen zwi-

schen sich selbst und den von ihm trotz seiner niedrigeren Stellung als Stan-

desgenoss*innen wahrgenommenen Hochadeligen zu relativieren, sondern

auch, um den Einfluss der ständigen Statuswechsel auf sein eigenes Wesen

zu negieren – selbst bei jenen Wechseln, die ihm sogar mehr soziales Pres-

tige einbrachten. So war er 1522 auf königlichen Befehl nach Ibiza entsandt

worden, um dort als Kapitän einer kleinen Truppe die Insel gegen die Über-

fälle durch Freibeuter zu verteidigen, die vom nordafrikanischen Algier aus

agierten.115 Der erfolgreiche Einsatz brachte ihm kurz darauf die Beförderung

zum capitán general und die Aufgabe ein, den soeben verstorbenenGouverneur

der Insel bis zur Ankunft eines neuen Amtsinhabers zu vertreten.116 Anstatt

es bei der Darstellung dieser für ihn positiven Wendung zu belassen, betont

Guzmán jedoch nachdrücklich, dass die neue, verantwortungsvolle Position

keinesfalls etwas an ihm selbst verändert habe:

»Estube allí otros çinco meses, demás de quatro que avía estado por sola-

mente capitán, con mucha mejor vida que con estotra vana autoridad, por-

que no creçí de en más de faldas luengas, porque en provechos ni cortesías

no ví ni una ventaja. De antes andava enamorado, en calças y jubón, de no-

che e de día; matava a quien quería y dava la vida a los que quería, sin dar

quenta a nadie. Después que tube este mayor cargo, podíalo hazer, pero con

miedo de mi descargo.«117

 

Ich blieb dort [auf Ibiza] fünf weitere Monate, zusätzlich zu den vieren, in denen

ich dort als Kapitän gewesen war und ein viel besseres Leben geführt hatte als mit

jener nichtigen Autorität, denn ich wuchs an nichts anderem als an meinen langen

Röcken, da ich weder in den Annehmlichkeiten noch den Gunstbeweisen einen Vor-

teil sah.Zuvor schritt ich entflammt einher inWamsund Strumpfhosen, bei Tag und

bei Nacht, tötete wen ich wollte und schenkte denen das Leben, die mir gefielen, oh-

ne auf jemanden zu achten. Nachdem ich dieses hohe Amt erhalten hatte, konnte

ich es [noch immer] tun, allerdings [nun] in Furcht vor meiner Entlassung.

115 Ebd., S. 26. Laut Guzmán standen die Freibeuter unter Befehl von »Barbarroxa, que se

nonbra rey de Argel«, ein osmanischer Flottenführer und Herrscher in Algier, auch be-

kannt unter dem Ehrentitel Khair ad-Din.

116 Ebd., S. 32.

117 Ebd., S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 187

Die einzige Veränderung durch die Stellvertretung des hohen Amtes an ihm

selbst sei also sein Äußeres oder, in Guzmáns ironischen Worten, ›die Länge

seiner Röcke‹ gewesen. Das ritterliche und zügellose Leben eines Hidalgos,

das er hier mit seiner Umschreibung idealisiert, habe er jedoch noch nach

seiner Ernennung weiterführen können, mit dem einzigen Unterschied, dass

er nun dafür seine Absetzung habe fürchten müssen. Eine durch die neue

Position hervorgerufene Veränderung seines Wesens und sogar eine Verän-

derung seines Verhaltens schloss Guzmán also aus.

Hier wiederholt sich ein grundlegendes Argumentationsschema, das

Guzmán trotz der unterschiedlichen Zeiten, Regionen und sozialen Kontexte

mit anderen der untersuchten Autoren teilt. Tommaso di Carpegna beschrieb

sich selbst als Kriegernatur, obwohl er nie in die Schlacht gezogen war, und

Giovanni Morelli sah sich als idealen Bürger der Stadt Florenz, der aufgrund

des Ausschlusses von städtischen Ämtern nur noch nicht die Möglichkeit

gehabt habe, diese Eigenschaft auch zu beweisen. Dazu passt auch die

Feststellung von Franz-Josef Arlinghaus, dass der bereits im 2. Kapitel be-

sprochene Burkhard Zink keine der zahlreichen Wenden seines Lebens als

radikalen Bruch markierte, sondern im Gegenteil nutzte, um seinen eige-

nen Lebensweg an einen bestimmten Normendiskurs zu binden.118 In der

persönlichen Rückschau sah sich,vereinfacht gesagt, der Ritter schon immer

zum Rittertum bestimmt, der Stadtbürger zum Durchlauf des städtischen

cursus honorum und so fort, selbst wenn zahlreiche Statusveränderungen

diesen Weg erst ermöglicht oder Hindernisse seine Vollendung verhindert

hatten. Das bedeutet jedoch eben keineswegs, dass autobiographische Texte

in der Vormoderne sich nicht innerhalb dieser Erzählung mit Veränderungen

im eigenen Leben beschäftigt hätten.

Wichtige Momente wie Haushaltsgründung, Heirat und Erbe und die da-

mit verbundenen Rituale strukturierten nicht zuletzt auch die Anlage der

Aufzeichnungen selbst. Von Lionardo Morelli, dem bereits erwähnten Ur-

großneffen des oben genannten Giovanni Morelli, sind 28 Bücher überliefert,

darunter auch solche, die er als Ricordi bezeichnete und die besonders aus-

führliche Einträge zu wichtigen Familienereignissen enthalten. Wie bereits

Leonida Pandimiglio gezeigt hat, unterscheiden sich die Bücher jedoch nicht

nur inhaltlich, sondern spiegeln auch drei entscheidende Lebensphasen wi-

der, die jeweils durch die Anlage neuer Bücher gekennzeichnet sind.119 Noch

118 Siehe Kapitel II, S. 108f.

119 L. Pandimiglio: Famiglia e memoria a Firenze Vol. 2 (Anm. 20), S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Simon Siemianowski

während er im Haushalt seines Vaters Lorenzo Morelli (1446-1528) lebte, be-

gann Lionardo neben Einträgen in den Büchern seines Vaters um 1496 auch

erste eigene Bücher zu führen.120 Seine Heirat mit Cornelia Buondelmon-

ti im Jahr 1507 und die Gründung eines eigenen Haushalts waren dennoch

mit einer kompletten Neuanlage und systematischen Reorganisation seiner

Aufzeichnungen verbunden, denen er durch Einbände mit roten Schließen

eine einheitliche Gestaltung verlieh.121 Obwohl er in den Folgejahren eigene

Geschäfte führte und hohe politische Ämter innehatte – zum Beispiel als Ca-

pitano di Pisa im Jahr 1525 – veranlasste der Tod seines Vaters im Jahr 1527

und der damit verbundene Erbantritt Lionardo, erneut alle laufenden Auf-

zeichnungen zu beenden und neue Bücher anzulegen, die er mit einheitlich

schwarzen Schließen versah.122

Wie Kaspar von Greyerz gezeigt hat, gehörten zur Wahrnehmung von

Lebensphasen in der Vormoderne jedoch nicht nur die Übergangsmomente

selbst, sondern auch Diskurse, die Menschen in den jeweiligen Phasen oder

Stufen bestimmte Eigenschaften zuschrieben.123 Das konnte in autobiogra-

phischen Texten wie in der oben zitierten Vorrede in den Ratschlägen zur ›gu-

ten Regierung‹ von Tommaso di Carpegna dazu dienen, sich selbst Altersbe-

sonnenheit und Autorität gegenüber einer jugendlich imaginierten Leser*in-

nenschaft zuzuschreiben. Gleichzeitig bot die Annahme bestimmter,mit dem

Jugendalter verbundener Eigenschaften aber auch die Möglichkeit, Verände-

rungen im eigenen Verhalten zu begründen, ohne sie als Wesensänderung

beschreiben zu müssen.

So erklärt etwa Francesco Petrarca im Eingangssonett seines Canzoniere,

die folgenden Reime seien Ausdruck der Irrungen seiner Jugendzeit, als »ich

in Teilen noch ein andererMannwar, als ich bin« (»quand’era in parte altr’uom

da quel ch’i’ sono«).124 Erneut ruft dieser Selbstvergleich zwar Differenz auf,

füllt diese inhaltlich jedoch nicht aus, sondern relativiert ihre Bedeutung für

das eigene Selbst, indem Petrarca alle möglichen Ausprägungen dieser Dif-

ferenz zum typischen Ausdruck der Jugendjahre erklärt und somit zum not-

120 ASF, GPA (Anm. 20), Nr. 179.

121 Ebd., Nr. 76/I, 140, 168.

122 Ebd., Nr. 76/2, 101, 142, 171, 184.

123 Vgl. Kaspar von Greyerz: Passagen und Stationen. Lebensstufen zwischen Mittelalter

und Moderne, Göttingen 2010.

124 Francesco Petrarca: Canzoniere. Introduzione di Roberto Antonelli. Saggio e testo cri-

tico di Gianfranco Contini. Note al testo di Daniele Ponchiroli (Einaudi Tascabili. Clas-

sici 104), Torino 1992, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich doch nicht anders bin 189

wendigen Bestandteil der von ihm erzählten Läuterungsgeschichte macht.125

Moderne Autobiographien wie die im folgenden Kapitel behandelten Lebens-

erinnerungen von Bertha von Suttner, hinterfragen hingegen teils die Einheit-

lichkeit der eigenen Lebensgeschichte und betonen neben der Unverbunden-

heit einzelner Lebensphasen auch die Fragmentierung des Selbst in gleich-

zeitig sichtbare Bilder und Gestalten.126 In den hier betrachteten Beispielen

folgen die Phasen des eigenen Lebens hingegen einem klaren Schema und

ergeben in ihrer als natürlich präsentierten Abfolge ein organisches Ganzes.

Selbstvergleiche stehen also auch bei der Gegenüberstellung verschiedener

Formen des eigenen Selbst wieder in Zusammenhängen, in denen Differenz

nicht markiert, sondern vielmehr relativiert werden soll, indem sie zeigen,

dass der*die Schreibende trotz der scheinbaren Differenz der eigenen Natur

treu und sich selbst ähnlich geblieben war.

Fazit

Die hier vorgestellten Überlegungen zur Funktion des Selbstvergleichens und

verwandter Praktiken der Relationierung in Selbstzeugnissen des 15. und 16.

Jahrhunderts sollten keineswegs als Belege für eine gegenüber modernen Au-

tobiographien unterkomplexe Form autobiographischen Schreibens missver-

standen werden, schließlich erfordert auch die Darstellung und Bestätigung

von Ähnlichkeit über verschiedene Arten der Relationierung ›Selbstreflexion‹

und eine geschickte Nutzung von Darstellungskonventionen. Und obwohl ex-

plizite Selbstvergleiche zumindest in den in diesemKapitel untersuchten Tex-

ten ein relativ seltenes Phänomen darstellen, muss das noch nichts darüber

aussagen, in welchen Zeiträumen das Vergleichenmehr oder weniger wichtig

für das autobiographische Schreiben war, sondern nur, dass es je nach Zeit

und sozialem Umfeld sehr verschiedene Funktionen übernahm.

Meist genügte in Haus- und Familienbüchern für die Darstellung einer

ohnehin naheliegenden Ähnlichkeit zu Verwandten und Vorfahren eine Ein-

ordnung der eigenen Lebensgeschichte in Listen, Stammbäume oder genea-

125 Vgl. dazu: Michael Bernsen: Die Problematisierung lyrischen Sprechens im Mittelal-

ter. Eine Untersuchung zum Diskurswandel der Liebesdichtung von den Provenzalen

bis zu Petrarca (Beihefte zur Zeitschrift für romanische Philologie 313), Tübingen 2001,

S. 302.

126 Siehe Kapitel V, S. 252.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Simon Siemianowski

logische Erzählungen. Wichtige Differenzen zu Angehörigen anderer Stän-

de waren in diesem Zusammenhang meist ebenso selbstverständlich und be-

durften keiner weiterenOrdnung durch Vergleichspraktiken, die über ein blo-

ßes ›abgleichen‹ mit bereits bestehenden Kategorien hinausgehen würden.

Auch das Imitieren von Vorbildern war konzeptionell nicht automatisch mit

der Vorstellung eines Selbstvergleichens verbunden.

Das Selbstvergleichen hatte hingegen vor allem dann eine Funktion in der

Erzählung, wenn es darum ging, Differenzen unter nahestehenden und ›we-

sensähnlichen‹ Personen auszuhandeln. Die in der vorangegangenen Fallstu-

die beobachteten Selbstvergleiche in den autobiographischen Texten des 12.

Jahrhunderts zielten unter anderem darauf ab, sich selbst in eine Hierarchie

heiliger Personen einzuordnen. In den hier betrachteten Haus- und Famili-

enbüchern des 15. und 16. Jahrhunderts kamen Selbstvergleiche hingegen vor

allem dann zum Einsatz, wenn es darum ging, die Bedeutung einer für die

Selbstverortung potenziell riskanten ›Unähnlichkeit‹ zu relativieren (›ich han-

delte anders, war aber trotzdem wesensähnlich/unverändert‹). Das Selbst-

vergleichen ermöglicht es in diesen Fällen, Differenzen zu beobachten und

klar zu benennen, aber zugleich ihre Bedeutung für die Konstituierung des

Selbst zu negieren.Widersprüche zwischen den eigenenHandlungen und der

imaginierten Beschaffenheit des eigenen Wesens wurden erklärt, indem de-

monstriert wurde,warum bestimmteHandlungen und äußere Erscheinungs-

formen entgegen der ansonsten naheliegenden und als selbstverständlich an-

genommenen Ähnlichkeitsbeziehungen ausnahmsweise keine Aussagen über

das Wesen der*des Schreibenden machten.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. »Jeder soll werden wie er.«

Auf der Suche nach Individualität

im 19. Jahrhundert

Walter Erhart

Goethes »Dichtung und Wahrheit« –
Über die autobiographische Kunst, sich selbst zu vergleichen

»Vergleiche dich! Erkenne was du bist!«1 In Goethes Drama Torquato Tasso

(1790) kommt dieser Ratschlag von demmit effektiven sozialen Praktiken bes-

tens vertrauten Hofmann Antonio. Der auf sich selbst bezogene, in Wahnvor-

stellungen verstrickte Dichter Torquato Tasso weiß, wovon die Rede ist, und

geht sofort darauf ein: »Ja, du erinnerst mich zur rechten Zeit! –/Hilft denn

kein Beispiel der Geschichte mehr?/Stellt sich kein edler Mann mir vor die

Augen,/Der mehr gelitten als ich jemals litt,/Damit ich mich mit ihm verglei-

chend fasse?«2

Am Ende des 18. Jahrhunderts ist Tassos verzweifeltes Bedürfnis, sich zu

vergleichen, die von Goethes Drama gegebene Antwort auf den prekären Sta-

tus eines modernen Künstlers. Die Mahnung und Maxime seines Gegenspie-

lers Antonio aber zielt unverkennbar auf den common sense. Der Vergleich mit

jemandem, der mehr leidet, dem es schlechter geht und der noch ärmer dran

ist, ist nicht nur überaus heilsam, sondern eine allgegenwärtige, scheinbar

die Zeiten überdauernde soziale Praxis. Die Psychologie des 20. Jahrhun-

derts hat sich dieses Themas in einer »social comparison research« betitelten

1 JohannWolfgang von Goethe: Torquato Tasso, in: GoethesWerke, Bd. V: Dramatische

Dichtungen III, Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, Hamburg 1955, S. 166. Für die auf-

merksame Lektüre und für Hinweise zu diesem und dem folgenden Kapitel danke ich

Alexandra Wilke (Bielefeld).

2 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Walter Erhart

Forschungsrichtung angenommen.3 Das Konzept des sozialen Vergleichens

– so die entsprechenden Ergebnisse – sei ein wichtiger, wenn nicht zentra-

ler Bestandteil jeglichen menschlichen Zusammenlebens; vermutlich sei das

Bedürfnis, sich selbst mit anderen zu vergleichen, eine Konstante menschli-

cher Soziabilität, die sich bis zu den evolutionsbiologischen Ursprüngen der

Menschheit zurückverfolgen ließe.4 Die psychologische Forschung hat zu-

gleich versucht, den sozialen Vergleich nach seinen Mechanismen und Rich-

tungen zu spezifizieren und zu klassifizieren. Sich ›nach oben‹ hin zu ver-

gleichen (»upward comparisons«), sich an erfolgreicheren und beliebteren

Menschen zu orientieren, ist motivierend und führt zu besseren Leistungen,

»downward comparisons« hingegen helfen, Negatives besser zu verarbeiten

und zu bewältigen.5 In genau diesem Sinne scheint Torquato Tasso nach ei-

nem »Beispiel der Geschichte« zu verlangen, um sich vergleichen zu können:

mit einem Mann«, der »mehr gelitten« hat als er.

Es ist naheliegend, Typen und Typologien des Sich-Selbst-Vergleichens zu

entwerfen:Man kann sich vergleichend in einem sozialenOrdnungsgefüge als

eher ›unten‹ oder ›oben‹ platzieren oder sich als eher ›besser‹ oder ›schlechter‹

bewerten – mit entsprechenden Konsequenzen für das Selbstgefühl oder die

eigene Wertschätzung. Der Vergleich des Selbst mit anderen kann aber auch

allein der Hervorhebung der Unterschiede dienen, mit dem Ergebnis, dass

ein sich selbst mit anderen vergleichendes Individuum das radikale ›Anders-

sein‹, sogar die eigene Unvergleichbarkeit und Einzigartigkeit betont. Solche

Versuche einer Kategorisierung sozialer Vergleiche könnenmit einemhistori-

schen Index versehenwerden: Vergleiche der Art von ›oben‹ und ›unten‹ schei-

nen sich vornehmlich in hierarchischen, standesorientierten und vormoder-

nen Gesellschaften zu finden, kompetitive Selbstvergleiche (besser/schlech-

ter) und die Behauptung individueller Unvergleichbarkeit scheinen mit der

3 Der klassisch gewordene Beitrag stammt von Leon Festinger: A Theory of Social Com-

parison Processes, in: Human Relations 7 (1954), S. 117-140.

4 »In its broadest sense, the concept of social comparison – relating one’s own features to

those of others and vice versa – is an important, if not central, characteristic of human

life. […] the need to compare self with others is phylogenetically very old, biological-

ly very powerful, and recognizable in many species.« Bram P. Buunk/Thomas Muss-

weiler: New directions in social comparison research, in: European Journal of Social

Psychology 31 (2001), S. 467-475, hier S. 467.

5 Jerry Suls/Ladd Wheeler: A Selective History of Classic and Neo-Social Comparison

Theory, in: Jerry Suls/Ladd Wheeler (Hg.), Handbook of Social Comparison. Theory

and Research, New York 2000, S. 3-19.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 193

Neuzeit und der Moderne größeres Gewicht zu erhalten.6 Die vorangegange-

nen Kapitel haben gezeigt, dass auch diese historische Typologisierung allzu

starr und unbeweglich zu bleiben droht: Vormoderne Standesgrenzen verbie-

ten es explizit, (Selbst- )Vergleiche zwischen ›oben‹ und ›unten‹ durchzufüh-

ren, innerhalb eines Standes und eines sozialen Segments sind Selbstveror-

tungen von ›besser‹ und ›schlechter‹ dagegen sehr wohl möglich (und gege-

benenfalls sogar wichtig und geboten).

Die Reflexe und die eingeübte Praxis, sich selbst mit anderen zu verglei-

chen, mögen allgegenwärtig und allzu menschlich sein; die kulturell und his-

torisch wandelbaren Ursprünge sowie die Hintergründe und Kontexte der

genuin sozialen und gesellschaftlichen Prozesse des Sich-Selbst-Vergleichens

blieben jedoch weitgehend unbeachtet – und sind deshalb das Anliegen des

vorliegenden Buches.Mit Rousseau habenwir gesehen,welche Rolle das Sich-

Vergleichen bereits in der Genese und im Selbstverständnis moderner Gesell-

schaften gespielt hat. Zwar schien immer schon klar zu sein, dass der ›soziale

Vergleich‹ die Basis und der Kern dessen ist, was Individuen und Gesellschaf-

ten verbindet und zusammenhält – selten allerdings wurde danach gefragt,

wie durch die Praxis des Vergleichens die vermeintlichen Entitäten des Sub-

jekts und des Sozialen überhaupt erst entstehen. Entgegen einer lange Zeit

und immer noch andauernden Denktradition sind das ›Soziale‹ und die ›Ge-

sellschaft‹ nicht selbstverständlich vorgegeben, sondern werden durch viel-

fältige Praktiken – wie zum Beispiel durch das Vergleichen – überhaupt erst

hervorgebracht.7 Statt das Sich-Selbst-Vergleichen demnach als einen vorge-

gebenen sozialen Mechanismus, als eine transhistorische Tätigkeit oder als

eine immerwährende psychische Aktivität vorauszusetzen, gilt es demnach

umgekehrt, die Praxis des (Sich- )Vergleichens bei der Hervorbringung his-

torisch vielfältiger, gesellschaftlich-sozialer Prozesse zu untersuchen und an-

gemessen zu beschreiben.

»Vergleiche dich!« Der Imperativ des Antonio in Goethes Torquato Tas-

so mag sich als innere Stimme in jedem Einzelnen melden, als Programm

und Selbstverpflichtung tritt er vor allem seit dem 18. Jahrhundert immer

dann in Erscheinung, wenn das eigene Leben betrachtet und bilanziert wird.

6 Vgl. Willibald Steinmetz: Above/Below, Better/Worse, or Simply Different? Metamor-

phoses of Social Comparison, 1600-1900, in: Willibald Steinmetz (Hg.), The Force of

Comparison: A New Perspective on Modern European History and the Contemporary

World, New York/Oxford 2019, S. 80-112.

7 Bruno Latour: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Walter Erhart

Sich selbst mit anderen zu vergleichen, begleitet in unterschiedlicher Form

jede autobiographische Tätigkeit – dies haben die in diesem Buch unter-

suchten historischen Beispiele bereits ausführlich gezeigt. Wie aber bildet

sich der historische Wandel des Sich-Selbst-Vergleichens in den autobiogra-

phischen Zeugnissen nach Rousseau und nach dem 18. Jahrhundert ab, und

inwieweit verändern die in modernen Gesellschaften zweifellos zunehmen-

den »Vergleichsmöglichkeiten«8 das autobiographische Erzählen? Oder, mit

dem systemtheoretischen Instrumentarium eines Niklas Luhmann gespro-

chen und gedacht: Welche Formen des Vergleichens stehen einer modernen

»Exklusionsindividualität« zur Verfügung, welche (Vergleichs- )Möglichkei-

ten ergreift das als ›modern‹ ausgewiesene Ich in einer funktional differen-

zierten Gesellschaft, um das eigene, nicht mehr vorbestimmte, in sozial vor-

gesehenen und festgelegten Bahnen verlaufende Leben darzustellen, um von

sich selbst in der autobiographischen Retrospektive zu erzählen?

Fast hundert Jahre nach Goethes Torquato Tasso hat Friedrich Nietzsche

das Vergleichen und die Merkmale seiner eigenen Epoche programmatisch

zueinander in Beziehung gesetzt. In diesem 19. Jahrhundert – so Nietzsche

in einem Zeitalter der Vergleichung betitelten Aphorismus seiner SchriftMensch-

liches, Allzumenschliches (1878) – sei der Einzelne immer weniger durch seine

Herkunft, durch seit langem festgefügte Verhältnisse und durch gesellschaft-

lich verankerte Traditionen bestimmt:

»Jeweniger dieMenschendurch dasHerkommengebunden sind, um so grö-

ßer wird die innere Bewegung der Motive, um so grösser wiederum, dem

entsprechend, die äussere Unruhe, das Durcheinanderfluten derMenschen,

die Polyphonie der Bestrebungen. Für wen giebt es jetzt noch einen strenge-

ren Zwang, an einen Ort sich und seine Nachkommen anzubinden? Für wen

giebt es überhaupt noch etwas streng Bindendes?«9

Die gewonnene Freiheit, die Tatsache, dass sich nunmehr niemandmehr ›bin-

den‹ muss, ist bekanntlich zweischneidig: Die dem Einzelnen zugemutete

Freiheit und ›Exklusion‹ führen zu Bindungslosigkeit und Einsamkeit, zu den

Anomalien und Pathologien moderner Gesellschaften – so haben es die so-

ziologischen Diagnosen seit Nietzsche immer wieder beschrieben: von Fer-

8 Niklas Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1998, S. 957f.

9 Friedrich Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches Bd. I, in: SämtlicheWerke, Kri-

tische Studienausgabe in 15 Einzelbänden Bd. 2, hg. v. Giorgio Colli/Mazzino Monti-

nari, München 1999, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 195

dinand Tönnies, Emile Durkheim und Georg Simmel bis Ulrich Beck, Alain

Ehrenberg und Andreas Reckwitz. Eine daraus entstehende kulturelle Praxis

– und hier argumentiert Nietzsche nicht anders als wiederum hundert Jahre

später Niklas Luhmann – ist das Vergleichen:

»Ein solches Zeitalter bekommt seine Bedeutung dadurch, dass in ihm die

verschiedenen Weltbetrachtungen, Sitten, Culturen verglichen und neben

einander durchlebt werden können; was früher, bei der immer localisirten

Herrschaft jeder Cultur, nicht möglich war […]. Es ist das Zeitalter der Ver-

gleichung! Das ist sein Stolz, – aber billigerweise auch sein Leiden.«10

Diese moderne »Cultur der Vergleichung« – so Nietzsche – ist doppelbödig,

ihre Effekte zwiespältig, ihre Existenz nicht gänzlich akzeptiert, ihre Dauer

ungewiss. Dem »Stolz« der modernen Epoche über seine (Vergleichs- )Mög-

lichkeiten entspricht jenes »Leiden«, das in einer Überfülle solcher Möglich-

keiten besteht, in Beliebigkeit und Relativismus, auch in dem unausweichli-

chen Zwang zum Vergleichen. Nietzsche zieht deshalb nicht ohne Hoffnung

in Erwägung, dass eine »Nachwelt« das »Zeitalter der Vergleichung« einst

ebenso hinter sich lassen könnte wie die bereits ferne Epoche der Bindun-

gen und Traditionen:

»Vielmehr wollen wir die Aufgabe, welche das Zeitalter uns stellt, so gross

verstehen, als wir nur vermögen: so wird uns die Nachwelt darob segnen, –

eine Nachwelt, die ebenso sich über die abgeschlossenen originalen Volks-

Culturen hinaus weiss, als über die Cultur der Vergleichung, aber auf beide

Arten der Cultur als auf verehrungswürdige Alterthümer mit Dankbarkeit

zurückblickt.«11

Gibt es ein Zeitalter der Vergleichung, eine hohe Zeit des Sich-Selbst-

Vergleichens? Hat es sich seit Nietzsches Diagnose verbreitet, hat es sich

verändert, hat der Vergleich vielleicht sogar gänzlich neue Formen angenom-

men? Es scheint offensichtlich, dass die »Vergleichsmöglichkeiten« (Niklas

Luhmann) bis zur Gegenwart des 21. Jahrhunderts noch einmal sprunghaft

zugenommen haben. Als umfassende Quantifizierung des sozialen Lebens

und als forcierte, auch global wirksame Vergleichbarkeitsmessung durch Sta-

tistiken und Rankings haben solche Phänomene mittlerweile entsprechend

10 Ebd., S. 44.

11 Ebd., S. 44f.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Walter Erhart

große soziologische Aufmerksamkeit gefunden.12 Fast scheint Nietzsches

Warnung vor dem »Leiden« der Vergleichung auch hinsichtlich des Sich-

Selbst-Vergleichens spürbar aktuell geworden. In den so genannten sozialen

Netzwerken ist das eigene Selbst im 21. Jahrhundert einem permanenten

Vergleich mit anderen ausgesetzt. Und so wie heute (früh-)pädagogische

Leitlinien der Kindererziehung und weitschweifende Bildungsdebatten

durchweg mit statistischen Vergleichsgrößen und entsprechenden Norm-

werten operieren, bildet das Internet den Ort einer ständigen Orientierung

an Vergleichsmaßstäben auch des privaten und persönlichen Lebens.

Lässt sich das »Zeitalter der Vergleichung« damals wie heute auch in auto-

biographischen Zeugnissen nachweisen? Vergleichen sich die autobiographi-

schen Erzähler seit dem ausgehenden 18. und dem 19. Jahrhundert mehr und

anders – also seit genau jener Epoche, in der sich die Autobiographie als eine

seit Rousseau und Goethe etablierte, fast literarische Gattung zu verbreiten

begann?

Der moderne Widerspruch zwischen dem permanenten Vergleichen des

Selbst mit anderen und der gleichzeitig behaupteten Einzigartigkeit des Ein-

zelnen ist seit Rousseaus Confessions ein eigentümliches, fast rätselhaftes Phä-

nomen, es beschreibt eine auch theoretisch ungelöste Spannung – bis hin

zumebenso paradoxen und doch alltäglichen double bind lebensweltlicher päd-

agogischer Ratschläge der Gegenwart: Sei einzigartig und anders, aber messe

deine performance ständig mit der von anderen! Ebenso ungelöst und unklar

ist die Frage nach der Modernität eines Sich-Selbst-Vergleichens, das mittels

Medien und Technik kontinuierlich ungeahnte neue Möglichkeiten hinzuge-

wonnen hat, von der Schrift über den Buchdruck und die Statistik bis hin

zur Computer-Gesellschaft,13 mit stets neuen, unterschiedlichen Formen des

Vergleichens,mit Optionen undModalitäten, deren Geschichtlichkeit eine of-

fene Frage bleibt. Besteht das Sich-Selbst-Vergleichen – so lässt sich fragen

– nicht seit jeher in dieser Spannung zwischen dem Besonderen und der im-

mer auch evaluierten Beziehung zu anderen? Ist es häufiger, oder durch das

12 Bettina Heintz: Welterzeugung durch Zahlen. Modelle politischer Differenzierung

in internationalen Statistiken 1948-2010, in: Cornelia Bohn/Arno Schubbach/Leon

Wansleben (Hg.), Welterzeugung durch Bilder, Stuttgart 2012, S. 7-39. Steffen Mau:

Das metrische Wir. Über die Quantifizierung des Sozialen, Berlin 2017. Jerry Z. Mul-

ler: Tyranny of Metrics, Princeton 2019.

13 Vgl. zu diesen Entwicklungsstufen als medialen Formen der Steigerung und der Re-

duktion von Komplexität Dirk Baecker: Studien zur nächsten Gesellschaft, Frankfurt

a.M. 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 197

Phänomen des Anstiegs und der Verbreitung autobiographischer Zeugnisse

bloß sichtbarer geworden? Lassen sich lediglich quantitative Unterschiede in

diesen Prozessen des Vergleichens feststellen, oder verändern sich Selbstver-

gleiche auch in Bezug auf die Vergleichshinsichten und die dabei verwendeten

Maßstäbe? Ist das Sich-Selbst-Vergleichen ein überzeitliches Phänomen, die

behauptete Unverwechselbarkeit und Unvergleichbarkeit des Einzelnen dage-

gen ein Zeichen der Modernität, des 20. Jahrhunderts, der Gegenwart? Sind

die uns gängigen und gängelnden (Selbst-)Vergleiche bloß die Produkte eines

überwiegend europäischen und anglo-amerikanischenDenkens?14 Handelt es

sich bei der behaupteten Einzigartigkeit und Unvergleichbarkeit einer Person

gar um einen modernistischen und eurozentrischen Mythos, dessen Relati-

vierung im Prozess einer anstehenden »Provinzialisierung« des nur scheinbar

allgegenwärtigen europäischen Denkens erst noch ansteht?15

Die Praxis des Sich-Selbst-Vergleichens mag – psychologisch verstanden

– omnipräsent sein, das autobiographische Erzählen aber bildet eine Dar-

stellungsform, in der die historischen Formen und Formationen von Selbst-

verhältnissen, sozialen Relationierungen und Selbstvergleichen jeweils un-

terschiedlich gestaltet sind – von der bereits beschriebenen Emphase eines

Rousseau (»Si je ne vaux pas mieux, aumoins je suis autre«16) – bis hin zu den

Präsentationen von heute scheinbar gänzlich anders formierten Individuali-

14 So berichtet die Ethnologin Birgitt Röttger-Rössler von ihrer Feldforschung in Indo-

nesien, dass in diesen Gesellschaften nicht nur genuine autobiographische Zeugnis-

se fehlen, sondern ihr Forschungsvorhaben zu scheitern drohte wegen der Unwillig-

keit und Weigerung ihrer indigenen Gesprächspartner*innen, sich autobiographisch

zu äußern. Statt der Selbstdarstellungen und Selbstporträts übernehmen es jeweils

andere Personen, über das Leben der Mitmenschen zu berichten – eine Tradition des

biographischen Erzählens, das sich die Ethnologin daraufhin zu Nutze machen konn-

te. Vgl. Birgitt Röttger-Rössler: Autobiography in Question. On Self Presentation and

Life Description in an Indonesian Society, in: Anthropos. International Review of An-

thropology and Linguistics 88 (1993), S. 365-373. Birgitt Röttger-Rössler: Selbstreprä-

sentation undKultur.Malaiische und indonesische Formen autobiographischen Erzäh-

lens, in: Michael Neumann (Hg.), Erzählte Identitäten.München 2000, S. 135-152.

15 In Anlehnung an Dipesh Chakrabarty: Provincializing Europe. Postcolonial Thought

and Historical Difference, Princeton/Oxford 2000.

16 Jean-Jacques Rousseau: Les Confessions – Livre Premier, in: Jean-Jacques Rousseau,

Œuvres Completes Bd. 1, Paris 1959 (Bibliothèque de la Pléiade), S. 5. »Wenn ich nicht

besser bin, so bin ich wenigstens anders.« Jean-Jacques Rousseau: Die Bekenntnisse

und Die Träumereien des einsamen Spaziergängers, München 1978, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Walter Erhart

täten online.17 Sowohl sich selbst zu vergleichen und sich in seinen Beziehun-

gen und Verhältnissen zu anderen darzustellen als auch sein eigenes Leben

als eine besondere und von anderen verschiedene Erzählung zu präsentieren,

scheint mit der Legitimation und Rechtfertigung, dem Wunsch und dem In-

teresse des Autobiographischen seit dem 18. Jahrhundert jedenfalls eng ver-

bunden zu sein – für die Autorinnen und Autoren, aber auch für die Leserin-

nen und Leser, die in der Lektüre den Prozess des Sich-Selbst-Vergleichens

unweigerlich fortsetzen.

Wenn Torquato Tasso in Goethes Drama nach einem »Beispiel der Ge-

schichte« sucht, damit er »sich vergleichend fasse«, so verweist die Vokabel

des ›Sich-Fassens‹ genau auf jene Formierung und Stabilisierung eines eige-

nen Ichs, das mittels eines sozialen Vergleichs erst ›fassbar‹ wird und sich als

in eine soziale Ordnung ›eingefasst‹ begreifen kann. Für die Figur des Tor-

quato Tasso ist dies eine letztlich vergebliche therapeutische Maßnahme, für

autobiographische Erzählungen aber der Normalfall: Der Wunsch, sich Re-

chenschaft abzulegen, sein eigenes Leben zu erinnern und aufzuschreiben,

beruht nicht zuletzt auf dem Vorsatz, sein Leben als ein Ganzes und Eigenes

zu gestalten und seinem Ich eine biographische ›Fassung‹ zu geben.18

Torquato Tasso ist zumindest bei Goethe nicht nur eine fiktive, eine

auffällige und ›anfällige‹, fast sozialpathologisch geprägte Figur, sondern ein

Präzedenzfall der Moderne: Er tritt als Exzentriker aus dem Sozialgefüge

eben auch deshalb aus, weil er sich nicht vergleichen lässt und sich zunächst

– wie Rousseau – auch nicht vergleichen lassen möchte. Für ihn gibt es

kein »Beispiel« aus der Geschichte, auch er erfährt sich als einzigartig und

unvergleichbar, freilich zugleich als isoliert und entfremdet: »[…] und ich

bin nichts!/Ich bin mir selbst entwandt […]!«19 Antonios Aufforderung zum

Selbstvergleich reagiert demnach auf eine Diagnose, die das Individuum

nach demVerlust sozialer Beziehungen auch in seiner Identität bedroht sieht:

17 Vgl. dazu Anna Poletti/Julie Rak (Hg.): Identity Technologies. Constructing the Self

Online, Madison 2014.

18 Zu dieser Voraussetzung und Struktur des Autobiographischen vgl. z.B. die Studien in

Günter Niggl (Hg.): Die Autobiographie. Zu Form und Geschichte einer literarischen

Gattung, Darmstadt 21998. Ferner: James Olney (Hg.), Autobiography. Essays Theo-

retical and Critical, Princeton 1980. Paul John Eakin: Living Autobiographically. How

We Create Identity in Narrative, Ithaca 2008. Zur Forschungsgeschichte vgl. die Über-

blicksdarstellungen bei Martina Wagner-Egelhaaf: Autobiographie, Stuttgart/Wei-

mar 22005. Sowie Michaela Holdenried: Autobiographie, Stuttgart 2000.

19 J.W.v. Goethe, Torquato Tasso (Anm. 1), S. 166.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 199

»Und wenn du ganz dich zu verlieren scheinst,/Vergleiche dich! Erkenne was

du bist!«20

WieWerther ist Tasso eine jener Extremfiguren in GoethesWerk, die eine

neue Subjektivität verkörpern und vorführen, Prototypen einer »Exklusions-

individualität« (Niklas Luhmann), in deren Gefolge sich moderne Subjekte als

›unbestimmt‹ und frei, aber auch als sozial nicht ›eingefasst‹, als dementspre-

chend vereinzelt und isoliert begreifen.21 Mit Rousseaus Confessions hat diese

exzentrische Subjektivität ihr autobiographisches Denkmal erhalten, und wie

wir bereits gesehen haben, kommt die Spannung zwischen der Einzigartig-

keit und Unvergleichbarkeit des Ich und dem Sich-Selbst-Vergleichen dort

sogar programmatisch zum Ausdruck: in den paratextuellen Überlegungen

zur Funktion des eigenen autobiographischen Textes, in der autobiographi-

schen Erzählung selbst, zugleich auch in der zivilisationskritischen und ge-

sellschaftstheoretischen Einrahmung des gesamten Unternehmens.

Rousseau insistierte auf der Möglichkeit, sich als einen nicht vergleich-

baren homme naturel in Differenz und Distanz zu einer sich permanent beob-

achtenden und vergleichenden Gesellschaft zu befinden. Als sozial ›fremd‹,

als unzureichend anerkannt und gesellschaftlich isoliert, bleibt dieser auto-

biographische Erzähler zwangsläufig auf sein Ich fixiert und intoniert seine

Klage und seine (Gesellschafts-)Kritik nicht zufällig mit Blick auf das verlo-

rene Paradies einer Kindheit, die zumindest retrospektiv die Züge eines état

naturel annehmen kann. Sein Inneres ganz zu enthüllen und die ihm eigene

›Wahrheit‹ zu präsentieren, diese autobiographische Botschaft bedeutet für

Rousseau demnach, die Schleier und die Hindernisse des ›Sozialen‹ und ›Ge-

sellschaftlichen‹ retrospektiv zu beseitigen –was zweifellos eine weitere Para-

doxie dieses autobiographischen Unternehmens konstituiert.22 Der doppelte

Ratschlag des Antonio in Goethes Torquato Tasso – »Vergleiche dich! Erkenne

was du bist!«23 – wird von Rousseau deshalb programmatisch in seine Ein-

20 Ebd.

21 Zur entsprechenden Figur der ›Unbestimmtheit‹ im Anschluss an Hegels Kritik an sol-

chen abstrakten individuellen Freiheitsvorstellungen vgl. Axel Honneth: Leiden an

Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegelschen Rechtsphilosophie, Stuttgart

2001. Zum Kontext in Goethes Werk vgl. auch Walter Erhart: Drama der Anerken-

nung. Neue gesellschaftstheoretische Überlegungen zu Goethes »Iphigenie auf Tau-

ris«, in: Jahrbuch der Deutschen Schiller-Gesellschaft 51 (2007), S. 140-165.

22 Vgl. hierzu Jean Starobinski: Jean-Jacques Rousseau. La transparence et l’obstacle,

Paris 1971, S. 216-239.

23 J.W.v. Goethe: Torquato Tasso (Anm. 1), S. 166.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Walter Erhart

zelteile zerlegt, die gegeneinander ausgespielt und einander entgegengesetzt

werden: Vergleiche dich nicht, und erkenne dadurch, was du bist! Der zweite

Teil von Antonios Aufforderung geht historisch weit zurück, auf die in Goe-

thes Drama wirkungsvoll zitierte Aufschrift am delphischen Apollon-Tempel:

»Gnothi Seauton!« In seinen spätenMaximen und Reflexionen hat Goethe diese

berühmte antike Sentenz selbst kommentiert:

»Nehmen wir sodann das bedeutende Wort vor: Erkenne dich selbst, […] es

heißt ganz einfach: Gib einigermaßen acht auf dich selbst, nimm Notiz von

dir selbst, damit du gewahr werdest, wie du zu deinesgleichen und derWelt

zu stehen kommst.«24

Goethes genuin autobiographische Reflexion – »Notiz« von sich »selbst« zu

nehmen und »gewahr« zu werden, wie man zu anderen und zur »Welt zu

stehen« kommt – wird hier noch einmal explizit mit einer Praxis des Verglei-

chens (»deinesgleichen«) in Verbindung gebracht. Die Sentenz liest sich des-

halb ihrerseits wie ein Kommentar zu Goethes eigener Autobiographie Aus

meinem Leben. Dichtung und Wahrheit (1818-1833), die, anders als bei Rousse-

au, die Erzählung des eigenen Lebens mit einer breiten Darstellung der his-

torischen und literaturgeschichtlichen Zeitumstände sowie der gesellschaft-

lich-sozialen Kontexte verbindet. Das Vergleichen nimmt deshalb – wie ge-

sehen – bereits bei der Darstellung des Elternhauses und der Kindheit eine

wichtige Rolle ein, um die Entwicklung und die Eingebundenheit, aber auch

das Anderssein des autobiographisch beschriebenen Ich zu beschreiben. Die

Herausbildung der eigenen Persönlichkeit im steten Wechsel von Anlagen

und äußerer Prägung, von inneren Bildungskräften und gesellschaftlichen

Einflüssen, auch die spürbare Formung dieses Lebens durch die gestaltende

Hand des reflektierenden Erzählers, haben Goethes Autobiographie zum Vor-

bild der Gattung und zum Maßstab eines literarisch-historischen Bildungs-

romans werden lassen.25 Indem Goethe – so lautete zumindest die lange ver-

breitete Lesart – seine eigene Geschichte mit seinem Zeitalter exemplarisch

24 JohannWolfgang von Goethe: Maximen und Reflexionen, in: Goethes Werke, Bd. XII:

Schriften zur Kunst/Schriften zur Literatur/Maximen und Reflexionen, Hamburger

Ausgabe in 14 Bänden, Hamburg 1953, S. 413.

25 Vgl. Klaus-Detlef Müller: Autobiographie und Roman. Studien zur literarischen Au-

tobiographie der Goethezeit, Tübingen 1976. Fotis Jannidis: Das Individuum und sein

Jahrhundert. Eine Komponenten- und Funktionsanalyse des Begriffs ›Bildung‹ am Bei-

spiel von Goethes »Dichtung undWahrheit«, Tübingen 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 201

und repräsentativ in Verbindung brachte, zeichnete er eine harmonische Ent-

wicklung der eigenen Individualität, eine insbesondere künstlerisch gestalte-

te und symbolisch überhöhte ›Wahrheit‹ des eigenen Lebens. Anders als bei

Augustinus und den ihm folgenden autobiographischen Selbstzeugnissen des

Mittelalters besitzen diese »Bekenntnisse«26 allerdings kein retrospektiv er-

kanntes und die Erzählung von vornherein strukturierendes Ziel,27 auch keine

dem Erzähler bereits bekannte höhere Wahrheit.

Goethe gibt das »Büchlein« seiner Autobiographie im siebten Buch von

Dichtung und Wahrheit als einen »Versuch« aus, die in seinem Werk darge-

legten »Bruchstücke einer großen Konfession […] vollständig«28 zu machen.

Auch dieses autobiographische Zeugnis aber bleibt ›Bruchstück‹, und auch in

Dichtung und Wahrheit wird das Leben keineswegs als abgeschlossene Einheit

präsentiert. Goethe führt seine Autobiographie deshalb auch nicht bis zur

Jetzt-Zeit des Erzählers und auch nicht zu einem näher bezeichneten Ende

fort, sondern lässt sie im vierten, 1833 posthum erschienenen Band mit dem

Abschluss der ersten literarischenWerkphase und dem ersten Plan einer nicht

durchgeführten Italienreise ausklingen und recht eigentlich abbrechen, noch

vor der 1775 erfolgten Ankunft inWeimar. Anders als bei Rousseau besteht die

Einheit von Goethes autobiographischem Text auch nicht in dem sich gegen

26 Goethe benennt den semantischen Bezug zu Augustinus und Rousseau im Briefwech-

sel deutlich: »Ich will Dir nämlich bekennen, daß ich im Begriff bin, meine Bekennt-

nisse zu schreiben, daraus mag nun ein Roman oder eine Geschichte werden, das läßt

sich nicht vorhersehn […]« (Brief an Bettina Brentano, 25. 10. 1810). Zit. in: JohannWolf-

gang von Goethe: Goethe über seine autobiographischen Schriften, in: Goethes Wer-

ke Bd. X: Autobiographische Schriften II, Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, München
71981, S. 551. »Sollte es nicht besser, wirksamer und vorteilhafter sein, gleich jetzt zu

einer korrekten und kompletten Auflage […] zu schreiten, die um so vollständiger sein

könnte, als meine Konfessionen denWeg bahnen, manches, was für sich nicht bestün-

de, als einen Teil des Ganzen aufzustellen.« (Brief an den Verleger Cotta, 28. 09. 1811).

Zit. in: Ebd., S. 552.

27 Goethe nimmt auf die christliche Tradition der von Augustinusmitgeprägten Bekennt-

nisliteratur allerdings (indirekt zugleich auf Rousseau) in einer frühen Tagebuchnotiz

Bezug: »Jeder, der eine Konfession schreibt, ist in einemgefährlichen Falle, lamentabel

zu werden, weil man nur dasMorbose, das Sündige bekennt und niemals seine Tugen-

den beichten soll.« (Tagebuch. Auf der Reise vonWeimar nach Karlsbad, 18. Mai 1810).

Zit. in: Ebd., S. 551.

28 JohannWolfgang vonGoethe:DichtungundWahrheit. Bücher 1-13, in: GoethesWerke,

Bd. IX: Autobiographische Schriften I, Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, Hamburg

1955, S. 283.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Walter Erhart

seine Umwelt und die gesellschaftlichen Umstände behauptenden Ich, viel-

mehr spricht Goethe im Rückblick mit mehreren Stimmen und aus mehreren

Perspektiven, beschreibt seine ›Anlagen‹ und seine ›Innerlichkeit‹ und führt

doch immer auch die Zufälligkeit und die Widersprüche von Einflüssen, Be-

gegnungen und Begebenheiten vor, schildert Maskenspiele der Individualität

und zieht die Geradlinigkeit und Harmonie einer sich von selbst ergebenden

Entwicklung immer auch in Zweifel.29

In Goethes Text entfalten nicht nur die erzählende autobiographische

Stimme und die wiedergegebene Perspektive des erzählten jüngeren Ich

ein ständiges, auch widersprüchliches Wechselspiel, bezeichnend ist auch

der Wechsel der Pronomen ›ich‹, ›er‹ und ›wir‹, mit dem das eigene Ich

unterschiedlich adressiert wird: Es kann dabei wechselweise die Rolle des

Erzählers, eines erzählten literarischen Helden, einer längst vergangenen

jüngeren Figur oder eines exemplarischen Zeitgenossen einnehmen. Aus mei-

nem Leben. Dichtung und Wahrheit spiegelt mit seiner langen Entstehungszeit

zudem die gewandelte Einstellung Goethes zu seiner eigenen autobiographi-

schen Tätigkeit. Begonnen mit der Intention, das eigene Leben als einen in

der Tat organologisch bestimmten, sich naturwüchsig vollziehenden, entel-

echischen Bildungsgang nachzuzeichnen, verändert sich die Erzählanlage:

Allmählich kommt Goethe dazu, die unberechenbaren Einflüsse und die nicht

lenkbaren, von ihm zuletzt – im zwanzigsten Buch – ›dämonisch‹ genannten

Schicksals- und Charaktermächte in Rechnung zu stellen und dabei auch das

Halbfertige und Unvollendete, das Unzulängliche und Widerspenstige der

autobiographischen Versuche anzuerkennen.30

Die Erkenntnis des eigenen Ich – »Erkenne, was du bist« – vollzieht sich

bei Goethe gerade nicht in der Introspektion, sondern mit Blick auf die his-

torischen Umstände und das eigene Zeitalter. Dies verändert den Blickpunkt,

ja, die gesamte Konstellation des Sich-Selbst-Vergleichens. Auch Goethe prä-

sentiert die Einzigartigkeit seiner Individualität, anders als Rousseau aber

gewinnt er sie in besonderem Maße aus der Praxis, sich selbst zu verglei-

chen. In der breiten Darstellung der seinen Weg kreuzenden und beeinflus-

senden Personen und Zeitgenossen hat Goethe immer auch Spiegelbilder sei-

29 Vgl. dazu jetzt Jane K. Brown: JohannWolfgangGoethe: AusmeinemLeben:Dichtung

undWahrheit (1811-1833), in: MartinaWagner-Egelhaaf (Hg.), Handbook of Autobio-

graphy/Autofiction, Volume 3: Exemplary Texts, Berlin/Boston 2019, S. 1573-1589.

30 Vgl. hierzu Benedikt Jessing: »Dichtung und Wahrheit«, in: Bernd Witte et al. (Hg.),

Goethe-Handbuch. Bd. 3 Prosaschriften, Stuttgart/Weimar 1997, S. 278-330.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 203

ner selbst wahrgenommen und als solche geschildert. So wie er an einer Stelle

seiner Autobiographie – in der Zeit nach seiner Promotion 1771 in Straßburg

– seiner Mutter die Aufgabe überträgt, »zwischen meines Vaters rechtlichem

Ordnungsgeist und meiner vielfachen Exzentrizität« zu vermitteln (er hatte

einen Harfe spielenden Musiker von der Straße nach Hause eingeladen, ei-

ne »Eigenheit« des Förderns und der Anteilnahme, die ihm noch öfter »irre

zu führen droht«),31 so entwirft er nicht nur in den Leiden des jungen Wert-

hers und in Torquato Tasso die ihn selbst ›bedrohenden‹ Exzentriker als fiktive

Spiegelbilder seiner selbst; auch in der Autobiographie zeichnet er manche

Zeitgenossen dahingehend, dass sie einerseits als ihm verwandt und ähnlich

erschienen, andererseits aber auch dazu dienten, die daran ebenso erkennba-

ren ›extremen‹ und extrem unterschiedlichen Charakterzüge von sich selbst

abzuwehren.

Etwas »in ein Bild, ein Gedicht zu verwandeln«, sei eine »Gabe«, die –

so Goethe im siebten Buch von Dichtung und Wahrheit – »niemand nötiger«

habe als er, »den seine Natur immerfort aus einem Extreme in das andere

warf.«32 Diese ›Extreme‹ und die eigene ›Exzentrizität‹ projiziert Goethe – in

seinen Werken und in seiner Autobiographie – auf jene Figuren, mit denen

er sich vergleicht, die ihm die lediglich geahnten eigenen Anlagen und Ten-

denzen vorführen und aus denen er die entsprechenden Lerneffekte und the-

rapeutischen Maßnahmen zu ziehen versteht. Die Entstehung des Romans

Die Leiden des jungen Werthers verdankt sich der Bekanntschaft mit Karl Wil-

helm Jerusalem, der wegen einer unglücklichen Liebe zur Frau eines Freun-

des im Jahr 1772 Selbstmord beging – während Goethe zur gleichen Zeit eine

vergleichsweise harmlose, in der Autobiographie geschilderte Begegnung mit

einer ehemaligen, nun bereits verheirateten Freundin erlebte. InDichtung und

Wahrheit nutzt Goethe die distanziert erinnerte Begebenheit und den Anlass

des Romans als Modellfall, um vorzuführen, wie das Sich-Vergleichen zu li-

terarischer Produktivität führen kann. Die Nachricht von Jerusalems Tod –

so Goethe – »schüttelte mich aus dem Traum«33, und in Jerusalem sieht er

weniger den identischen Fall als vielmehr eine (Vergleichs-)Möglichkeit der

eigenen exzentrischen Anlage, die er im Roman fiktiv ausgestalten und zu-

gleich – es war das »alte Hausmittel«34 – therapeutisch bewältigen konnte:

31 J.W.v. Goethe: Dichtung undWahrheit. Bücher 1-13 (Anm. 28), S. 503.

32 Ebd., S. 283.

33 Ebd., S. 587.

34 Ebd., S. 588.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Walter Erhart

»weil ich nicht bloß mit Beschaulichkeit das, was ihm und mir begegnet, be-

trachtete, sondern das Ähnliche, was mir im Augenblicke selbst widerfuhr,

mich in leidenschaftliche Bewegung setzte […].«35

Der Weg von der »Beschaulichkeit« zur »Bewegung« einer in Literatur

transformierten Leidenschaft beschreibt eine Dynamik des Vergleichens: Die

eigene ›Ähnlichkeit‹ im Vergleich mit Jerusalem führt zur Imagination einer

literarischen Figur, die auch hierin wieder – im Hinblick auf die amourö-

sen Verwicklungen – den beiden lebenden Vorbildern Goethe und Jerusalem

gleicht, zugleich aber selbst eine dritte Ebene, ein tertium comparationis be-

schreibt. Die imaginierte Figur vereint Ähnlichkeiten und Unterschiede der

beiden Vorbilder, sie nimmt jedoch, insbesondere in Bezug auf den Verfasser,

eine Richtung in das ›Extrem‹ einer fiktiv ausgemalten Entwicklung. Goethe,

nach eigener Aussage bestimmt von solchen ›Extremen‹, sucht den Ausdruck

und die Verarbeitung dieser Gefährdungen in literarischen fiktiven Figuren;

das eigene Maß, jenes einst durch die Mutter gewährte »Mittel« zwischen

dem exzentrischen Sohn und dem rechtsgläubigen Vater, ergibt sich aus dem

Vergleichen, aus der ›Ähnlichkeit‹ mit Zeitgenossen und Begebenheiten, die

in der Dichtung jeweils weiter ausgestaltet werden. Indem Goethe einen ›ex-

tremen‹ Charakter betrachtet, sich von ihm in ›Bewegung setzen‹ lässt, sich

›Ähnliches‹ – auch im Rückblick – aneignet und sich dazu selbst vielfältig in

Beziehung setzt, hat er zugleich den eigenen Weg bestimmt, sich im Spiegel

solcher Extreme und Exzentrizitäten jeweils selbst gesehen und entwickelt.

Statt eines organischen Wachstums kommt dieser autobiographische Erzäh-

ler in dem von ihm selbst formulierten Programm der »wiederholte[n] Spie-

gelungen«36 zu einer Kunst des Vergleichens und des Ausgleichs, die nunmehr

fast zum grundlegenden Prinzip seines autobiographischen Erzählens selbst

zu werden beginnt.

35 Ebd., S. 587.

36 Johann Wolfgang von Goethe: Schriften zur Literatur, in: Goethes Werke, Bd. XII:

Schriften zur Kunst/Schriften zur Literatur/Maximen und Reflexionen, Hamburger

Ausgabe in 14 Bänden, Hamburg 1953, S. 322f. Es handelt sich um einen vermutlich

1823 verfassten Text über die auch in der Autobiographie breit geschilderten Sesen-

heimer Episode. Goethe spricht von einem Verfahren des Erlebens und Erinnerns, in

dem »wiederholte sittliche Spiegelungen das Vergangene nicht allein lebendig erhal-

ten, sondern sogar zu einemhöheren Leben emporsteigern […].« (S. 323). Der Bezug auf

diesen Text ist ebenso zentral für Jane K. Browns Deutung von Dichtung undWahrheit:

J.K. Brown: Johann Wolfgang Goethe: Aus meinem Leben (Anm. 29), S. 1577.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 205

Immer wieder beschreibt Goethe Begegnungen und Freundschaften

im Hinblick auf solche Ähnlichkeiten und Kontraste, etwa den Stürmer

und Dränger Jakob Michael Reinhold Lenz, den er einer »Zeitgesinnung«

verhaftet sieht, »welche durch die Schilderung Werthers abgeschlossen sein

sollte«37 – so wie sie es damals für Goethe bereits war. Im selben vierzehnten

Buch von Dichtung und Wahrheit – wie auch vorher und nachher – porträtiert

Goethe eine Reihe von Zeitgenossen und Freunden mit ähnlichen Absichten:

»Jeder Dargestellte wird zur Vergleichsgestalt zu Goethe selbst«38, bemerkt

der Herausgeber Erich Trunz in seinen in den 1950er Jahren geschriebenen

Anmerkungen zum vierzehnten Buch.

Entscheidend und überaus aufschlussreich für das autobiographische

Verfahren selbst sind die Formen und Ziele dieses Vergleichens. Johann

Caspar Lavater wird zunächst so eingeführt, wie es Rousseau in seinen

Bekenntnissen an sich selbst vorexerziert hatte: »Ein Individuum, einzig, aus-

gezeichnet wie man es nicht gesehn hat und nicht wieder sehn wird […].«39

Sogleich wird diese Originalität durch die Darstellung der Differenz zu allen

anderen Menschen bekräftigt. Die übrigen Menschen suchen das Gespräch

im vertrauten Kreis, um Privates zu besprechen: »Wir anderen, wenn wir

uns über Angelegenheiten des Geistes und des Herzens unterhalten wollten,

pflegten uns von der Menge, ja von der Gesellschaft zu entfernen […].« La-

vater hingegen suchte jede erreichbare Öffentlichkeit zur Selbstdarstellung:

»Allein Lavater war ganz anders gesinnt; er liebte seine Wirkungen ins Weite

und Breite auszudehnen […].«40

Das scheinbar unbedeutende Detail eröffnet ein Porträt, das seine ent-

scheidende autobiographische Funktion wiederum schnell in einer ähnlich

kontrastiven Setzung zum autobiographischen Ich findet. Goethe erinnert

den »Umgang« mit Johann Caspar Lavater als »höchst wichtig und lehrreich«

gerade deswegen, weil Lavaters Charakter und seine Gedanken als produk-

tiver Anlass und als Kontrastfolie zu Goethes eigener Entwicklung wirksam

wurden:

37 JohannWolfgang vonGoethe: Dichtung undWahrheit. Bücher 14-20, in: GoethesWer-

ke Bd. X: Autobiographische Schriften II, Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, München
71981, S. 8.

38 Ebd., S. 571.

39 Ebd., S. 19.

40 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Walter Erhart

»[…] denn seine dringenden Anregungen brachten mein ruhiges, künstle-

risch beschaulichesWesen in Umtrieb; freilich nicht zumeinem augenblick-

lichen Vorteil, indem die Zerstreuung, die mich schon ergriffen hatte, sich

nur vermehrte […].«41

Das Sich-Selbst-Vergleichen führt im Rückblick die eigenen inneren Kräfte-

verhältnisse vor Augen, ohne schon ein Ziel derselben anzugeben; erst die

Distanz des autobiographischen Erzählers kann die damals nicht sogleich

erkannte Produktivität solcher Einflüsse – als Medium der Ich-Entstehung

– vollständig würdigen. Der damalige Vergleich potenziert sich in der Ver-

gleichsperspektive der Autobiographie. Die erst in der Rückschau möglichen

Vergleiche bringen die Vielfalt der Prägungen und der eigenen inneren An-

triebe zum Ausdruck – in einem Inneren, das Goethe zu dieser Zeit selbst

als ein lebhaftes »Chaos«42 erinnert. In der Begegnung mit Friedrich Hein-

rich Jacobi konnte Goethe den »Zustande« des »Gemütes« seines Freundes

»nicht fassen«,weil sein eigenes Innenleben sich bloß als »dunkles Bestreben«

präsentierte: »um so weniger, als ich mir keinen Begriff von meinem eignen

[Zustand] machen konnte.«43 Der junge Goethe fühlte sich zu Jacobi, »dessen

Natur gleichfalls im Tiefsten arbeitete«44, gerade aufgrund eines nur unklar

vor Augen geführten inneren Strebens hingezogen; erst im Rückblick freilich

gewinnen Grund und Zweck solcher Vergleiche an Kontur. Die Erinnerung an

dieWeggefährten ist vergleichend, weil sich gerade dadurch Komplexität und

Richtung eines noch ziellosen inneren Werdegangs veranschaulichen lassen.

Im vierzehnten Kapitel sind auch die Figuren im Kontrast zueinander an-

gelegt, so wenn der Pädagoge Johann Bernhard Basedow unmittelbar nach

Lavater seinen autobiographischen Auftritt hat: »Aber ich sollte sobald nicht

wieder zur Ruhe kommen: denn Basedow traf ein, berührte und ergriff mich

von einer andern Seite.«45 Die auf Lavater folgende Bekanntschaft beleuchtet

nicht nur einen anderen Aspekt und bringt eine andere Facette des eigenen

Inneren in Bewegung, sie führt zu einem direkten und ausführlichen Ver-

gleich der beiden Figuren: »Einen entschiedneren Kontrast konnte man nicht

sehen als diese beiden Männer.«46

41 Ebd., S. 21.

42 Ebd., S. 35.

43 Ebd., S. 36.

44 Ebd., S. 35.

45 Ebd., S. 24.

46 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 207

Aus diesem Vergleich entwickelt sich erneut ein Spiel der Extreme und

Gegensätze, von Charakterzügen, Ansichten und Theorien, zwischen denen

sich der autobiographische vergleichende Erzähler positioniert sieht und im

Rückblick noch stärker zu positionieren weiß – umso mehr, als danach mit

Friedrich Heinrich Jacobi ein Gleichgesinnter auftritt, dessen Bekanntschaft

die jeweilige Differenz zu Lavater und Basedow noch einmal pointiert: »Hier

tat sich kein Widerstreit hervor, nicht ein christlicher wie mit Lavater, nicht

ein didaktischer wie mit Basedow. Die Gedanken, die mir Jacobi mitteilte,

entsprangen unmittelbar aus meinem Gefühl […].«47

Das Phänomen einer »so wundersamen Vereinigung von Bedürfnis, Lei-

denschaft und Ideen«48 im Falle Jacobis markiert ebenso einen Glücksfall wie

einen Zufall; diese für das Zeitalter der Empfindsamkeit wiederum typische

»reine Geistesverwandtschaft« bleibt Teil eines »Unaussprechlichen«, von

dem sich der Autobiograph auch noch »gegenwärtig keine Rechenschaft«49

zu geben vermag. Umso stärker und nötiger sind solche ›Rechenschaften‹

und Vergleiche in anderen Fällen. Die autobiographische Tätigkeit bleibt

weniger auf ›Gleichheit‹ als auf Ähnlichkeiten und Unterschiede hin orien-

tiert. Ihre nachträgliche autobiographische Reflexion zeichnet die eigene

künftige Charakteranlage häufig als eine bereits damals dunkel gefühlte

und sich allmählich ausbildende dritte Ebene aus, als ein tertium und einen

Vergleichsgesichtspunkt, der den eigenen bildsamen Charakter, die Beobach-

terperspektive und den autobiographischen Akteur des Vergleichens bereits

ankündigt.

Nicht zufällig findet Goethe zur selben Zeit durch Vermittlung von Jaco-

bi Zugang zu einer Philosophie, die ihm sogleich als »Bildungsmittel meines

wunderlichen Wesens« dienen konnte: die Ethik des Baruch Spinoza. Die Er-

fahrung dieser Lektüre wirkt als ein solches »Bildungsmittel« analog zu den

Begegnungen mit den Zeitgenossen, ihre Prägung besteht gerade nicht im

theoretischen Gehalt einer Weltanschauung oder einer Philosophie: »Was ich

mir aus dem Werke mag herausgelesen, was ich in dasselbe mag hineingele-

sen haben, davon wüßte ich keine Rechenschaft zu geben […].«50

Dementsprechend gewinnt Spinoza für Goethe seine Bedeutung aus den-

selben Wirkungsmechanismen, die dem Vergleich mit Zeitgenossen zuge-

47 Ebd., S. 34.

48 Ebd.

49 Ebd., S. 36.

50 Ebd., S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Walter Erhart

schrieben wurden. Auf der einen Seite repräsentierte Spinoza – ähnlich wie

Jacobi zwischen Lavater und Basedow – eine »alles ausgleichende Ruhe«, die

zu einer »Beruhigung meiner Leidenschaften« beitragen konnte. Auf der an-

deren Seite fungierte auch Spinoza als Differenz und Kontrast, um das au-

tobiographisch erinnerte Ich von seinen einseitigen Bestrebungen zu einem

›Ausgleich‹ und einer Mitte zu bringen, getreu der gleichzeitig präsentierten

Maxime, »daß eigentlich die innigsten Verbindungen nur aus dem Entgegen-

gesetzten folgen«51.

Die Erinnerung an Spinozas Philosophie folgt dementsprechend der au-

tobiographischen Funktionsweise des Vergleichens; Goethe setzt sein damali-

ges Ich in Beziehung zu einer Figur, deren Kontrast die eigenen Extreme und

die Extreme des Zeitalters – hier die übersteigerte Exzentrizität des Gefühls

und der Subjektivität – korrigiert:

»Die alles ausgleichende Ruhe Spinozas kontrastiertemitmeinem alles auf-

regenden Streben, seine mathematische Methode war das Widerspiel mei-

ner poetischen Sinnes- und Darstellungsweise, und eben jene geregelte Be-

handlungsart, die man sittlichen Gegenständen nicht angemessen finden

wollte, machte mich zu seinem leidenschaftlichen Schüler, zu seinem ent-

schiedensten Verehrer.«52

Zuletzt wird die Praxis des Vergleichens auch hier – wie im Falle des Zeit-

genossen Jerusalem und der Fiktion des Werther – zu einem Stimulans der

poetischen Produktion. Lavater und Basedow haben bei aller Verschiedenheit

der Charaktere – so Goethe in einer nochmaligen Betrachtung der beiden

Zeitgenossen – doch das bedauernswerte Schicksal gemeinsam, dass sie bei-

de ihre inneren Anlagen, »das Göttliche, was in [ihnen] ist«, im Kontakt mit

der Außenwelt gleichsam verschlissen und verbraucht haben. Dadurch, dass

»der vorzügliche Mensch« dieses »Göttliche« in ihm »auch außer sich verbrei-

ten möchte«, ergibt sich eine grundlegende Gefahr: »Dann aber trifft er auf

die rohe Welt, und um auf sie zu wirken, muß er sich ihr gleichstellen; hier-

durch aber vergibt er jenen hohen Vorzügen gar sehr, und am Ende begibt er

sich ihrer gänzlich.«53

Statt einerWechselwirkung, durch die sich das Ich gegenüber der Umwelt

behauptet, von ihr profitiert und ihr etwas von den eigenen Anlagen mitteilt

51 Ebd.

52 Ebd.

53 Ebd., S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 209

und zurückgibt, kann das talentierte und ›göttliche‹, das letztlich einzigar-

tige Individuum seine Eigenheit verlieren, indem es sich allzu schnell (und

allzu ehrgeizig) der Welt anpasst und deren Regeln übernimmt. An beiden

Figuren – Lavater und Basedow – sieht Goethe wiederum vergleichend eine

Entwicklung, die es gerade imHinblick auf den eigenen Bildungsgang zu ver-

meiden galt. Damit ist ein weiterer Vergleichsgesichtspunkt, ein tertium com-

parationis zwischen den beiden Figuren gefunden, das zunächst die Ähnlich-

keiten zwischen den Lebenswegen und demjenigen Goethes – das »Göttliche«

in uns und die daraus entspringenden »Vorzüge[…]« – profiliert, um sodann

die Unterschiede zum autobiographischen Ich in einem negativen ›Extrem‹

zu markieren:

»Nun betrachtete ich den Lebensgang beider Männer aus diesem Gesichts-

punkt, und sie schienen mir ebenso ehrwürdig als bedauernswert: denn ich

glaubte vorauszusehn, daß beide sich genötigt finden könnten, das Obere

dem Unteren aufzuopfern.«54

Der Vergleich der Zeitgenossen, der »Gesichtspunkt«, unter dem ihr Leben

betrachtet und mit dem eigenen in Beziehung gesetzt wird, gab, zumindest

in der autobiographischen Erinnerung, wiederum Anlass, weitere compara-

ta literarischer und historischer Art heranzuziehen. Wieder imaginiert sich

der junge Goethe eine ähnliche, vergleichbare literarische Figur, die spezifi-

sche Potenziale, Charakterzüge und Entwicklungen der beiden Protagonisten

im Hinblick auf ein tertium – die Verkehrung zunächst hehrer Absichten –

vereint: den Propheten Mohammed. Die Figur dient dazu, sich den weiteren

Lebensweg der beiden Zeitgenossen vergleichend auszumalen (»vorauszuse-

hen«) und die weltanschaulichen und ›extremen‹ Konsequenzen der beobach-

teten Weltverhältnisse im Vergleich durchzuspielen:

»Weil ich nun aber alle Betrachtungen dieser Art bis aufs Äußerste verfolg-

te, und, übermeine enge Erfahrung hinaus, nach ähnlichen Fällen in der Ge-

schichte mich umsah; so entwickelte sich bei mir der Vorsatz, an dem Leben

Mahomets, den ich nie als einen Betrüger hatte ansehn können, jene von

mir in derWirklichkeit so lebhaft angeschautenWege, die, anstatt zumHeil,

vielmehr zum Verderben führen, dramatisch darzustellen.«55

54 Ebd.

55 Ebd., S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Walter Erhart

Die viel beschworene Harmonie von Goethes Bildungsgang in Dichtung und

Wahrheit, die Wechselwirkung von Antrieb und Prägung im Spiel der Extre-

me und Exzentrizitäten, der Ähnlichkeiten und Kontraste, zugleich die Dich-

tung und Wahrheit kennzeichnende Atmosphäre der Heiterkeit und Gelassen-

heit – all dies ist nicht der organologische Ausgangspunkt eines in sicheren

Bahnen verlaufenden Lebensweges, auch nicht das retrospektiv immer schon

bekannte, bestätigte und legitimierte (Bildungs-)Resultat, sondern Effekt ei-

ner (Selbst-)Darstellungsweise, die sich als eine literarische und autobiogra-

phische Kunst des Vergleichens beschreiben lässt. Die in Spinoza entdeckte

»ausgleichende Ruhe« enthüllt sich als eine aus dem beständigen Vergleichen

gewonnene Orientierung, alsWeg, auf dem sich inmitten eines unruhigen in-

neren und äußeren Kräftemessens, in einem »dunklen Bestreben« und einem

»Chaos«,56 der Selbstvergleich als eine autobiographische Ordnungsfigur her-

auszubilden beginnt.

Goethes fragmentarische Autobiographie schließt auf den letzten Seiten

mit dem Eingeständnis eines weiterhin offenen Weges. Nach der zu Ende

gehenden Liebesbeziehung mit »Lili« soll der junge Mann nach Italien rei-

sen, als Ausweg aus einer fortdauernden Konfusion: »kein Resultat des Le-

bens hatte sich in mir hervorgetan, und das Unendliche, was ich gewahrt

hatte, verwirrte mich vielmehr.«57 Der dezidierte Hinweis auf die Richtungs-

losigkeit und Unklarheit damaliger Situationen, jeweils bestätigt und bekräf-

tigt durch den Bezug auf »mein planloses Wesen«58, gibt der Autobiographie

zwar die Möglichkeit, mit retrospektiver Nachsicht – und mit Heiterkeit – zu

verfahren, führt jedoch nicht dazu, dem nicht einmal halbwegs zu Ende ge-

führten ›ganzen‹ Leben retrospektiv einen Sinn und einen Zweck zu geben.

Die dennoch spürbare, auch erzähltechnisch mit einem souveränen Erzäh-

ler, mit Einschätzungen, Vorausdeutungen, eingeblendeten Reflexionen und

Kommentaren gestaltete Distanz des autobiographischen Erzählers zu sei-

ner erzählten Ich-Figur ist freilich beständig zu spüren, sie kommt zugleich

in den Vergleichsperspektiven zum Ausdruck. Nicht zuletzt die Selbstverglei-

che organisieren die Wechselbeziehungen zwischen dem sich entwickelnden

Ich und seiner Umwelt und stellen auch imRückblick den autobiographischen

Habitus der ›Ausgeglichenheit‹ her. Sie sorgen zugleich für eine Übereinstim-

mung zwischen den immer wieder annotierten ›dunklen‹ Bestrebungen der

56 Ebd., S. 35.

57 Ebd., S. 184.

58 Ebd., S. 185.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 211

erinnerten Ich-Figur und der selbst ›ausgleichenden‹Haltung undErzählform

des autobiographischen Erzählers. Die Vergleichsgesichtspunkte wechseln,

sie haben ihren Fluchtpunkt jedoch stets in jenem sich bildenden Individu-

um, das dem*der Leser*in als souveräne Instanz des Erzählers gegenüber-

tritt. Das Einzigartige und Inkommensurable, das diesen autobiographischen

Erzähler und dieses exemplarische Individuum auszeichnen, das insbeson-

dere die Nachwelt dem Autor Goethe und auch er sich selbst zugeschrieben

hatte,59 ist in den autobiographischen Schriften nicht zuletzt das Ergebnis

des Sich-Selbst-Vergleichens: Zwischen den ›Kontrasten‹ und exzentrischen

›Extremen‹ der Figuren zeichnen sich jene tertia des ›Ausgleichs‹ und der ei-

genen Bildungspotenziale ab, die der Dynamik des ›Strebens‹ und ›Bildens‹

den Weg weisen.

Goethe hat – wie Rousseau – die Autobiographie als eine literarische Gat-

tung geprägt; weitgehend unbeachtet blieb, dass Goethes autobiographische

Wirkung – für ihn selbst wie für das Publikum – aus einer Kunst des Verglei-

chens hervorgegangen ist. Damit sind am Ende des 18. und am Beginn des

19. Jahrhunderts zwei ›klassische‹ und dabei höchst unterschiedliche autobio-

graphische Versionen moderner Individualität entstanden: ein rousseauisti-

sches Ich einerseits, das in der Ablehnung des Vergleichens und des Sozialen

seine ›Exklusion‹ vorführt und legitimiert und als Vorbild den Leser*innen

nahelegt (»piéce de comparaison pour l’étude des hommes«); ein ebenso ein-

zigartiges und inkommensurables Ich in Goethes Manier andererseits, das

den Vergleich als Ordnungsfigur der inneren Entwicklung geradezu anemp-

fiehlt. Beide autobiographisch erzählten Figuren, Repräsentanten einer sich

um 1800 entfaltenden Modernität, sind aus traditionellen Bindungen freige-

setzt und darauf angewiesen, sich in einem emphatischen Sinne zu bilden,60

ihr Leben – soziologisch gewendet – gewissermaßen selbst zu organisieren.

Beide Autobiographien präsentieren eine ›Exklusionsindividualität‹, die al-

lerdings höchst unterschiedlich auf die sie umgebenden sozialen Kreise und

59 Vgl. den bezeichnenden Beginn des Goethe-Buches von Hans Mayer: »Daß er unver-

gleichbar sei, inkommensurabel, war ihm bewußt. Bisweilen pflegte er schroff, auch

zynisch hierauf zu verweisen. Dennoch ließ er niemals ab vom Versuch, sich selbst

geschichtlich einzuordnen, als Exponent, gar als Produkt von Zeitumständen sich zu

verstehen: jenes Inkommensurable folglich als ein Geschichtliches zu situieren.« Hans

Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, Frankfurt a.M. 1973, S. 11.

60 Vgl. Wilhelm Vosskamp: Der Roman des Lebens. Zur Aktualität der Bildung und ihre

Geschichte im Bildungsroman, Berlin 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Walter Erhart

Kontexte reagiert: einmal ausgrenzend, das andereMal vergleichend und aus-

gleichend, das eine Mal abspenstig gegenüber den sozialen Relationen, das

andere Mal gerade die Relationalität der sozialen Beziehungen nutzend, um

sich selbst umso mehr zu entfalten.

Wie immer Rousseau und Goethe als normsetzende Beispiele für moder-

ne Autobiographien auch gewirkt haben mögen, für den autobiographischen

Umgang mit dem erinnerten Ich sind hier die beiden Seiten der Parado-

xie moderner Selbsterkenntnis ausbuchstabiert: die Unvergleichbarkeit und

die ebenso auf Einzigartigkeit zielende Praxis des (Sich-Selbst-)Vergleichens.

Rousseaus Confessions und Goethes Dichtung und Wahrheit sind nicht nur im

Hinblick auf ihre literarische Qualität und die Berühmtheit ihrer ›exzentri-

schen‹ Autoren die unerreichbaren Vorbilder und Leitsterne des autobiogra-

phischen Schreibens im 19. Jahrhundert, sie modellieren fortan auch die Vari-

anten und Spannungen des Sich-Selbst-Vergleichens, die Art und Weise, wie

sich das autobiographische Ich vergleichend auf seine soziale (Um-)Welt be-

zieht. Im »Zeitalter der Vergleichung« (Nietzsche) nimmt der Imperativ des

Antonio in Goethes Torquato Tasso – »Vergleiche dich! Erkenne was du bist!

– im autobiographischen Schreiben deshalb eine oftmals doppelbödige Wen-

dung.Man kann sich auf jedes der beidenModelle berufen, sein Leben derge-

stalt begreifen undmodellieren – und dann doch in das jeweils andere Modell

wechseln. Man mag sich mit Rousseau auf die exklusive Einzigartigkeit des

eigenen Ich berufen – und doch ein ganz anderes, vergleichsweise normales

Leben geführt haben. Man mag sich mit Goethe in ›Extremen‹ spiegeln und

bewegen, in derHoffnung, sich in der eigenen fabriziertenWechselbeziehung

von Selbst undWelt ein zur dichterischen ›Wahrheit‹ gerundetes Leben zu er-

schreiben – um die olympische Ruhe und Souveränität des großen Vorbilds

am Ende doch zu verfehlen.

Mit Rousseau und Goethe sind die bekannten ›klassischen‹ Muster der

modernen Autobiographie etabliert, jene auch in der Forschung stets genann-

ten »Diskursivitätsbegründer«61, deren Texte für die Gattung in besonderer

Weise stil- und diskursbildend geworden sind. Beide sind in Bezug auf das

Sich-Vergleichen duchaus eng aufeinander bezogen. Rousseaus Rede – ›ich

bin anders und mit niemandem zu vergleichen‹ – bleibt eine Unvergleichbar-

keitsbehauptung, demnach ein performativer Sprechakt, der die Frage nach

61 Nach einer berühmten Formulierung von Michel Foucault: Was ist ein Autor?, in:

Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Bd. 1, Frankfurt a.M. 2001, S. 1003-1041, hier

S. 1022.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 213

den dabei vorausgehenden und nachfolgendenVergleichen unweigerlich nach

sich zieht.62 Goethes Praxis des Sich-Selbst-Vergleichens wiederum bringt die

Einzigartigkeit und Unvergleichbarkeit des Ich ebenfalls hervor; der Vergleich

des eigenen früheren Selbst mit anderen Figuren zielt auf das tertium compa-

rationis einer noch zu bildenden Figur, die aus der autobiographischen Rück-

schau allenfalls zu erahnen ist, sich aber in Gestalt des autobiographischen

Erzählers umso deutlicher präsentiert. Zunächst wird die erzählte Figur oft-

mals als ›dunkel‹ und ›wunderlich‹ apostrophiert, zuletzt enthüllt sie sich als

ebenso inkommensurabel und singulär. Die von Rousseau behauptete Unver-

gleichbarkeit des Selbst, nicht ›besser‹ und nicht schlechter als andere zu sein,

dafür grundsätzlich ›anders‹, einmalig, noch nie dagewesen – diese Behaup-

tung steht bei Rousseau am Anfang, bei Goethe eher am Ende.

Mit der Verpflichtung zur Einzigartigkeit aber haben beide, Rousseau und

Goethe, den Autor*innen und Autobiograph*innen des 19. Jahrhunderts eine

Hypothek der monumentalen Ich-Inszenierung hinterlassen, der schwer zu

folgen sein wird. Vor allem im deutschsprachigen Raum blieb Goethes Dich-

tung undWahrheit lange Zeit eine Art Gradmesser des autobiographischen Er-

zählens. Nicht zuletzt wegen seiner autobiographischen Schriften avancierte

Goethe im deutschen Kaiserreich »zum einzigartigen Vorbild personaler Bil-

dung«63, noch verstärkt in demMaße, wie die Weimarer Klassik, wie Goethe-

verehrung und »Goethekultus«64 zur nationalen Integrationsidee aufstiegen.

Die Einzigartigkeit des großen Goethe aber kollidiert mit der Verpflichtung,

sich ein Beispiel an ihm zu nehmen und die ›personale Bildung‹ an ihm aus-

zurichten. Ein Paradox des autobiographischen Schreibens wiederholt sich

hier auf der Seite der Rezeption: Einzigartigkeit, gar Monumentalität und

Unerreichbarkeit eines Klassikers verpflichten zur Verehrung, schließen das

Sich-Selbst-Vergleichen aber aus.

Im Jahre 1900 hat der populäre Schriftsteller und Philosoph Wilhelm Böl-

sche Goethes Bedeutung für das 19. Jahrhundert pointiert zusammengefasst:

62 Zum Problem und zum logischen Widerspruch solcher Unvergleichbarkeitsbehaup-

tungen vgl. Hartmut von Sass: Incomparability. A Tentative Guide for the Perple-

xed, in: Angelika Epple/Walter Erhart/Johannes Grave (Hg.), Practices of Compa-

ring. Towards a newUnderstanding of a fundamental Human Practice, Bielefeld 2020,

S. 213.

63 Maximilian Nutz: Das Beispiel Goethe. Zur Konstituierung eines nationalen Klassi-

kers, in: Jürgen Fohrmann/Wilhelm Vosskamp (Hg.), Wissenschaftsgeschichte der

Germanistik im 19. Jahrhundert, Stuttgart 1994, S. 605-637, hier S. 620.

64 Ebd., S. 633.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Walter Erhart

»Als Typus der Menschheit erscheint er uns, unnahbar, einzig, riesig, her-

aufgereckt über jede Individualität.«65 In seiner Rede über »Goethe im 20.

Jahrhundert« stellte Bölsche zugleich die offenbar drängende Frage, wie eine

gegenwärtige Nachfolge Goethes überhaupt möglich sein soll. Zunächst er-

scheint Goethe nämlich als »ein Fremdling aus anderer Welt […], ein Heiliger,

der Messias, der Gottessohn«,66 und nicht von ungefähr zitiert Bölsche hier

eine religiöse Tradition. Der Goethe-Kult des 19. und frühen 20. Jahrhunderts

trug als Teil einer nationalen Sinnstiftung in der Tat Züge der Heiligenvereh-

rung und der Heiligenlegenden. Der Vergleichmit der imitatio Christi ist dem-

nach nicht zuweit hergeholt, und Bölsche adressiert folgerichtig das Problem,

wie die solcherart entrückte Gestalt Goethe zur Nachahmung und Nachfol-

ge inspirieren soll, zumal im Sinne der mit Dichtung und Wahrheit überliefer-

ten und autobiographisch geforderten Bildung und Selbstwerdung. Bölsche

nimmt das sakrale Vokabular explizit auf, um statt der entrückten Distanz

– »Das ist aber der verkehrte Weg«67 – die imitatio umso wirkungsvoller, in

theologisch ebenso korrekter Deutung und als autobiographische »Nutzan-

wendung«68 zu empfehlen: »Wir selber sollen jeder einwachsen in das neue

Ideal, bis jeder der Heilige ist. Goethe, ein Idealtypus der Menschheit, soll

einwachsen und auferstehen in jedem von uns. Jeder soll werden wie er.«69

Die nicht zuletzt von Rousseau und Goethe demonstrierte Einzigartig-

keit des Individuums soll hier buchstäblich auf eine andere, pädagogische

Bahn gebracht, die Figur des Heilsbringers und Erlösers in ein praktikables

Modell der Selbstvergleichung überführt werden. Wenn allerdings ›jeder‹ so

werden soll, wie es Goethe vorgab, ist es mit der autobiographischen Singu-

larität, mit der Andersheit und der Unvergleichbarkeit des Selbst nicht all-

zu weit her. Gerade in dem historischen Moment also, in dem – entlang der

soziologischen Diagnose – die ›Exklusionsindividualität‹ auf sich selbst ge-

stellt ist, bieten sich Vorbilder zur imitatio an, zu Selbstvergleichen, sogar zu

der von Wilhelm Bölsche pathetisch formulierten normativen Identität aller

deutschenGoethe-Adepten.Damit ist das autobiographische Schreiben im 19.

Jahrhundert in eine fortdauernde Konfliktstellungmanövriert: eine exklusive,

65 Wilhelm Bölsche: Goethe im 20. Jahrhundert [Auszüge], in: Karl Robert Mandelkow

(Hg.), Goethe im Urteil seiner Kritiker. Dokumente zur Wirkungsgeschichte Goethes

in Deutschland. Teil III: 1870-1918, München 1979, S. 312-316, hier S. 315.

66 Ebd., S. 316.

67 Ebd., S. 316.

68 Ebd., S. 315.

69 Ebd., S. 316.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 215

originale Individualität zu beschreiben und sich dabei doch an vorgegebenen

Mustern zu orientieren, einerseits einzigartig zu sein, sich andererseits be-

ständig zu vergleichen, sich exklusiv auf ganz eigene originale Art zu bilden

und dennoch zu imitieren, so zu werden wie Goethe – bestenfalls.

»Wie ein alberner Werther« – Individualität als Epigonentum

Die deutschsprachigen Autobiographien des 19. Jahrhunderts sind von Goe-

thes Dichtung und Wahrheit (1811-1833) zutiefst beeinflusst – die autobiogra-

phischen Versuche von Schriftstellern und Künstlern allemal, aber auch die

vielen Lebensbeschreibungen von denjenigen, die Goethe gelesen und bewun-

dert haben und sich an ihm ein Beispiel nehmen wollten. So wie zahllose

Bildungsbürger als Nachahmer der einst aristokratischen Grand Tour und als

Touristen die eigene Italienreise bis weit ins 20. Jahrhundert hinein als ein

Bildungserlebnis auf den Spuren von Goethes Italienischer Reise inszenierten,

so folgten sie auch im Schreiben von Lebenserinnerungen den autobiogra-

phischen Schriften Goethes und versuchten ihr eigenes Leben nach Art von

Dichtung undWahrheit auszulegen. Erst im Zusammenhang dieser vielfältigen

Rezeptionen und solcher bald institutionalisierter Verehrungs- und Nach-

ahmungsmuster entstand ein Goethe-Bild, das die Autobiographie in Dich-

tung undWahrheit zugleich als Modellfall einer ›klassischen‹ und vorbildhaften

Bildungsgeschichte festgeschrieben hat. Als exemplarisch und repräsentativ

konnte das von Goethe aufgeschriebene Leben aber nur gelten, indem es zu-

gleich ein unerreichbares Vorbild und einen Maßstab der Vollkommenheit

aufrichtete: Auf der einen Seite avancierten Goethes Gestaltung und Darstel-

lung des eigenen Lebens zum Maß aller autobiographischen Dinge, auf der

anderen Seite schildert Dichtung und Wahrheit genau jene ›klassische‹ Epoche

der deutschen Literatur- und Kulturgeschichte, die im 19. Jahrhundert schnell

in weite und unerreichbare Ferne gerückt ist – und gerade deshalb kanoni-

siert und institutionalisiert werden konnte.

Die Goethe-Rezeption stand deshalb fast notwendig im Zeichen des Epi-

gonentums: So wie man sich Goethe selbst – als Künstler und als Mensch –

nur unvollkommen und notdürftig annähern konnte, so blieb auch das eigene

Zeitalter hinter der mit seinem Namen und seinem Leben repräsentativ ver-

bundenen Epoche zurück. Zu dem vonGoethe gesetztenMaßstab gehört auch

sein in Dichtung undWahrheit vorgeführtes Erzählverfahren, jene autobiogra-

phische Perspektive des Vergleichens, die das eigene Innere in ›wiederholten

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Walter Erhart

Spiegelungen‹mit den äußeren Einflüssen und den prägenden und bedeuten-

den, entweder ähnlichen oder entgegengesetzten Zeitgenossen in Beziehung

bringt und daraus die ideale Wechselwirkung von originaler eigener ›Natur‹

und der sie zusätzlich befördernden sozialen und gesellschaftlichen Umwelt

erzeugt. Das eigene Selbst – so hat es Goethe häufig programmatisch formu-

liert – wird aus dem inneren Streben und zugleich aus den vielfältigen Um-

ständen und Bedingungen der Zeit geformt; die Besonderheit und die inkom-

mensurable Einzigartigkeit des Ich ergibt sich gerade aus dieser in Dichtung

undWahrheit immer wieder hervorgehobenen Relationalität des Einzelnen im

Hinblick auf die ihn umgebenden und fördernden Bildungskräfte.

Diese Option des autobiographischen Erzählens ebenso wie der damit

verbundene idealische Bildungsgang kommt den Nachfahren allerdings

schnell abhanden, und nirgends wird dies deutlicher als in der Autobiogra-

phie jenes Autors, der mit dem Roman Die Epigonen (1836) das repräsentative

Zeitgemälde und das Urmodell aller verhinderten, verfehlten und nach

Goethe (und nach Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre) nicht mehr möglichen

Bildungsromane gestaltet hat: Karl Immermann.70 Seine 1840 erschienenen

Memorabilien weisen bereits in der Eingangsszene des zweiten Kapitels –

»Knabenerinnerungen« – darauf hin, dass sich das von ihm beschriebene Le-

ben in einer historischen Nachwelt abspielt, in einer doppelten Erinnerung,

die bereits den Kindern die Last der nachgestalteten Memoria auferlegte:

»Wie andere Kinder mit Märchen gespeiset werden, so wurde mein frühestes

Denken und Fühlen durch das Gedächtnis an sie ernährt […].71«

In der Familie Immermann herrschte das Andenken an zwei mit der Fa-

milientradition eng verbundene historische Figuren: an Gustav Adolf, den Kö-

nig von Schweden, in dessen Armee ein Vorfahre im dreißigjährigen Krieg

kämpfte, und an Friedrich den Zweiten, in dessen Regimentern Immermanns

Vater als Militärjustizbeamter diente. Dieser scheinbar der spezifischen Be-

sonderheit der Familie geschuldete Vergleich mit anderen Zeitgenossen – ge-

70 Zur inzwischen erfolgten Aufwertung des Epigonentums bei Immermann und im 19.

Jahrhundert vor allem in ästhetischer Hinsicht vgl. Markus Fauser: Intertextualität

als Poetik des Epigonalen. Immermann-Studien, München 1999. Burkhard Meyer-

Sickendiek: Die Ästhetik der Epigonalität. Theorie und Praxis wiederholenden Schrei-

bens im 19. Jahrhundert: Immermann – Keller – Stifter – Nietzsche, Tübingen/Basel

2001. Marcus Hahn: Geschichte und Epigonen. ›19. Jahrhundert‹/›Postmoderne‹, Stif-

ter/Bernhard, Freiburg 2003.

71 Karl Immermann: Memorabilien, in: Werke in fünf Bänden Bd. IV Autobiographische

Schriften, Frankfurt a.M. 1973, S. 376.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 217

genüber anderen, mit »Märchen« (ab-)gespeisten Kindern werden die Mit-

glieder des Hauses Immermannmit historischen Fabeln erzogen –macht das

solcherart beschriebene autobiographische Ich dennoch repräsentativ: Im-

mermann lässt keinen Zweifel daran, dass sein erzähltes Leben im Zeichen

der Geschichte steht, der historischen Erinnerung an eine ganz andere und

schmerzlich vergangene Zeit, an die nationale Ära der Befreiungskriege zu

Beginn des Jahrhunderts – einer Generationserfahrung, der Immermann das

Denkmal seiner nicht zufällig so genannten »Memorabilien« setzen möch-

te. Memoiren gelten als jene (Unter-)Gattung des autobiographischen Schrei-

bens, die weniger dem eigenen Ich als vielmehr den historischen Zeitumstän-

den, dermemorialen Schilderung berühmter Persönlichkeiten und großer Er-

eignisse gewidmet ist. Bei Immermann allerdings ist dieWahl dieser Gattung

zugleich eine Konsequenz der unvermeidlichen Nachfolge Goethes, die jede

Erinnerung an den Dichter des ›klassischen‹ Zeitalters, zumal an Dichtung

und Wahrheit, mit dem Eingeständnis des eigenen Epigonentums verbindet.

Im Hinblick auf die Wechselwirkung zwischen den eigenen charakterlichen

Anlagen und den Zeitumständen verkleinert und marginalisiert Immermann

das eigene Ich: Ergebnis der Praxis jener »Kinder«, die im Andenken an his-

torische »Märchen« aufgewachsen sind, zugleich das Modell eines autobio-

graphischen Erzählens, in dem das eigene Leben nur noch die Folie und den

Spiegel bildet für eine große, übermächtige, einst herrliche und nur noch

Epigonen zurücklassende Geschichte. Die bekannte programmatische Prä-

sentation dieser Erzählform findet sich am Ende des »Avisbrief« genannten

Vorworts der Memorabilien:

»Mein Leben erscheint mir nicht wichtig genug, um es mit allen seinen Ein-

zelheiten auf den Markt zu bringen, auch habe ich noch nicht lange genug

gelebt, um mir den rechten Überblick zutrauen zu dürfen. Ich werde viel-

mehr nur erzählen, wo die Geschichte ihren Durchzug durch mich hielt.«72

Immermanns Geste der Bescheidenheit stilisiert das eigene Ich und das ei-

gene Leben als bloße Hülle und leere Form (»Durchzug«), die umgekehrt der

Bewegung und der Dynamik des Historischen großen Raum gibt. Die Zu-

rücknahme der Bedeutung des eigenen Lebens ist zugleich einem direkten

Vergleich mit Goethe geschuldet, der »doch nur die auf die Spitze getriebe-

ne Subjektivität des achtzehnten Jahrhunderts in sich zur höchsten Blüte zu

72 Ebd., S. 374.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Walter Erhart

bringen wußte […].«73 Goethe vervollkommnete ein Zeitalter der Individuali-

tät und des sich als besonders und einzigartig beschreibenden Individuums;

imGegensatz dazu diagnostiziert Immermann zumZeitpunkt seines eigenen

autobiographischen Schreibens die Ankunft einer neuen Epoche: »Gegenwär-

tig leben wir in einem Übergange von der subjektiven zur objektiven Periode;

die Zeit, von welcher geredet werden soll, gehört noch ganz der ersten Rich-

tung an.«74

Damit ist der Abstand auch zu Goethes Autobiographie deutlich bezeich-

net, denn der Zeitpunkt der Autorschaft von Immermanns Memorabilien ist

bereits Teil einer anderen Zeit. Der folgerichtige Verzicht auf Einzigartigkeit

und Subjektzentriertheit führt zu einer anderen autobiographischen Schreib-

weise; Immermann stellt sein Ich hintan, während das von ihm beschriebene

Leben noch einer historischen Zeit zugehört, die anderen Gesetzmäßigkei-

ten unterstellt ist. In der Geschichte der Autobiographie gelten Immermanns

Memorabilien bis heute nicht nur selbst als epigonal, sondern hinsichtlich ih-

rer Form auch als Abweichung von einer seit Rousseau und Goethe etablierten

und trotz allerWandlungen bis zum 20. Jahrhundert fortgeführten Gattungs-

norm. Der Verzicht auf die zentrale Position des autobiographischen Erzäh-

lers und der sich dabei abzeichnende Verlust an Individualität würde auf die

»Deformation«75 einer Gattung verweisen, auf »Zerfallserscheinungen«76 des

autobiographischen Erzählens, die sich im Nach-Goetheschen Zeitalter vor

allem bei Immermann abzeichnen.77 Allerdings zieht Immermann damit nur

die Konsequenz aus seiner eigenen historiographischen Diagnose: Das Ich

vermag sich nicht mehr aus den historischen Kräften seiner Zeit heraus zu

bilden, sondern sieht sich auf eine ihn nicht mehr unmittelbar prägende Ver-

gangenheit, auf die »Märchen« alter Zeiten verwiesen; statt des lebendigen

– und vergleichenden – Austauschs mit den Bildungsmächten und den Zeit-

genossen schildert die zeitgemäße ›objektive‹ Autobiographie das eigene Ich

73 Ebd., S. 375.

74 Ebd.

75 IngridAichinger: Künstlerische Selbstdarstellung: GoethesDichtungundWahrheit und

die Autobiographie der Folgezeit, Bern 1977, S. 33.

76 So die Kapitelüberschrift bei Jürgen Lehmann: Bekennen – Erzählen – Berichten. Stu-

dien zu Theorie und Geschichte der Autobiographie, Tübingen 1988, S. 220-226. (»Zer-

fallserscheinungen des erzählenden Typus um die Mitte des 19. Jahrhunderts«).

77 Vgl. dazu auch M. Holdenried: Autobiographie (Anm. 18), S. 169-205 (»›Nachklas-

sische Formen‹? Epigonalität und Ansätze der Gattungserneuerung im 19. Jahrhun-

dert«). Zu Immermann ebd., S. 177.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 219

als bloße Folie und als Bühne für die sich ereignenden historischen Begeben-

heiten. Indem – anders als bei Goethe – die Differenz zweier Zeitalter betont

wird und sich das eigene, bis zur Abfassung der Autobiographie erstrecken-

de Leben, die erzählte Zeit, nicht als eine mit der Gegenwart, der Erzählzeit

kongruente Entwicklung darstellt, verschiebt sich die autobiographische Per-

spektive auf die Bekräftigung und Bestätigung eines historischen Bruchs, auf

den Vergleich zwischen einem ›Früher‹ und einem ›Später‹.

Immermanns autobiographischer Erzähler schildert nicht die Geschichte

eines sich an und mit der Umwelt bildenden Individuums. Er gibt dem sich

vergleichenden und verglichenen Ich keinen Raum, stattdessen übt er sich in

der vergleichenden Methode eines Historikers, der den Umbruch der Epo-

chen beschreibt und analysiert. Das sich an die »Knabenerinnerungen« an-

schließende Kapitel der Memorabilien trägt den Titel »Die Familie« und wird

zu einem Dokument der vergleichenden europäischen Familiengeschichte:

»denn die Familie bedeutete von jeher mehr bei uns, als bei den übrigen

Völkern.«78 Was folgt, ist der Vergleich fast aller zentraleuropäischen Na-

tionen hinsichtlich ihres Familienlebens, mit kruden Vergleichen unterein-

ander – »Polen und Russen haben nur eine Art von Contubernium, Spanier

und Italiener allenfalls den Instinkt, der sich der Kinder annimmt«79 – sowie

dem selbst nationalistischen Vergleich zwischen Deutschland und den an-

deren Nationen. Aufgrund ihrer spezifischen Geschichte, die zum »Urgefühl

der Germanen« zurückverfolgt werden kann, ist den Deutschen die Familie

nicht wie »bei anderen Völkern« lediglich »Mittel zum Zweck«, sondern ein

»Zweck«80 schlechthin: ein religiös aufgeladenes Zentrum der Sinnstiftung

und der Personwerdung. Diese deutsche Familie ist dem Geschichtsschrei-

ber Immermann zwar ein unbezweifelbarer Wert, dennoch ist der Darstel-

lung bereits das von Friedrich Nietzsche diagnostizierte »Zeitalter der Ver-

gleichung« eingeschrieben, die parallele Betrachtung der »Stufen und Arten

der Moralität, der Sitten, der Culturen«81. Der Historiograph lässt sich von

dieser vergleichenden Betrachtung derart in Anspruch nehmen, dass er nicht

nur – getreu seiner ›objektivistischen‹ Programmatik – die eigene Familie

nicht erwähnt, sondern auch seinThema der selbst erlebten historischen Dif-

ferenz zweier Zeitalter vernachlässigt. Die deutsche »Familie« war von den

78 K. Immermann: Memorabilien (Anm. 71), S. 407.

79 Ebd., S. 407f.

80 Ebd., S. 410ff.

81 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches Bd. I (Anm. 9), S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Walter Erhart

Germanen bis zum ›subjektiven‹ Zeitalter um 1800 vergleichsweise singulär,

auf die Gegenwart kommt Immermann nur nachholend und knapp, dafür

aber eindringlich zurück:

»Mit diesemBilde dermodernen Familie in lauter Halbtönen sei nun die Ge-

stalt der Familie verglichen, über deren Dach die Wucht der Weltereignisse

stürzte. An ihr war alles noch winklicht, barock, kurios; desto zusammenge-

faßter kann der Bericht von ihr sein.«82

Auch in diesem »Bericht«, der von seiner eigenen Zeit handelt, kann Immer-

mann nicht von der ›Vergleichung‹ zweier Zeitalter lassen, wieder erzählt er

die sein eigenes Leben betreffenden Zeitumstände nicht direkt, sondern dies-

mal im Spiegel der Literatur: jener um 1800 entstandener populärer Famili-

endramen, die das Modell des bürgerlichen Trauerspiels in empfindsame und

rührende Bühnenszenen des häuslichen Lebens aufgelöst haben. August Wil-

helm Iffland (1759-1814) ist ihm »der getreueste Cicerone durch alle Schätze

und Kuriositäten des damaligen deutschen Familienlebens«83, und die Be-

deutsamkeit dieses Autors wird insbesondere dadurch profiliert, dass man

sie »mit seinem Rivalen vergleichen« kann, dem ebenso bekannten und er-

folgreichen Autor August Kotzebue (1761-1819).

Immer weiter entfernt sich Immermann von jenem autobiographischen

Erzähler, der entweder wie Rousseau auf seiner Singularität und seiner

Entgegensetzung zu der ihn umgebenden Welt besteht oder wie Goethe das

Wechselverhältnis zwischen geschichtlichen Kräften und einem sich entwi-

ckelnden Ich in den Mittelpunkt rückt. Das erzählende Ich in Immermanns

Memorabilien wird zu einem Chronisten und vergleichenden Geschichts-

schreiber, der, statt sich selbst, statt das erzählte Ich zu vergleichen und in

Relation zu anderen zu beschreiben, ein Zeitalter vergleichend porträtiert

– und dies in einer zunehmenden Vielfalt von Formen und Schreibweisen,

Stimmen, Gesichtspunkten und zitierten Gewährsleuten. Die Memorabilien

präsentieren eine »polyphone Historiographie«84, in der sich die Erzählfor-

men beständig abwechseln: Geschichtsschreibung, Vorlesungen, Anekdoten,

82 K. Immermann: Memorabilien (Anm. 71), S. 434.

83 Ebd., S. 435.

84 Jürgen Lehmann: Polyphone Historiographie. Zur Entwicklung der Autobiographie

im 19. Jahrhundert am Beispiel von Immermanns »Memorabilien«, in: Immermann-

Jahrbuch 5 (2004), S. 27-37.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 221

Dialoge, biographische Miniaturen (über Friedrich Ludwig Jahn und Christi-

an Dietrich Grabbe), literaturgeschichtliche Essays, literarische Humoresken

und Miszellen (»Der Oheim«), explizit angelehnt an Laurence Sternes Roman

Tristram Shandy. Diese Multiperspektivität ist überaus eng mit der verglei-

chenden historiographischen Praxis verbunden und zugleich das Ergebnis

einer Nach-Welt, die der Verfasser des Romans Die Epigonen ebenso deutlich

markiert. Die »Isolierung«85 der deutschen Familie im Gefolge der Revo-

lutionen und Befreiungskriege – sie wurde »winklicht, barock, kurios« –

hatte zunächst ihre althergebrachte Vormachtstellung und Harmonie nicht

angetastet, sondern ihre Macht und Ordnung eher noch verstärkt. So hat sich

der Vater als uneingeschränkte Autorität behauptet – davon weiß Immer-

mann in der Schilderung eigener »patriarchalischer, rührend possenhafter

Familienzüge«86 selbst noch zu berichten. Zum Zeitpunkt des Verfassens

der Memorabilien allerdings hat das ›Zeitalter der Vergleichung‹ auch diese

bislang geschützte Sozialform erreicht – mit entsprechenden pädagogischen

Konsequenzen:

»Auf das heranwachsende Geschlecht wirkte daher die Familie nicht als Teil

eines Ganzen, sondern als rundes Ganzes. Sie erschien ihm als eine Theo-

kratie des Gefühls, als eine ehrwürdige Usurpation. Der Sohn sieht jetzt den

Vater in Verwickelung mit so manchem Übermächtigen und dabei Vernünf-

tigen. Früh fängt er daher an den Vater mit Dingen und Personen zu ver-

gleichen. Ein solcher Seitenblick war der damaligen Zeit sehr fremd. Womit

der Vater nicht fertig werden konnte, das war das Unvernünftige, Schlechte,

durch keine Niederlage ging die Autorität verloren.«87

Immermann begreift sich als Berichterstatter einer alten, bereits weit ent-

fernten Zeit; wenn die Gegenwart des Erzählens (»jetzt«) in den Blick gerät,

dann als Ergebnis einer Zeitenwende und eines historischen Bruchs, der wie-

derumdie Distanz des Chronisten bestätigt. Die damals noch lebhaft erfahre-

ne »Autorität« des Vaters und die ihm dadurch zugeschriebene Aura der Frei-

heit und Unabhängigkeit, so fährt die Passage über die Familie fort, prägte

auch die Sehnsucht der Heranwachsenden nach den »Studentenjahren«, von

denen man sich eine ähnliche »Freiheit« erwartete:

85 K. Immermann: Memorabilien (Anm. 71), S. 438.

86 Ebd., S. 547.

87 Ebd., S. 439.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Walter Erhart

»Ein brennender Durst nach den Studentenjahren, von welchen man den

Himmel aller Freiheit sich verhoffte, war ebenfalls der Ausdruck jenerWün-

sche. Die jetzige Stimmung junger Leute in Beziehung auf diese Periode läßt

sich mit dem damaligen leidenschaftlichen Begehren nicht vergleichen.«88

Der einigermaßen trockene Kommentar spricht Bände: Der autobiographi-

sche Blick zurück in eine ferne, nicht vergleichbare Zeit legt einen deutlichen

Schnitt zwischen erzählter Zeit und Erzählzeit, zwischen zwei Epochen, an

deren Bruchstelle sich der zu einemGeschichtsschreiber gewandelte autobio-

graphische Verfasser befindet.Mit demWechsel vom Sich-Selbst-Vergleichen

zur vergleichenden autobiographischen Historiographie schlägt Immermann

nicht nur einen spezifisch neuen Ton des autobiographischen Schreibens an,

aufschlussreich sind dieMemorabiliengerade deshalb,weil sich in der Folge die

Rede über die Differenz zwischen der Vergangenheit und der unaufhaltsam

fortschreitenden modernen Zeit als eine große Erzählung und als Selbstbe-

schreibung dieser Moderne etabliert. Das moderne Zeitempfinden ist durch

das Bewusstsein eines Bruchs mit vorherigen Zeiten charakterisiert: Es kom-

biniert die Trauer über die Zerstörung des ›Alten‹ und den Verlust der Her-

kunft mit der Suche nach neuen, oftmals radikalen Anfängen, es verbindet

Nostalgie mit historiographischer Distanz, es erzeugt zugleich die Erfahrung

der Beschleunigung einer sich von der einstigen historischen Ordnung ent-

fernenden Gegenwart.89

Insbesondere seit dem 19. Jahrhundert gehört dieses Zeit- und Ge-

schichtsbewusstsein, die Erfahrung von tiefgreifenden historischen Brüchen

sowie unaufhebbaren, sich stets verstärkenden Abständen zu einer als anders

und geordnet imaginierten Vergangenheit, zur Selbstdeutung der sich als

›modern‹ begreifenden Gesellschaften.90 Es prägt die Erzählungen über

Moderne und Modernisierung, die auch in Immermanns Memorabilien eine

nicht zuletzt mit Goethes Dichtung und Wahrheit abgeschlossene Epoche von

der Gegenwart des autobiographischen Erzählers trennt. Die Epigonalität

der autobiographischen Erzähler in der Nachfolge Goethes resultiert wie

88 Ebd., S. 440.

89 Vgl. Aleida Assmann: Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall des Zeitregimes der

Moderne, München 2013.

90 Vgl. Peter Fritzsche: Stranded in the Present: Modern Time and the Melancholy of

History, Cambridge 2004. Marcus Twellmann: Was war ›Modernisierung‹? Für eine

allgemeine Geschichte situierter Erzählungen, in: Michael Neumann et al. (Hg.), Mo-

dernisierung und Reserve. Zur Aktualität des 19. Jahrhunderts, Stuttgart 2017, S. 5-22.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 223

bei Immermann aus einer dezidiert historischen Perspektive: So wie sich

die Zeitalter, die erzählte Zeit und die Erzählzeit, nicht vergleichen lassen,

so trennt sich der autobiographische Erzähler von seinem früheren Ich

und vergleicht sich weniger mit sich selbst. Erst das Bewusstsein einer

grundlegend neuen und anderen Zeit erklärt und legitimiert das von Immer-

mann gewählte historiographische Verfahren; es bestimmt in hohem Maße

zugleich die Autobiographien des 19. Jahrhunderts, das Selbstverständnis

der autobiographischen Erzähler, die sich immer öfter in ein spezifisch

distanziertes Verhältnis setzen zu ihrem früheren, erzählten Selbst sowie zu

einer vergangenen und einer nunmehr in ebenso schneller wie fortdauernder

Veränderung befindlichen Welt.

Die eigene Kindheit spielt in einer ganz anderen Zeit; statt davon her-

leitend die eigene Entwicklung – vergleichend – zu erzählen, erscheint die

Kindheit nunmehr häufig als Teil einer ebenfalls fernen und früheren Zeit,

als abgetrennt und fern, eine Epoche, der wie bei Immermann die Charakte-

ristika einer vormodernen, noch intakten und heilen, zuweilen fast ›heiligen‹

Welt zugeschrieben werden können. Bogumil Goltz hat dieser »Apotheose der

Kindheit«91 in seinem autobiographischen Buch der Kindheit (1847) wenige Jah-

re nach ImmermannsMemorabilien einen markanten Ausdruck verliehen: Die

»Kindheit« wird bereits im Vorwort als die »verloren gegebene goldene Zeit«92

bezeichnet; als Erinnerung an das Paradies und den Garten Eden wird sie in

vielen Autobiographien des 19. Jahrhunderts mitsamt dem sich darin befind-

lichen erzählten Ich als das unvergleichlich ›Andere‹ der Gegenwart erinnert

und imaginiert.93 Auch in den zuvor in diesem Buch behandelten Haus- und

Familienbüchern des 14. und 15. Jahrhunderts sind Kindheit und Jugend eine

andere und eine ganz eigene Zeit – aber mit sich in jeder Generation wie-

derholenden (und dadurch vergleichbaren) Gesetzmäßigkeiten, nicht als ein

91 So die Kapitelüberschrift bei J. Lehmann: Bekennen – Erzählen – Berichten (Anm. 76),

S. 215-226.

92 Bogumil Goltz: Buch der Kindheit, Frankfurt a.M. 1847, S. VII.

93 Gleichsam in Gegenrichtung werden weniger glückliche Kindheits- und Jugendjahre

dannmit Blick auf dieses bereits etablierte Ideal geschildert, besonders deutlich in der

Autobiographie von Karl May, dessen Kapitel »Keine Jugend«mit folgendemVergleich

beginnt: »Du liebe, schöne, goldene Jugendzeit!Wie oft habe ich dich gesehen, wie oft

mich über dich gefreut! Bei andern, immer nur bei andern! Beimirwarst du nicht.« Karl

May: »Ich«. Aus Karl Mays Nachlaß, in: Gesammelte Werke, Bd. 34,6, Radebeul 61920,

S. 279.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Walter Erhart

unwiederbringlich verlorenes, zugleich längst historisch gewordenes Zeital-

ter.

Wilhelm von Kügelgens 1870 erschienene und zu den meist gelesenen Au-

tobiographien des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts zählenden Jugend-

erinnerungen eines altenMannes führen diese Diskrepanz des Zeitalters und der

Erzählsituationen bereits in ihrem Titel. Wie bei Goltz verschiebt sich das Er-

zählen, die narrative Spannung des Lebensverlaufs, zu einer fast szenischen

Präsentation von Genregemälden aus Kindheit und Jugend. Gegenüber Im-

mermanns Geschichtsschreibung ist dem Schreiben hier ein durchausmelan-

cholischer Ton zu eigen, der bei von Kügelgen insbesondere durch die vielen

Erinnerungen an die jeweils eindringlich geschilderten Todesfälle der Kind-

heit – Geschwister und Großmutter – nicht nur verstärkt wird, sondern ei-

ne die Jugenderinnerungen prägende Reflexion des Erzählers über den damals

jederzeit möglichen und nun lediglich in die Zukunft verlagerten Tod her-

vorruft.94 Die Autobiographie schließt mit dem Tod des von einem Räuber

erschlagenen Vaters im Jahr 1820; von Kügelgen ergriff kurz zuvor den Beruf

des Vaters und besuchte die Kunstakademie in Dresden.

Auch die Jugenderinnerungen eines alten Mannes stehen im Zeichen eines

Epigonentums, dessen gleichsam professionelle Ausprägung – der Sohn folgt

dem erfolgreichen Vater als Künstler und tritt als solcher bereits in eine deut-

lich nach-klassische Zeit ein – sich mit der Erinnerung an eine ganz andere

Kindheit verbindet. Dementsprechend setzt sich von Kügelgen auch nicht in

Beziehung zu anderen, mit ihm vergleichbaren Künstlern – zumal das Haus

der von Kügelgens damals in unmittelbarem Kontakt stand zu den später ka-

nonisierten und historisierten, nunmehr unerreichbaren Gründerfiguren des

›klassischen‹ und romantischen Zeitalters. Von Kügelgen erwähnt und schil-

dert zahlreiche Zeitgenossen, ohne sie jedoch wie Goethe als die prägenden

Einflüsse auf den eigenen Bildungsgang in den autobiographisch präsentier-

ten Lebensweg zu integrieren. Stattdessen versetzt er sich in eine gänzlich

andere, weit entfernte Sphäre. Caspar David Friedrich war ein häufiger Gast

der Familie, »ein Einundeinzigster in seiner Art,wie alle wirklichen Genies.«95

Johann Wolfgang Goethe wurde in einer anderen Szene vom Vater vehement

verteidigt gegenüber der Mutter, die Goethes Werke in moralisch-sittlicher

94 Vgl. hierzu Anton Philipp Knittel: Zwischen Idylle und Tabu. Die Autobiographien von

Carl Gustav Carus, Wilhelm von Kügelgen und Ludwig Richter, Dresden 2002, S. 127-

144.

95 Wilhelm von Kügelgen: Jugenderinnerungen eines altenMannes, Leipzig ²1899, S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 225

Hinsicht als »mannigfach verletzend« empfand: »Er entgegnete etwa, daß

Goethe weder Schulmeister noch Pfaffe, sondern Dichter und als solcher wie

alle Künstler nur mit seinem eigenen Maß zu messen sei.«96 Entscheidend

sei, so bekräftigt von Kügelgen selbst noch einmal, »daß wenn Künstler nur

nach eigenem Maße zu bemessen seien, allein das Maß des Genies, nicht das

des moralischen Wertes ihrer Werke oder Personen entscheiden dürfe.«97

Von Kügelgen folgt hier der gängigen Auffassung vom Genie und dem

gängigen Postulat von der Autonomie der Künste,98 er beschreibt aber auch

die Kunst und die Künstler seiner Kindheit, und hier wird deutlich, dass

die Autobiographie jene Emphase der Einzigartigkeit und des Genies ebenso

wie die Idee des unvergleichlichen Individuums in die Vergangenheit pro-

jiziert. Wie Immermann spricht von Kügelgen in dieser Hinsicht nicht von

sich selbst, vergleicht sich nicht mit anderen, stellt sich auch nicht als damals

vergleichend vor, sondern rückt die in der Kindheit erlebten Zeitgenossen in

unerreichbare Distanz. In der späteren Darstellung seiner Ausbildung zum

Zeichner an der Dresdner Kunstakademie lässt von Kügelgen die Kommili-

tonen und späteren Kollegen – in den Kapiteln »Berufsstudien« und »Mei-

ne Kommilitonen« – Revue passieren, ohne sich mit ihnen zu vergleichen

oder auch deren Status als unvergleichliche Genies zu proklamieren. Statt-

dessen schildert er das gemeinsame Lernen, auch den »Mangel fördersamen

Unterrichts« von Seiten der ebenfalls bereits epigonalen Lehrenden sowie die

dadurch einsetzende »gegenseitige Aushilfe«99 untereinander. Das bevorzug-

te Pronomen dieser Ausbildungszeit ist bezeichnenderweise das kollektive

»wir«, mit dem sich diese (Künstler-)Generation erst jenseits der zuvor aus-

führlich beschriebenen Zeit zu formieren begann. Der Verzicht auf die der

vorherigen Epoche zugeschriebenen Einzigartigkeit des genialen Künstlers

entspricht der Wahrnehmung der eigenen Zeitgenossen, von denen sich kei-

ner vor den anderen auszeichnet und auch die erzählte autobiographische

Figur keinerlei Sonderstellung einnimmt.

Die autobiographischen Texte von Immermann, Goltz und von Kügelgen

machen unmissverständlich klar, dass die in der Goethe-Zeit hervorgebrach-

te Emphase des unvergleichlichen und unverwechselbaren Individuums an

96 Ebd., S. 143.

97 Ebd., S. 144.

98 ImZusammenhangmit demTheoremdes ›Genies‹ im 18. und 19. Jahrhundert vgl. etwa

Jochen Schmidt: Die Geschichte des Genie-Gedankens in der deutschen Literatur,

Philosophie und Politik 1750 – 1945 (in zwei Bänden), Darmstadt 1985.

99 W.v. Kügelgen: Jugenderinnerungen eines alten Mannes (Anm. 95), S. 404.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Walter Erhart

ihr Ende gekommen ist, dass insbesondere der autobiographische Erzähler

vor einer neuen Situation steht, die sein Selbstverhältnis und die Optionen

des Sich-Selbst-Vergleichens grundlegend verändert. Statt sich wie Rousseau

als einzigartig und anders zu vergleichen, statt wie Goethe aus dem Sich-

Selbst-Vergleichen hervorzugehen, bleiben die autobiographischen Erzähler

einerseits – wie Romanfiguren – in ihrer Kindheitszeit eingeschlossen oder

fahnden andererseits – jenseits der ›einundeinzigsten‹ Genies – nach neuen

Wegen der Relationalität.

Während die Korps der Befreiungskriege der 1810er Jahre in den Augen

der damaligen Kinder – so von Kügelgens Erinnerung – »den Freiheitskämp-

fern des alten Griechenlands zu gleichen«100 schienen und damit das bereits

von Immermann markierte entscheidende historische Ereignis der Kinder-

jahre als ein doppelt entrücktes heroisches Zitat überliefern, befindet sich

von Kügelgen gegen Ende seiner autobiographischen Erzählung noch inmit-

ten der Jugendjahre, in einer deutlich post-heroischen Zeit: weit weg von der

mit Goethe und Friedrich gekennzeichneten Genie-Zeit und auch selbst nicht

in jener Verfassung, die den Impuls eines Rousseau oder das Bildungspro-

gramm eines Goethes auch nur ansatzweise aufnehmen würde. Die erste –

und einzige – Liebschaft des Heranwachsenden wird auf gerademal fünf Sei-

ten abgehandelt, als eine sechszehnjährige Cousine in das Haus aufgenom-

men wird:

»Ich fühlte mich anfangs nur beseligt und sah die ganze Welt in einem Ro-

senschimmer, so glanzvoll und so farbig, als sei sie noch der schöne Garten

Eden, da unsere ersten Eltern sich umarmten. Leider aber ist unsere arme

Welt kein Paradies mehr […]. Mein unerfahrenes Herz war allgemach auf

jene schiefe Ebene geraten, da es keine Haltpunkte der Ruhe mehr giebt,

wo sonst beglückende kleine Konzessionen nicht mehr befriedigen, und die

heitere Illumination des Herzens in zehrende Glut umschlägt. Ich erschrak

jetzt vor mir selber, denn je unverdorbener ich wirklich war, je heißer kochte

mein Blut auf, und wie ein Verrückter hatte ich bald nur noch einen einzigen

Gedanken – der hieß: Helene.«101

Nach einem klärenden Gespräch mit dem Vater, dem »besten Freund« des

Sohnes, wird beschlossen, die »Flucht«102 zu ergreifen;Wilhelm von Kügelgen

100 Ebd., S. 139.

101 Ebd., S. 425.

102 Ebd., S. 426.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 227

wechselt zu seiner weiteren Ausbildung in das Haus des befreundeten Pastors

Roller. Auch hier erscheint das Erlebnis gerade nicht – wie bei Goethe – als

eine autobiographisch rekonstruierte Bildungsstufe, die zur unverwechselba-

ren Geschichte des Protagonisten beigetragen hätte. Im Gegenteil: Die Sze-

ne wird eher satirisch und parodistisch ausgemalt (»Rosenschimmer«), die

Herzensangelegenheiten sind Teil einer weit entrückten romantischen Vor-

zeit (»der schöne Garten Eden«), die Episode erhält schnell einen deutlichen

Zug ins Pathologische (»schiefe Bahn«; »wie ein Verrückter«), mit dem die

Verliebtheit einer weitaus älteren – vormodernen – Tradition zugeschrieben

wird: als eine durch das Ungleichgewicht der Säfte ausgebrochene (»kochte

mein Blut auf«) und durch eine bestimmte Behandlung (»Flucht«) zu heilen-

de Krankheit. Typisiert und vergleichbar aber wird das Liebesabenteuer be-

sonders durch eine literarische Parallele. Der Held »kämpfte […] nach besten

Kräften, […] aber alles war vergebens«, er »rannte […] mit scheußlichem Ge-

wissen einsam bei Nacht und Nebel durch die Heide« – in einer zunehmend

poetisch stilisierten Weise, die sogleich ihr literarisch-historisches Vorbild

findet: »wie ein alberner Werther«.103

Während Goethe die Empfindsamkeit der Werther-Zeit bereits in Dich-

tung und Wahrheit geschichtlich einordnet, in seine Entwicklung integriert

und auch (auto-)biographisch schon in den 1770er Jahren als verabschiedet

erklärt, dient sie von Kügelgen als Reminiszenz an die eigene Jugend: Diese

ist längst vergangen, aber auch folgenlos geblieben, in der Autobiographie er-

scheint sie als psychologische Kennzeichnung, aber auch als enthistorisiertes

Bildungszitat. Bedeutungsvoll ist diese Kennzeichnung in solchen keineswegs

unwichtigen, bei Goethe bekanntlich exponierten Liebesangelegenheiten vor

allem deshalb, weil der Vergleich das eigene Leben hier als eine kopierte, un-

eigentliche Existenz darstellt, zugleich auch abwertet und zurückweist; die

Heilung des eigentlich emanzipatorischen Aufbruchs in die eigene Bildungs-

und Liebeswelt führt zudem in die Obhut des Vaters und anschließend eines

Ersatzvaters zurück.

Die buchstäblichen Irrungen der eigenen Werther-Phase – es gab »kei-

ne Haltepunkte der Ruhe mehr«, das Ich gebärdete sich »wie ein Verrückter«

und wurde zur »Marionette in eines Mädchens Hand«104 – sind darüber hin-

aus Zeichen der beginnenden Unordnung und Instabilität des eigenen post-

heroischen Zeitalters, die in den Jugenderinnerungen eines alten Mannes immer

103 Ebd., S. 425f.

104 Ebd., S. 425.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Walter Erhart

wieder deutlich benannt werden.Wie ein »alberner Werther« agiert zu haben

– dies markiert die Distanz des Autobiographen, zugleich aber auch eine mit

der eigenen Jugend einsetzende Zeit kopierter Relationalität und epigonaler

Selbstverhältnisse. In einem Vergleich zwischen Kindern und Blumen zu Be-

ginn des dritten Teils nimmt von Kügelgen die organologische Terminologie

des klassischen, mit Goethe verbundenen Bildungsideals demonstrativ auf,

auch hier gleichsam als Zitat, um sie sogleich in das dem eigenen Leben und

der Epoche angemessene Gegenteil zu verkehren:

»Für die Erziehung von Kindern und Blumen ist eine der ersten Bedingungen

Stabilität. Ein und derselbe bleibende Standort, ein und dieselbe pflegende

Hand verbürgen ihr Gedeihen am besten. Über meiner Jugend aber waltete

der Wechsel.«105

Die »Stabilität« ist eine bildungstheoretische Norm, auch sie wird – wie die

Existenzform des einzigartigen Genies – in ein vergangenes Zeitalter proji-

ziert, von dessen programmatischem und exemplarischen Verlust die Auto-

biographie erzählt: »Nicht der Wille meiner Eltern, sondern die Unruhe der

Zeit trieb mich aus einer Schule in die andere und durch vieler Lehrer Hän-

de […].« Die missglückte und fehlgeleitete eigene Bildung wird einer histo-

rischen Gewalt überantwortet, die zu einer buchstäblich unbehausten und

entwurzelten Existenz führt: »so daß ich der beklagenswerten Blumenstau-

de eines Kindergärtchens glich, die von der Hast und Ungeduld der kleinen

Gärtner jeden Augenblick ausgehoben und versetzt wird.«106

Die Metapher der stets umgesetzten »Blumenstaude« verbindet das or-

ganologische Modell mit einer dezidierten Kritik der Moderne (›beklagens-

wert‹): Die der Epoche zugeschriebene »Unruhe«, die »Hast« und »Ungeduld«

der bildhaften Mächte lassen den autobiographischen Erzähler weder in sei-

nem Zeitalter noch in seiner gesellschaftlichen Umwelt jene Sicherheit und

jeden Halt finden, der früheren Generationen zukam; nicht die Zeitgenossen,

nicht die Künstlerkollegen, nicht die Freunde, allein der Vater war den Söh-

nen zuletzt »[w]ie ein Freund und Bruder«107, mit dessen Tod die Jugendjahre

enden.

Der bezeichnende Vergleich des autobiographischen Ich mit der »Blu-

menstaude« folgt unmittelbar auf ein Kapitel, in dem von Kügelgen noch ein-

105 Ebd., S. 149.

106 Ebd.

107 Ebd., S. 449.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 229

mal die persönlichen Begegnungen mit Goethe, dem »größten Genius seiner

Zeit«108, zusammenfasst; das letzte Treffen fand in der Dresdner Rüstkammer

statt, selbst schon das sichtbar museale Arsenal längst vergangener Epochen:

»Goethe sah die Rüstkammer noch in ihrem alten Graus und freute sich dar-

an. Noch sehe ich seine majestätische Gestalt mit der lebendigsten Teil-

nahme unter den gespenstischen Harnischen herumwandeln, welche wie

lebendige Recken auf prachtvoll geschnitzten Streitrossen sitzend in den

niedrigen Räumen des alten Lokales fast riesengroß erschienen. Einer be-

sonders imposanten Gestalt nahm Goethe den von Edelsteinen funkelnden

Kommandostab aus der Eisenfaust, wog ihn in der Hand und zeigte ihn uns

Kindern. ›Was meint ihr,‹ sagte er, ›mit solchem Scepter zu kommandieren

muß eine Lust sein, wenn man ein Kerl danach ist!‹ und er sah gerade aus,

als wenn er selbst der Kerl danach wäre.«109

Die ›beklagenswerte‹ Existenz eines autobiographischen Ich, das sich mit ei-

ner stets aus ihrem Umfeld gerissenen ›Blumenstaude‹ vergleicht, ist hier

unmittelbar mit dem Kontrast- und Schlussbild eines heroischen ›Kerls‹ kon-

frontiert. Der (Selbst-)Vergleichmit solchen erinnerten Zeitgenossen ist nicht

mehr möglich, »Wechsel und »Unruhe«, »Hast« und »Ungeduld« der neuen

Zeit lassen eine mit der alten Zeit verbundene »Stabilität« nicht mehr zu.

Die Jugenderinnerungen eines altenMannes lassen keinen Zweifel daran, dass ein

nicht mehr in traditionalen, ›inklusiven‹ Verhältnissen beheimatetes Indivi-

duum zugleich seine Besonderheit und seine Einzigartigkeit verliert.

Der Autobiograph Immermann inszeniert sein Ich als »Durchzug« histo-

rischer Ereignisse, er porträtiert seine eigene Geschichte – und die Geschich-

te überhaupt – als ein Geschehen ohne Mittelpunkt und ohne Vorbild, ohne

Orientierung und ohne Ziel.110 Wilhelm von Kügelgens Künstler-Ich adres-

siert sich im anonymen Plural – »meine Kommilitonen« – und erreicht nicht

einmal die berühmte Kunst seines eigenen Vaters. Als nicht in hergebrachten

Verhältnissen und Sicherheiten verankerte, höchst labile und unstete Men-

schen erleiden moderne Individuen ein durchgehend ähnliches, ›beklagens-

wertes‹ Schicksal: Statt der unvergleichbaren Individuen, der ›einundeinzigs-

108 Ebd., S. 148.

109 Ebd., S. 147f.

110 Vgl. Dorothee Kimmich: Wirklichkeit als Konstruktion. Studien zu Geschichte und Ge-

schichtlichkeit bei Heine, Büchner, Immermann, Stendhal, Keller und Flaubert, Mün-

chen 2002, S. 171-189.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Walter Erhart

ten‹ Genies, die – nach Rousseaus berühmter Vorgabe – allesamt ›anders‹

sind, führen die entwurzelten ›Blumenstauden‹ kein stabiles und kein heroi-

sches Leben mehr. Die von ihnen aufgeschriebenen Erinnerungen und auto-

biographischen Geschichten reduzieren sich nicht von ungefähr häufig auf

die Kindheit und Jugend. Die Künstler und Schriftsteller vergleichen sich

nicht mit ihren großen Vorbildern und eifern ihnen nicht mehr nach: Ein

›alberner Werther‹ wird es nie zu Goethes Dichtung und Wahrheit bringen, ei-

nemmodernen autobiographischen Erzähler bleibt die Unvergleichbarkeit in

mehrfacher Hinsicht versagt.

Die 1886 geschriebenen Erinnerungen aus meinem Leben des noch im 20.

Jahrhundert viel gelesenen Schriftstellers Gustav Freytag ziehen daraus be-

reits auf der ersten Seite einen höchst unerwarteten Schluss: Die autobiogra-

phische Bestandsaufnahme – »keine farbenreiche Schilderung ungewöhnli-

cher Erlebnisse, sondern einfacher Bericht über meine Jugend und über Er-

fahrungen, welche meinen Arbeiten Inhalt und Farbe gegeben haben« – übt

sich in größter Bescheidenheit, denn »was hier erzählt wird«, soll »dem Leben

und Bildungsgang von vielen Tausendenmeiner Zeitgenossen sehr ähnlich«111

sehen.

Scheinbar handelt es sich eingangs bloß um die rhetorisch versierte cap-

tatio benevolentiae eines Autors, der bereits mit seinem Romanbestseller Ha-

ben und Sein auf die nationale Wirkung und die bürgerliche Homogenität sei-

nes Publikums bedacht war. Der Verzicht auf Besonderheit aber verwandelt

sich in ein Strukturelement dieser Autobiographie, etwa mit einer wenig spä-

ter beschriebenen Kindheit und einem »Haushalt, wie es viele tausende in

Deutschland gab«: mit »Menschen darin,welche vielen tausend Anderen ihrer

Zeit sehr ähnlich sahen.«112 Auch der Erzähler selbst porträtiert sich mit Hilfe

solcher Vergleiche: Mit seiner »Freude an der Poesie« sei es ihm beispielswei-

se genauso gegangen »wie denmeistenMenschen, welche in Empfänglichkeit

und Verständniß fast ebenso fortschreiten wie die Nationen […].«113

Weder die Bemerkung über die ›Ähnlichkeit‹ der Zeitgenossen noch das

Vertrauen in eine wiederum naturwüchsige Entwicklung sind der Zufälligkeit

des hier beschriebenen Lebens geschuldet, auch nicht der spezifischen poli-

tisch-pädagogischen Meinung des Verfassers; die autobiographischen Kom-

mentare des Gustav Freytag in den Erinnerungen aus meinem Leben verweisen

111 Gustav Freytag: Erinnerungen aus meinem Leben, Leipzig 1899, S. 3.

112 Ebd., S. 93.

113 Ebd., S. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 231

vielmehr auf einen häufig überraschenden Vorbehalt in autobiographischen

Texten des 19. Jahrhunderts: Die Autoren und Erzähler zögern, das eigene

Selbst – à la Rousseau – als unvergleichlich und einzigartig zu präsentie-

ren, sie nehmen sogar explizit davon Abstand, sich den eigenen Bildungsweg

überhaupt als Verdienst selbst zuzuschreiben. Karl Immermann undWilhelm

von Kügelgen begründen diese Perspektive mit einem Zeitalter, das – nach

Goethes Dichtung und Wahrheit – das Subjektive und Individuelle wieder zu-

rückgedrängt habe: im Zeichen und im Namen einer fortschreitenden, post-

subjektivistischen Geschichte und eines unabwendbaren Epigonentums.

Die in den bisher betrachteten Texten vorherrschende Verpflichtung auf

die Vergangenheit und das im 19. Jahrhundert auch anderswo verbreitete au-

tobiographische Bewusstsein, in einer nach-klassischen Zeit zu leben und zu

schreiben, verbinden sich mit der Darstellung historischer Brüche einerseits,

dem sehnsüchtigen Blick auf eine ferne Kindheit andererseits. Die in der Ver-

gangenheit und Kindheit noch spürbare Relationalität des Daseins wird zum

Zeitpunkt des autobiographischen Schreibens oft schmerzhaft vermisst. Un-

vergleichlich ist diese eigene (Kinder-)Zeit sowohl für Immermann als auch

für den ›alten Mann‹ in von Kügelgens Jugenderinnerungen, weil sie einer ganz

anderen historischen Zeit verhaftet war. Umgekehrt sind die aus der Kind-

heit einst hervorgegangenen einzigartigen und unvergleichbaren Lebensläu-

fe gänzlich historisch geworden: Optionen einer ebenfalls vergangenen Zeit.

Immermann und von Kügelgen verzichten auch aus diesem Grund auf die

Fortführung der Autobiographie jenseits von Kindheit und Jugend. Die mit

dem Autobiographischen seit jeher verbundene Verpflichtung aber, das gan-

ze Leben darzustellen, ebenso das Bedürfnis, diesem Ganzen im Schreiben

Sinn zu geben, fordern einen Erzähler, der sich Rechenschaft über die ›Selbst-

werdung‹ jenseits von Kindheit und Jugend ablegt – ohne wie Gustav Freytag

sich geradezu zwanghaft in eine deutschbürgerliche Gemeinschaft hinein zu

imaginieren, mit »Menschen […], »welche vielen tausend Anderen ihrer Zeit

sehr ähnlich sahen.«

Die in von Kügelgens Jugenderinnerungen so zentral platzierte Metapher

einer »Blumenstaude«, die ständig versetzt wurde und nirgendwo beheima-

tet sein konnte, wirft deshalb zuletzt eine Frage auf, die den bürgerlichen

autobiographischen Selbstbeschreibungen des 19. Jahrhunderts allesamt ein-

geschrieben ist. Die Verpflichtung zum Anderssein und zur Einzigartigkeit

scheint vorgegeben, die Sehnsucht nach imitatio aber, nach Vorgaben und Bil-

dungsmustern bleibt. Gerade deshalb stehen auch die alltäglichen deutsch-

sprachigen Autobiographien des 19. Jahrhunderts im Zeichen von Goethes

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Walter Erhart

Dichtung und Wahrheit. Dort werden nicht zuletzt die Einzigartigkeit und das

Sich-Vergleichenmustergültig vorgeführt, das ganz besondere Leben und das

nachzuahmende Ideal. Falls man sich mit Goethe nicht vergleichen kann und

doch – irgendwie – so werden soll, am Ende abgeklärt, ausgeglichen und er-

füllt, gebildet wie er: Aus welchen relationalen Beziehungen ging das eigene

beschriebene Ich dann hervor? Wie hat es sich in der Welt eingerichtet – zu

einer Zeit, die das Hervorgehen und die Entwicklung der einst großen und

mächtigen Individualität offensichtlich so sehr erschwert?

Nachkommenschaft und Karrieren –
Übergangszeiten des autobiographischen Schreibens

Um sich selbst kennenzulernen, so hatte Rousseau in seinen Notizen zu den

Confessions bemerkt, sollte man beginnen in einem anderen Selbst zu lesen.

Ein solches »Vergleichsstück« sei allerdings selten genug: Es erfordere eine

schonungslose Offenheit und Wahrhaftigkeit, die erst Rousseau mit seinen

eigenen Bekenntnissen an den Tag gelegt habe (»rendre mon âme transpa-

rente aux yeux du lecteur«). In diesem spektakulären, aber zur Nachahmung

empfohlenen Fall – so formuliert es Rousseau in den schon zitierten Sätzen

am Ende des vierten Buchs der Confessions–würden der*die Leser*in die ein-

zelnen Elemente der ihnen fremden Lebensbeschreibung aufnehmen, zu ei-

nem eigenen Eindruck, sogar ihrem je eigenen »Werk« zusammensetzen, um

sodann die ihnen durchsichtig gewordene fremde »Seele« zu erkennen (»C’est

à lui d’assembler ces éléments, et de déterminer l’être qu’ils composent : le ré-

sultat doit être son ouvrage«).

Rousseaus Geste der Enthüllung des eigenen Selbst setzt einen Anfang:

Noch nie sei eine ähnliche Selbstoffenbarung überhaupt unternommen wor-

den – so lautete zumindest seine ohne Zweifel übertriebene, aber höchst fol-

genreiche Behauptung. Mit diesem fast inauguralen Akt markiert Rousseau

zugleich ein Zeichen der sich selbst beschreibenden Moderne: die »Fiktion

eines Anfangs«114 (Aleida Assmann), die hier, inmitten einer für Rousseau be-

reits korrupten Moderne, den Ursprung einer Gegenbewegung ankündigen

114 Vgl. zu diesem Gestus des 18. und 19. Jahrhundert Albrecht Koschorke: Zur Logik kul-

tureller Gründungserzählungen, in: Zeitschrift für Ideengeschichte, Heft I/2 (2007),

S. 5-12. A. Assmann: Ist die Zeit aus den Fugen? (Anm. 89), München 2013, S. 149-164.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 233

soll. Gegen die Täuschungen der ›Selbstsucht‹, des Egoismus und der Kon-

kurrenz, gegen die gesamte moderne Gesellschaft, begründet Rousseau mit

seinen Bekenntnissen eine Kultur der Selbstentblößung und der »Vergleichs-

stücke«, eine neue Gattung autobiographischer Texte.

Fast hundert Jahre später nimmt der Arzt, Philosoph und Künstler Carl

Gustav Carus in einem Vorblatt zu seiner Autobiographie Lebenserinnerungen

und Denkwürdigkeiten (1865/1866) die Rede Rousseaus über die neue Kunst der

Selbstbekenntnisse wieder auf, zieht wiederum die bereits bei Herder und

Rousseau formulierte Parallele zur vergleichenden Anatomie, um nunmehr

die inzwischen vielfach möglich gewordenen Vergleiche autobiographischer

Texte für die eigene moralische Bildung und »Lebenskunst« nutzbar zu ma-

chen:

»Wie indes der Physiognom nie genug körperliche Bildungen der Menschen

vergleichen kann, um zu desto sicherern Resultaten über die Symbolik der

menschlichen Gestalt zu gelangen, so wird auch der, welchem das höchste

StudiumdesMenschen, nämlichdieKunst rechter undedler Lebensführung,

vor allem am Herzen liegt, nie genug Lebensgeschichten […] verfolgen und

vergleichen können, um dadurch und daran in eben jener Lebenskunst sich

selbst immer mehr auszubilden und zu vervollkommnen.«115

Bereits als Carus seine eigenen Lebenserinnerungen und Denkwürdigkeiten

schreibt, sind »genug Lebensgeschichten« erschienen, und am Ende des 19.

Jahrhunderts ist die »Konjunktur der (Auto-)Biographik«116, auch die im wil-

helminischen Deutschland grassierende »Erinnerungswut«117, nicht mehr zu

übersehen.118 Es gibt – für die Leser*innen von Autobiographien – seit dem

19. Jahrhundert offenbar ›genug zu vergleichen‹; dementsprechend schwer

115 Carl Gustav Carus: Lebenserinnerungen und Denkwürdigkeiten Bd. 1, nach der zwei-

bändigen Originalausgabe von 1865/66, Weimar 21969, S. 9.

116 Dagmar Günther: Das nationale Ich? Autobiographische Sinnkonstruktionen deut-

scher Bildungsbürger des Kaiserreichs, Tübingen 2004, S. 43.

117 Martin Doerry: Übergangsmenschen. Die Mentalität der Wilhelminer und die Krise

des Kaiserreichs, in zwei Bänden, München 1986, Bd. 1, S. 68. Doerry spricht für den

von ihm untersuchten Zeitraum (die Lebenszeugnisse und Erinnerungen der von 1853

bis 1865 geborenen Männer und Frauen) von über 500 gedruckten Autobiographien

(ebd.).

118 Zur Quantität der autobiographischen Schriften im 19. Jahrhundert vgl. z.B. J. Leh-

mann: Bekennen – Erzählen – Berichten (Anm. 76), S. 193-195: Manche Autobiographi-

en »erreichten […] einen Umfang von 2000 bis 3000 Seiten« (S. 193), viele »Autobiogra-

phien [erlebten] nach relativ kurzer Zeit […] Neuauflagen« (S. 194), bei Ankündigung

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Walter Erhart

ist es auch der Autobiographie-Forschung gefallen, die Gattung in diesem

Zeitraum in ihrer empirischen Vielfalt zu überblicken und auf gemeinsame

inhaltliche und formale Muster hin zu verpflichten.119 Die Historikerin Dag-

mar Günther hat in ihrer Monographie Das nationale Ich? Autobiographische

Sinnkonstruktionen deutscher Bildungsbürger des Kaiserreichs insgesamt acht-

undzwanzig um 1900 geschriebene Autobiographien – auch dies nur ein

kleiner Ausschnitt – untersucht; diese sind gesellschaftlich breit gestreut:

»aus der Feder von Hausfrauen und Schauspielerinnen, Schriftstellern und

Universitätsprofessoren, Ärzten und Privatgelehrten, Verwaltungsjuristen

und Rechtsanwälten.«120 Die Vielfalt repräsentiert bereits das Programm der

Zeit: Der »autobiographische Boom«121 erfasste zwar insbesondere das Bil-

dungsbürgertum, dort aber alle Berufsgruppen,mehrere soziale Kreise, beide

Geschlechter. Bei aller Homogenität dieses deutschen Bürgertums spiegelt

sich hierin doch die soziale Mobilität eines ganzen Jahrhunderts: Statt von

einer mit der Geburt festgelegten Herkunft abhängig, sind die Lebenswe-

ge im 19. Jahrhundert zunehmend offen und zumindest in Maßen selbst

gestaltet, statt festgelegter Bahnen und vorhersehbarer (Vater-)Nachfolgen

organisiert sich das (Berufs- )Leben zunehmend in Form von Karrieren sowie

von bürgerlichen Abstiegs- und Aufstiegsoptionen.122 Autobiographien von

Mitgliedern bestimmter Berufsgruppen – von Ärzten, Künstlern, Unterneh-

mern,Wissenschaftlern – gewinnen auch dadurch ein immer größeres, auch

sozial unterschiedliches Publikum. Ebenso wächst offenbar das Bedürfnis

nach autobiographischen Zeugnissen aus allen Bevölkerungsschichten: Mieze

Biedenbach veröffentlicht 1906 die Erinnerungen einer Kellnerin; Doris Viers-

beck zeichnet Erlebnisse eines Hamburger Dienstmädchens (1910) auf; von Franz

einer Autobiographie waren 2000 Vorbestellungen keine Seltenheit, zahlreiche fran-

zösische Autobiographien und Memoiren wurden übersetzt.

119 Entsprechend selten wurde die Epoche des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts in

der literaturwissenschaftlichenGeschichtsschreibung der Autobiographie berücksich-

tigt. Vgl. die entsprechenden Hinweise auf das seitdem kaum wesentlich veränderte

Defizit sowie auf die Vielfältigkeit der Gattung bei Volker Hoffmann: Tendenzen in

der deutschen autobiographischen Literatur 1890-1923, in: Günter Niggl (Hg.), Die Au-

tobiographie. Zu Form und Geschichte einer literarischen Gattung, Darmstadt 1989,

S. 482-519.

120 D. Günther: Das nationale Ich? (Anm. 116), S. 445.

121 Ebd., S. 43.

122 Vgl. Jürgen Osterhammel: Hierarchien und Verknüpfungen. Aspekte einer globalen

Sozialgeschichte, in: Sebastian Conrad/Jürgen Osterhammel (Hg.), 1750-1870. Wege

zur modernen Welt, München 2016, S. 627-836, hier S. 646.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 235

Bergg ist Ein Proletarierleben (1913) überliefert, und zwischen 1909 und 1910

erscheint in München eine ganze Buchreihe unter dem Titel Lebensschicksale

in Selbstschilderungen Ungenannter.

Die auf Hierarchie und jeweils vorherbestimmten Lebenswegen aufbau-

ende Gesellschaftsordnung früher Jahrhunderte – mit der ihr verbundenen

›Inklusionsindividualität‹ – beginnt sich im 19. Jahrhundert endgültig und

auch für breitere Gesellschaftsschichten aufzulösen; umso bedeutsamer sind

die angebotenen autobiographischen Zeugnisse für den Vergleich der sol-

cherart mobil gewordenen ›Exklusionsindividualitäten‹ untereinander. Wer-

ner von Siemens möchte 1892 seine Lebenserinnerungen ausdrücklich als allge-

meines Beispiel – »für junge Leute lehrreich und anspornend« – verstanden

wissen: »daß ein junger Mann auch ohne ererbte Mittel und einflußreiche

Gönner, ja sogar ohne richtige Vorbildung, allein durch seine eigene Arbeit

sich emporschwingen und Nützliches leisten kann.«123 Der von Goethes Bei-

spiel inspirierten Idee einer sich aus dem tiefen Grund einer Individualität

entwickelnden Bildung wird hier implizit ein Berufsweg und eine Karriere

gegenübergestellt: die Entstehung eines self made man im heraufziehenden

technischen Zeitalter.

Während ein Autobiograph wie Werner von Siemens hier die Selbstbe-

schreibungen der Moderne – Beschleunigung, technischer Fortschritt, Indi-

vidualisierung, soziale Mobilität – wiederholt, artikulieren die Zeitgenossen

vor allem gegen Ende des 19. Jahrhunderts oftmals das Gefühl, in einer Über-

gangszeit zu leben, gerade hinsichtlich der historischen Brüche, von denen in

den Autobiographien der Zeit nach wie vor zu lesen ist.124 Die Erfahrung viel-

fältiger Veränderungen und höchst unsicher gewordener politischer und ge-

sellschaftlicher Zustände provoziert eine fortdauernde Sehnsucht nach Stabi-

lität, Harmonie und Ordnung, die in den autobiographischen Texten des spä-

ten 19. und frühen 20. Jahrhunderts immer wieder zum Vorschein kommt125

und nicht zuletzt durch den selbst erzählten »Zusammenhang des Lebens«126

123 Werner von Siemens: Lebenserinnerungen, München 171966, S. 7.

124 Zum 19. Jahrhundert als einer »Übergangszeit« vgl. prägnant Reinhart Koselleck: Das

19. Jahrhundert – eine Übergangszeit, in: Reinhart Koselleck.: Vom Sinn und Unsinn

der Geschichte, Berlin 2010, S. 131-150.

125 Vgl. M. Doerry: Übergangsmenschen Bd. 1 (Anm. 117), S. 165-170.

126 So benennt und betitelt Wilhelm Dilthey nicht zufällig in den 1910er Jahren In-

halt und Intention der »Selbstbiographie«, die wiederum eine der hermeneutischen

Grundlagenoperation der Geisteswissenschaften begründen soll: Wilhelm Dilthey:

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Walter Erhart

erfüllt werden soll. Solche Wünsche sind freilich ebenso vielfältig und un-

terschiedlich wie die Autobiographien selbst. Am Ende des 19. Jahrhunderts

blicken die autobiographischen Erzähler und Erzählerinnen immer auch auf

das gesamte Jahrhundert zurück, das Ergebnis aber ist oftmals anders, als

es die offizielle Geschichtsschreibung auch der nachfolgenden Jahrhunderte

erwarten lässt. In einer Zeit der auseinanderbrechenden und rasch wechseln-

den politischen Ordnungen gilt der Nationalismus des 19. Jahrhunderts be-

kanntlich als erfolgreiche »Integrationsideologie«127, die in Deutschland mit

der deutschen Reichsgründung 1871 auch in ihren historischen Konsequen-

zen hinreichend dokumentiert ist. In den Autobiographien der Kaiserzeit –

so lautet der überraschende Befund von Dagmar Günther – hat diese Ideo-

logie, der Gedanke der Nation als Kontinuität verbürgendes Identitätsmerk-

mal, offensichtlich kaum Spuren hinterlassen. Gegen die sinnstiftende Funk-

tion des Nationalen kommt in den Autobiographien der Jahrhundertwende

stattdessen die »Macht des Partikularen«128 zum Vorschein, seien es regiona-

le und lokale Zugehörigkeiten, biographische Besonderheiten und konfessio-

nelle Grenzen, aber auch die Betonung persönlicher, weltanschaulicher oder

professionsbezogener Kontinuitäten über historische und politische Brüche

hinweg. Die Bedeutung des ›Partikularen‹ lässt die individuellen Autobiogra-

phien weit weniger homogen werden, als es die Konventionen der Gattung

und die Annahmen über einheitliche bürgerliche Trägerschichten erwarten

lassen. Sie führt zu einer Betonung spezifisch partikularer, persönlicher Re-

lationen und individueller Bezüge – auch unabhängig von der Differenz der

Geschlechter. Entgegen der früher oft behaupteten Nähe weiblicher Autobio-

graphien zur Bedeutung von Zugehörigkeiten, zur Inanspruchnahme rela-

tionaler Beziehungen und Bindungen, zur Geschichte anderer, mit dem eige-

nen Lebensweg eng verflochtener Personen undWeggefährtinnen, lassen sich

die entsprechenden gender-Effekte in autobiographischen Texten des späten

19. Jahrhunderts nur sehr bedingt nachweisen. Die »These von der genuinen

Andersartigkeit weiblicher autobiographischer Selbstpräsentation«, ein mut-

maßlicher »Effekt der geschlechtsspezifisch aufgeladenen Normen von Pri-

vatheit und Öffentlichkeit«, konnte im Hinblick auf das von Dagmar Günther

Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Frankfurt a.M.

1974, S. 242-249.

127 J. Osterhammel: Hierarchien und Verknüpfungen (Anm. 122), S. 649.

128 D. Günther: Das nationale Ich? (Anm. 116), S. 336.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 237

herangezogene Textmaterial gerade »nicht bestätigt« werden.129 In Autobio-

graphien von Frauen – so ein weiterer Befund – tritt die »Familie« als Thema

zugunsten von Beruf und Politik sogar auffallend deutlich zurück (was freilich

der offiziell gewünschten Selbstpräsentation der in der Öffentlichkeit stehen-

den Autorinnen geschuldet sein mag).130

Umgekehrt aber verliert auch die ebenso oft behauptete Sonderstellung

männlicher Autobiographien an Plausibilität. Entgegen der verbreiteten,

nicht zuletzt anhand der kanonisierten Fälle von Rousseau und Goethe nach-

gezeichneten Präsentation eines autonomen und einzigartigen männlichen

Ichs, dessen Autobiographie in dieser machtvollen modernen Selbstdar-

stellung ihre fortdauernde Funktion besitzen solle, sprechen die autobio-

graphischen Texte auch hier eine deutlich andere Sprache. Gerade das in

seinen traditionalen und größeren gesellschaftlichen Herkunftskontexten

und ursprünglichen Einheiten nicht mehr beheimatete männliche Individu-

um besinnt sich auf seine partikularen Beziehungen und Zugehörigkeiten,

auf Geschichten und Personen, mit denen es verbunden ist und auf die es

sich berufen kann.

Gustav Freytag fühlt sich bemüßigt, schon zu Beginn der Erinnerungen aus

meinem Leben (1886) hervorzuheben, dass »bei einem Rückblick auf frühere

Jahre« das »Bewußtsein« leitend zu werden beginnt, »daß viele Erfolge des

eigenen Lebens nur möglich geworden sind durch die Habe, welche aus dem

Leben unserer Eltern auf uns übergegangen ist, und durch Anderes,was ältere

Vergangenheit der Familie uns vorbereitet hat.«131

Bereits bei Karl Immermann, Wilhelm von Kügelgen und Gustav Frey-

tag war die von Rousseaus Confessions vorgegebene Idee der Unvergleichbar-

keit des Individuums folglichmerklich herabgestuft, die Selbstvergleiche hin-

gegen standen im Zeichen einer historischen Betrachtung, die das frühere

Selbst und die Kindheit in eine unvergleichlich andere Zeit zurückversetzte

und die eigene Zeit kaum noch für jene Wechselwirkung von Ich und Welt

in Anspruch nehmen konnte, mit der Goethe den eigenen Bildungsweg als

exemplarisch kennzeichnete. Nicht von ungefähr enthält die Geschichte der

129 Ebd., S. 456f. Ein etwas anderes Bild im Hinblick auf den reflektierten Konflikt zwi-

schen Ehe und Beruf zeichnet die Auswahl von ca. 350 autobiographischen Zeugnissen

um 1900 bei Charlotte Heinritz: Auf ungebahnten Wegen. Frauenautobiographien

um 1900, Königstein/Taurus 2000.

130 D. Günther: Das nationale Ich? (Anm. 116), S. 458.

131 G. Freytag: Erinnerungen aus meinem Leben (Anm. 111), S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Walter Erhart

vor allem literarischen deutschsprachigen Autobiographien im 19. Jahrhun-

dert – etwa in Jean Pauls Selbsterlebensbeschreibung (1826) und Heinrich Heines

Memoiren (1854) – Merkmale einer höchst kritischen und ironischen Ausein-

andersetzung mit Goethes Dichtung und Wahrheit.132 In Zeiten von Karrieren

und Berufen, Spezialisierungen und partikularen Bindungen und Erfahrun-

gen steht das exemplarisch Besondere, die Unverwechselbarkeit und die Au-

tonomie des Einzelnen auf dem Prüfstand – ebenso wie die Frage, mit wem

das autobiographische Ich sich selbst fortan vergleicht und zu vergleichen

wünscht.

Die von Martin Doerry und Dagmar Günther untersuchten Autobiogra-

phien des deutschen Bürgertums um 1900 mögen sich von den Vorbildern

der Gattung, von Rousseau und Goethe, weit entfernt haben; auch gattungs-

geschichtlich wurde der literarische Anspruch einer wie ein Roman und wie

›Dichtung‹ komponierten autobiographischen Erzählung im 19. Jahrhundert

– auch für die dezidiert literarische Autobiographie – zumeist wieder aufge-

geben.133 Die historiographische Funktion von Memoiren im Stil von Immer-

mann sowie anekdotische Kindheitserlebnisse im Stil von Wilhelm von Kü-

gelgen näherten die Gattung wieder jenen Gebrauchstexten an, die das Genre

bereits in der Frühen Neuzeit kennzeichnete. Berufsbiographien traten des-

halb vielfach an die Stelle emphatischer autobiographischer Bildungsromane.

Eine Fortführung des autobiographischen Anspruchs, die Präsentation

des eigenen Ich als exemplarische Geschichte eines unverwechselbaren In-

dividuums auszuzeichnen, ist am ehesten wohl von denen zu erwarten, die

eine Goethe vergleichbare repräsentative Rolle in der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts eingenommen hatten. Paul Heyse, um 1900 bekannt geworden

als ein in München residierender ›Dichterfürst‹,134 schon zu Lebzeiten einer

der angesehensten und meist gelesenen Autoren des späten 19. Jahrhunderts,

folgerichtig auch als erster deutscher Autor 1910 mit dem Nobelpreis für Li-

teratur ausgezeichnet, stellte mit dem Doppeltitel Jugenderinnerungen und Be-

kenntnisse seine Autobiographie im Epochenjahr 1900 scheinbar ganz in die

Spur großer Vorgänger. Freilich trennt ihn von einer mit Goethe identifizier-

ten und von Immermann so benannten Epoche der ›Subjektivität‹ ein gan-

132 Vgl. V. Hoffmann: Tendenzen in der deutschen autobiographischen Literatur 1890-

1923 (Anm. 119), S. 489f.

133 Vgl. K.-D. Müller: Autobiographie und Roman (Anm. 25), S. 333-360.

134 Vgl. Sigrid von Moisy (Hg.): Paul Heyse: Münchner Dichterfürst im bürgerlichen Zeit-

alter. Ausstellungskatalog, München 1981.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 239

zes Jahrhundert, und fast programmatisch beginnt Heyse seine Erinnerun-

gen mit der Absage an ein geniezeitliches Selbsthelfertum sowie – wie bei

Gustav Freytag – mit dem Bekenntnis zur schützenden Macht von Familie

und Vorfahren:

»Wenn es für ein Findelkind ein erhebendes Gefühl ist, sich selbständig

durch dieWelt geschlagen zu haben, so hat doch das Bewußtsein, einemed-

len Stamm wackerer Vorfahren entsprossen zu sein, einen höheren Werth,

in demMaße, als dankbare Pietät das kühle Selbstgefühl, Niemand als sich

selbst für sein Leben verpflichtet zu sein, an wärmender und beglückender

Kraft überwiegt.«135

Weit davon entfernt, Einzigartigkeit und Unvergleichbarkeit in das Zentrum

des autobiographischen Bemühens zu stellen, erinnert Heyses Geste der Be-

scheidenheit fast an die Ricordi des Giovanni di Pagolo Morelli aus den im

dritten Kapitel dieses Buches vorgestellten, genealogisch orientierten Haus-

und Familienbüchern des 15. und 16. Jahrhunderts. Bereits »in der helldunk-

len Knabenzeit« habe er »im eigenen Vater ein Vorbild alles Edlen und Guten,

Selbstlosigkeit mit schlichtem Selbstgefühl gepaart«136 gefunden. Die Beto-

nung der »innigen Verehrung«, das »Gefühl«, dass der Vater »von einer hö-

heren, edleren Menschenart sei«,137 setzt die im 19. Jahrhundert etablierte

Hinwendung zu einer autobiographisch verklärten Kindheit fort, verwandelt

sich bei Heyse allerdings in eine fortdauernde genealogische Verpflichtung,

in einen ebenso fortdauernden Einfluss sowie in die Struktur eines ganzen

Lebensweges.

Zunächst folgte der junge Heyse den Spuren seines Vaters – eines Philo-

logen und Professors an der Universität – wiederum in einer geradezu vor-

modernen Manier. Er übernahm – wie von Kügelgen – die Profession und

damit auch das Leben des Vaters. Auf der Schule verstand es das Kind zwar,

als ein »Musterschüler«138 auf einem »Primussitze«139 zu brillieren, im Ver-

gleich zu anderen Schülern war dies aber kein »sonderliches Verdienst«, da

– erneut Zeichen eines buchstäblich post-patriarchalischen Epigonentums –

»in meiner Generation sehr wenige gute Köpfe«140 auszumachen waren. Hey-

135 Paul Heyse: Jugenderinnerungen und Bekenntnisse, Berlin ³1900, S. 1.

136 Ebd., S. 2.

137 Ebd., S. 25.

138 Ebd., S. 27.

139 Ebd., S. 29.

140 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Walter Erhart

se hatte durchaus früh dichterische Ambitionen, und obwohl er sich für die

Philologie schon damals als wenig geeignet einschätzte, folgte er in Studium

und Berufswahl allein der Tradition seiner Familie: »Ich aber hatte früh er-

kannt, daß ich überhaupt für einen gelehrten Beruf nicht geschaffen war. […]

Zunächst freilich, da es galt, ein ›Brodstudium‹ zu wählen, […] schlenderte

ich auf demWege, den mir meine Abstammung von zwei Grammatikern und

Sprachforschern wies, ohne viel Zukunftssorgen weiter […].«141

Heyse vergleicht sichmit den Philologen, besondersmit dem bald freund-

schaftlich verbundenen Jacob Bernays, und genau dieser Vergleich führt ange-

sichts des eigenen Talents dazu, von einer Ausbildung zum »classischen Phi-

lologen«142 abzusehen und stattdessen in einer verhältnismäßig neuen Wis-

senschaft, der romanischen Philologie, eine pflichtgemäße Dissertation mit

Aussicht auf einen ›Brotberuf‹ abzuschließen.

Zwar erwähnt Heyse frühe dichterische Versuche, ebenso die Gründung

einer literarischen Gesellschaft namens »Club«, wo die Freunde »Verse vor-

zulesen«143 hatten. Doch auch hier dient der Vergleich etwa mit dem Freund

Bernhard Endrulat nur dazu, die eigene Begabung und Bestimmung herun-

terzuspielen. Nur Endrulat hatte die feste »Überzeugung« von Anfang an,

»daß er zum Dichter geboren sei«, Heyse hingegen war sich über seine Be-

stimmung keineswegs sicher: »Ich bewunderte sein Talent höchlich und stell-

te es weit über mein eigenes. Denn obwohl ich selbst in einer dichterischen

Welt lebte undwebte,war ich durchaus nicht klar darüber, ob ich zumDichter

und nicht vielmehr zum Maler berufen sei.«144

Heyse benutzt in seiner Autobiographie auffallend viele solcher Topoi der

Bescheidenheit. Statt der wohlfeilen Rhetorik des beim autobiographischen

Schreiben bereits berühmten Schriftstellers kommt dabei doch ein Vorbehalt

gegen die Autonomie der Selbstwerdung zum Ausdruck – auch in der Ausbil-

dung zum Dichter.145

141 Ebd., S. 70f.

142 Ebd., S. 106.

143 Ebd., S. 52.

144 Ebd., S. 53.

145 In der veränderten fünften Auflage seiner Autobiographie (1910) betont Heyse stär-

ker die ›Berufung‹ zum Dichtertum, auch im Hinblick auf die Selbsthistorisierung, die

Heyse bereits als Archivar seiner selbst betreibt: Er fügt originale Dokumente seines

Lebens ein, etwa einen Brief des Vaters, in dem dieser ihm geraten hatte, seiner Be-

stimmung als Dichter zu folgen, und er plant zu dieser Zeit, mit seinem der Bayrischen

Staatsbibliothek überlassenen Archiv eine Heyse-Forschung zu gründen und zu insti-

tutionalisieren. In dieser späteren Auflage demonstriert er zugleich seine autobiogra-

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 241

Rechtzeitig findet Heyses poetisches Bemühen einen Mentor in der

Gestalt des Dichters Emanuel Geibel, zu dessen Haus er als sechzehnjähriger

Schüler Zugang hatte und ihm seine Gedichte vorzulegen wagte. Wieder

nimmt Heyse diese für seine Biographie einschneidende Episode zum An-

lass, entgegen der Selbstbehauptungsmotive eines männlichen Dichter-Ichs

einen gänzlich anderen autobiographischen Ton anzuschlagen. Anstatt wie

Goethe aus autobiographischer Distanz die historische Prägung dieser Lern-

prozesse zu würdigen und einzuordnen, dabei auch die eigene Existenz und

das eigene sich entwickelnde Dichtertum zu vergleichen und zu reflektieren,

wird Geibel nicht nur als zweite mächtige Vater-Figur inthronisiert, sondern

geradezu mit religiösen Weihen ausgestattet. Nicht zufällig erinnern diese

Passagen an die Attribute, mit denen im selben Jahr Wilhelm Bölsche den

Goethe-Kult seines Zeitalters zitiert und fortgeführt hatte. Mit »Ehrfurcht«146

betrachtete der junge Heyse den damals erst einunddreißigjährigen Geibel,

der bald »verehrte Freund und Meister«147 erhält die Aura eines Heilsbringers

zumindest in der poetischen Sphäre. »Geibel’s Muse« trat in ihre Zeit »in

der That wie das Mädchen aus der Fremde hinein«, und seine Ankunft und

Mission erhalten ein epiphanisches Ausmaß: »Es war, als wäre der Begriff

der wahren Poesie, die vom Herzen zum Herzen spricht, eine Weile verloren

gewesen und nun wieder aufgefunden worden.«148

Heyse verdankt Geibel auch den Eintritt in das Berliner Haus und den

Dichterzirkel um Franz Kugler, womit eine »vita nuova«149 für ihn begann und

sich die »Pforten des Paradieses«150 für ihn zu öffnen schienen – eine kaum

ironisch verbrämte Reminiszenz an Dantes Biographie und dessen Beatrice-

Erlebnis, und dies nach wie vor überstrahlt von Emanuel Geibel, dessen »Se-

herworte« auch für Deutschland bereits eine neue Macht – die »Wiederkehr

der alten Kaiserherrlichkeit«151 – prophezeiten.

Damit beginnt indes keineswegs die Emanzipation des nun ganz eigene

Wege gehenden dichterischen Schülers, vielmehr zeigt Heyse Autobiographie

phisch abgewertete philologische Expertise, etwa durch zahlreiche Fußnoten und ge-

lehrte Anmerkungen. Für die Hinweise zur veränderten fünften Fassung von Heyses

Autobiographie danke ich Sarah Nienhaus (Münster).

146 P. Heyse: Jugenderinnerungen und Bekenntnisse (Anm. 135), S. 58.

147 Ebd., S. 62.

148 Ebd., S. 64.

149 Ebd., S. 74.

150 Ebd., S. 79.

151 Ebd., S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Walter Erhart

fast en passant in der Art eines sozialhistorischen Biogramms, dass die Poesie

sich längst in Konkurrenz zu anderen Berufszweigen befand, zur Existenzsi-

cherung aber nicht mehr allzu viel beitragen konnte. Eben noch gezwungen,

»mit der romanischen Philologie Ernst zu machen«152 und den ungeliebten

Brotberuf zu ergreifen, wird Heyse wiederum auf Empfehlung von Emanuel

Geibel nach München, als Dichter an den Münchner Hof von König Maximi-

lian berufen, wo ein Kreis von Künstlern und Gelehrten beauftragt war, den

neuen, auch intellektuellen Ruhm der bayrischen Hauptstadt zu verbreiten.

Heyse betreibt auch in diesem Punkt eine Art imitatio des ›Meisters‹ Emanuel

Geibel, die wiederum an die vitaemittelalterlicherHeiligen erinnert, und auch

seine Berufung nach München ist das bereits anachronistische Modell höfi-

schen Mäzenatentums, das Heyse mit Dank an Geibels Patronage als »mär-

chenhafte Glückswendung«153 seines Lebens beschreibt.

Vom unerschütterlichen Vertrauen in die genealogische »Abstammung«

bis zu einem durch den säkularisierten Heilsbringer Geibel möglich geworde-

nen »Märchen« lassen sich Heyses Lebenserinnerungen und Bekenntnisse als eine

förmlich gegen Rousseau gerichtete Autobiographie lesen, die zudem – ent-

gegen der von Goethes Dichtung und Wahrheit begründeten Gattungsform –

auch die durch Vergleiche gewonnene Entwicklung der eigenen historischen

(Dichter-)Existenz ausblendet. In der Geschichtsschreibung der Autobiogra-

phie sind Heyses Jugenderinnerungen und Bekenntnisse kaum beachtet worden,

zu sehr widersprechen sie dem Credo der Gattungsbegründer und der Gat-

tungsforscher. Umso bedeutsamer sind sie im Hinblick auf den von Heyses

Erinnerungen selbst markierten Widerspruch zur Tradition eines sich selbst

inszenierenden männlichen Ich: Als Nachfolger und Schüler seines Vaters

und seines Meisters Geibel, als ›märchenhaft‹ aufgenommener Dichter am

Königshof erscheint seine Selbstwerdung passiv, fremdbestimmt, im Kon-

text der Geschlechterordnung des 19. Jahrhunderts als fast feminin, jedenfalls

kaum durchdrungen vom (Selbst-)Gefühl einer durch den Vergleich geform-

ten und mit Einzigartigkeit belohnten Individualität.

Der zweite, mit Bekenntnisse überschriebene Teil der Autobiographie be-

ginnt dann auch mit skeptischen Einwänden gegen die »Selbsterkenntnis«

nach Abschluss einer bestimmten (Jugend-)Phase sowie dem Vorbehalt ge-

genüber der eigenen »Selbstbiographie«,154 die historisch begründete »stür-

152 Ebd., S. 171.

153 Ebd., S. 172.

154 Ebd., S. 292.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 243

mische Wechselfälle«155 vermissen lässt. Im Kapitel »Aus der Werkstatt«156

kommentiert Heyse die Entstehung seiner Werke, seiner Lyrik und seiner

berühmten Novellen, im vorangestellten »Aus dem Leben«157 erzählt er den

»kleinen Roman« einer »Jugendliebe«, die er zunächst der Bekanntschaft mit

Felix von Stein, dem Enkel der Charlotte von Stein, verdankt, und wechselt zu

diesem Zweck selbst ins novellistische Fach. Tatsächlich hat Heyse diese Er-

lebnisse später in die Novelle Das Freifräulein transformiert, auch das in den

Bekenntnissen erinnerte Liebesabenteuer aber ist von literarischen Zitaten re-

gelrecht umstellt: von der Schäferpoesie des Rokoko – »So wenig Anlagen ich

zum blöden Schäfer hatte«,158 über die Bibel (mit einer »Wartezeit wie Jacob

um Rahel durchzumachen hatte«) bis zu Gedichten Heinrich Heines, in des-

sen Banne der junge Heyse wie viele seiner Generation ohnehin stand. Beim

ersten Besuch im Haus des Mädchens fehlt auch nicht der obligate Vergleich

mit jenem Muster der Liebesleiden, das bereits Wilhelm von Kügelgen wie

einen ›albernenWerther‹ agieren ließ. In der aristokratischen Umgebung der

Familie – so erinnert sich der Autobiograph –wuchs sein »Bürgerstolz«, wäh-

rend der dabei naheliegende Vergleichmit einem rebellierenden Stürmer und

Dränger sofort abgewiesen wird: »auch wenn ich mir nicht ein junges Genie

zu sein dünkte, wie der Dichter des Werther.«159

Heyse rückt hier nicht nur die eigene Jugendzeit in Distanz, er stattet sie

auch in einer Weise mit fiktiven Mustern und Vergleichen aus, die ihr gera-

de jene Besonderheit und Einzigartigkeit nehmen, die das autobiographische

Unternehmen eigentlich beglaubigen soll. Zu jener Zeit besucht Heyse auch

die Goethe-Zimmer in Kochberg, in »ehrfürchtiger Andacht«,160 die den Ges-

tus gegenüber dem Vater und dem Mentor Geibel noch einmal wiederholt.

Der Ort gemahnt nicht nur an eine Urszene ›klassischer‹ Liebesgeschichten,

an das Verhältnis Goethes zu Charlotte von Stein, sondern auch an die fa-

miliäre Fortsetzung in Heyses Lebenslauf, die ihm die Enkelin der Goethe-

Geliebten präsentierte. Dem jungen Heyse lag der Vergleich mit Goethes Er-

lebnissen deshalb nahe: »Daß aber mein Herzensgeschick mit dem seinigen

an Reiz und Wärme sich wohl messen konnte, daß die Urenkelin der Ahne

155 Ebd., S. 294.

156 Ebd., S. 329-383.

157 Ebd., S. 291-328.

158 Ebd., S. 300.

159 Ebd., S. 298f.

160 Ebd., S. 302.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Walter Erhart

vollauf ebenbürtig sei, stand mir über allem Zweifel.«161 Der im selben Atem-

und Schreibzug bereits zuvor markierte Unterschied freilich durchtrennt die

Kontinuität der literarischen Tradition: »Nie ist mir natürlich auch nur von

fern der vermessene Gedanke eines Vergleichs mit jenem höchsten Genius in

den Sinn gekommen.«162

Solche Vergleiche waren angesichts der kulturellen und nationalen Au-

ra eines Goethe auch nicht zu erwarten, auffallend ist jedoch, wie weit sich

Heyses Lebenserinnerungen und Bekenntnisse von Goethes Dichtung undWahrheit

inzwischen entfernt haben, programmatisch, formal und inhaltlich, zudem

auch hinsichtlich einer Gattung, die zumindest dem Anspruch nach eine Dy-

namik von individueller Unvergleichbarkeit (Rousseau) und exemplarischen

Sich-Selbst-Vergleichen eröffnet hatte. Statt der Besonderheit betonen Hey-

ses Erinnerungen die relationalen Bedingungen einer zuletzt doch macht-

voll gewordenen Münchner Dichter-Existenz, statt auf innere Selbst-Bildung

verweisen sie auf Abhängigkeiten und Zufälligkeiten, die ein professionelles

Künstlertum eher von außen auf den Weg gebracht haben.

Die literaturwissenschaftliche Autobiographie-Forschung hat die im 19.

Jahrhundert diagnostizierte Distanz zu Goethes Dichtung und Wahrheit zu-

nächst als Verfallsgeschichte, später als eine Rückkehr zu Gebrauchstexten

oder als Wende von der erzählenden zur berichtenden Autobiographie163 re-

konstruiert. Stattdessen lassen sich die Autobiographien des 19. Jahrhunderts

aber auch als Antworten auf die häufig unerfüllbaren Ansprüche und Über-

forderung einer (Exklusions-)Individualität begreifen, der die Selbstbildung

von innen heraus ebenso wie eine aus dem Sich-Vergleichen sich ergebende

161 Ebd., S. 302.

162 Ebd. In der späteren fünften Auflage seiner Lebenserinnerungen und Bekenntnisse

(1910) hat Heyse an dieser Stelle den Vergleich – die Ähnlichkeit des »Herzensge-

schick(s)« und die Differenz des »Genius« – verändert und historiographisch abgemil-

dert: »Ihn sah ich natürlich unerreichbar hoch über mir. Daß aber die Urenkelin seiner

Frau von Stein ihren Ahnen ebenbürtig sei, stand mir über allem Zweifel«. Die Äuße-

rung bringt die zuerst beteuerte Unvergleichbarkeit – nie sei ihm »auch nur von fern

der vermessene Gedanke eines Vergleichs« gekommen – nunmehr beiläufig in die Nä-

he eines Vergleichs, nämlich einer Skala und eines Rankings: Goethe, anfangs jenseits

des Vergleichens, befindet sich nunmehr, im Präteritum, d.h. (nur?) in der damaligen

Wahrnehmung, »unerreichbar hoch über« Heyse. Zu den Veränderungen und Unter-

schieden der beiden Fassungen von Heyses Autobiographie vgl. jetzt ausführlich Sa-

rah Nienhaus: Autobiographische Archivierungspraktiken. Ein Beitrag zur Praxis und

Theorie des Entscheidens, Diss. Münster 2020.

163 So J. Lehmann: Bekennen – Erzählen – Berichten (Anm. 76), S. 227-249.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 245

Einzigartigkeit nicht mehr gelingenmag.Was in dieser Situation nottut, sind

Versuche, sich sozial zu relationieren und zu binden sowie sich selbst in ein

soziales Gefüge zu integrieren. Die entsprechenden Autobiographien zeigen

gerade deshalb keine Hinwendung zu übergreifenden Integrationsmustern

wie Nationalismus oder Patriotismus, sondern stattdessen die Rückversiche-

rung familiärer und generationeller Kontexte, die partikulare Zuordnung zu

Vorfahren, Gruppen, sozialen Kreisen und professionellen Verbünden.

Wie bei Paul Heyse überwiegt in zahlreichen Autobiographien des spä-

ten 19. und frühen 20. Jahrhunderts die Abwehr jenes geniezeitlichen To-

pos von der Unvergleichbarkeit des erzählten Ich. Theodor Fontane vergisst

in Meine Kinderjahre (1893) nicht, der Idylle der Kindheit einige bedrohliche

Schattenseiten hinzuzufügen, in der FortsetzungVonZwanzig bisDreißig (1895)

beschreibt er dann weniger die Apotheose und die Bildung seines Künstler-

tums als vielmehr die Zeitgenossen und die Künstler-Gruppierungen, denen

er sich zugehörig fühlte. Der Arzt undMediziner Adolf Kußmaul eröffnet sei-

ne 1899 erstmals erschienenen, bis weit ins 20. Jahrhundert hinein viel gele-

senen und mehrfach wieder aufgelegten Jugenderinnerungen eines alten Arztes

wie Paul Heyse mit dem Bekenntnis zur traditionellen Nachfolge des Vaters

und des väterlichen Berufs: »Weil ich meinen Vater der ärztlichen Praxis mit

Liebe und Eifer nachgehen sah, bin auch ich seinem Vorbilde gefolgt und Arzt

geworden.«164

Das von Rousseau noch proklamierte ›Anderssein‹ steht kaum noch am

Ausgangspunkt dieser Autobiographien, auch wenn die Berufswahl nicht –

wie bei Heyse und Kußmaul – direkt auf der Nachahmung und Nachfolge

des Vaters beruhte. Der Erzähler versichert sich oftmals der Herkunft und der

Tradition, er zieht den Vergleich zu den Vorbildern seines eigenen Metiers –

im Falle der Schriftsteller und Künstler oftmals weniger zu den ohnehin un-

erreichbaren modernen ›Klassikern‹ als zu den ihnen selbst ähnlichen Zeitge-

nossen, die sich ebenfalls mit der Epigonalität des nachklassischen Zeitalters

auseinanderzusetzen hatten.

Auf jeweils ganz unterschiedliche Weise schreiben sich die Schriftsteller

Gustav Freytag, Theodor Fontane und Paul Heyse mit ihren Autobiographi-

en in oftmals althergebrachte Relationen und erinnerte soziale Beziehun-

gen förmlich hinein: in das Elternhaus und die familiäre Tradition, in die

Zeitgenossenschaft und die häufig als nachrangig und epigonal gekennzeich-

neten Künstlergemeinschaften. Ausgangspunkt ist nicht selten jene »größ-

164 Adolf Kussmaul: Jugenderinnerungen eines alten Arztes, Stuttgart 1899, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Walter Erhart

te Scheu«, von der Adalbert Stifter 1846 in einem kurzen, brieflich mitge-

teilten Abriss seiner Lebensgeschichte berichtet, einem Zögern, angesichts

der »großen Dichter« der Vergangenheit »selber etwas drucken zu lassen,

weil es so tief hinter jenen Mustern stehen mußte.«165 Jenes von Karl Im-

mermann so prominent benannte und autobiographisch beglaubigte Epigo-

nentum ist gleichsam der Nährboden und der geheime Grund, sich in andere

Zusammenhänge hineinzuschreiben, Relationalität schreibend herzustellen,

das Autobiographische auf diese Weise ein Stück weit gleichsam in Gegen-

richtung zur Einzigartigkeit einer in der Moderne ›exkludierten‹ Individua-

lität zu profilieren. Nicht zuletzt die Literatur berichtet über eine dem Zeit-

alter zugrundeliegende Sehnsucht nach »Reserven« und »Ressourcen«166, die

den beobachteten und beargwöhnten Modernisierungsprozess abfedern und

kompensieren können. Dazu gehört die autobiographisch unmittelbar rele-

vante (Rück-)Besinnung auf weit reichende Genealogien und biographische

Traditionen.

In Adalbert Stifters Erzählung Die Narrenburg (1844) befindet sich der Na-

turforscher Heinrich in der Nähe der alten Burgruine Rothenstein, deren frü-

here Besitzer mit den ebenfalls verfallenen Anbauten über die Jahrhunderte

hinweg ein kurioses Nebeneinander von Stilen und historischen und geogra-

phischen Zitaten angehäuft haben. Der Ahnherr des Geschlechts, Hanns von

Scharnast, hatte verfügt, dass jeder Nachfahre und Burgbesitzer seine eigene

»Lebensbeschreibung« verfassen und darüber hinaus sämtliche vorhandene

Autobiographien aller Vorfahren lesenmüsse: »daß sie ihr Leben beschrieben,

damit sich jeder, der nach ihnen käme, daran zu spiegeln und alle Thorheit

zu meiden vermöge«.167 Die Lektüre der Lebensbeschreibungen soll davor be-

wahren, in ähnlich ›närrischer‹ Weise wie die meisten der von Scharnasts das

Leben zu verbringen, sich in der Welt zu verlieren, tragische Abenteuer zu

erleiden und zuletzt Wohnsitz und Erbe auszuschlagen. Allein, der erhoffte

therapeutische Nutzen des Schreibens und Lesens von Autobiographien ver-

fängt nicht, und die Kontinuität der Familiengeschichte gelingt und gelang

165 Adalbert Stifter: Die Mappe meines Urgroßvaters. Schilderungen. Briefe, München

1979, S. 600.

166 Vgl. die Beiträge in Michael Neumann et al. (Hg.): Modernisierung und Reserve. Zur

Aktualität des 19. Jahrhunderts, Stuttgart 2017. Darin etwa:Michael Neumann/Marcus

Twellmann: Knappe Ressourcen, höherer Sinn: Zur literarischen Selbstverständigung

der Gesellschaft, ebd., S. 79-95.

167 Adalbert Stifter: Narrenburg, in: Werke und Briefe. Historisch-Kritische Gesamtaus-

gabe, Bd. 1,4, Stuttgart u.a. 1980, S. 322.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 247

nie – bis sich herausstellt, dass Heinrich ein später und räumlich weit ent-

fernter Nachfahre der von Scharnasts ist und er die Burg zuletzt wieder in

Besitz nehmen kann.

Die von den männlichen Familienmitgliedern verfassten Autobiographi-

en sind nicht nur als ›Vergleichsstücke‹ (Rousseau) für die zur Orientierungs-

losigkeit neigenden Nachfahren gedacht, sie bilden auch ein genealogisches

Archiv, das die Vergangenheit und den Zusammenhalt der Familie sichern soll

– letztlich vergeblich, wenn man Heinrichs Besichtigung der Ruine als eine

Führung durch eine immer wieder scheiternde, zuletzt als leblos ausgestell-

te Geschichte und damit als düstere Negativbilanz des Historismus des 19.

Jahrhunderts werten mag.168 Die in der Erzählung selbst gespiegelte Faszina-

tionsgeschichte der Narrenburg setzt zu dieser tragischen Geschichte freilich

einen Kontrapunkt: Das wohlaufbewahrte und zum Schluss auch vom neuen

Burgbesitzer konsultierte genealogische Archiv samt Bildergalerie ebenso wie

die zuletzt mit einer Romanze und einem Happy-Ending verbundene Fortset-

zungsgeschichte des gräflichen Hauses rehabilitiert ein lebhaftes Bedürfnis

nach einer durchaus vormodernen genealogischen Kontinuität169 und einer

verlorengegangenen lebensweltlichen »Stabilität«, deren Verlust Wilhelm von

Kügelgen ein paar Jahrzehnte später so melancholisch zu betrauern wusste.

Die von Heinrich gelesene Lebensbeschreibung des vorletzten Grafen von

Scharnast endet mit dem durch den Tod abgebrochenen Satz: »ach, ich sehne

mich nach meinem Sohne…«170 Die Vergeblichkeit jeder genealogischen Ima-

gination ist der Erzählung jedoch ebenso deutlich eingeschrieben: »Das ist

keine gute Einrichtung unserer Vorfahren«171, sinniert Heinrich beim Rück-

weg aus dem roten Marmorfelsen, in dem die Autobiographien seit jeher auf-

bewahrt worden sind.Diemännlichen Lebensläufe sind fürHeinrich abschre-

ckend genug, seine eigene Geschichte – und die Erzählung »Die Narrenburg«

selbst – setzen gleichwohl die Hoffnung und das Versprechen des Ahnherrn

168 Vgl. Katharina Grätz: Traditionsschwund und Rekonstruktion von Vergangenheit im

Zeichen des Historismus. Zu Adalbert Stifters Narrenburg, in: Deutsche Vierteljahrs-

schrift für Literaturgeschichte und Geistesgeschichte 71,4 (1997), S. 607-634.

169 Vgl. Stefan Willer: Familie/Genealogie, in: Christian Begemann/Davide Giuriato

(Hg.), StifterHandbuch. Leben –Werk –Wirkung, Stuttgart 2017, S. 330-334, hier S. 332.

170 A. Stifter: Narrenburg (Anm. 167), S. 426.

171 Ebd., S. 427.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Walter Erhart

fort.172 Die »Gespenster«173 einer unheilvollen Vergangenheit widerstreiten

den Wünschen nach einer genealogisch verankerten Ordnung – auch davon

erzählt das 19. Jahrhundert mitsamt seinen Autobiographien.

In einer späteren Novelle mit dem bezeichnenden Titel Nachkommenschaf-

ten (1864) hat Stifter das Thema noch einmal aufgegriffen. Der Landschafts-

maler Friedrich Roderer, der ein ganzes Repertoire epigonaler ästhetischer

Theorien und ebensolcher Techniken vorführt174, entsagt seiner Kunst in dem

Moment, als er – durch Nachforschungen und »Enthüllungen«175 – gewahr

wird, dass er nicht nur die Grafentochter Susannah Roderer zur Frau er-

hält, sondern tatsächlich auch mit jenem in der Gegend ansässigen Grafen-

geschlecht verwandt ist. Der alte Graf und künftige Schwiegervater möchte

endlich »einen festen Stamm der Roderer in dieser Gegend gründen« und zu

diesem Zweck für seine »Nachkommen«176 jenes Moor trockenlegen, das der

Maler zuvor unermüdlich versucht hat zu malen – »Moor in Morgenbeleuch-

tung, Moor in Vormittagbeleuchtung, Moor in Mittagbeleuchtung, Moor in

Nachmittagbeleuchtung«177. Das Kunsthandwerk wird als sinnloses Geschäft

bloßgestellt; anders als in der Erzählung »Die Narrenburg« aber obliegt es ge-

rade dem genealogisch verankerten Familiensinn, sowohl die historischen als

auch die privaten Verhältnisse zu konsolidieren – und dies stets unter Preis-

gabe der zunächst leidenschaftlich vertretenen, zumeist ästhetischen Inter-

essen der männlichen Familienmitglieder. Auch der alte Graf Roderer hatte

sich einst erfolglos als Dichter versucht, auch er erzählt die »Lebensbilder«178

172 Der Schluss der Erzählung wurde in der Forschung höchst kontrovers diskutiert. Wäh-

rend Christian Begemann das »autobiographische System« gerade am Ende grundle-

gend widerlegt und zerstört sieht, wird das bisherige Familienarchiv durch die glückli-

che Erzählung des letztenHelden und durch die ästhetische Formder Erzählung selbst

zu einem utopischen ›heilen‹ Ende geführt. Vgl. Christian Begemann: Die Welt der

Zeichen. Stifter-Lektüren, Stuttgart/Weimar 1995, S. 123f. Jutta Müller-Tamm: »Alles

nicht zu Ende, alles falsch…« Allegorie und Erzählstruktur in Stifters Narrenburg, in:

Zeitschrift für Germanistik. Neue Folge 17 (2007), S. 561-574.

173 A. Stifter: Narrenburg (Anm. 167), S. 427.

174 Vgl. Barbara Neymeyr: Die Aporie der Epigonen. Zur kulturhistorischen Bedeutung

der Identitätsproblematik in StiftersNachkommenschaften, in: Jahrbuch der Deutschen

Schillergesellschaft 48 (2004), S. 185-205.

175 Adalbert Stifter: Nachkommenschaften, in: Werke und Briefe. Historisch-Kritische

Gesamtausgabe, Bd. 3,2, Stuttgart 2003, S. 90.

176 Ebd., S. 62.

177 Ebd., S. 38.

178 Ebd., S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 249

seiner Vorfahren, und »[a]lle Roderer« kommen zuletzt beim Hochzeitsfest

zusammen, »um […] die Stammesgefühle nur noch fester zu binden.«179

So ironisch diese Erzählung auch gestaltet sein mag,180 so sehr variieren

Stifters Texte in unterschiedlichen Tonarten und Handlungsmustern doch

das autobiographische Bedürfnis nach solchen ›Bindungen‹, die besonders

in genealogischen Modellen ihre der modernen Exklusion entgegengesetzte,

zumeist imaginäre Macht entfalten. Zuletzt gleichen sich die männlichen Fa-

milienmitglieder der Roderer fast kurios – auch physisch – einander an, sie

haben, anders als der anfangs einsame epigonale Maler, einModell gefunden,

um sich selbst – im Wortsinn – zu vergleichen. Und zuletzt ist es wiederum

Friedrich Roderer, der die Vergleichshinsicht der Familien- und Stammeszu-

gehörigkeit eng mit der autobiographischen Praxis seiner eigenen Lebensbe-

schreibung verbindet.

Stifters Erzählungen machen gerade durch die von der jüngeren For-

schung minutiös beobachtete, stilistisch, thematisch und zeichentheoretisch

versierte Infragestellung aller Ordnungsversuche darauf aufmerksam, auf

welche Weise und mit welchen Konsequenzen die (Um-)Gestaltung moder-

ner Individualität solche vermeintlich unangemessenen und verborgenen

Ordnungswünsche gerade aus sich hervorgetrieben hat; statt archaischer

Restbedürfnisse und eskapistischer Kuriositäten kommt hier ein eben-

so modernes Anliegen des sich selbst vergleichenden Individuums zum

Vorschein. In vielerlei Varianten modellieren auch die Autobiographien

des 19. Jahrhunderts diese oftmals ungesicherte Balance zwischen moder-

ner Ortlosigkeit und relationaler Rückversicherung. Wie die Beispiele der

Schriftsteller und auch Stifters fiktive Lebensbeschreibungen zeigen, findet

das autobiographische Erzählen seine Funktion nicht selten in einer die

Moderne zurückdrängenden und gleichsam in Schach haltenden Erinnerung

an eine autobiographisch erschriebene und konstruierte Welt, die aus solch

alt hergebrachten Relationen und Bindungen besteht.

Die dem Epigonentum und solchen Konstruktionen entgegengesetzte Er-

zählung des modernen Fortschritts findet sich eher in anderen Berufsgrup-

pen wie den Medizinern, von denen Adolf Kußmaul in einer später hinzuge-

fügten Einleitung sich »glücklich« zu preisen weiß, »als ein Kind dieses Jahr-

hunderts durch das Leben gegangen zu sein.«181 Die Wissenschaft habe den

179 Ebd., S. 93.

180 M. Hahn: Geschichte und Epigonen (Anm. 70), S. 316f.

181 A. Kussmaul: Jugenderinnerungen eines alten Arztes (Anm. 164), S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Walter Erhart

»titanischen Kampf« mit der »Natur«182 gewonnen, die »exakte Forschung«

ist dabei, die »Lösung des Problems der Weltschöpfung« anzugehen, die Me-

dizin habe »Triumphe errungen, wie sie kein früheres Jahrhundert geahnt«183

habe.

Hier entwirft ein Autobiograph die Vergangenheit des 19. Jahrhunderts

mit Blick auf eine glorreiche Zukunft, an deren Herstellung er selbst mitge-

wirkt hat. Es ist das Gegenstück zu den melancholischen Autobiographien

der Kindheit ebenso wie zur Rückbesinnung auf die Väter und Vorfahren: die

autobiographische Fortschreibung eines mächtigen Fortschrittsnarrativs, das

die Selbstbeschreibungen der Moderne im ausgehenden 19. Jahrhundert be-

gleitet. In dieser Mitwirkung an der Zukunft und am modernen Fortschritt

findet die eigene Berufsgruppe in solchen Autobiographien oft ihren erzähl-

ten Ort und wird zugleich Ausgangspunkt für Vergleiche, mit denen sich

die autobiographischen Erzählerinnen und Erzähler in ihrem professionel-

len Kontext situieren. Werner von Siemens ist in seinen Lebenserinnerungen

von 1892 bemüht, sich nicht bloß als Unternehmer oder Techniker zu präsen-

tieren, sondern in erster Linie als »Erfinder«184 und als Wissenschaftler. Die

Berufung in die Berliner Akademie der Wissenschaften bildet auch deshalb

einen Höhepunkt der autobiographischen Rückschau, zumal der Präsident

der Akademie Berufung und Beruf des Ausgezeichneten ins rechte Licht zu

rücken verstand:

»Wie mein Freund du Bois-Reymond […] richtig hervorhob, gehörte ich nach

Beanlagung und Neigung in weit höherem Maße der Wissenschaft als der

Technik an. Naturwissenschaftliche Forschung war meine erste, meine Ju-

gendliebe, und sie hat auch standgehalten bis in das hohe Alter, dessen ich

mich jetzt – erfreue kann ich wohl kaum sagen.«185

Das Sich-Selbst-Vergleichen in einem beruflichen Feld, inmitten von Karrie-

re und Konkurrenz, kommt hier durchaus exemplarisch zu einem Ausdruck,

mit demWerner von Siemens seine Zugehörigkeit zu einer Profession, einem

Stand und der ihm gemäßen (Gruppen-)Identität bekräftigt: »Der Eintritt

in den engen Kreis der hervorragendsten Männer der Wissenschaft mußte

182 Ebd., S. 3.

183 Ebd., S. 4.

184 W.v. Siemens: Lebenserinnerungen (Anm. 123), S. 266.

185 Ebd., S. 282.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 251

mich daher in hohemMaße erheben und zu wissenschaftlichem Tun anspor-

nen.«186

Während der Lebensweg des Werner von Siemens kaum planmäßig oder

›organisch‹ verläuft – wiederholt etwa ist von einem »Ereignis« die Rede,

»welches alle meine Pläne über den Haufen zu werfen drohte«187, oder vom

»glücklichen Zufall«, dem von Siemens überhaupt viel zu »danken«188 habe

– dient das Sich-Vergleichen in den Sphären der Wissenschaft und Technik

der Distinktion in einer zunehmend funktionalisierten Berufs- und Gelehr-

tenwelt. Carl Hagenbeck hat in seinen ebenfalls schnell berühmt gewordenen

Memoiren Von Tieren und Menschen. Erlebnisse und Erfahrungen (1909) den eige-

nen Aufstieg vom fahrenden Volk der Zirkusleute zum Zoodirektor und Zoo-

logen auf eben diese Weise kommentiert, als doppelten Distinktionsgewinn

in Bezug auf die Profession und die höheren Stände:

»Wie der Weg meines Hauses seinen Ausgang vom Jahrmarktstrubel des

Hamburger Doms genommen und über das ambulante Wesen reisender

Schauteller, überMenagerie- und Zirkusleben hinweg bis zumZoologischen

Park in Stellingen gegangen ist, so hat mich mein eigener Pfad durch die

Kreise des fahrenden Volks aufwärts geführt durch das Lager der Wissen-

schaft und vielfach bis zu den Stufen der Throne. Auf den weitverzweigten

Feldern meiner Arbeit in allen Ländern der Erde bin ich vielen Menschen

begegnet, manche Hand hat sich mir vertraulich entgegengereckt und das

große Glück ist mir zuteil geworden, unter Menschen aller Stände und jeder

Farbe Freunde und Förderer zu finden.«189

Werner von Siemens und Carl Hagenbeck erzählen ihr Leben als Aufstiegs-

geschichte – anders als Immermann, von Kügelgen und Heyse ganz im Ein-

klang mit einem seit dem 19. Jahrhundert ebenso etablierten Muster moder-

ner Autobiographien. Sich selbst zu vergleichen, ist hierbei das probate und

vorrangige Mittel, um sich in einer solchen Aufstiegsbahn zu verorten und zu

beschreiben, es beinhaltet zugleich die Engführung des Sich-Vergleichens im

Hinblick auf das berufliche Umfeld und das professionelle (Selbst-)Verständ-

nis, das Aufstieg und Karriere begleitet. Die Kontinuität und Ganzheit des Le-

bens besteht in einer solchen autobiographischen Rückschau deshalb häufig

186 Ebd.

187 Ebd., S. 50.

188 Ebd., S. 323.

189 Carl Hagenbeck: Von Tieren und Menschen. Erlebnisse und Erfahrungen, Berlin 1909,

S. 413.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Walter Erhart

in jenen Anlagen und Umständen, die zur beruflichen Orientierung beitrugen

und die Etappen der Professionalisierung zusammenfügen und verbinden. So

können die erfolgreichen Unternehmer von Siemens und Hagenbeck – eben-

so wie der Arzt Adolf Kußmaul – ihre Profession in jene Kindheitsszenen zu-

rückprojizieren, in denen ihr Erfindergeist, ihre Tierliebe, ihr Geschäftssinn

oder die Liebe zum väterlichen (Arzt-)Beruf geweckt und sichtbar geworden

sind. Der diachrone Vergleich mit dem früheren Selbst verbürgt die Einheit

eines Berufslebens – aber auch nicht mehr.

Ebenfalls an der Schwelle zum 20. Jahrhundert gerät der Vergleich mit

sich selbst auch an gänzlich neue Grenzen. Sie werden zur selben Zeit von

der entstehenden Psychoanalyse ausgelotet. Wenn Sigmund Freud seine Er-

kenntnis in einer späteren, berühmt gewordenen Formulierung zusammen-

fasst, dass »das Ich nicht Herr sei in seinem eigenen Haus«190, beginnen die

autobiographischen Erzählerinnen und Erzähler um 1900 diesen Sachverhalt

zumindest schon zu ahnen. Bertha von Suttner spricht in ihren Lebenserinne-

rungen (1909) bereits früh davon, dass der Mensch »zumeist den Wahn hegt,

ein gleiches, fortgesetztes Ich mit bestimmten Charaktereigenschaften zu

sein«.191 Demgegenüber, auch gegenüber der im 19. Jahrhundert üblichen Ver-

klärung der in ein längst vergangenes Zeitalter zurückweisenden Kindheit,

führt das Sich-Selbst-Vergleichen bei von Suttner zu der eher beunruhigen-

den Einsicht, über lediglich disparate Bilder des eigenen Ich zu verfügen:

»Wenn ich in meine Kindheit und Jugend zurückblicke, so sehe ich mich

nicht als dieselbe, Geänderte, sondern sehe nebeneinander stehend die ver-

schiedenstenMädchengestalten, jedemit einem anderen Horizont von Ide-

en und von anderenHoffnungen, Interessen und Empfindungen erfüllt. Und

wenn ich die Gestalten aus meinem reiferen Frauenalter oder gar meinem

jetzigen danebenhalte, was habe ich (außer der bloßen Erinnerung, so blaß

wie die Erinnerung an längst gesehene Gemälde oder längst gelesene Bü-

cher) mit jenen Schemen gemein und was sie mit mir? Zerfließende Nebel,

flatternde Schatten, verwehender Hauch: das ist das Leben […].«192

Auch dies kann eine Autobiographie sein – gemäß der in ihr enthaltenen

Aufforderung sich selbst zu vergleichen: Wenn bestimmte »Gestalten« des

190 Sigmund Freud: Eine Schwierigkeit der Psychoanalyse, in: Sigmund Freud: Gesammel-

te Werke Bd. 12. Frankfurt a.M. 1999, S. 3-11, hier S. 11 (Kursivierung wurde getilgt).

191 Bertha von Suttner: Lebenserinnerungen, Berlin 61979, S. 41.

192 Ebd., S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 253

eigenen Lebens »nebeneinander«193 stehen und ›danebengehalten‹ werden,

ergibt sich keine Einheit, weder des (Er-)Lebens noch der Erzählung. Ber-

tha von Suttner reiht Bilder und Gestalten des eigenen Selbst aneinander, in

einer zwar »unauslöschlichen Bildergalerie«194, aber in deutlich fragmentier-

ter und distanzierter Form. Während die Berufsmenschen sich untereinan-

der vergleichen, findet der vergleichende Blick in die eigene Vergangenheit

keine Kontinuität und keine Anhaltspunkte für die Einheitlichkeit einer In-

dividualität. Zunehmend ist der autobiographische Blick demnach aufs Neue

herausgefordert, nach Ähnlichkeiten und Unterschieden zu fahnden – in der

Hoffnung, inmitten der »Bildergalerie« mit ihren nebeneinander gestellten

Figuren das tertium comparationis einer sich gestaltenden Identität und Indi-

vidualität schreibend und erzählend fassen oder selbst gestalten zu können.

Bertha von Suttner aber ist das frühere eigene Ich inmitten der vielen

Bilder längst fremd geworden, und sie nutzt ihre Autobiographie dazu, ei-

ne Geschichte der weiblichen Emanzipation zu schreiben und ihr Leben als

Abschied von einer sie früher bestimmenden geschlechtsspezifischen Prä-

gung zu erzählen. »Oh, die dummen, dummen Mädels!«195 – so fasst sie ihre

Aufstiegs- und Heiratsträume und die ihrer Freundin im Alter von dreizehn

Jahren zusammen. Sie versucht ihr Äußeres als Fünfzehnjährige zu beschrei-

ben, um schnell abzubrechen: »Genug, ich höre doch lieber auf. Dieses Selbst-

schmeicheln, wenn es auch bis in die graue Vorzeit zurückdatiert, klingt mir

zu dumm.«196 Sie klassifiziert sich als eine andere, weit entfernte Person: »[…]

ach, was war ich doch für ein oberflächliches, eitles Ding!«197

Derlei Distanzierungen setzen sich bis in die Zeit des Erwachsenenlebens

fort, wenn etwa die eigene »Verlobungsepisode«198 erzählt wird. Kindheit und

Jugend werden hier weder verklärt, noch dienen sie dem Nachweis einer Ent-

wicklung, einer Selbstwerdung oder einer Entfaltung, stattdessen wird je-

der Selbstvergleich mit dem eigenen Ich abgewiesen, um die erfolgte Verab-

schiedung weiblicher Sozialisationsmuster nachdrücklich vorzuführen (ohne

freilich die privilegierte Situation der Aristokratin zu thematisieren). Das Le-

ben mit dem Ehemann, das politische Engagement und die Gründung einer

deutschen Friedensbewegung (und Friedensgesellschaft) füllen daraufhin den

193 Ebd.

194 Ebd., S. 38.

195 Ebd., S. 61.

196 Ebd., S. 64.

197 Ebd., S. 86.

198 Ebd., S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Walter Erhart

Großteil des Buches; ihre Autobiographie erzählt nicht die Geschichte einer

inneren oder äußeren Entwicklung, sondern verwandelt sich in einen Bericht

über Aktivitäten, ohne narrativen Spannungsbogen, bei jeweils gleichbleiben-

den privaten Umständen. Von Suttner selbst erklärt, weitgehend ohne Ironie,

dass sie dementsprechend »die Etappenmeiner Lebenserinnerungen zumeist

nach Kongreßreisen«199 zählt.

Während Bertha von Suttner ihr früheres Leben der eigenen autobiogra-

phischen Verfügung entzieht und sich selbst in Form von »Bildern« gleichsam

von außen beschreibt, hatte sich Adalbert Stifter ein paar Jahrzehnte früher in

das am weitesten entfernte eigene Innere zurück imaginiert. Seine nachge-

lassene Autobiographie ist handschriftlich mit dem Titel Mein Leben von Adal-

bert Stifter versehen, sie umfasst nur wenige Seiten, auf denen sich der Autor

in eine ihm noch nicht und nicht mehr bewusste Existenz zurücktastet.200 Er

schreibt sich förmlich in prä- und postnatale Zustände hinein, die als »drei In-

seln«201 in dem »Schleiermeere der Vergangenheit«202 auftauchen: »etwas wie

Wonne und Entzücken«, »Glanz« und ein »Gefühl«, das »unten« war, »Klän-

ge«, dann »Augen« und ihn tragende »Arme«.203 Noch radikaler als Bertha

von Suttner, radikaler als vieles, was im 19. Jahrhundert an Texten über das

eigene Leben vorliegt, markiert Stifter die autobiographische Erinnerungsar-

beit als fiktiven Vorstoß in eine fremd gewordene, verborgene und nicht mehr

bewusste Welt. Umso deutlicher werden die Triebfedern dieses Erinnerns in

Szene gesetzt, die noch auffindbaren atmosphärischen Spuren der dort ver-

muteten Erlebnisse. Stifter spürt in dieser »allerersten Empfindung meines

Lebens« Zuständen nach, die »etwas Räumliches«204 anzeigen, »ein Unten«

mit ganz bestimmten, damit verbundenen Dingen, Erinnerungen daran, wie

er sich, nach all der Wonne und dem »Glanz«, plötzlich und immer wieder

in einem »Entsetzlichen, Zugrunderichtenden«205 wiederfand, zuletzt als der

kleine Junge offensichtlich ein Fenster zerschlagen hatte – »Dann war Klin-

gen, Verwirrung, Schmerz in meinen Händen und Blut daran«.206

199 Ebd., S. 317.

200 A. Stifter: Die Mappe meines Urgroßvaters (Anm. 165), S. 601-605.

201 Ebd., S. 602.

202 Ebd., S. 603.

203 Ebd., S. 602f.

204 Ebd., S. 603.

205 Ebd., S. 604.

206 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 255

Der Text scheint unwillkürlich die Frage zu erzeugen, warum die Erinne-

rung diesen Weg geht und der Erzähler bei dem letztgenannten Vorfall vor

allem das Schweigen von Großmutter und Mutter im Gedächtnis behält. Der

»Grund« dafür, »daß jener Vorgang noch jetzt in meinem Innern lebt«,207 al-

les, was »in meiner Erinnerung«, in dieser autobiographischen Miniatur im

Gedächtnis »schwebet«,208 ist Teil eines Bruchs mit einer vormals erlebten

und nun verlorenen Einheit. Die kaum bewussten Vorfälle führen zu einer

Szene, in der sich nach dem stets wiederkehrenden »Dunkel« endlich die Din-

ge der »Stube« abzeichnen: »Tragebalken«, »Ofen«, »Bank« und »Tisch«.209

Dieser autobiographische Übergang trägt die Zeichen einer vormals erlebten

räumlichen Symbiose und einer daraufhin jeweils plötzlich erfahrenen Tren-

nung und Isolation – eine Erfahrung, die Stifter eingangs sogar ins Kosmi-

sche ausgeweitet hatte, wo »zahlreiche Körper […] in dem ungeheuren Raume

schweben«, die wie die Planeten »verwandt« und doch »verschieden«210 sind.

Diese Reflexion über die zunächst von jedem als gleich erfahrene räumliche

Einheit und die dennoch markierte Verschiedenheit jedes einzelnen Subjekts

findet – nach der postnatalen »Wonne« und dem ›Schweben‹ der Erinnerung

– am Ende des Textes zu einer gänzlich anderen, symbolisch aufgeladenen

Welt: zu den »Doppelkeilen« und »Spitzen« eines Holztisches. Die dabei in-

volvierte kindliche Empfindung – »rötlich wie ein Opferlamm« – sowie die

kindliche Benennung des Tisches mit dem damals oft gehörten Wort »Kon-

skription« verweisen überdeutlich auf die Schrecken einer nunmännlich kon-

notierten Sozialisation: der Tisch als paternales Symbol und Erbe, die »Kon-

skription« als Begriff militärischer Registrierung, das Lamm als Opfertier.211

Daraufhin sitzt der Junge auf der Fensterbank und liest »Worte«, zudem be-

obachtet und benennt er die Passanten, die nach dem Ort »Schwarzbach«

gehen, ordnet »Kienspäne« durch »Querspäne« und schafft sich dadurch das

entfernte Objekt schließlich selbst: »Ich mache Schwarzbach.«212

207 Ebd.

208 Ebd., S. 605.

209 Ebd., S. 604.

210 Ebd., S. 602.

211 Die »Vermessungmännlicher Sozialisationsdramen« ebensowie die »Modernität« von

Stifters Mein Leben sind entsprechende Ergebnisse der jüngeren Forschung (so bei

Heinz Drügh: Ästhetik der Beschreibung. Poetische und kulturelle Energie deskripti-

ver Texte (1700-2000), Tübingen 2006, S. 228-261, hier S. 128+249.). Zusammengefasst

bei Frauke Berndt: »Mein Leben«, in: Christian Begemann/Davide Giuriato (Hg.),

Stifter-Handbuch. Leben-Werk-Wirkung, Stuttgart 2017, S. 180-184.

212 A. Stifter: Die Mappe meines Urgroßvaters (Anm. 165), S. 605.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Walter Erhart

IndemStifter einenmaternal konnotierten Raumund die paternal-männ-

lichen Einschreibungs- und Schreibverfahren einander entgegensetzt, prä-

sentiert er seine autobiographische Erinnerung als ein fortdauerndes psy-

chisches Innewerden einst elementarer (Ur-)Erfahrungen. Während Stifter

so das Drama einer fortwirkenden männlichen Subjektwerdung offenbart,

distanziert sich Bertha von Suttner rigoros von ihrer weit zurückliegenden

weiblichen Sozialisation. Beidemodellieren gewissermaßen ein epochales in-

neres Drama der Geschlechterordnung im späten 19. und frühen 20. Jahrhun-

dert; beide jedoch lösen die Kohärenz ihrer autobiographischen Erzählung

auf, gestalten mit »Bildern« und den wieder zum Leben erweckten Gefüh-

len und Stimmungen jeweils voneinander isolierte Fragmente einer erinner-

ten Kindheit. Das mit dem erzählenden Ich kaum in Beziehung gesetzte und

dadurch kaum vergleichbare Ich dieser Kindheiten öffnet sich zwar für die

Darstellung und Symbolisierung von Sozialisationserfahrungen, jedoch las-

sen die ›zerfließenden Nebel‹, die ›flatternden Schatten‹ und das ›Schleier-

meer der Vergangenheit‹ keinen direkten autobiographischen Zugriff auf das

eigene Ich mehr zu.

Bereits bei Stifter, danach schließlich bei vielen Autorinnen und Autoren

der Jahrhundertwende, steht das autobiographische Erzählen im Zeichen der

Einsicht, dass wichtige Teile des eigenen Lebens der Verfügungsgewalt ent-

zogen sind. Adalbert Stifter gerät »vor den Erscheinungen meines Lebens«

wiederholt »in Verwunderung«,213 da er kaum zu wissen glaubt, woher die

Erinnerungsbilder kommen und warum gerade diese noch im Gedächtnis ›le-

ben‹. Bertha von Suttner räsoniert über die Tatsache, dass sie von den welt-

geschichtlichen Ereignissen in ihrer Jugend wohl »etwas läuten gehört«, aber

nichts behalten habe: »so war dieses Läuten zu leise, um im Seelenphono-

graph Spuren zurückzulassen«.214

Im 20. Jahrhundert wird das Sich-Selbst-Vergleichen folglich zu einerMe-

thode der Introspektion und der Fahndung: Die autobiographische Erzählerin

sucht nach Indizien, um sich den verlorenen, sich in unverständliche Bilder

und Fragmente aufspaltenden Ich-Anteilen zu nähern. In Bertha von Suttners

Fixierung auf die »Bilder« der Kindheit, auch in der Metapher des »Phono-

graphen«, meldet sich bereits die Praxis technischer und photographischen

Reproduktionsmedien, die seit dem späten 19. Jahrhundert die Erinnerung

213 Ebd., S. 602.

214 B.v. Suttner: Lebenserinnerungen (Anm. 191), S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Jeder soll werden wie er.« 257

und das Gedächtnis des eigenen Lebens auf neue Weise anleiten und mate-

rialisieren.

»Es ist, als betrachte ich eine alte Photographie.«215 So beendet Wolfgang

Koeppen seinen autobiographischen Roman Jugend im Jahre 1976 und verweist

auf das Abgleichen der Erinnerung mit den verfügbaren »Daten« und techni-

schen Speichergeräten, ein Feld für neue Vergleiche und doch für die Irrita-

tion vergeblicher autobiographischer Zugriffe:

»Es ereignete sich etwas […], aber dies betraf mich, nicht andere […], es war

ein bestimmter wenn auchwinziger Punkt in der Zeit, ein immerhin zu loka-

lisierendes Ereignis im All, und schon weggewischt und wäre nie gewesen,

ruhte es nicht gespeichert in mir, in dem Gedächtnis irgendeiner Zelle, die

ermüden, krank, ausgemerzt, veröden, sterben kann, doch solange ich bin

und denke, die furchtbaren Gefahren überstehe, nicht den Verstand verlie-

re, sind Aufzeichnungen da, Daten, wie sie es nennen, die hervorgezogen,

herbeigerufen werden können wie auf den jetzt modernen und unheimli-

chen Maschinen, die man elektrische Gehirne heißt, da liegt die Erinnerung

in einem unordentlichen verwirrendenNetz, griffbereit, nur wehe, wenn ich

den Schlüssel verloren habe, die Fähigkeit, den Mechanismus zu bedienen,

wenn ich die Taste nicht mehr finde, die Vergangenheit herbeiruft, sie zur

Gegenwart in unentrinnbare Beziehung setzt, vielleicht konnte ich nie mit

demumgehen,mit demmichdie Schöpfungausstattete, undnur noch zufäl-

lig löst irgendeine ungewollte Erregung ein Bild aus dem Vorrat bewahrter

doch vergessener gleichgültiger Eindrücke undmacht es bedeutsam […].«216

Damit ist in der Geschichte der Autobiographie weit vorausgegriffen und

doch deuten sich die Umkehrungen in Bertha von Suttners Text bereits an:

Das frühere Selbst ist nicht nur nostalgisch entrückt, sondern nicht mehr

aufzufinden oder – auf den irgendwie vorhandenen Bildern – gänzlich fremd

geworden. Sich selbst zu vergleichen ist nicht nur eine gängige autobiogra-

phische Option, sondern eine Praxis, die sich demWillen und der Kompetenz

des (Selbst-)Erzählers auch entziehen kann, eine Suche nach Ähnlichkeiten,

die vergeblich bleibt und jede autobiographische Gedächtniskunst düpiert.

Nicht zuletzt diese aus dem Sich-Selbst-Vergleichen entstandene Irritation

215 Wolfgang Koeppen: Jugend, in: Wolfgang Koeppen Werke Bd. 7, Werke in 16 Bänden,

Berlin 2016, S. 106f.

216 Ebd., S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Walter Erhart

hat im 20. Jahrhundert neue Formen des autobiographischen Schreibens her-

vorgebracht. Und auf die ›Galerie‹ nicht vereinbarer und nicht vergleichbarer

›Bilder‹ des Selbst bei Bertha von Suttner antworten zwei autobiographische

Versuchsanordnungen, mit denen die Frage des Sich-Selbst-Vergleichens an

die Zukunft des modernen und postmodernen autobiographischen Schrei-

bens verwiesen wurde: Walter Benjamins in den 1930er Jahren geschriebene

Berliner Kindheit umNeunzehnhundert und Roland Barthes’ 1975 unter dem Titel

roland BARTHES par roland barthes erschienene Infragestellung des autobio-

graphischen Erzählens schlechthin.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Warum ich mich anders schreibe

Grenzen des Sich-Selbst-Vergleichens

im 20. Jahrhundert (mit einem Postskriptum

zur Gegenwart)

Walter Erhart

Wer sich selbst vergleichen möchte, muss sich ansatzweise auch selbst er-

kannt haben. Sich ganz zu »enthüllen«, sich selbst im autobiographischen

Schreiben zu erkennen, bildete eine Maxime und eine Motivation jener »Be-

kenntnisse«, mit denen Rousseau eine vermeintlich bis zu Augustinus zu-

rückreichende Tradition zu erneuern versucht hatte. ›Anders‹ zu sein, war

zumindest seit dem 18. Jahrhundert das Resultat einer treffsicheren Diagno-

se: Das Ich erkannte, dass es anders war. Das 20. Jahrhundert hat die Mög-

lichkeit einer solchen Diagnose zunehmend in Frage gestellt, und die Nicht-

Erkennbarkeit des Ich wurde immer häufiger zumThema des autobiographi-

schen Schreibens selbst.

Fragmentierte Erinnerung, wiederverzauberte Welt:
Walter Benjamin

»Erinnerungen, selbst wenn sie ins Breite gehen, stellen nicht immer eine

Autobiographie dar. Und dieses hier ist ganz gewiß keine, auch nicht für die

berliner Jahre, von denen hier ja einzig die Rede ist. Denn die Autobiogra-

phie hat es mit der Zeit, dem Ablauf und mit dem zu tun, was den stetigen

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Walter Erhart

Fluß des Lebens ausmacht. Hier aber ist von einemRaum, von Augenblicken

und vom Unstetigen die Rede.«1

WennWalter Benjamin an dieser Stelle seinerBerlinerChronik »Erinnerungen«

und Autobiographien trennt, entwirft er neben der Form und Poetik seiner ei-

genen autobiographischen Texte auch ein neues Programm für das autobio-

graphische Erzählen schlechthin. Es sind die verstreuten und isolierten ›Bil-

der‹ in der zuletzt beschriebenen Autobiographie von Bertha von Suttner, die

bei Benjamin wenige Jahrzehnte später eine gänzlich neue literarische Form

finden. Benjamin geht 1932 statt von der Chronologie von der Topographie

jener Räume aus, an die er sich zuallererst erinnert, er schildert kaleidosko-

partige »Augenblicke«, die sich nicht zu einer zeitlichen Reihenfolge ordnen,

er bildet jene »Unstetigkeit« ab, mit der die Erinnerungen im Gedächtnis ab-

gespeichert sind.2 Das »geheimnisvolleWerk der Erinnerung«3 verhindert die

gänzliche Verfügbarkeit des eigenen Lebens; statt sein Leben zu erzählen, gilt

es zu fragen, wie man überhaupt Kenntnis von seiner Vergangenheit erlangt.

»Wer sichder eigenen verschüttetenVergangenheit zunähern trachtet,muß

sich verhaltenwie einMann, der gräbt. […] Denn Sachverhalte sind nur Lage-

rungen, Schichten, die erst der sorgsamsten Durchforschung das ausliefern,

was die wahren Werte, die im Erdinnern stecken ausmacht: die Bilder, die

aus allen früherenZusammenhängen losgebrochen als Kostbarkeiten in den

nüchternen Gemächern unserer späten Einsicht – wie Trümmer oder Torsi in

der Galerie des Sammlers – stehen.«4

Die Kindheit, die Vergangenheit und das eigene Ich sind »verschüttet«; die

auch von Sigmund Freud bemühte Metapher des Grabens und der Archäo-

1 Walter Benjamin: Berliner Chronik, in: Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser

(Hg.), Gesammelte Schriften in 7 Bänden. Bd. VI Fragmente. Autobiographische Schrif-

ten, Frankfurt a.M. 1991, S. 465-519, hier S. 488.

2 Zur Funktion der ›Gedächtniskunst‹ bei Walter Benjamin sind um 2000 umfangreiche

Studien erschienen: vgl. Nicolas Pethes:Mnemographie. Poetiken der Erinnerung und

Destruktion nach Walter Benjamin, Tübingen 1999. Detlev Schöttker: Konstruktiver

Fragmentarismus. Form und Rezeption der SchriftenWalter Benjamins, Frankfurt a.M.

1999, S. 223-243 (»Poetik der Erinnerung: Berliner Kindheit«). Anja Lemke: Gedächtnis-

räume des Selbst. Walter Benjamins »Berliner Kindheit um neunzehnhundert«, Würz-

burg 2005.

3 W. Benjamin: Berliner Chronik (Anm. 1), S. 476.

4 Ebd., S. 486.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 261

logie5 markiert die neuen psychischen und psychoanalytischen Baupläne der

Individualität sowie die Forderung nach neuen Darstellungsweisen und Er-

zählformen, die den allein vorfindbaren ›Bruchstücken‹ und ›Trümmern‹ au-

tobiographischer Texte gerecht werden. Nicht von ungefähr kommt Walter

Benjamin in seiner Berliner Kindheit um neunzehnhundert mehrfach auf tech-

nische Medien zurück, die um 1900 bestimmte Verfahrensweisen der Erin-

nerung nachhaltig geprägt haben: das Telefon, die Photographie sowie die

sich in ein technisches Medium gleichsam zurückverwandelnde Klangwelt

der Sprache selbst. Der Direktheit und Authentizität des autobiographischen

Zugriffs stehen die psychoanalytischen Erkenntnisse ebenso entgegen wie

die Schrift und das Schreiben, die sich nunmehr als höchst künstliche und

nachträgliche Aufzeichnungsmedien enthüllen.6 Im 20. Jahrhundert mehren

sich die Zeichen, dass die autobiographischen Anstrengungen allesamt Ge-

fahr laufen, sich vom Ursprung des Ich gerade zu entfernen und dabei –

nach Manfred Schneiders glücklicher Formulierung – nur noch eine »erkalte-

te Herzensschrift« zu produzieren: merklich abgekühlte Wahrheiten, psychi-

sche Fehlleistungen, mediale Distanzen.7 Auch wenn sämtliche traditionsrei-

chen Formen der Autobiobiographie, wie sie im späten 18. Jahrhundert ent-

wickelt wurden, fortbestehen und weiterhin gepflegt werden, sind es – seit

und mit Marcel Prousts Romanwerk Auf der Suche nach der verlorenen Zeit – die

avancierten literarischen Texte, die gerade im autobiographischen Impuls die

»Unerkennbarkeit«8 des eigenen Ichs entdecken und profilieren.

Walter Benjamin legt mit Berliner Chronik und Berliner Kindheit um neun-

zehnhundert solch avancierte Formen vor, Roland Barthes ordnet seine auto-

biographischen Fragmente 1975 in roland BARTHES par roland barthes nach al-

phabetischen Lemmata und treibt ein postmodernes Versteckspiel mit dem

eigenen Ich. Beiden Texten wurde die Verabschiedung und eine widerstän-

dige Subversion des autobiographischen Schreibens attestiert, beide verwei-

5 Freud vergleicht die Tätigkeit des Archäologen mehrmals mit der psychoanalytischen

Aufgabe der Erforschung des Seelenlebens, von den Bruchstücken zurHysterie (1895) bis

zumAufsatz »Konstruktionen in derAnalyse« (1937). Zudiesen EinflüssenundAnalogi-

en zwischen Freud und Benjamin vgl. z.B. N. Pethes: Mnemographie (Anm. 2), S. 420-

425, sowie D. Schöttker: Konstruktiver Fragmentarismus (Anm. 2), S. 227f.

6 Vgl. Martina Wagner-Egelhaaf: Autobiographie, Stuttgart/Weimar ²2005, S. 187-210

(»20. Jahrhundert: Im Zeichen der Sprache«).

7 Manfred Schneider: Die erkaltete Herzensschrift. Der autobiographische Text im 20.

Jahrhundert, München/Wien 1987 (zu Benjamin: S. 105-149).

8 Ebd., S. 54+119.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Walter Erhart

sen auf die Grundlagen der autobiographischen Erinnerungen, indem sie die

bislang verborgenen (Un-)Möglichkeiten autobiographischen Schreibens vor-

führen: das fragmentarische Gedächtnis, die medialen Voraussetzungen von

Schrift und Sprache, die Täuschungen des Bewusstseins. Dennoch sind die-

se autobiographischen Versuche weiterhin und gerade deswegen dem frühe-

ren und frühesten eigenen Leben auf der Spur: Sowohl Benjamin als auch

Barthes erproben andere Zugänge zur autobiographischen Erfahrung, sie ex-

perimentieren mit einer neuen Vorstellung vom Subjekt als dem Träger die-

ser Erinnerungen und stellen dabei insgesamt die Grundlagen der modernen

Subjektivität und der Individualität in Frage.9

Mit dem zunächst ›verschütteten‹ Zugang zur eigenen Kindheit, demEin-

geständnis, über eine chronologische und lineare Erzählung des eigenen Le-

bens gar nicht zu verfügen, sind auch die Möglichkeiten des Sich-Selbst-

Vergleichens eingeschränkt und weitestgehend ausgeblendet. Die sich der

»erkalteten Herzensschrift« höchst bewusst werdenden Autobiographen kön-

nen sich mit sich selbst nur über Umwege in Beziehung setzen, Kindheit und

das frühere Selbst sind fremd und dem erzählenden Ich zunächst nicht zu-

gänglich. Und auch die jeweils rekapitulierten sozialen und gesellschaftlichen

Beziehungen des eigenen Lebens verändern sich grundlegend, wenn das »ge-

heimnisvolle Werk der Erinnerung« den Einblick in das erzählte Leben eher

verstellt als eröffnet. Nicht zufällig aber thematisieren diese Autobiographien

das Vergleichen auf eine neue und andere Art oder kommen – wie im Falle

von Roland Barthes – sogar explizit darauf zurück.

Walter BenjaminsBerlinerChronikundBerlinerKindheit umneunzehnhundert

bestehen aus den in den 1930er Jahren geschriebenen Essays, mit denen Ben-

9 Vgl. dazu Anja Lemke: »Berliner Kindheit um neunzehnhundert«, in: Burkhardt Lind-

ner (Hg.), Benjamin Handbuch. Leben-Werk-Wirkung, Stuttgart/Weimar 2006, S. 653-

663, hier S. 660: »In diesem Sinne verweist der allgemein gehaltene Titel Berliner Kind-

heit um neunzehnhundert nicht nur auf den Versuch, eine Charakteristik des bürgerli-

chen Lebens im Großstadtmilieu der Jahrhundertwende zu entwerfen. In ihm zeigt

sich auch die Absicht, über die komplexe Darstellung der individuellen Kindheitser-

innerung eine Problematisierung dessen zu erreichen, was die kollektive Geschichte

des Abendlandes sich angewöhnt hat, Subjekt zu nennen.«. Vgl. auch Manuela Gün-

ter: Anatomie des Anti-Subjekts. Zur Subversion autobiographischen Schreibens bei

Siegfried Kracauer,Walter Benjamin und Carl Einstein,Würzburg 1996. Zu Roland Bar-

thes vgl. Regina Strätling: Roland Barthes: roland BARTHES par roland barthes (1975),

in: Martina Wagner-Egelhaaf (Hg.), Handbook of Autobiography/Autofiction, Volu-

me 3: Exemplary Texts, Berlin/Boston 2019, S. 1878-1891, hier S. 1883.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 263

jamin, ursprünglich als Reaktion auf eine Anfrage der Zeitschrift Literarische

Welt, Eindrücke seiner Berliner Kindheit wiedergibt – ausdrücklich auch als

Versuch, autobiographischen Erfahrungen Raum zu geben. Das handschrift-

liche, mit einer Widmung an den Sohn Stefan versehene Konvolut der Berli-

ner Chronik ist eine 1932 geschriebene erste Vorstufe der Berliner Kindheit um

neunzehnhundert, die wiederum in zahlreichen Fassungen vorliegt und doch

nie den Weg zu einer wohl intendierten Buchpublikation gefunden hat.10 Die

Zufälligkeit und Austauschbarkeit der zu dieser Beschreibung einer Kind-

heit gehörigen Fragmente prägen bereits die bislang wenig beachtete Berli-

ner Chronik, sie verdanken sich dem erwähnten autobiographischen Struk-

turprinzip, das eine sprunghafte Gedächtnispraxis nachahmt und dabei die

nicht chronologischen ›Augenblicke‹ einer Erinnerung an bestimmte Orte an-

einanderreiht. Der Archäologe der eigenen Vergangenheit gräbt und schreibt

ohne festgelegtes Ziel und ohne Überblick über das erst freizulegende eigene

Leben:

»Das vergebliche Suchen gehört dazu so gut wie das glückliche und daher

muß die Erinnerung nicht erzählend, noch viel weniger berichtend vorgehn

sondern im strengsten Sinne episch und rhapsodisch an immer andern Stel-

len ihren Spatenstich versuchen, in immer tieferen Schichten an den alten

forschend.«11

Mit seiner autobiographischen Erinnerung beschreibt Benjamin eine groß-

bürgerliche Kindheit, die er bereits in der Berliner Chronik als eine exemplari-

sche versunkene Welt des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts rekonstru-

iert – zumeist hergeleitet aus der sinnlichen, jeweils mit städtischen Orten,

Bezirken und Wahrnehmungen verbundenen Erfahrung des Kindes und Ju-

gendlichen.Wenn er sich an seinen Freund Fritz Heinle erinnert sowie an die

10 Zu den Schreibprozessen vgl. Davide Giuriato: Mikrographien. Zu einer Poetologie

des Schreibens in Walter Benjamins Kindheitserinnerungen (1932-1939), Paderborn

2006. Michaela Holdenried: Walter Benjamin: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert

(1930s), in: Martina Wagner-Egelhaaf (Hg.), Handbook of Autobiography/Autofic-

tion, Volume 3: Exemplary Texts, Berlin/Boston 2019, S. 1719-1736. Soeben ist eine neue,

dokumentierende und kommentierte Ausgabe der Berliner Chronik und der Berliner

Kindheit im Rahmen einer kritischen Gesamtausgabe der Werke Benjamins erschie-

nen: Walter Benjamin: Bd. XI Berliner Chronik/Berliner Kindheit um neunzehnhun-

dert, in: Burkhardt Lindner/NadineWerner (Hg.)Werke und Nachlaß – Kritische Ge-

samtausgabe in (vsl.) 21 Bänden, Berlin 2019.

11 W. Benjamin: Berliner Chronik (Anm. 1), S. 487.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Walter Erhart

damals »Heim« genannte studentische Wohnung, wird der Ort zum Zeichen

einer alten Welt am »Abgrund des großen Krieges«, in dem sich die zeitdia-

gnostischen Bilder verdichten: »[…] heut ist mir diese räumliche Stelle, in der

wir damals zufällig unser Heim eröffneten, der strengste bildliche Ausdruck

für die geschichtliche, die diese letzte wirkliche Elite des bürgerlichen Berlin

einnahm.«12

Die zentralen figurativen und allegorischenMerkmale dieser Topographi-

en sind das »Labyrinth« und die »Schwelle«.13 So wie in der Berliner Chronik

die konkreten und sozialen Beziehungen des autobiographischen Ich – bis

hinein in die Jugendzeit – präsenter sind als in der späteren Berliner Kind-

heit um neunzehnhundert, so werden in diesen ersten Skizzen auch die Räume

noch viel deutlicher auch als sozialgeschichtlich lesbare Orte gekennzeichnet.

Beim Betreten anderer Stadtviertel oder bei zufälligen Begegnungen erkennt

das sich erinnernde Ich damals wie heute das »Überschreiten einer sozia-

len Schwelle«14 oder die sich auftuende »Klassenschwelle«15; die nicht näher

bezeichneten »biographischen Beziehungen zu Menschen«16 haben sich in

»Gänge«17 verwandelt, mit denen die Gedächtniskunst soziale Beziehungen

und typische einprägsame »Situationen«, etwa »Nachbarschaftsverhältnisse,

Verwandtschaft, Schulkameradschaft, Verwechslung, Reisegenossenschaft«,

verbindet: »Soviel Urbekanntschaften, soviele Eingänge ins Labyrinth.«18

Im Bemühen, die exemplarische historische Erfahrung einer (groß- )bür-

gerlichen Kindheit darzustellen, treten die privaten und persönlichen Bezüge

in der Berliner Kindheit um neunzehnhundert dann sämtlich zurück. Der bereits

in der Berliner Chronik formulierte Vorbehalt gegenüber dem Autobiographi-

schen – »da stellte sich mit einem Mal heraus, daß dies Subjekt, das jah-

relang im Hintergrund zu bleiben war gewohnt gewesen, sich nicht so ein-

fach an die Rampe bitten ließ«19 – führt zum konsequenten Rückzug auch

von einer bis dahin bestimmenden autobiographischen Darstellungsweise.

12 Ebd., S. 478.

13 Vgl. hierzu Anna Stüssi: Erinnerung an die Zukunft. Walter Benjamins »Berliner Kind-

heit um Neunzehnhundert«, Göttingen 1977.

14 W. Benjamin: Berliner Chronik (Anm. 1), S. 471.

15 Ebd., S. 473.

16 Ebd., S. 490.

17 Ebd., S. 492.

18 Ebd., S. 491.

19 Ebd., S. 476.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 265

Das Autobiographische zieht sich ganz in die Vergegenwärtigung der erleb-

ten Räume und der versunkenen Bürgerwelten zurück, die einmal von die-

sem fremd gewordenen Kind bewohnt und erfahren worden sind. Im stän-

digen Um-Schreiben der Erinnerungstexte nähert sich der Erzähler einer der

Erinnerung zuvor nicht zugänglichen Erfahrungsschicht.20 In diesem Zu-

sammenhang versucht Benjamin auch, das magische Weltbild und die ma-

gische Sprachauffassung des Kindes nachzubilden – in zeitlicher Nähe zu

seinen sprachphilosophischen Aufsätzen »Über Sprache überhaupt und über

die Sprache des Menschen«, »Lehre vom Ähnlichen« und »Über das mimeti-

sche Vermögen«. In dem berühmten Kapitel über die »Mummerehlen« führt

Benjamin vor, wie das kindliche »Mißverstehen« bestimmterWörter eine den

Erwachsenen höchst fremde Welt hervorbrachte und doch »Wege« wies, »die

in ihr Inneres führten.«21 In diesem Kontext scheint Benjamin auf den ers-

ten Blick ein vormodernes, magisches Denken zu reaktivieren, das von der

Analogie beherrscht war. Im Kapitel »Schmetterlingsjagd« führt eine Ortsbe-

zeichnung – »Brauhausberge« – dazu, die »Luft […], in der sich dieser Fal-

ter damals wiegte«, als »ganz durchtränkt« von diesem Wort zu bezeichnen:

»Es hat das Unergründliche bewahrt, womit die Namen der Kindheit dem

Erwachsenen entgegentreten.«22 DieWorte vergegenwärtigen die fremde Er-

fahrung des Kindes, das eine Ähnlichkeit und Übereinstimmung zwischen

sich, den Dingen und den Lebewesen wahrnimmt und erlebt: »[…] je mehr ich

selbst in allen Fibernmich demTier anschmiegte, je falterhafter ich im Innern

wurde, desto mehr nahm dieser Schmetterling in Tun und Lassen die Farbe

menschlicher Empfindung an […].«23 Das ›Anschmiegen‹ an die sprachsymbo-

lisch verkleidete kindliche Welt bezeichnet das ›mimetische Vermögen‹, das

für Benjamin sowohl die frühkindlichen und vormodernen Erfahrungen als

auch das ›wilde Denken‹ der lange Zeit so genannten ›primitiven‹ Völker aus-

zeichnet:

20 Zu denUmarbeitungen und demProzess des »Um-Schreibens« der Berliner Chronik vgl.

ausführlich D. Giuriato: Mikrographien (Anm. 10), S. 70-102.

21 Walter Benjamin: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert, in: Rolf Tiede-

mann/Hermann Schweppenhäuser (Hg.), Gesammelte Schriften in 7 Bänden.

Band IV/1 Kleine Prosa. Baudelaire-Übertragungen, Frankfurt a.M. 1991, S. 235-304,

hier S. 260f.

22 Ebd., S. 245.

23 Ebd., S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Walter Erhart

»Bekanntlich war der Lebenskreis, der ehemals von demGesetz der Ähnlich-

keit durchwaltet schien, viel größer. Es war derMikro- und derMakrokosmos

[…]. Denn offenbar scheint doch dieMerkwelt desmodernenMenschen sehr

viel weniger von jenenmagischen Korrespondenzen zu enthalten als die der

alten Völker oder auch der Primitiven.«24

In diesen gleichzeitig erfolgten theoretischen Überlegungen wird deutlich,

dass es Benjamin um eine doppelte Abgrenzung zur Moderne und zur Ge-

genwart geht, in der er gerade lebt. Die von ihm entworfene Kindheitsvor-

stellung wird – durchaus zeittypisch – mit dem Mittelalter und den soge-

nannten ›Primitiven‹ auf eine zeitliche Stufe gestellt.Was aber in anderen Zu-

sammenhängen als Hinweis auf die Notwendigkeit einer Weiterentwicklung,

des Erwachsen-Werden-Müssens, verstanden werden muss, ist bei Benjamin

der Versuch, dem verlorenen fremden Ich im vermeintlich ›ursprünglicheren‹

Weltverständnis des Kindes und des Wilden auf die Spur zu kommen.

Diese Formen der Ähnlichkeit werden zum Schreib- und Strukturprin-

zip der Berliner Kindheit um neunzehnhundert, sie reaktivieren ein in vorhe-

rigen Kapiteln dieses Buches bereits mehrfach beschriebenes vormodernes

Vergleichsmuster, mit dem Benjamin die Welt der »modernen Menschen«

konfrontiert. Indem das Kind der Berliner Kindheit die in einem Kindervers

vorkommenden Wörter »Muhme« und »Rehlen« zu dem sprachlichen »Ge-

schöpf« der »Mummerehlen«25 verbindet, verkörpert dieses neue Wort das

von Benjamin gleichsam autobiographisch nachkomponierte Weltverhältnis

des Kindes. Mit der ›Ähnlichkeit‹ zwischen Sprache und Dingen, zwischen

dem kindlichen Ich und der es umgebenden Welt, ist ein Muster gefunden,

das die kindliche Sicht gegen den von den Erwachsenen eingenommenen und

geforderten Identitätszwang immunisiert:

»Beizeiten lernte ich es, in die Worte, die eigentlich Wolken waren, mich zu

mummen. Die Gabe, Ähnlichkeiten zu erkennen, ist ja nichts als ein schwa-

ches Überbleibsel des alten Zwangs, ähnlich zu werden und sich zu verhal-

24 Walter Benjamin: Lehre vom Ähnlichen, in: Rolf Tiedemann/Hermann Schweppen-

häuser (Hg.), Gesammelte Schriften in 7 Bänden. Bd. II/1 Aufsätze. Essays. Vorträge,

Frankfurt a.M. 1991, S. 204-210, hier S. 205f. Zum viel diskutierten Kontext der ›Ähn-

lichkeit‹ bei Benjamin vgl. z.B. SigridWeigel: Entstellte Ähnlichkeit.Walter Benjamins

theoretische Schreibweise, Frankfurt a.M. 1997. DorisM. Fittler: »Ein Kosmos der Ähn-

lichkeit«. Frühe und späte Mimesis bei Walter Benjamin, Bielefeld 2005.

25 W. Benjamin: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert (Anm. 21), S. 260.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 267

ten. Den aber übtenWorte auf mich aus. Nicht solche die mich Mustern der

Gesittung, sondern Wohnungen, Möbeln, Kleidern ähnlich machten.«26

Die Szene einer gestellten und mit zahlreichen Gegenständen drapierten

photographischen Aufnahme des Kindes in diesem Kapitel dient dazu, die

»Korrespondenzen« und die magischen Ähnlichkeiten gegen eine in das

Kind und auch in die autobiographische Rekonstruktion projizierte Form

der Ich-Identität zu wenden: »Und darum wurde ich so ratlos, wenn man

Ähnlichkeit mit mir selbst von mir verlangte. Das war beim Photographen.«27

Der Begriff des ›Überbleibsels‹ verweist auf den deutlich ethnographischen

Kontext dieser Überlegungen,28 die erinnerte Kindheit bewegt sich weg von

der als modern gekennzeichneten Welt, damit auch weg von den historisch

etablierten Mustern des Autobiographischen. Gegenüber dem mimetischen

Verhalten des Kindes bleiben die üblichen Zugänge zur autobiographischen

Rekonstruktion – Identität, Selbstvergleiche, autobiographische Erfassung

einer Entwicklung, nachgezeichnete Selbstwerdung – programmatisch

ausgeschlossen. Das fotographierte Kind besitzt keine ihm zugeschriebene

Identität und keine Ähnlichkeit mit einem späteren Ich, es wandert gleich-

sam in das es umgebende Dekor: »Ich aber bin entstellt vor Ähnlichkeit mit

allem, was hier um mich ist.«29

Indem das Schreiben der Berliner Kindheit um neunzehnhundert eine mime-

tische, fremde Welt nachzeichnet, sperrt sich der vormals autobiographische

Versuch zugleich gegen jede ›Feststellung‹ und gegen jede im Erzählen her-

zustellende ›Ähnlichkeit mit sich selbst‹. Auch aus diesem Grund spart die

Berliner Kindheit den Vergleich des Selbst mit dem früheren Ich aus und rückt

statt der sozialen Beziehungen und Relationen die dem Kind ›ähnlichen‹ und

von ihm mimetisch wahrgenommenen Orte und Dinge in den Vordergrund.

So wie das Kind beim Malen des China-Porzellans dort »mit einer Farben-

wolke Einzug hielt« und sich dem Objekt anverwandelt (»Ich ähnelte dem

Porzellan«), wird es bei der Betrachtung aus Pavillonfenstern zu einem Teil

des Geschauten (»[I]ch färbte mich wie die Landschaft«) und ahmt die Erfah-

26 Ebd., S. 261.

27 Ebd.

28 Zur Verbindung der »Ähnlichkeit« zum ethnografisch ›Primitiven‹ der Kindheitsstufe

vgl. Nicola Gess: Gaining Sovereignty. On the Figure of the Child in Walter Benjamin’s

Writing, in: Modern Language Notes 125/3 (2010), S. 682-708.

29 W. Benjamin: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert (Anm. 21), S. 261.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Walter Erhart

rung von Seifenblasen nach: »Ich reiste in ihnen durch die Stube und mischte

mich ins Farbenspiel der Kuppel bis sie zersprang.«30

In dem Maße, wie die Berliner Kindheit um neunzehnhundert zu einer Ar-

chäologie solch frühkindlicher »Korrespondenzen« wird, geht ihr nicht nur

das Autobiographische verloren, sondern auch die Möglichkeit und der Im-

puls des autobiographischen Ich, sich selbst mit sich oder mit anderen zu

vergleichen, ja sich überhaupt in der eigenen Vergangenheit zu finden. Ben-

jamin schreibt sich selbst aus den sozialen Bezugssystemen heraus, und nir-

gends wird dies deutlicher als an einer Stelle der Berliner Chronik, die diesen

Prozess bereits in nuce beschreibt. Die »Menschen«, die ihm in Berlin »die

nächsten waren«31, sie treten – so Benjamin im Anschluss an die bereits zi-

tierte Reflexion über die Verabschiedung des Autobiographischen – gerade in

der topographischen Erinnerung an die Stadt zurück und gehen dem auto-

biographischen Ich verloren:

»Die Luft der Stadt, die hier beschworen wird, gönnt ihnen nur ein kurzes,

schattenhaftes Dasein. Sie stehlen sich an ihrenMauern hin wie Bettler, tau-

chen in ihren Fenstern geisterhaft empor, um zu verschwinden, wittern um

Schwellen wie ein Genius loci und wenn sie selbst ganze Viertel mit ihre[n]

Namen erfüllen so ist es auf die Art, wie der des Toten den Denkstein auf

seinem Grabe.«32

Hier werden die ›Nächsten‹ verglichen, indem sie sich durch das Vergleichen

sogleich entkörpern, vom Ich wegrücken, sich depersonalisieren und mythi-

sieren: als »Bettler«, die »geisterhaft« werden, als ein ebenso gespenstischer

›witternder‹ »Genius loci« und als Grabesinschrift.33 Die »Destruktion des Au-

tobiographischen«34, als die Benjamins Berliner Kindheit um neunzehnhundert

zu Recht gelesen worden ist, lässt sich auf die Wirkungsweise dieser Verglei-

che zurückführen: Die Vergleichshinsichten werden den mythisierten Berei-

chen des Leblosen und des Todes entnommen, das Vergleichen selbst führt

30 Ebd., S. 263.

31 Ebd., S. 488.

32 Ebd., S. 488f.

33 »Like beggars, like ghosts, like a genius loci – Benjamin’s similes progressively intensify

the marginality and the depersonalization. […] To be sure, all this follows upon Benja-

min’s withdrawal from autobiography […].« Carol Jacobs: Walter Benjamin: Topogra-

phically Speaking, in: David S. Ferris (Hg.), Walter Benjamin. Theoretical Questions,

Stanford 1996, S. 94-117, hier S. 103.

34 D. Giuriato: Mikrographien (Anm. 10), S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 269

geradewegs in eine dem erzählten Leben entgegengesetzte Richtung, weit

weg von jeder sozialen, mitmenschlichen Dimension. Statt die Ähnlichkei-

ten und Unterschiede der ›Nächsten‹ in Relation zu dem autobiographisch

erzählten oder erzählenden Ich zu ermessen und darzustellen, wird das Ver-

gleichen in Beziehung gesetzt zu demmimetischen Vermögen des Kindes und

des sich ihm anverwandelnden Erzählers. ›Mimesis‹ ist in Benjamins Theorie

die umstandslose Aneignung des Ähnlichen und die restlose Annäherung an

Welt und Natur: das Gegenteil des erst in autobiographischer Distanz mögli-

chen Sich-Selbst-Vergleichens.

Von hier aus werden die zahlreichen, insbesondere mythologischen Ver-

gleiche in Benjamins Berliner Kindheit deutlich und verständlich: als Momente

jener »magischen Korrespondenzen«, die an der ›Entstellung‹ und ›Verstel-

lung‹ des vergeblich zu fassenden eigenen Lebens teilhaben. Die in der Spei-

sekammer naschende Hand des Kindes erprobt zunächst den Tastsinn »wie

der Liebhaber, ehe er’s küßt, sein Mädchen umarmt«.35 In der Markthalle er-

scheinen die »Priesterinnen der käuflichen Ceres« und der »Marktgott«;36 ei-

ne »Straße« wurde »mir zum Elysium«.37 Das Kind blickt auf die Accessoires

des Fotoateliers, »die nach meinem Bilde gierten wie die Schatten des Hades

nach dem Blut des Opfertieres«;38 der Blick auf ein Buchgeschenk glich der

Art undWeise »des Gastes, der auf einem Schlosse angekommen, kaumwagt,

mit einem Blicke der Bewunderung die langen Fluchten von Gemächern zu

streifen«;39 von der Schule zum heimischen Pult zurückkehrend stellt sich das

Gefühl ein, in einem »Gehäuse« zu sein, »wie nur einer der Kleriker, die auf

den mittelalterlichen Bildern in ihrem Betstuhl oder Schreibepult gleichwie

in einem Panzer zu sehen sind.«40

Bei diesen den Text nunmehr fast überfrachtenden Analogien und Allego-

rien41 ist die Distanz zwischen dem erzählten Ich und dem erzählenden Ich

eingezogen; der Erzähler hat sich den Verweisungszusammenhang mikro-

35 W. Benjamin: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert (Anm. 21), S. 250.

36 Ebd., S. 253.

37 Ebd., S. 258.

38 Ebd., S. 261.

39 Ebd., S. 278.

40 Ebd., S. 282.

41 Zur Zunahme dieses Verfahren, anhand konkreter Textvergleiche der Fassungen, so-

wie zur Kritik vgl. Kai Kauffmann: Rudolf Borchardts und Walter Benjamins Berliner

Kindheiten um 1900, in: Zeitschrift für Germanistik. N.F. 2 (1998), S. 374-386, bes. S. 381-

384.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Walter Erhart

und makrokosmischer »Ähnlichkeiten« inzwischen selbst zu eigen gemacht

und als diagnostisches Verfahren der Erkenntnis eingesetzt. Im Schreiben

der Berliner Kindheit hat dieser Ethnologe der Infantilität sein eigenes, vor-

bewusstes und mimetisches Denkvermögen entdeckt und erkundet; die

»Auto’graphik« (Davide Giuriato) seines fortgesetzten Schreibens verschmilzt

nunmehr erinnerte Kindheit und gegenwärtiges Schreiben, um die un-

verfügbare, vorreflexive und vorsprachliche Erfahrungsschicht des Kindes

im Schreiben zur Anschauung zu bringen. Die Berliner Kindheit führt den

Erzähler und die Leser*innen aus diesem Grund in jene »schwindelerregende

Analogie«, die Philippe Descola als das vorherrschende – uns ›Modernen‹

fremde – Kennzeichen der davon geprägten Gesellschaften und Kulturen

beschrieben hat.42 Eine vormoderne ›magische‹ Vergleichspraxis, die sich

eines bereits bestehenden ›natürlichen‹ und ›kosmischen‹ Ordnungszusam-

menhangs vergewissert, tritt an die Stelle jenes modernen Vergleichens,

das mit der autobiographischen Relationierung des Individuums die com-

parata und die Vergleichshinsichten des eigenen Lebens konstruiert. Weit

über die mythologische Rahmung autobiographischer Erfahrungen hinaus43

markieren die Vergleiche der Berliner Kindheit den Versuch, eine Welt von

»Korrespondenzen« und »Ähnlichkeiten« zu gestalten, die der modernen

autobiographischen Schreib- und Erzählpraxis gerade entgegengesetzt

wird. Benjamins Kindheitsbilder offenbaren die Unbekanntheit und Ferne

des autobiographischen Selbst, sie führen aber zugleich vor, wie sich das

erzählende Ich, im Bestreben, die Kindheitserfahrungen analogisch und

allegorisch in der Atmosphäre der zurückliegenden Epoche zu verorten, vom

eigenen Leben fort- und hinwegschreibt, wie es das Sich-Selbst-Vergleichen

umgeht und zurückweist.

Durch genau dieses Verfahren entsteht eine Leerstelle, ein vom autobio-

graphischen Bezugsystem entleerter Raum, in den sich zwar das großbür-

gerliche Fin de Siècle en miniature einzeichnen mag, in der das autobiogra-

phische Ich selbst jedoch fast verschwindet. Die Erinnerung an das Fotoate-

lier im Kapitel über die »Mummerehlen« endet mit einer Variation der be-

rühmten Formel von der ›entstellten Ähnlichkeit‹, es führt die ›Entstellung‹

des Autobiographischen allerdings noch einen Satz weiter: »Ich hauste so wie

42 Philippe Descola: Jenseits von Natur und Kultur, Berlin 2011, S. 301-344.

43 Vgl. dazu Philipp Pabst/Kerstin Wilhelms: Lebensraum und Bürgerklasse. Mythische

Topographien inWalter Benjamins »Berliner Kindheit umneunzehnhundert«, in:Wei-

marer Beiträge 60/1 (2014), S. 48-67.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 271

ein Weichtier in der Muschel haust im neunzehnten Jahrhundert, das nun

hohl wie eine leere Muschel vor mir liegt.«44 Der Erzähler hält sich diese Mu-

schel anschließend ans Ohr und vernimmt statt der historischen Geräusche

– Krieg, Fabriksirenen, Ballmusik, Lärm der Börsensäle und der Militärpara-

den – eher die ihn umgebenden Geräusche des Alltags: Gasöfen, Fahrzeuge,

Türklingeln. Das vormals lebendige »Weichtier« aber ist längst verschwun-

den, und die ›hohle‹, wenngleich noch akustisch erinnerte Form des 19. Jahr-

hunderts ist – wie eine Muschel – so leer und leblos kalt wie die entrückte

und ›entstellte‹ erinnerte Welt. Der in der Benjamin-Philologie so häufig ge-

feierte Abgesang an die herkömmliche Autobiographie führt zur Auszehrung

des Sich-Selbst-Vergleichens, scheint mit Analogie und Mimesis deshalb ei-

nen gänzlich anderen Vergleichshorizont wiedergewinnen zu wollen. Keines-

wegs aber sollte dies mit den in den vorherigen Kapiteln untersuchten, von

Hermann dem Juden oder Abaelard praktizierten Vergleichen parallelisiert

werden. Benjamin geht es darum, einen Kontrast zur Moderne und zummo-

dernen autobiographischen Schreiben in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahr-

hunderts zu entwerfen; sein Gegenentwurf mobilisiert mit dem mehrfachen

Verweis auf vermeintliche Ursprünglichkeit (die ›Primitiven‹, das Kind, den

›Kosmos‹) Gegenkräfte zu jenem Jahrhundert, in dem er aufwuchs und das

ihm fremd geworden ist. Bezeichnenderweise führt das Bestreben, kindliche

Ursprünglichkeit und Fremdheit zu evozieren, zu einem Austausch der Ver-

gleichshorizonte. Das Sich-Selbst-Vergleichen büßt seinen Stellenwert und

seine Funktion ein, stattdessen erfolgt der Versuch, das fremd gewordene

autobiographische Ich mit gänzlich anderen (Vergleichs- )Maßstäben – ana-

logisch, magisch, mimetisch – zu erfassen.

Sich selbst unähnlich werden, mit dem Körper schreiben:
Roland Barthes

Während Benjamins Berliner Chronik und Berliner Kindheit um neunzehnhundert

die Chronologie und Einheit des eigenen Lebens durch das unsichere und lü-

ckenhafte topographische Gedächtnis ersetzen, vollzieht Roland Barthes eine

›anti-autobiographische‹ Wende vor allem mit Blick auf die Grundlagen des

»autobiographischen Pakts« (Philippe Lejeune): die Wahrheit und Wirklich-

keit des erzählten Lebens einerseits, die imaginierte und fingierte, nie recht

44 W. Benjamin: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert (Anm. 21), S. 261.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Walter Erhart

zu erfassende Existenz des früheren Ich andererseits. Roland BARTHES par ro-

land barthes nimmt diese in derTheorie der Autobiographie prominente Frage

auf, wendet sie explizit gegen die Authentizitätsbehauptung des Autobiogra-

phischen und macht sie zugleich als ein immer schon virulentes Problem au-

tobiographischer ›Referenz‹ kenntlich.45 Roland Barthes umkreist auf diese

Weise – wie Walter Benjamin – die im 20. Jahrhundert sichtbar gewordene

Nicht-Erfassbarkeit des Ichs, auch sein Text befragt die Grundlagen der Gat-

tung, indem er die Bedingungen des autobiographischen Schreibens freilegt

und zugleich in Frage stellt.

Wie Benjamins Berliner Kindheit zerfällt roland BARTHES par roland barthes

in Fragmente, deren Status der Autor zugleich als Prinzip seines ganzen le-

benslangen Schreibens identifiziert: »In Fragmenten schreiben: die Fragmen-

te sind dannwie Steine auf demRand des Kreises: ich breitemich rundherum

aus, meine ganze kleine Welt in Bruchstücken; und was ist in der Mitte?«46

Folgerichtig besitzt diese ihren eigenen Status stets mitreflektierende Auto-

biographie keine Ordnung, sie ist nach alphabetisch angeordneten Stichwor-

ten und Überschriften eingeteilt. Die Entstehung und »Ordnung« der vorlie-

genden Fragmente – so teilt es ein Kapitel mit – sind dem Autor selbst nicht

mehr erinnerlich: »Die alphabetische Ordnung löscht alles aus, verdrängt alle

Herkunft. […] wichtig aber ist […], dass diese kleinen Netze nicht miteinan-

der verbunden sind, dass sie nicht zu einem einzigen, großenNetz hingleiten,

das die Struktur des Buches, sein Sinn, wäre.«47

Die »Mitte« dieses Erzählens, die Kohärenz und Einheit des erzählten Ich

sind abwesend; das »Buch vom Ich«, das Barthes mit dieser Überschrift in

einem weiteren Fragment als das »Buch meiner Abwehrhaltungen gegenüber

meinen eigenen Ideen«48 bezeichnet, zitiert viele der eigenen früheren Texte

45 Vgl. dazu die ebenso umfangreiche wie erschöpfende Monographie von Gabriele

Schabacher: Topik der Referenz. Theorie der Autobiographie, die Funktion der ›Gat-

tung‹ und Roland Barthes’ Über mich selbst, Würzburg 2007.

46 Roland Barthes: Über mich selbst, Berlin 2019, S. 109. »Ecrire par fragments : les frag-

ments sont alors des pierres sur le pourtour du cercle : je m’étale en rond : tout mon

petit univers en miettes ; au centre, quoi?« Roland Barthes: Par Roland Barthes, in:

Œuvres completes, tome 3: 1974-1980, Paris 1995, S. 165.

47 R. Barthes: Über mich selbst (Anm. 46), S. 176. »L’ordre alphabétique efface tout, re-

foule toute origine […] ; mais l’important, c’est que ces petits réseaux ne soient pas

raccordés, c’est qu’ils ne glissent pas à un seul et grand réseau qui serait la structure

du livre, son sens.« R. Barthes: Par Roland Barthes (Anm. 46), S. 208.

48 R. Barthes: Über mich selbst (Anm. 46), S. 142. »[…] le livre de mes résistances à mes

propres idées […]«, R. Barthes: Par Roland Barthes (Anm. 46), S. 186.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 273

und Theorien, wechselt oftmals zwischen dem Ich- und dem Er-Pronomen,

lässt die früheren Standpunkte als historisch erscheinen und kultiviert auf

diese Weise die Distanz und den »Abstand« zum früheren Ich: »All dies muss

als etwas betrachtet werden, was von einer Romanperson gesagt wird – oder

vielmehr von mehreren.«49

Der Theoretiker des Strukturalismus und des Poststrukturalismus resü-

miert die Zweifel an der abendländischen Vorstellung eines sich selbst siche-

ren sprachmächtigen Subjekts.50 Die Abkehr von den klassischen Mustern

der Autobiographien – »Dieses Buch ist keins von ›Bekenntnissen‹« – ori-

entiert sich nicht an der entsprechenden Absicht oder Haltung des Verfas-

sers, sondern an der Einsicht in die Gegebenheiten einer (post-)modernen

Subjekttheorie: Sein Buch sei keineswegs »unaufrichtig«, sondern deswegen

anders, »weil wir heute ein von gestern verschiedenes Wissen haben.«51 Die

Autobiographie integriert zahlreiche, durch Bildunterschriften ergänzte Fo-

tographien, Manuskriptblätter und Dokumente, um zugleich auch hier den

ungesicherten Status solcher vermeintlich authentischer Zeugnisse sowie das

brüchige Verhältnis von Bild-Text-Beziehungen zu betonen.52

Wie Benjamin bezieht sich Barthes – neben der Einsicht in die nicht län-

ger transparente Struktur und Geschichte des eigenen Ich – auf die Erin-

nerung und das Schreiben selbst, das vom erzählten Ich in dem Maße weg-

führt, wie es sich ihm zu nähern versucht. Der Abschnitt über die Unmög-

lichkeit von ›Bekenntnissen‹ trägt den Titel »Klarsicht« und demontiert ex-

plizit die Sicherheiten, mit denen die Fragmente des Lebens auf etwas hin

gelesen werden können, auf eine »Geschichte«, eine »Ideologie« oder auf das

»Unbewusste«. Stattdessen profiliert Barthes die Bewegung des fortlaufen-

den Schreibens: »Text auf Text, das hellt niemals etwas auf.«53 Barthes spricht

49 R. Barthes: Über mich selbst (Anm. 46), S. 142. »Tout ceci doit être considéré comme

dit par un personnage de roman – ou plutôt par plusieurs.« R. Barthes: Par Roland

Barthes (Anm. 46), S. 186.

50 Vgl. dazu die Darstellungen bei Ottmar Ette: Roland Barthes. Eine intellektuelle Bio-

graphie, Frankfurt a.M. 1998. Peter Bürger: Von der Schwierigkeit, ich zu sagen: Ro-

land Barthes, in: Peter Bürger: Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschichte der

Subjektivität von Montaigne bis Barthes, Frankfurt a.M. 1998, S. 203-216.

51 R. Barthes: Über mich selbst (Anm. 46), S. 143. »Ce livre n’est pas un livre de ›confes-

sions‹ ; non pas qu’il soit insincère, mais parce que nous avons aujourd’hui un savoir

différent d’hier […].« R. Barthes: Par Roland Barthes (Anm. 46), S. 187.

52 Vgl. dazu G. Schabacher: Topik der Referenz (Anm. 45) S. 237-253.

53 R. Barthes:Übermich selbst (Anm. 46), S. 143. »[…] texte sur texte, cela n’éclaircit jamais

rien.« R. Barthes: Par Roland Barthes (Anm. 46), S. 187.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Walter Erhart

über sich und seine früheren Texte, lehnt es aber ab, sich zu »kommentieren«

– »Wie langweilig!«54 Stattdessen nennt er sein Vorhaben »mich neu-schrei-

ben« – vom Standpunkt der Gegenwart aus: »von weitem, von sehr weit weg

– von jetzt«.55

In und mit diesem Schreiben ordnet sich das erzählte Ich zu keiner Ein-

heit, findet auch zu keiner Ordnung verschiedener Lebensstufen, die sich

als unterschiedliche, übereinstimmende oder widersprüchliche Bilder dieses

Ich erzählen ließen. In diesem Leben und in diesem Subjekt gibt es »weder

Hauptkern noch Sinnstruktur«, es lässt sich nur in seiner bereits aufgelösten

Form erkennen: »ich bin nicht widersprüchlich, ich bin verstreut.«56 Auch in

dieser Hinsicht kann roland BARTHES par roland barthes als eine konsequen-

te Fortführungmodernen autobiographischen Schreibens begriffenwerden.57

Wie inWalter Benjamins Berliner Kindheit um neunzehnhundert scheint sich das

erzählte Ich dem autobiographischen Zugriff zwar zu entziehen, wird den-

noch in anderer Form evoziert, imaginiert, hervorgebracht und ›neu geschrie-

ben‹. Mit der Dissolution und Zerstreuung der Persönlichkeitsmerkmale sind

nicht nur Einheitlichkeit und Erzählbarkeit des Subjekts, sondern auch die

Vergleichsmöglichkeiten des eigenen Ich in Frage gestellt. Dieser Text »über

mich selbst« – so die deutsche Übersetzung – schreibt die Geschichte des

neben und außerhalb gesellschaftlicher Kontexte befindlichen Individuums

der Moderne zwar fort, er bezweifelt mit der Erkennbarkeit des Ich jedoch

auch die Existenz der Unterscheidung von Individuum und Gesellschaft. In

roland BARTHES par roland barthes scheint kein Ich mehr der Gesellschaft ge-

genüberzustehen – zu wenig abgrenzbar und identifizierbar sind nunmehr

diese Kategorien selbst.

Der Impuls, das Ich in seiner Umgebung an seinen »Platz« zu stellen,

wird im Eintrag »Die geteilte Person?« mit der Unmöglichkeit konfrontiert,

54 R. Barthes: Über mich selbst (Anm. 46), S. 170. »Me commenter ? Quel ennui!« R. Bar-

thes: Par Roland Barthes (Anm. 46), S. 203.

55 R. Barthes: Über mich selbst (Anm. 46), S. 170. »[…] de me ré-écrire – de loin, de très

loin – de maintenant […].« R. Barthes: Par Roland Barthes (Anm. 46), S. 203.

56 R. Barthes: Über mich selbst (Anm. 46), S. 171. R. Barthes: Par Roland Barthes (Anm.

46), S. 204 »[…] il ne reste plus ni noyau principal ni structure de sens : je ne suis pas

contradictoire, je suis dispersé.«

57 Vgl. Franz-Josef Arlinghaus: Ganz selbstbewusst und dennoch ganz anders. Überle-

gungen zum Verhältnis vonmittelalterlicher undmoderner Individualität am Beispiel

deutscher und italienischer Familienbücher, in: Pierre Monnet (Hg.): Die Person im

Mittelalter. Formen, Zeichen und Prozess, Sigmaringen 2020 (im Druck).

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 275

einen identifizierbaren Ort des Ichs überhaupt zu umschreiben. »Ihr verei-

nigt in Euch« – so ruft Barthes’ Erzähler sich und seinen Leser*innen zu –

»angeblich distinktive Züge, die von da an nichts mehr unterscheiden […].«58

Die Unterscheidungsmerkmale – und damit die Vergleichsoptionen – bre-

chen im Moment ihrer Beschreibung zusammen: »Ihr entdeckt, dass Ihr zu-

gleich (und eins nach dem andern) zwangsneurotisch, hysterisch, paranoisch

und außerdem pervers seid (von den Liebespsychosen gar nicht erst zu re-

den), bzw. dass Ihr alle dekadenten Philosophien addiert: Epikurismus [!],

Eudämonismus, Asianismus, Manichäismus, Pyrrhonismus.«59

Darüber hinaus lässt sich auch die Körperlichkeit, das materielle Substrat

des Subjekts, nicht länger als Einheit fassen. »Der plurale Körper« – so ein

weiterer Fragmenttitel – setzt sich aus disparaten Funktionen und mehreren

Körpern zusammen.60 Die in einem anderen Abschnitt wie in einem Fragebo-

gen aufgezählten Vorlieben –»Ich liebe, ich liebe nicht« –geben in ihrer Addition

und Zufälligkeit »keinen Sinn«, sie dokumentieren plurale Körper(vorlieben),

die sich nicht zu einer einzigenKörperlichkeit ordnen und dadurch auch nicht

gegen andere Körper-Einheiten absetzen lassen: »[…] das hat für niemanden

Bedeutung, das hat anscheinend keinen Sinn. Und doch bedeutet all das:mein

Körper ist Eurem nicht gleich. So tritt in diesem anarchischen Aufschäumen der

Neigungen und Abneigungen, dieser Art zerstreuten Schraffierens, langsam

die Figur eines Körperrätsels hervor […].«61

Zwar vergleicht Barthes hier seinen Körper mit dem der anderen (»mon

corps n’est pas le même que le vôtre«), aber nur, indem er die gleichsam letzte ge-

meinsame Vergleichshinsicht – den menschlichen Körper – als tertium com-

58 R. Barthes: Über mich selbst (Anm. 46), S. 171f. »[…] vous réunissez en vous des traits

prétendument distinctifs qui dès lors ne distinguent plus rien […].«R. Barthes: Par

Roland Barthes (Anm. 46), S. 204.

59 R. Barthes: Über mich selbst (Anm. 46), S. 172. »[…] vous découvrez que vous êtes à

la fois (ou tour à tour) obsessionnel, hystérique, paranoïaque et de plus pervers (sans

parler des psychoses amoureuses), ou que vous additionnez toutes les philosophies

décadentes : l’épicurisme, l’eudémonisme, l’asianisme, le manichéisme, le pyrrhonis-

me.« R. Barthes: Par Roland Barthes (Anm. 46), S. 204.

60 R. Barthes:Übermich selbst (Anm. 46), S. 69. »Le corps pluriel« R. Barthes: Par Roland

Barthes (Anm. 46), S. 141.

61 R. Barthes: Über mich selbst (Anm. 46), S. 139. »J’aime, je n’aime pas : cela n’a aucune

importance pour personne ; cela, apparemment, n’a pas de sens. Et pourtant tout cela

veut dire : mon corps n’est pas le même que le vôtre. Ainsi, dans cette écume anarchique

des goûts et des dégoûts, sorte de hachurage distrait, se dessine peu à peu la figure

d’une énigme corporelle […].« R. Barthes: Par Roland Barthes (Anm. 46), S. 184.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Walter Erhart

mune auch noch in Abrede stellt. Auch der Körper ist nicht als ›gleich‹ von

anderen abzugrenzen, sondern verliert sich in einem ›Rätsel‹, ist nicht ein-

mal als Entität erkennbar, sondern ebenso ›zerstreut‹ in seinen ungeordneten

Bewegungen wie das Subjekt selbst.

Addieren statt unterscheiden, Staffelung und alphabetische Ordnung

statt Kontinuum des früheren und des schreibenden Ich, (Körper-)Rätsel

statt Kommensurabilität: Bis in den Körper und die Schrift hinein weist

Barthes die im Erzählen möglichen Momente des Selbstvergleichs ab –

obwohl er in dem Eintrag »Comparaison est raison/Vergleich ist Vernunft«

sein früheres strukturalistisches Vorgehen als ein explizit vergleichendes

Verfahren beschreibt (und verteidigt): »Er erfindet nicht, er kombiniert noch

nicht einmal, er überträgt: für ihn ist Vergleich Vernunft«.62 Dieses Verfahren

aber bezeichnet eher ein Nebeneinanderstellen in französischem Wortsinn,

eine comparaison, die von der Vernunft – raison – zusammengestellt und

nebeneinander angeordnet wird, und es erinnert zugleich an das Verfahren

der eigenen Autobiographie. In einem der ersten Einträge – »Der Dämon

der Analogie« – markiert Barthes den Strukturalismus deshalb als eine

Bewegung gegen die Analogie und die »Ähnlichkeit«: Indem die Analogie

Ähnlichkeiten in bereits existierenden Formen zu erkennen glaubt, setzt sie

fälschlicherweise einen »Natureffekt« voraus, »konstituiert das ›Natürliche‹

als Quelle der Wahrheit […].«63

Wie das autobiographische Erzählen selbst befragt Roland Barthes auch

das Vergleichen auf seine Grundlagen und Voraussetzungen: als Erkenntnis-

quelle, als Vergleich des früherenmit dem späteren Selbst, als das Sich-Selbst-

Vergleichen mit anderen. Anders als Benjamin setzt er der autobiographi-

schen Erinnerungsfigur des Vergleichens allerdings kein alternatives Modell,

keinen ›Kosmos der Ähnlichkeiten‹ und keine Mythisierung entgegen, son-

dern eine »Antistruktur«, eine prinzipiell in jedem literarischenWerk enthal-

tene »Unordnung«, die sich als »eine Liste von heterogenen Gegenständen«

zu erkennen gäbe und sich allein aus der ziellosen Bewegung des Schreibens

62 R. Barthes: Übermich selbst (Anm. 46), S. 66. »Il n’invite pas, il ne combinemême pas,

il translate : pour lui, comparaison est raison«. R. Barthes: Par Roland Barthes (Anm.

46), S. 139.

63 R. Barthes: Über mich selbst (Anm. 46), S. 48. »Parce que l’analogie implique un effet

de Nature : elle constitue le ›naturel‹ en source de vérité […]«. R. Barthes: Par Roland

Barthes (Anm. 46), S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 277

ergibt: »[…] diese Liste ist die Antistruktur des Werkes, seine im Dunkeln lie-

gende, außer sich geratene Polygraphie.«64

Barthes verabschiedet das Sich-Selbst-Vergleichen nicht – wie Benjamin

– mit der Wiedergewinnung eines anderen – vermeintlich vormodernen

– Vergleichshorizont, sondern als Rückführung der autobiographischen

(Vergleichs-)Distanz in die performative, die Unterscheidungskategorien

auflösende Bewegung des bloßen Schreibens. So wie das aus Fragmenten

bestehende Ich einer »Mitte« entbehrt, so besitzt der von diesem Ich produ-

zierte autobiographische Text kein Zentrum und kein Ziel, auch keine sich

hinter ihm abzeichnende Bedeutung.

Statt der von Benjamin vorgeführten Erinnerungsorte markiert Barthes

vornehmlich die mit seinem früherenWerk verbundenen Schreibszenen, und

statt der Atmosphäre der Kindheit zu folgen, sinniert Barthes auch in der

Darstellung des Vergangenen über die beiden, von ihm stets als die Konstitu-

enten seines Textes benannten Bewegungsinstrumente: den Körper und das

Schreiben. Indem Barthes die autobiographische »Topik der Referenz« (Ga-

briele Schabacher) ausstellt und gleichzeitig in Frage stellt, indem er sämtli-

che Normen, Muster und Verfahren des autobiographischen Schreibens auf-

nimmt und zitiert, zugleich aber ihre Begrenztheit, ihre Fragwürdigkeit und

ihre Unmöglichkeiten thematisiert, nimmt er auch die Vergleichbarkeit des

Selbst in den Blick. Anders als bei Rousseau aber tritt daraufhin keineswegs

die ›Andersheit‹ des Individuums hervor, das exklusive Gegenstück zur Ge-

sellschaft der Anderen, vielmehr verschwindet mit der Einzigartigkeit und

Einheit des Subjekts sogar die Vorstellung einer ihm gegenüberstehenden

›Gesellschaft‹. Wenn sich nicht einmal die disparaten Züge des Ich »unter-

scheiden« und vergleichen lassen, findet das Ich seinen Platz weder in noch

außerhalb der Gesellschaft.

Das Ich von Roland Barthes bezieht sich auf sich selbst und die Welt des-

halb auf andere Weise als die vormodernen Individuen (und als Benjamins

von Ähnlichkeiten umstelltes und daher den Betrachtern unendlich ›entstell-

tes‹ Erinnerungskind), anders auch als die sich selbst vergleichenden moder-

nen autobiographischen Erzähler, die ihre sozialen Beziehungen nachzeich-

nen und dabei die ›Bilder‹ ihres fremd gewordenen erinnerten Ich verglei-

chend zu ordnen versuchen. Während Walter Benjamin sich schreibend in

64 R. Barthes: Über mich selbst (Anm. 46), S. 177. »[…] et cette liste est l’antistructure de

l’œuvre, son obscure et folle polygraphie.« R. Barthes: Par Roland Barthes (Anm. 46),

S. 208.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Walter Erhart

eine von möglichen Ähnlichkeiten erfüllte Kindheit hineinbewegt und dabei

die Hohlform des 19. Jahrhunderts zurückerhält (und als Miniaturform sei-

nes gewaltigen Passagen-Werks präsentiert), überspielt und überschreibt Ro-

land Barthes die Differenz von erzähltem und erzählendem Ich mit Bezug

auf die fortdauernde Aktivität des schreibenden Körpers. Die dabei zum Vor-

schein kommenden Phänomene eines somatischen Begehrens und einer äs-

thetischen Subjektivität65 markieren eine andere Form von Individualität, ei-

ne ›Ästhetik der Existenz‹, die sich in der écriture ihrer Fülle und ihrer Mög-

lichkeiten bewusst wird.66

Wenn Benjamin seine autobiographisch erinnerte Figur als ein »Weich-

tier in der Muschel« bezeichnet, das längst verschwunden ist und die ein-

zig noch sichtbaren Hohlräume des 19. Jahrhunderts zurücklässt, projiziert

Barthes den Impuls und den Inhalt seines Schreibens auf jenes körperliche,

lebendige und ›weiche‹ Substrat, als das sich der Körper des Schreibenden

behauptet, von dem aus er seine autobiographische Tätigkeit organisiert. In

dem Eintrag »Mana-Wort« deutet auch Barthes – wie Benjamin – eine ›ma-

gische‹ Umschreibung seines Vorgehens an, nämlich die Beschwörung eines

einzigen Wortes, das in der Lage wäre, die Essenz des geschriebenen Lebens

zu ›bannen‹ und zu enthüllen:

65 Vgl. Doris Kolesch: Das Schreiben des Subjekts. Zur Inszenierung ästhetischer Sub-

jektivität bei Baudelaire, Barthes und Adorno, Wien 1996.

66 Vgl. hierzu die Beiträge von Toni Tholen: Ästhetik der Existenz. Zur literarischen Ethik

des späten Roland Barthes, in: Romanistische Zeitschrift für Literaturgeschichte 32/3/4

(2008), S. 393-412. Toni Tholen: Körper-Sprache und die Suche nach einer anderen

Männlichkeit. Zur ästhetischen Praxis Roland Barthes‹, in: Toni Tholen: Männlichkei-

ten in der Literatur. Konzepte und Praktiken zwischen Wandel und Beharrung, Biele-

feld 2015, S. 195-215. Tholen liest diese Ästhetik der Existenz auch als Abkehr von ei-

nemmännlichen Schreib- und Existenzideal, diese bricht demensprechend – undwei-

terführend – auch mit den Mustern einer ›männlichen‹ Autobiographik, die stets eine

gewisse ›narrative Kontrolle‹ über das eigene Selbst erfordert und ausübt. Zum Be-

griff der ›narrativen Kontrolle‹ vgl. Judith Butler: Giving an Account of Oneself, New

York 2005, S. 78-82. »The ›I‹ is the moment of failure in every narrative effort to give

an account of oneself. It remains the unaccounted for and, in that sense, constitutes

the failure that the very project of self-narration requires.« Ebd., S. 79. Das Konzept ei-

ner »Ästhetik der Existenz« stammt aus Michel Foucaults Reflexionen über die antike

Selbstsorge, die wiederum eng mit dem »Schreiben über sich selbst« verbunden sind:

vgl. Michel Foucault: Über sich selbst schreiben (»L’écriture de soi«), in: Schriften in

vier Bänden. Dits et Ecrits. Bd. 4: 1980-1988, Frankfurt a.M. 2005, S. 503-521.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 279

»Muss es nicht in der Lexik eines Autors immer ein Mana-Wort geben, ein

Wort, dessen brennende, vielgestaltige, nicht zu fassende und gleichsam sa-

krale Bedeutung die Illusion gibt, dass man mit diesem Wort auf alles ant-

worten kann? […] Dieses Wort ist in seinem Werk allmählich erschienen; es

war zunächst von der Instanz der Wahrheit verdeckt (der Geschichte), dann

von der Validität (der Systeme und Strukturen); jetzt entfaltet es sich; dieses

Mana-Wort ist das Wort ›Körper‹.«67

Mit der »Illusion« ist auch hier wieder ein Vorbehalt formuliert, der das Hei-

lige und Sakrale als eine bestimmte Rhetorik enthüllt.68 Das zuletzt erschei-

nende Wort benennt gleichwohl jene Triebfeder und Instanz des Autobiogra-

phischen, die keinem narrativen Plan folgen und dem Selbst keine Einheit

unterlegen. Statt der Gewissheiten, der Sicherheiten und der Vergleichshin-

sichten, auf die hin die Zustände und Aufzeichnungen des Ichs zu lesen wä-

ren, verliert sich der Fluchtpunkt dieses autobiographischen Schreibens in

der nicht näher zu bestimmenden Aktivität der vielfältigen somatischen Im-

pulse: »Den Körper schreiben«,69 so lautet eines der letzten – kommentarlo-

sen – Notate des Textes.

Walter Benjamin und Roland Barthes haben mit ihrem autobiographi-

schen Schreiben die Gattung der Autobiographie an eine Grenze geführt, die

seitdem häufig als ihr Ende apostrophiert worden ist.70 Ebenso unzweifel-

haft aber haben sie die gattungsspezifischen Möglichkeiten des autobiogra-

phischen Schreibens auch fortgeführt, gerade indem ihre Texte die Bedin-

gungen ihrer eigenen autobiographischen Möglichkeiten ausstellen und be-

fragen. Auch das Sich-Selbst-Vergleichen ist dabei an seine Grenzen geführt

worden: Wer so radikal das ›Andere‹ der Kindheit und der Vergangenheit

nachzuzeichnen versucht wie Walter Benjamin, wer so radikal die (Selbst-)

67 R. Barthes: Über mich selbst (Anm. 46), S. 154. »Dans le lexique d’un auteur, ne faut-il

pas qu’il y ait toujours unmot-mana, unmot dont la signification ardente,multiforme,

insaisissable et commesacrée, donne l’illusionquepar cemot onpeut répondre à tout ?

[…] Cemot est apparu dans sonœuvre peu à peu ; il a d’abord été masqué par l’instance

de la Vérité (celle de l’Histoire), ensuite par celle de la Validité (celle des systèmes

et des structures) ; maintenant, il s’épanouit ; ce mot-mana, c’est le mot ›corps‹.« R.

Barthes: Par Roland Barthes (Anm. 46), S. 194.

68 Vgl. G. Schabacher: Topik der Referenz (Anm. 45) S. 213-218.

69 R. Barthes:Übermich selbst (Anm. 46), S. 215. »Ecrire le corps.« R. Barthes: Par Roland

Barthes (Anm. 46), S. 232.

70 Vgl. etwa Almut Finck: Autobiographisches Schreiben nach demEnde der Autobiogra-

phie, Berlin 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Walter Erhart

Beschreibungsinstrumente des Subjekts und des beschriebenen Lebens ver-

ändert wie Roland Barthes, begibt sich der Möglichkeiten, das nicht mehr er-

zählend zu erfassende Ich zu vergleichen und dem sich ohnehin entziehenden

Leben die passenden Vergleichshinsichten zu entnehmen. Folgerichtig lassen

sich die Spuren dieses eher zerstörerischen Umgangs mit dem Instrumenta-

rium des Sich-Selbst-Vergleichens in diesen autobiographischen Texten auch

deutlich nachweisen. Gleichzeitig aber beansprucht gerade das Vergleichen

weiterhin eine wichtige Rolle im Selbstverständnis dieser autobiographischen

Erzähler (die nicht selten das Erzählen selbst ablehnen): Bei Walter Benja-

min führen die Distanz und die Verwerfung des sozialen Sich-Vergleichens

zur Rückbesinnung auf ein imaginiertes kindliches Weltverhalten mit ›kos-

mischen‹ Verkettungen und Ähnlichkeiten; Roland Barthes reflektiert ein Ver-

gleichen, das »Bruchstücke« nebeneinanderstellt und aneinanderreiht (»com-

paraison est raison«), seine »Polygraphie« aber lässt die das Ich vermessenden

Vergleichsmaßstäbe und die ordnenden tertia comparationis nicht mehr erken-

nen.

Grenzen der Vergleichbarkeit:
Wolfgang Koeppen, Christa Wolf, Imre Kertész

Mit den Analogien, der Allegorie und dem Mythos einerseits, dem Körper

und der écriture andererseits erproben die zuletzt beobachteten exempla des

modernen autobiographischen Schreibens experimentelle Anordnungen ei-

ner anderen Form der Selbstbeschreibung, die vor allem im letzten Drittel

des 20. Jahrhunderts vielfach Verbreitung und besonders auch theoretische

Aufmerksamkeit gefunden hat.71Während die von Rousseau einst behauptete

›Unvergleichbarkeit‹ einen klar umrissenen Begriff von ›Vergleichen‹ voraus-

gesetzt und dabei die eigene Vergleichbarkeit in Abrede gestellt hatte, schei-

nen diese avanciert literarischen Selbstthematisierungen die Basis des (Sich-

Selbst-)Vergleichens gänzlich verloren zu haben: jene Vergleichbarkeit, die

Beziehungen zwischen den comparata, den verschiedenen Ausprägungen des

Ich im Verhältnis zu sich selbst und zu den Zeitgenossen zuallererst herstellt.

Die Geschichte des (post-)modernen autobiographischen Erzählens lässt sich

71 Vgl. dazu die Analyse und die in demKapitel »Postmodernity« versammelten Beispiele

jetzt bei Anna Thiemann: Postmodernity, in: MartinaWagner-Egelhaaf (Hg.), Hand-

book of Autobiography/Autofiction, Volume 2: History. Berlin/Boston 2019, S. 778-803.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 281

fortan auch als eine Reihe von Versuchen beschreiben, die Brüchigkeit dieser

Basis weiter auszuweisen und dennoch Vergleichbarkeiten herzustellen.

Wolfgang Koeppen – um hier nur einige wenige Beispiele der 1970er Jah-

re zu nennen – erinnert sich in seinem autobiographischen Roman Jugend

(1976) wie Benjamin ›rhapsodierend‹ und bruchstückhaft an seine Kindheit

und Jugend zu Beginn des 20. Jahrhunderts und deutet seine traumatischen

Erfahrungen mithilfe zahlreicher mythologischer und weltliterarischer Refe-

renzen. Auch Jugend wechselt zwischen dem erzählten und dem erzählenden

Ich stets hin und her, auch dieser Text ersetzt den linearen Erzählfluss durch

eine sprunghafte literarische Gedächtniskunst und überspielt als Roman die

Grenzen zwischen Autobiographie und Fiktion. Die Geschichte variiert Sze-

nen und Stationen des sozialen Ausgestoßenseins; der dabei behaupteten

Einzigartigkeit einer exemplarischen ›Exklusionsindividualität‹ wird freilich

sofort die imitatio vergleichbarer literarischer Figuren an die Seite gestellt:

»In meiner Stadt war ich allein. […] Die Zeit stand still. Es war eher ein Lei-

den. Doch gab es keinen, der mir glich. […] Ich wünschte mir einen Buckel.

Ich wollte ausgestoßen sein. […] Ich war der Ritter von der traurigen Gestalt.

[…] Ich war Raskolnikow. Ich war einer aus den Dämonen. Der aus dem Kel-

lerloch. Der aus dem Totenhaus.«72

Das unvergleichbare erzählte Ich fand gleichgesinnte und ähnliche Helden in

der Welt der Literatur; diese Szene in Koeppens Jugend eröffnet den Raum

der fiktionalen Literatur als Vergleichsmedium par excellence: Sich selbst zu

vergleichen, Ähnlichkeiten und Differenzen in Bezug auf andere Charakte-

re imaginativ durchzuspielen, dürfte eines der zentralen Antriebsmomente

ästhetisch-literarischer Erfahrungen überhaupt sein. Gesellschaftliche Isola-

tion und soziales Ausgesetztsein bilden hier die Vergleichshinsichten, die es

ermöglichen, sich literarischen Figuren aus den Romanen von Cervantes und

Dostoevskij anzugleichen – mit dem Ergebnis, dass sich das erinnerte Ich

selbst in eine literarische Figur verwandelt.

Autobiographische Romane nutzen auf diese Weise die Freiheit der Fik-

tion, um die Frage der Vergleichbarkeit des eigenen Ich umso intensiver zu

thematisieren. Christa Wolfs Kindheitsmuster (1977) fragt nach der Wirklich-

keit der eigenen Kindheitserfahrungen im 20. Jahrhundert. Der Roman stellt

die Figur des autobiographisch erinnerten Kindes in den Mittelpunkt und

72 Wolfgang Koeppen: Jugend, in: Wolfgang Koeppen Werke Bd. 7, Werke in 16 Bänden,

Berlin 2016, S. 94f.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Walter Erhart

wechselt dabei beständig zwischen Vergangenheit und Gegenwart sowie zwi-

schen den Pronomina ›ich‹, ›du‹ und ›sie‹ hin und her. Das Inhaltsverzeichnis

vermerkt Überschriften wie »In der dritten Person Leben lernen. Ein Kind er-

scheint«, »Wie funktioniert das Gedächtnis?« oder »Erinnerungslücken«. Der

im Schreiben dieses Romans immer wieder erneuerte Versuch, in der Erinne-

rung »zurückzusteigen« und demKind »gegenüberzutreten«73, die eingestan-

denemögliche »Selbsttäuschung« bei der Annahme, »dieses Kind bewege sich

aus sich selbst heraus, nach seinen eigenen Gesetzen«,74 führen allesamt zur

skeptischen Frage, ob die Einheit der häufig inkommensurablen Erzählper-

spektiven und damit das Vorhaben des autobiographischen Erzählens über-

haupt jemals zu realisieren ist:

»Der Endpunkt wäre erreicht, wenn zweite und dritte Person wieder in der

ersten zusammenträfen, mehr noch: zusammenfielen. Wo nicht mehr ›du‹

und ›sie‹, wo unverhohlen ›ich‹ gesagt werden müßte. Es kam dir sehr frag-

lich vor, ob du diesen Punkt erreichen könntest, ob der Weg, den du einge-

schlagen hast, überhaupt dorthin führt.«75

Dieser autobiographische Roman ist eine einzige große Anstrengung, die er-

innerten und erzählten Ich-Zustände im Schreiben miteinander zu verglei-

chen; dennoch ist der Zweifel an der Vergleichbarkeit all der zahlreich auf-

gebotenen Bilder und (Kindheits-)Szenen deutlich formuliert, und am Ende

stellt sich die Erzählerin der Kindheitsmuster die Frage, ob der Versuch, dem

in der Zeit des Nationalsozialismusweltanschaulich verführbaren eigenen Ich

näher gekommen zu sein, sich mit ihm vergleichen, sich ihm angleichen zu

können, nicht zum Gegenteil geführt habe: »Das Kind, das in mir verkrochen

war – ist es hervorgekommen? Oder hat es sich, aufgescheucht, ein tieferes,

unzugänglicheres Versteck gesucht? […] Ich weiß es nicht.«76

Nicht zufällig gehen die Autobiographien des 20. Jahrhunderts in gro-

ßer Zahl jenen historischen Brüchen und Katastrophen nach, die Vergleich-

barkeiten innerhalb von Lebensgeschichten und zwischen historischen Er-

eignissen regelmäßig auf die Probe stellen. Imre Kertész’ Roman eines Schick-

salslosen (1975) erzählt die autobiographische Geschichte eines vierzehnjähri-

gen Kindes in den Konzentrationslagern Ausschwitz und Buchenwald aus der

73 Christa Wolf: Kindheitsmuster, Frankfurt a.M. 1979, S. 206.

74 Ebd., S. 284.

75 Ebd., S. 468.

76 Ebd., S. 549.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 283

Sicht des jüdischen Kindes und Jugendlichen, der die Verhältnisse als ›nor-

mal‹ wahrnimmt und entsprechend staunend und naiv auf die Geschehnisse

reagiert. Seine Erlebnisse lassen sich deshalb vom Erzähler nicht kommentie-

ren und auch nicht vergleichen. Als ein Journalist den Jungen kurz nach der

Befreiung drängt, seine Erlebnisse zu erzählen, antwortet er mehrmals mit

der Vokabel, alles sei ihm höchst ›natürlich‹ vorgekommen: Die Aufforderung,

endlich über die eben nicht natürliche »Hölle der Lager« zu berichten (»›Ha-

ben wir uns denn […] das Konzentrationslager nicht als Hölle vorzustellen?‹«),

verstehe er nicht, da er die »Hölle« nicht kenne und sie sich nicht vorstellen

könne. Die Entgegnung des Journalisten, »das sei bloß so ein Vergleich«,77

markiert die entscheidende Stelle des Gesprächs, denn der Junge – so insis-

tiert der Fragesteller – soll zu diesem erzwungenen Vergleich –– schließlich

doch Stellung nehmen: »›Dann würde ich sie mir als einen Ort vorstellen, wo

man sich nicht langweilen kann‹, wohingegen man das, so fügte ich hinzu,

im Konzentrationslager könne, sogar in Ausschwitz – unter bestimmten Vor-

aussetzungen, versteht sich.«78

In solch häufig schockierender Weise nutzt Kertész das autobiographi-

sche Medium, um aus der strikten Innenperspektive des dem Erzähler selbst

fremd und unvergleichbar gewordenen (Kindheits-)Ich das auch historisch

Unbegreifliche darzustellen. Das am Ende des Romans vorgeführte Interview

zwischen dem eben befreiten Jugendlichen und dem Journalisten scheitert an

der (Un-)Vergleichbarkeit der jeweils einzunehmenden Perspektiven. Die Er-

fahrung des Jungen, der bald sogar »Heimweh«79 nach dem Konzentrations-

lager empfindet und über das dort mögliche »Glück«80 sinniert, ist jenseits

aller ›normalen‹ und ›erwachsenen‹ Vorstellungskraft. Die »Schicksalslosig-

keit« – so lautet der Titel des Romans im ungarischen Original81 – verweist

auf die Nichtvergleichbarkeit schlechthin: die Abwesenheit jeglicher indivi-

duellen Geschichte, das Fehlen aller Maßstäbe.

So wie die Erzählperspektive des Romans dem autobiographischen Er-

zähler und den Leser*innen das Sich-Selbst-Vergleichen verwehrt, so gestal-

tet der autobiographische Roman des Literaturnobelpreisträgers Kertész ge-

77 Imre Kertész: Roman eines Schicksalslosen, Berlin 1996, S. 271f.

78 Ebd., S. 272.

79 Ebd., S. 286.

80 Ebd., S. 287.

81 Vgl. Karl Katschthaler: Imre Kertész: Sorstalanság (1975) [Fateless/Fatelessness], in:

MartinaWagner-Egelhaaf (Hg.), Handbook of Autobiography/Autofiction, Volume 3:

Exemplary Texts, Berlin/Boston 2019, S. 1892-1905.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Walter Erhart

rade dadurch ein für das 20. Jahrhundert exemplarisch gewordenes Problem

der Vergleichbarkeit historischer Gräueltaten und Terrorherrschaften. Indem

der Roman eines Schicksalslosen die historische Zeugenschaft des Undenkbaren

mit den Grenzen des autobiographischen Sich-Selbst-Vergleichens verbindet,

repräsentiert er eine literarische Version jener Ethik des Vergleichens,82 die

im 20. Jahrhundert nicht zuletzt in der politisch-moralischen Frage nach der

Vergleichbarkeit desHolocaust und der Shoah ihre Zuspitzung erfahren hat.83

Wie bei Rousseau spielt in den autobiographischen Zeugnissen des 20.

Jahrhunderts die Unvergleichbarkeit des erzählten Ich und seiner Geschichte

weiterhin eine tragende Rolle. Anders als in den Bekenntnissen des 18. Jahr-

hunderts aber bildet die Einzigartigkeit dieses Ich nicht mehr das Pendant

und das Zentrum dieser Unvergleichbarkeitsbehauptung. Im Gegenteil: Es

ist der blockierte Zugang zum fremd gewordenen Ich, der die Möglichkeiten

des Sich-Selbst-Vergleichens und des sozialen Vergleichens nunmehr nach-

haltig in Frage stellt. Während Goethe und viele seiner Nachfolger im 19.

Jahrhundert sich erinnernd und vergleichend eine Welt der Relationalität zu

gestalten versuchen, die ihnen in der Moderne nicht mehr fraglos gegeben

war, so kommt den zuletzt beobachteten autobiographischen Experimenten

schlichtweg das comparatum, die identifizierbare Einheit und Kontinuität des

Ich, abhanden. Statt weiterhin über sich selbst und ihr Leben zu erzählen,

beginnen diese autobiographischen Erzähler deshalb damit, sich buchstäb-

lich anders zu schreiben. Und auch deshalb kultiviert das autobiographische

Schreiben des ausgehenden 20. Jahrhunderts die Nähe zum Roman: eine als

›Autofiktion‹ bezeichnete Durchlässigkeit zu fiktionalisierten Formen der Er-

innerung und der Selbstbeschreibung.84 Ähnlich wie bei Rousseau aber be-

82 Vgl. Zhang Longxi: Crossroads, Distant Killing, and Translation: On the Ethics and Poli-

tics of Comparison, in: Rita Felski/Susan Stanford Friedman (Hg.): Comparison: Theo-

ries, Approaches, Uses, Baltimore 2013, S. 46-63. Thomas Claviez: Done and OverWith

– Finally? Otherness, Metonymy, and the Ethics of Comparison, in: Publications of the

Modern Language Association 128/3 (2013), S. 608-614.

83 Vgl. dazu Haun Saussy: Are We Comparing Yet? On Standards, Justice, and Incom-

parability, Bielefeld 2019, S. 47-61. Zur Bedeutung des Autobiographischen in der Ge-

schichtsschreibung und Zeugenschaft des Holocaust vgl. z.B. Manuela Günther (Hg.):

Überleben schreiben: Zur Autobiographik der Shoah,Würzburg 2002. Vgl. auch: Leigh

Gilmore: The Limits of Autobiography. Trauma and Testimony, Ithaca 2001. Gabriele

Rippl et al. (Hg.): Haunted Narratives. Life Writing in an Age of Trauma, Toronto 2013.

84 Vgl. dazu etwaMartinaWagner-Egelhaaf: Autofiktion oder: Autobiographie nach der

Autobiographie. Goethe – Barthes – Özdamar, in: Ulrich Breuer/Beatrice Sandberg

(Hg.): Autobiographisches Schreiben in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 285

hält die Unvergleichbarkeit des Selbst, die Skepsis gegenüber dem Versuch,

Ähnlichkeiten und Unterschiede des Ichs im Vergleich mit sich selbst und

mit anderen feststellen zu können, auch hier nicht das letzte Wort. Sollte

sich der Leser und die Leserin von Rousseaus Bekenntnissen ein Beispiel neh-

men und sich in der eigenen Einzigartigkeit mit dem berühmten exemplum

vergleichen, so mag das (post-)moderne Individuum weder erkennbar noch

einzigartig oder vergleichbar sein, die autobiographischen Praktiken selbst

aber legen das Sich-Vergleichen als einen autobiographischen (Lektüre- )Mo-

dus dennoch wieder nahe. Nur so nämlich lässt sich die bis heute ungebro-

chene Produktion autobiographischer Zeugnisse erklären. Zuletzt bringt das

nicht nachlassende Über-sich-selbst-Erzählen und die fortgesetzte Lektüre

von Autobiographien das Sich-Selbst-Vergleichen stets wieder hervor. Wer

sich anders schreibt, provoziert zuletzt immer auch den Vergleich mit an-

deren Schreibenden, und wer niemandem gleicht, macht immer noch einen

Unterschied.

Postskriptum zur Gegenwart

Zahlreiche autobiographische Texte der europäischen und amerikanischen

Literatur haben im 20. Jahrhundert die Grenzen der Gattung ›Autobiogra-

phie‹ ausgelotet: die Trennung zwischen Wirklichkeit und Fiktion, die Unzu-

verlässigkeit des Gedächtnisses, die Vorstellung eines nicht fraglos über sein

eigenes Leben verfügenden Ich. Zugleich haben sich die Grenzen des auto-

biographischen Schreibens in diesem Zeitraum aber auch unendlich erwei-

tert. Die traditionelle literarische Gattung der Autobiographie scheint ihre

Konturen dabei weitgehend eingebüßt zu haben. In einer zunehmend globa-

lisierten Gegenwart verlieren ›westliche‹ europäische Muster der Autobiogra-

phie an Geltung, während plötzlich ganz andere kulturelle Formen des Über-

Sich-Selbst-Schreibens ins Blickfeld geraten.85 Die ›klassischen‹ Narrationen

und Schreibformen werden abgelöst von einer Vielzahl unterschiedlichster

Bd. 1. Grenzen der Identität und der Fiktionalität, München 2006, S. 353-368. Philip-

pe Gasparini: Autofiction. Une aventure du langage, Paris 2008.

85 Vgl. Gabriele Rippl: Autobiography in the Globalized World, in: Martina Wagner-

Egelhaaf (Hg.), Handbook of Autobiography/Autofiction, Volume 2: History. Ber-

lin/Boston 2019, S. 1263-1279.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Walter Erhart

(Selbst-)Repräsentationsformen, für die längst neue und angemessenere Be-

griffe wie »Life Writing«86 und »Self-Narration«87 bereitstehen. Schließlich

hat sich das Schreiben als autobiographische Praxis auchmedial grundlegend

verändert: Zunehmend werden andere Medien – Fotographie, Bilderserien,

Videos, Comics, digitale Formate – für Selbstbeschreibungen und Lebensbe-

richte eingesetzt, zunehmend drängen sie die autobiographischen Schrift-

medien und Erzählformate nicht nur zurück, sondern verändern die Art und

Weise, über sich selbst zu erzählen.88

In all diesen Formen, die immer auch Revisionen der lange Zeit vorherr-

schenden Text- und Erzählmodelle beinhalten, kündigen sich vielfältige al-

ternative Möglichkeiten an, sein Selbst zu thematisieren. Gleichzeitig ver-

weisen sie nachdrücklich – immer noch – auf die unstillbare Aktivität mo-

derner Subjekte, ihre je spezifische Individualität in ihrer besonderen und

jeweils selbst verantworteten Gestalt zu dokumentieren und fortlaufend zu

behaupten. Gerade die Infragestellung althergebrachter Sicherheiten imWis-

sen um die Konstanz des Subjekts als Souverän seines Handelns, Denkens

und Sprechens hat dazu geführt, diesem Ich unendlich viel Raum für auto-

biographische Selbstdarstellungen zu geben. Immer auch positioniert sich

dieses Ich in vielfältigen Relationen und Selbstvergleichen. Anders als in der

Vormoderne rückt es dabei nicht in eine vorgegebene Vergleichsordnung ein,

sondern gerät in eine Welt des permanenten Sich-Vergleichens, der Gestal-

tung immer neuer Vergleichshorizonte und Vergleichsmaßstäbe. Ein digita-

les soziales Netzwerk wie Facebook kombiniert eingeführte autobiographische

Muster mit neuen technologischen Möglichkeiten, die das Über-Sich-Selbst-

Erzählen und das Sich-Vergleichen an eine post-humane Logik, an Algorith-

men und standardisierte Verfahren delegieren.89 Und eine digitale Gesell-

86 Vgl. Margaretta Jolly (Hg.): Encyclopedia of Life Writing. Autobiographical and Bio-

graphical Forms, London/Chicago 2001. Sidonie Smith/Julia Watson: Reading Auto-

biography. A Guide for Interpreting Life Narratives, Minneapolis 2010. Max Saunders:

Self Impression. Life-Writing, Autobiografiction, and the Forms of Modern Literature,

Oxford 2010.

87 Arnaud Schmitt: Self-Narration, in: Martina Wagner-Egelhaaf (Hg.), Handbook

of Autobiography/Autofiction, Volume 1: Theory and Concepts, Berlin/Boston 2019,

S. 658- 662.

88 Vgl. GillianWhitlock: SoftWeapons. Autobiography in Transit, Chicago/London 2007.

Jörg Dünne/Christian Moser (Hg.): Automedialität. Subjektkonstitution in Schrift,

Bild und neuen Medien, München 2008.

89 Vgl. Kerstin Wilhelms: My Way. Der Chronotopos des Lebenswegs in der Autobiogra-

phie (Moritz, Fontane, Dürrenmatt und Facebook), Heidelberg 2017, S. 285-322.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 287

schaft erlaubt vielfältige Optionen einer vermeintlich entindividualisieren-

den Muster-Erkennung, führt jedoch lediglich eine Dynamik der Moderne

fort, die seit jeher daran arbeitet, ihre steigende funktionale Komplexität mit

der Herstellung von Regelmäßigkeiten und vielfältigen Vergleichsverfahren

zu ordnen und zu gestalten.90

Zu solchen Mustern zählen auch Autobiographien, und so sehr sich die

Selbstthematisierung in der digitalen Welt – mittlerweile etwa mit den auf

Instagram ausgetauschten Fotos, Videos und ‚Stories‘ – erweitert und diffe-

renziert, so sehr bleibt auch die literarische Autobiographie ein Zentrum kul-

tureller Selbstverständigung und zeithistorischer Reflexion. Mehr denn je:

Seit kurzem sind autobiographische Darstellungen wie die zu Beginn dieses

Buches bereits erwähnte Autobiographie von Didier Eribon, Retour à Reims

(2009), sogar in den Rang soziologischer Analysen und zeitdiagnostischer

Bestseller aufgestiegen.91 Der Amerikaner J. D. Vance hat mit seiner Auto-

biographie Hillbilly Elegy. A Memoir of a Family and Culture in Crisis (2016) eine

ähnliche Diagnose der amerikanischen Gegenwart präsentiert. In Deutsch-

land versuchte der Soziologe Steffen Mau unlängst mit seiner eigenen auto-

biographisch erzählten Rückkehr zu seinem mecklenburgischen Herkunfts-

ort die Spannungen und Krisen der deutschen Gesellschaft verständlich zu

machen: Lütten Klein. Leben in der ostdeutschen Transformationsgesellschaft (2019).

Auch diese gesellschaftstheoretisch versierten autobiographischen Erzähler

erneuern – wie im bereits dargestellten Fall von Eribon – die Dynamiken des

Sich-Selbst-Vergleichens: Sie vergleichen ihr früheres (Herkunfts-)Ich mit ih-

rem heute erlangten Status, sie vergleichen sich mit einst vorbildhaften oder

zurückgelassenen, stets sozial differenten Weggefährten – um am Ende die

eigene, aus diesen Vergleichen zuletzt hergestellte und geformte Individuali-

tät in ihrer besonderen, tendenziell unvergleichbaren Form zu präsentieren.

Bei allen soziologischen Analysen undHerleitungen des Ich aus gesellschaftli-

chen Strukturenwird zugleich jedoch die Ortlosigkeit betont, das Umkreisen-

Müssen und Nicht-Fassen-Können des eigenen Ich – ohne dass das Bemühen

um die Erkennbarkeit und Feststellbarkeit dieses unverwechselbaren Indivi-

duums aufgegeben würde. Hier zeigt sich wohl am deutlichsten der Unter-

schied zu vormodernen Ichkonzeptionen, die im autobiographischen Schrei-

90 Vgl. Armin Nassehi: Muster. Theorie der digitalen Gesellschaft, München 2019.

91 Vgl. dazu Carlos Spoerhase: Politik der Form. Autosoziobiografie als Gesellschaftsana-

lyse, in: Merkur 71 (2017), S. 27-37.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Walter Erhart

ben einen Fluchtpunkt des Ich voraussetzen, ausstellen und häufig auch als

zuletzt erreicht ausgeben.

Wo immer man gegenwärtig hinsieht, machen sich unzählige Personen

des öffentlichen Lebens – ob aus Politik, Sport oder Unterhaltungsindustrie

– auf, um ihre Autobiographien in stets noch gedruckter (Buch-)Form an die

Öffentlichkeit zu bringen. Und wo immer man hineinliest, findet sich jenes

Wechselspiel von Ich-Suche und Relationierungsversuch, das im Sich-Selbst-

Vergleichen oftmals seinen rhetorischen Ausdruck gefunden hat. Bob Dylan

zum Beispiel hat in seiner mit Chronicles (2004) überschriebenen Autobiogra-

phie die Geschichte seiner musikalischen Selbstwerdung erzählt: als litera-

risch, zuweilen mythisch stilisierte Chronik von Wandlungen, Metamorpho-

sen und Wiederauferstehungen, als Maskenspiel,92 das die Vorstellung eines

ebenso geradlinigen wie einheitlichen Subjekts häufig ironisiert: »There’s a

lot of things that I didn’t have, didn’t have too much of a concrete identity eit-

her.«93 Gerade deshalb setzt sich Dylan ständig in Beziehung zu anderen und

schildert, wie er sich an großen Vorbildern gemessen hat: »Picasso had frac-

tured the art world and cracked it wide open. He was revolutionary. I wanted

to be like that.«94 Zugleich präsentiert Dylan mit seiner Autobiographie eine

Geschichte der amerikanischen Musik und des amerikanischen Zeitalters: Er

vergleicht sich mit zahlreichen Gestalten und Einflussfiguren aus der Tradi-

tion der Folkmusik und des Great American Songbook, er schreibt sich zuletzt

hinein in eine imaginäre amerikanische Gemeinschaft, die er stellvertretend

mit seiner Geschichte, seinen Texten und Liedern zu verkörpern vorgibt.95

Gerade indem Bob Dylan sich als bloßen Vertreter und Sprecher eines sol-

chen Gemeinwesens beschreibt,96 inszeniert er seine unvergleichbare, einzig-

92 Vgl. Piotr Bukowski: »It ain’t me…«. Bob Dylans autobiographisches Maskenspiel, in:

Kalina Kupczynska/Jadwiga Kita-Huber (Hg.): Autobiografie intermedial. Fallstudien

zur Literatur und zum Comic, Bielefeld 2019, S. 321-331.

93 Bob Dylan: Chronicles. Volume One, New York u.a. 2004, S. 55.

94 Ebd.

95 Aus diesem Grund gehen erzähltes Leben und erzählte Musik in Dylans Autobiogra-

phie bis weit in das 19. Jahrhundert zurück, in die Zeit der Nord- und Südstaaten und

des amerikanischen Bürgerkriegs, in dessen Geschichte er sich in der New York Public

Library einst hineingelesen haben will: »The age I was living in didn’t resemble this

age, but yet it did in somemysterious and traditional way. Not just a little bit, but a lot.

There was a broad spectrum and commonwealth that I was living upon, and the basic

psychology of that life was every bit a part of it.« Ebd., S. 86.

96 In seiner Rede zur Nobelpreisverleihung hat Bob Dylan der Relationierung und der

Ähnlichkeit noch einmal breiten Raum eingeräumt, etwa im Hinblick auf das erste

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum ich mich anders schreibe 289

artige Position in der Geschichte der amerikanischen Folk- und Rockmusik.

Analog auch zumVerhältnis von ›Dichtung‹ und ›Wahrheit‹ wiederholt die Er-

zählung der Chronicles das Muster von Goethes Autobiographie: eine Epoche

zu repräsentieren und doch inkommensurabel zu sein. Ob auch andere der

unzählig erscheinenden Autobiographien der Gegenwart nach wie vor diesen

Anspruch erheben, sei dahingestellt. Wie sich in der nächsten, vollends digi-

talisierten Gesellschaft das autobiographische Schreiben und das Sich-Selbst-

Vergleichen verändert und gestaltet,97 ist jedenfalls eine gänzlich offene Fra-

ge; sie wird nicht zuletzt davon abhängen, ob man jeder einzelnen Autobio-

graphie weiterhin die Bedeutung zusprechen wird, für etwas unverwechsel-

bar Eigenes und Einzigartiges zu stehen. Gemessen an der heute im Ganzen

bedrohten Menschheitsgeschichte, so hat es Hélène Cixous kürzlich in einem

autobiographischen Interview formuliert, könnte sich durchaus eine neue pa-

radoxale Spannung ergeben zwischen der Bedeutungslosigkeit des Einzelnen

und seiner unermüdlichen Anstrengung, die eigenen Erinnerungen weiter-

zugeben: »An der Entstehungsgeschichte gemessen sind wir Nichtse, und es

gibt Milliarden denkender Zellen, voller Einbildungskraft, die sich erinnern,

die sich weitergeben.«98 Cixous, die in den 1960er und 1970er Jahren – zeit-

und ortsgleich mit Roland Barthes – die intellektuelle PostmodernemitTheo-

rien eines ganz anderen Schreibens (écriture feminine) begründet hat, verbin-

det diese Skepsis in Une autobiographie allemande (2016) dennoch mit einem

leidenschaftlichen Plädoyer für das autobiographische Schreiben:

»[…] ichweiß ganz einfach nicht, wie ich das vomTod gebissene Leben anders

ertragen sollte, als auf die papierenenMauern zu ritzenHic fuit. […] Jede Ein-

zelperson ist ein Fundus an je einzigartigen Leidenschaften, Morden, Hand-

Vorbild Buddy Holly: »From the moment I first heard him, I felt akin. I felt related,

like he was an older brother. I even thought I resembled him.« Bob Dylan: The Nobel

Lecture, New York u.a. 2017, S. 1.

97 Zum Horizont vgl. etwa die Arbeiten von Dirk Baecker, die eine Umstellung von ei-

nem dem Buchdruck geschuldeten kritischen ›Vergleichswissen‹ auf digitalen ›Kon-

trollüberschuss‹ prognostizieren: Dirk Baecker: Studien zur nächsten Gesellschaft,

Frankfurt a.M. 2007. Dirk Baecker: 4.0, oder Die Lücke die der Rechner lässt, Berlin

2019.

98 Hélène Cixous/Cécile Wajsbrot: Eine deutsche Autobiographie, Wien 2019, S. 49.

»Nous sommes des riens à l’échelle de la genèse, et il y a ces milliards de cellules

pensantes, imaginantes, qui se souviennent, qui se souviennes, qui transmettent.« Hé-

lène Cixous/Cécile Wajsbrot: Une autobiographie allemande, Paris 2016, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Walter Erhart

lungen aus Geiz oder aus Gastfreundschaft und verblüffenden Momenten

der Epiphanie.«99

Mit ihrer autobiographie allemande hat Hélène Cixous auch den eigenen »Fun-

dus« ihrer »einzigartigen« Erfahrungen ausgebreitet und sich vergleichend in

Beziehung gesetzt zu ihrer deutsch-jüdischen Herkunftsfamilie und den Mi-

grationsgeschichten des 20. und 21. Jahrhunderts: »Ich gehöre zu denjenigen

[…], die nach keiner anderen Frucht streben als zu schauen, wie und warum

ein Jedes geschieht, und die gern die Büchlein lesen, in denen die Leben der

anderen Menschen zusammengefasst sind.«100

99 H. Cixous/C. Wajsbrot: Eine deutsche Autobiographie (Anm. 98), S. 50. »Je ne sais tout

simplement pas supporter la vie mordue par la mort autrement qu’en gravant sur les

murs de papierHic fuit. […] Chaque individu est une réserve de passions singulières, de

meurtres, d’actes d’avarice ou d’hospitalité, et de moments d’epiphanie stupéfiants.«

H. Cixous/C. Wajsbrot: Une autobiographie allemande (Anm. 98), S. 51. Es handelt es

sich um ein Interview, in dem sich Hélène Cixous wie in einigen ihrer späten autobio-

graphischen Schriften vor allem auf ihre Herkunft sowie auf ihre in Deutschland ge-

borene Großmutter und Mutter besinnt: vgl. Hélène Cixous: Osnabrück [1999], Wien

2017. Hélène Cixous: Osnabrück. Hauptbahnhof nach Jerusalem, Wien 2018.

100 H. Cixous/C. Wajsbrot: Eine deutsche Autobiographie (Anm. 98), S. 50. »Je suis de

ceux […] qui ne cherchent d’autre fruit que de regarder comment et pourquoi chaque

chose se fait, et qui aiment lire les petits livres résumés des vies des autres humains.«

H. Cixous/C. Wajsbrot: Une autobiographie allemande (Anm. 98), S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwort

Franz-Josef Arlinghaus, Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

In Sten Nadolnys Roman Er oder Ich (1999) berichtet die Hauptfigur Dinge aus

dem eigenen Leben, der Gesprächspartner verweist auf das Allgemeine: »Das

wollen wir alle sein: Männer. Oder wertvolle Menschen […]. Hauptsache sieg-

reich.«1 Als der Romanheld daraufhin das autobiographische Thema auf den

Punkt zu bringen meint – »Den meisten genügt es einzigartig zu sein« –,

erwidert der andere trocken: »Geht nicht. Das Menschsein verdirbt jede Ein-

zigartigkeit.«2

Von Jean-Jacques Rousseau bis Hélène Cixous haben wir in diesem Buch

zwar beobachten können, wie sehr ›Einzigartigkeit‹ als ein Motiv des auto-

biographischen Schreibens wirksam war – aber auch, dass es nicht einmal in

der Moderne ein durchgängig erstrebenswertes Ziel darstellte. Nadolnys Ro-

man hinterfragt die Einzigartigkeit seines Helden durch eine bereits im Titel

angezeigte Pointe: Er oder Ich stellt das Leben in doppelter Perspektive dar, in-

dem der Erzähler einmal ›Ich‹ sagt und ein andermal von einem ›Er‹ spricht.

Die Erzählhaltungen präsentieren unterschiedliche Figuren, unterschiedliche

Biographien, die Einzigartigkeit wird schon durch den Vergleich dieser bei-

den Figuren relativiert – ähnlich wie in dem unserem Buch vorangestellten

Titelgemälde: Das sich selbst in unterschiedlichen Zuständen betrachtende

Ich zerfällt inThe Four Lauras in mehrere parallele Figuren.

Vielleicht muss sich gerade der moderne Mensch am Problem der Einzig-

artigkeit abarbeiten. Der Soziologie Andreas Reckwitz sieht derzeit gar ein

Zeitalter der Singularitäten heraufziehen, in dem es darauf ankomme, einen

jeweils ganz besonderen Lebensstil zu kultivieren.3 In Zeiten der Globalisie-

rung, in dem nicht nur die sozialen Netzwerke unendliche Vergleichbarkeit

1 Sten Nadolny: Er oder Ich. München 1999, S. 103.

2 Ebd.

3 Andreas Reckwitz. Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Mo-

derne. Berlin 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Franz-Josef Arlinghaus, Walter Erhart, Lena Gumpert, Simon Siemianowski

ermöglichen, liegt der Gedanke allerdings nicht ganz fern, dass vieles die Ein-

zigartigkeit wieder verdirbt. Vor diesem Hintergrund lädt das in der Gegen-

wart weiterhin ubiquitär anzutreffende Anders-sein-Wollen zu einer genaue-

ren Betrachtung ein. Die Analyse des Sich-Vergleichens zeigt nicht zuletzt,

wie Autor*innen mit den prekär gewordenen Singularitätspostulaten umge-

gangen sind, in welche Relationen sie sich gestellt sehen wollen und was für

sie den Kern ihres Selbst eigentlich ausmacht.

Die Beiträge in diesem Buch haben vorgeführt, wie sich das Ich in unter-

schiedlichen Situationen und historischen Momenten in Beziehung zu an-

deren konstituierte. Die Grundstruktur des Vergleichens – die Kombinati-

on aus Gleichheitsannahme und Differenzbeobachtung – fand sich epochen-

übergreifend in den hier untersuchten autobiographischen Texten, die jewei-

lige Häufung sowie die spezifische Funktion dieser Vergleiche offenbarten

jedoch je nach Zeit, Textform und sozialem Ort große Unterschiede, die letzt-

endlich auf den historischen Wandel von Individualitätsformen verweisen.

In der Vormoderne war der Unterschied, den das eigene Leben machen

sollte, kein allzu vorrangiges Ziel; wie sich zeigte, sollte im autobiographi-

schen Erzählen oft genug die Ähnlichkeit und die Nachfolge, die imitatio und

die Analogie im Mittelpunkt stehen, die Art und Weise, wie sich der*die Ein-

zelne in eine Ordnung hineinschrieb, die dem eigenen Ich einen jeweils festen

Platz zuzuweisen wusste. Unvergleichbarkeit war keine Errungenschaft und

keine Tugend, einzigartig waren allenfalls die Mühen, diesen dem Ich ange-

messenen Platz zu erkennen, zu erreichen und für immer einzunehmen.

Das vielleicht berühmteste autobiographische Selbstzeugnis noch vor je-

der Moderne, die in den Jahren 396 bis 398 geschriebenen Bekenntnisse des

Augustinus, beginnen mit einem Bibelzitat – »Groß bist du, Herr, und hoch

zu preisen« (Ps 144)« –, und sie benennen die Quintessenz dieses autobiogra-

phischen Schreibens bereits zu Beginn: »[…] denn du hast uns auf dich hin

geschaffen, und ruhelos ist unser Herz, bis es ruhet in dir.«4 Das ist weit von

jeder Einzigartigkeit und jeder Unvergleichbarkeit entfernt, und doch nennt

Augustinus noch einen weiteren Grund dafür, warum er sein Selbst in den

Mittelpunkt stellt und über sein eigenes Leben berichtet. Um Gott zu erken-

nen und anzurufen, um dem Ziel des Lebens folgen zu können, muss Gott

im eigenen Selbst erfahrbar sein und genau dort angerufen werden (»in me

4 Augustinus: Confessiones – Bekenntnisse, Erstes Buch, eingel. übers.u. erl. v. Joseph

Bernhart, München 1955, S. 1 (»Tu excitas, ut laudare te delectat, quia fecisti nos ad te

et inquietum est cor nostrum, donec requiescat in te«).

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwort 293

ipsum eum vocabo«): »Ich wäre also nicht,mein Gott, ich wäre gänzlich nicht,

wärest du nicht in mir.«5

Mit der durchaus ›unruhigen‹ Suche nach dem Inneren und dem eige-

nen Selbst ist ein historisch übergreifendes Motiv des autobiographischen

Schreibens allenfalls angedeutet. Auch sich selbst zu vergleichen, markiert

eine stets vorkommende autobiographische Praxis, verändert aber gerade im

historischenVerlauf seine Funktion.Wir haben versucht, ausgewählte vormo-

derne undmoderne autobiographische Texte jeweils genau zu betrachten und

wie in einem Experiment miteinander zu konfrontieren – nicht zuletzt, um

gerade dadurch die Eigenarten und Charakteristika der jeweils unterschied-

lichen historischen Formen zu schärfen. Ob Menschsein die Einzigartigkeit

verdirbt, mag einstweilen dahingestellt bleiben; zu beobachten aber, wie au-

tobiographische Erzähler*innen zu ganz unterschiedlichen Zeiten sich selbst

vergleichen, trägt zumindest dazu bei, ihr Menschsein zu verstehen.

5 Ebd., S. 2 (»Non ergo essem, deus meus, non omnino essem, nisi esses in me«).

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abaelard, Petrus ​ 71, 82, 106, 109, 
114, 117-119, 121, 124-133, 146, 
147,148, 178, 271

Abulafia, Anna Sapir ​ 64, 70
Anselm von Canterbury ​ 121, 136f., 

138, 139, 147
Arlinghaus, Franz-Josef ​ 154, 187 
Arnold von Brescia ​ 125
Assmann, Aleida ​ 232
Augustinus ​ 7, 15f., 19, 23-25, 28f., 

44f., 135f., 201, 259, 292f.

Barthes, Roland ​ 258, 261f., 271-
280, 289

Basedow, Johann Bernhard206f., 
208, 209

Beck, Ulrich ​ 195
Benjamin, Walter ​ 258-271, 272, 

273, 274, 275, 276, 277f., 279, 280
Bergg, Franz ​ 234f.
Bernays, Jacob ​ 240
Bernhard von Clairvaux ​ 83, 124
Biedenbach, Mieze ​ 234
Bölsche, Wilhelm ​ 213f., 241
Bourdieu, Pierre ​ 84f., 87, 88, 89, 

90, 110, 115
Branca, Vittore ​ 160

Buondelmonti, Cornelia ​ 176, 188
Burckhardt, Jakob ​ 29, 152
Butler, Judith ​ 47

Carpegna, Tommaso di ​ 167-176, 
180-182, 184, 187f.

Carus, Carl Gustav ​ 233
Cervantes, Miguel de ​ 281
Cixous, Hélène ​ 289-291
Coll, Jaume Johan ​ 161-166, 177
Coll, Jaume Joseph ​ 177

Dante Alighieri ​ 241
Derschka, Harald ​ 60f.
Descartes, René ​ 32
Descola, Philippe ​ 58f., 60, 61, 62, 

66, 68, 74, 109f., 112f., 270
Dilthey, Wilhelm ​ 20f., 31, 48
Doerry, Martin ​ 238
Dostoevskij, Fyodor ​ 281
Du Bois-Reymond, Emil ​ 250
Durkheim, Emile ​ 195
Dylan, Bob ​ 288f.

Echäin, Anna ​ 104
Eckbert von Münster ​ 72
Egen, Peter ​ 107

Register

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sich selbst vergleichen296

Ehrenberg, Alain ​ 195
Enenkel, Karl f ​ 100
Enríquez de Guzmán, Alonso ​ 182-

187
Eribon, Didier ​ 50, 53, 82-85, 87-97, 

98, 105, 110-112, 115, 287
Ernaux, Annie ​ 84

Fontane, Theodor ​ 245
Foucault, Michel ​ 32, 33, 58, 60, 62, 

66, 68, 74, 112, 123f., 128, 160, 178
Freud, Sigmund ​ 252, 260
Freytag, Gustav ​ 230f., 237, 239, 245
Friedrich II. (Preußen) 216
Friedrich, Caspar David ​ 224, 226
Friedrich von Zollern ​ 106
Fulbert ​ 125

Gastañaga Ponce de León, José Luis ​
184 

Geibel, Emanuel ​ 241-243
Gennep, Arnold van ​ 79f.
Gerald von Wales ​ 119f., 143-146
Gianfigliazzi, Adriana ​ 153
Gianfigliazzi, Bongianni ​ 104f., 

153f.
Giuriato, Davide ​ 270
Glauch, Sonja ​ 159
Goethe, Johann Wolfgang von ​ 8, 

30, 39-41, 43, 45, 48, 51, 175, 191, 
193f., 196, 198-219, 222, 224f., 225, 
226, 227, 228f., 230, 231f., 235, 
237f., 241, 242, 243, 244, 284, 289

Goetz, Rainer ​ 182
Goltz, Bogumil ​ 223, 224, 225
Grabbe, Christian Dietrich ​ 221
Greyerz, Kaspar von ​ 188

Groebner, Valentin ​ 101
Günther, Dagmar ​ 234, 236f., 238
Guevarra, Antonio de ​ 182
Guibert von Nogent ​ 71, 81, 97, 109, 

119, 121, 134-143, 146, 147f.
Gustav II. Adolf ​ 216

Hagenbeck, Carl ​ 251f.
Heine, Heinrich ​ 238, 243
Heinle, Fritz ​ 263
Heintz, Bettina ​ 56, 63, 123, 159, 166
Heloise ​ 125f., 131
Herder, Johann Gottfried ​ 20, 32, 

37, 233
Hermann der Jude ​ 50, 53, 63-65, 67, 

70, 72-80, 82, 90, 96f., 105f., 109, 
110, 111f., 114, 271

Heyse, Paul ​ 238-245, 251
Hieronymus ​ 50, 117, 118f., 121, 

126f., 128f., 147
Hildegard von Bingen ​ 60f., 112
Horton, Heather ​ 7

If f land, August Wilhelm ​ 220
Immermann, Karl ​ 216-226, 229, 

231, 237f., 246, 251

Jacobi, Friedrich Heinrich ​ 206f.
Jahn, Friedrich Ludwig ​ 221
Jean Paul ​ 238
Jerusalem, Karl Wilhelm ​ 203f., 

208
Johannes von Salisbury ​ 125

Kant, Immanuel ​ 58
Karl V. (HRR) 183f.
Kerouac, Jack ​ 91

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register 297

Kertész, Imre ​ 280, 282-284
Kimmich, Dorothee ​ 160
Koeppen, Wolfgang ​ 257, 280, 281
Kormann, Eva ​ 29f., 42, 43
Kotzebue, August ​ 220
Kramer, Jost ​ 100f., 106, 107, 108
Kügelgen, Wilhelm von ​ 224-229, 

231, 237, 238, 239, 243, 247, 251
Kuelindebeck, Dorothea ​ 101, 102, 

103
Kugler, Franz ​ 241
Kußmaul, Adolf ​ 245, 249f., 252

Lagarde, Christine ​ 53
Lavater, Johann Caspar ​ 205-207, 

208, 209
Leibniz, Gottfried Wilhelm ​ 58
Lejeune, Philippe ​ 271
Lenin, Wladimir Iljitsch ​ 91
Lenz, Jakob Michael Reinhold ​ 205
Luhmann, Niklas ​ 31f., 33-35, 36, 38, 

41, 122, 166f., 194f., 199

Marx, Karl ​ 91
Mau, Steffen ​ 287
Maximilian II. Joseph (Bayern) 242
Mertens, Rebecca ​ 68f., 114
Miller, Nancy K. 43, 44f., 47, 48
Misch, Georg ​ 48
Moeglin, Jean-Marie ​ 99, 108
Morelli, Giovanni di Pagolo ​ 155-

160, 165, 169, 172, 187, 239 
Morelli, Lionardo ​ 157, 187f.
Morelli, Lorenzo ​ 188
Morelli, Matteo ​ 176
Mülich, Hektor ​ 99f.

Münsterler, Dorothea ​ 101, 102,103, 
105

Nadolny, Sten ​ 291
Nietzsche, Friedrich ​ 31f., 194f., 196, 

212, 220

Öttinger, Oswald ​ 106
Oliver, Miquel ​ 163f.
Origenes ​ 130-133, 146f., 178
Otto von Freising ​ 54, 57f., 70, 81, 

125

Pandimiglio, Leonida ​ 187
Pauling, Linus ​ 69
Petrarca, Francesco ​ 22-24, 188f.
Petrus Venerabilis ​ 125
Philipowski, Katharina ​ 159
Picasso, Pablo ​ 288
Proust, Marcel ​ 261

Reckwitz, Andreas ​ 195, 291
Rem, Lucas ​ 104
Roscelin von Compiègne ​ 124
Rousseau, Jean-Jacques ​ 11-21, 22, 

29, 30, 31, 32, 33, 36-38, 39, 40, 41, 
43, 45, 47, 51, 158, 193, 194, 196, 197, 
198, 199, 200, 201, 202, 205, 211, 
212, 213, 214, 218, 220, 226, 230, 
231, 232f., 237, 238, 242, 244, 245, 
247, 259, 277, 280, 284f., 291

Rupert von Deutz ​ 76

Sartre, Jean-Paul ​ 93
Sass, Hartmut von ​ 55, 63, 66, 123
Schabacher, Gabriele ​ 277
Schlotheuber, Sabine ​ 100

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sich selbst vergleichen298

Schmitt, Arnaud ​ 45
Schmitt, Jean-Claude ​ 63f.
Schneider, Manfred ​ 261
Schwab, Hans ​ 85
Schwedler, Gerald ​ 180
Segesser, Margret ​ 102-105
Siemens, Werner von ​ 235, 250-252
Sigismund von Luxemburg ​ 102, 

106
Simmel, Georg ​ 34, 35f., 50, 195
Sonntag, Jörg ​ 180
Spinoza, Baruch ​ 207f., 210
Springer, Anton ​ 21f.
Steckel, Sita ​ 138
Stein, Charlotte von ​ 243
Stein, Felix von ​ 243
Sterne, Laurence ​ 221
Stifter, Adalbert ​ 246, 248f., 254-

256
Störkler, Elisabeth ​ 100-102, 106
Strohschneider, Peter ​ 71f., 76
Suttner, Bertha von ​ 189, 252-254, 

256, 257, 258, 260

Teuscher, Simon ​ 86
Thietmar von Merseburg ​ 25-27, 

97f., 159
Thomas von Kempen ​ 27f.
Tönnies, Ferdinand ​ 195
Trexler, Richard ​ 155
Trunz, Erich ​ 205

Vance, James David ​ 287
Vergil ​ 24
Viersbeck, Doris ​ 234
Vilana de Montrodon, Miquel ​ 164
Vowinckel, Annette ​ 152f.

Wilhelm von Champeaux ​ 124f.
Wolf, Christa ​ 280, 281f. 

Zink, Burkhard ​ 50, 53, 82f., 85-87, 
97-112, 114f., 187

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Geschichtswissenschaft  
 Reinhard Bernbeck 

 Materielle Spuren 
des nationalsozialistischen Terrors  
Zu einer Archäologie der Zeitgeschichte  

2017, 520 S., kart., 33 SW-Abbildungen, 33 Farbabbildungen
39,99 € (DE), 978-3-8376-3967-4
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3967-8 

 Gertrude Cepl-Kaufmann 

 1919 – Zeit der Utopien  
Zur Topographie eines deutschen Jahrhundertjahres  

2018, 382 S., Hardcover, 39 SW-Abbildungen, 
35 Farbabbildungen
39,99 € (DE), 978-3-8376-4654-2
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4654-6 

 Thomas Etzemüller (Hg.) 

 Der Auftritt  
Performanz in der Wissenschaft  

2019, 428 S., kart., 42 SW-Abbildungen, 44 Farbabbildungen
44,99 € (DE), 978-3-8376-4659-7
E-Book: 44,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4659-1 

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

  Geschichtswissenschaft
 Nina Kleinöder, Stefan Müller, Karsten Uhl (Hg.) 

 »Humanisierung der Arbeit«  
Aufbrüche und Konflikte 
in der rationalisierten Arbeitswelt des 20. Jahrhunderts  

2019, 336 S., kart., 1 Farbabbildung
34,99 € (DE), 978-3-8376-4653-5
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4653-9 

 Alexandra Przyrembel, Claudia Scheel (Hg.) 

 Europa und Erinnerung  
Erinnerungsorte und Medien im 19. und 20. Jahrhundert  

2019, 260 S., kart., 10 SW-Abbildungen, 2 Farbabbildungen
24,99 € (DE), 978-3-8376-4876-8
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4876-2 

 Eva von Contzen, Tobias Huff, Peter Itzen (Hg.) 

 Risikogesellschaften  
Literatur- und geschichtswissenschaftliche Perspektiven  

2018, 272 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4323-7
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4323-1 

https://doi.org/10.14361/9783839452004 - am 13.02.2026, 13:46:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	I. Ähnlich, Anders, Einzigartig
	Rousseaus »Bekenntnisse« und die moderne Paradoxie des Vergleichens
	Vormoderne Ähnlichkeitsbeziehungen
	Von der Notwendigkeit, Individualität zu historisieren. Theoretische Überlegungen
	Zur Relationalität autobiographischen Schreibens
	Vormoderne und Moderne: zum Inhalt des Buches

	II. Relationierungen
	Wie auf Erden, so im Himmel
	Die ›Verkettung‹ der Welt. Zur Historisierung des Vergleichs
	›Beziehungsanalogie‹: Judas' Taufe
	Brüche in der ›Verkettung‹ der Welt
	Von Judas zu Hermann – der Weg zur Taufe
	Burkhard Zink und Didier Eribon – Individualität und Vergleich
	Schluss

	III. Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich
	Die Individualität und die Praxis des Vergleichens
	Petrus Abaelard
	Guibert von Nogent
	Exkurs: Gerald von Wales
	Zusammenfassende Bemerkungen

	IV. Warum ich doch nicht anders bin
	Genau eingepasst – Selbstverortung im genealogischen Mosaik
	Klar begrenzt – Kategoriale Abgrenzung als strukturelles Vergleichshindernis
	Trotzdem ähnlich – Vergleichen zur Relativierung der Fremddifferenz
	Trotzdem unverändert – Vergleichen zur Relativierung der Selbstdifferenz
	Fazit

	V. »Jeder soll werden wie er.«
	Goethes »Dichtung und Wahrheit« – Über die autobiographische Kunst, sich selbst zu vergleichen
	»Wie ein alberner Werther« – Individualität als Epigonentum
	Nachkommenschaft und Karrieren – Übergangszeiten des autobiographischen Schreibens

	VI. Warum ich mich anders schreibe
	Fragmentierte Erinnerung, wiederverzauberte Welt: Walter Benjamin
	Sich selbst unähnlich werden, mit dem Körper schreiben: Roland Barthes
	Grenzen der Vergleichbarkeit: Wolfgang Koeppen, Christa Wolf, Imre Kertész
	Postskriptum zur Gegenwart

	Nachwort
	Register

