
A. Was zu erkennen gegeben werden soll

Aufgabenstellung

1) Was zu erkennen gegeben werden soll

Ziel dieser Arbeit ist es, etwas zu erkennen zu geben - einen philoso­
phischen Gegenstand, die Virulenz einer Thematik, ein sich eröffnendes 
Feld von Fragestellungen. Eine Arbeit, auch eine philosophische, wird 
aber gemäß unserem Sprachgebrauch zunächst gemacht. Ein philoso­
phischer Gegenstand wird untersucht, die Virulenz einer Thematik zum 
Ausdruck gebracht, eine Frage wird gestellt. Als Text wird diese Arbeit 
verfaßt, in Worte gefaßt, geschrieben, geäußert. Als eine Art von Werk 
wird sie vielleicht im Sinne der aristotelischen hergestellt. Das 
Vokabular, um den Prozeß der Konstitution einer philosophischen Ab­
handlung und die damit verbundenen und dazu notwendigen Handlun­
gen zu beschreiben, ist reichhaltig und kann vielfältige Zugänge zum 
Selbstverständnis der Philosophie ebenso wie zum Verständnis ver­
schiedenster menschlicher Äußerungen und Aktivitäten eröffnen. Zu 
dieser Eröffnung und Bereicherung des Verstehens will diese Arbeit 
im Hinblick auf die Frage beitragen, was es heißt, einander zu erkennen 
zu geben.

Denn was genau ist damit gemeint, wenn man von der Absicht 
spricht, einem Anderen etwas zu erkennen zu geben, oder davon, daß 
sich etwas oder jemand zu erkennen gibt? Was bedeutet es, wenn es sich 
bei diesem Prozeß um ein >Geben<, nicht einfach um ein Äußern oder 
Erkennbar-Machen handelt? Die Fragestellungen, die sich aus der Wen­
dung >etwas zu erkennen geben< ergeben können, sollen nicht darüber 
hinwegtäuschen, daß man zunächst, wenn man über die Weitervermitt­
lung von Wissen einerseits, andererseits aber auch über die Weitergabe 
von Möglichkeiten, Wissen zu gewinnen, spricht, diese Wendung gar 
nicht gebraucht. Selten würde wohl formuliert, daß man jemandem den 

17

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

Satz des Pythagoras zu erkennen gibt oder eine Technik für ein Hand­
werk oder ein Gedicht. Man unterrichtet etwas, zeigt etwas, teilt etwas 
mit, liest etwas vor und so fort. Ebenso ist die Formulierung >zu er­
kennen geben< keinesfalls auf alle Sprachen übertragbar. Mein freierer 
Umgang mit dieser sprachlichen Formel soll daher immer schon als eine 
Frage verstanden werden: als Frage danach, was in Auseinandersetzung 
mit der Thematik der Gabe daraus zu gewinnen ist, wenn wir im 
Hinblick auf unser Selbstverständnis, unsere Vorstellung von der Er­
kenntnis und unsere Beziehungen zueinander mit einem Vokabular 
von >geben< und >nehmen<, >empfangen< und >erwidern< operieren. Die­
se Fragestellung soll als Schlüssel zu den von mir im folgenden betrach­
teten Konzeptionen dienen, zu ihrem philosophischen Selbstverständ­
nis, zu den darin angelegten Entwürfen eines personalen Selbst an der 
Schnittstelle zwischen theoretischer und praktischer Philosophie, also 
zwischen den Betrachtungen des Erkennens und des Handelns, zwi­
schen der Ordnung der Erkenntnis und einer >Ordnung der Gabe<, die 
sich auch, aber nicht ausschließlich, als eine Ordnung der sozialen Inter­
aktion erweisen wird.

Die Begriffe des Gebens und der Gabe stehen insbesondere in der 
zeitgenössischen Phänomenologie, aber auch im Kontext anderer Denk­
richtungen, im Zentrum produktiver Diskussionen.1 Die Gabe wird 
dabei einerseits in ihrer gegenständlichen Dimension als ein weiter­
gegebenes Objekt betrachtet sowie als Prozeß des Weitergebens ver­
schiedenartiger Gegenstände, andererseits aber auch in der symboli­
schen Dimension, die diesen Prozeß der Weitergabe im Kontext 
verschiedener kultureller Prägungen kennzeichnet. Als symbolisch auf­
geladener Akt kann das, was sich als Gabe beschreiben läßt, als ein we­
sentlicher Zugang dazu dienen, wie wir unsere Interaktionen und unse­
re eigene Position in diesem Akt verstehen und zum Ausdruck bringen. 
Die Gabe läßt sich als Gegenstand des Gabentauschs und Grundelement 
aller ökonomischen Prozesse darstellen, sie kann sich aber auch als Ge­
schenk, als Kulturgabe oder als Opfergabe aus dem Kreislauf einer Öko­
nomie lösen, indem sie die ökonomische Erwartung und Regel der Rezi­

1 Die Aktualität dieser Diskussionen zeigt sich in der von Peter Sloterdijk angeregten 
Debatte über eine »Revolution der gebenden Hand«. Vgl. u.a.: Peter Sloterdijk: Die 
Revolution der gebenden Hand, Frankfurter Allgemeine Zeitung, 13.06.2009. Und: 
Axel Honneth: Fataler Tiefsinn aus Karlsruhe. Zum neuesten Schrifttum des Peter Slo­
terdijk, Die Zeit, 40 / 2009.

18

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

prozität überschreitet. Die Gabe wird dann zu einem Stein des Ansto­
ßes, zu einer Ausnahme von den elementarsten Regeln der Gesellschaft, 
zu einer Unterbrechung der Handelskette - zu einer Öffnung, durch die 
hindurch möglicherweise eine Ebene des menschlichen Miteinanders 
erreicht werden kann, die in ihrem Ausnahmecharakter doch gerade 
wesentlich zu den Spezifika dieses Miteinanders und des Menschlichen 
überhaupt gehört.

Den Ausgangspunkt für die zahlreichen Theorien, die die Proble­
matik der Gabe auf verschiedenen Ebenen erforschen, bildet die Unter­
suchung des Soziologen Marcel Mauss in seinem »Essai sur le dem« aus 
dem Jahr 1925.2 Mauss behandelt darin, u.a. auf Basis der ethnologi­
schen Forschungen Bronislaw Malinowskis3 und der soziologischen 
Methoden Emile Dürkheims, die Gabe als Grundelement des Tauschs 
und spricht im Hinblick auf die von ihm soziologisch und ethnologisch 
betrachteten archaischen Gesellschaften der gegebenen Sache eine Kraft 
zu, die den Empfänger zur Gegengabe verpflichtet auch und gerade 
dann, wenn es sich bei der Gabe um ein Geschenk handelt, das es zu 
erwidern gilt. Hieraus entwickeln sich zunächst vor allem in Frankreich 
kulturwissenschaftlich und ethnologisch geprägte Untersuchungen des 
Begriffs der Gabe, die durch die französische Phänomenologie rezipiert 
in den philosophischen Diskurs Eingang finden, wo sie sich auf eine 
noch zu erläuternde Art und Weise, die zum Teil nicht unproblematisch 
ist, mit Husserls Begriff der >Gegebenheit< sowie auch mit dem >es gibt< 
Heideggers überkreuzen. Zu fragen ist, ob in diesem phänomenologi­
schen Vokabular die gleiche Vorstellung des Gebens gemeint ist wie im 
Diskurs über die Gabe oder ob es sich um eine eher zufällige semanti­
sche Überschneidung handelt, die lediglich der umfassenden Anwend­
barkeit und Bandbreite des Verbs >Geben< geschuldet ist.4 Es stellt sich 
zugleich die Frage, wo es legitim und hilfreich sein kann, den zum Teil 
sehr stark abstrahierenden philosophischen Diskurs an eine intuitivere 

2 Marcel Mauss: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell­
schaften. Übers, von Eva Moldenhauer, Frankfurt a. M. 1990. [Zitiert als: Mauss]
3 Bronislaw Malinowski: Argonauten des westlichen Pazifik: ein Bericht über Unterneh­
mungen und Abenteuer der Eingeborenen in den Inselwelten von Melanesisch-Neugui- 
nea. Übers, von H. L. Herdt, Berlin 1979.
4 Zur Reichweite des Ausdrucks >geben< sei verwiesen auf: Bernhard Waidenfels: Ant­
wortregister, Frankfurt a.M. 1994. S. 589-595. Waldenfels unterscheidet zwischen dem 
Geben im allgemeinen und einem Geben als Gabe. Auf Waldenfels Betrachtungen zum 
Geben und Nehmen werde ich am Ende meiner Arbeit noch einmal zurückkommen.

19

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

Vorstellung des Gebens zurückzubinden, die zugleich eine Verankerung 
in der Lebenswirklichkeit und der gemeinsamen Praxis erlaubt. Möchte 
man den Prozeß des Gebens untersuchen, so liegt es nahe, zunächst die 
Vorstellung zweier Personen zu Grunde zu legen, die einander eine 
Sache übergeben - jemand hält etwas in der Hand, er streckt seine Hand 
aus zur Hand des Anderen und legt den Gegenstand in diese Hand. Das 
Geben wäre so primär als eine Handlung zwischen Menschen zu ver­
stehen, die aber verschiedenste Abstraktionsniveaus erreichen kann. 
Schon Malinowski verweist in seiner Beschreibung von Gaberitualen 
auf eine Zäsur in der Interaktion, da die Gabe gerade nicht direkt dem 
Anderen gegeben, sondern abgelegt und dann erst vom Empfänger auf­
gehoben wird. Die Weitergabe des Erkennens scheint sich von einer 
greifbaren >Handhabbarkeit< vollständig abzulösen. Bleibt sie mög­
licherweise dennoch im Modell der Weitergabe von Hand zu Hand 
und von Person zu Person verwurzelt?

Zentral ist in jedem Fall die Feststellung: wir geben einander. Was 
aber bedeutet dieses spezifische Verhältnis zwischen Personen - das 
Verhältnis der Gabe, die hier eben auch und besonders als eine Gabe 
des Erkennens betrachtet werden soll - für die Gebenden und Empfan­
genden, für ihre Identität und die Konstitution ihres Selbst, beispiels­
weise im Hinblick auf ein Verhältnis der Anerkennung, das sich im 
Gabentausch ausbilden kann? Läßt sich in der Diskussion über die Gabe 
ein wesentlicher Zugang dazu finden, wie wir uns selbst, unser Verhält­
nis zueinander und zu dem, was wir erkennen, verstehen? Die wesent­
liche und spezifische Beziehung, die Dynamik und die Gerichtetheit von 
Geben und Empfangen, die in verschiedenen Modellen der Gabe erfaßt 
werden, sollen in meiner Untersuchung sowohl auf die Betrachtung des 
Selbst als auch auf die Betrachtung des Erkennens einwirken. Mit dem 
Versuch, das Erkennen zu erkennen, verbindet sich spätestens seit 
Descartes eine Wendung zum >Wer< des Erkennens. Mit dieser Frage 
nach dem >Wer< wiederum verbindet sich die Geschichte einer Suche 
des sich als Erkennenden reflektierenden Subjekts nach seiner Identität 
- einer Identität, deren Vorstellung und Konstitution sich bisweilen 
weit vom Cogito Descartes' entfernt, einer Identität, die stets auf der 
Suche nach sich selbst bleibt, die immer wieder gebrochen und radikal 
in Frage gestellt wird und deren Suchende sich zudem selbst die Frage 
stellen können, inwieweit es sich bei dieser Identität um etwas Gegebe­
nes handelt, inwieweit sie gemacht oder gelebt und inwieweit sie er­
schlossen, verstanden, angenommen oder entgegengenommen werden 

20

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

muß. Im Hinblick auf das Geben und Nehmen gedacht ist die Identität 
von vornherein auf ein >Einander<f ein Einander-Geben, ein Vonein- 
ander-Nehmen und ein Miteinander-Leben hin geöffnet. Wir konstitu­
ieren unsere Identität stets auch im Austausch mit anderen aber ebenso 
in Absetzung voneinander und häufig in der Auseinandersetzung mit­
einander. Wir erkennen nicht nur uns selbst, sondern auch einander, 
geben nicht nur in vielfältiger Form >etwas<, sondern auch uns selbst 
einander zu erkennen. Menschen können sich anderen zu erkennen 
geben, dazu beitragen, einem Anderen dessen Selbst zu erkennen ge­
ben. Wir können einander zu erkennen geben.

2) Ins Gespräch gebracht -
Paul Ricoeur, Jacques Derrida, Jean-Luc Marion

Ziel dieser Arbeit ist es, zu erkennen zu geben, inwiefern die vielschich­
tige Diskussion über >die Gabe< über die reine Darstellung des damit 
jeweils gemeinten Phänomens, Geschehens oder Handelns hinaus dazu 
beitragen kann, Antworten auf die Aporien der Identität, der Subjek­
tivität und des Selbst zu ermöglichen. Verfolgt werden soll dabei die 
Frage, wie das Selbst in einem Wechselspiel zwischen dem erkennenden 
Umgang mit dem ihm >Gegebenen< (sei es als Sinnesdatum, als Wahr­
nehmung, Erfahrung, Welt, Phänomen oder von Anderen Zu-erken- 
nen-Gegebenes) und dem, was es als Geben und Empfangen von Gaben 
versteht, zu verorten ist. Als Leitfaden sollen die Arbeiten dreier Phi­
losophen dienen, die sich trotz der Unterschiedlichkeit ihrer Ansätze 
und Positionen in den Fragen nach dem Erkennen, nach dem Anderen 
und dem Miteinander sowie schließlich auch in der Auseinanderset­
zung mit der Thematik der Gabe begegnen.

Ich möchte zunächst von der Philosophie Paul Ricoeurs ausgehen, 
insbesondere von seinem letzten Werk »Wege der Anerkennung«.5 
Sein Denken ist grundlegend geprägt durch ein Erkennen, das als phä­
nomenologische Hermeneutik immer schon vermittelt durch >zu erken­
nen gegebene< und weitergegebene kulturelle Zeugnisse und Texte er­
folgt. Den wesentlichen Antrieb für dieses philosophische Erkennen 

5 Paul Ricoeur: Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein. 
Übers, von Ulrike Bokelmann und Barbara Herber-Schärer, Frankfurt a. M. 2006. [Zitiert 
als: WdA]

21

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

bildet dabei die Frage nach dem Selbst, auf die Ricoeur mit dem Begriff 
der narrativen Identität, mit der Denkfigur des Selbst als eines Anderen 
und schließlich mit einer Identität des fähigen Menschen antwortet, die 
ihn auf den Weg zu den Fragen der Anerkennung und zu einer Ausein­
andersetzung mit dem Modell der Gabe führen. Während Ricoeur die 
Gabe als reale Erfahrung einer >Lichtung< im Miteinander, im Kampf 
um Anerkennung und Gerechtigkeit begreift, gehört Jacques Derrida 
zu den Denkern, die die Debatte über die Gabe in besonderem Maße 
prägen, gerade weil er sie, insbesondere in »Falschgeld«6, zum Teil sehr 
deutlich aus dem sozialen Kontext löst und auf einer ganz anderen Ebe­
ne in ihren grundlegenden Aporien und Paradoxien verfolgt. Die Aus­
einandersetzung mit der Gabe läßt sich bei Derrida als eine Fortsetzung 
der Dekonstruktion und der Auflösung aller Identität in Differenzen - 
bzw. in die differance - begreifen, die auch seine Frage nach dem Selbst 
oder sein Ringen mit dem Problem der Subjektivität nach der Verkün­
dung des >Todes des Subjekts< prägt. Es geht darum, die Strukturen der 
Erkenntnis, die Identität des Subjekts und den Kreislauf von Gabe und 
Gegengabe aufzubrechen oder zumindest elliptisch zu verschieben. Die 
Phänomenologie Jean-Luc Marions versucht, u.a. in »Etant donne«7, 
ein >Subjekt nach dem Subjekt< zu entwickeln, auf der Basis eines phä­
nomenologischen Neuansatzes, der sich auf die Gegebenheit der Phä­
nomene konzentriert. Marion nimmt daher zunächst das Selbst des sich 
zeigenden, sich gebenden Phänomens in den Blick, um aus dieser Per­
spektive den Aporien des Subjekts ein Gegebensein und Sichentgegen- 
nehmen gegenüberzustellen. Sein Umgang mit dem Begriff der >Ge- 
bung<, der donation, und wohl auch die Positionierung des Subjekts als 
Empfänger, verlangen dabei ebenfalls eine Auseinandersetzung mit der 
Figur der Gabe. Im Durchgang durch Marions Werk wird sich entfalten 
lassen, was sich (zu erkennen) gibt, für ein Selbst, welches sich nach 
dem Subjekt ergibt und das sich selbst in einer Beziehung der inter- 
donation entfalten kann.

Gerade im Hinblick auf das Nachdenken über den Begriff der Gabe 
waren Paul Ricoeur, Jacques Derrida und Jean-Luc Marion füreinander 
Gesprächspartner, die sich gegenseitig mit ihren Positionen, Anmer­

6 Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit geben I. Übers, von Andreas Knop u. Michael Wetzel, 
München 1993. [Zitiert als: FG]
7 Jean-Luc Marion: £tant donne. Essai d'une phenomenologie de la donation, Paris 
1997. [Zitiert als: ED]

22

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

kungen und Fragestellungen beeinflußt und einander zu erkennen ge- 
geben< haben.8 So ist beispielsweise Marions dezidierte Beschäftigung 
mit diesem Begriff (don) innerhalb seiner phänomenologischen Kon­
zeption überhaupt erst durch eine kritische Auseinandersetzung mit 
Derrida motiviert.9 Ein ebenso produktiver Austausch soll sich nun 
weiter zwischen ihren Texten eröffnen, die bei Ricoeur und Derrida auf 
besondere Weise auf den Austausch mit anderen Texten hin geöffnet 
sind und für die jeweils Aporien und Paradoxien wichtige Anstöße und 
Motoren des Denkens bilden, auch in der Auseinandersetzung mit der 
Gabe.

Neben der zeitlichen und räumlichen Nähe ihrer philosophischen 
Arbeit und ihrer Wirkung10 ist ihr Denken durch den Rückgriff auf die 

8 So verweist Marion in einer Fußnote gleich zu Beginn von »ttant donne« darauf, daß 
ihm die dort verfolgte Frage nach der Unterscheidung zwischen der Gabe im Sinne einer 
Phänomenologie des Gegebenen und im sonst gebräuchlichen Sinne, von Paul Ricoeur 
gestellt worden sei. Die ebenfalls wichtige Frage, ob die Gegengabe die Gabe annulliert, 
gewinnt Marion aus Derridas »Falschgeld«. Generell lassen sich Derrida und Ricoeur z.T. 
als >Vordenker< Marions betrachten. Vgl. hierzu Thomas Alferi: »Marion will das Den­
ken von Ricoeur, Derrida, Henry und Levinas in seine Konzeption integrieren. Dabei 
behauptet er, dass diese Denker gesättigte Phänomene problematisiert hätten, ohne 
gleichsam davon zu wissen: das historische Ereignis (Ricoeur), das Kunstwerk (Derrida), 
den eigenen Leib (Henry) und den anderen Menschen (Levinas).« (Thomas Alferi: Wor­
über hinaus Größeres nicht >gegeben< werden kann. Phänomenologie und Offenbarung 
nach Jean-Luc Marion, München 2007. [Zitiert als: Alferi] S. 361).
9 Zum Verhältnis zwischen donation und don siehe insbesondere Abschnitt D. III. mei­
ner Arbeit. Zu beachten ist allerdings, daß Marion auch vor der Auseinandersetzung mit 
Derrida den Begriff >don< in einem eher theologische geprägten Kontext verwendet. 
Auch darauf werde ich genauer eingehen.
10 Paul Ricoeur, 1913 geboren, verstarb 2005; Jacques Derrida wurde 1930 in Algerien 
geboren und verstarb im Jahr 2004; Jean-Luc Marion, geboren 1946, lebt und arbeitet 
heute in Frankreich und den USA. Ricoeur studierte in Rennes und an der Sorbonne, 
unterrichtete u.a. an der Universität in Strasbourg, an der Universität Paris Nanterre, 
die er als Rektor zur Zeit der Studentenrevolte in den späten 60er Jahren leitete, sowie 
schließlich in Chicago; Derrida war Schüler der £cole Normale Superieure in Paris und 
lehrte dort auch, ebenso wie an der tcole des Hautes Stüdes und am von ihm mit be­
gründeten College Internationale de Philosophie in Paris sowie zeitweise ebenfalls in den 
USA; Marion studierte in Paris Nanterre, an der Sorbonne und der £cole Normale Su­
perieure, unterrichtete an den Universitäten von Poitiers und Paris Nanterre, lehrt nun 
an der Sorbonne und - wie zuvor Ricoeur - auf dem John-Nuveen-Lehrstuhl der Divini- 
ty School in Chicago. Er ist seit 2008 Mitglied der Academie Franchise. Eine Ähnlichkeit 
der drei Denker besteht in ihrem Einfluß auf intellektuelle Debatten, auf die Lehre und 
zum Teil auch auf die Hochschulpolitik an französischen Universitäten sowie auch im 
Hinblick auf ihre starke Rezeption in den USA.

23

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

gleichen zentralen Quellen verbunden, u.a. auf Augustinus, auf 
Descartes, der für die französische Philosophie generell eine wesentliche 
Bezugsgröße bildet11, auf Nietzsche, auf Edmund Husserl, zu dessen 
Rezeption in Frankreich Ricoeur durch seine Übersetzung der »Ideen 
1« wesentlich beitrug, und damit auf die Grundlagen und Entwicklun­
gen der Phänomenologie, vor allem bei Heidegger und Levinas, sowie 
auf die Schulen der Hermeneutik, des Strukturalismus und auch des 
sogenannten Post- oder Neostrukturalismus. Im Hinblick auf die Gabe 
beziehen sich ihre Überlegungen insbesondere auf Marcel Mauss und 
seine Rezeption durch Claude Levi-Strauss. Einige dieser gemeinsamen 
Grundlagen möchte ich im Abschnitt A. kurz im Hinblick auf ihre Be­
deutung für das philosophische Nachdenken über Erkenntnis (A.I.), 
Selbst (A.II.) und besonders über das Modell der Gabe (A.III.) skizzie­
ren, verbunden mit einleitenden Überlegungen zu meinem Umgang 
mit diesen Begriffen und den sich darin eröffnenden Fragestellungen 
sowie zum >Einander-zu-erkennen-Geben< (A.IV.). Anschließend werde 
ich schrittweise die Denkwege der drei Autoren verfolgen. (B.: Jacques 
Derrida, C.: Paul Ricoeur, D.: Jean-Luc Marion). Dabei soll jeweils zuerst 
ihr spezifischer Zugang zur Erkenntnis ausgehend von ihrer Methodik 
und ihrem philosophischen Selbstverständnis erörtert werden (B.-D.L), 
um dann ihre Konzeptionen des Selbst (B.-D.II.) und der Gabe (B- 
D.III.) miteinander in Beziehung zu setzen. Im Abschnitt E. will ich 
schließlich in einem Überblick aufzeigen, wie sich auf der Basis dieser 
Untersuchungen das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe verorten 
lassen könnte, im Ausblick auf die Frage danach, was es heißt, einander 
zu erkennen zu geben und einander zu erkennen gegeben zu sein.

11 Zur französischen Traditionslinie der Descartes-Interpretation sei verwiesen auf: Be­
rnhard Waldenfels: Metamorphosen des Cogito. Stichproben französischer Descartes- 
Lektüre. In: Descartes im Diskurs der Neuzeit, hrsg. von F. Niebel, E. Horn, H. Schnä- 
delbach, Frankfurt a. M. 2000. S. 349-368.

24

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Was zu erkennen gegeben werden soll
	2 Ins Gespräch gebracht - Paul Ricoeur, Jacques Derrida, Jean-Luc Marion

