A. Was zu erkennen gegeben werden soll

Aufgabenstellung
1) Was zu erkennen gegeben werden soll

Ziel dieser Arbeit ist es, etwas zu erkennen zu geben — einen philoso-
phischen Gegenstand, die Virulenz einer Thematik, ein sich eréffnendes
Feld von Fragestellungen. Eine Arbeit, auch eine philosophische, wird
aber gemif8 unserem Sprachgebrauch zunichst gemacht. Ein philoso-
phischer Gegenstand wird untersucht, die Virulenz einer Thematik zum
Ausdruck gebracht, eine Frage wird gestellt. Als Text wird diese Arbeit
verfa8t, in Worte gefafit, geschrieben, geiaufert. Als eine Art von Werk
wird sie vielleicht im Sinne der aristotelischen woinots hergestellt. Das
Vokabular, um den Prozef der Konstitution einer philosophischen Ab-
handlung und die damit verbundenen und dazu notwendigen Handlun-
gen zu beschreiben, ist reichhaltig und kann vielféltige Zuginge zum
Selbstverstindnis der Philosophie ebenso wie zum Verstdndnis ver-
schiedenster menschlicher AuBlerungen und Aktivititen erdffnen. Zu
dieser Eréffnung und Bereicherung des Verstehens will diese Arbeit
im Hinblick auf die Frage beitragen, was es heifit, einander zu erkennen
zu geben.

Denn was genau ist damit gemeint, wenn man von der Absicht
spricht, einem Anderen etwas zu erkennen zu geben, oder davon, daf3
sich etwas oder jemand zu erkennen gibt? Was bedeutet es, wenn es sich
bei diesem Prozef um ein >Gebens, nicht einfach um ein Auflern oder
Erkennbar-Machen handelt? Die Fragestellungen, die sich aus der Wen-
dung setwas zu erkennen geben« ergeben kénnen, sollen nicht dariiber
hinwegtiuschen, dafs man zunichst, wenn man iiber die Weitervermitt-
lung von Wissen einerseits, andererseits aber auch iiber die Weitergabe
von Moglichkeiten, Wissen zu gewinnen, spricht, diese Wendung gar
nicht gebraucht. Selten wiirde wohl formuliert, dal man jemandem den

17

https://dol.org/10.5771/8783485093606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

Satz des Pythagoras zu erkennen gibt oder eine Technik fiir ein Hand-
werk oder ein Gedicht. Man unterrichtet etwas, zeigt etwas, teilt etwas
mit, liest etwas vor und so fort. Ebenso ist die Formulierung »zu er-
kennen geben«< keinesfalls auf alle Sprachen iibertragbar. Mein freierer
Umgang mit dieser sprachlichen Formel soll daher immer schon als eine
Frage verstanden werden: als Frage danach, was in Auseinandersetzung
mit der Thematik der Gabe daraus zu gewinnen ist, wenn wir im
Hinblick auf unser Selbstverstindnis, unsere Vorstellung von der Er-
kenntnis und unsere Beziehungen zueinander mit einem Vokabular
von >geben< und >nehmens, rempfangen< und >erwidern« operieren. Die-
se Fragestellung soll als Schliissel zu den von mir im folgenden betrach-
teten Konzeptionen dienen, zu ihrem philosophischen Selbstverstind-
nis, zu den darin angelegten Entwiirfen eines personalen Selbst an der
Schnittstelle zwischen theoretischer und praktischer Philosophie, also
zwischen den Betrachtungen des Erkennens und des Handelns, zwi-
schen der Ordnung der Erkenntnis und einer >Ordnung der Gabe, die
sich auch, aber nicht ausschlieBlich, als eine Ordnung der sozialen Inter-
aktion erweisen wird.

Die Begriffe des Gebens und der Gabe stehen insbesondere in der
zeitgenossischen Phinomenologie, aber auch im Kontext anderer Denk-
richtungen, im Zentrum produktiver Diskussionen.! Die Gabe wird
dabei einerseits in ihrer gegenstindlichen Dimension als ein weiter-
gegebenes Objekt betrachtet sowie als Prozef8 des Weitergebens ver-
schiedenartiger Gegenstinde, andererseits aber auch in der symboli-
schen Dimension, die diesen Prozefl der Weitergabe im Kontext
verschiedener kultureller Prigungen kennzeichnet. Als symbolisch auf-
geladener Akt kann das, was sich als Gabe beschreiben a8, als ein we-
sentlicher Zugang dazu dienen, wie wir unsere Interaktionen und unse-
re eigene Position in diesem Akt verstehen und zum Ausdruck bringen.
Die Gabe a3t sich als Gegenstand des Gabentauschs und Grundelement
aller 6konomischen Prozesse darstellen, sie kann sich aber auch als Ge-
schenk, als Kulturgabe oder als Opfergabe aus dem Kreislauf einer Oko-
nomie lésen, indem sie die 6konomische Erwartung und Regel der Rezi-

! Die Aktualitit dieser Diskussionen zeigt sich in der von Peter Sloterdijk angeregten
Debatte iiber eine »Revolution der gebenden Hand«. Vgl. u.a.: Peter Sloterdijk: Die
Revolution der gebenden Hand, Frankfurter Allgemeine Zeitung, 13.06.2009. Und:
Axel Honneth: Fataler Tiefsinn aus Karlsruhe. Zum neuesten Schrifttum des Peter Slo-
terdijk, Die Zeit, 40 / 2009.

18

https://dol.org/10.5771/8783485093606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

prozitit iiberschreitet. Die Gabe wird dann zu einem Stein des Ansto-
Bes, zu einer Ausnahme von den elementarsten Regeln der Gesellschaft,
zu einer Unterbrechung der Handelskette — zu einer Offnung, durch die
hindurch méglicherweise eine Ebene des menschlichen Miteinanders
erreicht werden kann, die in ihrem Ausnahmecharakter doch gerade
wesentlich zu den Spezifika dieses Miteinanders und des Menschlichen
tiberhaupt gehort.

Den Ausgangspunkt fiir die zahlreichen Theorien, die die Proble-
matik der Gabe auf verschiedenen Ebenen erforschen, bildet die Unter-
suchung des Soziologen Marcel Mauss in seinem »Essai sur le don« aus
dem Jahr 1925.2 Mauss behandelt darin, u.a. auf Basis der ethnologi-
schen Forschungen Bronislaw Malinowskis® und der soziologischen
Methoden Emile Durkheims, die Gabe als Grundelement des Tauschs
und spricht im Hinblick auf die von ihm soziologisch und ethnologisch
betrachteten archaischen Gesellschaften der gegebenen Sache eine Kraft
zu, die den Empfinger zur Gegengabe verpflichtet auch und gerade
dann, wenn es sich bei der Gabe um ein Geschenk handelt, das es zu
erwidern gilt. Hieraus entwickeln sich zunichst vor allem in Frankreich
kulturwissenschaftlich und ethnologisch geprigte Untersuchungen des
Begriffs der Gabe, die durch die franzésische Phinomenologie rezipiert
in den philosophischen Diskurs Eingang finden, wo sie sich auf eine
noch zu erliuternde Art und Weise, die zum Teil nicht unproblematisch
ist, mit Husserls Begriff der Gegebenheit« sowie auch mit dem »es gibt«
Heideggers iiberkreuzen. Zu fragen ist, ob in diesem phanomenologi-
schen Vokabular die gleiche Vorstellung des Gebens gemeint ist wie im
Diskurs iiber die Gabe oder ob es sich um eine eher zufillige semanti-
sche Uberschneidung handelt, die lediglich der umfassenden Anwend-
barkeit und Bandbreite des Verbs »Geben« geschuldet ist.* Es stellt sich
zugleich die Frage, wo es legitim und hilfreich sein kann, den zum Teil
sehr stark abstrahierenden philosophischen Diskurs an eine intuitivere

2 Marcel Mauss: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell-
schaften. Ubers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt a. M. 1990. [Zitiert als: Mauss]

* Bronislaw Malinowski: Argonauten des westlichen Pazifik: ein Bericht iiber Unterneh-
mungen und Abenteuer der Eingeborenen in den Inselwelten von Melanesisch-Neugui-
nea. Ubers. von H. L. Herdt, Berlin 1979.

+ Zur Reichweite des Ausdrucks sgeben« sei verwiesen auf: Bernhard Waldenfels: Ant-
wortregister, Frankfurt a. M. 1994. S. 589-595. Waldenfels unterscheidet zwischen dem
Geben im allgemeinen und einem Geben als Gabe. Auf Waldenfels Betrachtungen zum
Geben und Nehmen werde ich am Ende meiner Arbeit noch einmal zuriickkommen.

19

https://dol.org/10.5771/8783485093606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

Vorstellung des Gebens zuriickzubinden, die zugleich eine Verankerung
in der Lebenswirklichkeit und der gemeinsamen Praxis erlaubt. Méchte
man den Prozef des Gebens untersuchen, so liegt es nahe, zunichst die
Vorstellung zweier Personen zu Grunde zu legen, die einander eine
Sache iibergeben — jemand halt etwas in der Hand, er streckt seine Hand
aus zur Hand des Anderen und legt den Gegenstand in diese Hand. Das
Geben wiire so primir als eine Handlung zwischen Menschen zu ver-
stehen, die aber verschiedenste Abstraktionsniveaus erreichen kann.
Schon Malinowski verweist in seiner Beschreibung von Gaberitualen
auf eine Zasur in der Interaktion, da die Gabe gerade nicht direkt dem
Anderen gegeben, sondern abgelegt und dann erst vom Empfinger auf-
gehoben wird. Die Weitergabe des Erkennens scheint sich von einer
greifbaren >Handhabbarkeitc vollstindig abzulosen. Bleibt sie mog-
licherweise dennoch im Modell der Weitergabe von Hand zu Hand
und von Person zu Person verwurzelt?

Zentral ist in jedem Fall die Feststellung: wir geben einander. Was
aber bedeutet dieses spezifische Verhaltnis zwischen Personen — das
Verhiltnis der Gabe, die hier eben auch und besonders als eine Gabe
des Erkennens betrachtet werden soll - fiir die Gebenden und Empfan-
genden, fiir ihre Identitit und die Konstitution ihres Selbst, beispiels-
weise im Hinblick auf ein Verhiltnis der Anerkennung, das sich im
Gabentausch ausbilden kann? La8t sich in der Diskussion iiber die Gabe
ein wesentlicher Zugang dazu finden, wie wir uns selbst, unser Verhilt-
nis zueinander und zu dem, was wir erkennen, verstehen? Die wesent-
liche und spezifische Beziehung, die Dynamik und die Gerichtetheit von
Geben und Empfangen, die in verschiedenen Modellen der Gabe erfaf3t
werden, sollen in meiner Untersuchung sowohl auf die Betrachtung des
Selbst als auch auf die Betrachtung des Erkennens einwirken. Mit dem
Versuch, das Erkennen zu erkennen, verbindet sich spitestens seit
Descartes eine Wendung zum >Wer< des Erkennens. Mit dieser Frage
nach dem »Wer« wiederum verbindet sich die Geschichte einer Suche
des sich als Erkennenden reflektierenden Subjekts nach seiner Identitit
— einer Identitdt, deren Vorstellung und Konstitution sich bisweilen
weit vom Cogito Descartes’ entfernt, einer Identitit, die stets auf der
Suche nach sich selbst bleibt, die immer wieder gebrochen und radikal
in Frage gestellt wird und deren Suchende sich zudem selbst die Frage
stellen koénnen, inwieweit es sich bei dieser Identitdt um etwas Gegebe-
nes handelt, inwieweit sie gemacht oder gelebt und inwieweit sie er-
schlossen, verstanden, angenommen oder entgegengenommen werden

20

https://dol.org/10.5771/8783485093606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

muf. Im Hinblick auf das Geben und Nehmen gedacht ist die Identitat
von vornherein auf ein >Einander¢, ein Einander-Geben, ein Vonein-
ander-Nehmen und ein Miteinander-Leben hin geoffnet. Wir konstitu-
ieren unsere Identitit stets auch im Austausch mit anderen aber ebenso
in Absetzung voneinander und hiufig in der Auseinandersetzung mit-
einander. Wir erkennen nicht nur uns selbst, sondern auch einander,
geben nicht nur in vielfiltiger Form >etwas¢, sondern auch uns selbst
einander zu erkennen. Menschen kénnen sich anderen zu erkennen
geben, dazu beitragen, einem Anderen dessen Selbst zu erkennen ge-
ben. Wir kénnen einander zu erkennen geben.

2) Ins Gesprich gebracht -
Paul Ricceur, Jacques Derrida, Jean-Luc Marion

Ziel dieser Arbeit ist es, zu erkennen zu geben, inwiefern die vielschich-
tige Diskussion iiber »die Gabe« iiber die reine Darstellung des damit
jeweils gemeinten Phianomens, Geschehens oder Handelns hinaus dazu
beitragen kann, Antworten auf die Aporien der Identitit, der Subjek-
tivitit und des Selbst zu erméglichen. Verfolgt werden soll dabei die
Frage, wie das Selbst in einem Wechselspiel zwischen dem erkennenden
Umgang mit dem ihm >Gegebenenc (sei es als Sinnesdatum, als Wahr-
nehmung, Erfahrung, Welt, Phinomen oder von Anderen Zu-erken-
nen-Gegebenes) und dem, was es als Geben und Empfangen von Gaben
versteht, zu verorten ist. Als Leitfaden sollen die Arbeiten dreier Phi-
losophen dienen, die sich trotz der Unterschiedlichkeit ihrer Ansitze
und Positionen in den Fragen nach dem Erkennen, nach dem Anderen
und dem Miteinander sowie schliefSlich auch in der Auseinanderset-
zung mit der Thematik der Gabe begegnen.

Ich méchte zunichst von der Philosophie Paul Ricceurs ausgehen,
insbesondere von seinem letzten Werk »Wege der Anerkennunge«.’
Sein Denken ist grundlegend geprégt durch ein Erkennen, das als pha-
nomenologische Hermeneutik immer schon vermittelt durch >zu erken-
nen gegebene< und weitergegebene kulturelle Zeugnisse und Texte er-
folgt. Den wesentlichen Antrieb fiir dieses philosophische Erkennen

5 Paul Riceeur: Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein.
Ubers. von Ulrike Bokelmann und Barbara Herber-Scharer, Frankfurt a. M. 2006. [Zitiert
als: WdA]

21

https://dol.org/10.5771/8783485093606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

bildet dabei die Frage nach dem Selbst, auf die Ricceur mit dem Begriff
der narrativen Identitit, mit der Denkfigur des Selbst als eines Anderen
und schlieBlich mit einer Identitit des fihigen Menschen antwortet, die
ihn auf den Weg zu den Fragen der Anerkennung und zu einer Ausein-
andersetzung mit dem Modell der Gabe fithren. Wihrend Ricceur die
Gabe als reale Erfahrung einer sLichtungc im Miteinander, im Kampf
um Anerkennung und Gerechtigkeit begreift, gehort Jacques Derrida
zu den Denkern, die die Debatte iiber die Gabe in besonderem Mafle
prigen, gerade weil er sie, insbesondere in »Falschgeld«¢, zum Teil sehr
deutlich aus dem sozialen Kontext lost und auf einer ganz anderen Ebe-
ne in ihren grundlegenden Aporien und Paradoxien verfolgt. Die Aus-
einandersetzung mit der Gabe l48t sich bei Derrida als eine Fortsetzung
der Dekonstruktion und der Auflésung aller Identitit in Differenzen -
bzw. in die différance — begreifen, die auch seine Frage nach dem Selbst
oder sein Ringen mit dem Problem der Subjektivitit nach der Verkiin-
dung des »Todes des Subjekts« pragt. Es geht darum, die Strukturen der
Erkenntnis, die Identitit des Subjekts und den Kreislauf von Gabe und
Gegengabe aufzubrechen oder zumindest elliptisch zu verschieben. Die
Phinomenologie Jean-Luc Marions versucht, u.a. in »Etant donné«’,
ein >Subjekt nach dem Subjekt« zu entwickeln, auf der Basis eines pha-
nomenologischen Neuansatzes, der sich auf die Gegebenheit der Pha-
nomene konzentriert. Marion nimmt daher zunichst das Selbst des sich
zeigenden, sich gebenden Phidnomens in den Blick, um aus dieser Per-
spektive den Aporien des Subjekts ein Gegebensein und Sichentgegen-
nehmen gegeniiberzustellen. Sein Umgang mit dem Begriff der »Ge-
bung, der donation, und wohl auch die Positionierung des Subjekts als
Empfinger, verlangen dabei ebenfalls eine Auseinandersetzung mit der
Figur der Gabe. Im Durchgang durch Marions Werk wird sich entfalten
lassen, was sich (zu erkennen) gibt, fiir ein Selbst, welches sich nach
dem Subjekt ergibt und das sich selbst in einer Beziehung der inter-
donation entfalten kann.

Gerade im Hinblick auf das Nachdenken iiber den Begriff der Gabe
waren Paul Ricceur, Jacques Derrida und Jean-Luc Marion fiireinander
Gesprichspartner, die sich gegenseitig mit ihren Positionen, Anmer-

¢ Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit geben I. Ubers. von Andreas Knop u. Michael Wetzel,
Miinchen 1993. [Zitiert als: FG]

7 Jean-Luc Marion: Etant donné. Essai d'une phénoménologie de la donation, Paris
1997. [Zitiert als: ED]

22

https://dol.org/10.5771/8783485093606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

kungen und Fragestellungen beeinfluflt und >einander zu erkennen ge-
geben< haben.? So ist beispielsweise Marions dezidierte Beschiftigung
mit diesem Begriff (don) innerhalb seiner phdnomenologischen Kon-
zeption iiberhaupt erst durch eine kritische Auseinandersetzung mit
Derrida motiviert.” Ein ebenso produktiver Austausch soll sich nun
weiter zwischen ihren Texten eroffnen, die bei Ricceur und Derrida auf
besondere Weise auf den Austausch mit anderen Texten hin gedffnet
sind und fiir die jeweils Aporien und Paradoxien wichtige Anstofe und
Motoren des Denkens bilden, auch in der Auseinandersetzung mit der
Gabe.

Neben der zeitlichen und raumlichen Nihe ihrer philosophischen
Arbeit und ihrer Wirkung!® ist ihr Denken durch den Riickgriff auf die

% So verweist Marion in einer Fulnote gleich zu Beginn von »Etant donné« darauf, daB
ihm die dort verfolgte Frage nach der Unterscheidung zwischen der Gabe im Sinne einer
Phanomenologie des Gegebenen und im sonst gebriuchlichen Sinne, von Paul Ricceur
gestellt worden sei. Die ebenfalls wichtige Frage, ob die Gegengabe die Gabe annulliert,
gewinnt Marion aus Derridas »Falschgeld«. Generell lassen sich Derrida und Ricceur z.T.
als »Vordenker« Marions betrachten. Vgl. hierzu Thomas Alferi: »Marion will das Den-
ken von Ricceur, Derrida, Henry und Lévinas in seine Konzeption integrieren. Dabei
behauptet er, dass diese Denker gesittigte Phinomene problematisiert hitten, ohne
gleichsam davon zu wissen: das historische Ereignis (Ricceur), das Kunstwerk (Derrida),
den eigenen Leib (Henry) und den anderen Menschen (Lévinas).« (Thomas Alferi: Wor-
iiber hinaus Grofleres nicht sgegeben< werden kann. Phinomenologie und Offenbarung
nach Jean-Luc Marion, Miinchen 2007. [Zitiert als: Alferi] S. 361).

? Zum Verhiltnis zwischen donation und don siehe insbesondere Abschnitt D. III. mei-
ner Arbeit. Zu beachten ist allerdings, dall Marion auch vor der Auseinandersetzung mit
Derrida den Begriff >don¢ in einem eher theologische geprigten Kontext verwendet.
Auch darauf werde ich genauer eingehen.

10 Paul Ricceur, 1913 geboren, verstarb 2005; Jacques Derrida wurde 1930 in Algerien
geboren und verstarb im Jahr 2004; Jean-Luc Marion, geboren 1946, lebt und arbeitet
heute in Frankreich und den USA. Ricceur studierte in Rennes und an der Sorbonne,
unterrichtete u.a. an der Universitit in Strasbourg, an der Universitit Paris Nanterre,
die er als Rektor zur Zeit der Studentenrevolte in den spiten 60er Jahren leitete, sowie
schlieBlich in Chicago; Derrida war Schiiler der Ecole Normale Supérieure in Paris und
lehrte dort auch, ebenso wie an der Ecole des Hautes Etudes und am von ihm mit be-
griindeten Collége Internationale de Philosophie in Paris sowie zeitweise ebenfalls in den
USA; Marion studierte in Paris Nanterre, an der Sorbonne und der Ecole Normale Su-
périeure, unterrichtete an den Universititen von Poitiers und Paris Nanterre, lehrt nun
an der Sorbonne und — wie zuvor Ricceur — auf dem John-Nuveen-Lehrstuhl der Divini-
ty School in Chicago. Er ist seit 2008 Mitglied der Académie Frangaise. Eine Ahnlichkeit
der drei Denker besteht in ihrem Einflu8 auf intellektuelle Debatten, auf die Lehre und
zum Teil auch auf die Hochschulpolitik an franzésischen Universititen sowie auch im
Hinblick auf ihre starke Rezeption in den USA.

23

https://dol.org/10.5771/8783485093606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

gleichen zentralen Quellen verbunden, u.a. auf Augustinus, auf
Descartes, der fiir die franzosische Philosophie generell eine wesentliche
Bezugsgrofe bildet!!, auf Nietzsche, auf Edmund Husserl, zu dessen
Rezeption in Frankreich Ricceur durch seine Ubersetzung der »Ideen
I« wesentlich beitrug, und damit auf die Grundlagen und Entwicklun-
gen der Phinomenologie, vor allem bei Heidegger und Lévinas, sowie
auf die Schulen der Hermeneutik, des Strukturalismus und auch des
sogenannten Post- oder Neostrukturalismus. Im Hinblick auf die Gabe
beziehen sich ihre Uberlegungen insbesondere auf Marcel Mauss und
seine Rezeption durch Claude Lévi-Strauss. Einige dieser gemeinsamen
Grundlagen mochte ich im Abschnitt A. kurz im Hinblick auf ihre Be-
deutung fiir das philosophische Nachdenken iiber Erkenntnis (A.L),
Selbst (A.IL.) und besonders iiber das Modell der Gabe (A.IIL.) skizzie-
ren, verbunden mit einleitenden Uberlegungen zu meinem Umgang
mit diesen Begriffen und den sich darin eréffnenden Fragestellungen
sowie zum >Einander-zu-erkennen-Geben« (A.IV.). Anschlieend werde
ich schrittweise die Denkwege der drei Autoren verfolgen. (B.: Jacques
Derrida, C.: Paul Ricceur, D.: Jean-Luc Marion). Dabei soll jeweils zuerst
ihr spezifischer Zugang zur Erkenntnis ausgehend von ihrer Methodik
und ihrem philosophischen Selbstverstindnis erortert werden (B-D.L.),
um dann ihre Konzeptionen des Selbst (B.-D.I.) und der Gabe (B.—
D.IIL.) miteinander in Beziehung zu setzen. Im Abschnitt E. will ich
schlieBlich in einem Uberblick aufzeigen, wie sich auf der Basis dieser
Untersuchungen das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe verorten
lassen konnte, im Ausblick auf die Frage danach, was es heif3t, einander
zu erkennen zu geben und einander zu erkennen gegeben zu sein.

1 Zur franzésischen Traditionslinie der Descartes-Interpretation sei verwiesen auf: Be-
rnhard Waldenfels: Metamorphosen des Cogito. Stichproben franzésischer Descartes-
Lektiire. In: Descartes im Diskurs der Neuzeit, hrsg. von F. Niebel, E. Horn, H. Schni-
delbach, Frankfurt a. M. 2000. S. 349-368.

24

https://dol.org/10.5771/8783485093606-17 - am 16.01.2026, 08:42:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Was zu erkennen gegeben werden soll
	2 Ins Gespräch gebracht - Paul Ricoeur, Jacques Derrida, Jean-Luc Marion

