
276 Rezensionen

Raum zeigen, wie die Menschen dort ihr ontologisches
Verständnis, d. h. die Vorstellung vom Kosmos und die
Beziehung zwischen den Menschen und der Welt, durch
die Kategorien von Fäden und Stoff ausdrücken, wobei
diese eben nicht als Symbole oder Abbildungen zu ver-
stehen sind. In der Materialität, der Herstellung und der
Technologie wird sinnlich das wahrnehmbar, was die be-
sondere Qualität der menschlichen Beziehung zu ande-
ren Wesenheiten ausmacht: “They [fibre and cloth] tell
you what an ancestor feels like, what it means to say a
relationship is fragile” (11).

Amiria Henare (Nga aho tipuna: Maori Cloaks from
New Zealand) lässt uns an dem Herstellungsprozess ei-
nes Umhangs – in dem Sinn des Entstehens seiner Leib-
haftigkeit und Verkörperung der Beziehung zu einem Ah-
nen – teilhaben. Das angewandte technische Wissen sel-
ber ist von den Vorfahren übernommen worden, so dass
sie also in dem konkreten Vollzug anwesend sind. Das
Durchlaufen von Ritualen und das Hinzufügen weiterer
Elemente lässt den Stoff allmählich zu einer lebendigen
Gestalt werden. In ihm und durch ihn findet ein Aus-
tausch zwischen den Generationen und Zeiten statt. In
seiner Verwendung als Leichenmantel führt er die Fragi-
lität des Lebens vor, während der selbst ausgeübte phy-
sische Akt des Webens sowohl ein Antizipieren als auch
eine Vergegenwärtigung von Beziehungen und Trennun-
gen bedeutet.

Welch neuartige Bedeutsamkeit alte Muster erlangen
können, wenn sie in einem veränderten Kontext einge-
setzt werden, zeigen die masi-Stoffe auf den Fiji-Inseln,
wo sie als Beweis und Zeichen vergangener Macht beim
Wettkampf um aktuelle Machtpositionen genutzt wer-
den (Chloe Colchester: Relative Imagery. Patterns of Re-
sponse to the Revival of Archaic Chiefly Dress in Fiji). In
Kombination mit religiösen Fotos, die formale Ähnlich-
keiten mit diesen zu diesem Zweck ausgebreiteten tradi-
tionellen Stoffen haben, kommt ihnen eine strategische
Rolle bei der Suche nach einer wirksamen Symbolisie-
rung von Macht zu. Diese Bezüge, die den Wandel in der
Verwendung eines ehemals spirituell-magisch aufgelade-
nen Textils beleuchten, verdeutlichen auch die Art und
Weise, wie der christliche Glaube mit vorchristlichem
Gedankengut verschmilzt.

Auch in dem Beitrag von Graeme Were (Pattern, Effi-
cacy, and Enterprise: On the Fabrication of Connections
in Melanesia) geht es in besonderem Maße um Muster,
die – in Übereinstimmung mit dem von Miller formu-
lierten theoretischen Ansatz – in der Lage sind, Verbin-
dungen zu stiften, statt Abgrenzungen und Unterschiede
zu markieren. Die Inselbewohner von Melanesien ent-
wickelten Ende des 18. Jhs. eine Vorliebe für bestimmte
importierte Baumwollstoffe und integrierten diese in ihr
Sozialleben. Auf diese Weise, über die Wahl einer ihren
Vorstellungen entsprechenden Ästhetik, versuchten sie,
ein gewisses Maß an Kontrolle über die Beziehungen zu
ihren Kolonialherren zu erlangen. “. . . if Pacific Islanders
were transforming themselves in response to European
intervention, they were also instigating a shift that was in-
ternal to Melanesian culture and material culture” (172).
Die für sie neuartigen Muster der europäischen Stoffe

sahen sie in einem engen Zusammenhang mit der fak-
tischen Macht der vollständig bekleideten Weißen, wes-
halb sie speziell an diesem Punkt hinsichtlich einer selbst
gestalteten Begegnung anknüpften. Diese neu gewonne-
nen Ausdrucksmittel verhalfen ihnen, ihre neue Lebens-
situation durch signifikante äußere Zeichen darzustellen.
In diesem Sinne erklärt sich auch die Auswahl ihrer bunt
gemusterten Kleider, die sie zu ihrer Festtagsgarderobe
machten und für ihren Kirchenbesuch reservierten. Die
Autorin resümiert, dass der von ihr gewählte Ansatz ein
Licht auf die religiöse Konvertierung wirft und deren
Prozesshaftigkeit erkennen lässt, die ansonsten immer
nur als vollendetes Resultat wahrgenommen wurde.

Die vielschichtige Herstellungstechnik von Quilts,
wie sie auch heutzutage noch auf Polynesien von al-
len Frauen beherrscht und praktiziert wird, sowie der
ritualisierte Austausch der selbst gefertigten kostbaren
Stoffe bieten einen semiotischen Zugang zu den Nor-
men des zwischenmenschlichen Zusammenlebens (Su-
sanne Küchler: Why Are There Quilts in Polynesia).
Gerade im Fall dieser komplexen Technik des Schnei-
dens, Zerlegens, Faltens und Schichtens liegt die Analo-
gie zu der Dynamik sozialer Beziehungen auf der Hand.
Doch darüber hinaus stellen die einzelnen Schritte selbst
eine Form der emotionalen und mentalen Annäherung
an die Götter, Ahnen, Adoptivkinder und Geliebten dar,
die wiederum in Verbindung stehen mit der Materia-
lität bestimmter Örtlichkeiten und der Performance von
Ritualen.

Während sich die sozialwissenschaftliche Forschung
dem Thema Kleidung, Stoffe und Stile mehrheitlich über
die Kategorien von “agency”, “dressing practice” und
“performance” näherte, plädieren die Herausgeber von
“Clothing as Material Culture” und deren Kolleginnen
für die Rückbesinnung auf die Stofflichkeit an sich, um
deren eigentümliches Potenzial als Akteurin in der so-
zialen Interaktion mit zu berücksichtigen. Die materielle
Oberfläche, die ansonsten als unwesentliche Hülle degra-
diert wurde, gilt als der Ort der Verbindung zwischen
Innen und Außen, dem Selbst und der mächtigen Öf-
fentlichkeit, als die Substanz, aus der soziale Beziehun-
gen und soziale Zustände entstehen. Wie die einzelnen
Beiträge gezeigt haben, lassen sich mit dieser Neuorien-
tierung verblüffende Einsichten in Aspekte des sozialen
Wandels gewinnen, und sicherlich wird damit auch ein
neues Terrain für andere Bereiche der “material culture
studies” eröffnet. Ilsemargret Luttmann

LeVine, Sarah, and David N. Gellner: Rebuild-
ing Buddhism. The Theravada Movement in Twentieth-
Century Nepal. Cambridge: Harvard University Press,
2005. 377 pp. ISBN 0-674-01908-3. Price: $ 45.00

Nepal ist bekannt als ein Land, in dem Mahāyāna-
Formen des Buddhismus vorherrschen, so der im Kath-
mandu-Tal praktizierte sogenannte “Vajrayāna”-Bud-
dhismus, aber auch der tibetische Buddhismus der
rNying ma pa-Tradition. Die Präsenz des Theravāda-
Buddhismus hingegen ist relativ neu: Noch 1930 exis-
tierte kein einziges Theravāda-Kloster im Kathmandu-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-276 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-276


Rezensionen 277

Tal. Dies ist heute anders. Inzwischen gibt es in ganz
Nepal 98 Theravāda-Klöster, die meisten von ihnen im
Kathmandu-Tal angesiedelt, von denen 17 Nonnenklös-
ter sind. Die erstaunliche Präsenz des Theravāda-Bud-
dhismus in einem Land, das viele Jahrhunderte lang ver-
schiedene Formen des Mahāyāna pflegte und traditionell
gute Beziehungen zu seinem nördlichen Nachbar Tibet
pflegte, ist nun das erste Mal in umfassender Weise in
einer Monographie aufgearbeitet worden, die die Einfüh-
rung (von den Akteuren selbst als “revival” beschrieben)
des Theravāda-Buddhismus in Nepal anhand der Bio-
graphien seiner wichtigsten Protagonistinnen und Prot-
agonisten minutiös nachzeichnet und beschreibt, wie es
dazu kam, dass heute Theravāda-Buddhisten die Defini-
tionsgewalt im Diskurs um die “richtige” buddhistische
Identität haben, über die sich gebildete Buddhistinnen
und Buddhisten im heutigen Nepal definieren. Um es
gleich zu Beginn zu sagen: Ich bin lange nicht mehr
so begeistert von einem Buch gewesen (es ist, für ein
wissenschaftliches Buch ja leider eher eine Seltenheit,
mitreissend und flüssig geschrieben), und ich habe lange
nicht mehr so viel gelernt wie durch die Lektüre dieser
Monographie. Die beiden Autoren verfolgen in dieser
Monographie keinen theoretischen Anspruch, aber der
Mangel an Theorie, der sonst unweigerlich beklagt wür-
de – eine grössere Berücksichtigung der Theorie würde
als Disiderat angesehen –, ist hier nicht störend, da es
den Autoren vor allem darum geht, den Weg zu beschrei-
ben, “in which a small number of Newars who wished
to reform Newar Buddhism created a movement that has
gone on to become a permanent, vital, and established
part of the religious scene in Nepal” (12). Dies ist ihnen
hervorragend gelungen.

Die Monographie ist in zehn Einzelkapitel gegliedert.
Die Einleitung “The Origins of Modernist Buddhism”
setzt den Rahmen für die folgenden sieben Kapitel, in-
dem sie zum einen kurz die Entstehung des “Protes-
tant Buddhism” nachzeichnet, zum anderen schon hier
die Rolle, die weiblichen Praktizierenden in Süd- und
Südostasien seit dem 19. Jh. zukam, anspricht. Ein her-
ausragendes Merkmal von “Rebuilding Buddhism” ist
die Fokussierung auf die Rolle, die Frauen bei der Re-
naissance des Theravāda-Buddhismus in Nepal gespielt
haben und spielen. Die Konzentration auf die weiblichen
Akteure ist umso erfreulicher, da diese auch in rezenten
Darstellungen buddhistischer Bewegungen immer noch
vernachlässigt und marginalisiert werden.

Im zweiten Kapitel werden die politischen und gesell-
schaftlichen Rahmenbedingungen dargelegt, denen die
ersten Theravāda-buddhistischen Missionare begegneten
und denen sie sich anpassen mussten. Die verschiede-
nen Akteure, die auf dem sozioreligösen Feld mitein-
ander in Konkurrenz traten, und die Reaktionen einiger
der sozial und politisch dominanten Vajrācārya-Priester
auf die tibetisch-buddhistische und Theravāda-Konkur-
renz, werden ebenfalls skizziert. Obwohl das Buch im
Wesentlichen die Theravāda-buddhistische Renaissance
in Nepal beschreibt, berücksichtigt es auch die Newar-
buddhistischen (Vajrayāna) und tibetisch-buddhistischen
Reformbemühungen im Kathmandu-Tal, die vor allem

als Reaktion auf den Erfolg des Theravāda-Buddhismus
interpretiert werden können. Auf die Präsenz und die Ak-
tivitäten dieser beiden Formen des Buddhismus in Nepal
geht das neunte Kapitel gesondert ein.

Das dritte Kapitel beschreibt im Detail die Grün-
dung des “All-Nepal Bhikshu Mahasangha”, die politi-
schen Widerstände, die die ersten organisierten Theravā-
da-Buddhisten erfuhren, und die Anstrengungen, die sie
unternahmen, in der durch die exklusivistische Institu-
tion der baha geprägten Gesellschaft des Kathmandu-
Tals Fuss zu fassen. Dies implizierte eine “Domestizie-
rung” des Theravāda. Er absorbierte selektiv bestimmte
Vajrayāna-Aspekte und passte sich an lokale Traditio-
nen an, was besonders offensichtlich ist in der grösseren
Rolle, die den Laien in der Kloster-Administration zu-
gestanden wurde, als dies sonst in Theravāda-buddhis-
tischen Ländern üblich ist. Das vierte Kapitel ist dem
Nonnenorden gewidmet und seiner charismatischen Füh-
rerin Dhammawati, die 1965 den “Dharmakirti Vihara”
gründete. Ausführlich berichten die Autoren über Dham-
mawatis Kampf gegen die “Asian disease”, wie diese
die permanente Diskriminierung der Nonnen durch die
Mönche nennt. Die Beschreibung des Kampfes der Non-
nen um gleichen Zugang zur Bildung, Gleichbehandlung
in der Öffentlichkeit und um die Vollordination zieht
sich von nun an wie ein roter Faden durch die gesamte
Darstellung einschliesslich des achten Kapitels. Eben-
so wird die Rolle, die die Theravāda-Nonnen für die
Verbesserung der Bildungssituation der weiblichen Be-
völkerung im Kathmandu-Tal spielten und spielen, be-
leuchtet.

Das fünfte Kapitel lenkt die Aufmerksamkeit weg
von den Mönchen und Nonnen der neuen Theravāda-
Bewegung hin zu den Laien. Während die Zugehörigkeit
zum Sangha für die Mönche und Nonnen durch die Ordi-
nation und ihre Kleidung klar feststellbar ist, lässt sich
die Zugehörigkeit zur Laiengemeinschaft weder leicht
ausmachen, noch sind die Grenzen scharf umrissen. Die
Laiengemeinschaft erscheint mehr als ein amorpher Kör-
per, ein Fakt, der sich für die Theravāda-Bewegung eher
nachteilig auswirkt in einem Land, in dem im traditionel-
len Vajrayāna-Buddhismus der Newar die Zugehörigkeit
zur Laiengemeinschaft klar definiert und zudem stark
von der Zugehörigkeit zu einer bestimmten Kaste be-
stimmt ist. Die frühen Konvertiten zum Theravāda-Bud-
dhismus rekrutierten sich fast ausschliesslich aus den hö-
heren Kasten der buddhistischen Newar-Gemeinschaft.
Erst später konnten Angehörige der mittleren und niede-
ren Kasten, so z. B. der Maharjans, für die Bewegung ge-
wonnen werden. Dies gelang u. a. dadurch, dass populäre
Formen der Religiosität, z. B. das Singen von Bhajans in
Nepal Bhasha, der Sprache der Theravāda-Buddhisten,
propagiert wurden.

Das sechste und siebte Kapitel konzentrieren sich
erneut auf den Sangha. Wir werden umfassend infor-
miert über die Alltagsroutine in den Klöstern, über die
Rekrutierungsmuster bei den Mönchen und Nonnen so-
wie über die Ausbildung, die immer noch häufig in den
buddhistischen Ländern Süd- und Südostasiens wie Sri
Lanka, Burma, Thailand, aber auch Taiwan, absolviert

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-276 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-276


278 Rezensionen

wird. Ein Schwerpunkt der Darstellung liegt in beiden
Kapiteln auf dem Nonnenorden, wobei breiter Raum den
Motivationen der Frauen, die in den Orden eintreten,
gegeben wird. Im siebten Kapitel wird der Status der
Nonnen beziehungsweise die in der buddhistischen Welt
andauernde Kontroverse über die Bhikkhuni-Ordination
diskutiert. Die Situation in Nepal wird im Kontext sämt-
licher buddhistischer Traditionen sowie der Stellung der
buddhistischen Nonnen seit der Frühzeit des Buddhis-
mus diskutiert, ein Faktum, das dieses Kapitel zu einem
kleinen Abriss der Stellung der Nonnen im Buddhismus
allgemein avancieren lässt.

Das achte Kapitel geht auf die Stellung der Medi-
tation (vor allem vipassana) im Theravāda-Buddhismus
Nepals ein. Es ist allgemein bekannt, dass der Meditation
bei den Laienanhängerinnen und -anhängern in westli-
chen Ländern eine bedeutende Rolle eingeräumt wird,
während im asiatischen Kontext die Meditationspraxis
mehr oder weniger auf den Sangha beschränkt blieb. In
den 80er Jahren des 20. Jhs. begann eine Entwicklung in
Nepal, die die Laiengemeinschaft nicht mehr strikt an
die von den Mönchen und Nonnen vorgegebenen Para-
digmata band. Die Laien begannen, eine eigene Agen-
da zu formulieren. Dies kann sicherlich in Verbindung
gebracht werden mit der Ausdehnung des Sangha auf
neue Wissensfelder, weg von der Ritualistik und klös-
terlichen Ausbildung hin zur Laien-Erziehung und, seit
den 40er und 50er Jahren, zur Laienmeditation. Im Zu-
ge dieser Entwicklung wurde besonders der Vipassana-
Meditation ein hoher Stellenwert eingeräumt, sie jedoch
gleichzeitig auch von ihrem spezifisch buddhistischen
Hintergrund abgelöst, so dass sich ein vielfrequentiertes
Meditationszentrum im Kathmandu-Tal etablieren konn-
te, dass Vipassana “für alle”, unabhängig von ihrer reli-
giösen Herkunft, lehrt. Die Unterweiser sind hier Laien.
Die Loslösung von einem spezifisch buddhistischen Hin-
tergrund führte zur vermehrten Partizipation der Hindu-
Bevölkerung an dieser Meditationsform.

Das neunte Kapitel beschäftigt sich mit dem traditio-
nellen Vajrayāna-Buddhismus und dem tibetischen Bud-
dhismus und geht den Veränderungen nach, die sich in
diesen beiden buddhistischen Traditionen in Konfronta-
tion mit der Theravāda-buddhistischen Reformbewegung
abzeichnen. Im zehnten Kapitel werden die unterschied-
lichen Diskurse, die in der Monographie so meisterhaft
nachgezeichnet wurden, aufgegriffen und zu einer Syn-
these geführt. Auch hier gilt ein besonderes Augenmerk
der Autoren den Nonnen, deren Motivationen, in den
Orden einzutreten, im Kontext der traditionellen Stel-
lung der Frau in der nepalesischen Gesellschaft diskutiert
werden. Das Resultat dieser detailreichen Untersuchung
kann in dem folgenden Zitat zusammengefasst werden:
“For many Nepalis, Theravada Buddhism, vipassana
meditation, or other forms of religious activism, provide
a way to combine tradition and modernity, to participate
in global trends, and, as they see it, be true to their roots
too” (285). Dies ist umso erstaunlicher, als der Sangha
auch heute nur circa 200 Mitglieder zählt, von denen et-
was mehr als die Hälfte Nonnen sind. Der Einfluss dieser
kleinen Gruppe auf die Gesamtgesellschaft ist gross.

Beigefügt sind dem Band zwei ausführliche und
sehr nützliche Appendices, Kurzinformationen zu den
“Dramatis Personae”, sowie eine vollständige Liste al-
ler Theravāda-Vihāras in Nepal. Ein Glossar sämtlicher
benutzter buddhistischer Termini in Sanskrit, Pāli, Ne-
pal Bhasha, Nepali und Tibetisch ist ebenfalls beigefügt.
Umfangreiche Anmerkungen, eine ausführliche Biblio-
graphie sowie ein Register beschliessen den Band.

Nach der Aufzählung der Vorzüge eines Werks folgt
in einer Besprechung häufig die mehr oder weniger lange
Liste der Fehler und Unzulänglichkeiten. In dieser Be-
sprechung fehlt diese fast schon obligatorische Liste. Na-
türlich findet sich hier und dort etwas, so die fälschliche
Zuschreibung des buddhistischen “Paradieses” Abhirati
zu dem Buddha Amitābha, aber solche kleinere Fehler
sind so gut wie unvermeidlich in einem Werk, das eine
überreiche Fülle an Einzelinformationen gibt. Die von
Sarah LeVine und David Gellner hier vorgelegte Mono-
graphie wird lange Zeit das Standard-Referenzwerk zum
Theravāda-Buddhismus in Nepal bleiben.

Karénina Kollmar-Paulenz

Linger, Daniel Touro: Anthropology through a Dou-
ble Lens. Public and Personal Worlds in Human Theory.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2005.
236 pp. ISBN 0-8122-3857-5. Price: $ 49.95

This is an example of scholarly and critical anthro-
pology, which came after the postmodern fashion. The
author goes to great lengths to illuminate the reader about
his critical position on almost all theoretical issues of con-
temporary anthropology. Still, the book is very readable,
and contains a genuine ethnography which is as it were
covered with a thick layer of epistemological blankets.

Linger attacks culturalism as the still dominant per-
spective in anthropology (is it? I am not so sure) and
proposes a “double lens” for anthropology. That is to say,
a view on culture and society which reveals a personal as
a public world in everything we are studying. The ethno-
graphic example of political fights in San Luis, Brazil, is
presented with this double lens perspective.

The author effectively analyses the dominant perspec-
tives in anthropology: Durkheimian anthropology does
away with the person, who appears as a “discursive ef-
fect” rather than a real person with agency. Louis Dumont
is presented as a typical case of this type of approach.
Linger argues that in Geertz’s couple of “thick and thin
descriptions,” it is precisely the individual level of sub-
jective experience which is best suited for “thick descrip-
tion.” The social anthropology outlook has little room
for that. On the other hand, mentalism (Lévi-Strauss and
cognitivists) often posed the problem of meaning pro-
duction but failed to think things through here. Linger
devotes three large essays to this matter: a) meaning as
representation versus subjectivity, b) politics as a field
of common sense or not (Gramsci), and c) identities and
person, group, or community.

The part of the book on meaning is particularly
strong: starting from Reddy’s theory of man as the tool-
maker makes Linger move away from the old stands

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-276 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-276

