40

Walter Oswalt: Starker Liberalismus

unterschlagen, zum Teil unter den schwachen Liberalismus subsumiert und ihrer
eigenstindigen Bedeutung beraubt. Beide Formen des Vergessens und Verdringens
der Tradition der Entmachtung lassen sich nicht allein im Fall der Englischen, son-
dern auch - wie in den folgenden Kapiteln zu zeigen sein wird — im Fall der Ameri-
kanischen und der Franzosischen Revolution feststellen. Dies gilt genauso fir den
starken Liberalismus des zwanzigsten Jahrhunderts.

2.4 Acht Thesen iiber starken und schwachen Liberalismus

Dieses Buch beleuchtet den starken Liberalismus mit seinen typischen theoreti-
schen Primissen, mit seiner eigenen politischen Logik, mit seinen charakteris-
tischen sozialen Interessen und mit seinen wiederkehrenden oder variierenden
Perspektiven und Konflikten. Es ist daher geboten, die im Vorigen eingefiithrten
Begriffe des starken und des schwachen Liberalismus etwas genauer zu bestimmen.

Erste These: Der starke Liberalismus ist die Avantgarde der biirgerlichen Revolu-
tionen. Der schwache Liberalismus liuft ihm nach. Er vertritt Elemente der genuin
Radikalen in gemilderter, verwisserter Form.

Die Leveller waren, unter anderem, Vorreiter im Kampfum Glaubens- und Mei-
nungsfreiheit. In ihren Kreisen existierte eine Vielfalt religiéser und religiés moti-
vierter geistiger Positionen, die sie nicht allein gegeniiber dem Staat und der Angli-
kanischen Kirche verteidigten, sondern auch untereinander sicherten und ermég-
lichten, indem sie eine eigene politische Offentlichkeit hervorbrachten. Glaubens-
und Meinungsfreiheit galt den Levellern nicht nur als Recht auf eine vom Staat frei
zu haltende Privatsphire, sondern als soziale Freiheit. Vertreter des schwachen Li-
beralismus — unter ihnen erst der Publizist und Verteidiger des Parlamentarismus
Henry Parker (1604-1652), dann Locke — folgten den Levellern insofern, als sie sich
ebenfalls fiir eine Trennung von Staat und Kirche aussprachen. Zwar war es ein gro-
3er Fortschritt, dass Glaubens- und Meinungsfreiheit als Freiheiten der privaten
Sphire vor staatlicher Intervention definiert wurden; doch setzte die Parkersche
und Lockesche Position der individuellen Freiheit klare Grenzen. Glaubens- und
Meinungsfreiheit sollten die Herrschaft auf keinen Fall in Gefahr bringen diirfen.
Der politisch indifferente Gottesdienst, welcher Konfession auch immer sollte folg-
lich erlaubt sein, nicht aber soziale Differenz und politische Aktivitit. Sie sollte mit
allen Mittel der Obrigkeit verhindert und gebrochen werden. So heift es im zweiten
Anhang des von Locke 1667 verfassten Essay Concerning Toleration:

»When, therefor, men heard themselves into companys with destinctions from
the publique, and a stricter confederacy with those of their own denomination
and party then other their fellow-subjects — whether the destinction be religious
or ridicolous it matters not, otherwise then as the ties of religion are stronger and

https://dol.org/10:14361/9783839471401-012 - am 12.02.2026, 22:28:25, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471401-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Voraussetzungen fiir eine neue Sicht auf den europdischen Liberalismus

the pretenses fairer and apter to draw partisans, and therefor the more to be sus-
pected and the more needfully to be watched —when, | say, any such destinct party
is growne or growing soe numerous as to appeare dangerous to the magistrate and
seeme visibly to threaten the peace of the state, the magistrate may and ought to
use all ways, either of politie or power that shall be convenient, to lessen, break,
and suppress the party, and soe prevent the mischiefe.<*°

Aus dieser fiir den schwachen Liberalismus typischen Beschrinkung der Freiheit er-
gibt sich die nichste grundlegende Unterscheidung.

Zweite These: Der Individualismus des starken Liberalismus impliziert einen
umfassenden Begriff von Freiheit. Die Idee von Freiheit des schwachen Liberalis-
mus hingegen ist eingeschrinkt.

Im starken Liberalismus gelten einzelne Freiheitsrechte zugleich als Recht auf
Privatheit wie als Recht auf Sozialitit, mithin als Recht auf Passivitit und Aktivi-
tat. Im schwachen Liberalismus hingegen wird das einzelne Freiheitsrecht passiv
und nicht sozial gedacht und daher auch nur in diesem engeren, passiven Sinn ge-
schiitzt.

Aus dieser unterschiedlichen Interpretation einzelner Grundrechte ergibt sich
ein prinzipiell anderes Verstindnis vom Zusammenhang der Grundrechte unter-
einander.

Dritte These: Wihrend im starken Liberalismus Grundrechte miteinander zu ei-
ner »Architektur der Freiheit« verkniipft sind, ist das Verstindnis von Freiheit im
schwachen Liberalismus punktuell und/oder linear.

Die Anhinger des starken Liberalismus wollten, indem sie Glaubens- und Mei-
nungsfreiheit verlangten, das Monopol der Kirche auf religiose Wahrheit und das
des Staates aufpolitische Wahrheit brechen. Doch dabei blieben sie nicht stehen. Ihr
Anti-Monopolismus bezog sich auf alle gesellschaftlichen Gebiete gleichzeitig. Die
Leveller kimpften, wie es in Overtons zugleich allegorischer und satirischer Schrift
The Araignement of Mr. Persecution heif3t, gegen das »Monopol im Geistigen«,* also
gegen die vereinte kirchliche und staatliche Macht genauso wie gegen 6konomische

30 John Locke: Essay Concerning Toleration, 1667, in: Carlo Augusto Viano (Hg.): John Locke. Scrit-
ti editi e inediti sulla tolleranza, Turin 1961, S.104. Zur Bedeutung des Essays siehe Julius Eb-
binghaus: Einleitung, in: John Locke: Ein Brief iiber Toleranz, 1689, iibersetzt, eingeleitet und in
Anmerkungen erldutert von Julius Ebbinghaus, Hamburg 1975, Abschnitt b Der Staat hat ein
Recht, religiose Sekten zu verbieten, S. XXXVII-XLVII.

31 Martin Mar-Priest (= Richard Overton): The Araignement of Mr. Persecution Presented to the con-
sideration of the People of England, London 8. April 1645, British Library, Thomason Collection of
Civil War Tracts, E. 276. (23.) Zu diesem Text siehe Joseph Frank: The Levellers. A History of the
Writings of Three Seventeenth-Century Social Democrats. John Lilburne, Richard Overton, William
Walwyn, Cambridge/Massachusetts 1955, S. 4852, Zitat S. 51.

https://dol.org/10:14361/9783839471401-012 - am 12.02.2026, 22:28:25, - Open A

4


https://doi.org/10.14361/9783839471401-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Walter Oswalt: Starker Liberalismus

Monopole, sei es der Grofdgrundbesitz oder die Handelskompanien. Diese Positi-
on kehrte in der Amerikanischen wie der Franzdsischen Revolution wieder. Dem-
gegeniiber verteidigten die Anhinger des schwachen Liberalismus zwar auch die
Glaubensfreiheit; doch sahen sie keinen Widerspruch zu ihrer Férderung monopo-
listischer Strukturen im Bereich der Wirtschaft.

Diese stark differierenden Freiheitsideen hingen mit unterschiedlichen Be-
griindungen fiir Freiheitsrechte zusammen.

Vierte These: Der starke Liberalismus reprisentiert die individualistische Mo-
derne. Das heifdt, Freiheit wird vom einzelnen Menschen her gedacht. Fiir den star-
ken Liberalismus ist die Freiheit des Individuums Selbstzweck. Staatliches Handeln
kann Legitimitit nur insofern in Anspruch nehmen, als es diesem einzigen Ziel, das
den Gesellschaftsvertrag begriindet, dient.

So hatte bei den Levellern die Glaubensfreiheit eine solche Bedeutung fiir das
Individuum, dass sie der Meinung waren, kein Biirger diirfe auf die Nutzung dieser
Freiheit verzichten, nicht einmal freiwillig. Niemand konne seine personliche Frei-
heit, morgen anders als heute zu denken, an die Gesellschaft abtreten. Zwar nutzt
auch der schwache Liberalismus die Idee des personlichen Freiheitsrechtes, doch
wird diese durch mehr oder weniger kollektivistische und etatistische Begriindun-
gen iiberlagert. Der schwache Liberalismus verkorpert eine Art funktionalistischer
Moderne, bei der die individuelle Freiheit nur insoweit gilt, wie sie »iibergeordne-
ten« Interessen dient. In der politischen Praxis bedeutet dies, dass Grundrechte nur
gewihrt werden, sofern sie fiir michtige partikulare Interessen instrumentalisiert
werden konnen.

Zum Beispiel spielten fir Parker und Locke, trotz naturrechtlicher Argumen-
te, die 6konomischen und staatspolitischen Vorteile der Glaubensfreiheit eine
Schliisselrolle. Auch der fithrende franzosische Merkantilist Jean-Baptiste Colbert
(1619-1683) sprach sich fiir Glaubensfreiheit vor allem im Hinblick auf das Wachs-
tum der Wirtschaft aus. Zugleich hielt er, wie Locke, Arbeitszwang fiir legitim, um
die Produktivitit zu steigern. Es gibt also einen engen Zusammenhang zwischen
der Art der Begriindung von Rechten und der Tragweite der Konsequenzen, die sich
aus den Rechten in der Praxis ergeben.

Finfte These: Die unterschiedliche Auslegung des Begriffs von Freiheit in den
beiden Richtungen des Liberalismus bedeutet nicht nur einen graduellen Unter-
schied im politischen Denken und Handeln. Es geht um zwei verschiedene Modelle
von Gesellschaft.

Die schwachliberale Abschwichung von Menschenrechten hat nicht allein eine
Mifligung dieser Rechte, nicht allein eine kompromisslerische Versohnung mit we-
niger freiheitlichen Positionen zur Folge. Nein, sie fithrt regelmif3ig zum Kippen
des Liberalismus in antiliberale Politik. Das fithrende Leveller-Miglied Overton for-
derte Glaubensfreiheit universell, das heift auch fiir Juden und fiir Atheisten. Locke
ibernahm manches Argument der Leveller, schwichte aber deren starkliberalen An-

https://dol.org/10:14361/9783839471401-012 - am 12.02.2026, 22:28:25, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839471401-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Voraussetzungen fiir eine neue Sicht auf den europdischen Liberalismus

satz. In seiner Schrift Ein Briefiiber Toleranz aus dem Jahr 1689 schloss er Glaubens-
freiheit fiir Atheisten und solche, die er fiir Atheisten hielt, ausdriicklich aus. Der
Philosoph stand noch zu sehr auf dem Boden der alten Ordnung und opferte die
Privatsphire von Andersdenkenden, zum Beispiel auch von Katholiken und Mus-
limen, den Interessen der Herrschaft. Sie alle bildeten nach Meinung Lockes eine
Gefahr fiir das Herrschaftssystem.*

Sechste These: Vom starken Liberalismus vertretene Menschenrechte werden
vom schwachen Liberalismus nicht nur abgeschwicht (Erste und Zweite These), iso-
liert (Dritte These), itberlagert (Vierte These). Sie werden sogar pervertiert und in ihr
Gegenteil verkehrt.

So bewirkt ein begrenzter Schutz der Glaubensfreiheit nicht etwa nur ein Mit-
telmaf an Sicherheit in Bezug auf dieses Recht. Vielmehr fiihrt diese blo mittlere
Sicherheit zu einer Bekimpfung von Minderheiten als méglichen Mehrheiten durch
den Staat. Locke hielt Atheisten fiir Unmenschen; sie seien rechtlos wie wilde Tiere.
Eine solche Umkehrung von Rechten aufgrund ihrer Einengung ist eine allgemeine
Tendenz im schwachen Liberalismus.

Besonders relevant ist diese Verkehrung der Bedeutung von Menschenrechten
im zentralen Bereich der 6konomischen Macht. Die Leveller begriindeten das all-
gemeine und gleiche Recht aller Biirger auf Eigentum als ein Recht sowohl gegen-
iber dem Staat als auch gegeniiber privaten Instanzen. Der schwachliberale Locke
hingegen deutete dieses Recht in solcher Weise um, dass er die schrankenlose Be-
reicherung seitens einer Minderheit zu Ungunsten des Rechts auf Eigentum seitens
der Mehrheit rechtfertigen konnte. Ahnlich argumentierten John Adams (1735-1826)
und Alexander Hamilton (1757-1804), beide Griinderviter der Vereinigten Staaten
von Amerika, im Verlauf der Amerikanischen Revolution gegeniiber den Starklibe-
ralen ihrer Epoche. Dieselbe Verkehrung der Bedeutung von Menschenrechten be-
gegnet uns auch in den dramatischen Kontroversen der Franzosischen Revolution
wieder.

Die Schwachliberalen standen in den konkreten Konflikten zumeist zwischen
den Starkliberalen auf der einen, den Reprisentanten der alten Ordnung auf der
anderen Seite. Der schwache Liberalismus konnte, wie Cromwell in England und
Robespierre in Frankreich deutlich zeigten, allzu leicht in eine autoritire Moderne,
zum Beispiel eine Militirdiktatur, kippen oder »hiniibergleitenx.

32 Cegen Katholiken und Muslime: »Diejenige Kirche kann kein Recht haben, von der Obrigkeit
geduldet zu werden, die auf einem solchen Boden errichtet ist, da alle, die ihr zugehéren,
sich dadurch ipso facto unter den Schutz und in den Dienst eines anderen Flrsten begeben.«
Gegen Atheisten: »Letztlich sind diejenigen ganz und gar nicht zu dulden, die die Existenz
Gottes leugnen. Versprechen, Vertrige und Eide, die das Band der menschlichen Gesellschaft
sind, kdnnen keine Geltung fiir einen Atheisten haben. Gott auch nur in Gedanken wegneh-
men, heifit alles dieses aufldsen.« John Locke: Ein Brief iiber Toleranz, 1689, ibersetzt, einge-
leitet und in Anmerkungen erldutert von Julius Ebbinghaus, Hamburg 1975, S. 93 bzw. S. 95.

https://dol.org/10:14361/9783839471401-012 - am 12.02.2026, 22:28:25, - Open A

43


https://doi.org/10.14361/9783839471401-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Walter Oswalt: Starker Liberalismus

Siebte These: Erst die soziale Dimension der Menschenrechte im starken Libe-
ralismus ermdéglicht den Schutz von Privatheit. Die Ignoranz gegeniiber sozialen
Menschenrechten im schwachen Liberalismus gefihrdet den Schutz der privaten
Existenz. Der blof3 partikulare Grundrechtsschutz birgt die Gefahr, sich selbst zu
zerstoren.

Der privatistische Grundrechtsschutz fiir alle Biirger ermdglicht einem Teil der
Biirger das Privileg der sozialen wie der 6konomischen Intervention in die Privat-
sphire anderer Personen. Mit guten Argumenten verteidigte Locke die Glaubens-
freiheit als private Freiheit. Sein Denken tiber die Verfassung eines Staates enthalt
Elemente der Gewaltenteilung und Ansitze fiir eine partielle Demokratisierung. Es
handelt sich aber eben nur um einen domestizierten, halbierten Liberalismus: Da
Locke zwar »etwas« Gewaltenteilung wollte, der Exekutive allerdings ein Recht auf
Handeln auflerhalb der Gesetze einriumte, hitte die Exekutive in Lockes Staat die
im Ansatz existierende Gewaltenteilung aufheben kénnen. Da Locke ein gerechtes
Wahlgesetz lediglich fir Vermogensbesitzer forderte und gleichzeitig den Staat als
Beschiitzer des privaten Vermogens ansah, konnten die Vermdgensbesitzer in Lo-
ckes Staat die Armen Schritt fiir Schritt enteignen. Bei Locke, wie iiberhaupt im
schwachen Liberalismus, kann aus Mangel an gesellschaftlicher Freiheit, politischer
wie 6konomischer, auch der harte Kern der Grundrechte als Abwehrrechte nicht
dauerhaft geschiitzt werden.

Nach Auffassung der Starkliberalen der Englischen, der Amerikanischen und
der Franzosischen Revolution dagegen sollte erst die Ausiibung der gesellschaftli-
chen Rechte den Schutz der Privatsphire erméglichen. Ob Overton und Lilburne
in England, ob Paine und Findley in Amerika, ob Fauchet und Bonneville in Frank-
reich: Sie alle kimpften fiir die Demokratisierung sowohl des Staates als auch der
Wirtschaft, das heift fiir Gewaltenteilung im Staat und fiir Machtminimierung in
der Wirtschaft. Es ging ihnen darum, machtarme Interaktionen zwischen den Biir-
gern moglich zu machen und auf diese Weise die Freiheit des Einzelnen gegeniiber
Staat und Gesellschaft zu sichern.

Achte These: Die ideologischen Ubereinstimmungen, Differenzen und Gegen-
sitze zwischen starkem und schwachem Liberalismus prigen ihr Verhiltnis als zwei
gesellschaftliche Gruppen im Kampf um politische Macht.

Einerseits kam es in allen grofien biirgerlichen Revolutionen zu einem zeitwei-
ligen Zusammenwirken beider liberaler Gruppen bei der Uberwindung der vormo-
dernen Staatsordnung; andererseits kam es in England, Amerika und Frankreich zu
einer Polarisierung beider Formen des Liberalismus, die — wie das Beispiel der Le-
veller und das des Cercle social zeigen — im Extrem bis zur physischen Vernichtung
der Starkliberalen reichen konnte. Wann immer es um die Frage ging, wie weit mit
den liberalen Prinzipien auch in der neuen Ordnung Ernst gemacht werden sollte,
begriffen die Schwachliberalen die Stark-liberalen als Feind, den es auch mit antili-
beralen Methoden auszuschalten galt. Denn die Schwachliberalen hatten kein Inter-

https://dol.org/10:14361/9783839471401-012 - am 12.02.2026, 22:28:25,



https://doi.org/10.14361/9783839471401-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Voraussetzungen fiir eine neue Sicht auf den europdischen Liberalismus

esse, die revolutioniren Prinzipien auch auf ihre eigene Macht anzuwenden. Um-
gekehrt bekimpften die Starkliberalen die Schwachliberalen als Vertreter einer un-
vollendeten Revolution oder als Konterrevolutionire.

Neben dieser Polarisierung zwischen dem starken und dem schwachen Libera-
lismus gab es in den grofien biirgerlichen Revolutionen auch eine Position des Da-
zwischen. Diese bildet bis heute eine wichtige Strémung des politischen und 6ko-
nomischen Diskurses. Es ist der »ambivalente Liberalismus«. Im Werk von Smith
zum Beispiel, der im letzten Drittel des achtzehnten Jahrhunderts das Fundament
der modernen Wirtschaftswissenschaften legte, biindeln sich stark- und schwachli-
berale Elemente zu einer eigenstindigen Position mit charakteristischen Entwick-
lungsmoglichkeiten und Widerspriichen.

2.5 Starker, ambivalenter und schwacher Liberalismus als Idealtypen

Diese Klassifizierungen sind idealtypische Vereinfachungen.

Die drei Idealtypen® beruhen auf dem Studium der Schriften und der Hand-
lungen ihrer Exponenten. Das Menschenrechtskonzept der jeweiligen Person oder
Gruppe, das im Ganzen als stark-, ambivalent- oder schwachliberal bezeichnet
werden kann, soll herausgefiltert werden, wobei Aspekte, die fir andere Frage-
stellungen wichtig sind, vernachlissigt werden. Nur so kann die Handlungs- und
Ideenlogik der Politik der Entmachtung freigelegt werden. Es konnen bei Vertretern
des schwachen Liberalismus starkliberale Ideen auftreten und umgekehrt. Solassen
sich zum Beispiel bei fithrenden, an sich starkliberalen Anhingern der englischen
Leveller, den amerikanischen Antiféderalisten oder der London Corresponding
Society (LCS) Elemente des schwachen Liberalismus finden. Es gibt zahlreiche
individuelle und sozial definierte Abweichungen und Uberginge zwischen den drei
Idealtypen.

Die hier vorgeschlagene Typisierung im Sinne einer Pointierung »reiner«
Grundkonzepte ist nicht das Ergebnis einer Betrachtungsweise, die historische
Veranderungen, individuelle Schicksale und die sozialen Interessen der Ideentri-
gerausblendet. Im Gegenteil: Der jeweils vorherrschende Idealtypus des politischen
Denkens kann nur im Zusammenhang mit der geschichtlichen Dynamik verstan-
den werden. Er lidsst sich aus einer rein textimmanenten Analyse kaum bestimmen.
Entscheidend sind sowohl die Entwicklungslogik der jeweiligen Konzepte als auch
die Machtverhiltnisse, unter denen sie artikuliert wurden.

33 Der Begriff Idealtypus wird hier wie bei Walter Eucken: Die Grundlagen der Nationalokonomie,
Jena 1940, S. 297 benutzt. Eucken kritisierte dort Max Webers Verwendung des Begriffs: »Er
erkannte weder den fundamentalen Unterschied von Realtypen und Idealtypen, noch den
logischen Charakter von beiden.«

https://dol.org/10:14361/9783839471401-012 - am 12.02.2026, 22:28:25,

45


https://doi.org/10.14361/9783839471401-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

