
40 Walter Oswalt: Starker Liberalismus

unterschlagen, zum Teil unter den schwachen Liberalismus subsumiert und ihrer

eigenständigenBedeutungberaubt.Beide FormendesVergessensundVerdrängens

der Tradition der Entmachtung lassen sich nicht allein im Fall der Englischen, son-

dern auch – wie in den folgenden Kapiteln zu zeigen sein wird – im Fall der Ameri-

kanischen und der Französischen Revolution feststellen. Dies gilt genauso für den

starken Liberalismus des zwanzigsten Jahrhunderts.

2.4 Acht Thesen über starken und schwachen Liberalismus

Dieses Buch beleuchtet den starken Liberalismus mit seinen typischen theoreti-

schen Prämissen, mit seiner eigenen politischen Logik, mit seinen charakteris-

tischen sozialen Interessen und mit seinen wiederkehrenden oder variierenden

Perspektiven und Konflikten. Es ist daher geboten, die im Vorigen eingeführten

Begriffe des starkenunddes schwachenLiberalismus etwas genauer zu bestimmen.

ErsteThese:Der starkeLiberalismus ist dieAvantgardederbürgerlichenRevolu-

tionen. Der schwache Liberalismus läuft ihm nach. Er vertritt Elemente der genuin

Radikalen in gemilderter, verwässerter Form.

Die Levellerwaren, unter anderem,Vorreiter imKampf umGlaubens- undMei-

nungsfreiheit. In ihren Kreisen existierte eine Vielfalt religiöser und religiös moti-

vierter geistiger Positionen, die sie nicht allein gegenüber dem Staat und der Angli-

kanischen Kirche verteidigten, sondern auch untereinander sicherten und ermög-

lichten, indem sie eine eigene politische Öffentlichkeit hervorbrachten. Glaubens-

und Meinungsfreiheit galt den Levellern nicht nur als Recht auf eine vom Staat frei

zu haltende Privatsphäre, sondern als soziale Freiheit. Vertreter des schwachen Li-

beralismus – unter ihnen erst der Publizist und Verteidiger des Parlamentarismus

Henry Parker (1604–1652), dann Locke – folgten den Levellern insofern, als sie sich

ebenfalls für eine Trennung von Staat undKirche aussprachen.Zwarwar es ein gro-

ßer Fortschritt, dass Glaubens- und Meinungsfreiheit als Freiheiten der privaten

Sphäre vor staatlicher Intervention definiert wurden; doch setzte die Parkersche

und Lockesche Position der individuellen Freiheit klare Grenzen. Glaubens- und

Meinungsfreiheit sollten die Herrschaft auf keinen Fall in Gefahr bringen dürfen.

Der politisch indifferente Gottesdienst, welcher Konfession auch immer sollte folg-

lich erlaubt sein, nicht aber soziale Differenz und politische Aktivität. Sie sollte mit

allenMittel derObrigkeit verhindert und gebrochenwerden. So heißt es im zweiten

Anhang des von Locke 1667 verfassten Essay Concerning Toleration:

»When, therefor, men heard themselves into companys with destinctions from

the publique, and a stricter confederacy with those of their own denomination

and party then other their fellow-subjects – whether the destinction be religious

or ridicolous it matters not, otherwise then as the ties of religion are stronger and

https://doi.org/10.14361/9783839471401-012 - am 12.02.2026, 22:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Voraussetzungen für eine neue Sicht auf den europäischen Liberalismus 41

the pretenses fairer and apter to draw partisans, and therefor the more to be sus-

pected and themore needfully to bewatched – when, I say, any suchdestinct party

is growneor growing soenumerous as to appeare dangerous to themagistrate and

seeme visibly to threaten the peace of the state, the magistrate may and ought to

use all ways, either of politie or power that shall be convenient, to lessen, break,

and suppress the party, and soe prevent the mischiefe.«30

Ausdieser für den schwachenLiberalismus typischenBeschränkungder Freiheit er-

gibt sich die nächste grundlegende Unterscheidung.

Zweite These: Der Individualismus des starken Liberalismus impliziert einen

umfassenden Begriff von Freiheit. Die Idee von Freiheit des schwachen Liberalis-

mus hingegen ist eingeschränkt.

Im starken Liberalismus gelten einzelne Freiheitsrechte zugleich als Recht auf

Privatheit wie als Recht auf Sozialität, mithin als Recht auf Passivität und Aktivi-

tät. Im schwachen Liberalismus hingegen wird das einzelne Freiheitsrecht passiv

und nicht sozial gedacht und daher auch nur in diesem engeren, passiven Sinn ge-

schützt.

Aus dieser unterschiedlichen Interpretation einzelner Grundrechte ergibt sich

ein prinzipiell anderes Verständnis vom Zusammenhang der Grundrechte unter-

einander.

DritteThese:Während im starken LiberalismusGrundrechtemiteinander zu ei-

ner »Architektur der Freiheit« verknüpft sind, ist das Verständnis von Freiheit im

schwachen Liberalismus punktuell und/oder linear.

Die Anhänger des starken Liberalismus wollten, indem sie Glaubens- und Mei-

nungsfreiheit verlangten, das Monopol der Kirche auf religiöse Wahrheit und das

desStaates aufpolitischeWahrheit brechen.Dochdabei bliebensienicht stehen.Ihr

Anti-Monopolismus bezog sich auf alle gesellschaftlichen Gebiete gleichzeitig. Die

Leveller kämpften, wie es in Overtons zugleich allegorischer und satirischer Schrift

The Araignement of Mr. Persecution heißt, gegen das »Monopol im Geistigen«,31 also

gegen die vereinte kirchliche und staatlicheMacht genausowie gegen ökonomische

30 John Locke: Essay Concerning Toleration, 1667, in: Carlo Augusto Viano (Hg.): John Locke. Scrit-

ti editi e inediti sulla tolleranza, Turin 1961, S. 104. Zur Bedeutung des Essays siehe Julius Eb-

binghaus: Einleitung, in: John Locke: Ein Brief über Toleranz, 1689, übersetzt, eingeleitet und in

Anmerkungen erläutert von Julius Ebbinghaus, Hamburg 1975, Abschnitt b Der Staat hat ein

Recht, religiöse Sekten zu verbieten, S. XXXVII-XLVII.

31 Martin Mar-Priest (= Richard Overton): The Araignement of Mr. Persecution Presented to the con-

sideration of the People of England, London 8. April 1645, British Library, Thomason Collection of

Civil War Tracts, E. 276. (23.) Zu diesem Text siehe Joseph Frank: The Levellers. A History of the

Writings of Three Seventeenth-Century Social Democrats. John Lilburne, Richard Overton, William

Walwyn, Cambridge/Massachusetts 1955, S. 48–52, Zitat S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839471401-012 - am 12.02.2026, 22:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Walter Oswalt: Starker Liberalismus

Monopole, sei es der Großgrundbesitz oder die Handelskompanien. Diese Positi-

on kehrte in der Amerikanischen wie der Französischen Revolution wieder. Dem-

gegenüber verteidigten die Anhänger des schwachen Liberalismus zwar auch die

Glaubensfreiheit; doch sahen sie keinenWiderspruch zu ihrer Förderungmonopo-

listischer Strukturen im Bereich derWirtschaft.

Diese stark differierenden Freiheitsideen hängen mit unterschiedlichen Be-

gründungen für Freiheitsrechte zusammen.

Vierte These: Der starke Liberalismus repräsentiert die individualistische Mo-

derne.Das heißt, Freiheit wird vom einzelnenMenschen her gedacht. Für den star-

ken Liberalismus ist die Freiheit des IndividuumsSelbstzweck. StaatlichesHandeln

kann Legitimität nur insofern in Anspruch nehmen, als es diesem einzigen Ziel, das

den Gesellschaftsvertrag begründet, dient.

So hatte bei den Levellern die Glaubensfreiheit eine solche Bedeutung für das

Individuum,dass sie derMeinungwaren, kein Bürger dürfe auf die Nutzung dieser

Freiheit verzichten, nicht einmal freiwillig. Niemand könne seine persönliche Frei-

heit, morgen anders als heute zu denken, an die Gesellschaft abtreten. Zwar nutzt

auch der schwache Liberalismus die Idee des persönlichen Freiheitsrechtes, doch

wird diese durch mehr oder weniger kollektivistische und etatistische Begründun-

gen überlagert. Der schwache Liberalismus verkörpert eine Art funktionalistischer

Moderne, bei der die individuelle Freiheit nur insoweit gilt, wie sie »übergeordne-

ten« Interessen dient. In der politischen Praxis bedeutet dies, dassGrundrechte nur

gewährt werden, sofern sie für mächtige partikulare Interessen instrumentalisiert

werden können.

Zum Beispiel spielten für Parker und Locke, trotz naturrechtlicher Argumen-

te, die ökonomischen und staatspolitischen Vorteile der Glaubensfreiheit eine

Schlüsselrolle. Auch der führende französische Merkantilist Jean-Baptiste Colbert

(1619–1683) sprach sich für Glaubensfreiheit vor allem im Hinblick auf das Wachs-

tum der Wirtschaft aus. Zugleich hielt er, wie Locke, Arbeitszwang für legitim, um

die Produktivität zu steigern. Es gibt also einen engen Zusammenhang zwischen

der Art der Begründung von Rechten und der Tragweite der Konsequenzen, die sich

aus den Rechten in der Praxis ergeben.

Fünfte These: Die unterschiedliche Auslegung des Begriffs von Freiheit in den

beiden Richtungen des Liberalismus bedeutet nicht nur einen graduellen Unter-

schied im politischen Denken undHandeln. Es geht um zwei verschiedeneModelle

von Gesellschaft.

Die schwachliberale Abschwächung von Menschenrechten hat nicht allein eine

Mäßigung dieser Rechte, nicht allein eine kompromisslerische Versöhnungmit we-

niger freiheitlichen Positionen zur Folge. Nein, sie führt regelmäßig zum Kippen

des Liberalismus in antiliberale Politik. Das führende Leveller-Miglied Overton for-

derteGlaubensfreiheit universell, das heißt auch für Juden und für Atheisten. Locke

übernahmmanchesArgumentder Leveller, schwächte aberderen starkliberalenAn-

https://doi.org/10.14361/9783839471401-012 - am 12.02.2026, 22:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Voraussetzungen für eine neue Sicht auf den europäischen Liberalismus 43

satz. In seiner Schrift Ein Brief über Toleranz aus dem Jahr 1689 schloss er Glaubens-

freiheit für Atheisten und solche, die er für Atheisten hielt, ausdrücklich aus. Der

Philosoph stand noch zu sehr auf dem Boden der alten Ordnung und opferte die

Privatsphäre von Andersdenkenden, zum Beispiel auch von Katholiken und Mus-

limen, den Interessen der Herrschaft. Sie alle bildeten nach Meinung Lockes eine

Gefahr für das Herrschaftssystem.32

Sechste These: Vom starken Liberalismus vertretene Menschenrechte werden

vom schwachen Liberalismus nicht nur abgeschwächt (Erste undZweiteThese), iso-

liert (DritteThese), überlagert (VierteThese). Siewerden sogar pervertiert und in ihr

Gegenteil verkehrt.

So bewirkt ein begrenzter Schutz der Glaubensfreiheit nicht etwa nur ein Mit-

telmaß an Sicherheit in Bezug auf dieses Recht. Vielmehr führt diese bloß mittlere

Sicherheit zu einerBekämpfung vonMinderheiten alsmöglichenMehrheitendurch

den Staat. Locke hielt Atheisten für Unmenschen; sie seien rechtlos wie wilde Tiere.

Eine solche Umkehrung von Rechten aufgrund ihrer Einengung ist eine allgemeine

Tendenz im schwachen Liberalismus.

Besonders relevant ist diese Verkehrung der Bedeutung von Menschenrechten

im zentralen Bereich der ökonomischen Macht. Die Leveller begründeten das all-

gemeine und gleiche Recht aller Bürger auf Eigentum als ein Recht sowohl gegen-

über dem Staat als auch gegenüber privaten Instanzen. Der schwachliberale Locke

hingegen deutete dieses Recht in solcher Weise um, dass er die schrankenlose Be-

reicherung seitens einerMinderheit zuUngunsten des Rechts auf Eigentum seitens

derMehrheit rechtfertigenkonnte.Ähnlich argumentierten JohnAdams (1735–1826)

und Alexander Hamilton (1757–1804), beide Gründerväter der Vereinigten Staaten

von Amerika, im Verlauf der Amerikanischen Revolution gegenüber den Starklibe-

ralen ihrer Epoche. Dieselbe Verkehrung der Bedeutung von Menschenrechten be-

gegnet uns auch in den dramatischen Kontroversen der Französischen Revolution

wieder.

Die Schwachliberalen standen in den konkreten Konflikten zumeist zwischen

den Starkliberalen auf der einen, den Repräsentanten der alten Ordnung auf der

anderen Seite. Der schwache Liberalismus konnte, wie Cromwell in England und

Robespierre in Frankreich deutlich zeigten, allzu leicht in eine autoritäre Moderne,

zum Beispiel eine Militärdiktatur, kippen oder »hinübergleiten«.

32 Gegen Katholiken undMuslime: »Diejenige Kirche kann kein Recht haben, von der Obrigkeit

geduldet zu werden, die auf einem solchen Boden errichtet ist, daß alle, die ihr zugehören,

sich dadurch ipso facto unter den Schutz und in den Dienst eines anderen Fürsten begeben.«

Gegen Atheisten: »Letztlich sind diejenigen ganz und gar nicht zu dulden, die die Existenz

Gottes leugnen. Versprechen, Verträge und Eide, die das BanddermenschlichenGesellschaft

sind, können keine Geltung für einen Atheisten haben. Gott auch nur in Gedanken wegneh-

men, heißt alles dieses auflösen.« John Locke: Ein Brief über Toleranz, 1689, übersetzt, einge-

leitet und in Anmerkungen erläutert von Julius Ebbinghaus, Hamburg 1975, S. 93 bzw. S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839471401-012 - am 12.02.2026, 22:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Walter Oswalt: Starker Liberalismus

Siebte These: Erst die soziale Dimension der Menschenrechte im starken Libe-

ralismus ermöglicht den Schutz von Privatheit. Die Ignoranz gegenüber sozialen

Menschenrechten im schwachen Liberalismus gefährdet den Schutz der privaten

Existenz. Der bloß partikulare Grundrechtsschutz birgt die Gefahr, sich selbst zu

zerstören.

Der privatistische Grundrechtsschutz für alle Bürger ermöglicht einem Teil der

Bürger das Privileg der sozialen wie der ökonomischen Intervention in die Privat-

sphäre anderer Personen. Mit guten Argumenten verteidigte Locke die Glaubens-

freiheit als private Freiheit. Sein Denken über die Verfassung eines Staates enthält

Elemente der Gewaltenteilung und Ansätze für eine partielle Demokratisierung. Es

handelt sich aber eben nur um einen domestizierten, halbierten Liberalismus: Da

Locke zwar »etwas« Gewaltenteilung wollte, der Exekutive allerdings ein Recht auf

Handeln außerhalb der Gesetze einräumte, hätte die Exekutive in Lockes Staat die

im Ansatz existierende Gewaltenteilung aufheben können. Da Locke ein gerechtes

Wahlgesetz lediglich für Vermögensbesitzer forderte und gleichzeitig den Staat als

Beschützer des privaten Vermögens ansah, konnten die Vermögensbesitzer in Lo-

ckes Staat die Armen Schritt für Schritt enteignen. Bei Locke, wie überhaupt im

schwachenLiberalismus,kannausMangel an gesellschaftlicher Freiheit, politischer

wie ökonomischer, auch der harte Kern der Grundrechte als Abwehrrechte nicht

dauerhaft geschützt werden.

Nach Auffassung der Starkliberalen der Englischen, der Amerikanischen und

der Französischen Revolution dagegen sollte erst die Ausübung der gesellschaftli-

chen Rechte den Schutz der Privatsphäre ermöglichen. Ob Overton und Lilburne

in England, ob Paine und Findley in Amerika, ob Fauchet und Bonneville in Frank-

reich: Sie alle kämpften für die Demokratisierung sowohl des Staates als auch der

Wirtschaft, das heißt für Gewaltenteilung im Staat und für Machtminimierung in

derWirtschaft. Es ging ihnen darum,machtarme Interaktionen zwischen den Bür-

gernmöglich zumachen und auf dieseWeise die Freiheit des Einzelnen gegenüber

Staat und Gesellschaft zu sichern.

Achte These: Die ideologischen Übereinstimmungen, Differenzen und Gegen-

sätze zwischen starkemund schwachemLiberalismusprägen ihrVerhältnis als zwei

gesellschaftliche Gruppen im Kampf um politische Macht.

Einerseits kam es in allen großen bürgerlichen Revolutionen zu einem zeitwei-

ligen Zusammenwirken beider liberaler Gruppen bei der Überwindung der vormo-

dernen Staatsordnung; andererseits kam es in England,Amerika und Frankreich zu

einer Polarisierung beider Formen des Liberalismus, die – wie das Beispiel der Le-

veller und das des Cercle social zeigen – im Extrem bis zur physischen Vernichtung

der Starkliberalen reichen konnte.Wann immer es um die Frage ging, wie weit mit

den liberalen Prinzipien auch in der neuen Ordnung Ernst gemacht werden sollte,

begriffen die Schwachliberalen die Stark-liberalen als Feind, den es auchmit antili-

beralenMethodenauszuschaltengalt.DenndieSchwachliberalenhattenkein Inter-

https://doi.org/10.14361/9783839471401-012 - am 12.02.2026, 22:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Voraussetzungen für eine neue Sicht auf den europäischen Liberalismus 45

esse, die revolutionären Prinzipien auch auf ihre eigene Macht anzuwenden. Um-

gekehrt bekämpften die Starkliberalen die Schwachliberalen als Vertreter einer un-

vollendeten Revolution oder als Konterrevolutionäre.

Neben dieser Polarisierung zwischen dem starken und dem schwachen Libera-

lismus gab es in den großen bürgerlichen Revolutionen auch eine Position des Da-

zwischen. Diese bildet bis heute eine wichtige Strömung des politischen und öko-

nomischen Diskurses. Es ist der »ambivalente Liberalismus«. Im Werk von Smith

zum Beispiel, der im letzten Drittel des achtzehnten Jahrhunderts das Fundament

dermodernenWirtschaftswissenschaften legte, bündeln sich stark- und schwachli-

berale Elemente zu einer eigenständigen Position mit charakteristischen Entwick-

lungsmöglichkeiten undWidersprüchen.

2.5 Starker, ambivalenter und schwacher Liberalismus als Idealtypen

Diese Klassifizierungen sind idealtypische Vereinfachungen.

Die drei Idealtypen33 beruhen auf dem Studium der Schriften und der Hand-

lungen ihrer Exponenten. Das Menschenrechtskonzept der jeweiligen Person oder

Gruppe, das im Ganzen als stark-, ambivalent- oder schwachliberal bezeichnet

werden kann, soll herausgefiltert werden, wobei Aspekte, die für andere Frage-

stellungen wichtig sind, vernachlässigt werden. Nur so kann die Handlungs- und

Ideenlogik der Politik derEntmachtung freigelegtwerden.Es könnenbei Vertretern

des schwachenLiberalismus starkliberale Ideen auftretenundumgekehrt.So lassen

sich zum Beispiel bei führenden, an sich starkliberalen Anhängern der englischen

Leveller, den amerikanischen Antiföderalisten oder der London Corresponding

Society (LCS) Elemente des schwachen Liberalismus finden. Es gibt zahlreiche

individuelle und sozial definierte Abweichungen und Übergänge zwischen den drei

Idealtypen.

Die hier vorgeschlagene Typisierung im Sinne einer Pointierung »reiner«

Grundkonzepte ist nicht das Ergebnis einer Betrachtungsweise, die historische

Veränderungen, individuelle Schicksale und die sozialen Interessen der Ideenträ-

ger ausblendet. ImGegenteil:Der jeweils vorherrschende Idealtypusdes politischen

Denkens kann nur im Zusammenhang mit der geschichtlichen Dynamik verstan-

denwerden. Er lässt sich aus einer rein textimmanenten Analyse kaumbestimmen.

Entscheidend sind sowohl die Entwicklungslogik der jeweiligen Konzepte als auch

die Machtverhältnisse, unter denen sie artikuliert wurden.

33 Der Begriff Idealtypus wird hier wie bei Walter Eucken: Die Grundlagen der Nationalökonomie,

Jena 1940, S. 297 benutzt. Eucken kritisierte dort Max Webers Verwendung des Begriffs: »Er

erkannte weder den fundamentalen Unterschied von Realtypen und Idealtypen, noch den

logischen Charakter von beiden.«

https://doi.org/10.14361/9783839471401-012 - am 12.02.2026, 22:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

