
Gesicht, Kopf, Körper: Eine politische Karte

Katharina D. Martin

Als sich die Bilder der Punkband Pussy Riot im Internet verbreiteten, war dies 
nicht allein Teil einer öffentlichen Aufführung, sondern ebenso Zeugnis einer 
militanten Anonymität. Bekanntheit erlangte die aktivistische Band vor allem 
durch ihre illegale Performance »Pussy Riot-Punk Prayer«,1 in der Christ-Er-
löser-Kathedrale in Moskau, am 21. Februar 2012.2 Fünf junge Frauen, ärmel-
frei gekleidet, aber mit grell farbigen Sturmmasken getarnt, stürmten den, im 
Allgemeinen für die Öffentlichkeit unzugänglichen, Altarbereich. Dort prä-
sentierten sie, laut singend und wild tanzend, eine Melange zwischen Punk
Rock-Riff und traditionellem orthodoxem Gesang.3 Diese Performance ist als 
künstlerischer Aktivismus Teil einer politischen Karte und beispielhaft für die 
folgende Untersuchung, in der die topologischen Zusammenhänge zwischen 
Gesicht, Kopf und Körper erörtert werden. Im Kontext dieser Zusammenhän-
ge wird dem Staat und dessen mikropolitischer Dimension besondere Beach-
tung geschenkt. Angestrebt ist die Erstellung eines Fragments einer größeren, 
thematischen Karte bzw. einer »theoretisch fundierte[n] und politisch infor-
mierte[n] Lektüre des Gegenwärtigen«.4 Dabei wird eine »epistemische und 
ethische Verantwortung« als affirmativer Impuls vorausgesetzt.5 Ich stütze 
mich hier auf Gilles Deleuzes und Félix Guattaris Thesen und betrachte die 

1 | Eine montier te Videodokumentation der Performance, unterlegt mit Sound des voll-

ständigen Liedes, ist im Internet zugänglich: https://www.youtube.com/watch?v=ALS-

92big4T Y (letzter Zugrif f: 16.01.2016).

2 | Bernstein, Anya: »An Inadvertent Sacrifice: Body Politics and Sovereign Power in the 

Pussy Riot Affair«, in: Critical Inquiry 40, Nr. 1, Chicago 2013, S. 220-241, hier S. 220. 

3 | Ebd. 

4 | Braidotti, Rosi: Posthumanismus: Leben jenseits des Menschen [The Posthuman, 

2013], aus dem Engl. übers. von Thomas Laugstien, Frankfur t a.M. 2014, S. 167.

5 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 Katharina D. Mar tin

Kartografie nicht als Reproduktion eines geografischen Raumes, sondern als 
eine Konstruktion, also als ein »Karte machen«.6

Das Gesicht

Deleuze und Guattari erläutern das Gesicht als eine lokale Körperoberfläche 
und keineswegs als Teil des Körpers und seiner Intensitäten. Gesicht, das ist 
die Schnittstelle und der Ort, an dem die Schichten der Signifikanz und der 
Subjektivierung zusammenfallen.7 Die helle Gesichtsfläche mit dunklen Au-
gen und dunklen Öffnungen ist Teil eines semiotischen Systems weiße Wand/
schwarzes Loch. Codierung und Signifikanz benötigen die weiße Wand als 
Projektions- und Resonanzfläche, auf der sie ihre Zeichen sichtbar einschrei-
ben können. Das schwarze Loch der Subjektivierung wiederum ist der Ort, an 
dem sich das Bewusstsein und die Passion niederlassen.8 Somit betrifft die 
Frage des Gesichts unterschiedliche Semiotiken, welche sich im Spektrum ei-
ner Landschaft zeigen. Die signifikante Gesichtsformation ist dabei zunächst 
als Oberfläche und Code zu verstehen. Das Gesicht als solches ist Individua-
tion – und erst im Nachhinein individuell. Gegeben ist das »dimensionslose 
schwarze Loch und die formlose weiße Wand«, welche sich langsam mit Hilfe 
der abstrakten Maschine zu einem Code, sprich zu einem Gesicht, verdichten.9 
Eine abstrakte Maschine, so Deleuze, ist die Karte der Kräftebeziehungen und 
Dichteverhältnisse. Sie »[…] ist gleichsam die Ursache der konkreten Anord-
nungen, die deren Beziehungen herstellen; und diese Kräfteverhältnisse ver-
laufen ›nicht oberhalb‹, sondern im Geflecht der Anordnungen selbst, die sie 
produzieren«.10 Die abstrakte Maschine ist weder semiotisch noch physisch, 
sondern diagrammatisch verfasst. Sie wirkt durch Funktion und ist konstitu-
ierend innerhalb des Gefüges von Ausdrucks- und Inhaltsformen. Dabei ist 
sie selber unabhängig von den Formen und Substanzen sowie den Ausdrü-
cken und Inhalten, welche sie verbreitet.11 Die Maschine zur Erschaffung des 

6 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Rhizom [Rhizom. Introduction, 1976], aus dem 

Franz. übers. von Dagmar Berger und Clemens-Carl Haerle u.a., Berlin 1977, S. 20f.

7 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizo-

phrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980], aus dem Franz. übers. 

von Gabriele Ricke und Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 230-233.

8 | Ebd., S. 230.

9 | Ebd., S. 231.

10 | Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault, 1986], aus dem Franz. übers. von Hermann 

Kocyba, Frankfur t a.M. 1992, S. 56.

11 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 195. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


291Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

Gesichts kreiert neue Realität12 und erzeugt aus »veränderbaren Kombinati-
onen« und mit Hilfe eines »Räderwerkes«13 konkrete Gesichter. Sie formiert 
aus Binaritäten und Bi-Univozitäten das Gesicht, indem sie »beliebig geformte 
Inhalte in eine einzige Ausdrucksform« bringt.14 Genau an dieser Stelle ma-
chen Deleuze und Guattari die Herrschaft spezifischer Machtgefüge aus. Zum 
einen gibt es das despotische Gefüge auf Seiten der Signifikanz, zum anderen 
handelt es sich bei der Subjektivierung auch immer um ein autoritäres Gefüge. 
Diese zwei unterschiedlichen Semiotiken zeigen sich in gemischter Form und 
fördern einen Imperialismus zu Tage, dessen Ziel es ist, Alternativen auszu-
löschen.15 Ein Symptom dieser Vorgänge ist die starke Aufwertung der Spra-
che, welche zur ausschließlichen Ausdrucksform erhoben wurde, während 
dem körperlichen Ausdruck vermindert Beachtung geschenkt wurde: »Zu den 
verschiedenen Zeiten kam es zugunsten einer Semiotik der Signifikanz und 
der Subjektivierung zu einem allgemeinen Zusammenbruch aller heteroge-
nen, polyvoken und primitiven Semiotiken, die mit ganz unterschiedlichen 
Substanzen und Ausdrucksformen umgingen.«16 Das Gesicht formalisiert den 
Ausdruck und wird insofern ein Zeichenregime. Diese Formalisierung bildet 
eine Semiotik, welche nach Deleuze und Guattari nur innerhalb ihrer Zusam-
menhänge zu betrachten ist. Begründet liegt dies in der stetigen Vermischung 
von Inhalts- und Ausdrucksform, denn die Inhaltsform der Zeichen ist auch 
immer von Gesichtsausdrücken begleitet. Das Gesicht lässt die signifikanten 
Zeichen senden und empfangen; es steht im Zentrum der Signifikanz.17 Den-
noch ist es nicht nur eine Codierung, vielmehr ist der Code ein Element einer 
ganzen Gesichtslandschaft und durch seine Verbindung mit dem Körper ist 
Gesicht zugleich Oberfläche und Areal des Ausdrucks: »Das Gesicht ist or
gantragende Nervenschicht, die den Hauptteil ihrer allgemeinen Beweglich-
keit aufgegeben hat und die nach Belieben alle Arten lokaler Bewegungen, die 
der Körper sonst verborgen hält, aufnimmt oder ausdrückt.«18 Die Gesicht-
haftigkeit ist auf die Ausdruckssubstanz angewiesen, um die formale Redun-
danz und signifikante Einschreibung vorzunehmen. Dabei wird der Ausdruck 
vom Signifikanten immer wieder reterritorialisiert: Jeder Gesichtsausdruck 

12 | Zepke, Stephen: Art as Abstract Machine: Ontology and Aesthetics in Deleuze and 

Guattari, New York 2005, S. 3.

13 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 231.

14 | Ebd., S. 246.

15 | Ebd., S. 249.

16 | Ebd., S. 247.

17 | Ebd., S. 156, S. 160.

18 | Deleuze, Gilles: Das Bewegungs-Bild. Kino I [Cinéma I. L’image-mouvement, 

1983], aus dem Franz. übers. von Ulrich Christians und Ulrike Bokelmann, Frankfur t 

a.M. 1997, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 Katharina D. Mar tin

wird zum Gesicht.19 Selbst dann, wenn die Zeichen in ihrer Bedeutung nicht 
geklärt werden können, verweisen sie immer noch auf andere Zeichen und 
konstituieren somit die Kette eines despotischen Zeichenregimes.20 Deleuze 
und Guattari gehen sogar soweit und deuten »Signifikanz und Interpretati-
onswahn« als »Krankheiten der Erde oder der Haut« und als »grundlegende 
Neurose des Menschen«.21 Im Gegensatz dazu beschreiben sie auch andere 
Semiotiken, bei denen es keine Reduzierung auf die Gesichthaftigkeit gibt. So 
findet sich zum Beispiel in der primitiven, präsignifikanten Semiotik eine ›na-
türliche‹ Codierung.22 Wenn es innerhalb dieser Semiotik eine inhaltliche Ab-
straktion gibt, dann dient diese einem »Pluralismus oder einer Polyvozität von 
Ausdrucksformen, die jede Machtübernahme des Signifikanten verhindern 
und Ausdruckformen bewahren« kann.23 Grundsätzlich ist keine Semiotik an 
einem geschichtlichen Moment oder an einem spezifischen Volk festzuma-
chen, dennoch lassen sich situative Zeichenregime ausmachen.24 

Bei der Semiotik des Gesichts wirken immer »die zwei Pole von reflek-
tierender Oberfläche und die intensiven Mikrobewegungen«.25 Der Tic im 
Gesichtsfeld, also die plötzliche und schnelle Bewegung einzelner Muskeln 
ohne erkennbare Funktion, ist beispielhaft dafür und verweist auf die Ausei
nandersetzung zwischen einem entfliehenden Gesichtsmerkmal und der sou-
veränitätsgesteuerten Organisation.26 Deleuze zitiert hier die Porträtmalerei 
als Beispiel für solche koexistenten Pole. Fragmentierte, gebrochene Linien, 
sowie Formen und Farben sind die Elemente einer körperlichen Landschaft. 
Das Gesicht hingegen tritt hervor mit Hilfe »einer ringsum verlaufenden 
Randlinie, die Nase, Mund, Lidspalten und sogar Bart und Barett umfährt« 
und »die Erscheinungsfläche des Gesichts« bildet.27 In dieser mehrfachen 
Semiotik zeigt sich das »Problem Landschaft-Gesicht«,28 bei dem Deleuze und 
Guattari die folgenden drei Zustände unterscheiden: Zum Ersten gibt es eine 
Semiotik der Körperlichkeit, welche sich durch Silhouetten, Farben und Linien 

19 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 160. 

20 | Ebd., S. 157.

21 | Ebd., S. 160.

22 | Ebd., S. 163-165. Deleuze und Guattari sprechen von vier Semiotiken, und sie ver-

weisen damit auf eine, von ihnen willkürlich begrenzte Liste von Zeichenregimen: Die 

signifikante Semiotik, die primitive, präsignifikante Semiotik, die nomadische, kontra-

signifikante Semiotik, und das postsignifikante, subjektivierende Regime.

23 | Ebd., S. 163. 

24 | Ebd., S. 165.

25 | Deleuze: Das Bewegungs-Bild, a.a.O., S. 124.

26 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 258.

27 | Deleuze: Das Bewegungs-Bild, a.a.O., S. 124.

28 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 410, Herv. i.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


293Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

ausdrückt, und die den Kopf als Teil des Körpers betont. Zum Zweiten exis-
tiert die Organisation des Gesichts mit Hilfe der Codierung von weißer Wand 
und schwarzem Loch. Der dritte Zustand zeigt sich im Besonderen in der  
Semiotik der Malerei. Gemeint ist hier eine Art Biolyse und Formauflösung 
des Gesichts. Bei dieser Auflösung bzw. Neuformung von Gesichtern handelt 
es sich um den Übergang zu einer Kopf-Körper-Einheit und um eine Deterri-
torialisierung des Gesichts.29 

Die Kopf-Körper-Einheit

Einer der drei unterschiedenen Zustände beim Problem Landschaft-Gesicht 
steht im direkten Zusammenhang mit dem Körper und der Körperlichkeit. 
Deleuze und Guattari differenzieren deutlich das Gesicht vom Kopf. Letzterer 
gehört zum gesamten Organismus und zur Mehrdimensionalität des Körpers, 
wobei er einen Teil des Kopf-Körper-Systems bildet.30 Die intensive Kopf-Kör-
per-Einheit besitzt kein Gesicht, steht aber mit den Semiotiken der Gesichts-
landschaft in Verbindung:

»Der Körper ist Figur, nicht Struktur. Umgekehrt ist die Figur als Körper nicht Gesicht und 

hat nicht einmal ein Gesicht. Sie hat einen Kopf, weil der Kopf wesentlicher Bestandteil 

des Körpers ist. […] Denn das Gesicht ist eine strukturier te räumliche Organisation, die 

den Kopf überzieht, während der Kopf ein Anhang des Körpers ist, selbst wenn er dessen 

Spitze darstellt.«31

Der Kopf, der gemeinsam mit dem Körper nicht Struktur, sondern ein figür-
liches System bildet, hat sich in der politischen Geschichte als eine besondere 
Transferzone erwiesen. Eine Zerstückelung dieser Anordnung durch eine Ent-
hauptung, hat schon in »der antiken Mythologie eine ganz besondere Position 
markiert: nämlich die Stelle des Übergangs von der vitalen Macht zur zombifi-
zierten Souveränität«.32 Der Kopf lanciert den Ahnenkult und die Heiligenver-
ehrung; der Schrumpfkopf der »Kopfjägergesellschaften« diente als »Art der 
Energiespeicherung« und war »eine frühe Form von Verschriftlichung und 
Archivierung von Vorstellungen«.33 Wenn der Kopf vom Körper getrennt wird, 

29 | Ebd.

30 | Ebd., S. 242, S. 233.

31 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation [Francis Bacon – Logique de la 

sensation, 1981], aus dem Franz. übers. von Joseph Vogl, München 1995, S. 19.

32 | QRT Leiner, Markus Konradin (Hg.): Tekknologic Tekknowledge Tekgnosis. Ein The-

oremix, Berlin 1999, S 66.

33 | Ebd., S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 Katharina D. Mar tin

dient er zur Archivierung der Signifikanz und wird dabei zur Gänze Gesicht 
und Zeichen. Auch in der feudalen Bürokratie markierte die Enthauptung eine 
»Differenz, Spur und Kerbe«.34 In der Geschichte des abgehackten Kopfes »be-
gegnet uns für jede Gesellschaftsform ein souveränes Haupt als Grundstein 
eines symbolischen Verweissystems«.35 

In »Die Köpfe der Politik«36 stellt Foucault heraus, dass die Könige keine 
›Gesichter‹ hatten, vielmehr waren ihre Körper gesichtslose Träger der Macht. 
Die Zeichen der königlichen Herrschaft wurden ohne spezifischen Ausdruck 
vor allem physisch eingeschrieben. Wichtig waren nicht die Details des könig-
lichen Gesichts, sondern die Verkörperung der Macht durch die Einprägung 
in das Material:

»Die Herrschaft funktionier te im Zeichen, in der in das Metall, den Stein oder das Wachs 

eingegrabenen Marke; der Körper des Königs gravier te sich ein. Die Politik wiederum 

funktionier t im Ausdruck: weicher oder harter Mund, arrogante, vulgäre, obszöne Nase, 

glatzköpfige und kantige Stirn, die von ihr ausgesandten Gesichter zeigen, entdecken, 

verraten oder verbergen.«37

Entsprechend verlor während der Französischen Revolution der enthauptete 
König nicht nur seinen Kopf, sondern ebenso seinen Körper. Gesichtsausdruck 
hingegen wirkt politisch, da zusätzliche Inhalte projiziert werden. Das Verhält-
nis von Gesicht und Kopf erläutert Foucault am Beispiel der politischen Zeich-
nung. Dabei unterscheidet er die Wirkweise der eindimensionalen Karikatur 
und der portrait-charge, also dem mehrfach aufgeladenen Portrait. Letzteres 
durchdringt die Projektionsfläche und tritt in die Tiefe des Schädels ein. Durch 
»markante Hervorhebung, Aushöhlung« und »einer Bearbeitung von innen 
heraus« werden die Geheimnisse des Mächtigen entblößt. Die charge enthüllt 
ein »Gewimmel von Elend und Tod« sowie die »Überfülle der Geschichte«.38 
Das Gesicht wird durchwühlt und vergröbert; Augenhöhlen werden zu Bom-
benkratern und Falten zu Stacheldrahtstreifen.39 Die Karikatur hingegen lässt 
»all die Zuckungen aus dem Draußen ins Innere eingehen«, wobei der Kopf 
zur aufgeladenen Figur und zum Symbol gewandelt wird: »Weltportrait und 

34 | Ebd., S. 66.

35 | Ebd., S. 67.

36 | Foucault, Michel: »Die Köpfe der Politik« [»Les têtes de la politique«, 1976], übers. 

von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden: Dits et Ecrits, 

hg. von Daniel Defer t und François Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Bd. 3: 1976-

1979, Frankfur t a.M. 2003, S. 14-18, hier S. 15.

37 | Foucault: »Die Köpfe der Politik«, a.a.O., S. 15. 

38 | Ebd.

39 | Ebd., S. 16f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


295Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

Erdkarte, geschichtliche Gestalt, Kopf eines Volkes oder Kopf einer Klasse oder 
Kopf einer Schlacht.«40 Foucault unterscheidet demnach zwei Techniken: Ein-
mal die Aufladung und Übercodierung des gesamten Kopfes, andererseits die 
räumliche Durchdringung und Verformung des Kopfes. In der Kombination 
beider Techniken, so Foucault, tritt die »extreme Spannung der politischen 
Zeichnung« hervor.41

Der Kopf ist somit auch bei Foucault Verbundstelle und ein Ort, an dem 
sich die Intensität des Körpers mit der Semiotik des Systems weiße Wand/
schwarzes Loch verkettet. Er ist Projektionsfläche und besitzt Öffnungen, wel-
che die Macht der Entgrenzung aufweisen. So sind Mund und Augenhöhlen 
Löcher, durch die die intensiven Bewegungen des Körpers entweichen kön-
nen.42 Für Deleuze ist der Kopf darum auch nicht als geistlos zu bezeichnen, 
sondern er ist im Gegenteil der Ort, an dem sich die (Tier-)Geister platzieren 
können.43 Er bietet traditionell die Fläche für Masken und verbunden mit Spi-
ritualität können diese Masken zu produktiven Vermittlern werden. Obwohl 
häufig mit Gesichtern ausgestattet, sind sie in der Lage, die Kopf-Körper-Ein-
heit als Gefüge zu stärken. Im Rückblick auf primitive Gesellschaften, deren 
Semiotik nicht signifikant, sondern vielschichtig, kollektiv und körperlich war, 
können wir der Maske zudem eine besondere Teilhabe an der Decodierung des 
Gesichtes zuschreiben. Wir finden dort die Maske im Verbund mit Bewegung, 
Musik und körperlichen Eingriffen – wie Tätowierungen und Markierungen 
der Haut. Dabei handelt es sich um eine Deterritorialisierungsbewegung und 
Arten des Tier-Werdens.44 Aber diese traditionelle Weise der Umschreibung des 
Gesichts verliert sich mit dem Wechsel der Gesellschaftsformen. »[Die] Körper 
werden diszipliniert […] und man macht Jagd auf die verschiedenen Arten des 
Tier-Werdens.«45 Masken an sich haben keine »einheitlich festgelegte Funk-
tion«, denn »entweder sichert die Maske, wie in den primitiven Semiotiken, die 
Zugehörigkeit des Kopfes zum Körper« oder »sie sichert im Gegenteil die Er-
richtung, die Überhöhung des Gesichts, die Schaffung eines Gesichts für Kopf 
und Körper«.46 Ein solcher Effekt der Einschreibung eines Gesichts auf dem 

40 | Ebd., S. 16.

41 | Ebd., S. 18.

42 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S.  22. Zu Deleuze und Bacon, den Kräften 

des Körpers und der Frage der Entgrenzung siehe Krause, Ralf: »Menschen  – Körper  – 

Sensationen, Deleuze zur Malerei von Francis Bacon«, in: Balke, Friedrich und Rölli, 

Marc (Hg.): Philosophie und Nicht-Philosophie. Gilles Deleuze – Aktuelle Diskussionen, 

Bielefeld 2011, S. 255-273.

43 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 19.

44 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 242.

45 | Ebd., S. 248.

46 | Ebd., S. 249.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 Katharina D. Mar tin

Körper findet immer dann statt, wenn die Signifikanz sich über die Körper 
legt. So wirken zum Beispiel Uniformen ähnlich wie die Maske: Sie sind in 
der Lage, die Körper mit einem Gesicht auszustatten.47 Körperteile und Dinge 
können entsprechend codiert und übercodiert werden, denn die »Erschaffung 
des Gesichts geht nicht nach der Ähnlichkeit vor, sondern nach Proportions-
verhältnissen«.48 Der Code der Maschine erschafft keine ursprüngliche Ähn-
lichkeit, sondern allein eine durch Analogien hergestellte Ähnlichkeit.49 Die 
Produktion der Maschine ist ein unbewusster und selbst maschineller Vor-
gang, der den ganzen Körper durchläuft und auf ihm neue Koordinaten bil-
det.50 Deutlich macht Deleuze dies in seiner Analyse der Großaufnahme im 
Film, die er dem Gesicht gleichsetzt. Eine Standuhr, in mehrfacher Großauf-
nahme gezeigt, ist eine »reflektierende und reflektierte Einheit«.51 Wie im Gesicht 
werden in der Großaufnahme zwei Pole vereint: Ein diminuierter Bewegungs-
impuls und eine signifikante Einschreibung. Die Standuhr sieht nicht wie ein 
Gesicht aus – und doch ist sie ein Gesicht. 

»Immer dann, wenn wir an etwas die zwei Pole von reflektierender Oberfläche und in-

tensiven Mikrobewegungen entdecken, können wir sagen: Die Sache ist wie ein Gesicht 

(visage) behandelt worden, ihr wird ›ins Gesicht gesehen‹ (envisagée), oder vielmehr, 

sie hat ein ›Gesicht bekommen‹ (visagéifiée), und nun starr t sie uns an (dévisage), sie 

betrachtet uns …, auch wenn sie nicht wie ein Gesicht aussieht, etwa wie die Großauf-

nahme einer Standuhr.«52

Die abstrakte Maschine ist fähig, den Dingen Gesichter zu codieren und Aus-
druck systemisch anzuordnen. Deleuze und Guattari betonen: »Das Gesicht 
ist eine starke Organisation.«53 Eine Auflösung dieser Organisation stellt eine 
andauernde Herausforderung dar.

47 | Ebd., S. 248.

48 | Ebd., S. 234.

49 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 71.

50 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 234.

51 | Deleuze: Das Bewegungs-Bild, a.a.O., S. 123f., Herv. i.O.

52 | Ebd., S. 124.

53 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 258.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


297Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

Der Sta at

Die Organisation des Gesichts hat eine besondere Konnotation: »Das Gesicht 
ist Politik.«54 So formulieren es Deleuze und Guattari und betonen damit die 
politische Relevanz ihrer Texte zur Gesichtsmaschine. Das Gesicht und die 
Kopf-Körper-Einheit bilden ein Scharnier zwischen dem Konzept der abstrak-
ten Maschine, ihrer politischen Dimension und dem Staat bzw. der Gesell-
schaftsordnung. Für Deleuze, mit oder ohne Guattari, ist die Neubewertung 
von Bedingung und Folge ein elementarer Ansatz für das Verständnis von 
Prozessen. Dies trifft auch im Fall des Gesichts zu. Das Gesicht steht nicht 
evolutionär in Verbindung mit dem Körper, sondern es ist gemacht. Es ist pri-
mär nicht individuell, sondern unterliegt einer Individuation. Erst die abstrak-
te Maschine codiert das Schwarz auf Weiß und bringt das Gesicht als eine 
Einheit hervor.55 In Tausend Plateaus stoßen wir in der Analyse des Staatsappa-
rats ebenfalls auf eine Neubewertung der Kausalitätsverhältnisse. Auftakt ist 
hier die Frage: »Was war zuerst da?«56 Es folgt eine Argumentation gegen ein 
historisches, marxistisches und archäologisches Verständnis des imperialen 
Staates. Der Staat ist nicht die Folge schon bestehender Produktivkräfte, die 
es ermöglichen, die erste »Megamaschine« in Gang zu setzen, sondern er hat 
sich direkt im Milieu der Sammler und Jäger erschaffen.57 Kausalität ist hier 
nicht in einem linearen und determinierenden Sinne zu begreifen, sondern als 
Quasi-Kausalität. Eine solche Quasi-Kausalität findet sich auch beim Gesicht: 
Zuerst gibt es ein Gefüge despotischer Macht, dann beginnt die abstrakte Ma-
schine zu arbeiten, was die Individuation des Gesichts hervorruft.58 

Zum Verständnis der politischen Philosophie von Deleuze und Guatta-
ri hilft ein Blick auf die verschiedenen Aspekte gesellschaftlicher Ordnung. 
Unterschieden wird zwischen den binären Codes und den festen Segmenten 
des Staates und der mit beweglichen Segmenten und mit mehreren Zentren 
ausgestatteten primitiven Gesellschaft. Diese Differenzierung ist wesentlich 
für das Konzept von Gesellschaft als eine Anordnung molarer und moleku-
larer Kräfte. Die harten Segmente, wie Familie, Beruf, Schule oder Militär, 
erhalten sich durch eine rigide Kanalisierung von Strömen und sind Ausdruck 
molarer Kräfte innerhalb der Gesellschaftsordnung.59 Die ungleich flexibleren 
Segmentaritätslinien sind molekulare Ströme, die in der Lage sind, irreversible 

54 | Ebd., S. 249.

55 | Ebd. und S. 594ff.

56 | Ebd., S. 592, Herv. i.O.

57 | Ebd., S. 594ff.

58 | Ebd., S. 249.

59 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge [Dialogues, 1977], aus dem Franz. 

übers. von Bernd Schwibs, Frankfur t a.M. 1980, S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 Katharina D. Mar tin

Prozesse hervorzurufen. Sie sind nicht persönlichen oder individuellen Typs, 
sondern durchziehen Einzelwesen als auch Gesellschaften und kennzeichnen 
sich durch Umwege und Veränderungen.60 Mit einer Hommage an Gabriel 
Tarde lehnen Deleuze und Guattari ihre Mikropolitik an seine Mikrosoziolo-
gie an. Für Tarde existierten nicht nur die großen übercodierten, im Allge-
meinen binären Vorstellungen. Er interessierte sich für die Materie, die sich 
unkontrolliert und in den Zwischenräumen der Gesellschaftsschichten bildet, 
wie die kleinen Gegensätze, Nachahmungen und Erfindungen.61 Bei solchen 
Mikrobewegungen handelt es sich um molekulare Kräfte, welche sich aus Be-
gehren und Überzeugung zusammenfügen. Es sind die mit Quanten durch-
setzten, im Werden befindlichen Ströme, welche immer wieder zum Segment 
zurückfließen. Die koexistenten makropolitischen Kräfte sind hingegen durch 
dualistische Pole gekennzeichnet und in ihrer zirkulären Ausrichtung zent-
riert. Jeder Staat setzt sich aus solchen molaren Kräften zusammen, wobei die 
abstrakte Maschine die sich verhärtenden Segmente produziert. Diese hetero-
genen Elemente sind verwoben. So ruft beispielsweise die molare Organisation 
selbst die subexistenten, molekularen Ströme hervor.62 Sich der makropoliti-
schen Staatsformationen zu entziehen, erfolgt nicht durch politische Veran-
staltungen im großem Stil, sondern durch die Verschiebung der Fluchtlinien 
im molekularen Bereich. Wichtig für das Verständnis von Decodierungs- und 
Deterritorialisierungsbewegungen ist daher die Unterscheidung zwischen der 
unbeweglichen Linie bzw. dem starren Segment als molarem Anteil des Staa-
tes und der aus Begehren und Überzeugungen zusammengesetzten Quan-
tenströmung. Linien konstituieren Formen und Segmente, wobei Deleuze 
drei unterschiedliche Beschaffenheiten unterscheidet. Es gibt säuberlich ge-
gliederte und schneidende Linien harter Segmentarität, sowie molekulare, be-
wegliche Linien von Strömen und Schwellen. Die dritte Art der Linie, die als 
Fluchtlinie und Zeleritätslinie bezeichnet wird, ist die Linie mit der stärksten 
Neigung.63 Sie verläuft quer durch die Segmente und über die Schwellen hin-
weg. Diese unterschiedlich beschaffenen Linien koexistieren in großer Anzahl 
und untereinander verschränkt. Und was Deleuze als Mikropolitik oder Karto-
grafie bezeichnet, ist das »Studium dieser Linien in den Gruppen und in den 
Individuen«.64

Deleuze und Guattari beziehen sich in ihren politischen Analysen auf 
die primitive Kopfmaschine und die binäre Gesichtsmaschine.65 Das Gesicht 

60 | Ebd.

61 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 298.

62 | Ebd., S. 292ff. 

63 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 135f.

64 | Ebd., S. 136.

65 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


299Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

ist – ähnlich wie der Staat – Teil eines binären Codes mit festen Linien. Die 
primitive, polyvoke Kopf-Körper-Einheit ist noch nicht auf ein einziges Zen-
trum ausgerichtet und hat, wie die prästaatlichen Gesellschaften, bewegliche 
Segmente. Tatsächlich lassen sich in der Formation des Staates, ähnlich wie 
schon im Gesicht, die zwei Pole von reflektierender Oberfläche und intensi-
ven Mikrobewegungen entdecken.66 Bei dieser Gesichtshaftigkeit erfolgt eine 
Codierung, Bezeichnung und Festschreibung über intensive Mikrobewegun-
gen hinweg. Mikropolitik, das ist die Aktivierung der intensiven Bewegungen, 
welche sich durch organische Öffnungen einen Weg durch das Geflecht der 
codierten Struktur bahnen. Die deleuze-guattarische Mikropolitik ist als eine 
Achse zu begreifen, auf der es gilt, das Minoritärwerden als ethisch-politische 
und identitätsbildende Fähigkeit zu erkennen.67 »Der Begriff der Minorität mit 
seinen musikalischen, literarischen, sprachlichen, aber auch juristischen und 
politischen Bezügen ist sehr komplex. Minorität und Majorität sind nicht nur 
in quantitativer Weise entgegengesetzt. Majorität impliziert eine Ausdrucks- 
oder Inhaltskonstante, die so etwas wie ein Maßstab ist, anhand dessen sie be-
wertet wird.«68 So ist zum Beispiel der »europäische-weiße-Mann« eine Kons-
tante und Majorität, auch wenn »er weniger zahlreich ist als Mücken, Kinder, 
Frauen, Schwarze, Bauern, Homosexuelle etc.«.69 Das Majoritäre ist ein homo-
genes und konstantes System, während die Minoritäten heterogene Subsyste-
me bilden. Wenn man im Sinne von Deleuze und Guattari über Mikropolitik 
spricht, ist man gezwungen, das Werden des Einzelnen als universelle Gestalt 
und affirmatives Prinzip anzuerkennen. Ausschlaggebend ist die Qualität als 
nicht-destruktive Kriegsmaschine, unvorhersehbare und kontingente, aber 
stets historisch datierbare, geographisch situierbare Gefüge zu vervielfältigen. 
Es handelt sich nicht um das Aufbegehren der Unterlegenen und Unterdrück-
ten oder den Versuch, gesellschaftliche Veränderungen zu erzwingen. Ebenso 
wenig gemeint ist die von Judith Butler stark gemachte performative Hand-
lung, denn die von den minoritären Gruppen wiederholten Aussagen, also das 
wiederholende Agieren neuer Identitätsmodelle mit dem Ziel diese in eine 
bestehende Ordnung einzuschreiben, verbleibt auf der machttheoretischen 
Ebene.70 Stattdessen geht es Deleuze und Guattari um eine nicht-dualistische 
Widerständigkeit der Minorität. Gemeint ist hier also eine Minorität, welche 
sich nicht durch Quantität bestimmt, sondern durch die Abweichung von der 

66 | Deleuze: Das Bewegungs-Bild, a.a.O., S. 124.

67 | Antonioli, Manola: »Fluchtlinien des Politischen: Über mikropolitische Gefüge und 

das Minoritär-Werden«, in: Krause, Ralf und Rölli, Marc: Mikropolitik: Eine Einführung 

in die politische Philosophie von Gilles Deleuze und Félix Guattari, Wien 2010, S. 7-25.

68 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 147, Herv. i.O.

69 | Ebd.

70 | Krause und Rölli: Mikropolitik, a.a.O., S 88f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 Katharina D. Mar tin

implizierten Konstante der Majorität. Es dreht sich nicht um den Vorsatz »die 
Majorität zu erringen«, vielmehr steht »das Werden von Jedermann« im Zent-
rum eines autonomen politischen Bewusstseins.71 Ralf Krause und Marc Rölli 
sehen in der mikropolitischen Ausrichtung der Philosophie ein reichhaltiges 
Arbeitsfeld der Analyse, Kritik und politischen Aktivierung.72 

Den Beginn einer konstanten Majorität notieren Deleuze und Guattari im 
»Jahr Null«.73 Mit Christus wurde das Gesicht des weißen, westlichen Mannes  
als Gradmesser erschaffen, und dabei ist dieses Gesicht weder individuell 
noch ist es archetypisch oder universell. Durch die normative Codierung der 
abstrakten Maschine wurden beliebig geformte Inhalte in eine einzige Aus-
drucksform gebracht. Der Schwarze, die Frau, der Araber sind die zwangsläufig  
mitproduzierten Abweichungen, denen allerdings die Möglichkeit eines An-
ders-Seins abgesprochen wird. Für Deleuze und Guattari gibt es im Rassismus 
kein Außensein, sondern nur die Assimilation.74 Die gemessene Abweichung 
im Verhältnis zum männlichen, weißen, christlichen Gesicht produziert kein 
Außerhalb oder Anderssein, sondern ist allein der Ausdruck des Einfangens: 
»Der Rassismus entdeckt nie die Partikel des Anderen, sondern verbreitet Wel-
len des Gleichen bis zur Ausrottung dessen, was sich nicht identifizieren lässt 
(oder sich nur mit einem bestimmten Abweichungsgrad identifizieren lässt).«75 
Wenn das Gesicht von Christus in allen erdenklichen Formen, Farben und 
Positionen abgebildet wurde, dann aus dem Grunde der Vereinnahmung. Mit 
diesem Gesicht bildet sich die Schnittstelle für ein Dispositiv, also ein Netz po-
litischer Strategien. Die immerwährend aktive Maschine sortiert die Gesichter, 
produziert Chiffrierung und ist damit auch sensibel für individuelle Abwei-
chungen. Dabei sorgt sie für die sofortige Neucodierung und eine am Zentrum 
ausgerichtete Einreihung. Die Maschine ist »Programmierer von Normalitä-
ten« und arbeitet an der beständigen Gleichmachung und einer ghettohaften 
Tolerierung von Verschiedenheit.76 Aus diesem Grunde ist das Anders-Werden 
der Kern einer subversiven Komponente innerhalb stark segmentierter Ge-
füge. Es lässt sich jedoch nicht verhindern, dass die Anomalien beim Rück-
fluss in die Segmente immer einer Neucodierung der abstrakten Maschine  

71 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 147f.

72 | Krause und Rölli: Mikropolitik, a.a.O., S. 142.

73 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 230ff.

74 | Arnaud Villani bezeichnet Deleuze als Denker der Konjunktionen, der Immanenz 

und des Einschlusses. Vgl. Villani, Arnaud: »Deleuze and the Greeks: An Essay on Pole-

mosophy«, in: Boundas, Constatin V. und Sotiris, Panagiotis (Hg.): Gilles Deleuze and 

Félix Guattari  – Refrains of Freedom, Deleuze Studies, Volume 10, Nr. 3, Edinburgh 

2016, S. 417-425.

75 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 245.

76 | Ebd., S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


301Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

unterliegen. Die Abnormität wird in ihrer Differenz identifiziert und zwangs-
läufig in die bestehende Ordnung eingebettet. Das Problem Landschaft-Gesicht 
und die Gesichthaftigkeit sind in zweifacher Form Teile der politischen Karte. 
Zum einen produziert die abstrakte Maschine den Gesichtscode und damit 
den für die Normproduktion innerhalb der Gesellschaft verantwortlichen Sig
nifikanten. Zum anderen liegt die Schlussfolgerung nahe, dass der Staat als 
Gefüge mit molarer Organisation und molekularen Strömen selbst Gesicht hat. 

Die Masken und die Körper von Pussy Riot

Innerhalb der vermischten Schichten des Gesichts bildet sich ein ganz spezi-
elles Dispositiv. Ein Dispositiv, so erklärt Deleuze, bringt immer eine Menge 
von Taktiken, Funktionsweisen und strategischen Positionen mit sich.77 Der 
Code der abstrakten Maschine, das Gesicht bzw. der Staat, lässt sich nicht dau-
erhaft auflösen und die von Deleuze und Guattari beschriebenen Intensitäten 
zwischen den starren Segmenten des Staates sind allein als Mikrobewegungen 
wahrzunehmen. Dennoch lässt sich aus zwei Gründen argumentieren, dass 
eine Decodierung und Neueinschreibung mit Hilfe einer Maske Mikrobewe-
gungen zwischen den starren Segmenten des Staates hervorzurufen vermag. 
Vorausgesetzt wird die Annahme, dass Minoritäten »aktiv umgestaltend auf 
die makropolitischen Formationen und die molaren sozio-ökonomischen Pro-
zesse einwirken« können.78 Deleuze und Guattari formulieren es wie folgt: 
»Wenn das Gesicht Politik ist, dann ist auch das Auflösen des Gesichts eine 
Politik, die wirkliches Werden nach sich zieht […]. Das Gesicht auflösen ist 
das gleiche, wie die Wand des Signifikanten zu durchbrechen oder aus dem 
schwarzen Loch der Subjektivität herauszukommen.«79 Zur Befreiung der Ge-
sichtsmerkmale eignet sich allerdings keine Rückkehr zum primitiven Kopf als 
Teil einer präsignifikativen Semiotik. Eher bedarf es der Merkmale des Bildli-
chen und Musikalischen, welche in neuen Kombinationen hervorgebracht wer-
den müssen.80 Mit der experimentalen Kunst findet sich eine Ausdrucksform, 
die solche neuen Kombinationen und Erfahrungen ermöglicht. Kunst wird in 
diesem Sinne konstruktiv verstanden. Sie ist eine produktive Maschine und 
Gestalterin von Erlebnissen, die untrennbar mit der Realität verbunden sind.81 
Pussy Riots künstlerischer und vor allem auch körperlicher Akt war konsti-
tutiv für die Neuverkettung von Affekt und Zeichen. Die Frauen haben mit 

77 | Deleuze: Foucault, a.a.O., S. 56.

78 | Antonioli: »Fluchtlinien des Politischen«, a.a.O., S. 25.

79 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 258.

80 | Ebd., S. 260.

81 | Zepke: Art as Abstract Machine, a.a.O., S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 Katharina D. Mar tin

ihrer Aufführung eine physische und gesichtslose Kopf-Körper-Einheit inner-
halb eines patriarchalischen Raumes verortet. Die Aktion erregte großes natio
nales und internationales Aufsehen, vor allem nachdem drei der Mitglieder 
von Pussy Riot identifiziert und inhaftiert wurden. Die öffentliche Diskussion 
innerhalb der russischen Gesellschaft depolitisierte die Aktion. Trotz vieler 
Widersprüche war man(n) sich einig darüber, dass eine angemessene Strafe 
vor allem die Körper der Frauen zu treffen habe.82 Nicht nur von Teilen der 
Bevölkerung, sondern auch von bekannten Journalisten und Intellektuellen 
bis hin zur politischen Linken wurden patriarchalische Strafszenarien entwor-
fen. Der Fernsehmoderator Maksim Shevchenko schrieb: »I think Orthodox 
women should catch and flog these little bitches with birch rods. Let them also 
have a ›performance‹.«83 Boris Nemtsov, ein Oppositionspolitiker und Vorsit-
zender der Putin-kritischen, liberal-demokratischen Koalition, stellte klar: »If 
I was working for this church, I would first call the TV crews and then undress 
them, cover them with feathers and honey, shave their heads, and kick them out 
to the freezing cold in front of the cameras.«84 Der einflussreiche, konservative 
Intellektuelle Egor Kholmogorov kommentierte: »If I could get my way, I would 
spank these girls and let them go.«85 Und Gennadii Ziuganov, Vorsitzender der 
Russisch Kommunistischen Partei erklärte: »I would take a good leather belt, 
give them a good spanking, and then send them back to their children and pa-
rents. This would be a good administrative punishment for them.«86 Die sich 
ansonsten oppositionell gegenüberstehenden Politiker verwandelten gemein-
sam eine an sich politische Diskussion in einen Diskurs über den weiblichen 
Körper.87 So fand der Aspekt des sexualisierten Körpers auch Ausdruck in den 
politischen Zeichnungen zum Thema:

»Various kitsch images of the women also appeared online. One of these was a drawing 

of the three women with exposed breasts being burned at the stake under the gaze of 

Putin, Patriarch Kirill, Reverend Vsevolod Chaplin, and Judge Marina Syrova. Another 

featured a stylized icon of Tolokonnikova as the Virgin Mary with baby Jesus wearing 

82 | Bernstein: »An Inadvertent Sacrifice«, a.a.O., S. 224ff.

83 | Ebd., S. 224. 

84 | Ebd.

85 | Ebd.

86 | Ebd.

87 | Ebd., S.  233. Der Text des Punk-Gebets hat eindeutig politische Konnotation: 

»Black robe, golden epaulettes [/] All parishioners crawl to bow [/] The phantom of 

liber ty is in heaven [/] Gay-pride sent to Siberia in chains [/] The head of the KGB, their 

chief saint, [/] Leads protesters to prison under escort [/] In order not to offend His 

Holiness [/] Women must give bir th and love [/] Virgin Mary, Mother of God, become a 

feminist […].« 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


303Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

a bondage mask and a dog collar with a large chain hanging from her neck, her halo 

traced by barbed wire. The sympathies of these particular image makers lay on the side 

of Pussy Riot, yet the sexualized gaze to which the three female bodies were subjected 

bore striking similarities across sociopolitical boundaries.«88

Die Verurteilung zu zwei Jahren Frauenarbeitslager wegen »Rowdytum[s] 
und religiösem Hass« bezeugt diesen Diskurs.89 Die Zusammenhänge zwi-
schen der Körperlichkeit der Aktion selbst und dem körperlichen Aspekt der 
(strafrechtlichen) Folgen wurde bisher, auch in der positiven Rezeption, nicht 
näher diskutiert.90 Teilweise lässt sich die Betonung der Körperlichkeit bei 
der Pussy Riot Performance auf die Maskierung der Gesichter zurückfüh-
ren. Für einen kurzen Moment waren ihre Gesichter nurmehr Köpfe, noch 
ohne signifikante Einschreibungen. Und auch wenn eine solch kurzweili-
ge Deterritorialisierung wie eine verlorene ›Schlacht‹ erscheint,91 beförderte 
der Erfolg der Pussy-Riot-Maske die Hervorbringung eines neuen Gesichts. 
Während des laufenden Strafverfahrens verbreiteten sich nicht allein kari-
kierte und sexualisierte Körperabbildungen der jungen Frauen, sondern 
ebenso Fotografien der maskierten Pussy Riot Gruppe. Die farbige Maske 
wurde zum Gesicht der jungen Frau im Widerstand zur patriarchalischen 
Ordnung Russlands. Neben zahlreichen Solidaritätsbekundungen in den 
sozialen Netzwerken verbreiteten sich auf Blogs und Webseiten die Bilder 
von farbig maskierten Köpfen. Innerhalb Russlands reagierten viele darauf 
mit dem Wunsch, den Delinquentinnen die Unterlegenheit ihrer Körper auf 
schmerzvolle Weise in Erinnerung zu rufen und ihnen auf diese Weise ihr 
Pussy-Riot-Gesicht zu nehmen.92 

Für die Kunst als abstrakte Maschine bedarf es einer ethischen Dimen-
sion und einer kritischen Deterritorialisierung bei der die Ausdrucksform 
mit dem Erlebnis zusammenfällt.93 Das Punk-Gebet und dessen Folgen sind 
ein Ereignis und eine Zickzack-Bewegung. Der Gesichtsauflösung folgte eine 
direkte Recodierung und das ›neue Gesicht‹ wurde in kürzester Zeit in die 

88 | Ebd., S. 225.

89 | Ebd., S. 221. Anya Bernstein gibt eine Analyse der historischen Hintergründe des 

russischen Strafsystems, welches bis ins 19. Jahrhundert hinein zahlreiche körperliche 

Strafen auch für Frauen vorsah. Bernstein nimmt in ihrem Text Bezug auf die körperliche 

und feministische Dimension der Pussy Riot Verhandlungen. 

90 | Ebd. 

91 | Braidotti, Rosi und Dolphijn, Rick: »Deleuze’s Philosophy and the Ar t of Life, Or: 

What does Pussy Riot Know?«, in: dies. (Hg.): This Deleuzian Century. Art, Activism, Life, 

Leiden 2014, S. 13-36, hier S. 34.

92 | Bernstein: »An Inadvertent Sacrifice«, a.a.O., S. 221. 

93 | Zepke: Art as Abstract Machine, a.a.O., S. 8, S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 Katharina D. Mar tin

herrschende Ordnung integriert. Dennoch, mit ihren maskierten Gesichtern 
und tanzenden Körpern, bewirkten Pussy Riot, auf unvorhersehbare Art und 
Weise, historisch situierte Wellen innerhalb der starren Segmente der gegen-
wärtigen Gesellschaftsordnung. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015 - am 14.02.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

