Interdiskursive und intertextuelle Verflechtungen
in Navid Kermanis Zwischen Koran und Kafka.
West-dstliche Erkundungen

Riham Tahoun

Abstract

The aim of this article is to analyze the mutual relation between literature and its cultu-
ral context in general and the impact of specific cultural discourses on perceiving literature

within one’s own context as well as that produced within other cultures. For this purpose,
the article examines the deconstructive method used by Navid Kermani in his collection of
essays entitled »Zwischen Koran und Kafka. West-dstliche Erkundungen« (2014). Through

his deconstructive analysis he provides different literary interpretations that take into ac-
count other cultural contexts.

Title: Interdiscursive and intertextual linkages in Navid Kermanis Zwischen Koran
und Kafka. West-dstliche Erkundungen

Keywords: Navid Kermani; Zwischen Koran und Kafka; interdiscursiveness; in-
tertextuality; discourse; deconstruction

1. Einleitung

Wie interpretiert man literarische Texte? Das ist eine Frage, die die Literaturwis-
senschaft seit ihren Anfingen beschiftigt und immer wieder zu neuen Erkennt-
nissen und neuen Turns fithrt. Der vorliegende Beitrag mochte die folgende Frage
unter kulturwissenschaftlichen Gesichtspunkten prizisieren: Wie steht der Text
zu seinem kulturellen Kontext? Das ist Gegenstand der kulturwissenschaftlich
ausgerichteten Literaturwissenschaft, die literarische Texte in konkreten kultu-
rellen Diskursen positioniert und das Verhiltnis des Textes zu kulturellem Wis-
sen erforscht.

- am13.02.2026, 09:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356

Riham Tahoun

Ein selbstreferentieller literarischer Text ist unvorstellbar, auch wenn seine
Textualitit und Literarizitit nicht zu bestreiten sind. Ein literarischer Text pflegt
diverse Beziehungen zu vielen anderen Texten, die verschiedene Wissensbereiche
der Kultur beschreiben, sowie zu einem kulturellen Kontext, dessen Wissens-
strukturen historisch variabel sind, so dass sie stindig neu definiert werden, je
nach den auflertextuellen Gegebenheiten der historischen Epoche, auf die ein li-
terarischer Text Bezug nimmt. »In solchem Sinn kann man von Pluralitit eines
Textes sprechen, der stets aus Aussagen verschiedener Diskurse besteht und allein
in seiner Existenz immer schon auf Intertextualitit bzw. auf Interdiskursivitit
verweist.« (Fohrmann/Miiller 1988: 16) Die (Inter-)Diskursivitit und Intertextua-
litat literarischer Texte beschiftigten eine Reihe von literatur- und kulturwissen-
schaftlichen Ansitzen wie die Diskursanalyse, die Interdiskurstheorie und den
Poststrukturalismus. Michel Foucault verlieh der Literatur in Die Ordnung der Din-
ge eine gewisse »Autonomie:

Waihrend des ganzen neunzehnten Jahrhunderts und bis in unsere Zeit — von
Holderlin zu Mallarmé, zu Antonin Artaud — hat die Literatur nun aber nur in ihrer
Autonomie existiert, von jeder andern Sprache durch einen tiefen Einschnitt nur
sich losgel6st, in dem sie eine Art »Gegendiskurs«bildete und indem sie so von der
reprasentativen oder bedeutenden Funktion der Sprache zu jenem rohen Sein zu-
riickging, das seit dem sechzehnten Jahrhundert vergessen war. (Foucault 2013a
[1966]: 80)

Literatur bleibt allerdings — besonders in seinen spiteren Schriften — abhingig
von anderen Diskursen, und literarische Texte sind »Effekte diskursiver Prakti-
ken« (Klawitter/Ostheimer 2008: 163):

Man gesteht ein, dafd es darin ein Niveau geben muf} (so tief, wie es sich vorzu-
stellen notwendig ist), auf dem das Werk sich in all seinen Fragmenten, sogar den

allerkleinsten und unwesentlichsten als der Ausdruck des Denkens und der Erfah-
rung oder der Imagination oder des Unbewufsten des Autors oder auch der histo-
rischen Determinationen enthiillt, in die er eingeschlossen war. (Foucault 2013b

[1969]: 497)

Im Rahmen seiner Interdiskurstheorie verleiht Jiirgen Link der Literatur den
Status eines »Interdiskurses«, in dem »auf selektive Weise das Wissen bzw. die
Verfahren und institutionellen Rituale verschiedener Spezialdiskurse (etwa me-
dizinische, 6konomische und juristische) gekoppelt und gebiindelt zum Einsatz
gebracht« werden (Link 1988: 286). Jedoch ist die Literatur ein »elaborierter Inter-
diskurs« bzw. genauer eine »Elaboration interdiskursiver Elemente«, weil

- am13.02.2026, 09:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdiskursive und intertextuelle Verflechtungen

die schone Literatur nicht beliebige und nicht alle interdiskursiven Elemente,
Verfahren, Teilstrukturen aufnimmt und verarbeitet. Operativ-interdiskursive
Elemente wie mathematische Formalisierung, Klassifikationsschemata, Mefdver-
fahren usw. treten naturgemaf hinter imaginaren Elementen wie bildlichen Ana-
logien, Metaphern und Symbolen, Figurationen menschlicher Subjekte usw. weit-
gehend oder ganz zurtick. (Ebd.)

Somit lasst sich Literatur parallel zur aktiven Wirkung an den interdiskursiven
Vernetzungen auch als eine Art »Spezialdiskurs« betrachten, der die Ambivalenz
der Kollektivsymbolik' »wahrt und hiufig kiinstlich steigert« (Link 1988: 286).

Roland Barthes akzentuiert ebenfalls die vielfiltige textuelle und kulturelle
Beziiglichkeit des literarischen Texts, dessen mehrdeutiger, meistens wider-
spriichlicher Sinn sich nicht im Schreib-, sondern im Rezeptionsprozess entwi-
ckelt:

Damit tritt das totale Wesen des Schreibens hervor: ein Text besteht aus vielfa-
chen, mehreren Kulturen entstammenden Schreibweisen, die untereinander in
einen Dialog, eine Parodie, ein Geflecht eintreten; nun gibt es einen Ort, an dem
sich diese Vielfalt sammelt, und dieser Ort ist nicht wie bisher gesagt wurde, der
Autor, sondern der Leser. (Barthes 2006 [1968]: 300f.)

Diese Dilemmata zwischen Eigengesetzlichkeit und Historizitit der Literatur so-
wie zwischen dem literarischen Text und seinem kulturellen Beziehungskomplex
bilden die Grundlage fir den vorliegenden Beitrag, der sich mit der Sammlung
kritischer Essays Zwischen Koran und Kafka. West-stliche Erkundungen (2014) von
Navid Kermani befasst.

2. Dekonstruktion als Grundlage der west-dstlichen Erkundungen

In seiner Essaysammlung unternimmt Kermani? ein »kritisches Uberdenken tra-
ditioneller Interpretationskategorien und Kanonbildungen« (Bachmann-Medick
2004a: 10), indem er feste kulturelle Text-Bedeutungszuschreibungen aus ithrem

1 »Unter Kollektivsymbolen mochte ich Sinn-Bilder (komplexe, ikonische, motivierte Zeichen) ver-
stehen, deren kollektive Verankerung sich aus ihrer sozialhistorischen, z.B. technohistorischen
Relevanz ergibt, und die gleichermaRen metaphorisch wie reprisentativ-synekdochisch und
nicht zuletzt pragmatisch verwendbar sind.« (Link 1988: 286) Sie dienen in der Literatur als »ele-
mentar-literarische Anschauungsformen, die aus der Tendenz der Reintegration der Spezialdis-
kurse generiert werden« (ebd.).

Navid Kermani wurde 1967 als Sohn iranischer Eltern in Siegen geboren. Er studierte Orientalis-
tik, Theaterwissenschaft und Philosophie in K6In, Kairo und Bonn. Fiir sein akademisches und

N

- am13.02.2026, 09:08:2!

357


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358

Riham Tahoun

Kontext herauslost und in ihrer Ambivalenz aufzeigt, um neue Bedeutungen
aufzuspiiren. Er operiert dabei auf zwei Ebenen, die miteinander verzahnt sind
und einander bedingen: die Textualitit der Texte, d.h. das Zusammenspiel der
inneren Zeichen im Text, sowie ihre Intertextualitit, d.h. ihre Beziehungen zu
anderen Texten. Sein analytisches Verfahren basiert auf dem Prinzip der De-
konstruktion und umfasst zwei Momente: das Moment der De-struktion, d.h. die
Auflosung herkémmlicher kultureller Bedeutungsgefiige, und das Moment der
Kon-struktion, d.h. die Bildung offener, Widerspriiche duldender Bedeutungs-
horizonte. Der Text wird somit von seinem sprachlichen und kulturellen >Signi-
fikat« befreit, so dass im Spiel der>dissémination<im Sinne Jacques Derridas neue
potentiell unendliche Bedeutungen entstehen. »Die Abwesenheit eines transzen-
dentalen Signifikats erweitert das Feld und das Spiel des Bezeichnens ins Unend-
liche.« (Derrida 2008 [1967]: 231)

Durch das Prinzip der Dekonstruktion lassen sich in den untersuchten litera-
rischen Texten, mit denen Navid Kermani sich auseinandersetzt, (inter-)diskursi-
ve, antidiskursive und intertextuelle Beziehungen beobachten. Diese werden ex-
emplarisch in folgenden Essays analysiert: Die Wahrheit des Theaters. Das schiitische
Passionsspiel und die Verfremdung (1999), Die heroische Schwiche. Lessing und der Terror
(2003), Der Aufstand gegen Gott. Attar und das Leiden (2008) und Welt ohne Gott. Shake-
speare und der Mensch (2012).

3. Erkundung der Text-Kontext-Beziehungen

Schon die Titel der Essays hinterfragen die kultur-historische Verortung der Tex-
te: Wie steht Shakespeare zu einer Welt ohne Gott? Was hat der kosmopolitische
Lessing, der fiir Toleranz zwischen den Religionen aufruft, mit Terror zu tun?
Wie trigt das schiitische Passionsspiel zur Wahrheit des verfremdenden Theaters
bei? Welche Parallele lassen sich zwischen Attar und Dante beobachten? Diesen
Fragen wird im Folgenden unter Beriicksichtigung der Beziehung zum jeweiligen
kulturellen Beziehungskomplex, in dem die untersuchten literarischen Texte ein-
gewoben sind, nachgegangen.

literarisches Werk erhielt er zahlreiche Auszeichnungen wie z.B. den Hannah-Arendt-Preis, den
Kleist-Preis und den Friedenspreis des Deutschen Buchhandels. Mehr dazu online unter: www.
navidkermani.de/view.php?nid=183 [Stand: 23.5.2019].

- am13.02.2026, 09:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdiskursive und intertextuelle Verflechtungen

3.1 Anti-Diskurs im protestantischen Zeitalter: Autonomie des Menschen
in Abwesenheit Gottes

Im Essay Welt ohne Gott. Shakespeare und der Mensch von 20122 setzt sich Navid Ker-
mani mit den herkémmlichen diskursiven Interpretationen von William Shakes-
peares Werk auseinander und beleuchtet die Macht der vorherrschenden Diskur-
se, die zu einer einseitigen Auslegung des dramatischen Werks am Beispiel von
Konig Lear fihren.

Die Darstellung von Konig Lear in der sechsten Szene des vierten Aktes im
gleichnamigen Drama von Shakespeare betont die leibliche Dimension des Lei-
dens des verratenen, verwahrlosten Vaters und ehemaligen Konigs, der ziel- und
hilflos umbherirrt. Betrachtet man den isthetisch-historischen Entstehungskon-
text des Dramas um 1606, so steht dieses naturalistische, bis ins kleine Detail ge-
zeichnete Bild dieser Leiden der Figur des Konigs Lear im Kontrast einerseits zum
elisabethanischen protestantischen Zeitalter Anfang des 17. Jahrhunderts. Ande-
rerseits kehrt sich Shakespeare damit von den Prinzipien der mittelalterlichen
Kunst ab, die die Passionsgeschichte Christi verklart und verfremdend darstellt,
um das Augenmerk vom physischen Korper auf den unfassbaren, schwer darstell-
baren Schmerz selbst zu lenken (vgl. Kermani 2014b [2012]: 72; 74)*.

Diese illusions- und mitleiderregende Zeichnung des Leidens fihrt dazu,
dass viele Interpretationen das Drama — bewegt durch die kiinstlerischen und
isthetischen Konventionen der Zeit — zwangslaufig mit der biblischen Figur von
Hiob vergleichen oder in die Tradition der Passionsgeschichte einordnen und sie
ins »Schema christlicher Erlosung« (WoG: 85) pressen. Aus diesem Blickwinkel
sollen die Hauptfiguren Kénig Lear und Graf von Gloucester durch ihr Leiden
»nach und nach zur Selbsterkenntnis, zur Reue und zur Bejahung der géttlichen
Vorhersehung gelang[len« (ebd.). Shakespeare vertritt mit seinem Konig Lear hin-
gegen einen Gegendiskurs zu seiner Zeit, indem er die Abwesenheit Gottes akzen-
tuiert, ohne seine Existenz zu bestreiten, und indem er seinem Lear — dhnlich wie
den Figuren in seinen anderen Dramen — mehr Autonomie und Selbstverantwor-
tung fiir das eigene Handeln verleiht. Seine Figuren sind anders als Hiob, dessen
Schicksal eine Priifung und nicht Konsequenz seines eigenen Handelns ist.

Am eklatantesten ist jedoch die Abwesenheit Gottes im Konig Lear, eben weil
Shakespeare das Stiick bewusst als eine Passionsgeschichte gestaltet. Die Ver-
satzstiicke der Religion sind noch da, liegen herum wie abgetragene Kleider, die
Motive, Zitate, Situationen, auch die handelnden Figuren sehen sich noch als Cha-

3 Der Essay beruht auf der Rede zur Er6ffnung der Jahrestagung der deutschen Shakespeare-Ce-
sellschaftam 20. April 2012 in Bochum. Zuerst wurde er in Akzente 59, H.4, 2012 ver6ffentlicht.

4 ImFolgenden wird der Text mit der Sigle WoG und Seitenzahl zitiert.

- am13.02.2026, 09:08:2!

359


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360

Riham Tahoun

raktere in einem religidsen Schauspiel, aber das Stiick selbst macht von Beginn an
klar, daf$ hier nur Menschen am Werk sind, gute und bose, grofRherzige und mifs-
giinstige, fromme und selbstsiichtige Menschen. (WoC: 81)

Die Herstellung der eben erwihnten diskursiven bzw. intermedialen Beziige zu
Hiob und zur Passionsgeschichte im Shakespeare-Kontext sind irrefithrend, weil
sie den Riickgriff auf mittelalterlich-religiése Motive und Mythen nur aus dem
historischen kulturellen Kontext interpretiert und damit andere aktuelle Diskur-
se der Zeit aufler Acht lisst, etwa dhnliche antidiskursive Tendenzen in der ita-
lienischen Malerei, wie z.B. Caravaggios Die Kreuzigung des Heiligen Andreas, oder
im englischen elisabethanischen Theater, wie z.B. bei Christopher Marlowe. Mit
seiner Figur Konig Lear hort Shakespeare auf eine neue, soziale nichtdiskursive
Entwicklung seiner Zeit, nimlich den Anspruch auf mehr Individualitit und eine
stirkere »Entscheidungsfreiheit« (WoG: 82) des Menschen. Die mittelalterlich-re-
ligiosen Motive und Mythen erleben damit eine Art Verschiebung und Dissemi-
nation.

Gleichzeitig stellt Shakespeare die Grenzen dieser menschlichen Freiheit kri-
tisch zur Diskussion. An den dramatischen Figuren werden die beiden Seiten der
menschlichen Autonomie aufgezeigt, die positive sowie die negative, die man
entsprechend als Geschenk bzw. Verhdngnis betrachten kann. »Nie zuvor war die
menschliche Individualitit in ihrer Ambivalenz und Abgriindigkeit, ihrem Glanz
und ihren Schattierungen, ihren Angsten und Begierden priziser, tiefgriindiger,
auch kilter und riicksichtsloser beschrieben worden.« (WoG: 79) Am Beispiel von
Shakespeare wird ersichtlich, dass die Destruktion der herkdmmlichen intertex-
tuellen bzw. intermedialen Beziehungen wichtig ist, um sein dramatisches Werk
in seinen antidiskursiven, revolutioniren Ziigen addquat zu positionieren. Erst
indem man die Beziige zum historischen Kontext destruiert, reflektiert und re-
generiert, kann man Shakespeares Dramen als Gegendiskurs, als subversiven Wi-
derstand gegen das klassizistische, Katharsis erzeugende Drama einerseits und
die normative religios ausgerichtete Interpretation des menschlichen Leidens auf
der Bithne andererseits verstehen. Dadurch, dass sich Shakespeare in der drama-
tischen Verarbeitung von Koénig Lear »von normativen Vorstellungen von indivi-
duellen und kollektiven Entwicklungsabliufen« und »sinnstiftenden Gattungs-
konventionen« (Neumann 2006: 48) abkehrt, 16st er eine reflexive Wirkung aus,
die zum Uberdenken der herkdmmlichen kulturellen, religiésen und gattungs-
asthetischen Wissensordnungen einlidt und die Integration von bis dahin tabui-
sierten antidiskursiven Denkformen ermoglicht.

- am13.02.2026, 09:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdiskursive und intertextuelle Verflechtungen

3.2 Pluralitat des Diskurses: Terror als transkulturelles Phanomen

Gotthold Ephraim Lessing war der erste deutsche Dramatiker, der Shakespeare
fiir die Offnung des menschlichen Wesens auf »das Grof3e, das Schreckliche, das
Melancholische« (Lessing 1973 [1759-1765]: 71) gerithmt hat, die seiner Meinung
nach konstitutive Elemente des deutschen Charakters bilden. Vermutlich geht
Lessings Interesse fiir Individualitit und Humanismus auf Shakespeare zuriick.
Lessing war ein Kosmopolit par excellence und zeigt in seinen dramatischen Wer-
ken eine grofie »Weltoffenheit, die mit einem konsequent kritischen Bezug auf
die eigene Gesellschaft« (Kermani 2014a: 105)° einhergeht. »Ich habe iiberhaupt
von der Liebe des Vaterlandes (es thut mir leid, dafs ich Ihnen meine Schande
gestehen muf) keinen Begriff, und sie scheinet mir aufs hochste eine heroische
Schwachheit, die ich recht gerne entbehre.« (Lessing 1968: 158; vgl. LuT: 105)

1759 schrieb Lessing den Einakter Philotas, der von einem jungen Prinzen han-
delt, der sich fiir das Vaterland aufopfert, indem er Selbstmord begeht. Durch
seinen Tod wilrde sein Vater den Krieg gegen den Feind gewinnen, auch wenn
der Sohn des Feindes genauso in ihre Gefangenschaft geraten ist wie er selbst in
die Gefangenschaft des Feindes. Fiir ihn ist der Weg in den Tod eine gute Tat und
durch die edlen politischen Ziele gerechtfertigt.

Navid Kermani versucht hier eine neuartige Leseart, indem er Philotas aus
seinem historischen Entstehungskontext herauslést und ihn in die zwei Jahrhun-
derte spiter liegende Zukunft schickt. Er verbindet ihn mit einem transkulturel-
len Phinomen der Gegenwart und verleiht somit dem dramatischen Werk Les-
sings eine zeitlose, prophezeiende Dimension: Dass Philotas in Lessings Drama
sein eigenes Leben fiir eine Uberzeugung, fiir ein politisches Ziel — abgesehen
von seiner Legitimitit — aufs Spiel setzt und »zum heroischen Selbstopfer« (LuT:
93) bereit ist, verbindet ihn mit Angehérigen des Nationalsozialistischen Unter-
grunds in Deutschland, der Al-Qaida und dhnlichen Terrornetzwerken unserer
Gegenwart. Die Herstellung dieser Verbindung wirft die Frage auf, welche Par-
allelen sich hier konkret beobachten lassen und warum Menschen sich auf Terror
einlassen. Fiir Kermani sind das u.a. »die Gewdhnlichkeit und wohl auch die Be-
quemlichkeit der familiiren Verhiltnisse, [..] die die Attraktivitit eines Lebens-
entwurfs eher [..] begiinstigen, der die biirgerliche Norm radikal verneint und
sogar bekimpft« (ebd.: 94f).

Ohne Terrorismus verharmlosen zu wollen, ist dieser, so Kermani, nicht nur
eine individuelle Entscheidung eines Menschen oder einer Menschengruppe, son-
dern wird auch zum gréiten Teil durch den national-lokalen und weltpolitischen
historischen Kontext begiinstigt. Es ist die Wiederkehr des Patriotismus und des
fanatischen Nationalismus, den der Kosmopolit Lessing im 18. Jahrhundert zu

5 Im Folgenden wird der Text mit der Sigle LuT und Seitenzahl zitiert.

- am13.02.2026, 09:08:2!

361


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362

Riham Tahoun

kritisieren versucht, und die in der Gegenwart zu einem grenziibergreifenden,
transkulturellen Phinomen werden. Allerdings vollzog sich iiber die zwei Jahr-
hunderte eine gewisse Verschiebung des ideologischen politischen Diskurses:

Nun bedeutete Patriotismus Mitte des achtzehnten Jahrhunderts noch etwas vol-
lig anders als seit dem spaten neunzehnten Jahrhundert. Das Vaterland, das ge-
liebt werden sollte, war keine Nation, es war ein einzelner Staat innerhalb eines
Sprachraums, der durch den Buchdruck, die Bibeliibersetzungen, die zunehmen-
de Alphabetisierung und die deutsche Literatur erst allméhlich zu einem gemein-
samen Bewuf3tsein fand. (LuT: 105)

Gleichzeitig stellt Kermani diese ideologische, politische Einordnung von Les-
sings Selbstkritik bzw. Kritik am Patriotismus in Frage: Liege sie nicht eher an
Lessings »grundsitzliche[r] Neigung, sich gegen das aufzulehnen, was als gin-
gige Meinung daherkam«? (LuT: 106) Lessing war fiir seine polemische, widerste-
hende Einstellung in politisch-ideologischen, dsthetischen und religiésen Fragen
bekannt. Wenn man mit Barthes die Autorschaft des literarischen Textes aufhe-
ben wiirde, wire diese Auslegung nicht moglich gewesen.

Ein weiteres Exempel fiir die Widerlegung herkommlicher Interpretationen
fithrt Kermani anhand des Toleranz-Stiickes Nathan der Weise vor. Das Drama ent-
springt nicht der Absicht, iber Judentum oder Islam zu schreiben, obwohl Lessing
sich intensiv mit dem Islam beschiftigt hat. Er wollte mit seinem Stiick hingegen
»die Moglichkeit aufzeigen, sich menschlich zu verhalten, ohne ein Christ zu sein.
Der Orient diente Lessing als Fliche, auf die er das positive Gegenbild zur eigenen
Kultur projizierte.« (LuT: 107) Ahnlich wie Shakespeare versteht Lessing die Auf-
klarungsfunktion der Literatur als »subversive Kraft« (Neumann 2006: 33): Indem
er in seiner Selbstkritik bis zum Auflersten geht und mit literarischen Mitteln
provoziert, macht er auf die drohende Gefahr der »Uberhéhung der kollektiven
Zugehorigkeit« (LuT: 101) aufmerksam. In diesem Sinne »stellt [Literatur; R.T.] ge-
sellschaftlich dominantes Wissen in Frage, zeigt blinde Flecken bestehender Wis-
sensordnungen auf, verhilft dem Ausgegrenzten, dem Anderen und Tabuisierten
zur Anschauung und konterkariert damit gesellschaftliche Machtprozeduren«
(Neumann 2006: 33).

Nach Kermani erlebt dieser Toleranzdiskurs, den Lessing im 18. Jahrhundert
zu etablieren versuchte, in den zwei folgenden Jahrzehnten eine negative Ent-
wicklung zum »Allgmeingut« (LuT: 109). Der aufsteigende Rechtspopulismus
nihrt sich aus der »Behauptung, die eigene Toleranz wehrhaft gegen die Intole-
ranz verteidigen zu miissen« (LuT: 107). Deshalb ist die Rekurrenz auf Lessing als
Kosmopolit auch in der Gegenwart sowohl essentiell als auch moglich. Nathan der
Weise steht als Exempel fiir literarische Texte, die einen offenen, perspektivischen
Bedeutungshorizont besitzen, sodass der dem Stiick kulturell zugeschriebene

- am13.02.2026, 09:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdiskursive und intertextuelle Verflechtungen

Sinn in verschiedenen Zeiten und Kulturen auf unterschiedliche Art und Weise
aktualisiert wird, wie man an der Rezeptionsgeschichte des Stiicks in der ganzen
Welt beobachten kann.

3.3 Macht des europaischen Theater-Diskurses.
Einfiihlung durch die Brecht’sche Verfremdung?

In seinem Essay Die Wahrheit des Theaters. Das schiitische Passionsspiel und die Ver-
fremdung von 1999° fithrt Navid Kermani vor, wie die willkiirliche Herstellung von
intertextuellen gattungsisthetischen Beziehungen zwischen literarischen Pro-
duktionen verschiedener Kulturen ohne Riickgriff auf ihren historischen Entste-
hungskontext zur Totalisierung des eigenkulturellen Diskurses und Marginalisie-
rung von fremden kulturellen Diskursen fithrt. Ab den siebziger Jahren des 20.
Jahrhunderts wurden mehrere europdische Theaterregisseure auf das schiitische
Passionsspiel Taziyeh aufmerksam. Ohne das relevante Kontextwissen fiir diese
Theaterform genauer in den Blick zu nehmen, wurde das schiitische Passionsspiel
u.a. in der Tradition des aristotelischen Theaters, des Armen Theaters von Anto-
nin Artaud und des Epischen Theaters von Bertolt Brecht verortet. Das schiitische
Passionsspiel ist hingegen nur aus den historischen Bedingungen seiner Entste-
hung zu verstehen. Das Taziyeh verweist in seinem Wesen auf die Interdiskursivi-
tit des iranisch-schiitischen, hegemonialen kulturellen Archivs hin und verbindet
die verschiedenen Wissensdiskurse zu einem kollektiven Ganzen in einer dis-
kursintegrativen Performance.’

Es sind vor allem religionsgeschichtliche, politisch-ideologische, sozial-kol-
lektive und gattungsspezifische Diskurse, die das Taziyeh-Passionsspiel mitge-
stalten und die gleichzeitig von ihm beeinflusst werden: Im schiitischen Passions-
spiel geht es um die Geschichte von Imam Hossein, der im Jahr 680 bei Kerbala im
Irak gegen den Khalifen Yazid verlieren musste und sein Leben fiir die Gerechtig-
keit opferte, nachdem er von den Bewohnern von Kufa, die ihn um Hilfe gebeten
hatten, im Stich gelassen wurde. Viele Jahrhunderte spiter entwickelte sich das
schiitische Passionsspiel zum Gedenken an den Siindenfall und die Schlacht von
Kerbala.

Die Passion Hosseins wurde »zum Gritndungsmythos im kulturellen Gedicht-
nis der Schiiten« (Kermani 2014 [1999]: 165)°. Mit diesem historischen Ereignis
sind diskursive Alltagspraktiken verbunden, die zu Kollektivsymbolik (vgl. Link
1988: 286) erhoben werden und die ihren Weg in die Literatur finden, wie z.B. die

6 Eine frithere Version ist unter dem Titel »Katharsis und Verfremdung im schiitischen Passions-
spiel«in Die Welt des Islams, Bd. 39,1999, S. 31-63 erschienen.

7 Zum Verstandnis der Literatur als Interdiskurs vgl. Link (1988: 286).

8 Im Folgenden wird der Text mit der Sigle SPuV und Seitenzahl zitiert.

- am13.02.2026, 09:08:2!

363


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

364

Riham Tahoun

Verehrung des Wassers (vgl. SPuV: 165). Diese Mythen und Symbole versteht man
nur, wenn man die Bedeutung des Ereignisses fiir die Schiiten aus dem histo-
rischen Entstehungskontext ableitet. Es ist nicht nur ein religiéses Passionsspiel,
das das Martyrium von Hossein wiedergibt, sondern auch »ein soziales Ereignis
ersten Ranges« (SPuV: 164), das »in der schiitischen Volksfrommigkeit eine erls-
sende Funktion« besitzt (SPuV: 166f.). Ferner dient es der Stirkung der kollektiven
Identitit. »Zum Kollektiv werden [..] die Beteiligten durch die Gemeinsambkeit
des Erlebens, der Erinnerung, des Schmerzes, des symbolischen Widerstands«
(SPuV:181) und der politischen Macht der schiitischen Mehrheit iiber die lange Ge-
schichte Irans. Aufgrund seiner religiésen, politisch-ideologischen und sozialen
Bedeutung wurde das Taziyeh zum »Nationaldrama« (SPuV: 167) iiberhoht.

Aufgrund seines »Anti-Naturalismus« und »Anti-Illusionismus« (SPuV: 170)
wurde das schiitische Passionsspiel im europiischen theateristhetischen Diskurs
ausgiebig diskutiert und aufgrund seiner Verfremdungseffekte ins Verhiltnis
zum epischen Theater von Bertolt Brecht gesetzt. Das schiitische Passionsspiel
setzt tatsichlich viele Verfremdungseffekte ein, die sogar, so Kermani, konse-
quenter angewendet werden als im epischen Theater: die illusionsbrechende Biih-
nengestaltung, die Vermeidung der Schauspieler, sich in ihre Rollen einzufithlen,
die Rolle des Regisseurs als Erzihler und Kommentator, der beliebige Ort- und
Zeitwechsel und die Handlungsunterbrechung durch dasstaliq¢ usw. Anders als
das Brechtsche Theater ist das schiitische Passionsspiel jedoch nicht auf Distanz
der Zuschauer zum Bithnengeschehen angelegt und dient nicht gesellschaftskri-
tischen, aufklarerischen Zwecken. Es ist ganz im Gegenteil »eine Theaterform,
die extrem auf Wirkung setzt, und das Gelingen einer Auffithrung steht in direk-
tem Zusammenhang mit dem Grad der emotionalen Erregtheit« (SPuV: 174). Der
Grund liegt hier wohl an der Funktion von Taziyeh als kulturellem Erinnerungs-
ritual. Das schiitische Publikum braucht keine Theaterillusion, um sich mit der
theatralen Darstellung zu identifizieren. Das geschieht zwangslaufig, bevor das
Stiick tiberhaupt aufgefithrt wird. Die Inszenierung von Hossains Leiden soll die
Zuschauer nur zu »Jammern, Heulen, Klagen und Mitleiden« (SPuV: 175) animie-
ren und anleiten. Sie sind »in der Interaktion von Zuschauern und Akteuren von
essentieller Bedeutung fiir den dramatischen Akt, sind Teil des rituellen Spiels«
(SPuV: 175). Damit widerspricht das schiitische Passionsspiel ebenfalls dem Kon-
zept der aristotelischen Katharsis, mit dem es stindig aus europiischer, theater-
asthetischer Sicht verglichen wird.

Mit dem Beispiel des schiitischen Passionsspiels liefert Kermani einen Beweis,
dass man Texte anderer Kulturen nicht an eigenkulturellen Mafistiben messen

9 »ta'lig«ist die Handlungsunterbrechung »durch einen Auftritt Gabriels [..], der [...] [den Tod Hos-
seins; R.T] in Erinnerung ruft und zu Mitleid mit der Familie Hosseins auffordert. Anschlieftend
wird Ubergangslos die Haupthandlung fortgesetzt.« (SPuV: 170)

- am13.02.2026, 09:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdiskursive und intertextuelle Verflechtungen

kann. Literarisch-dsthetische Texte und Gattungen kénnen nur in ihrem Zusam-
menspiel mit dem jeweiligen kulturellen Kontext nachvollzogen werden. Paralle-
len lassen sich im interkulturellen Vergleich hiufig feststellen, aber nie eine ab-
solute Widerspiegelung der eigenen Literaturgeschichte in der fremden.

3.4 Ethnozentrischer Diskurs versus intertextuelle Verflechtungen

Kermanis Essay Der Aufstand gegen Gott. Attar und das Leiden von 2008 zeigt ein
weiteres Beispiel fir den europidischen hegemonialen Wissensdiskurs, in dem
Kermani zentrale Parallelen zwischen zwei wichtigen Werken der europdischen
und nahostlichen Kultur feststellt: Das Buch der Leiden des persischen Dichters
Fardidoddin Attar (um 1136-1220) und die Géttliche Komddie 1321 des italienischen
Dichters Dante Alighieri (1265-1321). In seinem Buch der Leiden greift Attar das
Motiv der Reise durch den Himmel auf der Suche nach Erlésung auf, das auf
die Himmelsreise des Propheten Mohamed anspielt und von vielen Autoren im
Nahen Osten tiberliefert wurde. Kermani vertritt die Meinung, dass die europii-
sche Literatur dieses Motiv der »kosmischen Seelenreise« (Kermani 2014 [2008]:
47" vom Orient iibernahm und iiber ihre lange Geschichte auf verschiedene Art
und Weise literarisch verarbeitete, wie es sich auch augenscheinlich bei Dante in
seiner Gottlichen Komidie zeigt. Das aber wiirde die abendlindische Literaturge-
schichte, so Kermani, nie zugeben. »Wie kein anderes Werk ist Dantes Gdttliche
Komddie damit die Schnittstelle zugleich fiir die Annahme der arabisch geprig-
ten Kultur in Europa und ihre Abwehr.« (AuL: 48) In Buch der Leiden steht die Auf-
lehnung gegen Gott im Rahmen des Kampfes gegen den religiésen Dogmatismus
und des Aufrufs zum Humanismus und zur Eigenverantwortung des Menschen
als Nachfolger Gottes auf Erden. Diese Auflehnung ist jedoch gleichzeitig ein Zei-
chen des intimsten Glaubens an Gott aus mystischer Sicht. Die Ubernahme dieses
Motivs war durch die religiés-ideologische Situation in Europa im 12. Jahrhun-
dert begiinstigt, wo »Europa in allen Bereichen die Anregungen aus dem Orient
aufnahm und den Menschen als Subjekt zu entdecken begann. [...] [Das ist; R.T.]
eine Zeit, in der religiése Weltbilder erschiittert wurden und der Ubergang zu
rationalen Bewusstseinsstrukturen stattfand.« (AuL: 52) In beiden Texten lassen
sich mehrere intertextuelle Beziehungen beobachten, die laut Kermani kein Zu-
fall sein kénnen, sondern auf eine bewusste Ubernahme und Uberarbeitung des
Topos hindeuten.

Die kanonischen Studien Erich Auerbachs zur Mimesis und Ernst Robert Cur-
tius’ Europdische Literatur und lateinisches Mittelalter aus dem Jahr 1948 gelten Ker-

10 Der Essay wurde zuerst in Wespennest 150, Mdrz 2008 veréffentlicht.

11 Im Folgenden wird der Text mit der Sigle AuL und Seitenzahl zitiert.

- am13.02.2026, 09:08:2!

365


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

366

Riham Tahoun

mani als weitere Beispiele fiir »Prozeduren der Ausschlieffung«'? (Foucault 1993
[1972]: 11), mit denen die europiische Literaturgeschichte die Uberlieferungen
orientalischen Wissens und orientalischer Literatur verkennt und ausklammert.
In diesen Studien werden selten aufiereuropiische Einfliisse — hier orientalische
- erwahnt. Ausgeblendet werden z.B. die »siebenhundertjihrige Prisenz der Ara-
ber in Spanien« (AuL: 65). Attar liefert hingegen, so Kermani, ein Beispiel fiir die
selbstkritische, selbstdestruktive Aufgabe der Kunst und Literatur:

Kritikan anderen Kulturen istimmer affirmativ gegeniiber der eigenen Kultur und
damit das Gegenteil dessen, was Literatur zum Antrieb und zur Aufgabe hat. Lite-
ratur — Kunst und Intellektualitat insgesamt —ist im Kern ein selbstkritischer Akt.
Faridoddin Attar ist das beste Beispiel dafiir: Er ist [...] ein Beispiel dafiir, was isla-
mische Kultur sein konnte —ndmlich immer auch das Gegenteil von dem, was die
religiosen Eliten als islamisch definierten. (AuL: 69)

In seinem Essay kritisiert Navid Kermani ein Kulturverstindnis, das Literatur als
Ausdruck von Wissen, Gesellschaft und Werten des Eigenen funktionalisiert und
ruft dazu auf, die eigene Kultur ebenso fiir kulturelle Denkmuster, Metaphern,
Texte und Medien zu 6ffnen, in denen das fremde kulturelle Wissen im eigenen
verwoben ist.

4, Fazit

In einer Art Re-framing destruiert Kermani den dominanten kulturellen Kontext,
in den literarische Texte, Themen und Gattungen eingebettet sind und hinterfragt
ihre kulturelle Prikonfiguration. Dann setzt er sie im Spiel der unendlichen Mog-
lichkeiten frei, sodass dadurch neue, zum Teil iiberraschende, sich widerspre-
chende Beziehungen entstehen. Auf diese Weise wird der Text zum Schnittpunkt
vielfiltiger, ambivalenter, sich dennoch wechselseitig beeinflussender Interdis-
kurse und Intertexte. Die diskursiven und intertextuellen Beziehungen reichen
manchmal @iber die Diskursgrenzen der eigenen Kultur hinweg und schaffen Be-
rithrungsmomente mit der fremden, hier konkret: der europiischen oder nahést-
lichen Kultur. Interessant ist zudem das Verfahren der Selbstreflexion und der
Infragestellung der historischen Quellen, das Navid Kermani anwendet, um die

12 Die Funktionen der Ausschlieffungsprozeduren erklart Foucault wie folgt: »Ich setze voraus,
dafdinjeder Gesellschaft die Produktion des Diskurses zugleich kontrolliert, selektiert, organi-
siert und kanalisiert wird —und zwar durch gewisse Prozeduren, deren Aufgabe es ist, die Kraf-
te und die Gefahren des Diskurses zu biandigen, sein unberechenbar Ereignishaftes zu bannen,
seine schwere und bedrohliche Materialitat zu umgehen.« (Foucault 1993 [1972]: 10f.)

- am13.02.2026, 09:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdiskursive und intertextuelle Verflechtungen

etablierten kulturellen, religiosen und literarischen Konzepte in beiden Kulturen
zu vergleichen und zur Diskussion zu stellen.

Durch die Entstehung neuer (inter)diskursiver und intertextueller Beziehun-
gen kommt man zu der Erkenntnis, dass Literatur antidiskursiv wirken und auf
sozial-kulturelle diskursformierende Entwicklungen der Zeit aufmerksam ma-
chen kann wie im Essay Welt ohne Gott. Shakespeare und der Mensch von 2012 am
Beispiel von William Shakespeare. Auflerdem kann die Literatur vor unkritischen
nationalistischen Diskursen warnen, die spiter einen transnationalen Charak-
ter erwerben, wie der Essay Die heroische Schwiche. Lessing und der Terror von 2003
zeigt. Die Macht bestimmter Diskurse lisst sich nicht nur auf eigenkultureller
Ebene beobachten, sondern auch in der Begegnung mit fremder Literatur und
Kultur. Eine hegemoniale Einstellung in Literatur- und Kulturvergleichen hebt
bestimmte Diskurse hervor und lisst andere in den Hintergrund treten, was nicht
zu einer adiquaten Textanalyse fithrt, wie es in den Essays Die Wahrheit des Thea-
ters. Das schiitische Passionsspiel und die Verfremdung von 1999 und Der Aufstand gegen
Gott. Attar und das Leiden von 2008 augenscheinlich wird.

Literatur

Bachmann-Medick, Doris (2004?): Einleitung. In: Dies. (Hg.): Kultur als Text. Die
anthropologische Wende in der Literaturwissenschaft. Titbingen, S. 7-66.
Barthes, Roland (2006 [1968]): Der Tod des Autors. In: Ders.: Rauschen der Sprache
(Kritische Essays IV). Aus dem Franz. v. Dieter Hornig, Frankfurt a.M., S. 57-

63.

Derrida, Jacques (2008 [1967]): Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs
der Wissenschaften vom Menschen. In: Uwe Wirth (Hg.): Kulturwissenschaft
— Eine Auswahl grundlegender Texte, Frankfurt a.M., S. 229-250.

Fohrmann, Jirgen/Miller, Harro (1988): Einleitung: Diskurstheorien und Litera-
turwissenschaft. In: Dies. (Hg.): Diskurstheorien und Literaturwissenschaft,
Frankfurta.M., S. 9-24.

Foucault, Michel (1993 [1972]): Die Ordnung des Diskurses. Aus dem Franz. v. Wal-
ter Seitter, Frankfurt a.M.

Ders. (20132 [1966]): Die Ordnung der Dinge. In: Ders.: Die Hauptwerke. Mit einem
Nachwort von Axel Honneth und Martin Saar, Frankfurt a.M., S. 7-470.

Ders. (2013b [1969]): Archiologie des Wissens. In: Ders.: Die Hauptwerke. Mit
einem Nachwort von Axel Honneth und Martin Saar, Frankfurt a.M., S. 471-
700.

Hallet, Wolfgang (2006): Intertextualitit als methodisches Konzept einer kultur-
wissenschaftlichen Literaturwissenschaft. In: Marion Gymnisch/Birgit Neu-
mann/Ansgar Niinning (Hg.): Kulturelles Wissen und Intertextualitit. Theo-

- am13.02.2026, 09:08:2!

367


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

368

Riham Tahoun

riekonzeptionen und Fallstudien zur Kontextualisierung von Literatur. Trier,
S. 53-70.

Kermani, Navid: Biografie;online unter:www.navidkermani.de/view.php?nid=183
[Stand: 23.5.2019].

Ders. (2014 [1999]): Die Wahrheit des Theaters. Das schiitische Passionsspiel und
die Verfremdung. In: Ders.: Zwischen Koran und Kafka. West-6stliche Erkun-
dungen. Miinchen, S. 163-193.

Ders. (2014 [2008]): Der Aufstand gegen Gott. Attar und das Leiden. In: Ders.:
Zwischen Koran und Kafka. West-6stliche Erkundungen. Miinchen, S. 44-69.

Ders. (2014a [2012]): Die heroische Schwiche. Lessing und der Terror. In: Ders.:
Zwischen Koran und Kafka. West-6stliche Erkundungen. Miinchen, S. 90-120.

Ders. (2014b [2012]): Welt ohne Gott. Shakespeare und der Mensch. In: Ders.: Zwi-
schen Koran und Kafka. West-ostliche Erkundungen. Miinchen, S. 70-89.

Klawitter, Arne/Ostheimer, Michael (2008): Literaturtheorie — Ansitze und An-
wendungen. Gottingen.

Lessing, Gotthold Ephraim (1973 [1759-1765]: Briefe, die neueste Literatur betref-
fend. In: Ders.: Werke V: Literaturkritik, Poetik und Philologie, hg. v. Herbert
G. Gopfert. Bearbeiter des Bandes: Jérg Schonert. Miinchen, S. 7-329.

Ders. (1968): Brief an Johann Wilhelm Ludwig Gleim v. 14. Februar 1758. In: Ders.,
Samtliche Schriften. 23 Bde. Hg. v. Karl Lachmann. Dritte, auf’s neue durch-
gesehene und vermehrte Aufl., besorgt durch Franz Muncker, Bd. XVII,
Nachdruck. Berlin [Leipzig 1904], S. 157-159.

Link, Jiirgen (1988): Literaturanalyse als Interdiskursanalyse am Beispiel des Ur-
sprungs literarischer Symbolik in der Kollektivsymbolik. In: Jirgen Fohr-
mann/Harro Miller (Hg.): Diskurstheorien und Literaturwissenschaft.
Frankfurta.M., S. 284-310.

Neumann, Birgit (2006): Kulturelles Wissen und Literatur. In: Marion Gymnisch/
Dies./Ansgar Ninning (Hg.): Kulturelles Wissen und Intertextualitit. Theo-
riekonzeptionen und Fallstudien zur Kontextualisierung von Literatur. Trier,
S. 29-52.

Dies./Niinning, Ansgar (2006): Kulturelles Wissen und Intertextualitit. Grund-
begriffe und Forschungsansitze zur Kontextualisierung von Literatur. In:
Marion Gymnisch/Birgit Neumann/Ansgar Ninning (Hg.): Kulturelles Wis-
sen und Intertextualitit. Theoriekonzeptionen und Fallstudien zur Kontex-
tualisierung von Literatur. Trier, S. 3-28.

- am13.02.2026, 09:08:2!


https://doi.org/10.14361/9783839450413-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

