
5. Rudolf Steiner und seine Lehre

5.1 Rudolf Steiner: Ein rastloser Geist

5.1.1 Kindheit, Jugend und Studienjahre

Rudolf Steiner wurde 1861 in Donji Kraljevec (heute in Kroatien, damals in Ungarn gele-

gen) als erstes von drei Kindern1 eines österreichischen Bahntelegrafisten geboren und

nach römisch-katholischemRitus getauft. Kurioserweise gibt Steiner in seiner Autobio-

grafie ein anderes Geburtsdatum an als in einer älteren Lebensskizze; in seiner Rück-

blende schrieb er den 27. Februar 1861 nieder, während er zuvor den 25. Februar no-

tiert hat. In diesem Sich-Uneins-Sein bezüglich seines »wahren« Geburtsdatums lässt

sichSteinersGrundspannung erkennen: Zählt die biologischeGeburt,die am25.02.war,

oderdie spirituelle,alsoderTag seinerTaufe am27.02.,diedenMenschenzueinemgeis-

tigenWesenmacht?Zeit seines Lebens schwankteRudolf Steiner zwischendenPolendes

Idealismus und der Empirie (vgl. Zander 2011: 13).

Laut seiner Eigenbeschreibung wuchs er in bescheidenen, bildungsfernen Verhält-

nissen auf; seine Eltern stammten aus demniederösterreichischen Bauernstand. In sei-

ner Autobiografie Mein Lebensgang (1925) stilisiert sich der Anthroposophie-Begründer

als ein Aufsteiger, der es aus bescheidenen Verhältnissen zum Erfolg geschafft hat; sein

inneres Leben charakterisiert er – gekoppelt an dieses Fortschrittsnarrativ der äußeren

1 Als ältester von drei Geschwistern war er in deren Erziehung eingebunden; seine Schwester Leo-

poldine wurde 1864 geboren und sein gehörloser Bruder Gustav zwei Jahre danach. Später schrieb

er wenig über seine Geschwister, wie auch über seine Mutter. Laut Peter Selg erachtete er die mit

ihnen verbundene Sphäre als privat und schützenswert (vgl. Selg 2012: 57). Martins wirft hingegen

die Frage auf, ob bei Steiner nicht transpersonale Beziehungsschwierigkeiten im Umgang mit Fa-

milienmitgliedern und Gleichaltrigen im Kindesalter bestanden, da in seiner Autobiografie mehr

über die Technik im Pottschacher Bahnhof und seine Begeisterung für Geometrie geschrieben

steht als über die Menschen seines Umfelds (vgl. Martins, [140]).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Umstände – als von fortschreitender Erkenntnis getragen (vgl. GA 28: 9).2 Er sah sich als

Österreicher, der in der Fremde geborenwurde, und für dessen intellektuell-philosophi-

sche und spirituelle Neugierde sein Elternhaus kein besonderes Interesse zeigte. Diese

geografische, soziale und intellektuelleHeimatlosigkeit wurde zu einerGröße,unter der

sich sein Leben entfaltete: Er würde nie einen festen Wohnsitz erwerben, ein eigenes

Haus besitzen oder einen konventionellen, bürgerlichen Beruf ausüben. Sechs Vorträ-

ge in drei Städten an drei Tagen, das war das übliche Programm in seiner Lebensmitte.

Bei einem solch umfangreichen Arbeitspensum– auch imHinblick auf ein als spirituel-

ler Lehrer gelebtes Selbstverständnis – überrascht es nicht, dass Steiner kinderlos war.

Der überausmobile Steiner schloss jedoch zwei Ehen: Zunächst war ermit Anna Eunike

von 1899 bis zu ihrem Tod im Jahr 1911 verheiratet, sie lebten allerdings ab 1904 getrennt

(vgl.Ullrich 2011: 13f.).MitMarie von Sivers, die er in den theosophischenKreisen umdie

Jahrhundertwende inBerlin kennengelernt hatte,war er von 1914 bis 1925 verheiratet.Ei-

ne persönliche Nähe zwischen beiden ist durch einen 1902 beginnenden Briefaustausch

bezeugt, in demSteiner sich zugleich als zumindest platonischer Liebhaber und Seelen-

führer zu erkennen gibt (vgl. Zander 2011: 171ff.).

Eine weitere Spannung, die sich in Steiners Leben immer wieder zeigt, machte sich

laut seiner Autobiografie bereits in seiner Kindheit bemerkbar: die zwischenMaterialis-

mus und spiritueller Naturverbundenheit. Steiner schildert den Kontrast zwischen der

bergigen Landschaft, die »freundlich lächelt«, und der eher hektischen,mechanisierten

Bahnhofswelt,die seineKindheit prägte.Zugleich interpretiert er rückblickendseineda-

malige Faszination für das Technische als ein Interesse, das eine kindliche Seele verdun-

keln könne (Steiner 1982: 9).Über seine Zeit inNeudörfl (damals Ungarn),wo die Familie

ab 1869 lebte, ist bekannt, dass das Dorfleben weitgehend landwirtschaftlich organisiert

war und die Familie selbst einen Obstgarten und ein Kartoffelfeld besaß – der Rhyth-

mus des Dorflebens war durch die bäuerlichen Tätigkeiten und religiöse Feste vorgege-

ben (vgl. Sam 2018: 50f.). Rückblickend bewertet Steiner vor allem die Erlebnisqualität

des katholischen Kultus, der das Dorfleben mit all seinen Höhen und Tiefen durchzog,

als Vermittlungsknoten, der die sinnliche und übersinnlicheWelt miteinander verband;

der eher verkopfte Bibelunterricht hingegen vermochte diese Verbindung nicht, urteilt

Steiner (vgl. Steiner 1982: 22). Daneben war Steiner als Schuljunge in denMinistranten-

und Chordienst beiMessen, Totenfeiern und Leichenbegängnissen involviert (GA 28: 27)

– die Grundlagen des katholischen Glaubens und der Ablauf von sakramentalen Hand-

lungen waren ihm demnach bekannt. Eine ausdrücklich christliche Erziehung und Bil-

dung erhielt der Junge, der in einem freigeistigen familiären Umfeld aufgewachsenwar,

von zu Hause allerdings nicht (vgl. Lindenberg 2011: 448).

In die Zeit seiner Kindheit fällt ebenfalls ein spirituelles Kardinalerlebnis, das von

seinen »spirituellen Hochbegabungen« (Selg 2012: 14) zeugen soll. Im Wartesaal des

Bahnhofs Pottschach, wo sein Vater als Bahntelegrafist arbeitete, erlebte der zu diesem

Zeitpunkt Siebenjährige den Suizid einer Tante mütterlicherseits, der er zuvor nicht

2 Außenstehende Biografen jedoch sehen in seinem Werdegang viele Unstimmigkeiten und be-

zweifeln dieses Kohärenz-Narrativ. Vor allem die Prägung durch Haeckel und den Individualisten

Nietzsche ist nicht ohne Weiteres mit seinem späteren Christentumsverständnis und seinem En-

gagement für die Theosophie ab 1902 vereinbar (vgl. Ullrich 2011: 11; Lindenberg 2011: 20).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 113

begegnet war, als innerenMitvollzug. In Berlin erzählte Steiner später rückblickend von

dem Ereignis, und wie für alle »übersinnlichen« Erkenntnisse Steiners bleibt aus der

Außenperspektive nicht bestimmbar3, was sich tatsächlich zugetragen hat:

Da saß er eines Tages in jenemWartesaale ganz allein auf einer Bank. In der einen Ecke

war der Ofen, an einer vomOfen abgelegenenWandwar eine Tür; in der Ecke, von wel-

cher aus man zur Tür und zum Ofen schauen konnte, saß der Knabe. Der war dazumal

noch sehr, sehr jung. Und als er so dasaß, tat sich die Tür auf; ermusste es natürlich fin-

den, dass eine Persönlichkeit, eine Frauenpersönlichkeit, zur Türe hereintrat, die er frü-

her nie gesehen hatte, die aber einem Familienmitgliede außerordentlich ähnlichsah.

Die Frauenpersönlichkeit trat zur Türe herein, ging bis in die Mitte der Stube, mach-

te Gebärden und sprach auch Worte, die etwa in der folgendenWeise wiedergegeben

werden können: »Versuche jetzt und später, so viel du kannst«, so etwa sprach sie zu

dem Knaben, »für mich zu tun!« Dann war sie noch eineWeile anwesend unter Gebär-

den, die nicht mehr aus der Seele verschwinden können, wenn man sie gesehen hat,

ging zum Ofen hin und verschwand in den Ofen hinein. Der Eindruck war ein sehr gro-

ßer, der auf den Knaben durch dieses Ereignis gemacht worden war. (Zitiert aus Selg

2012: 62)

Selg zufolge habe Steiner seit diesem Zeitpunkt gewusst, »welche spirituelle Wirklich-

keit innerenBildern zukommenkann«,die zweifelsohne »inder Lagewaren, eine ebenso

konkrete Realität wie die äußere, sinnlich erfahrbare Natur zum Vorschein bringen zu

können« (Selg 2012: 64). Steiner deutete dieses spirituelle Ereignis, die »übersinnliche«

Begegnungmit der Verstorbenen, alsWendepunkt in seiner Beziehung zurNaturumge-

bung: »Und der Knabe lebte etwa von diesem Zeitpunkt ab mit den Geistern der Natur,

die ja in einer solchen Gegend ganz besonders zu beobachten sind, mit den schaffen-

denWesenheiten hinter den Dingen in derselbenWeise, wie er die äußereWelt auf sich

wirken ließ« (zitiert aus Selg 2012: 65).

Zunächst aber ging Steiner in seiner Jugend nicht seinen »spirituellen Begabungen«

nach, sondern beschäftigte sichmit naturwissenschaftlichen Fächern: Ab dem Jahr 1879

studierte er an der Technischen Hochschule in Wien Mathematik, Naturgeschichte so-

wie Chemie, und weil er sein Abitur mit Bravour abgeschlossen hatte, erhielt er ein Sti-

pendium, das ihn finanziell entlastete. Jedoch wurden seine Interessen an der Hoch-

schule nicht abgedeckt, weshalb er an der Universität Wien begann, Vorlesungen der

geisteswissenschaftlichen Fächer zu besuchen, und sich insbesondere mit I. Kant, J.G.

Fichte, G.W.F. Hegel, F.W.J. Schelling und dem Neukantianismus beschäftigte. Wegen

dieser intellektuellen Nebenbeschäftigungen gab er schließlich sein naturwissenschaft-

liches Studium im Jahr 1883 auf (vgl. Ullrich 2011: 14).

3 An Jeffrey Kripal anlehnend kann festgehalten werden, dass Steiners Eingebung inhaltlich ein ty-

pisches Muster von Psychical Phenomena aufweist, da es sich um ein hochemotional aufgeladenes

Ereignis handelt und diese »Gedankenübertragungen« laut der Berichtauswertung des Religions-

wissenschaftlers Kripal überwiegend in Kontexten berichtet werden, in denen jemand stirbt, in

Gefahr ist oder eine traumatisierende Erfahrung macht. Experimentell überprüfbar und bestätigt

sind diese Erfahrungen natürlich nicht (vgl. Kripal 2019: 36).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

In seinenStudienjahrengewann ferner einegewisseFigurdieBewunderungdes jun-

gen Steiner, nämlich der damals 46-jährige Kräutersammler Felix Koguzki. Steiner be-

schreibt ihn als einen nicht schulisch gebildeten Mann, der jedoch dasWesen jeder ein-

zelnen Pflanze verstehen könne. Dem Studenten Steiner eröffnete der Kräutersammler

angeblich tiefe Einblicke in die Geheimnisse der Natur (vgl. Sam 2018: 217). An dieser Fi-

gur lässt sich Helmut Zander zufolge nachzeichnen, wie Steiner Begegnungen je nach

Lebenssituation schicksalhaft uminterpretiert hat. So erhält der Kräutersammler Felix

Koguzki je nach biografischer Station eine andere Bedeutung: In Steiners Theosophen-

Zeit spricht er von dem Pflanzenkenner als einem »Meister« –wie in diesen Kreisen üb-

lich.DieseAttribuierungdes »Meister«-Statusundeinedamit verbundeneHierarchisie-

rung von spirituellen Kenntnissen sowie Einweisungsschritten war in theosophischen

Kreisen nicht ungewöhnlich. Nach der Gründung der Anthroposophie schrumpfte Felix

Koguzki zu einemDürrkräutlermit okkulten Interessen und einem außerordentlich in-

stinktiven Wissen zusammen, der Steiner zwar beeindruckt hatte, aber nicht mehr der

»Meister« war (vgl. Zander 2011: 39–41). Ein ähnliches Muster lässt sich in Bezug auf an-

gebliche Lehrender Freimaurer feststellen, andie Steiner in seinemhellsichtigenSchau-

en in den Jahren 1904–06 anzuknüpfen angibt und über deren Traditionseinbettung er

versucht, seine Ansichten zu legitimieren. Diese perennialen Erzählmotive sowie Meis-

teranleitungen wurden in theosophischen Kreisen hochgeschätzt, verloren aber in Stei-

ners anthroposophischenSchaffensphaseanBedeutung (vgl.Brandt,Hammer2013: 119).

Im Jahr 1884 erlangte Steiner einen Dispens (er hatte kein Gymnasium besucht) von

den üblichen Anforderungen zur Abgabe einer Dissertation. Die Arbeit trug den Titel

»Die Grundfrage der Erkenntnistheorie mit besonderer Rücksicht auf Fichte’s Wissen-

schaftslehre: Prolegomena zur Verständigung des philosophierenden Bewußtseins mit

sich selbst«. Er schloss die Arbeit allerdings mit der schwächstmöglichen Note ab. Wo-

möglich deshalb musste sich Steiner von seinemWunsch einer akademischen Karriere

vollends verabschieden (vgl. Ullrich 2011: 33f.).

Wegen eines finanziellen Engpasseswurde er ferner von 1884 bis 1890 alsHauslehrer

und Erzieher in der großbürgerlichen Familie des jüdischen Baumwollimporteurs La-

dislaus Specht4 tätig. Im Zuge seiner Erziehungsaufgaben bei der Familie Specht, zeit-

gleich begann er, erste pädagogische Überlegungen anzustellen. In seiner Freizeit nahm

er ampolitisch-journalistischen Leben als Redakteur derDeutschenWochenschrift teil und

verkehrte in den unterschiedlichstenWiener Kreisen. Richard Specht beschreibt in sei-

nen Memoiren seinen ehemaligen Hauslehrer Steiner als einen willensstarken, geistig

wachen, aber körperlich schwachenWorkaholic, der rechthaberisch sein konnte (vgl. Lin-

denberg 2011: 19, 114, 123).

4 Steiner feindete die jüdische Familie insbesondere im Jahr 1888 an, als er die antisemitische Satire

Homunculus des Schriftstellers Robert Hamerling verteidigte, der von »Schacherjuden, Wucherju-

den, Börsejuden« sprach und gegen den Zionismus anschrieb. Für Steiner hat sich »das Judentum

als solches« ausgelebt und »hat keine Berechtigung innerhalb des modernen Völkerlebens«. Dass

es sich nicht durch andere abendländische Kulturprozesse aufgelöst habe, sei »ein Fehler derWelt-

geschichte« (GA 32: 152). Eine umfassendere Arbeit zumThemaAntisemitismus in anthroposophi-

schen Schriften und der Bewegung wird in den kommenden Jahren von Ansgar Martins vorgelegt

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 115

5.1.2 Weimar und Berlin: Steiner als Herausgeber und Individualist

Im Jahr 1890 fand Steiner als freier Mitarbeiter am Goethe- und Schiller-Archiv in Wei-

mar den Weg ins publizistische Schaffen. In der ostdeutschen Stadt lebte er von 1890

bis 1896 und war als Herausgeber der naturwissenschaftlichen Werke von Goethe tätig.

Diesen Posten verdankte er dem Literaturwissenschaftler und Volkskundler Karl Julius

Schröer, dessen Vorlesungen Steiner in Wien besucht hatte und den er als »väterlichen

Freund« bezeichnete (GA 36: 111). Nach eigener Bekundung stimmte ermit ihm in seiner

Bewunderung für den Deutschen Idealismus überein, eine Denkrichtung, die zu jener

Zeit jedoch in intellektuellen Kreisen an Relevanz verlor. Er schätzte denDialektforscher

Schröerüberdies fürdessenVorstellung,es bestehe eineVerbindungzwischen einzelnen

Seelen und völkischenEigenheiten (vgl.Ullrich 2011: 18, 26; Gebhardt 2011: 53; GA 36: 108,

111). Diese Übereinstimmung mit Schröer reihte sich in Steiners Kritik des positivisti-

schen Wissenschaftsideals ein. Anti-materialistische Positionen prägten, wie erwähnt,

größtenteils sein Leben und im Oktober 1890 äußerte er in einem Brief an die Frauen-

rechtlerin Rosa Mayreder: »Ich hasse den Materialismus im Leben, in der Kunst und in

derWissenschaft« (GA 39: 22).

Steiner beendete seineHerausgebertätigkeit inWeimar im Jahre 1887, umkurze Zeit

später in seine Berliner Zeit aufzubrechen,wo der damals 35-Jährige als Redakteur eines

literarischenMagazins arbeitete und begann sich als Nietzscheaner und »individualisti-

scher Anarchist« auszugeben (vgl. Ullrich 2011: 36). Zudem unterrichtete er in Berlin als

Lehrer in einer sozialistischen Arbeiterbildungsschule, wo er, laut seiner Zeitgenossen

als geduldiger Lehrer beliebt war.5 Während sich Steiner später von seiner anarchisti-

schen Wende distanzierte, blieb er einigen sozialen Ideen treu, besonders in Bezug auf

dasWirtschaftswesen.So vertrat er beispielsweise die Idee,genossenschaftlicheZusam-

menarbeit könne zu mehr sozialer Gerechtigkeit führen (vgl. Kapitel 4.3 und 4.4). Eine

demokratische Ader bildete Steiner trotzdem nicht aus: Zeit seines Lebens bevorzugte

er Führungseliten und stand demokratischen Verfahren skeptisch gegenüber (vgl. Geb-

hardt 2011: 13).

Obwohl Steiner zunächst also als Student und später in seiner Weimarer Zeit idea-

listische Positionen vertrat, wendete er sich von diesen in seinen frühen Berliner Jahren

ab. Er vollzog eine anti-idealistische, nietzscheanische Kehrtwende und zog mit Nietz-

sche sogar in eine Art Kampf gegen den Idealismus. Im Jahr 1895 schreibt er, nicht die

Ideale würden denMenschen regieren, sondern das biologische Triebwerk: »Nun stam-

menursprünglich alle Ideale aus natürlichen Instinkten.Auchwas der Christ als Tugend

ansieht, die ihm Gott geoffenbart hat, ist ursprünglich von Menschen erfunden, um ir-

gendwelche Instinkte zu befriedigen«, postuliert Steiner auf seinem materialistischen

Höhepunkt (vgl. GA 5: 21). So wie viele Großstadt-Intellektuelle seiner Zeit geriet auch

Steiner in den Bann des Provokateurs Nietzsche, der das Zeitalter des Übermenschen

und des souveränen Individuums ausrief. Ein weiterer Denker, der Steiner zu seiner

Hinwendung zum Anti-Idealismus inspirierte, war Stirner, der eine radikal individua-

listische und atheistische Philosophie vertrat (vgl. Zander 2011: 92, 97; Martins 2019: x).

5 Überhaupt sei Steiner, seinem Biografen Lindenberg zufolge, lobend und anerkennend aufgetre-

ten (vgl. Lindenberg 2011: 144).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Später wird er seine Zeit vor der Jahrhundertwende als schicksalhaften Identitätswech-

sel bezeichnen, der es ihm erlaubt hatte »denDrachen«, den er besiegenwollte, kennen-

zulernen (GA 262: 32).

Zu jener Zeit beeinflusste zusätzlich der Biologe und Vertreter der Evolutionslehre

Ernst Haeckel Steiners Evolutionsdenken. Haeckel vertrat eine monistische Weltsicht

und postulierte die Einheit vonMaterie und Geist: Gott und das allgemeine Naturgesetz

sind indiesempantheistischenModell identischundes seinureineFragederZeit,bisdie

Wissenschaft die letzten großen Fragen beantwortet habe (vgl. Haeckel 1908: 7f., 10f.).

Zudem bettete Haeckel seine Wissenschaft in politische Aussagen ein und schrieb da-

bei unterschiedlichen Rassen evolutionsgeschichtlich bedingte Qualitäten zu –Haeckel

wollte so einen wissenschaftlich begründeten Rassismus vertreten, dennoch war er kein

Hetzer, sondern ein engagierter Pazifist (vgl.Hamann 1987: 71).Steiner selbst präsentiert

im Landwirtschaftlichen Kurs ebenfalls einmonistischesModell, in dem der Kosmos aller-

dings zugleich durchwoben ist von einer geistigen Realität.Mit Haeckel teilt er überdies

einen erkenntnistheoretischen Optimismus: Beide waren überzeugt, dass eines Tages

das »Ding an sich« erkennbar werden würde (vgl. Zander 2011: 95).

5.1.3 Die theosophische Wende 1902 und die Gründungsjahre

der Anthroposophie ab 1911

Eine erneute Rekalibrierung seiner Schwerpunkte ließ allerdings nicht lange auf sich

warten: 1900 »konvertierte« Steiner zur Theosophie und verabschiedete sich von seiner

einige Jahre zuvor angeeigneten biologistischen Weltsicht. Auf Einladung der Deut-

schen Theosophischen Gesellschaft hielt er zunächst in deren Räumlichkeiten einen

Vortrag über Nietzsche. Die Zuhörerschaft äußerte im Anschluss den Wunsch nach

einem weiteren Vortrag, woraus schließlich eine ganze Vortragsreihe wurde. In diesem

ersten Vortrag deutete sich bereits das Thema an, dass ihn im späteren Verlauf seines

Lebens beschäftigen würde: die Vereinbarkeit von spirituellen Erfahrungen mit einem

empirischen Erkenntnisanspruch. Zwei Jahre nach Steiners Erstvortrag wurde er zum

Generalsekretär der Deutschen Theosophischen Gesellschaft ernannt (vgl. Ullrich 2011:

40f.). Zunächst aber zeigte er sich nicht sonderlich an einem Beitritt in die Theosophi-

sche Gesellschaft interessiert. Möglicherweise war es Marie von Sivers, mit der er in

diesem Zeitraum in engem Austausch stand, die ihn dazu ermutigte, gemeinsam in der

Arena der Theosophischen Gesellschaft neue intellektuelle und künstlerische Wege zu

beschreiten (vgl. Brandt, Hammer 2013: 117).

Um Steiners Anthroposophie zu verstehen, muss eine weitere Wiege, aus der sie

erwachsen ist, näher erläutern werden: So hat die institutionalisierte Theosophie Stei-

ners Denken neben demDeutschen Idealismus in einigen zentralen Punkten nachhaltig

beeinflusst. Diese im 19. Jahrhundert gegründete esoterische Bewegung war in ihrer

Entstehungsphase maßgeblich durch die Deutsch-Russin Helena Blavatsky (1831–1891)

und den US-Amerikaner Henri Steel Olcott (1832–1907) geprägt. Als neo-religiöse Ge-

sellschaft vereinte sie eine Vielzahl von esoterischem Gedankengut: Neoplatonismus,

Kabbalismus, Gnostizismus und Hermetismus flossen aus den europäischen Tradi-

tionen mit ein, daneben unter anderem Zoroastrismus, Hinduismus, Buddhismus

und koptisches Christentum aus den nichteuropäischen Gebieten. Überdies griffen die

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 117

theosophischenKreisedendamalspopulärenOkkultismusundSpiritismusauf; siewen-

deten sich gegen Charles Darwins Evolutionslehre, nahmen an, dass sich Göttlichkeit

imMenschenmanifestieren würde, und erwarteten eine erneute Herrschaft des Geistes

über die Materie. Eine Fundamentalkritik des damaligen Materialismus liefert Helena

Blavatsky in ihrem rasch zum internationalen Bestseller gewordenen Isis entschleiert;

ein Buch, das im Gründungsjahr der Theosophischen Gesellschaft 1875 publiziert wur-

de. Obwohl die Theosoph∙innen sich gegen den Materialismus wendeten, versuchten

sie ebenfalls, durch naturwissenschaftlich orientierte Methoden Erkenntnisse in ihre

Lehre einfließen zu lassen sowie Evidenz für ihre Weltanschauung festzuhalten. In

Isis entschleiert bietet Blavatsky angeblich mit der Suche nach »höherem esoterischem

Wissen« eine Versöhnung von Religion und Wissenschaft an, die sie zugleich in ihrer

Vereinigung als die Wissenschaft und Religion übertreffend darstellt (Asprem 2013:

406). Ein Versuch, auf dem das anthroposophische Selbstverständnis später aufbauen

wird, und auch die Reinkarnations- und Karmalehren übernahm die Anthroposophie

in ihren Grundzügen von der Theosophie. Während Blavatskys esoterisches Wissen

von »Meistern«, also erleuchteten Weltenlehrer∙innen, stammen sollte, die sie während

zwei Jahrzehnten in ihren Lehr- und Wanderjahren kennengelernt haben will, sollten

Erkenntnisse bei den Anthroposoph∙innen aus der »geistigen Welt« für alle sich spiri-

tuell Betätigende ohne Vermittlung zugänglich sein. Die wissenschaftliche Literatur

bezweifelt jedoch weitestgehend die Echtheit von Blavatskys Meister-Schilderungen,

es liegen keine wirklich überzeugenden Quellen vor. Blavatskys Schriften gelten als ein

Sammelsurium an Halbwahrheiten sowie Verklärungen bis hin zu Erfindungen und

sind bis heute umstritten (vgl. Keller, Sharandak 2013: 8ff.; Brandt, Hammer 2013: 113).

Steiner orientierte sich an den theosophischen Werken von unter anderem Hele-

na Blavatsky, Charles Leadbeater und Annie Besant. Darüber hinaus beeinflusste ihn

auch der elsässische Schriftsteller und Theosoph Edouard Schuré (1841–1929), der mit

Les Grand Initiés (1889) die Vorstellung einer perennialistischen Weisheitsüberlieferung

an Eingeweihte fortschreibt. Die tradierten Geheimlehren hätten ihren Ursprung mit

RamaundKrishna genommenund sich überHermes,Moses,Orpheus, Pythagoras, Pla-

ton und Jesus fortgesetzt (vgl. Stuckrad 2004: 199f.). Steiner nannte das Buch, dessen

Übersetzung ab 1904 aus Marie von Sivers’ Feder vorlag, ein »Schlüsselbuch« (GA 34: 64)

der damaligen Zeit undmöglicherweise inspirierte es ihn, in seinemDas Christentum als

mystischeThatsache (GA 8) »dieGeistesgeschichte als Entwicklung zu lesen, an derenKno-

tenpunkten große Eingeweihte stehen«, die im Christus-Ereignis kulminiert (vgl. Zan-

der 2007: 555).

Allerdings müsste Steiners Beitritt zur Theosophie nicht als Bruch mit dem Deut-

schen Idealismus aufgefasst werden, sondern kann, wie Hartmut Traub vorschlägt, als

Weiterführung seiner Auseinandersetzung mit – in erster Linie – Immanuel Hermann

Fichte, dem Sohn von Johann Gottlieb Fichte, gelesen werden. Traub hat herausgearbei-

tet, dass I.H. Fichtes AnthropologieTheoreme enthält, die Steiner unübersehbar aufge-

griffen hat, wie zuvorderst die anthropologische Grundkonstitution des Menschen, die

im Wesentlichen die drei Dimensionen Ganzheitlichkeit, Sinnlichkeit und Übersinnli-

ches vereint. Daneben fassen beide den Menschen als freies Individuum auf, das ein-

gebettet ist in einen größeren Sinnzusammenhang (bei Fichte ist dies Gott, bei Stei-

ner das All-Eine), beide vertreten eine immanente und monistische Entwicklungstheo-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

rie des Geistes und sowohl Fichte als auch Steiner verteidigen »die erkenntnistheoreti-

sche Grundidee einer beiden Welten er- und umfassenden Ein-Sicht und Erkenntnis«,

die über eine stufenweise Geistesschulung einen subjektiven Charakter haben soll, aber

zugleich einenobjektiven,daderen Inhalte als geistigeOffenbarung transpersonaleGül-

tigkeit besitzen sollen (Traub 2011: 986f.). Ferner ist der Begriff »Anthroposophie« bereits

bei I.H. Fichte vorzufinden,womit er die stufenweise Vertiefung einer prozessualen und

subjektbezogenen Erkenntnistransformation beschreibt (vgl. Traub 2011: 984).

Trotz umstrittener Persönlichkeiten wie Helena Blavatsky wirkte dieTheosophie für

viele prominenteMenschen des ausgehenden 19. Jahrhundertmagnetisch.Helmut Zan-

der leitet die Attraktivität dieser esoterischen Gesellschaft aus ihrem Eifer ab, in Zei-

ten desHistorisierens und der rapiden sich verschränkendenKulturkontakte Antworten

auf existenzielle Fragen zu geben sowie geheime, universale Weisheit jenseits kulturel-

ler Färbung anzustreben. In einer Zeit, in der sich die europäische Zivilisation als rela-

tiv partikular erlebenmusste, habe dieTheosophie »dasWahre« angeboten. Auch dieses

Diktum lässt sich in der Anthroposophie finden: der Versuch, jenseits kultureller und

historischer Brillen, die den menschlichen Blick verstellen, objektive Erkenntnis anzu-

bieten (vgl. Zander 2011: 124f.). Allerdings ließe sich einwenden: Ist dies nicht, transhis-

torisch betrachtet, ein typisches Merkmal spiritueller Lehrer∙innen und Prophet∙innen,

dass sie immer wieder in unterschiedlichen Epochen angeben, unmittelbar Erkenntnis-

se »von oben« erhalten zu haben? Es mag trotzdem ein Faktor sein, der die Anthropo-

sophie zu einem Attraktivitätspol machte. Ein anderer ist womöglich ihr Gegenangebot

zumPositivismus des ausgehenden 19. Jahrhunderts, derWahrheit vor allem an der Per-

formanz vonMessgeräten festmachte. Die Popularität derTheosophie6 und der Anthro-

posophie lässt sich demnach vielleicht als Reaktion auf den imAufschwung befindlichen

Materialismus lesen, auf den diese Strömungen als eine Spielart esoterischer Sinnstif-

tung neben anderen reagierten (vgl. Keller, Sharandak 2013: 7).

Weshalb genau sich Steiner der Theosophie derart leidenschaftlich zugewandt hat,

liegt bis heute imDunkeln.AnsgarMartins zufolgemüsstedieHypotheseüberprüftwer-

den, ob Steiner gar umdie Jahrhundertwende einmystisches Erweckungserlebnis hatte,

umseinWerknicht nur intellektuell, sondern auch biografisch besser einordnen zu kön-

nen7 (vgl.Martins 2012: 49), denn Steiner spricht von einem »Abgrund«, aus dem er sich

6 Hierbei gilt für die Theosophie wie auch für die Anthroposophie, dass sie sich nicht einfach ge-

gen die Erkenntnisse der Wissenschaft wendet, sondern in spirituellen Einsichten, die in My-

then enthalten seien, höherwertige wissenschaftliche Erkenntnis zu erkennen glaubt. So nimmt

Blavatsky an, »that ancient cultures knewmore of science than contemporary scientists, but veiled

their knowledge in myth and symbols or reserved it for an initiated few« (Hammer 2001: 220).

7 Christian Clement verweist ebenfalls darauf, dass eine plausible Erklärung von Steiners Kehrtwen-

de bisher noch nicht vorliegt: »Weder den Anthroposophen noch der akademischen Forschung ist

es bisher gelungen, völlig plausibel zu machen, warum dieser kritische Denker, der sich bis zur

Jahrhundertwende vor allem inder geistigenNachbarschaft Fichtes, Goethes unddannNietzsches

gesehen hatte, sich plötzlich einer in weiten Teilen der Gesellschaft als unwissenschaftlich und

quasireligiös geltenden Geistesströmung wie der anglo-indischen Theosophie zuwandte und von

dieser bewusst in Kauf genommenen Außenseiterposition aus sein weiteres Lebenswerk konzi-

pierte und verwirklichte.« (Clement 2017: xxiv).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 119

umdie Jahrhundertwende gelöst und zurTheosophie gefunden habe.Was genau sich er-

eignete, ist unklar.8 Der Schriftsteller John Schikowski erinnert sich seinerseits in einem

Nachruf an einenWandel umdie Jahrhundertwende, dermit demStudiumder Signatu-

renlehre des Paracelsus und der neu begründeten Christian Science zusammenhing, und

der durch die diesenWandel sozial aufstieg. Etwas tendenziös schreibt er: »Der frühere

Haeckelianer wurde eine Art Gesundbeter und als solcher fand der Anarchist Eingang in

höchste und allerhöchste Kreise« (Vögele 2011: 108).

Tatsächlich aber sind bei Steiners philosophischen Vorbildern der früheren Jahre

Motive zu finden, die der theosophischen Esoterik ähneln und seinen Übergang zu-

mindest erleichtert haben müssen, wie beispielsweise seine langjährige Beschäftigung

und Auseinandersetzungmit dem Idealismus – dazu später mehr (vgl. Traub 2011). Des

Weiterenbezeugt Steiner selbst, bereits in seinenWiener JahrenKontakt zurTheosophie

gepflegt zu haben. Im Jahr 1891 schreibt er in einem Brief an Pauline Specht:

Eswird Sie vielleicht interessieren,wenn ich Ihnenmitteile, dass bei der Erbgroßherzo-

gin recht flott über Yogi, Fakire und indische Philosophie gesprochen wurde. Sie kön-

nen sich denken, dass ich dawieder recht gründlich untergetaucht bin in dasmystische

Element, in dem ich eine Zeitlang in Wien fast besorgniserregend geschwommen ha-

be. (GA 39: 86)

Steiner,der seit 1902Generalsekretär der deutschenFraktionder theosophischenGesell-

schaft war, überwarf sich jedoch letztlich 1912/13 mit der Leitung der damaligen theoso-

phischen Gesellschaft, allen voranmit Annie Besant. Die Gründemögen gleichermaßen

politischer wie spiritueller Natur gewesen sein, bekannt ist unter anderem, dass sich

Steiner immerhin ebenfalls auf den Leitungsposten von Besant beworben hatte. Von-

seiten derTheosophen wurden Steiner Unstimmigkeiten in Bezug auf die Buchführung

der deutschsprachigen Sektion vorgeworfen, Gelder seien in einem Nebenfonds gehor-

tetworden,die angeblich fürden späteren Johannisbaudort aufbewahrtwurden.Zudem

traf in Steiner vermutlich ein eher patriarchal denkender Mann auf eine starke, tonan-

gebende Annie Besant, der er sich vielleicht auf lange Sicht nicht unterordnen wollte.

Der Konfliktball zirkulierte zusätzlich in einem theosophischen Rahmen,wo nationalis-

tische Ausrichtungen und Universalitätsansprüche zwangsläufig für Konfliktpotenzial

sorgten.Öffentlichkeitswirksamwurden jedoch zuvorderst kosmologische Unstimmig-

keiten genannt: So verwarf Steiner Besants Auslegung, in Krishnamurti dieweltliche In-

karnation vonMaitreya und Christus zugleich zu sehen. Die theosophische Gesellschaft

8 Von Gary Lachman wird überdies die Frage aufgeworfen, ob bei Steiner psychopathologische

Gründe für das Isolationsempfinden in seiner Kindheit, seine Kreativität und die Erschaffung ei-

ner ausdifferenzierten Kosmologie (mit)verantwortlich sein könnten (vgl. Lachman 2010: 31f.). Der

Pfarrer Immanuel Schairer erinnerte sich seinerseits an einePerson, die ihmzufolge ein starkes Be-

dürfnis nach Distanz und autistische Züge aufwies (vgl. Vögele 2011: 253). Mit diesen spekulativen

Fragen befasst sich die vorliegende Arbeit allerdings nicht weiter, da, in Anlehnung anWilliam Ja-

mes, die neurologischeKonstituierung einer Person keinKriterium für die Bewertung seines Schaf-

fens sein sollte. In erster Linie werden die Spuren untersucht, die Steiner selber hinterlassen hat,

das, was er vorgetragen, geschrieben, getan und bewegt hat – die Früchte seiner Arbeit also und

nicht deren Wurzeln (vgl. James 2001: 60f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

strebte über die Person von Krishnamurti – einen in Südindien geborenen Jungen brah-

manischer Herkunft – eine Verbindung zwischen Asien und Europa an. Steiner teilte

die Orientfaszination der theosophischen Gesellschaft9 unter Besant zusehends weni-

ger und orientierte sich stattdessen am esoterischen Christentum und Rosenkreuzer-

tum (vgl. Zander 2011: 202ff.).

Als zentrales »Bekehrungsereignis«, das undatiert bleibt, gibt Steiner in seiner Au-

tobiografie das »Mysterium von Golgatha«10 an. Er behauptet darin, das Mysterium des

Christus geistig durchdrungen und erkannt zu haben, dass sich durch den zu Christus

gewordenen Jesus ein kosmisches Prinzip, der Sonnengeist auf Erden, manifestiert ha-

be. Christus wird über die Jahre hinweg von Steiner zu einem Selbsterlösungsprinzip

stilisiert, in dessen Zentrum die Idee steht, die Menschheit solle »dem Christusereig-

nis« entgegenstreben und so »zu ihrer Kulmination« kommen (vgl. Steiner 1982: 295f.).

Auch in dieser Christus-Interpretation lässt sich das geistige Evolutionsprinzip erken-

nen, das Steiner in unterschiedlichen Bereichen bemüht. Zugleich immunisierte er sich

mit dieser kosmischen Deutung gegenüber den historisch-kritischen Jesusdeutungen,

die im 19. Jahrhundert aufkamen, indem er angibt, das tatsächliche und universalgülti-

ge Wesen des Christus erkannt zu haben. Mehr noch, in seine Golgatha-Analyse bringt

er eine Abgrenzung zur Orientsympathie der Theosophen ein, indem er »das Mysteri-

um vonGolgatha« als »gewaltigen Fortschritt« gegenüber dem »Buddhaereignis« deutet

(Steiner 1982: 296). Die Kreuzigung auf dem Berg Golgatha habe überdies zu einer neu-

en Verbindung von Geist und Materie geführt. Das Christusprinzip habe sich nach Jesu

Todwieder vergeistigt, sein Blut aber, das in die Erde floss, sei von denMenschen aufge-

nommen worden und helfe der Menschheit auf dem physisch-substanziellen Weg ihrer

Entwicklung. Christus sei zunächst die »geistige Sonne« gewesen, die dieMenschen die

Welt erkennen lassen habe, aber als sein Blut in die Erde hinabsickerte, habe sich dieses

geistige Prinzip materialisiert, um die Erde kosmisch voranzubringen (vgl. Lindenberg

2011: 457f.). Im Jahr 1922 wurden Steiners Christusvorstellungen gemeinsammit vor al-

lem protestantischenTheologen systematisiert und es etablierte sich eine eigenständige

anthroposophischeKirche, »dieChristengemeinschaft«,die eigeneKulte entwickelt hat.

Sie ist heute in 32 Ländern vertreten und zählt dem Religionswissenschaftlichen Medi-

en-undInformationsdienst e.V.zufolge20.000Mitgliederund50.000Sympathisant∙in-

nen.11DieMitgliedermüssen ihre vorherigeAffiliationnicht aufgebenund jeder Priester

besitzt eine gewisse Lehrfreiheit, allerdings stammendie liturgischenTexte imWortlaut

von Steiner (vgl. Gebhardt 2011: 236).

9 Während sich die theosophische Leitung dem Buddhismus und Hinduismus zuwandte, blieb die

Basis in der Regel ihrer Geburtskirche zugehörig. Bernadett Bigalke schreibt, dass beispielsweise

die sächsischen Theosoph∙innen lutherischen Bekenntnisses blieben und neben buddhistischem

und hinduistischem Gedankengut weiterhin Christliches aufgriffen (vgl. Bigalke 2016: 455).

10 Diese Formulierung verwendet er erstmals im Dezember 1906 (vgl. Lindenberg 2011: 456). Aller-

dings erschien 1902 bereits Das Christentum als Mystische Tatsache, eine Sammlung von Vorträgen

aus den Jahren 1901/1902, die Steiner in seiner Berliner Zeit gehalten hatte. Einige Elemente des

christologischen Anteils seiner anthroposophischen Weltanschauung sind also teilweise vor sei-

ner ausdrücklich theosophischen und anthroposophischen Zeit formuliert worden.

11 Religionswissenschaftlicher Medien- und Informationsdienst e.V., [92].

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 121

Bei der Verortung von Rudolf Steiners Werdegang darf, wie dargelegt, die Theo-

sophie nicht außen vor gelassen werden. Dabei gilt es zu beachten, dass die erste

Generation der Theosoph∙innen – vornehmlich geprägt durch Helena Blavatsky – sich

zunächst gegen den Reduktionismus und Materialismus des 19. Jahrhundert wendete.

In einer zweiten Phase öffnete sich innerhalb dieser esoterischen Gesellschaft das In-

teresse an hinduistischen und buddhistischen Strömungen unter Annie Besant, eine

Entwicklung, die zu internen Spannungen führte. Steiner war kein Befürworter dieser

intellektuell-spirituellen Annäherung an den Orient und wendete sich verstärkt dem

christlichen Weltbild zu, das er, wie erwähnt, neu interpretierte, und fortan las er die

Geschichte als Offenbarungsprozess von »Christus-Impulsen« (GA 116). Er orientierte

sich jedoch im weiteren Verlauf seines Schaffens weiterhin an Karma- und Reinkar-

nationslehren sowie an kosmisch begründeten Rassenvorstellungen der Theosophie

und teilte schlussendlich mit ihr den Anspruch, spirituelle Lehren erkenntnistheore-

tisch-positivistisch zu begründen – übersinnliche Erkenntnisse sollten mit gesicherten

Erkenntnissen der Naturwissenschaft konkurrieren und gegebenenfalls kongruieren

können (vgl. Stuckrad 2014: 110, 112). In seiner theosophischen Phase formulierte Stei-

ner ebenfalls seine Vorstellungen bezüglich der Akasha-Chronik aus; diese sei eine

Art unsichtbares, übersinnliches Buch des Lebens oder eine Art Weltgedächtnis, in

dem Eingeweihte »lesen« und die Entwicklung der Menschheit entziffern könnten.

Ein Vorläufer dieser Vorstellung ist bereits in Blavatskys Isis entschleiert enthalten, die

besagt, jedes Ereignis und jeder gedachte Gedanke sei astral gespeichert und künftige

Ereignisse seien für Sehende quasi fotografisch getreu zu vernehmen. Im Oktober

1913, nach der offiziellen Gründung der Anthroposophischen Gesellschaft, distanzierte

sich Steiner über den Umweg seiner neuesten »Forschungen« in der Akasha-Chronik

vom östlichen Weg der Theosophie. In der Akasha-Chronik sei ihm »übersinnlich« »das

Fünfte Evangelium« offenbart worden, und im Anschluss daran stilisierte sich Steiner

als Verkünder eines »Evangeliums der Erkenntnis« und behauptete, ein »Geistgespräch«

zwischen Buddha und Jesus belauscht zu haben, in dem Buddha die Überlegenheit Jesu

erkannt habe (vgl. Zander 2007: 822ff.; Brandt, Hammer 2013: 123f.).

Laut Walter Kugler, Leiter des Rudolf-Steiner-Archivs in Dornach zwischen 2003

und 2011, fanden gegen Ende von Steiners Leben wieder Annährungen an den Orient

statt. Steiner betonte 1922 auf dem Wiener Kongress der anthroposophischen Be-

wegung, die Anthroposophie könne gleichermaßen als Versuch gelesen werden, eine

Einheit von Kunst, Wissenschaft und Religion anzustreben. An seinem Lebensende

wendete er sich, nachdemdie Auseinandersetzungen rund umdie Person Krishnamurti

innerhalb der Theosophischen Gesellschaft hinter ihm lagen, wieder dem Orient zu

und verlautbarte, eine Verständigung zwischen Ost undWest sei dann wieder möglich,

wenn eine Harmonisierung, d.h. die innere Einheit von Religion, Kunst und Wissen-

schaft im Westen wieder hergestellt sei – und gerade die Anthroposophie könne eine

Ost-West-Annäherung voranbringen. Vor allem durch Steiners Praxisfelder habe sich

dieser Versuch bis in die heutige Zeit implementieren können, verteidigt Kugler den

anthroposophischen Anspruch12 (vgl. Kugler 1979: 17).

12 Martins konstatiert für das anthroposophische Milieu weiterhin unzulässige Stereotypisierungen

östlicher Kulturen, wie in dem Beitrag von Andreas Hantscher mit dem Titel »Rudolf Steiners An-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Ende September 1924 zog sich Steiner zusehends aus der Öffentlichkeit zurück und

stellte krankheitsbedingt teilweise seineArbeit ein.Seine letztenMonate verbrachte er in

der Schreinerei auf dem Gelände des Goetheanums. Zu dem Zeitpunkt war Steiner mit

Marie von Sivers verheiratet, pflegte allerdings eine intensive Beziehung zu der Ärztin

Ita Wegman, die ein Nebenzimmer im Schreinereiatelier bezogen hatte und die seinen

Erschöpfungszustand medizinisch begleitete (vgl. Zander 2007: 1161; 2011: 462). Am 30.

März 1925 ließen Steiners Lebenskräfte nach; er starb um 10Uhr vormittags imAlter von

64 Jahren. Seine Urne wurde zunächst im Goetheanum neben dem »Menschheitsreprä-

sentanten« aufbewahrt, einer altargleich inszenierten Skulptur, an der er gemeinsam

mit EdithMaryon gearbeitet hatte. ImNovember 1992 wurde sie in den Gedenkhain des

Goetheanums überführt (vgl. Gebhardt 2011: 333). Wahrscheinlich wollte man mit der

Überführung an einen diskreteren, unmarkierteren Ort der Verehrung von kremierten

Resten entgegenwirken, denn in dem weltanschaulichen Rahmen der Anthroposophie,

in dem sich Personen reinkarnieren, sollen Körperhüllen letztlich austauschbar bleiben

(vgl. Zander 1999: 595).

Während ab Steiners 45. Lebensjahr immermehr Anhänger die Anthroposophie en-

thusiastisch feierten, häuften und spitzten sich in seinen letzten Lebensjahren öffentli-

che Anfeindungen ebenso zu. Der Philosoph Arthur Drews beispielsweise belächelte die

Anthroposophie als ein unübersichtliches, arbiträres Potpourri aus Fantastik und Aber-

glauben (vgl. Lindenberg 2011: 985).

WelcheHauptwerke,vor allemausSicht derAnthroposoph∙innen,hat derVielschrei-

ber und bis heute polarisierende Steiner nach 1925 hinterlassen? Seine ersten esoteri-

schenWerke, die sowohl seine philosophischen Überlegungen über den Idealismus sei-

ner »Vorwendezeit« aufgreifenund theosophischesGedankengut fortschreiben,verfass-

te er in seiner theosophischenPhase. 1904 veröffentlichte erTheosophie: Einführung inüber-

sinnlicheWelterkenntnis undMenschenbestimmung, in der er eine Anthropologie darlegt, die

eingebettet wird in reinkarnations- und karmabezogene Koordinaten. Seinen Pfad der

Erkenntnis, der zu höheren Welten führen soll, legte er kurze Zeit später inWie erlangt

manErkenntnisse der höherenWelten dar, und inGeheimwissenschaft (1904–1909) erläutert er

seine Kosmologie, in der er eine künftige Respiritualisierung des Geistes ankündigt, um

nurdrei zentraleWerkezuerwähnen.DieseSchriftenwerdenweiterhinunterAnthropo-

soph∙innen und anthroposophisch ausgerichteten Biodynamiker∙innenmehr odermin-

der rege besprochen, allerdings unterscheiden sich die Ausgaben zum Teil erheblich, da

Steiner redaktionelle Eingriffe vor jeder Neuauflage nicht unterließ.

5.2 Steiners Lehre

Die anthroposophische Geistesforschung, die Steiner begründet hat, ist bestrebt, eine

umfassende Welterkenntnis auszuformulieren und die großen Daseinsfragen zu be-

antworten. Für Steiner lag die methodologische und ideologische Voraussetzung darin,

throposophie und ihr Verhältnis zur Theosophie«, in dem sich die gängige anthroposophische Völ-

kerpsychologie vom angeblich »ich-losen«, zurückgebliebenen Osten und dem »ich-bewussten«,

avantgardistischen Westen begegnet (vgl. Martins, [93]).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 123

nicht den angeblichen Fehler der akademischen Naturwissenschaft zu begehen, vor

den Toren des Übersinnlichen haltzumachen und dieses Feld lediglich den spirituellen

Expert∙innen zu überlassen. Stattdessen wollte er eine Brücke zwischen beiden Berei-

chen schlagen – dem des spirituell-esoterischen und dem des naturwissenschaftlichen

(vgl. Kugler 1979: 12). Unter Steiner-Forscher∙innen besteht allerdings keine Einigkeit

darüber, ob in Steiners Überlegungen vorrangig Brüche oder Kontinuitäten dominie-

ren, vornehmlich bezüglich seiner Hinwendung zur Theosophie. Während Zander,

Hammer, Martins und Ullrich zunächst die Disruption in Steiners intellektueller und

spiritueller Entwicklung betonen, unterstreichen hingegen Traub, Kaiser und Clement

die innere Stimmigkeit vor allem der philosophischenGrundlagen in SteinersWerk und

Schaffensprozess.

LiestmanSteiner zuvorderstdurchdiephilosophischeBrille,wiediesTraubundCle-

ment tun, ist zunächst die besondereHervorhebungdes Ichs,der eigenen Individuation,

des Ich-Bewusstseins und demnach zugleich des Denkens hervorzuheben.13 Besonders

dasDenken nimmt in SteinersWerk eine zentrale Stellung ein: Durch dasDenken ereig-

ne sich imMenscheneineArtSelbstreflexionundzugleichOffenbarungdesAll-Einen,da

das Denken demMenschen unmittelbar gegeben sei und es ihn deshalbmit dem (geisti-

gen) Urgrund des Seins vereine.Das Ich (undmit ihmdie Apperzeption)wird bei Steiner

zu einer quasi-objektiven Instanz, da es als unhintergehbare, gegebene Tatsache, als der

»einzig mögliche Ausgangspunkt« für »wahre Erkenntnis« fungiere. In ihm werde das

Geistige unmittelbar, es sei Bewusstsein, dass sich selbst als Bewusstsein erkenne: Es sei

das »tätige Ich«, das »diese Tätigkeit anschaut« (GA 28: 51).

Am 26. Mai 1910 hielt Steiner einen Vortrag mit dem Titel »Wider die esoterische

Schwärmerei«, in dem man nach Traub zu dem Schluss kommen kann, dass es der An-

throposophie und Steiner nie bloß um die »Beobachtung der (übersinnlichen) Phänome-

ne« gehe, sondern »vor allemumeineSchulungdes richtigenDenkens« (Traub2014: 149).

So beruht eine der zentralenThesen des Vortrags auf der Annahme, die Anthroposophie

und ein geschultes Denken gingen Hand in Hand:

[…] wenn schon ein nicht geschultes Denken in der äußeren Wissenschaft recht viel

Unheil anrichtet, so wird gerade in der anthroposophischen Bewegung mehr noch als

durch unrichtige Beobachtung dadurch Unheil angerichtet, daß bei vielen das Inter-

esse für die übersinnlichen Dinge nicht Hand in Hand geht mit einem gleich starken

Interesse für das logische Denken. (GA 125: 27)

Um das Denken zu bestimmen, lehnt sich Steiner bei diesen Überlegungen unter an-

derem an Hegel, Schelling und Fichte an. Die deutschen Idealisten stimmen dabei in

der Vorstellung überein, dass die durch dasDenken durchdrungenenBegriffe und Ideen

demMenschen dasWesen der Dinge und derWirklichkeit vermitteln. In Anlehnung an

den Idealismus werde das »Ich denke« bei Steiner zur »existenzbezogene[n] Realisierung

13 Clement schreibt Steiners Schaffensprozess eine ideogenetische Grundsignatur zu und bekräftigt,

sowohl in seinem früheren als auch seinem späteren Werk gehe es Steiner jeweils um die »Urtat-

sache des Innenlebens«, die mystische Selbsterfahrung des Geistes, in der sowohl philosophische

als auch religiöse undnaturwissenschaftlicheVorstellungen ihrenUrsprunghätten (Clement 2021:

40).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

der synthetischen Einheit vonWirklichkeit undBegriff« (Traub 2014: 151). Steiner beken-

ne sich in diesem Zusammenhang vornehmlich zu Fichtes anschauungsbezogener Evi-

denztheorie,»inderdas ›Ich-denke‹ als synthetischeSubjekt-Objekt-Einheit–alsUr-Er-

fahrung von Wirklichkeit und Begriff« fungiert: Die Wirklichkeit werde während des

Aktes der denkenden Beobachtung erschlossen, die sinnliche Wahrnehmung der Welt

durch das Denkenmit ihrem ideellenWesen synthetisch zugänglich (Traub 2014: 151). In

dieser Synthese wird »die objektiveWirklichkeit des Denkaktes einerseits und das subjekti-

ve Begreifen desselben andererseits als synthetische Einheit des aktualen Selbstbewusst-

seins erfahren und erkannt« (Traub 2014: 152).

Die philosophierende Selbstvergegenständlichung sollte jedoch über »das Bewusst-

sein meiner selbst als reines Subjekt-Objekt-Bewusstsein« (Traub 2014: 153) hinausge-

hen, um sich den Grundbegriffen der Wirklichkeitserkenntnis überhaupt zuzuwenden

und sich so in transzendentallogische Akte zu verwandeln. Über diesen Weg könne das

Begreifen zumGegenstand reinenWissens werden (vgl. Traub 2014: 153).

Wie bereits dargelegt, steht bei Steiner das Ich als Ausgangspunkt für das Erkennen;

er geht von einem Ich aus, an dem nicht »gerüttelt werden kann« (GA 28: 85), und er

geht überdies davon aus, über das von ihm angenommene innere, wahre Ich könne der

Einzelne zumehr Freiheit14 gelangen, indemdas Ich sich seiner Einbettung in das große

Ganze bewusst werde. So führte Steiner in der Etablierungsphase der Anthroposophie

in den Jahren 1913/1914 in einer Vortragsreihe aus:

Wenn die innere Kraft des Denkens so entwickelt wird, ohne dass die Denkkraft den

äußeren Körper benutzt, dann werden wir eine Kenntnis des inneren Lebens erlan-

gen, werden unser wahres Selbst erkennen, unser höheres Ich. Den Weg zu der wah-

ren Kenntnis des menschlichen Selbst findet man in der Art vonMeditation, [...] die zu

der Befreiung der inneren Denkkraft führt. Nur durch solche Erkenntnis gelangt man

dahin, zu sehen, dass dieses menschliche Selbst nicht innerhalb der Grenzen des phy-

sischen Körpers gebunden ist. Man lernt im Gegenteil einsehen, dass dieses Selbst mit

den Erscheinungen derWelt um uns verbunden ist. Während wir im gewöhnlichen Le-

ben die Sonne hier sehen und dort denMond, dort die Berge, Hügel, Pflanzen und Tie-

re, fühlen wir uns jetzt mit allem, was wir sehen und hören, verbunden, wir sind ein

Teil davon […]. (GA 152: 26)

Indem er im Ich (bei Steiner zuweilen auch »Seele«) Individuum und Kosmos als zu ei-

ner Wirklichkeit zusammengehörig zusammenfügt, kann er das Verhältnis zwischen

der »geistigen Welt« und der Freiheit des Einzelnen als komplementäre Beziehung be-

trachten.Nach Steiner soll derMensch sich der geistigenWelt, demgroßenGanzen, an-

nähern, ummehr Freiheit zu erlangen: Wer sich als Einzelner in das »All-Ich«, sein hö-

heres Ich, hineinbegebe, werde zusehends ein freiererMensch. Bei Steiner steht das Ich

folglich nicht in einem Spannungsverhältnis zum Weltenlauf, sondern als harmonisch

sich darin einschreibender Teilaspekt, der idealerweise »pendelartig sich zwischen dem

14 Steiners Freiheitsbegriff ist allerdings keineswegs statisch und widerspruchsfrei, sondern unter-

liegt gewissen Transformationen: Während der frühe Steiner ein hochindividualistisches Indivi-

duumsverständnis in Philosophie der Freiheit postuliert, vertritt der späte Steiner ein monistisch-

pantheistisches Subjektverständnis (Clement 2015: cvii-cxxv).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 125

Eins-Seinmit dem geistigWesenhaften und der Besinnung auf sich selbst hin- und her-

bewegt« (GA28: 246).SteinerkonzeptualisiertdenErkenntnisprozess als fortschreitende

Verwirklichung der eigenen Freiheit; Selbsterkenntnis wird bei ihm zu einem spirituel-

len Projekt, dass das individuelle Ich wiedermit dem »All-Einen« vereinen soll. Insofern

ist wahre Selbsterkenntnis bei Steiner zugleich auchWelterkenntnis.

Kugler bestimmt deshalb auch aus der anthroposophischen Innenperspektive den

anthroposophischenSchulungswegundErkenntnisanspruch als zweifach: Er richte sich

einerseits auf das bewusste Erleben der Welt und andererseits auf das eigene Innere.

Diese Zweiteilung ermögliche zum einen Selbsterkenntnis und richte zudem den Blick

darauf, wie die Welt in ihrem Werden und Sein beschaffen sei – der anthroposophisch

gedachteMensch befinde sich demnach als Einheit in einemgrößerenGanzen (vgl.Kug-

ler 1979: 15).Kugler fasst denErkenntnisanspruchderAnthroposophiedementsprechend

zusammen:

So bedeutsam naturwissenschaftliche Forschungsmethoden für das Erfassen des We-

sens des Menschen und seine Eingebundenheit in seine natürliche wie auch sozia-

le Umgebung sind, so bedeutsam ist die Erforschung nicht sinnlich wahrnehmbarer

Tatsachen, nicht quantifizierbarer Phänomene, die letztlich die den Menschen und

den Kosmos konstituierenden Kräfte darstellen. Anthroposophie untersucht einmal

die Bewußtseinszustände des Menschen, wie sie gegeben sind im Wachen, Schlafen

und Träumen. Ferner untersucht sie die Lebenszustände, wie sie sich im Seelischen of-

fenbaren durch die polaren Kräfte der Sympathie und Antipathie. Und drittens wid-

met sie sich den Formzuständen, wie sie im Physischen sichtbar werden. (Kugler 1979:

10–11)

Wie Traub und Clement darlegen, bezieht sich Steiner zur Grundierung seines Denk-

begriffs auf die zu Beginn des 19. Jahrhunderts diskutierte Erkenntnistheorie der Idea-

listen. Allerdings dehnt Steiner diesen Erkenntnisanspruch ab der Jahrhundertwende

zusehends aus und versucht, über die Voraussetzung einer geistig-anthroposophischen

Wirklichkeit auch spirituelle Topoi als universell-verbindlich erklärbar einzuordnen.

Sein Denk-Begriff avanciert in seiner esoterischen Schaffensphase zu einem Instru-

ment,mit dem jede Sinnfrage beantwortbar werden soll.

5.2.1 Der anthroposophische Schulungsweg und der angestrebte

Erkenntnisprozess

Obwohl dasDenken als einKardinalweg der Erkenntnis bewertetwird, bezieht sich Stei-

ner nach seiner Abkehr von der akademischen Philosophie häufiger nicht mehr auf das

tagtägliche, wachbewusste Wahrnehmen. Nach Steiner vermag das gewöhnliche Den-

kendenMenschennicht dazubefähigen, sichmit demUrgrund,dem»eigentlichenDen-

ken«,der Ideenwelt und also der geistigenWelt zu verbinden.Umsie unmittelbar erken-

nen, erleben und ergründen zu können,müsse derMensch in einen intuitiven Bewusst-

seinszustand eintreten – in die »hellseherische Anschauung«. Beachten praktizierende

Anthroposoph∙innen die von Steiner gegebenen Anweisungen und meditativen Übun-

gen, sollen sie durch ein nicht alltägliches Denken – dem übersinnlichen Wahrnehmen

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

– zumWesen allen Seins, der geistigenWelt vordringen können. Damit postuliert Stei-

ner (vor allem inTheosophie) »an Fichte anknüpfend und damit über Kant hinausgehend,

dass es andere, ›höhere‹ Formen des Bewusstseins bzw. des Erkennens gebe als das an

sinnlicheWahrnehmungengebundene ›gewöhnliche‹ Vorstellen« (Clement 2017: xxxvii).

Zunächst nennt er dieses anschauende Denken in seinen philosophischen Texten

ein »intuitives« oder »reines« Denken; in der Neuauflage der Philosophie der Freiheit im

Jahr 1918, dem philosophischen Grundlagenwerk der anthroposophischen Geisteswis-

senschaft, spricht er vor allem vom »leibfreien« oder »sinnlichkeitsfreien« Denken, von

ihm auch gelegentlich schlicht »intellektuelle Anschauung« genannt. Die dahinterste-

hende Idee ist, dass das Bewusstsein und das Erkenntnisvermögen sich weiterentwi-

ckeln können; Grundlagen für diese kognitive Evolution seien eine Entfaltung und Ent-

wicklung,die auf einer bewusstenSchulungberuhen.Eine rein theoretischeÜberlegung

überdas »Bewusstsein« oderdie »Freiheit« führehierbei alsonichtweiter, sondern es be-

dürfe einer Verwandlung der Denkfähigkeit durch Übung undMitvollzug (vgl. Clement

2015: xx).

Ab seiner esoterischen Schaffensphase systematisiert der Esoteriker Steiner sein Er-

kenntnisprogramm vornehmlich in drei Stufen: Er spricht von der Intuition, der Ima-

gination und der Inspiration. Die höchste Erkenntnisform bildet bei Steiner die Intui-

tion, die auf den Erkenntnisformen der Inspiration und Imagination aufbaut. Die In-

tuition ist bei Steiner kein spontanes Bauchgefühl oder ein spontaner Einfall, sondern

ein spirituelles, erweitertes Bewusstsein, welches das Tagesbewusstsein übersteigt. Die

Intuition oder intuitive Erkenntnis ermögliche es, ein »Sinneswesen« von innen zu er-

kennen undnicht nur dessen äußereHülle; sie ermögliche es, »sichmit seinem Inneren«

(GA 13: 357), mit der geistigen Seite eines Wesens zu vereinigen. So heißt es bei Steiner:

»Ein Geisteswesen durch Intuition erkennen, heißt völlig eins mit ihm geworden sein,

sichmit seinem Innern vereinigt haben«15 (GA 13: 357). Darüber hinaus soll die Intuition

bei Steiner als »eine Erkenntnis von höchster, lichtvollster Klarheit« zu höherem Wis-

sen führen (GA 13: 357). In diesem Bewusstseinszustand erkenne der Mensch (der eine

Arte Mikrokosmos bilde) sich als wesensverwandt mit dem Makrokosmos und soll gar

Zugang zu einem transhistorischen Weltgedächtnis erhalten, dass zuverlässiger sei als

die gewöhnlichen Dokumente der Natur- und Kulturgeschichte (vgl. Ullrich 2015: 98).

Vor dieser höchsten Erkenntnisstufe gibt es Steiner zufolge zwei weitere Stufen. Zu-

nächst auf unterster Ebene die Imagination, die dazu führen soll, »die Wahrnehmun-

gen nicht mehr als äußere Eigenschaften von Wesen zu empfinden« (GA 13: 357), son-

dern stattdessen ihre seelisch-geistige Natur nachzuvollziehen. Das Denken solle sich

in einemersten Schritt in ein »seelisches Tastorgan« transformieren, umEntitäten nicht

mehr als passiveRepräsentationenwahrzunehmen,sondern sie aktiv zu erleben (GA227:

15 Ein zentrales Vehikel, das diese Vereinigung herstellen soll, ist die »Liebesfähigkeit«, die man zu-

nächst an der Natur entwickeln könne, indemman »liebevoll […] jedes Wachsen der Pflanze [ver-

folgt] – im gewöhnlichen Leben sieht man ja das Wachsen der Pflanze nur, wie es sich im Raume

gestaltet; man macht es nicht mit –, wenn man mitmacht jedes einzelne, was im Pflanzenwachs-

tum sich zeigt, wenn man untertaucht in die Pflanze, mit seiner Seele selber diese Pflanze wird,

wenn man selber wächst, blüht, selber die Früchte der Pflanze trägt, wenn man also ganz unter-

taucht, wenn einem die Pflanze so Wert wird, wie man selber sich ist […]« (GA 227: 39).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 127

19). Umgekehrt sollen Imaginationen auch dazu verhelfen, immaterielle Phänomene in

sinnlicheBilder zu kleidenund somit seelische Inhalte greif- und erlebbarer zu gestalten

(vgl. Clement 2014: lvi).

Durch die Inspiration, eine Erkenntnisstufe, die auf die Imagination folgt, soll man

Steiner zufolge die Interdependenz, die Verbundenheit aller Wesenheiten verstehen,

die allem unterliege, indemman erkennt, dass sinnliche Erkenntnisse ins Übersinnliche

überführt werden, während das Bewusstsein leer ist und sich die geistige Welt »vor

unsere Seele hinstellt« (vgl. GA 227: 26f.). Steiners Ansatz ist dabei nicht sensualis-

musablehnend16, sondern sensualismuskritisch, denn er will darauf hinweisen, dass

unmittelbare Sinneseindrücke nicht zu einer Erkenntnis führen, sondern dass Erkennt-

nisse nichtsinnliche, also sinnesunabhängige Verstandeskonfigurationen enthalten.

Auf diese zwei Erkenntnisformen, Imagination und Inspiration, sollte also die

höchste Anschauungsform folgen, die Intuition, die »reine Erfahrung«, die intellek-

tuell-intuitive Erfassung des Weltengrundes jenseits individueller Subjektivität. Um

das Wesentliche einer Sache intuitiv zu erfassen, unterrichtete Steiner eine Reihe an

Meditationsübungen17, welche die innere Konzentration stärken sowie zu Bewusst-

seinserweiterungen führen sollten. Dabei sollte es auch darum gehen, willkürliche

Forschungsresultate zu vermeiden und exakte Aussagen – ganz wie die Naturwissen-

schaften es ebenfalls vermögen – über nicht unmittelbar über die Sinne zu erkennende,

geistige Erscheinungen zu treffen. Ziel dieser psychoinvasiven Meditationen sei laut

16 So schreibt er über eine seiner Grundannahmen: »Ich suchte in meinem Buche darzulegen, daß

nicht hinter der Sinneswelt ein Unbekanntes liegt, sondern in ihr die geistige Welt. Und von der

menschlichen Ideenwelt suchte ich zu zeigen, daß sie in dieser geistigen Welt ihren Bestand hat.

Es ist also demmenschlichen Bewußtsein dasWesenhafte der Sinneswelt nur so lange verborgen,

als die Seele nur durch die Sinne wahrnimmt.Wenn zu den Sinneswahrnehmungen die Ideen hin-

zuerlebt werden, dann wird die Sinneswelt in ihrer objektivenWesenhaftigkeit von dem Bewußt-

sein erlebt. Erkennen ist nicht ein Abbilden eines Wesenhaften, sondern ein Sich-hinein-Leben

der Seele in dieses Wesenhafte. Innerhalb des Bewußtseins vollzieht sich das Fortschreiten von

der noch unwesenhaften Sinnenwelt zu demWesenhaften derselben« (GA 28: 244).

17 Christian Clement hat recherchiert, dass konkrete Übungsanweisungen und Meditationsinhalte

an Blavatskys Voice of the Silence und Mabel Collins’ Light on the Past angelehnt sind – Steiner hat

demnach seinMeditationsverständnis zuvorderst vonder Theosophie übernommen. Briefwechsel

und Übungsanweisungen für Schüler∙innen zeigen, dass Steiner die in diesen Schriften dargeleg-

ten Übungen übernahm und später durch eigene ersetzte, »wobei jedoch grundsätzliche Motive

und Strukturen erhalten blieben« (Clement 2014: xxxv). Zu Beginn der Formierung der Anthro-

posophie lehnte er sich überdies an das theosophische Lehrer-Schüler Initiationsverständnis an,

relativierte mit den Jahren jedoch zusehends die Autorität einer Meister-Figur zugunsten eines

individuellen Zugangs zu »höheren Einsichten«. Karl Baier zieht in seiner Habilitationsschrift zu-

dem eine Linie von den theosophischen Meditationen zurück zu Mesmers Magnetismus und des-

sen Versuch, auf organische Lebenskräfte einzuwirken. Die Popularität von Mesmer habe zu ei-

ner Revitalisierung und Demokratisierung von Meditationstechniken im 19. Jahrhundert geführt,

die auch die Offenheit gegenüber östlichen Meditationstechniken erkläre (vgl. Baier 2009). Die

TheosophischeGesellschaft habe allerdings die somnambulistischenTrancezuständeüberwinden

wollen, um die »unsichtbaren Welten« in einem Zustand völliger Bewusstseinsklarheit zu sehen.

Zweifellos habe Steiner hier angeknüpft, schreibt Hanegraaff: Statt nebulöser Trance versprach er

hellsichtiges, klares Bewusstsein, bei der die Einbildungskraft als kognitive Fähigkeit betrachtet

wird (Hanegraaff 2018: xvi).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Clement aber nicht, in einer Unio Mystica zu schwelgen, sondern Steiner wollte »die in

der meditativen Arbeit erworbene höhere Wachheit und das erarbeitete lebendigere

Denken in den Dienst […] der konkreten Alltagswirklichkeit stellen« (Clement 2014:

xxiv). Statt Dauerekstase wollte der Anthroposophie-Begründer vielmehr handfeste

soziale Projekte umgesetzt sehen: Die Synthese von Meditation und Denken sollte dem

Zweck der gemeinsamen Gestaltung der empirisch-historischenWirklichkeit dienen.

5.2.2 Geisteswissenschaftlich-goetheanisch durchdringen

Ein weiterer Grundzug des Steiner’schen Denkens ist der »goetheanische Mitvollzug«

den einige Anthroposoph∙innen besonders im Landbau anstreben. Dieser Forschungs-

anspruch beruht, wie der Name es bereits verrät, auf Ideen von J.W. Goethe. Was wird

nach anthroposophischem Selbstverständnis unter dieser Erkenntnisform verstanden?

Um wahrhaftig geisteswissenschaftlich erkennen zu können, wie beispielsweise die

konstitutive spirituelle Morphologie einer Pflanze aussehen soll, könne der Forschende

die »goetheanische Methode« anwenden: Vorurteilslosigkeit, Offenheit und Neugierde

während sinnlich-phänomenologischen Betrachtungen, gekoppelt an eine prozesshafte

Wahrnehmung vonPflanzen, soll zumErkennenderUrpflanze führen. In Steiners »goe-

theanischer Kosmologie« bildet die Urpflanze das unsichtbare Prinzip, das Wachstum

und Leben leitet, sie repräsentiert einen Idealtypus, der sich in derWelt unterschiedlich

manifestiert, den man jedoch über die Beobachtung der jeweiligen ästhetischen Aus-

bildungen trotz standortgebundener Partikularitäten herauslesen könne (vgl. Choné

2013: 21; 2017: 278f.). Nach Goethes Auffassung umfasst der Typus der Urpflanze die

Bildungs- und Entwicklungsgesetze des pflanzlichen Lebens. Für Goethe stellt dieser

Typus keine theoretisch-abstrakte Synthese dar, sondern einen Erfahrungsinhalt, der

durch die Imagination erfahrbar wird und sich zwar nicht dem physischen Auge zeige,

jedoch dem inneren Auge. Anders als es diemodernenWissenschaften tun, die lediglich

sinnlich wahrnehmbare Gegenstände untersuchen, nahmen Goethe und auch Steiner

an, der Typus als Ergebnis der Einbildungskraft könne einen naturwissenschaftlichen

Gegenstand darstellen (vgl. Clement 2022: 33). Denn für Goethe ermöglichte sein Er-

kenntnisvorgang »die Balance zwischen einem ideenlosen Empirismus und einem

erfahrungsabstinenten Idealismus« (Schieren 2022: 12) zu halten, weil sich Subjekt und

Objekt über die Erfahrungswelt in einem Erkenntnisakt verbänden.

Goethe spricht im Rahmen seiner Arbeit zur Farbenlehre zudem vom Aperçu, d.h.

einer raschen Erstwahrnehmung, auf die es bei wissenschaftlichen Erkenntnissen an-

komme. Das Aperçu als Erkenntnisereignis vereine drei Aspekte: das erkannte Objekt

gewähre einen Einblick ins Unendliche, auf das, was das Ganze zusammenhält. Obwohl

es sich um ein einzelnes Objekt handele, biete es einen sozusagen symbolisch-individu-

ellen Zugang des Endlichen zu einer ewigen und universalen Harmonie. Zweitens tre-

te das erkennende Subjekt aus der Vereinzelung heraus und erfahre sich als Teil eines

Ganzen. Und drittens sei das Aperçu plötzlich, besitze aber die Qualität eines Lebensein-

schnittes; es leite eine existenzielle Wende ein (vgl. Safranski 2017: 89f.). Nicht die ob-

jektivierende Messung und Abstraktion führe zur Erkenntnis über die Kräfte, die sich

in den Naturphänomenen zeigen, sondern das tiefe verlebendigte Verstehen durch den

innerenMitvollzug. Auf diesemWege sollen sich demMenschen die Urphänomene, de-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 129

ren Kontinuität,Wandlung undWesen offenbaren. Sinnesempfindung, Fantasie, exakte

Beobachtung und anschauendes Denken führen Goethe zufolge zu der Erkenntnis, dass

derMenschTeil der großenAll-Natur ist, also zu dem,was die Anthroposoph∙innen auch

unter »inspirativer Erkenntnis« subsumieren (vgl. Ullrich 2011: 28).

Steiner greift diese Konzeption in seiner philosophischen Phase auf und reichert sie

spätermit anthroposophischenBegrifflichkeitenundZielsetzungen an.WahreErkennt-

nis über den Ursprung des Lebendigen könne der Mensch in der geistigen Welt erlan-

gen; hierfür müsse der Forschende allerdings ein Organ ausbilden, das übersinnliche

Erkenntnis ermögliche. Unterschiedliche Übungen, die auf der anthroposophisch-goe-

theanischenMethode fußen, sollen dabei zu höheren Erkenntniszielen führen:

Man lasse die Dinge und Ereignisse mehr zu sich sprechen, als dass man über sie spre-

che. Und man dehne das auch auf seine Gedankenwelt aus. Man unterdrücke in sich

dasjenige, was diesen oder jenen Gedanken bildet, und lasse lediglich das, was drau-

ßen ist, die Gedanken bewirken. Nurwennmit heiligstemErnst und Beharrlichkeit sol-

che Übungen angestellt werden, führen sie zum höheren Erkenntnisziele. (GA 9: 130f.)

Durch diese postulierte investigativ-phänomenologisch Herangehensweise, die zwar

spiritualistisch ist, aber dennoch versucht, jedes undefinierte mystische Lebensgefühl

auszuklammern, unterscheidet sich laut Choné die anthroposophische Herangehens-

weise von der anderer reformistischer Milieus des frühen 20. Jahrhunderts (vgl. Choné

2017: 280). Steiner unterscheidet sich aber auch von Goethe, der das letztlich Uner-

forschliche von sinnlich und nicht sensualistisch sich zeigenden Phänomenen sowie

die Begrenztheit menschlicher Erkenntnis betonte. Der Anthroposophie-Begründer

will hingegen in der Ideenwelt Erkenntnisgrenzen überschritten und Sinnfragen be-

antwortet wissen, indem er nach 1900 unmittelbare Geistesgewissheiten über die

goetheanische Methode als anschauende Beobachtung von Bewusstseinsvorgängen

erschließen wollte (vgl. Schieren 2022: 12).

5.2.3 Das (denkende) Hellsehen als idealistischer (und empirischer) Höhepunkt

Wie bereits mehrfach angedeutet, beschäftigte sich der Philosoph und Esoteriker Stei-

ner mit Objektivitätskriterien. Clement schreibt, Steiner habe die Bedingungen der

Möglichkeit des objektiven Erkennens der Wirklichkeit bereits vor seiner theosophi-

schen Wende 1902 als Philosoph eruiert – es sei gleichsam ein rekurrierendes Thema

in Steiners Leben. In Anlehnung an Fichte setzte der junge Steiner das sich selbst

beobachtende Denken als Bedingung für die Objektivierung derWirklichkeit:

Steiner verstand die kantsche Position als eine solche, die behauptet, der Mensch kön-

ne aus der Vorstellungswelt des sinnengebundenen Bewusstseins, die nur durch und

für ihn selbst besteht, prinzipiell nicht ausbrechen. Das Erkennen einer nicht inWahr-

nehmung und Begriff zerfallenden ›objektiven‹ Wirklichkeit sei somit nach Kant prin-

zipiell unmöglich. Dagegen postuliert er (Steiner) selbst, dass eine solche Art von Er-

kennen sehr wohlmöglich sei und formuliert die Bedingungen derMöglichkeit dessel-

ben in Anlehnung an Theoreme, die er in der Philosophie Fichtes kennengelernt hatte.

Was Fichte als ›intellektuelle Anschauung‹ bezeichnet, wird bei Steiner zur ›Beobach-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

tung des Denkens‹. In der Beobachtung der eigenen vorstellungsbildenden Tätigkeit,

so die Argumentation in Steiners Frühschriften, erlebe derMensch nicht nur seine sub-

jektiven Vorstellungen, sondern das Wesen derjenigen Tätigkeit, von der die Vorstel-

lungen nur Produkte sind: des Denkens. Dieses sei aber als solches zugleich subjektiv

und objektiv: subjektiv, insofern es auf der Tätigkeit des individuellen vorstellungs-

bildendenMenschen beruht; objektiv, weil die gesetzlichen Zusammenhänge, welche

den Prozess der Vorstellungsbildung leiten, die begrifflichen Verbindungen, die dabei

hergestellt werden, ihrem Inhalt nach nicht aus dem Individuum stammen, sondern

von diesem gewissermaßen nur aufgefunden bzw. festgestellt werden und daher mit

dessen leiblicher und seelischer Verfassung nichts zu tun haben. Im Beobachten der

vorstellungsbildenden Tätigkeit, im ›Erleben des Denkens‹ liegt somit für den Philo-

sophen Steiner der Weg zu einer Erfahrung, in welcher Wirklichkeit nicht in die Di-

chotomie von Gedanke und Wahrnehmung, von Subjekt und Objekt, von ›innen‹ und

›außen‹ zerfällt, sondern in der beide als ein und dasselbe erlebt werden können. (Cle-

ment 2018: xxxv)

Vor allem in seiner ersten Schaffensphase, vor der Jahrhundertwende, orientierte sich

Steiner vornehmlich am Deutschen Idealismus und beschäftigte sich mit der Frage, ob

sich die von Kant proklamierten Erkenntnisgrenzen nicht doch überwinden lassen wür-

den; diese Frage prägte ebenfalls sein späteresWerk.Ab seiner theosophischen Zeit, also

ab 1902, werden seine Schriften allerdings deutlich durch esoterische Prämissen ange-

reichert; laut Traub und Clement haben sich seine philosophischen Annahmen dennoch

nicht gänzlich indenHintergrundverschoben.Ullrich,Zander,Zinser undHammer ver-

weisen ihrerseits darauf, dass Steiner einen nicht unproblematischen positivistischen

Evidenzbegriff entwickelt hat, den er durch idealistisch-esoterische Voraussetzungen

abzusichern versuchte.

Erkenntnistheoretisch wollte Steiner in einer ersten Phase nach Vorgehensweise

einer Art Proto-Phänomenologie voraussetzungslose Erkenntnisse und Beobachtungen

anstreben. So publizierte er 1892 seine zwei Jahre zuvor eingereichte Dissertation unter

dem Titel Wahrheit und Wissenschaft und 1893 die erste Auflage von Philosophie der Frei-

heit und verkündete in diesen Werken in seiner vortheosophisch-anthroposophischen

Zeit bereits sein Interesse an einer Art empirisch-induktivem Monismus. Allerdings

konzeptualisierte er später nach idealistischer und esoterisch-mythologischer Manier

in seinen Werken eine nicht auf intersubjektiv-nachvollziehbarer Empirie basierende

Kosmologie und Anthropologie. Der Seher Steiner präsentierte demnach deduktiv

verkündete »höhere Welten«, gab jedoch an, seine Schüler∙innen könnten seine Resul-

tate induktiv-empirisch verifizieren, aber eben nicht über die gemeinhin anerkannten

wissenschaftlichen Verfahren. Er sah seinen forscherischen Anspruch womöglich auch

deshalb gerettet, weil er seine Zuhörer∙innen ermahnte, das Gesagte zu überprüfen.18

Steiner verteidigte seine idealistische Setzungmit demVerweis darauf,dass dasme-

chanische Bewusstseinsmodell des Materialismus das Denken als rein kausal materi-

ellen Prozess betrachte und überdies die bewusstseinsphänomenologische Perspektive

18 In einem Vortrag 1909 beispielsweise rief er aus: »Wir sollen gar nicht immerfort die Phrase wie-

derholen: Das muß man auf Treu und Glauben hinnehmen! – Nein, nehmt so wenig als möglich

auf Treu und Glauben an, aber prüft, prüft, nur nicht befangen, sondern unbefangen!« (GA 117: 75).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 131

desMenschen auf dieWelt ausblende–dieswolle er vermeiden.Manmüsse sich deshalb

»Gedanken über die Welterscheinungen« machen, die eben nicht dadurch zu begreifen

seien, dass man sie auf »materielle Vorgänge« reduziere (GA 4: 30f.). Die materialistisch

grundierte Erfahrungswissenschaft sei zwar eine nützliche Forschungsmethode, doch

nur empirischeForschungen,die aneinen idealistischenRahmengekoppelt seien,könn-

ten Erkenntnisse generieren: Allein über Erfahrungswissen die Welt zu ergründen, bil-

det Steiner zufolge einen Zirkelschluss – das, was ist, würde dann lediglich auf das em-

pirisch Entdeckte reduziert werden. Diese Position vertrat Steiner bereits in den 1880er

Jahren, er schrieb in seiner Einleitung zu Goethes naturwissenschaftlichen Schriften:

Die heutige Erfahrungswissenschaft befolgt die ganz richtige Methode: am Gegebe-

nen festzuhalten; aber sie fügt die unstatthafte Behauptung hinzu, daßdieseMethode

nur Sinnenfällig-Tatsächliches liefern kann. Statt bei dem, wie wir zu unseren Ansich-

ten kommen, stehenzubleiben, bestimmt sie von vorneherein das Was derselben. Die

einzig befriedigendeWirklichkeitsauffassung ist die empirische Methode mit idealis-

tischem Forschungsresultat. Das ist Idealismus, aber kein solcher, der einer nebelhaf-

ten, geträumten Einheit der Dinge nachgeht, sondern ein solcher, der den konkreten

Ideengehalt der Wirklichkeit ebenso erfahrungsgemäß sucht, wie die heutige hyper-

exakte Forschung den Tatsachengehalt. (GA 1: 125)

Mit der Begründung, die Sinne könnten zwar eine Seite der Wirklichkeit zeigen, aber

auch täuschen, und deshalb müsse es einen verlässlicheren Weg zum klaren Erkennen

geben, führte er, wie bereits dargelegt, das Denken als Erkenntnis-Ausgangspunkt ein.

Bereits in seinen Zwanzigern bestimmt er in seiner Schrift Grundlinien einer Erkenntnis-

theorie der GoetheschenWeltanschauung mit besonderer Rücksicht auf Schiller das »Wesen der

Welt« (GA 2: 79) zunächst über das Denken als Schlüssel zurWirklichkeit:

Es muß in der Wirklichkeit außer den Sinnesqualitäten noch einen Faktor geben, der

vom Denken erfaßt wird. Das Denken ist ein Organ des Menschen, das bestimmt ist,

Höheres zu beobachten als die Sinne bieten. Dem Denken ist jene Seite der Wirklich-

keit zugänglich, von der ein bloßes Sinnenwesen nie etwas erfahren würde. Nicht die

Sinnlichkeit wiederzukäuen ist es da, sondern das zu durchdringen, was dieser verbor-

gen ist. DieWahrnehmung der Sinne liefert nur eine Seite derWirklichkeit. Die andere

Seite ist die denkende Erfassung der Welt. (GA 2: 68)

Über das Denken sei grenzenlose Erkenntnismöglich, denn das Denken sei zugleich der

Kern, der die Wirklichkeit im Innersten zusammenhalte und eine genuin menschliche

Fähigkeit. »Das individuelle menschliche Denken« sei allerdings nur eine »Erscheinung

diesesWesens« (GA 2: 79), desWeltengrunds,der Ideenwelt.Darüber hinaus gebe es jen-

seits dieser individuellenErscheinungendieWelt desGeistes unddieseWelt sei über das

reine Denken, das Schauen, bis hin zum Hellsehen – also nicht dem alltäglichen wach-

bewussten Denken, sondern dem anthroposophisch trainierten Denken – jenseits von

subjektiven Spekulationen erklärbar: Der Geist könne demnach die Ideenwelt eindeutig

anschauen und die Subjekt-Objekt-Trennung vollends überwinden (vgl. Zander 2007:

866ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Steiners Denken entfaltete sich in seinen Grundzügen in einem Spannungsverhält-

nis zwischen idealistischen Voraussetzungen und dem Wunsch, nicht sinnliches Wis-

sen auf ein empirisch abgesichertes Terrain zu überführen. Letztlich aber werden das

»Wesen der Welt«, die »geistige Welt« und die Grundessenz des Kosmos und seine Be-

stimmung bei Steiner nicht über empirische Eruierungsmodelle begründet, sondern er

operierte in letzter Instanz mit idealistisch-esoterischen Postulaten, die er hellsichtig

erkannt habenwill und die er als empirische Fakten ausgab.Da Steiner die geistigeWelt

(oder präziser: seine geistige Welt) als verbindlich voraussetzte, konnte er dem Vorwurf

seiner Kritiker∙innen nicht gänzlich aus dem Weg gehen, seine Schriften besäßen seit

seiner theosophischen Wende einen dogmatischen Charakter (vgl. Hammer 2001: 226,

419f.). Der Esoteriker Steiner überdehnte zudem seinen Idealismusbegriff derart, dass

er ihm erlaubte, Elementarwesen, Engel und Ahriman (vgl. GA 98, GA 102, GA 136) als

Realität zu postulieren, die nicht mehr bloß Phänomene ästhetischer Erfahrung sind,

sondern eigenständige, weltkonstituierende Wesen, und entzog sich damit dem inter-

subjektiv-philosophisch und empirisch Aushandelbarem.

Seinerseits verteidigte der Anthroposoph Steiner seine Schriften und Beschreibun-

gen der »geistigenWelt« als Handlungsanweisung und Orientierungshilfe19, in die man

sich seelisch einlesen-einleben könne, währendman aus der Außenperspektive kritisie-

ren könnte, Steiners normative anthroposophische Darlegung der geistigen Welt wür-

de seine Anhänger soziokognitiv darauf einstimmen, Erfahrungen zu generieren, die

mit Steiners anthroposophischemGrundverständnis übereinstimmen. In diesem Sinne

stellte Steiner zugleich die gängigen wissenschaftlichen Verfahren auf den Kopf: Er be-

schrieb zunächst dasResultat seinerUntersuchungundgingdannerst auf dieMethoden

ein,die zu demResultat führen sollen (vgl.Hammer 2001: 423, 426). SeineKritiker halten

ihm deshalb bezüglich seiner epistemischen Bestrebung vor, er wolle »das Ding an sich«

erkennen,aber schließlichnicht über denUmwegderWelt »dadraußen«und imDiskurs

mit anderen Gelehrten, sondern indem er tief in sich eintauche und dort die »geistige

Welt« hellseherisch überblicke. In einem Selbst, in der übersinnlichen Wahrnehmung,

werden bei Steiner die Engel, Dämonen, Elementargeister zu transhistorischen Tatsa-

19 In Steiners Worten: »Der Leser muss zunächst eine größere Summe von übersinnlichen Erfahrun-

gen, die er noch nicht selbst erlebt, mitteilungsgemäß aufnehmen. Das kann nicht anders sein

und wird auch mit diesem Buche so sein. Es wird geschildert werden, was der Verfasser zu wis-

sen vermeint über das Wesen des Menschen, über dessen Verhalten in Geburt und Tod und im

leibfreien Zustande in der geistigen Welt; es wird ferner dargestellt werden die Entwicklung der

Erde und der Menschheit. So könnte es scheinen, als ob doch die Voraussetzung gemacht würde,

dass eine Anzahl vermeintlicher Erkenntnisse wie Dogmen vorgetragen würde, für die Glauben

auf Autorität hin verlangt würde. Es ist dies aber doch nicht der Fall. Was nämlich von übersinnli-

chen Weltinhalten gewusst werden kann, das lebt in dem Darsteller als lebendiger Seeleninhalt;

und lebt man sich in diesen Seeleninhalt ein, so entzündet dieses Einleben in der eigenen Seele

die Impulse, welche nach den entsprechenden übersinnlichen Tatsachen hinführen. Man lebt im

Lesen von geisteswissenschaftlichen Erkenntnissen auf andere Art als in demjenigen der Mittei-

lungen sinnenfälliger Tatsachen. Liest manMitteilungen aus der sinnenfälligenWelt, so liest man

eben über sie. Liestman aberMitteilungen über übersinnliche Tatsachen im rechten Sinne, so lebt

man sich ein in den Strom geistigen Daseins« (GA 13: 14).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 133

chen, denen er eine positivistische Gültigkeit zuschrieb.20 Wem diese innere, geistige

Welt, diese anthroposophische Ideenwelt, durch Erfahrung gänzlich verschlossen blei-

be, der könne sich jedoch nicht über sie äußern,urteilt Zander,– so habe sich Steiner ge-

gen seine Kritiker immunisiert; Steiner habe nur mit Personen diskutierenmüssen, die

sein Weltbild teilten (vgl. Zander 2007: 857). Obwohl die Resultate des Geistesforschers

nicht wie die akademischen Naturwissenschaften auf einer allgemein nachvollziehba-

ren empirischen Grundlage fußen und sich jeglicher diskursiveren Begriffsbildung und

einer ohneWeiteres zugänglichen intersubjektiven Überprüfung entziehen, postulierte

Steiner die Anschauungen als allgemeingültig. Steiner rettete mit diesem Erfahrungs-

bezug seine spirituelle Autorität in einen Bereich, der nicht mit den konsensual ausge-

handelten Methoden der Wissenschaften überprüft werden kann, obwohl er versprach,

sich an wissenschaftliche Rigorosität halten zu wollen (vgl. Ullrich 2015: 96). In der Tat

beschäftigte sich Steiner mit erkenntnistheoretischen Fragen in Bezug auf die Natur-

wissenschaften seiner Zeit, ein Konglomerat an Wissenschaften und Erfolgen, die in

der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ein Faszinosum waren, wie im folgenden Un-

terpunkt dargelegt werden wird, wobei der Empirieanspruch der Anthroposophie ein-

gehender erläutert wird.

5.2.4 Nachweisbarer Sachverhalt oder Metaphorik?

In der Tat fungiert für Steiner die geistige Welt nicht als ein induktiv zu eruierender,

möglicherweise existierender Gegenstand, sondern er setzt sie voraus. Sie steht für ihn

nicht zur Disposition, sie existiert, könne aber lediglich von anthroposophisch Geschul-

ten erkannt werden. Er schreibt in Geheimwissenschaft im Umriss »hinter der sichtbaren

Welt [gibt es] eine unsichtbare, eine zunächst für die Sinne und das an diese Sinne gefes-

selteDenken verborgeneWelt«.Weiter sagt er, »dass esdemMenschendurchEntwicklung

von Fähigkeiten, die in ihm schlummern, möglich ist, in diese verborgene Welt einzu-

dringen« (GA 13: 41).21 »Für den Geheimwissenschaftler«, wie ihn sich Steiner vorstellt,

muss dieser Gedanke einer verborgenen Welt eine »Tatsache« sein, die erlebbar wird

»wennman sich der rechtenMittel dazu bedient« (GA 13: 41).

Einen Zugang zu »wahrer Erkenntnis der geistigenWelt« sollte die Freie Hochschu-

le für Geisteswissenschaft in Dornach garantieren, wo Steiner eine in drei Klassen un-

terteilte esoterische Erkenntnisschule vorgesehen hatte. Allerdings hatte Steiner bis zu

seinemTod lediglichdasCurriculumfürdie ersteKlasse ausgearbeitet undkeinenNach-

folger ernannt, weshalb dieses Vorhaben nach 1925 unvollendet blieb (vgl. Martins 2023:

43f.). Die Anthroposoph∙innen orientieren sich deshalb vor allem an den Schriften Die

20 In einemVortrag im Jahr 1910 bekräftigte er beispielsweise, dass er nichtmetaphorisch von diesen

Wesenheiten spricht: »Dabei müssen wir uns immer klar sein, daß das, was der Hellseher sieht,

nicht etwa eine allegorisch-symbolische Bezeichnung ist, sondern daß dasWesenheiten sind« (GA

121: 161).

21 Zunächst ist die Aussage, dass ein nicht an die Dinge gefesseltes Denken verborgene Strukturen

offenlegen kann,mit Verweis auf die Grammatik und die Logik nicht von der Hand zuweisen, aber

wie bereits dargelegt, verortete Steiner in der geistigenWelt auch argumentativ-analytisch schwer

bis nicht zu überprüfende Gegenstände und Prozesse, wie beispielsweise ätherische und astrali-

sche Kräfte sowie nachtodliches Geschehen.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Geheimwissenschaft imUmriss,DieStufenderhöherenErkenntnisundWieerlangtmanErkennt-

nisse von höherenWelten, wenn sie sich mit Steiners Erkenntnisformen beschäftigen oder

sie treffen sich in Arbeitsgruppen oderWorkshops, wie sie beispielsweise der Verein für

Bildekräfteforschung e.V. anbietet.

Laut Traub gilt es jedoch, den Anspruch der »wahren Erkenntnis«, den die Anthro-

posophie für sich reklamiert, in ihren Kontext zu stellen und zu relativieren. Es gehe in

den Schriften, wie etwaWie erlangt man Erkenntnisse von höherenWelten? oder der letzten

Ausgabe vonGeheimwissenschaft imUmrissnicht lediglich darum,einenSachverhalt zu er-

läutern, sondern diese Texte seien mit der therapeutischen, anleitungsbezogenen Rede

vergleichbar.Zwarbeschreibendiese Schriften inhaltlichundprozesshaft zugleich spiri-

tuelle Erfahrungen auf unterschiedlichen »Einweihungsstufen«, im Vordergrund stehe

aber nicht der Erwerb von Wissen, viel eher seien sie eine Einladung zum Nachvollzug,

zur Übung. Steiner spricht dort von einem »intime[n] Hineinleben in die Darstellung«,

deshalb seien die dargelegten Argumente nicht primär auf die empirische oder logisch

zuüberprüfendeSachhaltigkeit zuuntersuchen,daSteiner hier vornehmlich anden »af-

fektiven Modus der Evidenz« und an prozesshafte Erfahrungserkenntnis appelliere, die

nicht ohne Weiteres aus der Außenperspektive empirisch überprüfbar seien, aber den-

noch ihren unbezweifelbarenWirklichkeitsgehalt besäßen (Traub 2023: 231f.). Traub zu-

folge kann Steiners Dogmatismus und seine Darlegung der geistigen Welt dadurch re-

lativiert werden, dass in Betracht gezogen werden sollte, dass die Aussagen speziell in

Steiners esoterischen Arbeiten vor allem zum durchaus prüfenden Nachvollzug von af-

fektiven und erlebnishaftenEruierungen einladen sollen.Es bleibt jedochunklar, ob die-

se Analyse mit Steiners Selbstverständnis übereinstimmt, denn wie in diesem Kapitel

noch gezeigt werden wird, verteidigte er an seinem Lebensende die Anthroposophie als

evidenzbasiertes, nahezu positivistisch-spirituelles Programm.

Neben Hartmut Traub vertritt der Philosoph und Waldorflehrer Ulrich Kaiser eine

ähnliche Herangehensweise in Bezug auf Steiners Werk. Trotz Steiners Bekundungen,

Nachvollziehbarkeit zu beanspruchen, sei es ihm nicht um ein registrierendes, summa-

tives Wissen, sondern um »Bildung, Selbst-Bildung, Verwandlung, Überschreitung, ja,

Neuschöpfung« (Kaiser 2020: 20) gegangen. Kaiser stimmt mit dem Anthroposophen

undFilmemacherSünnerüberein,dieAnthroposophie als eine, inSünnersWorten,»my-

thologisch-künstlerischeWeltsicht« zu verstehen, die »imaginative Experimente anbie-

te[t]«, die sich keiner Kritik verschließen dürfe sowie ihrem Wesen nach zugleich Viel-

deutigkeit zulassenmüsse,also keinenaturgesetzlichenWahrheitenproklamiert (Kaiser

2020: 21). Für Kaiser ist Steiner »ein Erzähler«, der innerlich bereichernde Erfahrungen

zu vermitteln versucht, ein Erzähler, der »berührt, verändert« und der doch zugleich ei-

nen sachlichen, neutralen Ton anschlagen könne sowie für eine »andere Sichtweise sen-

sibilisiert« (Kaiser 2020: 31, 91). Auch an Steiners Übungen, wie der Samenkornmedita-

tion, die im Präparate-Kapitel in dieser Arbeit eingeführt wird, erkenne man, dass es

ihm nicht um bloße Betrachtungen gehe, sondern »um einmimetisches Nachvollziehen

derWachstums- und Bildeprozesse« beispielsweise einer Pflanze. Denken sei in diesem

Sinne »ein plastischer Prozess mit Gemüts- und Willensanteilen, der entfaltet werden

kann«, indem die Lebenskräfte einer Pflanze innerlich-imaginativ rekapituliert werden

(Kaiser 2020: 120f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 135

5.2.5 Steiners (Natur-)Wissenschaftsverständnis

In den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts machten die Naturwissenschaften un-

ter anderem indenBereichenPhysik,Biologie undChemie rasante Fortschritte,die auch

einschlägige Konsequenzen für die Bevölkerung Europas hatten. Besonders in der Me-

dizin waren die Veränderungen unmittelbar sicht- und erlebbar: Krankheiten wie Milz-

brand, Diphtherie, Lepra und Syphilis waren durch Entdeckungen in der Bakteriologie

undMikrobiologie plötzlich behandelbar (vgl. Osterhammel 2010: 270ff.). Überdies kam

es zu einem allgemeinen Informationszuwachs sowie der Entwicklung immer präzise-

rer Forschungs- und Messinstrumente: Dem Erkenntnisgewinn schienen keine Gren-

zen gesetzt. Die Wissenschaften, die Naturgesetzmäßigkeiten erforschten, waren gar

»zu einer Weltdeutungsmacht und zu einer kulturellen Instanz von außerordentlichem

Prestige geworden« (Osterhammel 2010: 1107).Wer sich in seinen Argumenten nicht auf

die evidenzbasierteWissenschaft berief, fand sichmöglicherweise im gesellschaftlichen

Abseits wieder.

Kurzum, viele Menschen waren zu Steiners Lebzeiten von den Naturwissenschaf-

ten fasziniert und Steiner war mit den naturwissenschaftlichen Errungenschaften und

ihrem Anspruch vertraut.22 Die Naturwissenschaften waren zudem derart erfolgreich,

dass sich die sogenannten akademischen Geisteswissenschaften in einem nie dagewe-

senen und fortdauernden Aushandlungsprozess sahen, um ihre Grenzen abzustecken,

wie die Schriften von Wilhelm Dilthey, Emil du Bois-Reymond23, Max Weber aber auch

William James zeigen. Dabei vertrat du Bois-Reymond öffentlichkeitswirksam24 die Po-

sition, dass den Naturwissenschaften Erkenntnisgrenzen gesetzt seien, während Ernst

Haeckel ihm entgegenhielt, für alle offenen Fragen gebe es künftig Lösungen. Wie be-

reits dargelegt, schlug sich Steiner auf die Seite von Haeckel. Während Steiner dabei

22 So verweist Steiner auf seinen Bildungshintergrund in einem Vortrag im Jahr 1921: »Meine Hoch-

schulbildung war eben eine durchaus technische, nicht irgendwie eine philosophische, sondern

eine technisch-naturwissenschaftliche« (GA 73a: 354).

23 Steiner geht imVorwort derAkasha-Chronik auf die ›Ignorabimus-Rede‹ ein und stimmtmit duBo-

is-Reymond darin überein, dass der naturwissenschaftlicheMaterialismus sich nichtmit bewusst-

seinsphänomenologischen Aspekten befassen könne, er bedauert jedoch, dass die Wissenschaf-

ten nicht den Schritt gehe,mit ihrenMitteln zu übersinnlichen Erkenntnissen gelangen zuwollen:

»Du Bois-Reymond hat damals seine ›Ignorabimus-Rede‹ gehalten. Er versuchte zu zeigen, daß

dieser naturwissenschaftlicheMaterialismus in der Tat nichts vermag, als die Bewegungen kleins-

ter Stoffteilchen festzustellen, und er forderte, daß er sich damit begnügenmüsse, solches zu tun.

Aber er betonte zugleich, daß damit auch nicht das Geringste geleistet ist zur Erklärung der geisti-

gen und seelischen Vorgänge. Man mag sich zu diesen Ausführungen Du Bois-Reymonds stellen,

wie man wolle: soviel ist klar, sie bedeutete eine Absage an die materialistische Welterklärung.

Sie zeigte, wieman als Naturforscher an dieser irre werden könne. DiematerialistischeWelterklä-

rung war damit in das Stadium eingetreten, auf dem sie sich bescheiden erklärte gegenüber dem

Leben der Seele. Sie stellte ihr ›Nichtwissen‹ (Agnostizismus) fest. Zwar erklärte sie, daß sie ,wis-

senschaftlich‘ bleiben und nicht ihre Zuflucht zu anderenWissensquellen nehmen wolle; aber sie

wollte auch nicht mit ihren Mitteln aufsteigen zu einer höheren Weltanschauung.« (GA 11: 14)

24 Beispielsweise in seinem Werk Über die Grenzen des Naturerkennens, das erstmals 1872 erschien,

oder in seinen Reden, die seit 1912 ebenfalls gebündelt publiziert wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

vorder JahrhundertwendeeherphilosophischeBetrachtungenzudieserFragepublizier-

te, schlussfolgerte er in seiner theosophisch-anthroposophischenSchaffensphase,unbe-

grenzte Erkenntnis sei nur über die (anthroposophische) Geisteswissenschaft gesichert.

BesondersHeinerUllrich,OlavHammersowieHelmutZandernehmenBezugaufdiesen

Anspruch,währendHartmut Traub,UlrichKaiser undChristianClement Steiner dahin-

gehend interpretieren, viele Textpassagen würden einen nicht strikt am naturwissen-

schaftlich-mathematischen Erkenntnisideal ausgerichteten Charakter aufweisen, son-

dern zuweilen eine therapeutische, instruktive Zielsetzung verfolgen, die nicht den An-

spruch vertrete, aperspektivisch-empirisch überprüfbar zu sein. Die Einordnung wird

zusätzlich dadurch erschwert, dass Steiner keine systematische Wissenschaftstheorie

ausgearbeitet hat und sich in unterschiedlichen Phasen anders gelagerte Bewertungen

auffinden lassen –dennoch gibt es einige unschwer erkennbare Schwerpunkte in seinen

Wissenschaftsbezügen.25

Immer wieder wendete sich Steiner gegen den Materialismus. Bereits 1881 schwor

er demmaterialistisch-sensualistischen Empirismus ab, der alles auf Materie reduziere

und setzte dem die goetheanische Organik entgegen.Wie bereits erwähnt, war Steiner

zudemvondenNaturphilosophenund Idealisten Schelling undFichte beeinflusst.Diese

leugneten nicht die objektiv-sinnliche Realität der Materie, fragten aber nach dem we-

sentlich-ideellen Sein der Wirklichkeit: Die Wirklichkeit zeige sich nicht in rein natur-

wissenschaftlichenBetrachtungen, sondern dort,womanMaterie und Idee zusammen-

denke. Dabei sei bei Steiner der Erkenntnisakt objektiv, also »aus demWeltinhalt des Un-

mittelbar-Gegebenenmöglich«,weil sich die subjektive Erfassung des Gegebenen nur über

einenRückbezugauf ebendiesesGegebeneermitteln lasse (vgl.Traub2011: 79).Anspruch

seiner Vorbilder und von Steiner selbst war es, Empirie und Idealismus miteinander zu

verbinden, eine Herangehensweise, die er auch bei denTheosoph∙innen vorfand.

Zander undUllrich verweisen in ihren Analysen vor allem auf einen Steiner, der über

den Universalitätsanspruch und die empirische Nachvollziehbarkeit, wie sie die Natur-

wissenschaften beanspruchen, seine »höherenWelten« zu bestätigen versuchte, und der

sich demnach an den Verfahren und Methoden der empirischenWissenschaften orien-

tierte, aber eben lediglich vorläufig und zuweilen nur scheinbar. Darüber hinaus sei die

Bestrebung, naturwissenschaftliche Erkenntnisse für weltanschauliche Belange zu ver-

werten, allgemein in theosophischen und anderen nicht akademischenMilieusweit ver-

breitet gewesen. Im theosophischenMilieu–wie später ebenfalls in der Anthroposophie

– sollte dieses Legitimierungsverfahren überdies die Religion ablösen, da diese auf kei-

nem festen Boden stehe, anders als die esoterischen Geisteswissenschaften. Die Welt

jenseits der Materie sollte als eigenständige Welt des Geistes entdeckt werden, die jen-

seits subjektiver Annahmen desMenschen existiere.Mit der Ausrichtung auf universali-

sierbares Wissen undWiederholbarkeit – ganz wie die Naturwissenschaft angibt, es zu

vermögen, – habe Steiner zudem der Historisierung seiner Ergebnisse entgegenwirken

wollen, so die Kritik (vgl. Zander 2007: 866ff.).

Steiner blieb allerdings nicht bei der Methodologie der Naturwissenschaft stehen,

wie oben erläutert, sondern überbot sie »geistig«, um seine Vorstellungen der geistigen

25 Steiners Überlegungen in seiner atheistischen Phase werden im Folgenden nicht beachtet, da sie

für die Debatten innerhalb der Biodynamik kaum eine Rolle spielen.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 137

Welt bestätigt zu sehen. Die Instrumente der Naturwissenschaften wurden denn auch

als minderwertig eingestuft, da sie die innere Dimension des Menschen nicht fassen

können sollen26 (GA 63: 127). Letztlich aber waren für Steiner seine Geisteswissenschaft

und die Naturwissenschaft komplementär – aber nur insofern, als man die Beschränkt-

heit Letzterer erkennenunddurchdie anthroposophischenErkenntnismethoden ergän-

zen könne. Steiner betonte noch an seinem Lebensende, dass die Geisteswissenschaft

auf den Ergebnissen der Naturwissenschaft fußen solle – setzte dabei aber immer noch

die »geistige Dimension« anthroposophischer Couleur voraus: Wo demnach eine Hy-

pothese stehen müsste, setzte er eine ontologische Prämisse. Seine Kritiker bemängeln

deshalb, dass die Frage, ob es Elementargeister, Völkerengel und andere geistigeWesen

gibt, die den gleichen ontologischen Status wie beispielsweise Bakterien besäßen, nicht

disputiertwerde–Steiner setztederenRealität voraus.DerEinwand lautet,Steinerwoll-

te seine subjektive Gewissheit in objektive Empirie überführen (vgl. Hammer 2001: 221;

Zander 2007: 872ff.).

Mit dieser Setzung ist seinenKritikern zufolge kaumwegzudiskutieren, dass die an-

throposophischeGeisteswissenschaft in erster LinieWeltanschauung ist.Die Anthropo-

sophie sei nicht nur eineMethode, sondern trete als einemitWahrheitsanspruch ausge-

stattete Gesamtinterpretation auf, argumentiert Ullrich: Sie erkläre nicht nur die natür-

lichen, sondern auch kulturelle Ereignisse. Emotionale, ästhetische undmoralische Vor-

stellungen sowie praktische Stellungnahmen seien dabei bis zur Unkenntlichkeit mit-

einander verflochten (vgl.Ullrich 2015: 128).Wegen diesesWissensanspruchs polarisiere

die Anthroposophie bis heute:

Es scheint fast unmöglich zu sein, sich mit der Anthroposophie in einer fairen und di-

stanzierten Weise wissenschaftlich auseinanderzusetzen. Steiners Gedanken polari-

sieren; sie provozieren zur engagiertenundenthusiastischen Identifikation ebensowie

zur heftigen Abwehr und Entwertung – vielleicht weil es dabei nicht nur umeine spezi-

fische Theorie über denMenschen oder eine konkrete Erziehungspraxis geht, sondern

umeine SonderformdesWissens und umdogmatische Antworten auf die »letzten Fra-

gen« nach dem Grund und Sinn des Lebens. (Ullrich 2015: 126)

Aufgrund dieser Theorieannahmen, die an das anthroposophische »Schauen« gebun-

den seien, könnten die Ergebnisse des anthroposophischen Milieus nicht in ein aka-

demisches Wissenschaftsmodell überführt werden. Im Verlauf dieser Arbeit wird ge-

26 In einem Vortrag von 1923 führte er durchaus berechtigt aus, dass die naturwissenschaftlichen

Methoden zu Fortschritten führen, allerdings nicht geeignet seien, um das Wesen des Menschen

zu verstehen: »Und so folgt der Mensch für das gewöhnliche Vorstellen nicht nur im gewöhnli-

chen Leben, sondern auch in der Wissenschaft nur passiv den Vorgängen, die sich in der äußeren

Welt abspielen. Unsere Wissenschaft ist ja so weit gekommen, geradezu es als ein Ideal anzuse-

hen, darauf zu kommen, wie die Dinge sich in der äußeren Welt abspielen, ohne daß das Den-

ken den geringsten Einfluß darauf nimmt. Unsere Wissenschaft sieht es als ihr Ideal an, bei ihren

Forschungsmethoden das Denken so passiv wie möglich zu gestalten. Damit tut sie auf ihrem Ge-

biete ganz recht. Sie kommt auf ihrem Gebiete zu den allergrößten Fortschritten, wenn sie gerade

diese Methode beobachtet. Aber sie kommt immer mehr und mehr von dem wahren Wesen des

Menschen ab«. Dagegen präsentierte er die Anthroposophie als Lösungsweg vom »rein passiven

Denken zum inneren Aktiven des Denkens« (GA 227: 16).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

zeigt, dass dennoch einige akademisch Arbeitende und der Anthroposophie Naheste-

hendeVersucheunternehmen,umanthroposophischeMethodenoderAnnahmen indas

akademischeWissenschaftsmilieu einzubringen –mal scheint dies nahezu aussichtslos

(in der Präparate-Forschung), mal scheinen sie einen konstruktiven Gedanken zu ver-

mitteln (in der Nutztierverhaltensforschung).

Traub versucht, wie dargelegt, seinerseits darauf hinzuweisen, dass Steiners Leser

nicht mit ausschließlich empirisch-evidenzbezogenen Analyserastern an dessen Werk

herantreten sollten, denn vor allem in seiner letzten Schaffensphase habe Steiner sich

zunächst bildsprachlicher und symbolischer Elemente bedient, die nicht direkt auf em-

pirisch überprüfbare Gegebenheiten verweisen würden. So merkt Steiner etwa in der

sechzehnten Auflage (1925) der Geheimwissenschaft im Umriss (Originalausgabe von 1910)

an, dass es sich bei seinen »höheren Erkenntnissen« zunächst um Anschauungen han-

dele, die er zwecksMitteilungmit »Wortbezeichnungen« versehe (GA 13: 30). Er bediene

sich zur Veranschaulichung seiner Einsichten der Symbolsprache der geistesgeschicht-

lichen Tradition von Esoterik und Theologie, die einen allegorischen Charakter besitze

(vgl. GA 13: 30f.). Das Dargestellte solle demnach nach seinem symbolischen Gehalt, sei-

ner allegorischen und nicht seiner wortwörtlichen Bedeutung beurteilt werden27 (vgl.

Traub 2023: 233f.).

Auch Clement sieht in einer Reihe von Steiners späteren Äußerungen denNachweis,

dass es Steiner häufig nicht um fachphilosophische Abhandlungen ging, in denen das

Wesen von »Wahrheit und Wissenschaft« eruiert werden sollte, sondern um Erzählun-

gen von Erlebnissen, um innere biografische Abhandlungen, letztlich also um eine in

philosophische Terminologie überführteMystik28 (Clement 2015: xxv).Wenngleich Stei-

ner in seiner theosophischen Zeit die geistige Welt als objektiv nachgewiesene Seins-

sphäredarstellte, revidierte er späterdiesePositionund führte lautClement einepsycho-

logisch-philosophischePosition insFeld: SteinersOntologie seidieNachzeichnungeiner

subjektivenErlebnissphäre. In seinen letzten Jahren habe er keine dogmatisch aufzufas-

sende Lehre vermitteln wollen, sondern Gebrauchsanweisungen, die prozessual ange-

eignet werden können (vgl. Clement 2015: xci, xcviii).

WährendTraubs undClements Analyse sicherlich auf unterschiedliche Passagen von

SteinersWerk zutreffen, bekräftigte Steiner jedoch an seinem Lebensende in seiner Au-

27 Darüber hinaus spricht Traub Steiner ein Erlösungsdenken zu, dem vonAnfang an eine dominante

Rolle in seinemWerk zukomme; dies sowohl, was seine Lesart des an Nietzsche und Stirner ange-

lehnten individualistischen Anarchismus betrifft, der ihn dazu veranlasste, den Freiheitsdrang des

Individuums zu zelebrieren, als auch in seinem Wissenschaftsverständnis. So schreibt Steiner in

der ersten Auflage der Philosophie der Freiheit im Jahr 1884 und in der Neuauflage 1918, dieWissen-

schaft verhelfe demMenschen zu der »Erhöhung des Daseinswertes dermenschlichen Persönlich-

keit« (GA 4a, 250; vgl. Traub2023).

28 Zander argumentiert allerdings in einer Rezension zu Clements Steiner-Analyse, wer Steiner in

erster Linie als Philosophen lese, wie Clement es tue, übersehe den Esoteriker Steiner, der sehr

wohl in seiner theosophischen Phase von seinen übersinnlichen Erkenntnissen als Fakten einer

geistigen Welt, die objektiv gegeben sei, spreche, und der auch in seinen späteren Jahren (bei-

spielsweise im Landwirtschaftlichen Kurs) mit dem Duktus eines Eingeweihten spreche, Angaben

eher autoritär verkünde und keine philosophisch-diskursive Eruierungen angestoßen habe (vgl.

Zander 2017: 464, 466).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 139

tobiografie ein weiteres Mal, dass er für die Anthroposophie eine Grundlage zu schaf-

fen versuchte, »die so objektiv war wie das wissenschaftliche Denken,wenn dieses nicht

beim Verzeichnen sinnenfälliger Tatsachen stehen bleibt, sondern zum zusammenfas-

senden Begreifen vorrückt« (GA 28: 409). Sein Schaffen »strebte aber den Charakter des

Objektiv-Wissenschaftlichen in vollstem Sinne an. Und aus diesem von Gefühlsmäßig-

Mystischem freien Erkennen heraus holte ich dann das Erleben der Geistwelt« (GA 28:

410).Diese Passagen verweisen in seinem letzten Lebensjahr auf ein Festhalten an einem

starkenEvidenzbegriff,mit demer seine anthroposophischeWeltanschauung absichern

wollte. In seiner Lebensrückschau setzte er seine geistigeWelt vor die Empirie; in seiner

Theosophie heißt es:

Es wird nichts gesagt, das nicht aus diesem geistigen Schauen stammt. Aber indemdie

Schritte getan werden, sind es zunächst im Anfange des Buches naturwissenschaftli-

che Ideen, in die das Schauen sich hüllt, bis es sich in dem Aufsteigen in die höheren

Welten immer mehr im freien Erbilden der geistigen Welt betätigen muss. Aber die-

ses Erbilden wächst aus dem Naturwissenschaftlichen wie die Blüte einer Pflanze aus

dem Stengel und den Blättern. (GA 28: 410)

Diese geistige Schau, bekräftigt er ein weiteres Mal, sei nicht »etwas Subjektives«:

So strebte ich danach, in der Anthroposophie die objektive Fortsetzung der Wissen-

schaft zur Darstellung zu bringen, nicht etwas Subjektives neben diese Wissenschaft

hinzustellen. Dass gerade dieses Streben zunächst nicht verstanden wurde, ist ganz

selbstverständlich. Man hielt eben Wissenschaft mit dem abgeschlossen, was vor der

Anthroposophie liegt, und hatte gar keine Neigung dazu, die Ideen der Wissenschaft

so zu beleben, dass das zur Erfassung des Geistigen führt. Man stand im Banne der in

der zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts ausgebildeten Denkgewohnheiten.

(GA 28: 410f.)

Um zu verstehen, in welchem »Banne« sich die Naturwissenschaft in der zweiten Hälfte

des 19. Jahrhunderts befand, kannman sich denUntersuchungen derWissenschaftshis-

torikerin Lorraine Daston zuwenden. Für sie hat die Objektivität eine Geschichte – eine

Geschichte, die sich ganz entscheidend im 19. Jahrhundert gewandelt habe. Sie schreibt,

dass vor dieser Zäsur die Einbildungskraft nicht unbedingt als systematischer Gegenpol

zur Wissenschaft betrachtet worden sei. In der Mitte des 19. Jahrhunderts sei es aller-

dings zu einer ideologischenUmbruchzeit gekommen, in der neue Ideale undVerfahren

wissenschaftlicher Objektivität die Quellen wissenschaftlicher Autorität transformiert

hätten. DerWunsch nach einem dauerhaften Bestand von Forschungsergebnissen habe

verursacht, dass die Missgunst und Furcht vor der eigenen Einbildungskraft gestiegen

sei.Kein zeitloser Glaube an Fakten und die Einbildungskraft begleite demnach dieWis-

senschaftsgeschichte, sondern die Begriffe und Konzepte seien einem stetigen Bedeu-

tungswandelunterlegen,derbisheute auchdieMoralderWissenschaft präge. Imfrühen

19. Jahrhundert istDastonzufolgedieBedeutungderzweiPoleneuausgehandeltworden

und es habe sich das Ideal einer unverbrüchlichen, aperspektivischenObjektivität in der

Wissenschaft etabliert, während subjektiv informierte Erkenntnisse zunehmend in den

Bereich der Kunst abgeschoben worden seien. Hingegen sei die Einbildungskraft in der

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Kunst und Wissenschaft der frühen Aufklärung noch janusköpfiger bewertet worden:

Sie konnte ein schöpferischesWerkzeug sein,das demErkenntnisgewinnunterstützend

zur Seite stand.Während der frühen Aufklärung sei die der Vernunft unterworfene pro-

duktiveEinbildungskraft demnachnoch eineQuelle der Schaffenskraft gewesenundha-

be als gut kalibriertes Instrument innerhalb der Wissenschaft genutzt werden können.

Die kontrollierte Einbildungskraft habe dabei der zügellosen Imagination entgegenge-

standen, die man schwangeren Frauen oder stark religiösen Menschen zugeschrieben

habe.Mit den Fortschritten im Bereich der naturwissenschaftlichenMethodik und dem

Abschluss derEpochederRomantik sei dieEinbildungskraft zunehmendals rein subjek-

tive Angelegenheit verstanden worden; sie sei als von der Vernunft losgelöst betrachtet

worden, als rein kreative Kraft, die zunehmend als Bedrohung für die Objektivität der

Wissenschaft aufgefasst wurde (vgl. Daston 2014: 100f., 108, 112, 117).29

Wie besprochen,wollte Steiner ebenfalls eine objektive Grundlage für die Anthropo-

sophie schaffen, die mit dem Universalismus- und Objektivitätsanspruch der evidenz-

basierten Naturwissenschaft konkurrieren sollte. Womöglich lässt sich dies zumindest

teilweise aus dem wissenschaftsgeschichtlichen Kontext heraus erläutern, der hier in

Rekurs auf Daston skizziert wurde. Allerdings kritisierte Steiner zugleich immer wie-

der, wie oben dargelegt, die Vorgehensweise der sich zu dieser Zeit etablierenden Wis-

senschaftsdisziplinen, die die Ansicht vertraten, gesicherte Erkenntnisse seien durch

Messinstrumente zu erlangen, die eine Subjekt-Objekt-Trennung hervorbringen wür-

den. Steiner hielt dem entgegen, Ausgangpunkt und Endpunkt jeder Erkenntnis solle

stattdessen der hellseherisch-erkennende, denkendeMensch sein.

5.3 Ist Steiners Wissensanspruch esoterisch?

Als Steiner im frühen 20. Jahrhundert auf die Tradition der esoterischen Erkenntnis-

methoden zurückgriff, waren diese laut Rupnow und Stuckrad bereits als legitimer

Erkenntnisweg diskreditiert. Sie schreiben, dass die sogenannte okkulte Philosophie

im 18. Jahrhundert ihren Status als legitimes Wissen eingebüßt und sich mit dem Be-

ginn der Aufklärung die Unterscheidung zwischen legitimem und illegitimem Wissen

sowie zu bewährten und nicht bewährten Methoden zugespitzt habe.30 Dabei habe die

29 Ferner schreibt sie, der Anspruch an Objektivität sollte laut dem sich etablierenden Forschungs-

ideal durch das Ideal der »mechanisierten Objektivität« gesichert werden, d.h. die Beobachter∙in-

nen sollten zunehmend durchMessgeräte ersetzt werden, um denmenschlichen Interpretations-

raum zu reduzieren. Im zweiten Drittel des 19. Jahrhunderts hätten Theorien begonnen, sich zu-

gleich wie auf einem Jahrmarkt zu tummeln. Sie hätten die Wissenschaft aufgewirbelt und seien

zuweilen gekommen und gegangenwie Eintagsfliegen. Dies habe abermals denWunsch vorange-

trieben, transtemporäre Fakten zu schaffen, die zu definitiven Errungenschaften in den Wissen-

schaften führen sollten (vgl. Daston 2014: 118ff.). Kurzum, der Begriff »Objektivität« vereine ein

komplexes Geflecht anmehr oder weniger expliziten Zuschreibungen und obwohl die perspektiv-

lose Objektivität unser heutiges Verständnis vonObjektivität dominierenwürde, sei es, so Daston,

eine rezente Neujustierung des Objektivitätsbegriffs. Diese beziehe sich auf das Ideal des aus-

tauschbaren Beobachters, die universell einsetzbar seien (vgl. Daston 2014: 129, 143).

30 BeimnäherenHinsehen lässt sich jedoch feststellen, dass umdie Jahrhundertwendebeispielswei-

se Tibetolog∙innen, die die akademische Religionswissenschaft beeinflussten, enge Kontakte zur

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 141

oft polemisch geführte Debatte vor allem um die Begriffe und Bipolaritäten »Wissen-

schaft« und »Pseudowissenschaft« sowie »Rationalität« und »Aberglauben« gekreist.

Stuckrad schreibt: »These terms, which became instruments of analysis in subsequent

academic disciplines, reflect the socio-professional identities and conceptual perspec-

tives of ›modern‹ people who view themselves as progressive, rational, and enlightened,

against which the ›Other‹ was constructed as a necessary counterpart« (Stuckrad 2014:

56). Wissenskonfigurationen, die zuvor Teil der alltäglichen Wissensaushandlung wa-

ren, hätten sich zu diesem Zeitpunkt im diskreditierten Abseits wiedergefunden und

ihr Wissen(schafts)verständnis sei neu ausgehandelt worden (vgl. Rupnow 2008: 77).

Gleichwohl sei diese Trennung eine idealtypische geblieben, denn trotz aller Spannun-

gen zwischen den Feldern und der Ausbreitung der empirischen Wissenschaften, seien

die Diskurse zu Beginn des 20. Jahrhunderts verflochten gewesen und auch der Natura-

lismus habe von einem strikten »ontologischen Naturalismus« zu Spielarten gereicht,

die weniger positivistisch angelegt waren (vgl. Asprem 2014: 422).

UnterVerweis auf Rupnow,StuckradundDaston kann festgehaltenwerden,dass die

Moderne inEuropa auf einer offiziellenWissensaushandlung beruht,die unter anderem

die Ablehnung religiöser beziehungsweise esoterischer Vorstellungen beinhaltet. Empi-

risch begründete und reproduzierbare Ergebnisse, die durchWissenschaftler∙innen und

wissenschaftlich akzeptierte InstitutionenVerbreitung finden, gehören zu den grundle-

genden Elementen des Eigenverständnisses derModerne. Subjektive Standpunktewur-

den in empirischenUntersuchungenderNaturgesetze alsmöglicheGefährdungderMo-

derne betrachtet, da moderne Gesellschaften durch die Universalisierbarkeit ihresWis-

sens in vielen Bereichen an Handlungsmacht gewannen und viele bewährte Verfahren

hervorbringen konnten.

Steiner orientierte sich partiell an diesen Aspekten des modernen Zeitgeistes und

des vorherrschenden soziopolitischen Wissensanspruchs: Auch er ging von objektiven

Tatsachen,universalgültigemWissenund von allgemeinverlässlichenMethoden aus,die

er allerdings in der anthroposophischenWeltanschauung gesichert sah und nicht in der

Methodik der neueren Wissenschaften. Gleichwohl musste die Anthroposophie zuwei-

len als Provokation wirken, damals wie heute, weil Steiner nicht in den Instrumenten

den Garanten für Objektivität sah, sondern imMenschen selbst, in seinem Denken. Im

Denken lag für Steiner letztlich die unbegrenzte Erkenntnismöglichkeit begründet: Das

Denken soll denMenschen Zugang zu den übergeschichtlichenWahrheiten und ewigen

Ideen bieten. Vor allem das anthroposophisch grundierte »geistige Schauen« soll losge-

löst von den sinnlichen Grenzen des Erkennens sowie historischen und kulturellen Ver-

ortungsnotwendigkeiten des »schauenden« Subjekts sein (vgl. Ullrich 2015: 129).

Was aber aus der Außenperspektivewie eineUnvereinbarkeit anmutet, ist lautWou-

ter Hanegraaff ein typisches Merkmal für Esoteriker: Zum einen seien sie tief beein-

druckt von den Belangen und Fortschritten der Naturwissenschaft, aber zugleich auch

Theosophie pflegten, weshalb die akademischenWissensbestände maßgeblich von esoterischen

Traditionen beeinflusst sind und nicht lediglich als gänzlich marginale, »ausgegrenzte« Strömun-

gen gelten können (vgl. Strube 2021: 132f.; Schlieter 2021: 161f.). Stuckrad hat selbst eine nichtaka-

demische, astrologische Interpretation über Lilith publiziert (Stuckrad 1997).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

von jenen der Gegenströmungen, die einen Anti-Materialismus zelebrieren (vgl. Hane-

graaff 1996: 443). Dabei bezweifelt er nicht, dass jene, die den Okkultismus mit wissen-

schaftlichen Mitteln voranbringen wollen, zugleich das Ziel haben, die etablierten Wis-

senschaften herauszufordern.Die Fronten bleiben jedoch klar: Der zeitgenössische (Na-

tur-)Wissenschaftsbegriff bleibe an empirische und allgemein nachvollziehbare Beweis-

führungen geknüpft und lasse keinen Platz für Geheimwissen sowie Erkenntnisse, die

auf »Hellsichtigkeit« beruhen (vgl. Hanegraaff 2005: 887).

Für Hanegraaff ist das Versprechen des höheren Wissens eine der zentralen Eigen-

schaften des esoterischen Diskurses: In esoterischen Milieus werde versprochen, höhe-

res Wissen sei direkt zugänglich, also ein von den Sinnen und den kognitiven Fähigkei-

ten unabhängiges Wissen, zu dem die Praktizierenden über bestimmte Techniken ge-

langen können. Wie der Zugang zu diesem höheren Wissen aussehen soll und was die-

ses höhere Wissen ausmacht, steht auf einem anderen Blatt, aber das Versprechen auf

denZugangzudiesengeistigenSphärenbleibe ein zentralerAspekt der esoterischenMi-

lieus. Auch sei für diese Strömungen typisch, dass sie sichmit zeitgenössischen philoso-

phischen, theologischenundwissenschaftlichenDebatten beschäftigen beziehungswei-

se sich gegenüber diesen positionieren, allerdings laufe diese Beschäftigung gemeinhin

darauf hinaus, den Wissensanspruch als unvollständig darzustellen – erst das Wissen

über geistigeWelten könne dasWissen vervollständigen (vgl. Hanegraaff 2013: 86ff.; As-

prem 2014: 433). Als spezifischesMerkmal für die esoterischenMilieus seit dem 19. Jahr-

hundert erachtetHanegraaff überdies die große Bedeutung, die persönlichen Erfahrun-

gen zukommt: Über diese Erfahrungen sollen empirische Fakten ohne Umweg generiert

werden,weshalb die angebotenenMethodenundSchulungen–Meditationen,Anschau-

ungen–zuwissenschaftlichenMethoden stilisiertwerdenwürden (vgl.Hanegraaff 2013:

100). Gerade dieses Versprechen von individuellen Zugängen, unabhängig von einem

Klerus etwa, seien ein zentraler Attraktivitätsfaktor esoterischer Strömungen seit der

Aufklärung (vgl. Neugebauer-Wölk 2008: 27).

Für Kocku von Stuckrad zeichnen sich Esoterikdiskurse darüber hinaus durch einen

bestimmten Erkenntnisanspruch aus, der oft an individuelle Erfahrungen und außer-

gewöhnliche Bewusstseinszustände gebunden ist und der sich umdieDialektik des Ver-

borgenen und Offenbarten herum herausbildet. Stuckrad schreibt:

Dreh- und Angelpunkt aller esoterischen Traditionen sind Erkenntnisansprüche, die

auf das »eigentliche« oder das absoluteWissen abheben, und dieModi, diesesWissen

verfügbar zu machen – sei es durch einen individuellen Aufstieg des Suchenden, wie

in gnostischen oder neuplatonischen Entwürfen, sei es durch ein Initiationsgeschehen,

wie in den Geheimgesellschaften der Neuzeit, sei es durch Kommunikation mit geisti-

gen Wesen, wie im »Channeling« des zwanzigsten Jahrhunderts. (Stuckrad 2004: 21)

Nach StefanRademacher ist, auch inRekurs auf unter anderemFaivre undHammer, ein

weiteres bis heute gängiges Merkmal, dass esoterische, nichthegemoniale Gruppierun-

gen in einem Spannungsverhältnis zu den traditionellen Religionen und akademischen

Wissenschaften stehen. Zugleich wollen sie beanspruchen, beide Bereiche übertroffen

zu haben oder von beiden lediglich die besten Seiten zu vertreten. Esoterische Gruppie-

rungen lehnen ihm zufolge Wissenschaft zwar nicht gänzlich ab, sondern ihre als ma-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 143

terialistisch betrachteten Reduzierungen würden von diesen Gruppierungen häufig im

Hinblick auf ihre Ergebnisse diskutiert und nicht auf ihrenmethodologischen Anspruch

(vgl. Rademacher 2010: 367). In dieser Denkform kristallisiere sich darüber hinaus eine

eigene Auffassung vonWissenschaft und Spiritualität heraus, die auf Wissen und nicht

auf Glauben verweise. Dabei sei Theorie und Handlung in diesen Milieus nicht wirklich

getrennt zu analysieren, denn, so Rademacher, Ideen undHandlungen, Denk- und Pra-

xisform, sollen sich in diesemBereich der alternativen, esoterischen Spiritualität gegen-

seitig bedingen (vgl.Rademacher 2007: 257,259f.).FürdiePräparate-Arbeit trifft dies zu,

wie an späterer Stelle veranschaulicht wird (Kapitel 8), dennoch sollte diese Einordnung

nicht überschätzt werden, denn Steiner hat in einer Reihe von Vorträgen und Schrif-

ten versucht, anthroposophische Theorie und Praxis zu trennen. Allerdings kann man

auf den performativenCharakter, die innereDimension derMimesis-Anregung, von be-

sonders esoterisch konnotierten Vorträgen und Schriften von Steiner mit Referenz auf

die oben erwähnte Analyse vonTraubundKaiser verweisen,dass in anthroposophischen

WerkenTheorie und Praxis zusammenfällt. Auch die Literaturwissenschaftlerin Gruber

merkt an, dass esoterische Textkorpora diesen Doppelcharakter aufweisen: Das Einle-

sen in esoterische Schriften sei sowohl in der Gegenwart als auch im 19. Jahrhundert Teil

eines Initiationsprozesses, der auf die Veränderung des Individuums abziele, und keine

rein passive Aneignung von Sachverhalten –diese Lektüren vereinen demnach gleicher-

maßenTheorie und Praxis (vgl. Gruber 1997: 33f.).

Zinser bewertet die von Steiner angebotene Wissenschaft seinerseits ebenfalls als

Esoterik, weil sie nicht lediglich Befunde generieren soll, sondern vorgebe, zugleich die

großen Fragen derMenschheit zu beantworten (in Bezug auf den Tod, das Schicksal des

einzelnen Individuums und der ganzen Menschheit sowie den Sinn des Lebens). Sinn-

stiftungsangebote, die sich inRekurs auf vermeintlich (natur-)wissenschaftlicheMetho-

den objektiv geben und zugleich mit höherer Erkenntnis argumentieren sowie mit em-

pirisch nicht überprüfbaren Prämissen arbeiten, sind für Zinser in den Bereich der mo-

dernen Esoterik einzuordnen. Steiner habe versucht, sich gegen die wissenschaftliche

Kritik zu immunisieren, indemer ein eigenesWissenschaftsverständnis schuf und eige-

neKriterien für das entwickelte,was alswissenschaftlich gelten sollte. So postuliert er in

der Geheimwissenschaft, die innere seelische Verfassung der Forschenden müsse Teil der

Naturwissenschaft sein, damit diese erst zu einer tatsächlichen Wissenschaft werden

könne. Diese innere Verfassung, über die man in Kontakt mit der geistigen Welt treten

könne, vermöge es dann, höhere Erkenntnisse hervorzubringen, dabei werde aber nicht

zwischen Wahrnehmung und Deutung unterschieden. Da die geistige Welt jedoch we-

der belegbar noch zu widerlegen sei, muss laut Zinser im Rahmen der Anthroposophie

und Steiners esoterischem Werk von Glaubensaussagen und nicht von wissenschaftli-

chenErkenntnissen die Rede sein.Steiner stehemit dieser erkenntnistheoretischen Set-

zung exemplarisch für moderne Esoterik (vgl. Zinser 2006: 2, 6f.).

Ebenso sieht Gruber Esoterik als einen Versuch, die Wissenschaften zu überbieten,

indem Glauben und Wissen versöhnt werden soll. Sie erachtet Esoterik und Okkultis-

mus als ein Produkt der modernen Gesellschaft, »die Wissenschaft und Religion streng

trennt unddie Anerkennung intersubjektiverWahrheit nichtmehr andenGlauben, son-

dern ausschließlich an dieWissenschaft bindet« (Gruber 1997: 30). Vor allem der Okkul-

tismus präsentiere sich als eine die Naturgesetze berücksichtigende Methode, um an

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

zeitlose Wahrheiten zu gelangen. Hanegraaff ergänzt seinerseits, der Begriff »Glaube«

sei in dermodernenEsoterik abschätzig bewertet, nichtsdestowenigerwürde in esoteri-

schen Kreisen zugleich paradoxerweise eine Art Glaube an die übersinnlichen Erkennt-

nisse und die einschlägigen Schriften vermittelt (vgl. Hanegraaff 2013: 93).

Mit diesem Sachverhalt müssen ebenfalls die Leiter∙innen der Anthroposophischen

Gesellschaft umgehen, und in diesem Zusammenhang verlangen liberale Anthropo-

soph∙innen, Steiners Unfehlbarkeitsstatus infrage zu stellen. Bodo von Plato betonte

in seiner Ansprache Anthroposophische Bewegung, Anthroposophische Gesellschaft und Freie

Hochschule für Geisteswissenschaft – Lage und Perspektiven vom März 2002, er wolle Steiner

»davon befreien, immer in allem die reine Wahrheit und nichts als die Wahrheit gesagt

haben zu müssen« (Plato 2002–2003: 5ff., 11). Die Anthroposoph∙innen müssten sich

abwenden von einer Ewigkeitsauffassung der anthroposophischen Lehre und einer

jüngerhaften Haltung. Überdies solle sich die Anthroposophie an die jeweils zentralen

Themen der einzelnen Epochen, in denen sie sich entfaltet, annähern und Stellung

beziehen. Plato spricht darin zwar nicht direkt den Objektivitätsbegriff und den Wis-

senschaftsanspruch von Steiner an, allerdings liest Mayer in diesen Äußerungen die

Forderung nach einer Öffnung oder Diskutierbarkeit des anthroposophischen Wissen-

schaftsanspruches. In einer Replik auf die Rede von Platowarnt er vor dessen Ansichten,

die »einer Verabschiedung von der Anthroposophie als einer wissenschaftlichen Erfor-

schung der geistigenWelt gleichkommen« (2002–2003: 4).

Dies zeigt, dass der Anspruch auf höheres, absolutes Wissen und Steiner-Deutun-

gen nicht nur in der akademischen Diskussion, sondern auch innerhalb der Anthropo-

sophie umstritten sind. Im Verlauf dieser Arbeit wirdmehrmals auf diese Kontroversen

im biodynamischen Milieu rekurriert. Es wird herausgeschält, dass einige Biodynami-

ker∙innen sehrwohl versuchen, die Allgemeingültigkeit von Steiners Darlegungen zu af-

firmieren und zu festigen, allerdings verfolgen nicht alle Biodynamiker∙innen, gar die

wenigsten der für diese Arbeit befragten, die Suche nach für Dritte verbindlichen an-

throposophischen Wahrheiten und nicht alle setzen übersinnliche Bilder mit irrtums-

freier, intersubjektiv gültiger Erkenntnis gleich. Einige Praktiker∙innen versuchen sich

zuvorderst in Lebensprozesse hineinzudenken und die Beziehungen zu anderen, nicht-

menschlichen Lebewesen zu stärken.

Eine weitere Charakteristik esoterischen Denkens sind holistisch-monistische Kos-

mos-Konzepte – also die Vorstellung, dass eine unsichtbare Welt die materielle umgibt

und bedingt; eine Vorstellung, die auch dem anthroposophischen Naturkonzept eigen

ist, wie im folgenden Kapitel dargelegt wird (vgl. Stuckrad 2004: 162). In der Debatte um

EsoterikwerdengemeinhinweitereAspekte besprochen,wie dasKorrespondenzdenken

(vgl.Kapitel 8),Geheimlehren,Meister-Schüler-TransmissionspfadeoderdieBeziehung

vonnicht hegemonialenBewegungenzuetabliertenKirchen (vgl.Zander 2021: 35).Dabei

muss der Begriff »Esoterik« jedoch für jede esoterische Bewegung eher als »Rahmenbe-

griff mit offenen Grenzen« (Zander 2007: 20) aufgefasst werden, denn als starre, inhalt-

liche Gegenstandsbestimmung. Letztlich nämlich schließt jeder substanzielle Definiti-

onsversuch Traditionen aus, die ebenfalls unter dem Begriff »Esoterik« gefasst werden

können: Esoterikdefinitionen,die pantheistische,monistische Strömungen imBlick ha-

ben, lassen gnostische und dualistische Denkgebäude tendenziell außen vor (vgl. Mar-

tins 2012: 38). Insofern wurde auf den vorherigen Seiten keine Esoterik-Definition an-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rudolf Steiner und seine Lehre 145

geboten, sondern eine Schablone, die Tendenzen der anthroposophischen Biodynamik

sichtbarer und diskutierbar gestaltet. Neben einer eher inhaltlichen Bestimmung von

Esoterik wären ebenfalls Analysen der die Esoterik formierenden Diskurse sinnvoll (vgl.

Bergunder 2010); die vorliegendeArbeit beschränkt sich allerdings auf denAnspruch der

Anthroposophie auf höheresWissen, da sich an dieser intern wie extern geführten Kon-

troverse die Dynamik der Biodynamik sowie ihr Konflikt mit akademischen Vorgehens-

weisen erläutern lässt und ihre gesamtgesellschaftlich betrachtete relative Isoliertheit

auf dieseWeise dargelegt werden kann.

5.4 Rudolf Steiner: Kind seiner Zeit oder überzeitliches Genie?

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Steiners Weltdeutungen Zeit seines

Lebens zwischen Positionen eines evidenzbasierten Empirismus und des Idealismus os-

zillierten.Daswarnichtuntypisch fürdas 19. Jahrhundert,dennbeidePositionen rangen

in akademischen und künstlerischen Kreisen um die Deutungshoheit (vgl. Blom 2009:

245).Steinerwollte spirituelle ErfahrungenmitwissenschaftlicherBeobachtungsgenau-

igkeit erfassen; bei ihm bestand der Anspruch, eine objektive, universalgültige Ontolo-

gie geistiger Natur mit wissenschaftlichen Verfahren zu begründen. In Form dieser er-

kenntnistheoretischen Baustelle tritt der Zeitgeist des 19. Jahrhunderts vor uns, dessen

wissenschaftliche Kultur, wie es scheint, auf der Absicht beruhte, sich in Zeiten der his-

torischen Einordnungen und Relativierens wieder verstärkt dem Universalgültigen zu-

wendenzuwollen.Schließlich spiegelt Steiners erkenntnistheoretischesProjekt letztlich

auch seinen biografischen Bildungsweg, der im Spannungsfeld zwischen Naturwissen-

schaft und Philosophie oszillierte. Ein Bildungsweg,wie ihnwomöglich viele Zeitgenos-

sen von Steiner kannten, der die Faszination für technische Entwicklungen, naturwis-

senschaftliche Entdeckungen und philosophische Erörterung vereinte.

Die Frage, ob nun Steiner ein Eingeweihter war oder ein Kind seiner Zeit, wird von

Historiker∙innen aus der Außenperspektive anders bewertet als im anthroposophischen

Milieu. Für den Historiker Philipp Blom ist unbestreitbar, dass sich in Steiners Denken

vor allemSpuren eineswissenschaftlichen Positivismus finden lassen, der in einer zwei-

ten Phase seines Lebens im Gewand des »geistigen Erkennens« auftrat. Aber auch indi-

sche Mystik, katholisches Ritual sowie expressionistische Ästhetik, individualistischer-

Nietzsche’scher Lebenskult und hegelsche Geschichtsphilosophie sollen sich aufspüren

lassen. Dieser Mix wurde Blom zufolge in eine feuerwerkartige Rhetorik verpackt und

mit Naturverehrung frei nach Goethe gemischt (vgl. Blom 2009: 245). Für die Biografin

Miriam Gebhardt war Steiner ein moderner Prophet, der sich wie viele Menschen sei-

ner Zeit nicht zwischenModerne und Tradiertemhabe entscheiden können.Er habe das

Kollektive betont, zuweilen das Nationale, sei aber selbst durch und durch Individua-

list gewesen und habe sich als moderne Person das Recht herausgenommen, sich selbst

neu zu erfinden (vgl. Gebhardt 2011: 13f.). Ullrich, Zander, Blom und Gebhardt urteilen:

Steiner standmit beiden Füßen im Zeitgeist seiner Epoche.

ToreAhlbäck zufolge sahendieAnthroposoph∙innender erstenGeneration ihrerseits

sechs Hauptmerkmale in Steiner realisiert. Er sei für seine ersten Anhänger∙innen ein

Spiritual Leader gewesen, der die gesamteMenschheit voranbringen konnte, und ein Tea-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

cher für die ihm Nahestehenden. Von den Anthroposoph∙innen der ersten Generation

werde er als Unfehlbarer anerkannt, dessen Werk keinen Widerspruch enthalte; als le-

gitimer »Gründer einer Weltanschauung«, die an die spirituellen Bedürfnisse der Zeit

angepasst sei. Für sie sei er der Beholder of theHidden: Er offenbare die tiefen Geheimnis-

se höherer Welten. Seine Anhänger∙innen würden ihn jedoch als »verkannten Denker«

betrachten, der von der Mehrheitsgesellschaft abgelehnt und missverstanden werde –

und das, obwohl er doch mit größter Genauigkeit den Sachverhalten der geistigen Welt

auf den Grund gehe und er deshalb als Wissenschaftler anzuerkennen sei (vgl. Ahlbäck

2008: 9ff.).

Dieses Kapitel hat die Grundzüge von Steiners Leben, seiner Weltanschauung, sei-

nemWissenschaftsverständnis unddie anthroposophischenPraxisfelder grob erläutert.

Wenngleich die biologisch-dynamische Bewegung kein homogenes Milieu ausgebildet

hat und sich durch die Globalisierung und durch die junge Generation vielfältigen Neu-

kalibrierungen ausgesetzt sieht, bildet bis heute der Begründer der Anthroposophie ei-

nen gemeinsamen Nenner und bildet besonders für den inneren Kreis die identitäts-

stiftende Figur der Bewegung, auf die immer wieder während Gesprächen und Tagun-

gen Bezug genommen wird. Steiners Weltanschauung orientiert sich dabei – wie dar-

gelegt –am Monismus und Idealismus des 19. Jahrhunderts, aber auch ein spezifischer

Erkenntnisoptimismus ist bei Steiner unverkennbar, verbundenmit demVertrauendar-

auf, dass jenseits von Interpretationen und gegebenen Rahmenbedingungen objekti-

ve Erkenntnisse aufGrundlage seiner anthroposophischenGeisteswissenschaftmöglich

sind.

Wie auch immer man diese Frage für sich bewertet, Steiners Ideen sorgen für

lebhafte Diskussionen in den Praxisfeldern und kontroverse Debatten im öffentlichen

Leben. Im nächsten Kapitel werden zusammenfassend die anthroposophische Weltan-

schauung sowie die institutionalisierte anthroposophische Gesellschaft und die neben

der Landwirtschaft existierenden anthroposophischen Praxisfelder behandelt, welche

die anthroposophische Herangehensweise in die breitere Gesellschaft hineintragen und

zugleich das Praxisfeld der Demeter-Landwirtschaft unterstützen beziehungsweise von

diesem unterstützt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005 - am 14.02.2026, 02:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

