4 Kiritische Perspektiven

Die Kritik am eurozentrischen Bias der heute vorherrschenden Konzeption der
Menschenrechte verfehlt in ihrer Pauschalitit den eigentlichen Punkt. Zweifellos
ist der historische Entstehungskontext der Idee der Menschenrechte in der mo-
dernen europdischen Naturrechtsdebatte des 16. und 17. Jahrhundert verortet.
Seit dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts entwickelt der Menschenrechtsdis-
kurs mit seinen berithmten Texten, u.a. der nordamerikanischen Virginia Decla-
ration of Rights (1776) und der franzdsischen Déclaration des droits de [’homme
et du citoyen (1789), die Kernkriterien der Subjektivitdt und der Universalitét
und erhilt damit bestimmte begriffliche Konturen, die charakteristisch fiir die
europdisch-abendlédndische Denktradition sind. Postkolonialistische Kritiker in-
nen des Menschenrechtsdenkens monieren zu Recht, dass diese spezifische his-
torische Entwicklung verallgemeinert und als allgiiltig dargestellt wird: Im Zuge
grundlegender Verdnderungen der politischen Verhéltnisse und der Entstehung
der biirgerlichen Ordnung seit Beginn der Neuzeit etabliert sich ein Rechtsver-
stdndnis, fiir das die Vorstellung eines autonomen Subjekts (welches das Mittel-
alter in dieser Form nicht kannte) zentral ist. Die Freiheit dieses Subjekts wird in
besonderer Weise als des staatlichen Schutzes bediirftig angesehen — um dessen
privaten, d.h. vor allem 6konomischen, Interessen vor Eingriffen seitens des
Staates zu bewahren. Unter der Pramisse der Gleichheit — ndmlich gleicher Frei-
heit — vermag der individualisierte Freiheitsbegriff sein normativ bedeutsames
Profil auszuprdgen. Fiir die europdische Theorie der Menschenrechte ist der
Schritt der Individualisierung des Rechts in zwei Hinsichten relevant. Zum einen
wird der individuelle Status, Rechtstrager in zu sein, einem — vermeintlich abs-
trakten — Subjekt zugeschrieben, das sich allerdings mit einem genaueren Blick
in die Ideengeschichte als weiler besitzender Mann entpuppt. Zum anderen wird
das Recht in einem néchsten Schritt universalisiert, wobei die genannten kultu-
rell und gesellschaftlich bedingten partikularen Konnotationen des dem Recht
zugrundeliegenden Subjektbegriffs unreflektiert bleiben. Kritiker innen bean-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | Grenzen der Menschenrechte

standen entsprechend, dass die Behauptung eines abstrakten, universellen Sub-
jekts dessen spezifische historische und gesellschaftliche Verortung geradezu
verschleiere. Eine bestimmte Blindheit der Menschenrechtskonzeption gegen-
iiber postkolonialen — und in ihrer Wirkung entsprechend rassistischen — Impli-
kationen, die dieses ,Andere‘ {iberhaupt erst konstituieren, lasst sich in der Tat
bis zu den Anfingen des modernen Naturrechts- und Menschenrechtsdenkens
zuriickfithren, wie insbesondere im Abschnitt 4.3 im Zusammenhang mit postko-
lonialistisch argumentierender Kritik an den Menschenrechten zu erldutern sein
wird. John Lockes Theorie natiirlicher Rechte des Menschen enthélt beispiels-
weise die Unvereinbarkeit zwischen dem normativen Postulat menschlicher
Gleichheit auf der einen Seite und der Rechtfertigung bestimmter kolonialer
Praktiken auf der anderen.

Dabher ist die Kritik am Eurozentrismus der Menschenrechte insofern zutref-
fend, als sich problematische Einschreibungen in das Menschenrechtsdenken be-
reits auf der begrifflichen Ebene ausmachen lassen. So basiert das fiir die Men-
schenrechte so zentrale Recht auf Eigentum, ohne das die Konzeption individu-
eller Freiheit vermutlich niemals so effektiv zu plausibilisieren gewesen wire,
auf einer spezifischen anthropologischen Annahme menschlicher Merkmale, die
das besitzindividualistische Denken und Handeln der europdischen Gesellschaft
naturalisiert und verabsolutiert (vgl. MacPherson 1967). Diese der Menschen-
rechtskonzeption zugrunde liegende Anthropologie tendiert dazu, ein asymmet-
risches Verhéltnis zwischen ,Zivilisierten‘ und ,Wilden® zu rechtfertigen. Denn
wihrend erstere sich aufgrund ihrer rationalistischen Zivilisation legitimiert se-
hen, Lebens- und Verhaltensweisen von Nicht-Européer innen als nicht-
verniinftig und damit in politischer Hinsicht als irrelevant einzuschétzen, konnen
letztere allenfalls das Recht beanspruchen, moralischen Schutz zu erhalten.

Locke etwa befiirwortet durchaus eine glimpfliche Behandlung der Indigenen in
Nordamerika, den Respekt als politisch Ebenbiirtige spricht er ihnen jedoch ab
(vgl. Parekh 1995: 92). Jene Spannungslinie zwischen dem abstrakt giltigen
moralischen Anspruch des Subjekts auf Menschenrechte einerseits und dem
konkreten Bedarf an politischer Gewéhrleistung dieser subjektiven Rechte durch
Institutionen andererseits zieht sich — wenngleich in modifizierten Varianten —
auch durch den gegenwirtigen internationalen Menschenrechtsdiskurs. Transna-
tionale Menschenrechtsanliegen werden z.B. mehrheitlich unter humanitirem
Motto — beispielsweise als sogenannte humanitédre Intervention im aufenpoliti-
schen oder als humanitire Hilfe im binnenpolitischen Kontext — behandelt. In
beiden Fillen lassen sich allerdings diskriminierende, marginalisierende und ex-
kludierende Strukturen ausmachen, die Nicht-Europder_innen bzw. Nicht-Weifle
benachteiligen. Sowohl Menschen, die Unterdriickung und Gewalt in kriegeri-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 113

schen Konflikten ausgesetzt sind, als auch Migrant innen, und hier insbesondere
Fliichtlinge und Staatenlose, gelten aus der Perspektive des globalen Nordens als
,Andere, und ihre gesellschaftliche, politische und rechtliche Position wird in
Okonomischer, sozialer sowie kultureller Hinsicht vor allem anhand der ,Her-
kunft® markiert. Die soziookonomischen Hierarchien der Ausgrenzung beruhen
zu einem nicht geringen Teil auf den Auswirkungen globaler Macht- und Herr-
schaftsasymmetrien im Gefolge der Kolonialisierung des globalen Siidens iiber
mehrere Jahrhunderte hinweg, die ihren Ausdruck in massenhafter Verarmung,
okonomischen Ausbeutungsverhiltnissen, politischer Instabilitdt, Staatszerfall
und vielféltigen Formen der Rechtsunsicherheit bis hin zu rohen Formen der
Gewaltanwendung in Kontexten von kriegerischen Konflikten und sozialen Un-
ruhen finden.

Es wire sicherlich eine unstatthafte Verkiirzung, zu sagen, dass das Erfolgs-
narrativ des universellen Menschenrechtssubjekts ursdchlich auf der Abwertung
des Nicht-Europédischen basiert. Doch lésst sich eine Engfithrung der Menschen-
rechte mit moralischen Rechten und die Vernachldssigung der politischen Di-
mension ausmachen, die mit der historischen Herausbildung der biirgerlich-
europdischen Gesellschaft und der damit verkniipften Trennung der sozialen von
der politischen Sphire in enger Verbindung steht. Das historische Verdienst des
menschenrechtlichen Diskurses besteht in der Idee der Gewéhrleistung einer ge-
schiitzten Privatsphire des Individuums vor herrschaftlichem Zugriff. Dabei
wird jedoch verdringt, dass nur dem staatsbiirgerlichen Individuum tiberhaupt
das Privileg einer Privatsphire zukommt. Personen, die nicht iiber eine entspre-
chende Staatszugehorigkeit verfiigen, sind im Falle von Migration, Flucht oder
Staatenlosigkeit unter Umstinden auf eine Sphire des basalen Uberlebens zu-
riickgeworfen. Solange ihnen der Zugang zur 6ffentlichen Sphire, in der sie iiber
ihre Lebensbedingungen selbst mitentscheiden konnten, d.h. solange ihnen der
Zugang zur politischen Partizipation verwehrt bleibt, fiihrt das Fehlen institutio-
neller Gewahrleistung dazu, dass sie auf Mildtitigkeit, Mitleid oder Barmherzig-
keit angewiesen sind, ohne rechtliche Anspriiche geltend machen zu konnen.
Menschenrechte mogen zwar die moralische Wiirde der Individuen schiitzen, sie
verbleiben jedoch hinsichtlich einer politischen Erméchtigung wirkungslos.
Postkolonialistische Theoretiker innen erldutern in Anlehnung an Frantz Fanons
Terminus ,,zone de non-étre” (Fanon 1952: 26) die Macht- und Wirkungslosig-
keit von Menschenrechten dahingehend, dass das eurozentrische liberale Tren-
nungsparadigma von ,,privat” und ,,0ffentlich“ bzw. von Moral und Politik eine
Unterteilung der Welt in eine Zone des Schutzes detjenigen, die den vorherr-
schenden Normen entsprechen, einerseits und eine Zone derjenigen, die als da-
von abweichend markiert werden, andererseits impliziere. In der ,Zone des

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | Grenzen der Menschenrechte

Nicht-Seins® wird den Betroffenen von Marginalisierung, Ausbeutung und Ge-
walt die gleiche Subjektposition wie den Menschen, die in Ubereinstimmung mit
vorherrschenden Normen leben (= den Weilen), verwehrt. Diese Unterschei-
dung lésst sich daher auch als Aufteilung der Welt in eine Zone der Privilegie-
rung und eine Zone der Abweichung beschreiben, wobei die Abweichung nicht
selbst gewihlt wird und auch nicht selbst wihlbar ist (vgl. Suarez-Krabbe 2014:
212). Beide Sphéren sind von problematischen Tendenzen zur Professionalisie-
rung (z.B. in Form einer vereinseitigenden Verlagerung auf humanitire MaB-
nahmen), einer damit verbundenen Depolitisierung und schlielich der verzer-
renden Hervorbringung von sogenannten ,Opfern‘ gekennzeichnet (vgl. Odin-
kalu 1999): Menschenrechte werden nicht bestehenden Subjekten allgemein und
universell zugeschrieben, sondern Subjekte werden durch sie erst konstituiert —
und zwar als passive Leidtragende auf der einen Seite, die von heroischen Ak-
teur_innen eines Internationalen Schutzsystems auf der anderen Seite zu retten
seien. Im Namen der Menschenrechte, so ldsst sich etwas pathetisch sagen, wer-
den also die spezifischen globalen soziookonomischen Hierarchien, Machtstruk-
turen und Privilegien naturalisiert und perpetuiert (vgl. Marks 2012: 317ff.).

In den folgenden Abschnitten sollen anhand dreier Kritiklinien, der gesell-
schaftstheoretischen, der feministischen und der postkolonialen Kritik, die Be-
griffe des Individuums, der Autonomie und des Universalismus, zentrale Kate-
gorien des Menschenrechtsdenkens, genauer untersucht werden. Dabei wird ver-
anschaulicht, inwiefern Klasse, Geschlecht und race bei der begrifflichen Kontu-
rierung des Menschenrechtsverstindnisses im Laufe der letzten 200 Jahre eine
Rolle spielen und inwiefern diese begriffliche Konturierung im Zusammenhang
mit kolonialen Praktiken sowohl auf dem europdischen als auch auf allen den
nicht-européischen Kontinenten steht (vgl. u.a. de Sousa Santos 2002).

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 115

4.1 GESELLSCHAFTSTHEORETISCHE KRITIK
AM BEGRIFF DES INDIVIDUUMS

Eine der beriihmtesten Kritiken an der gesellschaftstheoretischen! Blindheit der
Menschenrechte stammt von Karl Marx. Es ist hier in erster Linie der fiir die
Konzeption der Menschenrechte konstitutive Begriff liberaler Freiheit, gegen
den Marx zwei zentrale Einwénde erhebt. Zum einen moniert er, dass der libera-
le Freiheitsbegriff nur eine sehr begrenzte Vorstellung menschlichen Freiseins
enthalte und das Potential menschlicher Befreiung verleugne. Zum anderen liege
ihm ein verzerrtes Bild des ,Individuums® zugrunde, das in der Behauptung, all-
gemein und abstrakt zu sein, die ihm inhdrenten soziodkonomischen Implikatio-
nen verschleiert (vgl. Marx 1961). Im Anschluss an Marx ist tatsdchlich zu kon-
statieren, dass die im Konzept des Individuums bzw. des abstrakten Menschen
enthaltenen unreflektierten Konnotationen, und dies macht sie schlieBlich prob-
lematisch, durchaus Auswirkungen auf faktische rechtliche Regelungen zum Zu-
gang zu politischer Partizipation haben kénnen. Doch bevor dieser Zusammen-
hang erldutert wird, will ich zunéchst auf Marx’ Kritik an den Menschenrechten
zu sprechen kommen.

Das Menschenrecht auf Freiheit wird in liberalistischer Lesart vor allem in
der Abwehr von Eingriffen seitens des Staates in die zu schiitzende Privatsphére
des Individuums gesehen. Entsprechend wird sie auch negative Freiheit genannt
(vgl. Berlin 1995: 201), weil sie im Wesentlichen bedeutet, dass der Mensch ,be-
freit von‘ dulerem Zwang ist. Marx charakterisiert diese Form von Freiheit mit
folgender Zuschreibung: ,,Es handelt sich um die Freiheit des Menschen als iso-
lierter auf sich zuriickgezogener Monade.” (Marx 1961: 364) Mit dem leibniz-
schen Ausdruck ,Monade‘ beschreibt Marx einen egoistischen, in polemischer
Absicht gar als autistisch zu bezeichnenden Menschentypus (vgl. Steyerl 2008:
12£.), der nur auf sich selbst und auf sein eigenes Freisein von Zwang bedacht
ist. Im Gegensatz zu Leibniz verwendet Marx den Monadenbegriff in betont pe-
jorativer Weise. Das Bild der fensterlosen Monade soll dabei veranschaulichen,
dass ein liberalistisch verstandenes Menschenrecht auf Freiheit nicht ,,auf der

1 Unter gesellschaftstheoretischer Kritik sollen hier ausgewéhlte Ansitze gefasst wer-
den, die (sowohl moralische als auch rechtebasierte) Menschenrechtskonzeptionen in
Bezug auf ihre inhérenten rechtlichen und 6konomischen Vermachtungstendenzen in-
sofern monieren, als diese sich — nicht zuletzt aufgrund ausbleibender theoretischer
wie praktischer Reflexion — insbesondere in der Verschleierung und/oder Rechtferti-
gung von gesellschaftlichen Asymmetrien und Strukturen der Ungleichheit nieder-

schlagen.

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | Grenzen der Menschenrechte

Verbindung des Menschen mit dem Menschen, sondern vielmehr auf der Abson-
derung des Menschen von dem Menschen (Marx 1961: 364) basiert. Und weiter
heilt es: Das liberale Freiheitsrecht ist das ,,Recht dieser Absonderung, das
Recht des beschrinkten, auf sich beschrinkten Individuums* (ebd.). Ohne Zwei-
fel skizziert Marx hier den auf wirtschaftlichen Gewinn ausgerichteten Bour-
geois, der von dieser Sorte Freiheitsrecht personlich profitiert. Deshalb bezeich-
net Marx das Recht auf Freiheit in seinem Text Zur Judenfrage auch als das
»Recht des Eigennutzes* (ebd.: 365): Die Menschenrechte gében zwar vor,
Rechte des Menschen als solchen — les droits de [’homme — zu sein, seien in
Wahrheit aber Rechte des Wirtschaftsbiirgers — also les droits du bourgeois.
Durch eine vereinseitigende Freiheitskonzeption, wie sie nach Marx’ Ansicht
den Menschenrechten zugrunde liegt, werde das Bild des Menschen verzerrt,
weil sie den Bourgeois als natiirlichen Menschen ausgeben und ihm damit Cha-
rakter- und Verhaltensweisen, wenn nicht gar Wesensziige zuschreiben, die sei-
ner Meinung nach nicht die Eigenschaften des Menschen, sondern allenfalls ei-
ner bestimmten gesellschaftlichen Rolle in einer bestimmten historischen Epo-
che darstellen und daher als Grundlage einer normativen Freiheitskonzeption zu
bezweifeln seien. Marx’ Kritik richtet sich somit gegen die der menschenrechtli-
chen Freiheitskonzeption zugrunde liegende verallgemeinernde Identifizierung
des Begriffs des Individuums mit einer partikularen Variante eines bestimmten
gesellschaftlichen Rollenverstandnisses. Marx hingegen schwebt eine andere
Form der Freiheit vor, die nicht vom egoistischen Bourgeois ausgeht, sondern
von einem Menschen, der sich als Teil der Gemeinschaft begreift, der das
menschliche Miteinander nicht als Bedrohung seiner individuellen Freiheit an-
sieht, sondern als Bedingung dafiir, dass jeder Mensch die Moglichkeit zur Ent-
faltung einer Freiheit erhdlt. Diese Form der Freiheit, auch positive Freiheit (vgl.
Berlin 1995: 211ff)) genannt, legt den Schwerpunkt darauf, dass Menschen ,zu
etwas befdhigt’ werden. Die aktive Ermdglichung selbstgewéhlter Handlungen
steht bei diesem Freiheitsverstindnis im Zentrum, nicht die Abwesenheit von
Zwang. In dieser Form von Freiheit, so behauptet Marx, findet der Mensch im
anderen nicht die Schranke, sondern die Verwirklichung seiner (eigenen) Frei-
heit. Marx moniert also an der Idee der Menschenrechte, dass sie ,,die Trennung
der Individuen im SchoBe der Gesellschaft sowie die Scheidung zwischen dieser
atomisierten Gesellschaft von der politischen Gemeinschaft zum Ausdruck* (Le-
fort 1990: 246) bringt. Dabei gilt sein Unbehagen nicht so sehr der innovativen
Idee angeborener Rechte, sondern deren konkreten Ausformulierung im Text der
Franzésischen Menschen- und Biirgerrechtserkldrung (1789). Fiir den hier zu
untersuchenden Zusammenhang ist dabei von besonderer Relevanz, dass die in
der franzosischen Erkldrung durchaus offen artikulierte Differenz zwischen

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 117

Menschen- und Biirgerrechten, die erst im Rahmen der von der Nation konstitu-
ierten rechtlichen Ordnung zur Deckungsgleichheit kommen kann, sich in der
folgenden Debatte immer weiter zu einer regelrechten Kluft aufspreizt. Im Zuge
der Verklammerung der Ideen von Menschenrechten und Volkssouverénitét kris-
tallisiert sich ndmliche eine bestimme Auffassung des Menschen heraus, die eine
nachhaltige Wirkung hat und sich zudem zunehmend verselbsténdigt: Der ,na-
tirliche® Mensch gilt nun als vorstaatliches Wesen, dem zwar individuelle Frei-
heitsrechte zugesprochen werden, politische Partizipationsrechte jedoch vorent-
halten bleiben. Diese erhdlt er ausschlieBlich als Staatsbiirger (citoyen). Damit
schlédgt der urspriinglich inklusiv gedachte souverine Akt der 6ffentlichen Erklé-
rung zu Menschen- und Biirgerrechten um in die politische Exklusion von Nicht-
Biirger_innen (vgl. Pollmann 2012c¢: 361ff.). Doch weit schwerer wiegt, dass der
,natiirliche® Mensch nicht nur als ,vorstaatliches‘, sondern mehr und mehr als
,unpolitisches‘ Wesen imaginiert wird, das sich ,,blo um seine Privatangele-
genheiten zu kiimmern braucht® (ebd.: 361). Privatangelegenheiten bedeuten un-
ter den Bedingungen kapitalistischer Vergesellschaftung in erster Linie 6kono-
mische Angelegenheiten. Dieser Umstand zeichnet sich bereits in der naturrecht-
lichen Debatte der aufklarerischen Rechtstheorie ab. So wird der Mensch schon
bei Carl Friedrich Bahrdt genau aus ebenjenen Griinden aus seinen stdndebezo-
genen Verbindungen ,freigesetzt’, um die Rolle eines vertragsautonomen Biir-
gers einnehmen zu kdnnen. Um die wirtschaftlichen Aktivititen hinsichtlich ih-
rer Moglichkeiten zur Effizienz- und Ertragssteigerung auch zu gewéhrleisten,
steht auch die Frage der Leistungsfahigkeit des Individuums zur Debatte. Ent-
sprechend thematisiert Bahrdt Luxusver- und Askesegebote, mit deren Unter-
stiitzung Niitzlichkeit und Einsatzbereitschaft des Biirgers sichergestellt werden
sollen. Gleichwohl enthalten die Diskussionen iiber Menschenrechtskonzeptio-
nen des ausgehenden 18. Jahrhunderts neben den individuellen Rechten auch ge-
sellschaftsbezogene Pflichten (vgl. Garber 1981: 115f.). Dennoch gewinnen ins-
besondere aus der privatrechtlichen Lehre entstammende Argumente fiir die Si-
cherung und Verabsolutierung individueller Schutzanspriiche gegeniiber staatli-
chem Handeln (vgl. Schlettwein 1980) immer mehr an Gewicht. Dies ldsst nicht
zuletzt den Eindruck entstehen, dass ein nicht unerhebliches Anliegen men-
schenrechtlicher Argumentation in der Garantie von Warenproduktion und -kon-
sumtion durch staatlichen Schutz besteht. Auffillig ist ndmlich, dass die Verbin-
dung eines angeborenen Rechts auf Individualeigentum mit der Idee von Ge-
meingut, die fiir Autoren wie Carl Friedrich Bahrdt oder Christian Wolff noch
wichtig war (vgl. Garber 1981: 113), rasch aus dem Blickfeld der menschen-
rechtlichen Diskussion verschwindet. Abgesehen davon, dass Naturrechtstheore-
tiker_innen wie beispielsweise John Locke durchaus recht konkret von den Er-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | Grenzen der Menschenrechte

trigen einer an Individualeigentum, personlichem Bodenbesitz und vor allem der
transatlantischen Expansion orientierten Wirtschaftsweise profitieren konnten
und eventuell darum die individualrechtliche Konzeption natiirlicher Rechte hin-
sichtlich der Aussichten auf Landerwerb in den neuenglischen Kolonien umso
mehr verteidigten (vgl. Parekh 1995), steht diese Beobachtung auch auf der be-
grifflichen Ebene im Einklang mit C.B. MacPhersons Theorie des Besitzindivi-
dualismus (vgl. MacPherson 1967). Dessen These besagt im Wesentlichen, dass
das liberalistische Versténdnis von Individuum und Freiheit durch die nachhaltig
eigentumsrechtliche Konzeptualisierung, d.h. insbesondere durch die Aufwer-
tung von Arbeitskraft und Akkumulation personlichen Eigentums, die individu-
elle Rechtsposition gegeniiber moglichen Willkiirakten seitens des Staates wie
kein anderer Freiheitsansatz zu stirken vermag. Die Idee des Eigentums an der
eigenen Person, d.h. am eigenen Leib, Leben, aber auch an den Erzeugnissen
und Ergebnissen der mit dem eigenen Korper verrichteten Arbeit erlebt daher in
den Ansitzen liberaler Theoretiker ungeheuren Aufschwung. Wéhrend bei Hob-
bes Besitz und Eigentum erst Rechte des Biirgers sind, bestehen sie bei Locke
bereits im Naturzustand. Und hier liegt der Schliissel fiir eine nachhaltige Ver-
zerrung der Imago eines Individuums, das als gleiches, freies, zudem rationales
und vor allen Dingen abstraktes Wesen zum Mafstab fiir einen Rechtediskurs
gemacht werden kann, der den Schutz dieser von sozialen Beziigen losgeldsten
Person zur zentralen Aufgabe erhélt. Die Vertragstheorien der englischen Theo-
retiker des 17. Jahrhunderts offenbaren folgende problematische Implikationen
eines auf Gleichheit und Freiheit abzielenden Begriffs des Individuums: Wéh-
rend die Grundannahme durchaus in der natiirlichen Gleichheit und Freiheit aller
Menschen besteht, bleibt sie jedoch mit ihrem zentral auf Individualeigentum
abstellenden Freiheitsbegriff hinsichtlich ihrer Inegalitdtsstrukturen befordern-
den Dimension unreflektiert. Inegalitit bewirkt diese Auffassung vom Individu-
um dahingehend, dass der Ausschluss von z.B. Indigenen, Frauen oder Besitzlo-
sen aus zentralen Freiheitsbereichen wie Politik und Offentlichkeit nicht als Wi-
derspruch wahrgenommen wird. MacPherson weist dies etwa nicht nur fiir die
Freiheitskonzeptionen Hobbes’ und Lockes’, sondern auch diejenigen der Level-
lers nach (vgl. MacPherson 1967: insb. 113ff., 157ff., 250ff.). Bei Letztgenann-
ten werden Lohnabhingige wie Bedienstete und Almosenempfinger ausdriick-
lich von der Befugnis zu wihlen ausgeschlossen, obwohl zugleich die Gleichheit
ihrer natiirlichen Rechte betont wird. Derselbe Widerspruch findet sich bekannt-
lich auch in Kants Bestimmung von ,,Selbsténdigkeit®, die in der Metaphysik der
Sitten — im Gefolge von Freiheit und Gleichheit — als dritte Voraussetzung fiir
die politische Partizipation genannt wird (vgl. Kant 1977b: 432). Die fehlende
Reflexion iiber inhérente problematische Implikationen des Begriffs individuel-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 119

ler Freiheit sticht ex post umso schirfer ins Auge. Vor dem Hintergrund des
krassen Kontrasts zwischen ihrem soziodkonomischen Kontext und ihrem nor-
mativen Anspruch, kann die Idee individueller Freiheit nicht mehr als ,unschul-
dig‘ gelten. Dennoch darf nicht vergessen werden, dass sie — gerade in ihrem his-
torischen Kontext — durchaus einem emanzipativen Impuls entspringt.

Der Entkopplung des Menschen aus seinen sozialen Beziigen, die fiir den
Begriff des ,Individuums* konstitutiv ist, korrespondiert dessen Verallgemeine-
rung hin zur ganzen, dabei aber abstrakten ,Menschheit, deren Idee ihre Ent-
sprechung in der Subjektphilosophie wiederfindet. Hier ndmlich griindet die Idee
der Gleichheit der Menschen darauf, dass allen Subjekten gleichermaflen Ver-
nunft und Freiheit zugesprochen wird (vgl. Schwerdtfeger 1999: 25). Gemal
dieser Vorstellung scheint der Begriff der Menschheit ebenso politisch neutral zu
sein wie der des Individuums, aber gerade darin besteht die Blindheit, dass eben
jene vermeintlich ,,unpolitische Bedeutung des Wortes ,Menschheit‘ [...] den
Anspruch auf jene grofBtmogliche Universalitit, die als Rechtfertigung politi-
scher Kritik und politischer Aktion nicht mehr iiberboten werden konnte* (Ko-
selleck 1985: 248), erleichtert. Wie bereits gezeigt werden konnte, trigt das uni-
versale Individuum, d.h. das Individuum als pars pro toto einer abstrakten
Menschheit, in der Konzeption der Menschenrechte des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts unverkennbar die Ziige eines Menschen, der als ,besitzindividualis-
tisch® charakterisiert werden kann. In Verbindung mit der den transatlantischen
Menschenrechtserklarungen innewohnenden Fortschrittsiiberzeugung wird die
Konzeption des Individuums in mehreren Hinsichten verabsolutiert: Individuelle
Freiheit und Gleichheit werden als universell, d.h. zeitlich und geographisch un-
begrenzt, angesehen, und dies erscheint vor dem Hintergrund ihrer vollumfangli-
chen Abstraktion nur als umso plausibler. Die Loslosung aus sdmtlichen sozia-
len, stidndischen und geschichtlichen Beziigen, die iber Jahrhunderte hinweg als
schier unzerstdrbare Fesseln empfunden wurden, wird gerade aus emanzipativer
Perspektive als notwendige Folgerung aus der modernen naturrechtlichen Leh-
re angesehen. Dabei gerit jedoch aus dem Blick, dass der Begriff des Individu-
ums durchaus starke normative Konnotationen enthélt. ,Individuum® bzw. ,Indi-
vidualfreiheit® wird zum Gegenbegriff alles dessen, was einer feudalistischen,
und das meint: zwangsbehafteten Zuordnung entspringt. Im Begriff des moder-
nen Individuums steckt aber auch die emanzipatorische Antithese zu allem, was
als ,anders‘ im Sinne von ,Zuriickgebliebensein oder Stehengebliebensein®
(Schwerdtfeger 1999: 27) (ab-)gewertet wird. Auch hierin spiegelt sich eine zu-
tiefst inegalitire Haltung gegeniiber rassistisch und kolonialistisch markierten
,Anderen‘, auf die in Kap. 4.3 noch eingegangen wird.

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | Grenzen der Menschenrechte

Die mit Marx’ Kritik ideengeschichtlich exponierte gesellschaftstheoretische
Problematisierung zentraler Aspekte der Menschenrechte wird gegenwirtig u.a.
von Autoren wie Toni Negri und Michael Hardt revitalisiert. Thr Ansatz besteht
darin, dass angesichts der von den westlichen Industrieléindern dominierten glo-
balen Weltordnung — Hardt und Negri bezeichnen diese als ,Empire‘ — Men-
schenrechte nur eine Chance haben, iiber den Status oberfliachlicher Rhetorik
von allenfalls moralischer oder lobbyistischer Bedeutung hinauszuweisen (vgl.
Hardt/Negri 2004: 304f.). Die Voraussetzung hierfiir ist, dass potentielle Ak-
teur_innen sich zu einem Subjekt widerstindigen Handelns, zur ,Multitude®, wie
Hardt und Negri sie nennen, zusammenfinden und das eigentliche Erméchti-
gungspotential der Menschenrechte erkennen. Im Akt der Selbsterméchtigung
konnte es der Multitude gelingen, ein gerechtes, freiheitliches und demokrati-
sches Miteinander als Ausdruck der Gehalte der heutigen Menschenrechte neu
zu formieren (vgl. Hardt/Negri 2002, 2004, 2009, 2013). Im Kap. 7 werde ich in
einer Art Ausblick auf die Idee der Multitude noch einmal eingehen.

Zunichst ist zu konstatieren, dass dieser utopische Optimismus von den
meisten Menschenrechtstheoretiker innen nicht geteilt wird, weil das begriffli-
che Problem der Menschenrechte als ein fundamentaleres angesehen wird. Der
Widerspruch zwischen der (liberalen) Konzeption eines abstrakten Menschen
und der sozialen, politischen und kulturellen Verfasstheit menschlicher Existenz
gipfelt nach Arendts Auffassung schlieBlich darin, dass der Status, universelle
Menschenrechte zu haben, mit dem Status der Rechtlosigkeit identisch sei — zu-
mindest, sofern der Mensch sich aulerhalb eines staatlichen Zugehorigkeitszu-
sammenhangs befindet (vgl. Arendt 1986a: 605ff.). Dieser Punkt wird verstind-
licher, wenn wir uns vor Augen halten, dass ,,auflerhalb® bei ihr nicht nur ein
rdumliches Auferhalb von bedeutet, etwa das Fern-von-Sein, wie es charakteris-
tisch fiir die Flucht ist, wenn sich ein Mensch auflerhalb des Territoriums seines
Heimatlandes befindet. Thre Kritik bezieht sich vielmehr auf das fundamentale
Auferhalb von, wie es am schirfsten anhand der Internierung in einem (Kon-
zentrations-)Lager, die mit der Aberkennung der Zugehorigkeit zur politisch-
rechtlichen, sozialen und kulturellen Gemeinschaft einhergeht, veranschaulicht
werden kann. Auf der Flucht und in der Staatenlosigkeit werde der Mensch un-
freiwillig dadurch auf das nackte Leben reduziert, dass er seinen Status als
Staatsbiirger in und damit seine rechtlich-politische Identitdt verliert (vgl.
Arendt 2011: 400f.). Als Fliichtling/Staatenloser, so ldsst sich mit Arendt resii-
mieren, ist der Mensch bloff Mensch, d.h. er ist ein seiner politisch definierten
Identitdt entbldfster Mensch. Arendt stellt in diesem Zusammenhang klar, dass
die Aporie der Menschenrechte nicht in dem Verlust des einen oder anderen
Menschenrechts besteht, sondern sich in dem einen Punkt manifestiert, in dem

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 121

,der Mensch den Standort in der Welt verliert, durch den allein er iiberhaupt
Rechte haben kann® (Arendt 1986a: 613). Das Individuum befinde sich trotz der
Existenz eines Menschenrechtsregimes quasi im Naturzustand. Dass dieser Na-
turzustand nicht etwa eine metaphorische Umschreibung, sondern fiir viele
Fliichtlinge und Staatenlose eine Realitdt in Form des Kampfs ums physische
Uberleben ist, kann mit dem Verweis auf die Praxis der europiischen Grenz-
schutzagentur ,,Frontex®, Bootsfliichtlinge auf See abzufangen und sie auch in
humanitéren Notlagen zuriickzuschicken (vgl. Heck 2011: 71), sowie diejenigen,
die das Festland erreicht haben, zu inhaftieren und oftmals willkiirlich abzu-
schieben (vgl. Kopp 2011: 95-96), belegt werden.

Der prekére Status von Fliichtlingen und Staatenlosen sowohl in den meisten
liberal-demokratischen Staaten als auch im gegenwirtigen globalen Rechtssys-
tem verdeutlicht, dass die Konzeption der Menschenrechte, die in der Allgemei-
nen Erklirung der Menschenrechte (1948) kodifiziert wurde, selbst weit entfernt
davon ist, eine rechtliche Garantie fiir gleiche Freiheit und soziale Inklusion dar-
zustellen. Es ist also weniger eine Frage des Umfangs oder der Reichweite einer
Implementierung des Menschenrechtskatalogs, sondern vielmehr ein prinzipiel-
les Problem der Menschenrechte selbst, dass sie unter den gegenwértigen Bedin-
gungen einer nationalstaatlichen Verfasstheit der Welt stets im Widerspruch zum
Primat nationalstaatlicher Souverdnitét stehen. So obliegt es zum einen der nati-
onalstaatlichen Souverinitdt, Rechte, die die Staatsbiirgerschaft bzw. den Status
von Fliichtlingen und Staatenlosen anbetreffen, zu definieren. Zum anderen wer-
den Menschenrechte, obgleich sie mittlerweile auch im inter- und transnationa-
len Recht anerkannt werden, nach wie vor im Wesentlichen als nationalstaatlich
zu garantierende Rechte verstanden, was anhand von drei Artikeln der Allgemei-
nen Erkldrung der Menschenrechte (1948) exemplifiziert werden soll. Es han-
delt sich hier um Art. 13, 14 und 15 AEMR (1948), die sich auf die rechtliche
und politische Situation von Fliichtlingen und Staatenlosen beziehen, hingegen
sowohl in nationalstaatlichen Rechtsordnungen als auch in internationalen Men-
schenrechtsabkommen nur einen marginalen Stellenwert einnehmen. Auf den
ersten Blick besteht also eine starke Diskrepanz zwischen dem im Menschen-
rechtskatalog explizit beriicksichtigten Schutzanspruch von Fliichtlingen und
Staatenlosen und der Umsetzung dieses normativen Anspruches im rechtlichen
Bereich. Doch bei genauerem Hinsehen besteht die Diskrepanz weniger zwi-
schen Proklamationstext und juristischer Praxis, sondern schon auf der begriffli-
chen Ebene der Formulierung der entsprechenden Menschenrechte. So beinhaltet
Art. 14 Abs. 1 AEMR (1948) beispielsweise das Recht eines jeden Menschen,
Asyl zu suchen und zu genieBen. Im Wortlaut postuliert der 14. Artikel aller-
dings kein allgemeines Recht auf Asyl, sondern lediglich die Méglichkeit des In-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | Grenzen der Menschenrechte

dividuums, Asyl zu genieBen — sofern es dem Asylsuchenden von einem anderen
Staat gewdhrt wird: ,,(1) Jeder hat das Recht, in anderen Léndern vor Verfolgung
Asyl zu suchen und zu genieBen.*? Die Souverinitit des Nationalstaats bleibt bei
dieser Formulierung folglich unangetastet (vgl. Hayden 2009: 80). In vielen na-
tionalstaatlichen Verfassungen stellt das Recht auf Asyl zwar tatsdchlich einen
Bestandteil des Grundrechtekatalogs dar. Jedoch wird es in den meisten Féllen
aufgrund bestimmter nationaler und supranationaler Rechtsgrundlagen erheblich
eingeschrinkt. So verbiirgt Art. 16a des deutschen Grundgesetzes zwar durch-
aus, dass politisch Verfolgte Asyl genieBen: ,,(1) Politisch Verfolgte genieBen
Asylrecht.*3 Allerdings spezifizieren die weiteren Absiitze 2-5 des Art. 16a GG
die Bedingungen, unter denen Personen den Status des Asylsuchenden bean-
spruchen konnten, so weitgehend, dass der Kreis derjenigen, die einen Antrag
auf Asyl zu stellen berechtigt sind, stark begrenzt wird. Die Begrenzung geht
hierbei weit iiber die Bestimmungen volkerrechtlicher Abkommen hinaus, die in
erster Linie eine Nichtanerkennung des Fliichtlings-, Staatenlosen-, bzw. Asyl-
suchendenstatus bei Vorliegen schwerer Verbrechen, Kriegsverbrechen oder
Verbrechen gegen die Menschlichkeit vorsehen (vgl. Art. 1 Abs. F GFK 1951;
Art. 2 IPBPR 1966; Art. 2 IPWSKR 1966). So wird beispielsweise die Einreise
eines Asylsuchenden iiber einen sogenannten sicheren Drittstaat, d.h. gemaf Art.
16a Abs. 2 GG einen Staat, ,,in dem die Anwendung des Abkommens iiber die
Rechtsstellung der Fliichtlinge und der Konvention zum Schutze der Menschen-
rechte und Grundfreiheiten sichergestellt ist“, als Ausschlusskriterium fiir die
Giiltigkeit des Anspruchs auf Asyl angefiihrt. Faktisch kommen vertragliche Re-
gelungen seitens der Européischen Union (vgl. ,,Frontex) hinzu, die die rechtli-
che Grundlage der Asylgewédhrung umfassend reglementieren. Auch wenn das
Recht auf Asyl bislang auf transnationaler Ebene nicht positiviert ist, so verbietet
das volkerrechtliche Genfer Abkommen iiber die Rechtsstellung der Fliichtlinge
(,,Genfer Fliichtlingskonvention®, kurz GFK) aus dem Jahre 1951 den Staaten
immerhin, Fliichtlinge in den Verfolgerstaat zuriickzuschicken, gemall Art. 33
Abs. 1 GFK (1951):

,»(1) Keiner der vertragschlieBenden Staaten wird einen Fliichtling auf irgendeine Weise
tiber die Grenzen von Gebieten ausweisen oder zuriickweisen, in denen sein Leben oder

seine Freiheit wegen seiner Rasse, Religion, Staatsangehorigkeit, seiner Zugehdrigkeit zu

2 www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf (24.11.2018).
3 https://www.gesetze-im-internet.de/gg/index.html (24.11.2018).

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 123

einer bestimmten sozialen Gruppe oder wegen seiner politischen Uberzeugung bedroht

sein wiirde.**

In diesem Zusammenhang zeigt sich jedoch wiederum die besondere Fixierung
der Konzeption der Menschenrechte auf das Paradigma der nationalstaatlichen
Souverénitdt bzw. der nationalen Staatsbiirgerschaft. Art. 13 Abs. 2 AEMR
(1948) besagt, dass jeder Mensch das Recht habe, jedes beliebige Land ein-
schlieBlich des eigenen zu verlassen bzw. in das eigene Land zurlickkehren zu
konnen:,,(1) Jeder hat das Recht, sich innerhalb eines Staates frei zu bewegen
und seinen Aufenthaltsort frei zu wéhlen. (2) Jeder hat das Recht, jedes Land,
einschlieBlich seines eigenen, zu verlassen und in sein Land zuriickzukehren.*
Jedoch ist die Gewadhrung dieses Rechts im Falle der Riickkehr vom Besitz der
Staatsbiirgerschaft des betreffenden Landes abhingig, die wiederum durch den
Nationalstaat bewilligt wird. Am wenigsten wirkméchtig in Bezug auf eine mog-
liche Positivierung durch nationalstaatliche oder transnationale Vertrags- und
Rechtsstrukturen ist Art. 15 Abs. 1 AEMR (1948), der das Recht auf Staatsbiir-
gerschaft fiir jeden Menschen deklariert. Und Art. 15 Abs. 2 AEMR (1948) ver-
bietet zumindest den Entzug der Staatsbiirgerschaft, iiberldsst die Vergabe der
Staatsbiirgerschaft jedoch den Nationalstaaten: ,,(2) Niemandem darf seine
Staatsangehorigkeit willkiirlich entzogen noch das Recht versagt werden, seine
Staatsangehorigkeit zu wechseln.” Die volkerrechtlich verbindliche Vereinba-
rung {iber die Rechtsstellung der Staatenlosen sieht allerdings keine Verpflich-
tung der Staaten vor, Staatenlosen eine Staatsbiirgerschaft zu verleihen. Das Eu-
ropdische Ubereinkommen iiber die Staatenlosigkeit postuliert zumindest faire
und nicht-willkiirliche Einbiirgerungsverfahren, doch gilt dieses Abkommen in
Bezug auf den spezifischen Fall der Staatenlosigkeit in Folge von Staatsauflo-
sung bzw. -transformation. Insgesamt wird anhand des Deklarationstextes sowie
anhand der durch ihn motivierten volker- und menschenrechtlichen Abkommen
deutlich, dass der Status von Fliichtlingen, Staatenlosen und Asylsuchenden
nicht nur aufgrund einer mangelhaften Umsetzung der postulierten Rechte prekar
ist. Vielmehr legt der Wortlaut bereits in der Menschenrechtsdeklaration nahe,
dass der Besitz einer Staatsbiirgerschaft die eigentliche Bedingung einer umfas-
senden Garantie von Menschenrechten darstellt (vgl. Hayden 2009: 80). Damit
steht die Konzeption zwar in Widerspruch zu Art. 2 AEMR 1948 (,,JJeder hat
Anspruch auf alle in dieser Erklarung verkiindeten Rechte und Freiheiten, ohne
irgendeinen Unterschied, etwa nach Rasse, Hautfarbe, Geschlecht, Sprache, Re-

4 https://www.unhcr.org/dach/wpcontent/uploads/sites/27/2017/03/Genfer Fluecht
lingskonvention_und New_Yorker Protokoll.pdf (24.11.2018).

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | Grenzen der Menschenrechte

ligion, politischer oder sonstiger Anschauung, nationaler oder sozialer Herkunft,
Vermogen, Geburt oder sonstigem Stand*), der keinerlei Unterschiede zwischen
Personen bei der Anerkennung der Menschenrechte vorsieht, sie folgt jedoch in
jeder Hinsicht der Pramisse nationalstaatlicher Souverdnitét.

Auch an dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass das Problem der Abhén-
gigkeit der Menschenrechte von Staatsbiirger innenrechten also vorrangig im
konzeptuellen Zuschnitt der Menschenrechte selbst und weniger in einer defizi-
tdren Verwirklichung liegt. Dennoch erschwert der Umstand, dass Menschen-
rechte unter der Bedingung nationalstaatlicher Souverénitét ihre umfassende
Schutzwirkung erst als Staatsbiirger innenrechte entfalten, die konkrete Verbes-
serung der rechtlichen und politischen Situation derjenigen Menschen, die nicht
iiber eine Staatsbiirgerschaft verfiigen oder sich aufgrund von Fluchtumstinden
in einem fremden Land befinden. Viele der inter- und transnationalen Vertrige
der letzten Jahre fiihren faktisch eher dazu, die Lage von Fliichtlingen und Staa-
tenlosen zu verschlechtern, da mit ihnen die legale Grundlage geschaffen wurde
fir weitreichende Abschirmungsstrategien der Industriestaaten bzw. fiir die
»strategy of containment® (Stevens 2006: 65) insbesondere gegeniiber Menschen
aus Landern des Globalen Siidens im Rahmen von ,,Frontex* oder der ,,Pacific
Solution®. Statt auf die Verbesserung der Standards zur Gewéhrung von Asyl fiir
Fliichtlinge und Staatenlose und deren Integration zu fokussieren, scheinen die
wohlhabenden Staaten des Globalen Nordens sich darauf zu verlegen, Fliichtlin-
ge bereits an den AuBengrenzen massenhaft abzufangen, sie zu internieren und
zu repatriieren (vgl. Hayden 2009: 82).

Aufgrund des in sozialer, politischer und 6konomischer Hinsicht so markan-
ten Unterschieds zwischen dem Staatsbiirger innenstatus und der Existenz als
Fliichtlinge oder Staatenlose vertritt Patrick Hayden die These, dass das gegen-
wartige inter- und transnationale Rechtssystem — trotz der zunehmenden Beriick-
sichtigung der Menschenrechte — eine Struktur globaler Apartheid hinsichtlich
der Grundrechte von Menschen darstelle (vgl. ebd.: 80). Die Abschirmung der
Staaten gegeniiber Fliichtlingen und Asylsuchenden, die Internierung in Lagern
und ,,Abschiebeeinrichtungen®, die sich aus foucaultscher Perspektive auch als
biopolitische Strategien zur Regulierung von Bevdlkerungsgruppierungen dar-
stellen lassen, konnen regelrecht als MaBnahmen des ,,Uberfliissigmachens™ von
Menschen, die durch Flucht oder Staatenlosigkeit staatsbiirgerlichen Schutzes
entbehren, aufgefasst werden:

,.Erst am Ende eines langen Prozesses ist ihr Recht auf Leben bedroht; erst, wenn sie voll-

kommen iiberfliissig (,superfluous‘) geworden sind, wenn niemand mehr gefunden wer-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 125

den kann, der einen Anspruch auf sie erhebt, ist ihr Leben in Gefahr.” (Zit. n. Brunkhorst
1999: 157; vgl. auch Arendt 1986a: 612)

Der von Arendt kritisierte konzeptionelle Zusammenhang von nationalstaatlicher
Souverénitdt und Grundrechten, der in den fatalen Gegensatz zwischen aus-
schlieBlich biirgerrechtlich geltenden Menschenrechten auf der einen und Staa-
tenlosigkeit auf der anderen Seite miindet, wird von der Menschenrechtskonzep-
tion, wie sie die Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte (1948) enthélt, nicht
aufgehoben. Im Gegenteil, durch den dort beibehaltenen Zusammenhang zwi-
schen Nationalstaat und Menschenrechten wird das ,,system of global apartheid
which establishes a permanent underclass of superfluous human beings* (Hay-
den 2009: 86) aufrechterhalten.’

4.2 FEMINISTISCHE KRITIK
AM BEGRIFF DER AUTONOMIE

So sehr die Franzosische Erklirung der Menschen- und Biirgerrechte (1789)
insbesondere auch von weiblichen Theoretikerinnen des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts (vgl. Wollstonecraft 1999; de Gouges 1999) begriifit wird, richtet sich
ihre gleichzeitig vorgebrachte Kritik doch unmittelbar gegen deren Androzent-
rismus (vgl. Gerhard 1999: 202; Martinsen 2018a). Ausgehend von den neuzeit-
lichen Naturrechtslehren, die keine Begriindung einer urspriinglichen Freiheit
von Frauen kennen (vgl. Gerhard 1990: 46ft.), bestehen androzentrische Grund-
annahmen bis zu den emanzipatorischen Erkldrungen des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts fort und liegen auch heute, wie noch zu zeigen sein wird, zentralen Be-
griffen des menschenrechtlichen Diskurses iiber politische Autonomie zugrunde.
In ihrer alternativen Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne, die
1791 erscheint, gelingt Olympe de Gouges mit einem simplen Mittel eine umso
brisantere Aufdeckung der einseitigen Ménnlichkeitsbezogenheit der vorder-
griindig allgemein gehaltenen Formulierungen des Textes der franzdsischen
Menschen- und Biirgerrechtserklarung: Indem sie diesen Text einfach ,gendert’,
kann sie anschaulich vorfiihren, wie umfassend Frauen durch ein schlichtes Ver-
schweigen bereits auf der sprachlichen Ebene ausgeschlossen werden. Diesem
Silencing tritt sie mit ihrer eigenen Version eines Geschlechtervertrags entgegen,
bei dem Ménner und Frauen in einem ausdriicklich gleichberechtigten Verhéltnis
gemeinsam eine Nation bilden und sich wechselseitig gleiche Menschen- und

5 Vgl hierzu ausfiihrlicher Martinsen 2015b.

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | Grenzen der Menschenrechte

Biirger innenrechte zusichern (vgl. de Gouges 1999: Art. 3). Doch dem offen-
sichtlichen, weil unverbliimt exklusiv an Méanner adressierten, Inhalt der franzo-
sischen Erkldrung liegt der Ausschluss von Frauen auf der diskursiv-konzeptuel-
len Ebene zugrunde. Entsprechend richtet sich die Kritik gegen die fiir die fran-
z6sische Menschen- und Biirgerrechtserklarung zentrale Annahme eines abstrak-
ten Individuums: Die ihm allein aufgrund seines natiirlichen ,Menschseins‘ zu-
kommenden Rechte werden universalisiert, weil die Vorstellung eines abstrakten
und universellen Individuums auf einer stillschweigend tradierten geschlechter-
konnotierten Grenzziehung zwischen ,,privat® und ,,6ffentlich® beruht (vgl. Mai-
hofer 1990; Klinger 1999). Aufgrund der gesellschaftlichen Verortung der Rolle
von Frauen in der hauslichen (Re-)Produktionstitigkeit bleiben sie aus dem Be-
reich der offentlichen politischen Freiheit ausgeschlossen. Umgekehrt werden
diese dem oikos zugeordneten Tatigkeiten, gerade weil sie im Privaten stattfin-
den, als nicht von Belang fiir die 6ffentliche Sphére angesehen (vgl. Yeatman
1996). Die bis in die Antike zuriickreichende Trennung zwischen privat und o6f-
fentlich bildet auch das Fundament der modernen biirgerlichen Vertragstheorien,
das Carol Pateman als ,,sexual contract™ (Pateman 1988) bezeichnet. Allerdings
handelt es sich um eine ,Ubereinkunft‘, die den Ausschluss von Frauen aus dem
Staatsvertrag in den Vertragstheorien des 17. und 18. Jahrhunderts impliziert und
ihren damit verbundenen Einschluss in den Raum des Privaten mit eben jenem
Rekurs auf die menschliche — in diesem Falle eine weibliche und nicht allge-
mein-menschliche — Natur begriindet. Der Ubergang zur modernen biirgerlichen
Gesellschaft, den die Menschenrechtserkldarungen normativ flankieren, wird ge-
tragen von einer spezifischen neuen Form der Herrschaft iiber Frauen. Wihrend
Mainner der niederen Stinde darauf hoffen, ihrer politischen Befreiung mithilfe
von Menschen- und Biirgerrechten entgegenzusehen, verschiebt sich fiir Frauen
der ehemals mittelalterlich-paternalistische Patriarchalismus zu einem biirger-
lich-eheherrlichen, der sich in den Wénden des Privaten abspielt (vgl. Gerhard
1999: 207). Diese Doppelbodigkeit der biirgerlichen Gesellschaft, die im voran-
gegangenen Abschnitt bereits an einer Identifizierung des Individuums mit dem
Bourgeois festgemacht wurde, offenbart sich also auch an einer weiteren wesent-
lichen Strukturbedingung ihrer Rechtsordnung, ndmlich an der ungleichen und
untergeordneten Stellung der Frauen, die der emphatischen Sprache der Men-
schenrechtserkldrungen zum Trotz aufgrund der weiter bestehenden verge-
schlechtlichten Differenzierung zwischen privater Sphire und politischer Offent-
lichkeit umso stirker zementiert wird. Geschlechtsspezifische und hierarchische
Arbeitsteilung und die fiir den Liberalismus konstitutive Trennung zwischen Ge-
sellschaft (privat) und Staat (6ffentlich) stehen weiterhin in einem systemati-
schen Zusammenhang, der von der Leitidee der Moderne, dem Satz von der

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 127

Gleichheit aller Menschen im Sinne einer Frontstellung gegen die mittelalterlich-
feudale Herrschaftsordnung, unangetastet bleibt (vgl. ebd.: 209). Aufgrund der
vermeintlichen Naturhaftigkeit des Geschlechterverhdltnisses und der damit ver-
bundenen ,,Unsichtbarkeit und Unwirklichkeit des Themas Geschlecht im Kon-
text von Politik und Gesellschaft (Klinger 1999: 13) werden die tatsdchlichen
vielféltigen sozialen und Okonomischen Unterschiede im politiktheoretischen
Diskurs umso effektiver ausgeblendet. Noch Marx und Engels halten trotz radi-
kaler Kritik an Ursachen und Strukturen der biirgerlichen Konstruktion von Staat
und Gesellschaft an der ,naturgegebenen‘ Geschlechterbinaritidt und deren an-
geblich essentiellen dichotomen Charaktereigenschaften fest, die Frauen eine na-
turhafte Reproduktivitit und Ménnern die Befdhigung zu Kultur und Politik zu-
schreiben. Mit dem Aufkommen des Industriezeitalters erfahrt der Dualismus
von Ménnlichkeit-Weiblichkeit eine Neukonstituierung und damit einhergehend
die Trennung von Privatheit-Offentlichkeit eine nachhaltige Aufwertung (vgl.
ebd.: 35ff.). Zahlreiche Frauen versuchen sich wéhrend der Franzosischen Revo-
lution selbst zu erméchtigen und, z.B. durch die Griindung von politischen Zir-
keln, in die Sphire der Offentlichkeit vorzudringen. Jedoch bekommen sie un-
mittelbar heftigen Gegenwind zu spiiren und ihre Aktivititen werden mit Ver-
weis auf die Widernatiirlichkeit ihres Tuns systematisch unterdriickt. Das be-
riihmteste Beispiel stellt sicherlich die Eliminierung einer besonders kritischen
Stimme dar — Olympe de Gouges muss schlie8lich mit ihrem Leben fiir ihre
Einmischung in die 6ffentliche Angelegenheit der Revolution bezahlen.®

Mary Wollstonecrafts personliche Erfahrungen mit der geschlechtsspezifi-
schen Trennung von Politik und Privatem fallen im Vergleich dazu glimpflich
aus, doch auch ihre ebenfalls in Reaktion auf die Proklamation der franzdsischen
Menschen- und Biirgerrechtserkldrung und zeitgleich mit de Gouges’ Déclarati-
on verdffentlichte Kritik am Begriff der ,Natur® von Frauen ist vehement. Die
zentrale Thematik ihrer Schrift A4 Vindication of the Rights of Women (1792)
widmet sich einer Analyse der sozialen Konstruktion des als natiirlich ange-
nommenen weiblichen Geschlechtscharakters. Wollstonecraft sieht einen struk-
turellen Zusammenhang zwischen dem Umstand, dass Frauen in den Gesell-
schaften des ausgehenden 18. Jahrhunderts kein gleiches Recht auf Bildung zu-
gestanden wird einerseits und der vorherrschenden Annahme ihrer naturhaften
Unfahigkeit zum Gebrauch der Vernunft. Gegen die — auch unter Philosophen
(vgl. u.a. Rousseau 1981; Kant 1968a) — géngige Meinung von der natiirlichen

6 De Gouges wurde 1793 als sogenannte Feindin der Republik verhaftet und zum Tode

verurteilt. Am 2. November des Jahres wurde sie dffentlich guillotiniert.

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | Grenzen der Menschenrechte

geistigen Unterlegenheit der Frau verortet sie deren eigentlichen Grund in der
Wirkung einer geschlechtsspezifischen Sozialisation:

»[M]an behandelte [die Médchen] praktisch von Geburt an als Frauen und machte ihnen
Komplimente, statt sie zu unterrichten. Da dies den Geist schwichte, nahm man an, die
Natur habe sich bei der Schopfung ihrer nachtrdglichen Laune stiefmiitterlich verhalten.*
(Wollstonecraft 1999: 106)

Wollstonecraft deckt die soziale Konstruktion der Geschlechternormierung auf,
wenn sie moniert, dass Frauen von frithester Jugend statt zum Denken zu Gehor-
sam und Anpassung erzogen werden. Vor dem Hintergrund, dass man Frauen
keine eigene Vernunft zugestehe,

»war es nur konsequent, sie einer Autoritdt zu unterwerfen, die nichts mit der Vernunft zu
tun hat. Zur Vorbereitung auf diese Unterwerfung rit Rousseau: ,Madchen miissen um-
sichtig und arbeitsam sein; das ist nicht alles: sie miissen sich frithzeitig an Zwang gewoh-
nen.* Dieses Ungliick [...] ist von ihrem Geschlecht untrennbar, und nie machen sie sich

von ihm los, ohne noch viel Grausameres zu erleiden.* (Ebd.: 106)

Es dauert schlieBlich fast ein Jahrhundert, ehe die Grund- und Menschenrechte
von Frauen als Antwort auf ihre gesellschaftlichen Unrechtserfahrungen wieder
angerufen werden. Allerdings geschieht dies nicht mit ungeteilter Affirmation,
sondern durchaus im Bewusstsein der Ambivalenz der in die Menschenrechte
eingeschriebenen Allgemeinheit und Geschlechtsneutralitdt. So problematisiert
beispielsweise Hedwig Dohm den Widerspruch zwischen der proklamierten
Universalitdt und der Vereinseitigung ihrer Giiltigkeit zugunsten von Ménnern
so friih wie kaum eine andere Autorin. Thre beinahe ein wenig trotzig anmutende
Losung ,,Menschenrechte haben kein Geschlecht (Dohm 1876: 113) steht im
Kontext einer gewissen Skepsis gegeniiber Versuchen, Frauenrechte als spezifi-
sche Menschenrechte zu begreifen, mit denen den geschlechtsspezifischen Un-
rechtserfahrungen von Frauen begegnet werden konnte (vgl. Gerhard 1999: 219).
Hellsichtig warnt Dohm vor der essentialistischen Falle, in die all jene zu tappen
drohen, die sich bei der Skandalisierung von weiblichen Unrechtserfahrungen
ebendieser geschlechtsbezogenen Rhetorik bedienen, durch die keine Dekon-
struktion von vergeschlechtlichten Strukturen, sondern deren Perpetuierung er-
reicht wird.

Die Erfahrung, als weiblicher Mensch aus dem Kreis der Staatsbiirger innen
ausgeschlossen zu werden, ist im 21. Jahrhundert in den meisten Léndern der
Welt nur noch eine historische. Gleichwohl kann anhand der Bemithungen femi-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 129

nistischer Menschenrechtsverfechter innen und Frauenrechtler innen des 18.
und 19. Jahrhunderts veranschaulicht werden, welche Widerspriiche hinsichtlich
der Rolle des Rechts und der Konzeption politischer Autonomie dem Ringen um
Emanzipation und Zugang zu politischer Partizipation innewohnen. De Gouges’,
Wollstonecrafts und insbesondere Dohms beharrliche Forderungen nach einer
gechlechtergerechten politischen Verfassung beziehen sich hauptsdchlich auf
zweil Punkte. Der erste Punkt betrifft das Problem des konkreten Ausschlusses
weiblicher Menschen aus dem Bereich des Politischen. Das Ziel besteht daher in
einer Rechtsordnung, in der es Frauen wie Ménnern gleichermaflen mdglich ist,
in sdmtlichen Angelegenheiten 6ffentlich zu partizipieren. Die Begriindung fiir
eine solche Rechtsordnung basiert auf folgendem zentralen Argument: Solange
Frauen aus der 6ffentlichen Sphére ausgeschlossen bleiben, kann eine politische
Gemeinschaft keine Legitimitdt beanspruchen. Bereits Olympe de Gouges ver-
langt, dass Frauen ebenso wie Ménner als Teil der gesetzgebenden Nation aner-
kannt werden, weil sie — in reproduktiver wie produktiver Form — Beitrdgerinnen
zum Erhalt der Nation sind. Als Minimalgewéhrleistung fiir Beteiligung an poli-
tischen Belangen fordert sie mindestens das Recht auf 6ffentliche Rede fiir Frau-
en (vgl. de Gouges 1999: Art. 10). Hedwig Dohm formuliert diese Argument
knapp hundert Jahre spéter schon demokratietheoretisch und nimmt gewisser-
mafen eine Erlduterung des habermasschen rechtsnormativen Erfordernisses der
Ubereinstimmung von Autor innen und Adressat_innen einer rechtlichen Ord-
nung (vgl. Habermas 1994: 134-135) vorweg, wenn sie schreibt, dass Betroffene
auch Urheber innen von Gesetzen sein miissen, wenn diese als legitim erachtet
werden konnen sollen: Solange Frauen an der Abstimmung iiber Gesetze nicht
beteiligt wiirden, blieben diese per se ,,gegen sie, weil ohne sie” (Dohm 1876:
166). Mit dem Problem des Ausschlusses betroffener Personen(-gruppen) aus
dem Bereich der Mitbestimmung spricht Hedwig Dohm das sogenannte Paradox
demokratischer Legitimitdt an, das sich heutzutage, zumindest in demokrati-
schen Rechtsstaaten liberaler, ,westlicher® Pragung, mehrheitlich nicht mehr an
der Benachteiligung von Frauen festmacht. Unter normativen Gesichtspunkten
ist der historische Ausschluss des weiblichen Anteils einer Bevolkerung eventu-
ell mit der Exklusion von Nicht-Staatsbiirger innen aus dem Bereich der politi-
schen Mitbestimmung vergleichbar. Diese Annahme soll zumindest in Kap. 6.3
einer kritischen Priifung unterzogen werden.

Der zweite Punkt betrifft die Marginalisierung und Exklusion von ,weibli-
chen‘ Themen und Belangen aus dem Bereich des Politischen, weshalb bei der
feministischen Forderung nach gleichberechtigter Teilhabe in allen Angelegen-
heiten die Betonung auf sdmtlichen Angelegenheiten liegt. Ein fundamentales
Strukturproblem des Ausschlusses von Frauen aus dem Bereich des Politischen

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | Grenzen der Menschenrechte

besteht genau darin, dass aufgrund der Trennung zwischen der privaten/gesell-
schaftlichen und der 6ffentlichen/politischen Sphéare zahlreiche Anliegen weibli-
cher Personen bzw. Themen, die dem ,weiblichen‘, d.h. reproduktiven Bereich
zugeordnet wurden, keine Beachtung finden. Die Vorstellung, dass geschlech-
terhierarchische und -diskriminierende Strukturen allein durch die Inklusion von
Frauen und ,weiblichen‘ Thematiken iiberwunden werden, erweist sich aller-
dings als kurzsichtig und auch als naiv. Aus gendersensibler Perspektive sieht
sich die Forderung nach politischer Autonomie angesichts einer vorwiegend li-
beralistisch begriindeten Rechtsordnung auch heute noch mit bestimmten Prob-
lemen konfrontiert. Feminist_innen kritisieren am klassischen Begriff politischer
Autonomie zum einen die androzentrischen Implikationen des ihm zugrunde lie-
genden Konzepts des Subjekts der Autonomie. Zum anderen monieren sie den
unhinterfragten Stellenwert von Autonomie fiir den liberalen Ansatz von Politik.
Dabei geht es der feministischen Kritik nicht um die Verabschiedung des Auto-
nomiekonzeptes als Ganzem, sondern vielmehr um eine Revision bestimmter
Annahmen iiber Autonomie. Ein Problem besteht insbesondere in der Annahme
der Universalitit und Neutralitdt des politischen Subjekts, das gemal liberaler
Auffassung ein Recht auf Autonomie beansprucht. Gendertheoretische Analysen
zeigen jedoch, dass der Begriff des Subjekts durchaus vergeschlechtlicht konno-
tiert ist — obwohl behauptet wird, das Subjekt sei in politischer, sozialer, kultu-
reller und geschlechtlicher Hinsicht neutral, zeigt sich bei genauerem Hinsehen,
dass es sich um eine in Wirklichkeit androzentrisch verzerrte Vorstellung eines
(zweck-)rationalen Individuums handelt. Aufgrund der ,ménnlich® codierten
Konzeption des politischen Subjekts ist eine Universalisierung der mit ihm ver-
bundenen Normen — die Affirmation von Rationalitét, die Abstraktion von per-
sonlichen, emotionalen und fiirsorgeorientierten Belangen und die Losldsung
von Abhéngigkeiten jeder Art — skeptisch zu bewerten, weil mit ihr eine Margi-
nalisierung und Vernachldssigung von als ,weiblich* konstruierten Eigenschaften
und Werten einhergeht, die fiir die politischen Interessen und Anliegen von
Frauen relevant sind (vgl. Brown 1995: 157). Demgegeniiber konturieren femi-
nistische Ansétze ein Autonomiekonzept, das Verbundenheit mit und Abhéngig-
keit von anderen nicht negiert, sondern als sozial bedeutsamen Aspekt menschli-
chen Miteinanders begreift (vgl. Fox Keller 1986; Haraway 1995), von dem
nicht zuletzt Politik einer der wichtigsten Bestandteile ist (vgl. Sauer 2011a). Im
Rahmen einer feministischen Lesart von Autonomie wird somit an die Relevanz
von Kollektivitdt fiir den Begriff des Individuums erinnert (vgl. Friedman 2000).
Ein einseitiges Verstdndnis von Autonomie unter der Pramisse einer Abtrennung
von sozialen und interpersonalen Beziigen bedarf einer idealisierten Vorstellung
von Person, die sich bei eingehender Analyse aus Sicht von Feminist innen je-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 131

doch nicht als Ideal, sondern als eine Projektionsfléche fiir ménnlich konnotierte
Charaktereigenschaften (Rationalitdt, Unabhéngigkeit, Objektivitit) entpuppt.
Feministische Alternativkonzeptionen von Autonomie teilen mit traditionellen
Konzeptionen die Annahme, dass Freiheit nicht nur ,,nondomination* (Pettit
2001: 5), sondern auch den tatséchlichen Zugang zu (politischer) Partizipation
eines jeden einzelnen Menschen erfordert. ,,[The] individual [...] must not be
subject to undue influence or domination that compromises her ability to partici-
pate, and she also must actually participate (that is, the ,capacity‘ to participate is
not enough)“ (Hirschmann 2009: 206). Zur Vermeidung von androzentrischen
Verzerrungen sei es iiberdies notig, die Modalitdten von Partizipation geschlech-
tersensibel zu gestalten. Die zentrale Einsicht sei dabei, dass ,,politics is neither
about interests nor identities. Politics is about issues: the concrete identification
of oppressive power in specific contexts” (Hirschmann 2009: 218). Interessant
ist die These Nancy Hirschmanns, dass Politik weder interesse- noch identitéts-
basiert, sondern {iber Themen und Anliegen vermittelt zu begreifen sei, insofern,
als sie essentialisierenden Menschenrechtsdiskursen iiber ,Frauenrechte‘ den
Boden entzieht. Dass Unterdriickungsstrukturen und Ungleichheitsmechanismen
hiufig einen Genderbias haben (vgl. Young 1990, 1996; Fraser 1994), ist jedoch
nicht nur ein Problem, das pragmatisch iiber eine entsprechende ,Themenpolitik*
anzugehen ist. Wendy Brown etwa weist darauf hin, dass die vergeschlechtlich-
ten Hierarchie- und Unterdriickungsstrukturen, die dem Recht eingeschrieben
sind, nicht einfach verschwinden, wenn Frauen an politischer Autonomie betei-
ligt werden. Im Gegenteil, die Forderung nach Rechten sieht sich mit dem fun-
damentalen Einwand konfrontiert, dass die beanspruchten Rechte zwar durchaus
helfen, bestimmte Errungenschaften zu einem ,,noch sicheren Besitz zu machen®
(Brown 2011a: 456), dass sie jedoch Exklusion und Unterdriickung lediglich
verringern, nicht aber eliminieren kénnen, weil sie die Ordnung und die Mecha-
nismen ihrer Reproduktion nicht beseitigen. Dass liberhaupt die Notwendigkeit,
ja der regelrechte Zwang besteht, um Rechte kdmpfen zu miissen, die wiederum
z.B. Zugang zu politischer Autonomie ermdglichen, ist insofern in einer be-
stimmten radikalistischen Lesart als problematisch zu werten, als diese Rechte
dem emanzipatorischen Begehren unausweichlich den Stempel der jeweiligen
Ordnung, der sie entstammen — womit hier die androzentrische bzw. partriarcha-
le Rechtsordnungen gemeint sind —, aufprigen (vgl. ebd.: 455). Das feministi-
sche Begehren stofit dabei auf zwei Paradoxien, die beide dem Anspruch des
Rechts an Formalitit und Neutralitdt im Sinne eines liberalen Politikverstéindnis-
ses entspringen. Dieses liberale Verstdndnis geht, wie bereits erwihnt, von ei-
nem abstrakten, allgemeinen Individuum als Triger in subjektiver Rechte aus,
bleibt dabei jedoch blind gegeniiber individuellen Verschiedenheiten und Unter-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | Grenzen der Menschenrechte

schieden zwischen Gruppen (vgl. Young 1993: 267ff.) und tendiert dazu, ent-
sprechende Spannungen zwischen Allgemeinheit und Besonderheiten zu ver-
schleiern (vgl. Fliigel-Martinsen/Martinsen 2014: 401f.).

Die erste Paradoxie lédsst sich auf folgende Formel bringen: Je neutraler bzw.
formaler die Auffassung des Rechts, als desto androzentrischer erweist es sich
zumeist. Werden beispielsweise die in gesellschaftlicher Hinsicht marginalisie-
renden und exkludierenden Implikationen des liberalen Rechts nicht geniigend
reflektiert, etwa hinsichtlich seiner Tendenz, Belange des vermeintlich ,rein
Privaten als irrelevant fiir den politischen Raum zu erachten, vermag es unter der
Vorgabe formaler Gleichheit auch nicht angemessen den geschlechtsspezifischen
Ausschlussmechanismen zu begegnen. Dies fiihrt hdufig zu einer strukturellen
Benachteiligung von als ,weiblich‘ konnotierten Anliegen. Die zweite Paradoxie
lautet: Je geschlechtsneutraler das Recht, desto wahrscheinlicher stérkt es Vor-
rechte von Ménnern (vgl. Brown 2011a: 457). Die erste Paradoxie ldsst sich so
lesen, dass fiir Frauen ,,Rechte haben® in vielen Fillen nicht bedeutet, von verge-
schlechtlichter Unterordnung frei zu sein. Dahingegen besteht die (marxistisch
inspirierte) Deutung der zweiten Paradoxie darin, dass Rechte vor dem Hinter-
grund bestehender sozialer, 6konomischer und kultureller Hierarchien unter-
schiedlichen gesellschaftlichen Gruppen verschieden viel Macht verleihen — und
zwar in Abhidngigkeit von ihrer jeweiligen Fahigkeit, die Macht, die ein Recht
potentiell mit sich bringt, auch faktisch auszuiiben. Zusammenfassend lésst sich
sagen, dass Rechte, die sich auf bestimmte Leiden, Verletzungen oder Ungleich-
heit beziehen, Betroffene auf eine entsprechende Identitéit festlegen, die durch
vergeschlechtlichte Unterordnung definiert ist, wohingegen Rechte, die solche
eindeutigen Zuschreibungen vermeiden, nicht nur die Unsichtbarkeit der Unter-
werfung aufrechterhalten, sondern sie verstirken. Aus diesem Grund bestehen
bei feministischen Theoretiker innen Zweifel, inwiefern Rechte betroffene Sub-
jekte von Beschiadigungen zu befreien vermdgen, ohne dabei deren Identititen,
die die Beschiddigungen erzeugen, zu verdinglichen.” Der Vorwurf gegeniiber
insbesondere dem liberalen Recht bezieht sich darauf, dass es trotz seines An-
spruchs, Unrecht zu vermeiden und zu beseitigen, dies hiufig nur um den Preis
einer Entpolitisierung zu leisten vermag (vgl. ebd.: 471). Angesichts der dem
Recht eingeschriebenen Blindheit gegeniiber vergeschlechtlichten Hierarchien
erweist sich die Inanspruchnahme des Rechts als Verhinderung einer nachhalti-
gen politischen Transformation (vgl. Marshall 2009: 88), weil Rechte vielfach
lediglich bestehende Privilegien, z.B. derjenigen, die ohnehin Teilhabe an der
Offentlichkeit haben, unterstiitzen, statt deren Strukturen so aufzubrechen, dass

7 Vgl Brown 2011a: 458ff.; Mullally 2006; Real 2011.

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 133

auch Marginalisierte Zugang zu ihr erlangen. Solange sogenannte ,weibliche Be-
lange® (und analog dazu trifft dies auch fiir die Belange von Exkludierten zu)
nach wie vor in den Raum des Privaten verwiesen werden, weil ihre Anliegen als
nicht zur &ffentlichen Sphire zugehédrig zihlen, bleibt eine grundlegende Ande-
rung der bestehenden Strukturen, insbesondere derjenigen des internationalen
Staatensystems, aus:

»[1]n the international arena, the traditional domain of ,rights talk‘ has focused on what
states are doing in terms of violating their citizens’ human rights in the public sphere. In
this domain women are disadvantaged because many violations of their rights, particularly
those that only, or usually only, happen to women, are invisible because they happen out-
side the public sphere.* (Ebd.: 89)

Aus Sicht etlicher Feminist_innen sind daher diejenigen Menschenrechtskonzep-
tionen abzulehnen, die politische Rechte vornehmlich als Rechte des offentli-
chen Raums auffassen, womit Personen und Lebensbereiche, die der privaten
Sphire zugeordnet werden, vernachléssigt werden. Umso wichtiger ist eine fe-
ministische Analyse der strukturellen und systematischen Diskriminierungswei-
sen, dic insbesondere Menschen, deren Existenzweise stark von Familienbin-
dungen oder von (re-)produktiver Tétigkeit abhingig ist, betreffen. Sie verhin-
dern héufig, dass die 6ffentlich-politische Dimension dieser Tatigkeiten und Le-
bensbedingungen sichtbar gemacht wird. Nicht nur nationalstaatlichem, sondern
insbesondere auch internationalem Recht muss aus feministischer Sicht attestiert
werden, dass es ebenfalls von der Widerspriichlichkeit gekennzeichnet ist, auf
der einen Seite Werte wie Freiheit und Menschenwiirde zu propagieren, auf der
anderen Seite in vielen Fillen die vermeintlich rein privaten Belange von Perso-
nen nicht geniigend zu beachten und damit die eigenen Zielvorstellungen und
normativen Vorgaben hinsichtlich des Schutzes individueller Freiheit zu verlet-
zen, weil sie nicht den androzentrischen Vorstellungen von Freiheit und Auto-
nomie entsprechen (vgl. Romany 1993: 87ff.). Mit Wendy Brown ist daher an
dieser Stelle erneut darauf zu verweisen, dass die Berufung auf Menschenrechte
so lange fruchtlos in Bezug auf eine tatsichliche Uberwindung von Strukturen
der Benachteiligung und Ungerechtigkeit bleibt, wie die dem Recht inhérenten
Strukturen der Exklusion nicht beseitigt werden kdnnen. Unter den Bedingungen
einer nationalstaatlich verfassten Weltordnung besteht das Problem der Men-
schenrechte besteht darin, dass sie Individuen keinerlei Mdoglichkeit zur politi-
schen Partizipation jenseits von Nationalstaatlichkeit und damit keine Moglich-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | Grenzen der Menschenrechte

keit der politischen Entscheidung {iber die Inhalte von (Menschen-)Rechten jen-
seits des Nationalstaates bieten.®

Siobhan Mullallys Einschitzung des universalistischen Anspruchs fallt hin-
sichtlich seiner Potentiale fiir eine feministisch-emanzipatorische Konzeption
politischer Autonomie entsprechend ambivalent aus. Die Versuche feministi-
scher Theoretiker innen wie z.B. Seyla Benhabib, diskurstheoretische Ansétze
fiir eine gendersensible Rekonstruktion universalistischer Normen fruchtbar zu
machen (vgl. Benhabib 1992), bewertet Mullally dabei als durchaus verdienst-
voll. Unter Beriicksichtigung immanenter Kritik konnten mithilfe eines Konzepts
von Intersubjektivitit universelle Normen wie z.B. politische Autonomie so neu
definiert werden, dass diese verstanden werden konnen als allgemeingiiltige An-
spriiche auf institutionelle Bedingungen, die gegeben sein miissen, damit man als
gleichberechtigtes Mitglied einer Gesellschaft behandelt wird (vgl. Kreide 2008:

8 Ein wichtiger Punkt sollte bei aller Kritik jedoch nicht tibersehen werden. Eine umfas-
sendere Inklusion von Frauen in politische Prozesse bzw. der erstmalige Zugang fiir
Frauen zur politischen Partizipation erfolgt z.B. in Transitionsprozessen durchaus im
Rahmen von Staatsbiirger_innenrechten (vgl. Rubio-Marin 2009: 65; Hitzel-Cas-
sagnes/Martinsen 2014: Kap. 3.3.3-3.3.4, 3.4 u. 4.3.1; Zulu 2000; Martinsen 2018b).
Dariiber hinaus ist zu konstatieren, dass bestimmte UN-Resolutionen, allen voran die
Resolution 1325 aus dem Jahre 2000, die besondere Bedeutung politischer Partizipati-
on im Sinne eines Erfordernisses der (Geschlechter-)Gerechtigkeit anerkennen. Die
Resolution 1325 ist die erste, die sich mit den geschlechtsbezogenen Auswirkungen
bewaffneter Konflikte auf die weibliche Zivilbevolkerung beschéftigt. Thre Verab-
schiedung stellt daher gewissermaflen einen ,Meilenstein‘ im Hinblick auf die poli-
tisch-rechtliche Anerkennung von geschlechtsspezifischen Leid-phdnomenen und eine
geschlechtersensible Friedens- und Sicherheitspolitik dar. Mit der Verabschiedung der
Resolution 1325 wurde eine entscheidende Vorgabe zur Beachtung von geschlechts-
spezifischen Erfordernissen in der Konfliktbewiltigung und -priavention geschaffen
(vgl. S/RES/1325,31.10.2000). Zwar ist zu kritisieren, dass die Hervorhebung der Re-
levanz einer politischen Beteiligung von Frauen in Kontexten, in denen sie vormals
ausgeschlossen waren, teilweise instrumentelle Ziige trigt, weil insgesamt von einer
befriedenden Wirkung der transformationsfordernden Mafinahmen — nicht zuletzt iiber
die akute Konfliktsituation hinaus auch hinsichtlich des Weltfriedens — ausgegangen
wird. Gleichwohl liee sich die Befiirwortung der Forderung politischer Partizipation
durchaus eher innerhalb eines menschenrechtlichen, weil allgemeiner auf Frieden und
Sicherheit abzielenden Diskurs denn im Rahmen einer rein staatsbiirgerlichen Be-
griindung verorten. Dieser Lesart stiinde jedoch der vereinseitigende Fokus auf Frauen

entgegen, der selbst wiederum damit keinen Anspruch auf Universalitit erheben kann.

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 135

180/181) — d.h. sofern von der Annahme einer internen Verklammerung von
Menschenrechten und demokratischen Partizipationsformen auszugehen ist (vgl.
Mullally 2006: xxxiii, xli; auf diesen Punkt wird in Kap. 6 noch ausfiihrlicher
eingegangen). Shirin M. Rai hingegen zeigt sich skeptisch gegeniiber allzu ho-
hen Erwartungen an menschenrechtlich begriindete Konzeptionen von Partizipa-
tion. Sie betrachtet die géngige Vorstellung, dass Partizipation ,,good in itself*
sei (Rai 2006: 15), als unhinterfragten Mythos, denn in der Realitét gehen Inklu-
sionsstrategien, die bestimmte Personengruppen begiinstigen, wiederum héufig
mit Exklusionen gegeniiber anderen Personenkreisen einher, was sich vielfach
flir letztere als destabilisierend auswirke (vgl. ebd.: 16). Radikale Feminist in-
nen sehen daher zunichst die Bekdmpfung und Uberwindung des liberalen
Trennungsparadigmas (Politik versus Gesellschaft) als prioritér an, erst danach
konne demokratische Partizipation gendersensibel und -gerecht gestaltet werden.
In diesen Ansétzen erhélt also die Transformation der grundlegenden Bedingun-
gen politischer Prozesse den Vorrang vor der Inklusion von weiblichen Men-
schen in bestehende Strukturen. Rai, die selbst eine eher moderate Position ein-
nimmt, plddiert dennoch nachhaltig dafiir, eine simultane Demokratisierung so-
wohl der politischen als auch der gesellschaftlichen Sphére anzustreben. Gemaf
der in den 1970er Jahren wihrend der sogenannten Zweiten Frauenbewegung in
den westlichen Industriestaaten prominent gewordenen Losung ,,making the pri-
vate public” (Rai 2006: 18) hilt sie dies auch durchaus fiir praktisch realisierbar.
Eine wechselseitige Perforierung der Trennlinie zwischen gesellschaftlicher und
politischer Sphére erscheint daher vielen feministischen Theoretiker innen un-
abdingbar fiir eine Revision politischer Autonomie (vgl. u.a. Benhabib 1992;
Hohmeyer 1998). In dieser Lesart erscheinen gesellschaftliche Prozesse, die die
Bereiche Arbeit, Okonomie, Haushalt, Fiirsorge oder interpersonelle Beziehun-
gen umfassen, nicht als Gegenstiick zum Staat bzw. zu institutionalisierten poli-
tischen Foren, sondern als mit ihm verwobene, und vor allem: umstrittene Réu-
me der Auseinandersetzung, die das Trennungsdispositiv zwischen ,,privat” und
,,offentlich® konterkarieren. Durch das Hereinbringen sozial-partizipativer Pra-
xen in den Raum des Politischen erhofft sich z.B. Birgit Sauer eine Vitalisierung
der demokratischen Politik, die eines der zentralen Probleme liberaler Demokra-
tien, ndmlich die Verschleierung sozialer und 6konomischer Ungleichheiten
durch formale Représentationsstrukturen, zu iiberwinden vermag (vgl. Sauer
2011a: 131ff., 2011b: 36f.).

Die feministische Kritik am Begriff politischer Autonomie bezieht sich also
zum einen auf eine vereinseitigende Zumessung seiner Bedeutung fiir den Be-
reich der Offentlichkeit unter Vernachlissigung der marginalisierenden Auswir-
kungen bestimmter vergeschlechtlichter Lebens- und Themenbereiche, die der

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | Grenzen der Menschenrechte

Sphire des Privaten zugeordnet werden. Zum anderen moniert die feministische
Kritik die androzentrischen Implikationen des Begriffs politischer Autonomie
selbst, der mehr oder weniger unterschwellig von einem ménnlichen Subjekt
ausgeht (vgl. Young 1993; Brown 1995). Das gemdBl dem liberalen Politikver-
stindnis zwar vordergriindig als universell und neutral konzipierte Subjekt er-
weist sich bei genauerer Analyse, wie wir gesehen haben, aber als vergeschlecht-
licht. Die Charaktereigenschaften des Subjekts politischer Autonomie beschrei-
ben ein Wesen, das, herausgeldst aus sozialen und Nahbeziehungen, rational und
zweckorientiert agiert und seine Interessen an den eigenen Zielen ausrichtet statt
an den Belangen anderer — womit unter den Bedingungen einer geschlechtsspe-
zifischen Sozialisation, wie sie in den meisten Kulturen nach wie vor Praxis ist,
mehrheitlich Mannlichkeitsnormen verstanden werden. Diesem Genderbias des
liberalen Politik- und (Menschen-)Rechtsverstindnis setzen feministische Ansit-
ze Alternativen entgegen. Martha Nussbaum etwa beansprucht mit ihrem Capab-
ilities-Approach (vgl. u.a. Nussbaum 1999: 176-226 sowie 2000), dem liberalen
Trennungsparadigma und seinen vergeschlechtlichten Konnotationen dadurch zu
entgehen, dass sie der Rolle von individueller Autonomie zwar durchaus eine
wichtige Bedeutung beimisst, sie aber nicht zum Schliisselbegriff ihrer Liste
universeller menschlicher Fahigkeiten macht (vgl. Nussbaum 1993: 342-343).

Problematisch an Nussbaums Féhigkeiten-Ansatz ist jedoch, dass sie mit ihm
das Konzept der Menschenrechte insgesamt suspendiert (vgl. Ehrmann 2009:
94), mit der sich trotz vielfaltiger Kritik durchaus feministische Hoffnungen auf
eine geschlechtergerechte Konzeption von Politik verbinden — nicht zuletzt unter
nicht-essentialisierender Beriicksichtigung von bestimmten Rechten, die ge-
schlechtsspezifische Benachteiligungen in den Blick nehmen. Damit gibt sie je-
doch die Chance einer politischen Konzeption der Menschenrechte auf, denn die
Verlagerung des gerechtigkeitstheoretischen Diskurses weg von Menschenrech-
ten hin zu menschlichen Fahigkeiten fiihrt eher zu einer Depolitisierung denn zu
einer politischen Erméchtigung (vgl. Ehrmann 2009: 94). Betroffene von (globa-
lem) Unrecht und struktureller Benachteiligung, denen Nussbaums Interesse gilt,
wie sie in vielen ihrer Texte im Rekurs auf die Entwicklungsarbeit in Lindern
des Globalen Siidens beweist, werden nicht in ihrem Anspruch auf umfassende
politische Handlungsfahigkeit bestéirkt. Vielmehr zielt Nussbaums Ansatz ledig-
lich auf die Unterstiitzung basaler Fahigkeiten, die allerdings im Kontext einer
neo-aristotelischen Ethik des guten Lebens begriindet werden und sich nicht ex-
plizit auf ein politisches Empowerment beziehen.

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 137

4.3 POSTKOLONIALE KRITIK
AM BEGRIFF DES UNIVERSALISMUS

Wenn dariiber diskutiert wird, ob, und wenn ja, inwiefern Menschenrechte einer
inhaltlichen und/oder einer konzeptionellen Revision unterzogen werden sollen,
stellt sich aufgrund sowohl ihres historischen Entstehungskontextes als auch ih-
rer Verortung im ,westlichen® bzw. eurozentrischen Denken stets auch die Frage
nach ihren imperialen und hegemonialen Implikationen. Die Frage, ob ,,the noti-
on of human rights a western concept™ (Panikkar 1982: 75; vgl. auch Galtung
1994: 9f.) sei, wird heutzutage allenfalls als rhetorische aufgefasst, weil im aka-
demischen Diskurs der Zusammenhang zwischen der Genese des modernen Na-
turrechtsdiskurses und seiner abendléndisch-eurozentrischen Denktradition von
niemandem ernsthaft bestritten wird. Gleichwohl fillt die Bewertung der histo-
risch informierten Kenntnis iiber den Entstehungskontext der Menschenrechte
unterschiedlich aus. Kulturrelativistische bzw. partikularistische Positionen be-
streiten etwa, dass die fiir den Diskurs der Aufkldrung so zentrale Annahme der
Gilltigkeit von Menschenrechten universalisiert werden kdnne, und zwar genau
aus dem Grund, dass sie aufgrund ihrer Situierung im biirgerlich-wei-euro-
pédischen Diskurs nicht iiberzeitlich und transkulturell geteilt werden konne. Ge-
gen die Annahme universeller Giiltigkeit der Menschenrechte werden u.a. Ar-
gumente beziiglich des Eurozentrismus, des Imperialismus, des Anti-Pluralismus
und des Individualismus angefiihrt (vgl. Pollmann 2009: 39ff.; Da Silva 2001),
die als nicht vereinbar mit der Vielfaltigkeit der Auffassungen vom Menschen
und seiner Einbindung in kulturelle Kontexte angesehen werden. Der Streit um
die Moglichkeit der Universalisierbarkeit der Giiltigkeit von Menschenrechten
hat im moralphilosophischen und politiktheoretischen Diskurs eine ausgiebige
Beschiftigung erfahren — allerdings iiber einen langen Zeitraum ohne spezifizie-
rende postkolonialistische Reflexion (vgl. Pollmann 2008, 2009). Aus postkolo-
nialer Sicht erscheint jedoch der akademische Diskurs tiber die Universalitdt von
Menschenrechten insofern als westlicher Chauvinismus, als er als Diskurs des
globalen Westens bzw. Nordens bestimmte Werte vorgibt ohne eine Vergewisse-
rung, geschweige denn intersubjektive Reflexion dariiber zu leisten, ob diese
Werte tatsdchlich auch von nicht-westlichen Perspektiven geteilt werden.
Verteidiger innen eines universalistischen Menschenrechtsansatzes wiede-
rum erwidern relativistischen Einwénden, dass diese in unstatthafter Weise die
Geltung von Normen von ihrer Genesis abhédngig machten (vgl. Schwerdtfeger
1999: 37). Mit dem Verweis auf die Differenz von Genesis und Geltung macht
es sich die Befiirwortung der Universalitdtsthese dennoch zu einfach. Denn der
Blick in die Ideengeschichte zeigt, dass bereits hier bestimmte problematische

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | Grenzen der Menschenrechte

Konnotationen dem Begriff von Universalitit eingeschrieben werden, die dem
ihm inhédrenten Genderbias, der im vorangegangenen Abschnitt bereits beleuch-
tet wurde, dhneln. Es handelt sich hierbei um die Erkenntnis, dass sich der ver-
meintlich neutrale und unschuldige Universalismusanspruch bereits bei seinem
historischen Auftreten als spezifisch europdischer kultureller Partikularismus
entpuppt. Und unter der Mallgabe formaler Egalitit ignoriert er nicht nur sowohl
die soziodkonomischen als auch die vergeschlechtlichten Machtstrukturen euro-
pdischer und nordamerikanischer Gesellschaften, sondern invisibilisiert regel-
recht deren inegalitire Auswirkungen auf der Basis eines kolonialistischen und
rassistischen Menschenbildes. Die Verkiindung egalitdrer und universeller Rech-
te im 18. Jahrhundert verleugnet bestimmte gesellschaftliche Asymmetrien, die
zwar in den europdischen und nordamerikanischen Gesellschaften selbst im Zu-
ge der Unabhingigkeitsbestrebung (USA) und der Revolutionen (u.a. England,
Frankreich, Polen) in Bezug auf die sozialen Unterschiede thematisiert werden.
In der Diskussion iiber universelle Rechte wird jedoch die zeitgleiche Marginali-
sierung und Diskriminierung von Nicht-Weilen verdridngt. So entpuppen sich
die proklamierten Rechte etwa der franzosischen Menschen- und Biirgerrechts-
erklarung entsprechend lediglich als Rechte weiBler besitzender Manner. Deut-
lich wird dies nicht zuletzt daran, dass etwa die Revolution und die Kdmpfe um
eine neue Verfassung in Haiti (1791-1804) bis heute nicht in die Geschichts-
schreibung tiber revolutiondre Erhebungen im Kontext der Entwicklung der
Menschenrechte aufgenommen wurden (vgl. u.a. Buck-Morss 2011).

Die Blindheit des Universalismusanspruchs gegeniiber seinen kolonialen und
rassistischen Implikationen lédsst sich, wie gesagt, bis zu den Anfiangen des mo-
dernen Naturrechts- und Menschenrechtsdenkens zuriickfithren. John Lockes
Konzeption natiirlicher Rechte aller Menschen enthélt den Widerspruch, dass ei-
nerseits menschliche Gleichheit eine normative Pramisse darstellt, andererseits
jedoch bestimmte koloniale Praktiken durchaus gerechtfertigt werden, obwohl
sie diesem Gleichheitsgebot diametral entgegenstehen. Uberdies stehen sie auch
in Opposition zur liberalen Verurteilung von Rassismus, Sklaverei und der Ko-
lonisierungspraktiken etwa der Spanier auf dem siidamerikanischen Kontinent,
deren Brutalitit und Tendenz zur Eliminierung ganzer Bevolkerungen Locke ex-
plizit kritisiert (vgl. Locke 1952: § 180; Parekh 1995: 88, 91). Abgesehen davon,
dass liberale Theoretiker wie John Locke oder John Stuart Mill von den wirt-
schaftlichen Ertrigen der Kolonien personlich zu profitieren vermochten (vgl.
Arneil 1994: 609; Parekh 1995: 81, 92f.), lassen sich paradoxale Implikationen
des liberalen Universalismus der Menschenrechte auch auf der begrifflichen
Ebene ausmachen. Es beginnt damit, dass Locke einen qualitativen Unterschied
zwischen dem spanischen und dem englischen Verhalten gegeniiber indigenen

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 139

Bevolkerungen auf beiden amerikanischen Kontinenten zu sehen meint, doch
dies nicht so sehr, weil er eventuell aus personlichen Interessen oder zumindest
aus Verbundenheit gegeniiber den Interessen seines Mentors und Arbeitgebers
Shaftesbury parteilich ist. Die Kolonisierung und insbesondere die Landnahme
auf dem nordamerikanischen Kontinent steht deshalb fiir ihn nicht im Wider-
spruch zur universalistischen Annahme gleicher Rechte aller Menschen auf der
Welt, weil Indigene aufgrund ihres Mangels an zivilisierter Entwicklung nicht
als ebenbiirtig anerkannt werden miissen. Obwohl die indigenen Stdimme der
nordamerikanischen Ostkiiste sich selbst als korperschaftlich verfasste Volker
bzw. Nationen ansehen, spricht Locke ihnen diese Selbstwahrnehmung ab, weil
sie keine Vorstellung von politischer Souverénitidt nach europdischem Modell
kennen. Aus Lockes externer Perspektive bilden sie damit keine politische Auto-
ritdt aus und lassen keine kollektive Identitdt erkennen, die sich in einer stam-
mesiibergreifenden gemeinsamen Sprache oder einer gemeinsamen distinkten
Kultur ausdriicke.

Ein zentraler Widerspruch offenbart sich augenscheinlich in dem Umstand,
dass John Locke, der ja ausdriicklich — und im Unterschied zu Thomas Hobbes —
dafiir argumentiert, dass das Recht auf Eigentum bereits vorstaatlich gilt, genau
dieses natiirliche Recht den Indigenen letztlich abspricht, obwohl er betont, dass
auch ihnen die Rechte auf Leben, Freiheit und Eigentum zuzusprechen seien.
Locke konterkariert seine eigene Argumentation, wenn er als Grund fiir die Le-
gitimitdt der Landnahme in Nordamerika angibt, dass im Falle der Indigenen
keine territoriale Integritdt zu vermuten sei (vgl. Locke 1952: §§ 107 u. 108;
Parekh 1995: 87). Offensichtlich meint Locke zu der Annahme berechtigt zu
sein, dass die sogenannten ,Indianer‘ als ,Wilde‘ nicht iiber die Féhigkeit verfii-
gen, sich selbst zu zivilisieren. Die Annahme einer niedrigeren menschlichen
Entwicklungsstufe der indigenen Kultur leitet Locke ndmlich ausgerechnet aus
dem Umstand ab, dass die indigenen Stimme offenbar keine Notwendigkeit in
der Markierung (= Umziunung) ihres Landbesitzes sehen und ebenso offensicht-
lich der Idee des Individualeigentums keine Bedeutung beimessen. Der Mal3stab
zur Beurteilung von Zivilisation wird also von der Primisse des Eigentums abge-
leitet. Kollektiven Gebrauch des Bodens im Sinne einer Allmende hingegen gilt
in den Augen Lockes nicht einmal als eine alternative Variante des Umgangs mit
Land, sondern schlichtweg als Ausdruck minderentwickelter Kultur. Anders als
die als riicksichtslos und gewaltbereit wahrgenommenen spanischen Kolonisato-
ren pladiert Locke u.a. fiir den Kauf indigenen Bodens, um die ehemaligen Be-
sitzer (die seiner Auffassung nach nicht einmal einen Begriff von diesem Besitz
haben) zu Angestellten der englischen Landeigentiimer zu machen, wovon beide
Seiten nach Lockes Vorstellung nur profitieren konnten (vgl. ebd.: 88). Mit dem

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | Grenzen der Menschenrechte

eingeschrinkten europiischen Blick, den Locke auf die menschliche Natur wirft,
erscheinen die Lebensformen der Indigenen als abweichend von den naturrecht-
lichen Vorstellungen, und zwar insbesondere hinsichtlich des angeblich eviden-
ten natiirlichen Bediirfnisses nach Individualeigentum (vgl. Locke 1952: §§
25ff., 30). Umso problematischer ist darum seine unkritische Universalisierung
spezifischer Merkmale der englischen Lebensweise. Der kolonialistische und
rassistische Grundimpuls des beginnenden Menschenrechtsdenkens kann somit
folgendermaBlen charakterisiert werden: ,,From its inception the natural right to
property is defined in such a way as to exclude non-Europeans from being able
to exercise it.“ (Arneil 1994: 609) Anhand anderer historischer Beispiele ldsst
sich erkennen, dass das Gebot der Gleichheit nicht nur eine kolonialistische
Blindstelle enthélt, sondern zudem rassistisch verfasst ist. Wahrend den Indige-
nen das Recht auf das eigene Leben — gemif ihren eigenen kulturellen Vorstel-
lungen — verwehrt bleibt, wird, wie aus einem Brief George Washingtons aus
dem Jahr 1790 hervorgeht, z.B. der jiidischen Gemeinde auf Rhode Island das
Recht auf ,,Ausiibung ihrer eingeborenen natiirlichen Rechte® (zit. n. Schwerdt-
feger 1999: 27) gewihrt. Die Gleichberechtigung von Juden, im alten Europa
nicht gerade eine Selbstverstindlichkeit, wird, so scheint es, vor dem Hinter-
grund einer Abgrenzung gegeniiber Nicht-Weillen als Zeichen zivilisierter
Koexistenz moglich.

Der bereits in Abschnitt 4.1 angesprochene Versuch einer Rechtfertigung der
Asymmetrie zwischen ,Zivilisierten‘ und ,Wilden‘, der im Diskurs iiber natiirli-
che Rechte zur Sprache kommt, zeugt von einem regelrecht zynischen Selbstver-
stindnis weiBer Europder innen. Wéhrend erstere sich aus ihrer vermeintlichen
Uberlegenheitsposition im Recht sehen, Indigene zu versklaven, auszubeuten
und in einen Zustand politischer Unmiindigkeit und wirtschaftlicher Abhéngig-
keit zu zwingen, konnen letztere allenfalls das Recht beanspruchen, moralischen
Schutz zu erhalten. Locke spricht ihnen aufgrund des Fehlens nationalstaatlicher
Strukturen das Recht auf politische Anerkennung als Ebenbiirtige ab, wenn-
gleich er ihnen jedoch durchaus moralischen Respekt zollt, woraus ein Recht auf
Schonung resultiert (vgl. Parekh 1995: 92). Es ist genau jene Spannung zwischen
dem universell giiltigen moralischen Anspruch des Individuums auf Menschen-
rechte und dem Bedarf an politischer Gewéhrleistung dieser subjektiven Rechte
durch Institutionen, die sich in der gegenwirtigen internationalen Menschen-
rechtspraxis wiederfindet. Transnationale Menschenrechtsanliegen werden, wie
bereits erwidhnt, mehrheitlich unter dem Rubrum der humanitidren Intervention
behandelt. Die diskriminierenden, marginalisierenden und exkludierenden Me-
chanismen sind dem Begriff des Universalismus somit nach wie vor einge-
schrieben — und zwar auf der begrifflichen wie auf der inhaltlich-konkreten Ebe-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 141

ne, denn die Ausgeschlossenen sind unter den derzeitigen Bedingungen des Sys-
tems von Nationalstaaten weiterhin mehrheitlich Nicht-Wei3e. Fliichtlinge, Staa-
tenlose und Migrant innen befinden sich in den Léndern des Globalen Wes-
tens/Nordens hédufig in der Position der ,Anderen‘, und diese Position ist nicht
nur 6konomisch, sozial und kulturell markiert, sondern zudem nicht ,zufillig®
auch anhand ihrer Hautpigmentierung. Die Folgen der Kolonisierung des globa-
len Siidens {iber mehrere Jahrhunderte hinweg finden ihren Ausdruck in massen-
hafter Verarmung, 6konomischen Ausbeutungsverhéltnissen, politischer Instabi-
litdt, Staatszerfall und vielféltigen Formen der Rechtsunsicherheit bis hin zu ro-
hen Formen der Gewaltanwendung in Kontexten von kriegerischen Konflikten
und sozialen Unruhen. Diejenigen Personen, die ihre Chance auf menschenwiir-
dige Lebensbedingungen auBlerhalb ihrer Herkunftsldnder suchen oder aufgrund
von Verfolgung keine andere Wahl als Flucht haben, erleben die ,unbeabsichtig-
te* Inegalitdt universeller Rechte konkret am eigenen Leib, obwohl es sich doch
,lediglich® um ein begriffliches Problem der Vermittlung von Partikularitit und
Universalitdt handelt. Bei einer ausbleibenden Reflexion iiber die der Universali-
sierung bestimmter Werte inhdrenten diskriminierenden Implikationen — seien
diese Werte nun ,abendldndischen’, ,europdischen‘ oder ,westlichen® Ursprungs
— konnen die geschilderten inegalitiren Auswirkungen des menschenrechtlichen
Universalitdtsanspruchs als den Menschenrechten rein du8erlich bleibende Prob-
leme klassifiziert werden. Dabei wird ausgeklammert, dass bereits die fiir das
Menschenrechtsdenken zentralen Begriffe wie der des Individuums und der poli-
tischen Autonomie in einem Licht erscheinen, das aufgrund ihrer kolonialen,
imperialen und rassistischen Implikationen durchaus Schatten wirft. Aus diesem
Grund fordern Autor_innen wie Alex Cistelecan, Ratna Kapur, Maria do Mar
Castro Varela oder Nikita Dhawan, um nur einige exemplarisch zu nennen, dass
die Geschichte der Menschenrechte statt ausschlieBlich aus einer Perspektive des
Siegeszugs einer europdischen (,weilen‘) Aufkldrung auch aus der Perspektive
transnationaler Fliichtlinge erzahlt werden sollte (vgl. Cistelecan 2011: 5; Kapur
2006: 686; Castro Varela/Dhawan 2014), um eine postkoloniale Perspektive auf
die ,,discriminatory universality” (Kapur 2006: 673, 2011: 36) zu ermdglichen.
Doch genau an jenen, die allenfalls auf den moralischen Titel der Menschenrech-
te Anspruch haben und aus dem Bereich politischer Mitsprache ausgeschlossen
bleiben, wird deutlich, wie problematisch es ist, fiir Betroffene zu sprechen, an-
statt sie selbst ihre Belange artikulieren zu lassen. Solange der Raum, in dem Be-
troffene selbst handeln und sprechen konnen, versperrt wird, behilt das Sprechen
und Handeln in deren Namen stets einen paternalistischen Beigeschmack. Echte
Partizipation ohne kolonialen und rassistischen Bias besteht in einem Recht auf
Mitsprache.

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | Grenzen der Menschenrechte

Ratna Kapur setzt sich daher fiir eine differenzierte Sichtweise auf den uni-
versalen Anspruch der Menschenrechte ein und plédiert nachdriicklich fiir eine
Reflexion der Implikationen einer discriminatory universality. Kapur geht davon
aus, dass der vor allem in den offentlichen Debatten westlich-liberaler Gesell-
schaften gefiihrte Diskurs {iber Menschenrechte auf der Annahme beruht, dass
alle Menschen gleichermallen dazu berechtigt sind, Menschenrechte fiir sich zu
reklamieren. Aus dieser Perspektive sind Menschenrechte die Rechte, die auf der
Basis der Kriterien Objektivitét, Neutralitdt und Inklusivitit — allesamt Werte der
Aufklarung — allen Menschen in gleicher Weise zukommen. Doch offenbart sich
die Geschichte der Aufkldrung, in deren Zuge die Ideen der Gleichheit und Uni-
versalitit prominent wurden, zugleich als ein Zeitalter mit extrem exkludieren-
den und marginalisierenden Praktiken gegeniiber nicht-europédischen Menschen,
die als ,Andere‘ (,others‘) aus dem Geltungsbereich der Menschenrechte fak-
tisch ausgeschlossen wurden. Wéhrend weifle Europder innen um Freiheit und
Gleichheit rangen, wurden die ,Anderen‘ weiterhin unterworfen, versklavt und
ausgebeutet — ohne, dass dies, wie bereits am Beispiel von Lockes Theorie der
natiirlichen Rechte des Menschen erldutert, als Widerspruch wahrgenommen
wurde. Fortwéhrend transportieren die aufklarerischen und als fortschrittlich gel-
tenden Ideale ihr geschichtliches Erbe einer Abgrenzung gegeniiber dem ,Wil-
den‘ und ,Unzivilisierten® bis in die Gegenwart hinein und perpetuieren sie,
wenngleich durchaus in jeweils verdnderter Gestalt. Diese ,other side of univer-
sality* gelte es daher genauer in den Blick zu nehmen, denn ,,[w]hile there is
some concern over the universalist claims of human rights in light of the harms
and exclusions that have characterised its liberal antecedents, there remains a
deep commitment to the project and faith in its universal application” (Kapur
2006: 673). Die gewaltformigen Unterdriickungs- und Ausschlussmechanismen
der Kolonialisierungsprozesse werden dabei tatséchlich als historisch uninfor-
mierte Inkonsistenzen eines ,an sich richtigen® Liberalismus verstanden. Doch
scheitern Versuche, einen nicht-diskriminierenden Liberalismus von einer aus
historischen Griinden verfehlten Variante zu trennen und auf die progressiven
Elemente liberaler Theorien zu verweisen, die nicht zuletzt auch die Unabhén-
gigkeitsbestrebungen von kolonisierten Volkern und unterdriickten Menschen
unterstiitzen und bestdrken. Die Verkopplung des Internationalen Rechts mit
dem humanitiren Eifer in Bezug auf die ,Rettung® (vermeintlich) unentwickelter
Volker ist selbst das Ergebnis einer kolonialistischen Sichtweise auf das globale
Gefiige von Staaten, in dem die Lénder des Globalen Nordens, insbesondere die
Staaten Europas, als Zivilisierte (resp. ,Entwickelte‘) und die Lénder des Globa-
len Siidens als Unzivilisierte (resp. ,Unentwickelte) gelten. Eine kritische Be-
standsaufnahme der historischen und aktuellen Entwicklungen im Internationa-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 143

len Recht und in den Internationalen Beziehungen zeigt dabei bestimmte Gren-
zen insbesondere des liberalen Menschenrechtsdenkens auf, die, wie bereits er-
wihnt, von Autor_innen wir Ratna Kapur als dessen ,dark side bezeichnet wer-
den:

,Assertions about the universality of human rights simply deny the reality of those whom
it claims to represent and speak for, disclaiming their histories and imposing another’s
through a hegemonising move. Thus, the liberal tradition from which human rights have
emerged not only incorporates arguments about freedom and equal worth but — and this is
the core of my argument — it also incorporates arguments about civilisation, cultural
backwardness, racial and religious superiority. Further human rights remain structured by
this history. This dark side is intrinsic to human rights, rather than something that is mere-
ly broken and can be glued back together.“ (Ebd.: 675)

Die Ambivalenz, mit der Kritiker innen der vornehmlich aus der liberalen Tradi-
tion stammenden Auffassung von Menschenrechten gegeniiberstehen, bezieht
sich vor allem auf das Konzept der ,,white male subjectivity based on a normati-
ve construction of the category ,human‘“ (Suarez-Krabbe 2014: 211). Dieses
bleibt auf der begrifflichen Ebene zunéchst unauffillig, erweist sich aber in real-
politischen Prozessen insofern als imperialistisch und/oder exkludierend, als mit
der spezifischen ,race-gender-normativity” (ebd.: 223), die in die Kategorie
,Mensch*® eingelassen ist, bestimmte MaBnahmen wie z.B. humanitére Interven-
tionen zur ,Rettung von bedrohten Frauen® in muslimisch gepragten Landern ge-
rechtfertigt werden, ohne dass das entsprechende paternalistisch-patriarchale
,saving women‘-Narrativ selbst kritisch reflektiert wird. Im Gegenteil, stattdes-
sen wird eine Rhetorik bedient, die sich im Sinne eines ,saving brown women
from brown men* als rassistisch und kolonialistisch entpuppt (vgl. Godec 2010:
241; Suérez-Krabbe 2014: 223). Aus einer kritisch-postkolonialen Perspektive
ist folglich die (bereits auch in den vorangegangenen Teilkapiteln 4.1 und 4.2
thematisierte) Identifizierung des Menschenrechtssubjekts mit einem als frei, ra-
tional, neutral, autonom und autark imaginierten Subjekt kritisch zu bewerten.
Die fiir das Denken des Liberalismus zentrale Subjektkonzeption geht schlieB-
lich davon aus, dass das Subjekt auflerhalb von historischen und sozialen Kon-
texten steht und souverdn und unabhingig von anderen ist, wobei die chauvinis-
tischen und rassistischen Implikationen dieser Vorstellung teils invisibilisiert,
teils ignoriert werden, obwohl sie in bestimmten Hinsichten konstitutiv fiir das
liberale Denken sind. Denn genau dieser Aspekt der Unabhéngigkeit des Sub-
jekts von ,Anderen‘ bzw. von dem ,Anderen‘ wird zumeist nicht ,unschuldig’
gedacht, sondern geht in der Regel einher mit einer Vorstellung der ,Zivilisiert-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | Grenzen der Menschenrechte

heit® des Subjekts, das sich von anderen, (noch) nicht-zivilisierten Subjekten un-
terscheidet. Haufig wird diese Vorstellung einer Unabhéngigkeit mit Abwer-
tungstendenzen gegeniiber in geschlechtlicher, ethnischer, nationaler, kultureller
oder territorialer Hinsicht als ,Andere‘ Markierten kombiniert, die von Naturali-
sierungen und Essentialisierungen der angeblichen Unterschiede zum ,westlich‘-
liberalen Norm {iber Assimilationsforderungen bis hin zu rassistisch konnotier-
ten Marginalisierung- und Exklusionsmechanismen reichen. Diese Markierungs-
linie, darauf verweisen postkoloniale Theoretiker innen, ist nach wie vor nicht
verwischt. Dabei miissen manche historische Verbindungslinien wie etwa die
zwischen der spanischen Kolonisation des siidamerikanischen Kontinents und
heutigen auBenpolitischen Invasionen globaler Weltméchte wie der USA im Irak
oder in Afghanistan (vgl. Anghie 1996) sicherlich als zu vereinfachend und eine
unterschiedslose Gleichsetzung kolonialer und imperialer Praktiken als zu undif-
fferenziert angesehen werden. Gleichwohl ldsst sich nicht verkennen, dass sich
kolonialistische Strukturen nicht nur als Asymmetrien innerhalb des globalen
Staatengefiiges duflern, sondern dariiber hinaus auch in Form von diskriminie-
renden Institutionen und Strukturen gegenwirtiger nationalstaatlicher Rechts-
praxen nachweisbar sind, die auf ebenjenem Dispositiv der Unterscheidung zwi-
schen ,zivilisiertem‘ und ,nicht-zivilisiertem® Subjekt basieren und dabei nicht-
europdische bzw. nicht-weile Menschen benachteiligen (vgl. Kapur 2006: 675-
677). Kapur benennt zwei Beispiele aus den rechtlichen und politischen Praxen
verschiedener Nationalstaaten. So geht sie auf den Umgang mit sogenannten
half-caste Aborigines ein. An der staatlichen Praxis des forcible removal, bei
dem Kinder aus ihren Herkunftszusammenhéngen gerissen wurden, um in christ-
lichen, weillen Familien einer Erziehung zur Zivilisation unterzogen zu werden,
,until the ,native® is fully assimilated and all traces of ,colour® and racial mar-
kings erased (ebd.: 667), lasst sich im Sinne eines historischen Beispiels zeigen,
inwiefern Menschen ,anderer, nicht-zivilisierter Kulturen als unterlegen und ei-
ner Zivilisation durch die Kolonisatoren bediirftig angesehen wurden. Wiahrend
es sich hierbei um eine mittlerweile im 6ffentlichen Bewusstsein skandalisierte
und teilweise durch Reparationszahlungen und 6ffentliche Entschuldigungen an-
erkannte menschenrechtsverletzende Praxis handelt, finden sich kolonialistische
Muster reproduzierende Strukturen auch in aktuellen Rechtspraxen. Mit dem
Dinischen Aliens Act (2002) wurde beispielsweise der Weg fiir eine europaweit
erstmals besonders restrikte Familienzusammenfiihrungspolitik geebnet, bei der
die auBerordentlich strengen Vorgaben fiir Personen, die mit in Ddnemark le-
benden Familienmitgliedern zusammengefiihrt werden mochten, strikte Alters-
beschrankungen und spezifische Forderungen hinsichtlich des Grads der Verbin-
dung mit in Danemark residierenden Familienmitgliedern beinhalten. Unterstellt

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 145

werden dabei Missbrauchsabsichten und Anspriiche auf das dénische Sozialsys-
tem seitens nicht-europdischer Personen. Vor allem hat die Gesetzesdnderung
den Anschein, als solle die Zahl potentiell arbeitsloser Migrant innen minimiert
bzw. ein weiterer Zustrom iiber den Weg der Familienzusammenfiihrung verhin-
dert werden. Dass die Gesetzesgrundlage dabei u.a. rassistische Stereotype be-
dient, zeigt Shereene Razack auf (vgl. Razack 2004). Die ,dark side‘ der Men-
schenrechte zeigt sich daran, dass ihr Anspruch auf Inklusivitit, Universalitét
und Egalitit, also auf Werte, die sich mit dem Fortschrittsnarrativ des Liberalis-
mus und der Aufkldrung verbinden, in vielen Hinsichten nicht eingeldst werden,
solange die problematischen partikularen Implikationen nicht reflektiert und of-
fengelegt werden. Dazu ist es erforderlich, neben den als progressiv eingestuften
Elementen liberaler Traditionen wie Egalitdt, Freiheit und Toleranz auch die
damit verkniipfte problematische Vorstellung zivilisatorischer Uberlegenheit und
daraus vermeintlich resultierenden Berechtigung zur Abwertung all dessen, was
als kulturell determiniert, riickstdndig oder religiés verbramt erscheint, in den
Blick zu nehmen (vgl. Qureshi 2012). Solange eine selbstkritische Reflexion
nicht stattfindet, besteht die Gefahr, dass Menschenrechte ,,are being reduced to
a body without a soul, without a political vision or moral purpose” (Douzinas
2000: 4). Stattdessen konnte die Aufgabe darin liegen, Menschenrechte so zu ar-
tikulieren, dass sie die problematischen Polarisierungen und verzerrenden Dicho-
tomien nicht perpetuieren. Die meisten postkolonialistischen Theoretiker innen
sind sich dabei einig, dass es sich hierbei um kein leichtes Unterfangen handelt.
Gleichwohl stehe fest, dass ,,we ,cannot not want* human rights“ (Kapur 2006:
682). Diese Einsicht speist sich aus der Erkenntnis, dass Rechte ,,radical tools for
those who have never had them® (ebd.: 682) darstellen. Werden sie als Instru-
ment der Erméchtigung verstanden, kdnnen sie weit dariiber hinaus wirken, le-
diglich ,,useful vocabulary* (ebd.: 682) zu sein. Boeventura de Sousa Santos
verweist in diesem Zusammenhang darauf, dass eine einseitige Sichtweise auf
Menschenrechte als vermeintliches Instrument einer Globalisierung von oben
bzw. als Bestandteil einer vom Westen oktroyierten Hegemonie der Rechte das
eigentliche Potential der Menschenrechte verkenne (vgl. Sousa Santos 1995).
Der Menschenrechtsdiskurs konne gerade zur Verteidigung der Unterdriickten
herangezogen werden, etwa in Form eines ,kontrahegemonialen Menschen-
rechtsdiskurses” (Mouffe 2007: 164) oder in Form eines sogenannten ,mestizi-
schen‘ Konzepts der Menschenrechte, das diese einer pluralistischen, offenen In-
terpretation {iberldsst (vgl. Panikkar 1982). Wichtig sei dabei zum einen die Er-
kenntnis, dass der Diskurs iiber Menschenrechte niemals auf ,neutralem‘ Gebiet
geflihrt werden konne, solange ,,die — vom Westen definierten — Imperative von
Moral und Vernunft die einzig legitimen Kriterien darstellten. Das Gebiet ist

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | Grenzen der Menschenrechte

vielmehr durch Machtverhéltnisse zugeschnitten, und was darauf stattfindet, ist
ein hegemoniales Ringen* (Mouffe 2007: 165/166). In diesem Zusammenhang
betonen daher viele Autor_innen, dass die Bedeutung des Kolonialismus fiir die
europdische Moderne nicht unterschitzt werden konne. Die transatlantische Er-
oberung durch Européder innen, euphemistisch und ebenso die hegemoniale Per-
spektive entlarvend als ,Entdeckung® Amerikas bezeichnet, mit ihren spezifi-
schen wirtschaftlichen, sozialen und geopolitischen Riickkopplungsprozessen
habe nachhaltige Auswirkungen auf die modernen Konfigurationen von Macht
gehabt. Es bestehe daher eine direkte Verbindung zwischen dem modernen Sub-
jekt und dem kolonialen Subjekt, das bis auf das 15./16. Jahrhundert zuriickgeht
(vgl. Dussel 2004).

Zum anderen miisse daher insbesondere eingedenk des Vermachtungscharak-
ters des (globalen) Menschenrechtsdiskurses verstérkt an den emanzipatorischen
Impuls der Menschenrechte angekniipft werden. Chenchen Zhang erinnert bei-
spielsweise daran, dass Menschenrechte durchaus eines der machtvollsten In-
strumente zur Erméchtigung der Betroffenen von Unterdriickung und fiir den
Kampf um Gerechtigkeit fiir Rechtlose darstellen (vgl. Zhang 2014: 244). Der
Kampf um Rechte sei nach wie vor aktuell, auch wenn im allgemeinen Bewusst-
sein der Kolonialismus als historisches Phdnomen abgetan wird. Dabei wird
libersehen, dass sich trotz der unbestreitbaren institutionellen Verdnderungen im
internationalen Staatengefiige bestimmte Phinomene und Strukturen des mit der
Kolonialisierung verbundenen Rassismus lediglich verschoben haben. Diesen
,neuen‘ Rassismus beschreibt Etienne Balibar als ,,postcolonial and postnatio-
nal“ (Balibar 2004a: 122). Er lasse sich heutzutage nicht nur nach wie vor an-
hand kontinental-territorialer Markierungen zwischen den sogenannten ,zivili-
sierten‘ Kolonisator_innen (Europa und Nordamerika) und sogenannten ,barba-
rischen® Kolonisierten (symbolisiert vor allem durch den afrikanischen Konti-
nent) erkennen. Hinzu kommt, dass sich beispielsweise aufgrund der Grenzpoli-
tik der Europédischen Union auf den Gewissern des Mittelmeeres sowie aufgrund
des politisch-rechtlichen Umgangs mit Migrant_innen in vielen europiischen
Landern die kolonialistisch gepridgte Grenze zwischen ,Europa‘ und ,Nicht-
Europa‘ auf das Gebiet innergesellschaftlicher Konflikte und hier vor allem auf
die komplexen gesellschaftlichen und dkonomischen Problemlagen urbaner Ge-
sellschaftsrdume von Metropolen verlagert hat (vgl. Zhang 2014: 250f.; Mezzad-
ra 2006). Ahnlich wie Patrick Hayden, der den Begriff ,,globale Apartheid ver-
wendet (Hayden 2009: 80, iibers. v. F.M.), spricht daher auch Etienne Balibar —
hier mit dem Fokus auf Europa — von einer Europédischen Apartheid (,,European
citizenship-cum-apartheid®, Balibar 2004a: 124, Herv. i. Orig.). Im Lichte dieser
Kontinuitit kolonialen bzw. postkolonialen Denkens und einer korrespondieren-

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 147

den Praxis erhélt nationalstaatliche bzw. EU-Zugehorigkeit wiederum eine be-
sondere Bedeutung, denn ,,[d]iese Zugehorigkeit wird als Rechtfertigung der Za-
sur prasentiert und ermoglicht die Zuriickweisung der Nicht-Bevolkerung® (Bu-
ckel 2013: 337).

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026, 00:41:1


https://doi.org/10.14361/9783839447406-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

