
Der koloniale Konsens zum Dissens

Auch wenn Bacon darin mit den Jesuiten übereinstimmt, dass die chinesische Schrift

real characters (nicht aber universal characters) enthält, deren Schrift in Japan und China

unterschiedlich ausgesprochenwird, aber gleiche Bedeutung hat, übernimmt er keines-

wegs dieGeschichtslehre der Jesuiten.Verständlich sind diese von phonetischer Sprache

unabhängigen real characters laut Bacon nur in Asien aufgrund einer spezifischen ästhe-

tischen Konvention, nicht aber aufgrund der Orientierung an einer universalen Ästhetik

stummer Bildrepräsentation: »The Notes ofThings then,« so Bacon,

»which carry a signification without the help of intervention of words are of two kinds:

one ex congruo,where the note has some congruity with the notion, the other ad placi-

tum, where it is adopted and agreed upon at pleasure. Of the former kind are Hiero-

glyphics and Gestures; of the letter the Real Characters […].«1

Hieroglyphen haben also mit den asiatischen real characters zumindest immer noch das

Eine gemeinsam: Sie sind ohne Vermittlung durch phonetische Wörter verständlich,

aber den asiatischen characters fehlt die ikonische vonKonvention unabhängige Ähnlich-

keit von Repräsentation mit dem Repräsentierten, die dann nicht nur in Asien als dort

spezifische Schrift über die Sprache hinweg verstanden werden kann. Hieroglyphen

entsprechen für Bacon damit zumindest einer bildlichen Reinheit der Repräsentation,

so dass die real characters zwar ebenso ex congruo sind, aber dennoch zu konventionell

ad placitum bleiben, weil sie nur über zwei partikulären Sprachen hinaus allein nach

einer asiatischen Konvention als Sprachen überwindende Ästhetik der stummen Schrift

funktionieren. Ihnen geht die Funktion der repräsentierenden Ähnlichkeit durch ihre

bloß noch figurative Bildlichkeit für alle Sprachen ab, die ägyptische Schrift noch bean-

spruchte. Die Ägypter ihrerseits wissen nicht zu vermitteln, dass es nicht nur um die

Übereinstimmung von Bild und Abgebildeten geht, also dem repräsentierenden Bild

und seiner äußeren dazu ähnlichen ikonischen Referenz, sondern auch um die logische

Übereinstimmung mit einem ganzheitlichen Bild der gesamten Natur in einer ebenso

1 Francis Bacon, Of Dignitiy and Advancement of Learning, Buch II, in: Philosophical Works of Francis

Bacon, Bd. III, hg.v. James Spedding e.a., London 1870, S. 440f.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-030 - am 14.02.2026, 17:36:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

stummen Grammatik, die laut den philosophischen Aufklärern als Recht des menschli-

chen Humanismus für jeden Menschen per unhistorischer Mathematik zu bilden und

nicht auf Geschichte der phonetischen Sprachen zurückzuführen ist. Sie rechnen das

gedoppelte Ideal zwar unabhängig von einem König in der Tat, um es aber von der Am-

bivalenz zu lösen, die sich in der Kunstproduktion der Allegorien zeigt.Die chinesischen

mit japanischen Zeichen gemeinsamen characters sind zwar aphon wie die Mathematik

eine bildlich stumme Ästhetik, aber darin für Bacon zumindest ein Beweis, dass eine

Einheit im Sinne des characters bzw. der Sachzeichen jenseits der unterschiedlichen

phonetischen Sprachen durch rein menschliche und damit konventionelle Ästhetik

universaler Zeichen herstellbar ist. Der real character ist für Bacon also der Beweis, dass

der Mensch in der Lage ist, Bedeutungsgebung durch menschliche Anstrengung selbst

in die Hand zu nehmen. Dennoch muss im Namen der Wissenschaft auf die Differenz

von real characters in Asien zu den Hieroglyphen geachtet werden, weil bei allem Abwei-

chen von den Jesuiten dahinter ein anderer europäischer Kolonialismus steht. Es ist ein

Konsens im Dissens: ein Monotheismus der durch christliche Religion zu überwinden-

den, partikulären Reinheit in der Theorie der Jesuiten einerseits und andererseits die

Travestie des Monotheismus in Vernunftaufklärung der Philosophie, welche Foucault

und Derrida nicht als Konsens zum Dissens zu erkennen in der Lage waren. Es ist ein

Dissens in der Frage der Abstraktion, um den Konsens zum gemeinsamen Streit um

die Ästhetik der Reinheit Europas anführen zu können. Der herrschaftsfreie Konsens

ist daher ein Mittel, um den Streit führen zu können und stellt daher alles andere als

Ende eines Streitens dar,wie esHabermas glaubt, der selbstmit demanthropologischen

Sprachapriori dem Feiern der Sprache verfallen ist.

Der kolonialistische Humanismus Bacons und eines Leibniz geht davon aus, dass

zwar alle Menschen in der Wahrnehmung gleich sind, dass darin aber die europäische

Aufklärung im anderen Sinne als bei den Jesuiten als vermittelnde für alle verständli-

che Reinheit voranzugehen hat. Bei Lévi-Strauss taucht später im 20. Jahrhundert die in

der philosophischen Aufklärung formulierte Reinheit wieder auf, wenn er den Struktu-

ralismus als Mathematik für alle Geisteswissenschaften verstehen will und bei seinem

strukturalistischen Freund Lacan darin, dass der Signifikant für das Symbolische die

universale Form des Begehrens in allen Gesellschaften ausmache, was Butler dann auch

das Gesetz in allen sozial unterschiedlichen Erscheinungen die Psyche derMacht nennt,

womit sie angeblich denFormalismusLacansüberwindenwill.Dass es sich beimPhallus

Lacans nicht umdas reale Organ, sondern nur um ein Symbol handelt, ist jedoch nur ein

fortgesetzterwissenschaftlichenNarzissmusder seriösenReinigung,weil Lacanmit der

Linguistik die reineWissenschaftlichkeit der Psychoanalyse imNarzissmus einer Diszi-

plin zu beweisen versuchte,wo doch schon Saussure die Linguistik zurWissenschaft des

Verstehens aller semiotischenZeichen erklärt hatte, so dass das Feiern der Sprache in ih-

rer Kritik des Strukturalismus übernommen wurde. Foucault hat im ersten Band seiner

Geschichte der Sexualität zumindest klar benannt, dass die Reinigung der Psychoanaly-

se vomPhallus durch Lacananhänger:innen ebenso zu einerMachtverschleierung durch

Reinigungmittels des einenGesetzes gehört.

Für den inRomverbleidendenundnicht reisenden JesuitenKircher konntendieChi-

nesen keineNachkommen jenerMenschen sein, die am verwirrenden Bau des Turms zu

https://doi.org/10.14361/9783839476512-030 - am 14.02.2026, 17:36:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der koloniale Konsens zum Dissens 203

Babel im Bericht der Bibel teilgenommen hatten.2 Ham als einer der Söhne Noahs habe

von Ägypten aus die Kolonien in China begründet. Die chinesische Schrift mit ihren Fi-

gurationen war für die Jesuiten folgerichtig ein die ägyptischen Hieroglyphen überwin-

dender Fortschritt der Abstraktion an Sinnlichkeit zur Bibel hin und nicht ein dieHiero-

glyphen zu weitgehende Abstraktion von ikonischer Repräsentation, die nach Bacon für

jeden Menschen eindeutig jenseits von phonetischer Sprache verstanden werden kann.

Im Umkehrschluss kann man in dieser neu konstruierten Offenbarungsgeschichte der

Jesuitenmithören:Wenn die chinesische Schrift jene Kolonie der Ägypter war, die schon

auf das abstrahierende Christentum verweist, dann ist es für die in China so genannten

agierenden kantonesischen Jesuiten berechtigt, China vom Christentum aus zu koloni-

sieren und sich als Jesuit weiterhin mit dem Fortschritt der chinesischen Schrift gegen-

über den Hieroglyphen im Namen der Aufklärung zu beschäftigen, um nicht nur den

Chinesen an ihrer Schrift zu beweisen, dass ihre Kultur auf die eschatologische Zukunft

einer Christianisierung schon von alters her in einemhistorischenDreischritt weist: an-

te legem, sub legem, post legem. Es gilt auch in der von bildlicher Repräsentation abs-

trahierten undeutliche Bildhaftigkeit der Schrift als Zwischenschritt zwischen ante und

sub legem in China die unvollendete Aufklärung des noch ungebildeten, an Bilder ver-

fallenenVolkes in Europaweitermit Allegorien voranzutreiben,welche die undeutlichen

Bilder mit phonetisch deutlichen Erklärungen der Jesuiten versehen.

Kircher jedenfalls sieht zwar wie seine kantonesischen Glaubensbrüder die chine-

sische Schrift als Fortschritt, aber im Unterschied zu seinen Glaubensgenossen nur für

Handel und profane Kommunikation.Damit grenzt er die rein priesterliche Kompetenz

der heiligen Allegorese gegen den gänzlich profan gewordenen Fortschritt in China ab,

so dass sein Verständnis scheinbar der Hieroglyphenrechtfertigung in der langue philo-

sophique Leibniz gleicht, sich aber zwischen kantonesischen Jesuiten und der philoso-

phischen Aufklärung positioniert,was die anfängliche Bewunderung durch Leibniz ver-

ständlich macht: Einerseits gibt er seinen jesuitischen Brüdern Recht, dass China ein

Fortschritt der Hieroglyphen ist, andererseits negiert er ihn im Namen der Hierogly-

phenwie die philosophische Aufklärung aber aus anderenGründen.Diemathematische

Orientierung der Aufklärer kritisiert er im Namen einer heiligen Allegorese von Hiero-

glyphen, die schon in der Antike von Priestern ausgingen, so dass die chinesische Schrift

zwar ein Fortschritt darstellt, aber zu profan ist. Priester allein können dieHeiligkeit der

Allegorien verstehen.

Dass performative Gesten bei Bacon als flüchtige Hieroglyphen und damit unvoll-

ständige, weil in der Zeit verlaufende, aber doch rein sichtbare Schrift interpretiert

werden, die über real characters hinausgehen, hat John Bulwer zur Gestensprache (nicht

Taubstummensprache) inspiriert, der ein Alphabet der stummen, rein visuellen, aber

dennoch eben vergänglichen Gesten mit Händen für angeblich kindlich primitive

Taubstumme aufgestellt hatte und diese als Hierglyphen im Sinne einer kindlichen Na-

türlichkeit als aphoneUrschrift verstand, die dazu führen sollte, dass auch Taubstumme

Sprache über diese Art der nicht-gesprochenen, aber visuell lesbaren, und dennoch in

der Zeit flüchtiges Sprechen erlernen könnten. »Gestures are transient Hieroglyphics.

2 Zit. n.: Rita Widmaier, Die Rolle der chinesischen Schrift in Leibniz’ Zeichentheorie, Wiesbaden 1983,

S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-030 - am 14.02.2026, 17:36:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

For us uttered words fly away, but written words stand, so Hieroglyphics in gestures

pass, but expressed in pictures remain,« so Bacon.3 Er selbst gibt dann ein Beispiel für

die politische Nützlichkeit eines solch präsentischen, visuellen aber doch primitiven

Zeichens, das ebenso durch Wahrnehmung unmittelbar verständlich wie flüchtig sei,

aber daher auch einen Vorteil der reinigenden Abstraktion gegenüber der phonetischen

Sprache haben könne, um in seiner visuellen Eindeutigkeit der politischen Zensur des

abgehörten Lauschens zu entgehen: Als Periander gefragt worden sei, wie man mit ei-

nem Tyrannen umzugehen habe, sei er stumm in seinen Garten getreten und habe eine

Pflanze aus dem Boden gerissen.4 Über George Dalgarno kommt es dann schon im 17.

Jahrhundert zur Entwicklung eines Lernprogramms zumindest der Gestensprache für

Taubstumme,weilman in der Tat bestimmte bildlicheGesten erkannte,dieweitgehende

Bedeutung jenseits der meisten Nationalsprachen vermitteln konnten und daher als

ebenso natürliche Grundelemente eines Aufbaus zur Gebärdensprache für als ›primitiv‹

geltende Taubstumme genutzt wurden.

So sehr damit Taubstummensprache im Ansatz der Gestensprache aufkam, so

sehr gilt diese aber dann als Abstraktion des Zeichens vom Kontext, was lange bis

zum Zeitalter Saussure als rudimentäre, von Kontexten abgelöste Gestensprache als

Lernprogramm für Taubstumme beibehalten wurde. Gewisse Erfolge in der Taubstum-

menerziehung fandendaher ihreWirkung alsUniversalsprache bis in die Planung erster

ethnologischer Expeditionen zu Beginn des 19. Jahrhunderts nach der Französischen

Revolution: Weil nach wie vor bestimmte Gesten zwar primitiv und natürlich, aber

dann doch als über verschiedene Sprachen hinaus gehende Verständlichkeit unabhän-

gig vom Kontext für jedes Volk angesehen wurden, wie z.B. die zum Mund geführte

Hand als Ausdruck für Essen, befand die Schule der Ideologen in einer Expertise zu

einer geplanten Weltumseglung um 1800, der auch die Erkundung fremder Ethnien

gelten sollten, dass einer ihrer an der Ideologenschule trainierten ›Taubstummenleh-

rer‹ mitreisen müsse, um mit fremden ›primitiven‹ Völkern per Gebärdensprache der

natürlichen Zeichen ersten Kontakt aufnehmen zu können, die zwar einer geringeren

Entwicklungsstufe angehörten,5 aber als Menschen doch die gleiche Voraussetzungen

in derWahrnehmung habenmüssten.

Eco verweist darauf, dass die Gestensprachen der ersten Missionare wohl notwen-

dig auf die Suche nach einer über Nationen hinweggehenden Universalsprache führen

musste,6 sodass indigeneVölker erst alsKritikderAufklärungernst genommenwürden.

Das ist aber nur zumTeil richtig.Das Beispiel der Ideologenweist auf einen etwas ande-

renWeg: Zunächst sind es Philosophen der frühen Aufklärung wie Bacon,Wilkins, Bul-

wer und Dalgarno, die in der Suche nach der perfekten philosophischen Schrift mit Bil-

dung einer Taubstummensprache sich per hieroglyphischen Diskurs in Konkurrenz zu

3 Francis Bacon, Of Dignitiy and Advancement of Learning, Buch II, in: Philosophical Works of Francis

Bacon, Bd. III, hg.v. James Spedding e.a., London 1870, S. 440f.

4 Francis Bacon, Of Dignitiy and Advancement of Learning, ebd, S. 440.

5 Louis François Jauffret, Introduction aux Mémoires de la Société des Observateurs de l’homme, in:

Aux origines de l’Anthropologie Françaises. Les Mémoires de la Société des Observateurs de l’homme en l’An

VIII [1800], hg.v. Jean Copans u. Jean Jamin, Paris 1994, S. 60.

6 Umberto Eco, Die Suche nach der vollkommenen Sprache, München 32002 (DTV), S. 181f.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-030 - am 14.02.2026, 17:36:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der koloniale Konsens zum Dissens 205

missionierenden Jesuiten der Embleme sehen. Gerade das Verständnis der Taubstum-

mensprache als rein sichtbare Zeichen ohne Kontext wie eine Mathematik bediente den

Kontext mit den Jesuiten einer Suche nach der Abstraktion von der Sinnlichkeit der Zei-

chen und verhinderte damit dann bis zum Ende des 19. Jahrhundert mit Zeichengesten

die Entwicklung eines an Kontext gebundenes Sprachenlernen für Taubstumme. Denn

Sprache ist wie jede Sprache an kognitive wahrzunehmende Kontexte gebunden, wie

die Theorie des speech act festhält, so dass Zeichen nicht unabhängig von einer Verwen-

dung imKontext verstandenwerden können.Erst zur Zeit von Saussures Sprachwissen-

schaft entwickelte sich die Taubstummenerziehung zu einer ernsthaften Entwicklung

der Kommunikation, weil man erkannte, dass Sprache mit Erlernen der kontextuellen

Verwendung zusammenhängt und nicht nur als Zeichen anzusehen sind, so dass Saus-

sure zuAnfangdes 20. Jahrhunderts zwar die Taubstummensprache als gleichberechtigt

mit der phonetischen Sprache in seiner Begründung einer Sprachwissenschaft ansieht.

Aber er verfällt zugleich wieder in das lange Zeit geltende Feiern einer ursprünglichen

Reinheit zurück, wenn er phonetische Sprache zum vorbildlichen Verständnis aller Zei-

chen in einer semiotischen Wissenschaft erklärt, was Derrida vollkommen zu Recht als

Phonozentrismus kritisiert.

Die Gestensprache entwickelt sich also nicht allein aufgrund einer Kritik an der ei-

genen Aufklärung durch indigene Völker, sondern aus Angst vor der durch zu viel Dif-

ferenz verseuchten Krise im Kontakt mit anderen Ethnien im kolonialen Turmbau des

europäischen Vorbildes: Die neue Akkumulation an kolonialerMachtmuss auf eine uni-

versale aphone Schrift der reinen ursprünglichenKommunikation zurückgehen,die nur

in komplexer Logik der mathematischen Naturwissenschaften gefunden werden kann,

so dass es in dieser ersten Art einer Ethnologie nicht nur um eine Neugier an der An-

dersartigkeit schriftloser Völker ging, sondern um die Selbstrechtfertigung der eigenen

Aufklärung, die einer gefährlichen Zunahme an falschen Differenzen in dieser Neugier

einer entstehenden Anthropologie zuvorkommen sollte.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-030 - am 14.02.2026, 17:36:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476512-030 - am 14.02.2026, 17:36:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

