
Theoretische und disziplinäre 
Betrachtungen

139

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Winkler

Verletzlichkeit – strittige Gewissheit oder 
Gemeinsinn1

Manche Begriffe kommen mit einer Selbstverständlichkeit daher, 
die an Erhabenheit gemahnt. Das Gemeinte gibt sich völlig klar, 
Nachfragen diskreditieren: Wie kannst Du es nur wagen! Das muss 
doch jede wissen! Kein Widerspruch erlaubt! Empörung, die eine 
Pathosformel vermuten lässt. Allzumal, wenn hinter dem als Fort­
schritt Gepriesenem und moralisch für gewiss Gehaltenen die Auf­
forderung folgt, rigide Maßnahmen zu ergreifen. Den Sozialstaat in 
Anspruch zu nehmen und Hilfe durch Professionelle zu leisten, die 
dazu beitragen wollen, individuelle oder kollektive Befindlichkeiten 
zurecht zu rücken und die Traumata zu bewältigen, die sich Men­
schen antun. Durch Zuschreibungen von Merkmalen, die diskrimi­
nieren oder aus sozialen Zusammenhängen ausschließen.

1. Vorklärungen

Verletzlichkeit, Vulnerabilität, gehört zu solchen Begriffen, die pri­
ma facie Plausibilität und Geltung beanspruchen und aufgrund 
ihrer moralischen Ladung drängend wirken. Dennoch (oder viel­
leicht deshalb) bleiben sie seltsam ungeklärt, „nebulös“ (Maio, 2024, 
S. 37); was sie immerhin auszeichnet, als deliberativ und als Ver­
pflichtung, sich der mit ihnen verbundenen Ansprüche zu vergewis­
sern. Eine Verpflichtung zur Reflexion, die seit der Aufklärung zum 
humanen Selbstverständnis gehört, solche Begriffe aber gelegentlich 
nützlich für jene werden lässt, die aus ihnen Gewinn ziehen.

Fehlende Klarheit der Begriffe zeigt sich formal, zwischen sachli­
cher Begründung und normativer Verbindlichkeit, erst recht inhalt­

1 Für Anregungen und Hinweise danke ich meinem Freund und Kollegen Markus 
Hundeck.

141

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich, weil die Bedeutungsfelder kaum zu erfassen sind, die solche 
Begriffe mit sich tragen, um von der Komplexität ganz zu schwei­
gen, die mit ihnen verbunden ist. Die Nähe der Debatte zu der 
um Identität lässt sich nicht übersehen (vgl. Winkler, 2023): Ver­
letzlichkeit bezieht sich zunächst und vorrangig auf Einzelne und 
Gruppen, die auf Grund von Status oder Besonderheit stigmatisiert 
und daran gehindert werden, ihren eigenen Lebensweg zu gehen 
oder an ihren sozialen und kulturellen Möglichkeitszusammenhang 
teilhaben bzw. mitwirken zu können. Dabei fällt dieses soziale Ur­
teil als Behauptung einer vorgeblich relevanten Eigentümlichkeit im 
Prinzip zufällig, genauer: willkürlich. Freilich bestimmt durch sozia­
le Zuteilungsmechanismen im Allgemeinen, im Konkreten meist im 
Zusammenhang sozialpsychologischer Mechanismen, die Gruppen­
kohärenz stabilisieren. Die sich als zugehörig Verstehenden definie­
ren sich durch den Verweis auf Andere, welchen eine Bedeutung 
des Fremden oder Minderen zugeschrieben wird (vgl. Eribon, 2016; 
2017).

Verletzlichkeit gründet in erzwungenen Einschränkungen des 
Handelns und des Ausdrucks, weil mögliche Wirkungen verhindert 
werden, mithin Subjektivität angegriffen wird (Nussbaum, 2004). 
Angelehnt an Hartmut Rosa: Verletzlichkeit entsteht, wo Resonanz 
verweigert wird – und in einem selbst etwas entsteht, was man ei­
gentlich als aufgewühltes Schweigen bezeichnen müsse. Denn diese 
Verweigerung beschädigt Volition und Handlungsfähigkeit. Verletz­
lichkeit hat mit Physis wie mit Psyche zu tun, mit Leib und Seele. 
Mit Schmerzen, dem Fehlen oder dem Verlust von motorischen 
und sensorischen Fähigkeiten, mit einem Unglück, dem tragischen 
Verlauf einer Geburt, mit Unfall wie mit Krankheit, mit Pein und 
Peinlichkeit, mit Beleidigung, Kränkung, Schmähung, Verachtung 
und Missachtung, Verurteilung, mit dem Verlust eines Status, mit 
Scham und dem Mangel an Selbstachtung. Zugleich mit Lebenspha­
sen, mit fehlenden Fähigkeiten, Ungekonntem und Ungelerntem, 
mit schleichender Einschränkung, mit einer Diskrepanz zwischen 
dem eigenen Wollen und Können einerseits, den Möglichkeiten 
andererseits, über die man verfügt oder die einem herrschaftlich 
zugebilligt oder machtvoll errungen werden. Hegels Dialektik von 
Herr und Knecht analysiert das schon, in aller Verwickeltheit, die mit 
solchen Auseinandersetzungen einhergeht.

Michael Winkler

142

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verletzlichkeit ist jedoch stets ein – notabene – praktisch erzeugtes 
strukturelles Verhältnis und ein Prozess, mit Entwicklungen, die sich 
zuspitzen, in einer Dramatik zwischen innerer Erregung und äuße­
rem Einfluss, als Ergebnis von Zumutungen und eigenen Vorstell­
ungen (Nussbaum, 2004). Sie darf daher nicht als allein subjektiver 
Zustand begriffen werden, sondern steht für einen Handlungs- und 
Verwirklichungsmodus des Individuums in einem Ganzen, das für 
das Subjekt unverzichtbar ist. Denn Subjektivität gibt es nicht als 
heroische. Selbst das Ich denke, also bin ich funktioniert schon bei 
Descartes nur mit spiritueller Rückversicherung, die Monaden des 
Leibniz brauchen die Harmonie, der Prometheus klagt die Hybris 
des Ich an.

2. Verletzlichkeit als strukturelle Dynamik im Humanen

Reflexive Anthropologie (Bourdieu & Wacquant, 1996) weiß um die 
strukturelle Verbundenheit von Menschen mit anderen, wie sie in 
dem begegnet, was als Kultur oder Gesellschaft gegenübertritt, ironi­
scherweise darin, dass die anderen einen umgeben und schützen, 
am Leben erhalten – das andernfalls in seiner Verletzlichkeit schon 
beendet wäre. Subjektivität, mithin Heroismus und Verletzlichkeit 
lassen sich nur in einer Formation denken. Menschen sind in ihrer 
individuellen Subjektivität an ein als objektiv Erscheinendes gebun­
den, ein nicht-genetisches Erbe, das übrigens auf Erhaltung drängt. 
Wagenhebereffekt nennt das Tomasello (2020), Erziehung versetzt 
dabei in die Lage, mit den natürlichen wie sozialisatorischen Zwän­
gen handelnd umzugehen und sogar Widerstand zu leisten.

Warum all das wichtig ist? Weil sich so erst der Missachtung von 
Verletzlichkeit entgegentreten lässt. Wir tun so etwas nicht, erinnert 
Hannah Arendt an die Erziehung in der Familie Scholl, um dem 
Antisemitismus zu widerstehen (Arendt, 2006). Man kann Empathie 
lernen, Inklusion als alltäglich lebenspraktische Haltung erwerben. 
Doch das verlangt Erziehung, einen mühsamen, von Erwachsenen 
moderierten Prozess, in welchem ein moralisches Bewusstsein ent­
steht. (Tomasello, 2020; 2016 hat das unter Bezug auf Lew S. Wygot­
ski beschrieben.)

Zugleich geht es um ein hochdynamisches Geschehen, in Kon­
texten und Figurationen, wie Norbert Elias sagen würde. Machtba­

Verletzlichkeit – strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

143

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lancen entscheiden. Keineswegs eindeutig, manchmal mit Überra­
schungen. Kontingenz liegt nahe – dass es eben ganz anders sein 
oder verlaufen könnte. Immerhin ein anthropologischen Grund­
sachverhalt, wenn nicht einer, der auf alle höher organisierten Le­
bewesen zutrifft. Dabei hängt die objektive, also real gegebene, wie 
subjektive, also im Empfinden oder reflexiv gegebene Möglichkeit 
der Verletzlichkeit mit einem Merkmal der menschlichen Existenz 
zusammen. Dieses besteht im Zusammenhang der humanspezifi­
schen Offenheit mit der Gegebenheit menschlicher Lebensrealität 
als ein nicht-genetisches Erbe aus sozialen und kulturellen, symbo­
lisch ideellen und mentalen Momenten. Eingebunden in die Formen 
des menschlichen Handelns zeichnet Flüssigkeit die humane Exis­
tenz aus, die paradoxerweise immer wieder sich verfestigt – lebens­
weltlich und biographisch. Deshalb beginnt eine Ethik der Verletz­
lichkeit (vgl. Maio, 2024). mit einer doppelten Tatsache: Menschen 
sind unlösbar, aber immer praktisch miteinander verbunden und 
aufeinander angewiesen, in ihrem Fühlen, Denken und Handeln. 
Altruismus und Kooperation bestimmen von Anfang das Leben – 
weil es anders gar nicht möglich wäre. Sie bahnen sich als Scham 
den Weg in unser neuronales System, um heute durch Wettbewerb, 
durch Abgrenzung und Gegeneinander in Frage gestellt zu werden. 
Bei Strafe des Untergangs, weil die Natur die menschliche Verletz­
lichkeit so bestimmt, dass Verantwortung für sie übernommen wer­
den müsste. Weil sie das Andere ist, das zu uns gehört – weshalb ihre 
Verletzlichkeit die menschlich eigene Verletzlichkeit bedeutet. Und 
uns selbst vor uns befremdet.

Strukturen, die durch sie bedingten Verhältnisse wie Praktiken, 
machen dann beides aus: Die eigene Erfahrung und das eigene Erle­
ben von Verletzung und Verletzlichkeit sowie die soziale Zufügung 
und Codierung des Gefühlszustandes; als Beispiel sei das Stressemp­
finden herangezogen, das von früheren Generationen nicht artiku­
liert wurde, weil das begriffliche Verständnis dafür fehlte. Erst mit 
der Entdeckung der Nervosität als Folge spezifischer Arbeitsbelas­
tung breitete sich diese Erfahrungswelt als Leitsemantik aus. Obwohl 
die realen Anforderungen gewiss nicht leichter waren. Belastungen 
und deren Empfing sind also durchaus real, man hätte sie auch in 
vergangenen Jahrhunderten messen können, empfunden werden sie 
aber erst durch soziale und kulturelle Deutungsmuster – was gewiss 
auch mit der Etablierung der auf die Psyche bezogenen Wissenschaf­

Michael Winkler

144

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten zu tun hat, zuweilen mit Irritationen, wie die Entdeckung der 
vorgeblich spezifisch weiblichen Hysterie durch die Psychoanalyse 
belegt. Zugleich zeigt sich, dass und wie Gesellschaften und Kultu­
ren höchst unterschiedliche Angebote zur Verfügung stellen, durch 
die sich Menschen in ihrer inneren Verfasstheit begreifen können – 
und ihre eigene Verletzlichkeit verstehen oder sie ignorieren, wenn 
nicht als bedrohlich abwehren.

3. Anthropologie und die verengte Sicht der 
Sozialwissenschaften

Man muss über die conditio humana nachdenken, über die hu­
manspezifischen Zusammenhänge von Subjektivität und Objektivi­
tät, von Aktivität und Passivität, von Offenheit und Festgestelltheit. 
Zusammenhänge, die der philosophischen Vergewisserung bedür­
fen, um sie dann doch konkret erfassen zu können. Zu erinnern 
sind lange Traditionen des ethischen und – im strengen Sinne des 
Ausdrucks – re-ligiöse (also an Rückbindung ausgerichtete) Normen 
sowie solche von Barmherzigkeit und Verpflichtung für den ande­
ren als Gottes Geschöpf, an die Sorge als Fürsorge, als elementa­
re Verbundenheit. Im 20. Jahrhundert stellt Emanuel Lévinas aus 
der mit der Shoah verbundenen Einsicht in eine tiefe Krise des 
Humanismus Verwundbarkeit und Verletzlichkeit in das Zentrum 
seiner Anthropologie. Er vollzieht einen radikalen Wechsel in der 
Auffassung von Subjektivität. Subjektivität schien Tathandeln, als 
Gestaltung und Wirkung, aus Vernunft, aber stets in der Gefahr, der 
Instrumentalisierung und Objektivierung des Anderen und des eige­
nen Selbst zu verfallen. Für Lévinas lässt sich Subjektivität hingegen 
nicht von der Erfahrung des Leidens trennen. Sie macht den Kern 
des Menschlichen aus. Denn sie legt frei, wie sehr Menschen auf 
andere angewiesen sind. Im eigenen Leiden am Leiden, das sich im 
Antlitz des anderen zeigt. Subjektivität lässt sich daher nicht von 
der Verantwortung für den anderen trennen (Lévinas, 2008, S. 71). 
So entsteht die Beziehung der Menschen untereinander als die nicht-
synthetisierbare Wirklichkeit des Subjektiven, die grundlegend auf 
Gemeinsamkeit verweist. Subjektivität verwandelt sich in radikale 
Demut, in der Sensibilität für die Verletzlichkeit des Anderen. So 
entsteht eine neue Form der Gemeinsamkeit, der man die Sorge um­

Verletzlichkeit – strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

145

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einander als zentrales Motiv und entscheidenden Inhalt zurechnen 
kann. Nicht Abgrenzung, sondern eine Durchlässigkeit für einen 
Schmerz, der gemeinsames Gut werden kann, eine, wenn man eine 
solche Paradoxie will, negative Empathie. Negativ deshalb, weil sie 
nicht positiver Psychologie als erneuerte Form der Weltgestaltungs- 
und Umwälzungskraft gehorcht, sondern Zurückhaltung anmahnt. 
Darin klingen Motive asiatischer Philosophie an (vgl. Töpper, 2024), 
wie sie François Jullien zu der Überlegung gebracht haben, von 
kulturellen Abständen an Stelle von Differenzen zu sprechen, mithin 
die Gemeinsamkeit hervorzuheben.

Erstaunen muss in diesem Zusammenhang, dass die Sozialwissen­
schaften, vor allem jedoch die Erziehungs- oder gar – horribile dictu 
– Bildungswissenschaft vor einer solch verallgemeinernden Rede 
vom Menschen schlechthin warnen; sie haben sich aus der philoso­
phischen Tradition gelöst, die die Aufmerksamkeit auf Menschen 
in der Vielfalt und Unterschiedlichkeit ihrer Lebensverhältnisse, Le­
bensformen und Lebensweisen gerichtet hat; das seltsame Konstrukt 
der Intersektionalität fokussiert auf das Individuum als isoliert be­
dingtes. Sie haben die Anthropologie hinter sich gelassen, die ihnen 
kontaminiert schien und scheint, allzumal wegen Arnold Gehlen 
– trotz der Grundlagen, die Plessner oder Sève geschaffen haben 
(Plessner, 2019; Sève, 2016). Das zieht Folgen für die Frage nach 
der Verletzlichkeit nach sich. Der sozialwissenschaftliche Anspruch 
richtete sich nun prioritär und doch abstrahierend auf Machtstruk­
turen und Gewaltverhältnisse, interpretiert menschliches Leben in 
seinen Besonderheiten als sozial bedingt. Menschliche Schwäche 
wird demnach allein sozial determiniert. Selbst Goffmans Theorie 
wird in einer Weise rezipiert, die übersieht, wie die Stigmatisierten 
dies sich aktiv zu eigen machen, Norbert Elias wird allein als Fort­
schrittstheorie der Zivilisation interpretiert, wider die Tatsachen des 
Lebens, wie sie Duerr eindrucksvoll aufzeigt (vgl. Duerr, 1988), noch 
ungeachtet der Spannungen, die Elias im Formationsmodell selbst 
aufzeigt. Foucault wird vorrangig gelesen als biopolitische Steuerung 
von Menschen, was sie als Selbstsorge leisten, wird hingegen eher 
ausgeblendet. Die Rezeption der Theorien betont den Opferstatus, 
verdinglicht die Menschen, statt zu erkennen worin sie als aktiv gelten 
können.

Es lässt sich nicht von der Hand weisen, dass es diesen als 
sozialwissenschaftlich gemeinten Zugängen vor allem darum geht, 

Michael Winkler

146

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politische Programmatiken zu entwerfen, mit welchen Gesellschaft 
zu gestalten sei, gewiss gegen die Differenzregimes, welche allzumal 
in kapitalistischen Gesellschaften herrschen, verdeckt zumeist und 
ideologisch überformt. Dass man sich dabei selbst in die Wirrungen 
eines längst verkürzten Politischen verloren hat, muss festgehalten 
werden – weil darin die Gründe für fatale Schematisierungen liegen 
(müssen), welche mit Gerechtigkeit und Gleichheit, mit Inklusion 
und Teilhabe, mit subjektiven Rechtsansprüchen allzumal einherge­
hen und die Grenzen übersehen, welche mit menschlicher Existenz 
einhergehen (Nussbaum, 2010). Vor allem aber wird übersehen, dass 
und wie Menschen handeln – noch gegen die Verurteilung, die 
ihnen widerfährt.

4. Wie der Schmerz zur Zentralkategorie wird

Kritik der Verletzlichkeit fragt nach den Gründen einer wachsenden 
Algophobie und Schmerzintoleranz (Han, 2020) und richtet das 
Augenmerk auf ein Antidot, nämlich auf Handlungsfähigkeit und – 
erneut ein alter Ausdruck – Bildsamkeit, mit Sen und Nussbaum 
gesprochen: sie zielt auf capabilities.

Obwohl Verletzlichkeit zur menschlichen Existenz gehört, wan­
derte sie doch erst in den letzten Jahrzehnten in die sozialen Diskur­
se ein (Rostalski, 2024, S. 106ff.), insbesondere solcher um Gerech­
tigkeit, Gleichbehandlung, Teilhabe und Inklusion. Länger beachtet 
war die Thematik schon durch die Entdeckung von Kindern, die 
als unvulnerable gelten. Kinder, die schwersten Belastungen in den 
ersten Lebensjahren ausgesetzt waren, eigentlich prägend für ihre 
gesamte weitere Biographie. Doch Krieg und Zerstörung, Elternver­
lust, manchmal schlimmste Gewalterfahrungen konnten diesen Kin­
dern nichts anhaben, sie blieben stabil und meisterten ihr Leben in 
einer Weise, die sie selbst als gut bezeichnen. Später wurde für ihre 
psychische Verfassung der Begriff Resilienz eingeführt, zunehmend 
verbunden mit Versuchen, pädagogische und psychologische Tech­
niken zu entwickeln, die Resilienzfähigkeit angesichts real wachsen­
der Herausforderungen stärken, welche mit den modernen Lebens­
verhältnissen verbunden sind.

Ein Perspektivwechsel ergab sich mit der Corona-Pandemie und 
den Auseinandersetzungen über besonders gefährdeten Bevölke­

Verletzlichkeit – strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

147

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rungsgruppen sowie um die Berechtigung des Staates, Einschrän­
kungen in der Lebensführung vorzunehmen (Rostalski, 2024, S. 22; 
Lessenich, 2023). Die grundsätzliche Verwundbarkeit von Menschen 
transformierte sich in eine vielfältig besondere; nicht mehr die 
Stärkung der Subjekte stand im Zentrum, sondern die Diagnose 
und Bearbeitung bzw. Verhinderung der Verletzung. Eigentlich eine 
Verengung der Perspektive, eine Reduktion von Menschen auf ihr 
Leiden, wenn nicht sogar ihre Objektivierung als Leidende, Psycho­
politik (Han, 2014). Die Frage danach ging verloren, wie Menschen 
ihre Lebenssituationen bewältigen. Es geht um Identifizierung und 
Ausschaltung des Schicksals und der Handlungsfähigkeit.

5. Risiko als Subjektivitätsverlust

Die Entdeckung der Verletzlichkeit des Menschen richtet die Auf­
merksamkeit auf mögliche Schwächen, um präventiv das Risiko der 
Subjekte zu mindern, an sozialen wie kulturellen Herausforderungen 
zu scheitern. Die Versicherungsgesellschaft klingt an, aber es geht 
um anderes, um Macht durch Kontrolle und Beherrschung der ver­
muteten Gefahr. Eigentlich der Gefahr durch Menschen, die nun 
als verletzlich stigmatisiert werden, um so mit subtilen Mechanis­
men in ihrem Handeln beschränkt zu werden: Du könntest krank 
werden, Du könntest andere bedrohen. Das muss verhindert werden. 
Menschen werden nun als defizitär begriffen, eben verletzlich – die 
Beweislast dreht sich um, in einem seltsamen Changieren zwischen 
der Behauptung des Risikos für den Einzelnen oder das Ganze. 
Verletzlichkeit wird zur euphemistischen Rechtfertigung dafür, um 
die Menschen zu bearbeiten – und sei es nur durch Kontrolle über 
ihre Lebensumstände, die sie nicht gefährden sollen. Gewiss klingt 
dies sowohl fortschrittlich human und realistisch, zumindest in einer 
Gesellschaft und einer Kultur, die offensichtlich unvermeidlich zu­
nehmend das Leben ihrer Mitglieder unter Druck geraten lässt.

Risikoannahmen sind hochambivalent. Sie nehmen für sich in 
Anspruch, durch die mit ihnen verbundenen, vorbeugenden und 
behütenden Maßnahmen Menschen, Einzelne wie Gruppen vor Ge­
fährdungen zu schützen. Aber schon darin liegt ein Moment des To­
talitären, das sich zunächst auf die Einzelnen, für vulnerabel Erklär­
ten richtet, eigentlich übergriffig, doch so nicht erkannt. Sie werden 

Michael Winkler

148

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu people at risk erklärt, damit tendenziell ihrer subjektiven Hand­
lungsfähigkeit beraubt. Ihnen droht Gefahr, der fürsorgliche Staat 
kümmert sich um sie, beschränkt damit ihren eigenen Lebensraum 
und ihre biographischen Möglichkeiten – wie sehr dies als konkrete 
Hilfe dann doch sinnvoll sein kann, zeigt sich doch empirisch, dass 
Menschen aus prekären Verhältnissen einen für sie guten Weg ein­
schlagen können (Klein, 2023). Mehr als das: die Handlungsräume 
aller, der ganzen Gesellschaft werden eingeschränkt, fokussiert auf 
die Vermeidung von Verletzungen, die vulnerablen Einzelnen oder 
Gruppen widerfahren könnten. Darin liegt allerdings eine Gefahr 
für Freiheit sowie eine Möglichkeit des Staates, massiv regulierend 
einzugreifen, sozusagen Inklusion wenigstens formal herzustellen 
(vgl. Rostalski, 2024). Präventivpaternalismus im Zeichen der Ver­
letzlichkeit. Dabei bleibt zum einen ungeklärt, ob die Einzelnen um 
ihre Verletzlichkeit wissen, dieser aber kein Gewicht zusprechen, das 
sie als besonders schutzwürdig ausweisen würde. Wie Migrantinnen 
eben erklären: Hier ist meine Heimat, ich will gar nicht anders 
behandelt werden. Zum anderen lässt sich fragen, ob und wieweit 
der Staat mit seinen – eingeschränkten – Regelmöglichkeiten und 
Durchsetzungspotenzialen überhaupt in der Lage ist, subtile soziale 
Prozesse zu beeinflussen; allzumal wenn diese selbst von den politi­
schen Kräften befeuert werden. Hinter moral blindness könnten sub­
tilere soziale Prozesse wirken (Bauman & Donskis, 2013), die sich 
staatlichem Handeln entziehen. Medial angeheizte und politisch in­
strumentalisiere Erzählungen, die eine fatale Integration der erzäh­
lenden Affen zu Lasten von vorgeblichen Feinden wollen – allzumal 
in einer Gesellschaft der Singularitäten (vgl. El Ouassil & Karig, 
2023, S. 442). Wobei noch ein Mechanismus verstärkend hinzutritt, 
der als systematische Angsterzeugung bezeichnet werden kann, iro­
nischerweise auch bei den als verletzlich Behaupteten (Mausfeld, 
2019).

So gesehen zeigt sich eine Form der Vulnerabilität, in der die 
moderne Seele in einer Weise formatiert wird, die wenig mit dem 
zu tun hat, was anthropologisch zur Verletzlichkeit gesagt werden 
kann: Vulnerabilität hat mit der Flüssigkeit des Lebens zu tun, die 
zur Flüchtigkeit wird und heute in dem paradoxen Kontext einer 
a-sozial und instabil gewordenen Gesellschaft gründet, in welcher 
die Individuen auf sich selbst verwiesen sind. Zygmunt Bauman hat 
dies vielfach analysiert (vgl. Bauman, 2000). Die Gesellschaft der 

Verletzlichkeit – strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

149

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A-Sozialität gründet auf der Auflösung vieler, fast aller Lebenszusam­
menhänge und Institutionen, die Menschen binden und schützen 
konnten, sie allerdings sozial disziplinieren – mit der Chance für 
sie, eben diese Mechanismen zu kontrollieren. Manche feiern dies 
als Singularisierung und Gewinn von Freiheit, Selbständigkeit und 
Selbstverwirklichung. Wobei all dies doch längst ein manipulieren­
des Konsumversprechen überformt, anknüpfend an tiefe emotionale 
Bedürfnisse. Andere beklagen hingegen sogar den Verlust eines ob­
jektiv inferioren Status, den sie aber als ihren eigenen verstanden 
haben (Moore, 1982). An Fluchtbewegungen kann man das gut 
erkennen. Nicht um Wohlstand geht es, wohl aber um ein materi­
elles und ideelles Auskommen. Freuds Neffe Edward Bernay hat die 
Psychoanalyse in diese Kunst der Verführung der Einzelnen zum 
Warenkonsum transformiert – Herbert Marcuse hat das in der eindi­
mensionalen Gesellschaft erfasst, Vance Packard vielleicht ein wenig 
trivialer, aber nicht weniger treffend.

Die Einzelnen werden nun auf sich verwiesen, ideologisch zu Un­
ternehmern ihrer selbst in einer radikalisierten Marktgesellschaft ge­
macht, auf die sie durch die moderne Konsumkultur eingeschworen 
wurden. Sie sind allerdings objektiv gefährdet, weil entbunden und 
entbettet (vgl. Giddens, 1990, S. 22ff.); der für Menschen unabding­
bare Konnex mit dem Sozialen löst sich, Bindungen und Zwänge 
verschwinden, Beziehungen enden, welche auf einem einfachen do 
ut des bestanden haben (vgl. Hundeck, 2024), geregelt von einer 
einfach anmutenden Normativität des Du sollst nicht. In einer Ge­
sellschaft der Ungewissheit werden die sozialisierenden Beziehungen 
werden nun endgültig in die Ökonomie des Tauschs übersetzt, die 
sich in die Persönlichkeit hineingefressen hat (Zorn, 2024).

Der als Neoliberalismus camouflierte Marktradikalismus hatte 
Folgen. Das Subjekt muss nun seinen Marktwert bestimmen. So 
bitter das klingt: sich als verletzlich zu bezeichnen erfüllt präzise 
diese Bestimmung, über den mit staatlichen Leitplanken versehenen 
Umweg, der durch die öffentliche Meinung als Sozialregelungsme­
chanismus gebahnt worden ist. Verletzlichkeit verkauft sich gut – 
nur ärgerlich, dass Leitplanken gelegentlich aufhören, dass vor allem 
aber die öffentliche Meinung volatil ist. Als bloß symbolische kann 
sie sich ganz schnell anderem zuwenden. Dann signalisiert der rote 
Pfeil nach unten: das Thema ist ja so etwas von out. Das kann 
dann nicht minder jenen widerfahren, die als behindert bezeichnet 

Michael Winkler

150

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurden. Abgesehen davon, dass diesen dann die Inanspruchnahme 
von Privilegierungen vorgeworfen wird – wie dies nun jenen wider­
fährt, die pauschal als Migranten bezeichnet werden: Die wollen 
doch nur unser Sozialsystem als Hängematte benutzen und werden 
uns normalen Arbeitern vorgezogen (vgl. Fukuyama, 2019; Eribon, 
2024).

Die Subjekte müssen nun performativ auftreten, sich Merkmale 
zuschreiben, mit welchen sie Aufmerksamkeit generieren – woraus 
eine fatale Dialektik entsteht, die nun mit der Verletzlichkeit einher­
geht: Jede und jeder muss sich als besonders bezeichnen, entweder 
als großartig – wie Donald Trump das praktiziert – oder aber als be­
nachteiligt, ungerecht oder schlecht behandelt – wie Donald Trump 
dies seinen Bürgern ebenfalls verkündet. Verletztsein wird zum Mar­
kenzeichen, als ein makabrer Status, als Charaktermaske, wie das 
Marx gesagt hätte. Verletzlichkeit als Risiko wird eine Form des 
Unternehmertums, bei dem das vorher Ignorierte zum Anlass des 
Erfolges wird. Wer das nicht gut genug spielt, hat ausgespielt – wird 
zum Verlierer und Außenseiter, den man dann getreulich ignorieren 
kann. Weil es um hochgradig volatile Vorgänge handelt, bleibt es ein 
Spiel mit Schicksalen, die kontingent sind – und fatalerweise dann 
doch diejenigen zu Gewinnern werden lassen, die sich im Spiel der 
Erregungsgesellschaft, im Spektakel so richtig in Szene setzen.

So gesehen zeigt sich die Moderne nun in der Tat als explosiv 
(Illouz, 2024), sie zerreißt und wandert fragmentiert in die Seelen 
der Menschen ein. Individualisierung und die ideologisch geadelte 
Singularisierung gehen mit einer seltsamen inneren – das neue 
Wort muss sein – Entgesellschaftlichung und Entkultivierung der 
Menschen ein. Sie leiden an einer durch Kapital und Markt zur 
Lebensform geformten Verletztheit, auf die eine technokratische, 
käuflich zu erwerbenden Seelenhilfe wartet, die das Leiden selbst 
definiert – meist als Scheitern an Perfektionsansprüchen (Illouz, 
2009; Cabanas & Illouz, 2019). Für die Individuen im Wettbewerb 
um Status stehen die Hilfstruppen der positiven Psychologie bereit, 
die ihrerseits Sozialität in die Verletzlichkeit für die therapeutic cul­
ture transformieren – wenn nicht die Soziale Arbeit sich rechtzeitig 
meldet (Furedi, 2004).

In der Corona-Epidemie wurde dieser Verlust des Sozialen zur 
realen Erfahrung, die nun als Verletzlichkeit codiert wird. Ein per­
verser Höhepunkt des neoliberalen Programms, mit der bitteren 

Verletzlichkeit – strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

151

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pointe, dass man als der eben noch beschworene Unternehmer sei­
ner selbst in die Pleite getrieben wurde. Da gab es keine Gesellschaft 
mehr, an die man sich wenden konnte. Die eigene Verletzlichkeit 
wurde zum einzigen existenziellen Daseinsgrund – die Präsentation 
des eigenen Elends als die verbitterte Reaktion darauf, dass die Sub­
jekte ohnmächtig geworden sind. Absehbar war das schon längst, 
Theorie wurde nun halt Praxis. Nur sollte nicht vergessen werden: 
Diese Wirklichkeit war präjudiziert durch die Unkultur des Smart­
phones. Das behauptet zwar Kommunikation, fixiert aber längst 
den Blick auf den in der Hand gehaltenen Apparat und blendet die 
soziale und kulturelle Außenwelt aus. Selbst das noch ein Vorgang 
der Regressivität, des Zurückverweisens auf sich – eine Art Zwang 
zur Selbstbetrachtung, gefeiert per Selfie für die vielen Freunde, 
die einem die sozialen Netzwerke aufdrängen. Freunde, die sich als 
Influencer erweisen, welche dann fake news verbreiten.

6. Das Unternehmertum der Verletzlichkeit

Die Situation erscheint trübe, Gesellschaftsdiagnosen beunruhigen 
– und möglicherweise beruhigt dies dann. Es gibt Gegentendenzen. 
Auf Verletzlichkeit zu verweisen – das spricht immerhin zumindest 
für einen neuen Sprung in unserer Zivilisationsgeschichte, zumin­
dest für jene, die sie nun legitimerweise in Anspruch nehmen 
und auf Resonanz rechnen können, ebenso wie für die, die nun 
verbindliche Regelungen verlangen, auf Verletzlichkeit systematisch 
zu reagieren. Zumindest wenn sie fallspezifisch denken, um dem 
individuellen Bedarf gerecht zu werden.

Darin aber liegt die Tücke. Während fachlich, für – beispielsweise 
– Sozialpädagogik oder Inklusionspädagogik unabweisbar bleibt, in­
dividualisierend einen möglichen Unterstützungsbedarf gemeinsam, 
kooperativ zu erkennen und zu entwickeln, führt die generalisieren­
de Forderung in die Falle, Verletzlichkeit zum Fokus eines verbind­
lichen sozialpolitischen Denkens und Handelns zu erheben (vgl. 
Körner & Hörmann, 2019). Eine Zwickmühle, weil sie die indivi­
duellen Subjekte zwingt, ihre Lebenssituation so zu präsentieren 
und sich in ihrer Verletzlichkeit als Machtposition zu präsentieren. 
Ein Unternehmertum der Verletzlichkeit entsteht, Ausdruck eines 
Partikularinteresses, das gegen die anderen durchgesetzt werden 

Michael Winkler

152

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muss. Die Wettbewerbsstruktur des radikalen Kapitalismus dringt 
noch in den Bereich menschlichen Lebens ein, in welchem dieses 
eben verletzlich ist. Zugleich werden staatliche Institutionen und 
Gesellschaft gezwungen, eine jede Möglichkeit von Verletzlichkeit zu 
antizipieren, für den subjektiven Rechtsanspruch Vorsorge zu leis­
ten. Die Risikoannahme wird Grundlage von Vermeidungsabsichten. 
Faktisch führt dies in eine Überforderungs- und Überlastungssitua­
tion für alle, sowohl für Verletzliche ebenso wie für mögliche Ver­
letzer. Es breitet sich ein Klima aus, das eigentlich kein Mitleid, 
keine Balance mehr erlaubt. Die Forderung nach Respekt belegt 
das: Die andere Person in ihrer Besonderheit anzustarren oder gar 
zu befragen, gilt dann ebenso als respektlos wie ein mehr oder 
weniger bewusstes Übersehen. Man hat mich nicht beachtet zeigt 
sich in einer Dimension mit der als beleidigend empfundenen Fra­
ge etwa nach der Herkunft oder der Behinderung; ghosting oder 
Stigmatisierung? Schutz der Identität oder ihre Verletzung (vgl. Fu­
kuyama, 2019; Winkler, 2023). Nur nebenbei: die als verachtend 
und verletzend beschuldigten Begriffe tauchen in neuer Verkleidung 
auf, während die Kontrollmechanismen ihrerseits die Verletzlichkeit 
von Personengruppen steigern, wie Gassmann an den Pflegeeltern 
beschrieben und analysiert hat (Gassmann, 2018).

Nüchtern betrachtet führt also die Thematisierung von Verletz­
lichkeit nicht nur in eine weitere Partikularisierung von Gesellschaft. 
Man muss auf dem Markt der Verletzungssemantik performen (vgl. 
Ehrenberg, 1991), weil die politischen Maßnahmen eben dies hono­
rieren – während die zuständigen Professionen profitieren. Stellt je­
der und jedem, die ihre Vulnerabilität beklagen, eine Sozialarbeiterin 
zur Seite! Die Logik einer Politik der Verletzlichkeit besteht darin, 
Freiheit für alle einzuschränken, nicht zuletzt eben darin, dass Risi­
ken minimiert und so eine neue Form der Regierung der Menschen 
durchgesetzt werden muss.

7. Sozialpädagogik der Sorge – fünf Vorschläge

Dilemmata, zweifellos! Kann man ihnen entkommen? Besser nicht. 
Denn die Debatte fordert zumindest einige auf, über das eigene 
Verhalten gegenüber anderen nachzudenken, die man möglicherwei­
se selbst diskriminiert oder abwertet. Niemand sollte sich als ein 

Verletzlichkeit – strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

153

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerechter sicher fühlen, es ist eher unwahrscheinlich, die höchste 
Stufe in Kohlbergs Levels der Moralität zu erreichen. So erinnert 
Vulnerabilität daran, das eigene Handeln stets als ein kooperatives, 
Gemeinschaft stiftendes zu begreifen und zu lernen, zwischen den 
Anforderungen wenigstens zu balancieren, die sich unvermeidlich 
ergeben. Balancieren hat allerdings zu tun damit, die Umgangsfor­
men zu kennen und zu nutzen, die sich als Zivilisiertheit oder gar 
Kultiviertheit ergeben. Das hängt mit Bildung zusammen, die ihrer­
seits wieder von Erziehung bestimmt wird. Möglicherweise braucht 
dies aber fünf Voraussetzungen:

• Einmal wäre über generalisierte, bei aller kulturellen Differenz 
doch universale Denkmuster und Handlungscodices reden. Über 
Regeln, die geteilt werden. Nicht unbedingt die zehn Gebote, 
wenngleich sich ähnliche Normen in allen Kulturen finden. Sie 
zwingen, den Anderen in einer Weise zu begegnen, in welcher 
sie geachtet und anerkannt sind, als individuelle Subjekte, die 
handlungsfähig wie verletzlich sein können und wollen – um sich 
in einem Miteinander zu verwirklichen.

• Zweitens: Statt sich auf die unsichere Größe der Verletzlichkeit 
zu beziehen und einen endlosen Risikodiskurs zu führen (und 
Freiheit zu gefährden), wäre es besser, Verletztheit konkret zu 
beachten, um helfend wie heilend zu wirken. In einer Weise, die 
verdeutlicht, dass andere beistehen. Im Wissen darum, dass alle 
verletzt werden können.

• Möglicherweise nützen – drittens – Prüfkriterien, wie sie Kant mit 
dem Kategorischen Imperativ formuliert hat, wie sie anklingen, 
wenn von der Würde des Menschen gesprochen wird. Manche 
wenden zunächst ein, dass darin doch nur die Logik des alten wei­
ßen Mannes mit seinen kolonialistischen Denkweisen in Geltung 
käme. Ob der Vorbehalt taugt, sei dahingestellt, die Geschichte 
der Menschenrechte belegt eher Gemeinsamkeit im Denken der 
Humanität. Anderen klingt das ein wenig zu konservativ, zu tradi­
tionalistisch – und durch die Realität überholt. So das beliebte 
Argument empirisch arbeitender Sozialwissenschaftlerinnen. Aber 
trägt das wirklich? Anders als die Fortschrittstheorie der Zivilisati­
on weisen die Befunde eher auf ein Konstanz und Ubiquität von 
Mustern eines schambesetzten und insofern gegenüber Verletzun­
gen anderen vorsichtigen Verhaltens hin; selbst Gesellschaften, die 
Rituale vordergründiger Gewalttätigkeit kennen, erweisen sich als 

Michael Winkler

154

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rücksichtsvoll gegenüber anderen und bieten so Anlass für eine – 
wie Jonathan Lear sie genannt hat – radikalen Hoffnung darauf, 
dass Menschen ihr Leben in Achtung voreinander gestalten.

• Viertens: Wem dies nicht genügt, der sollte auf gute Infrastruk­
turen in Alltag und Lebenswelt achten, in welchen sich alle so 
geborgen fühlen, dass sie Unterschiede in ihrer Lebensweise aus­
halten und ertragen – weil sie wissen, dass ihnen im Notfall 
geholfen wird. Worauf man sich – wie die Erfahrung nun doch 
lehrt – eigentlich verlassen kann. Verletzlichkeit hat mit Misstrau­
en gegenüber und Angst vor dem Nächsten zu tun, Sorge davor, 
Opfer einer Attacke zu werden. Noch einmal: das beruht auf der 
systematisierten Implementation von Angst, von der Herrschen­
de stets profitieren – und inzwischen die Sozialen Dienste. Not 
tut hingegen das berechtigte Vertrauen in die Nächsten und die 
Realität ausgeglichener Verhältnisse, mithin die Wirklichkeit eines 
spirit levels und des damit verbundenen spirit mind (Wilkinson & 
Pickett, 2010; 2018). Nötig wäre der Gemeinsinn mit dem Respekt 
vor der Unterschiedlichkeit der Einzelnen und ihrer Leidenschaft 
für das Ganze zu handeln (vgl. Assmann & Assmann, 2024).

• Endlich, fünftens: Statt Verletzlichkeit zu beschwören und ein 
Klima der Angst vor Risiken zu erzeugen, entkommt man den 
mit Verletzlichkeit verbundenen Dilemmata nur durch einen 
mühsamen, langsamen und informationsgesättigten Aufklärungs- 
und Erziehungsprozess. Durch eine recht verstandene Sozialpä­
dagogik. Zu dieser gehört ein nüchtern pragmatischer Umgang, 
der sich als Normalisierung der Differenz erweist – und dem 
Gespräch über die Besonderheit nicht ausweicht. Nötig ist, einen 
Konsens über die Welt aufrechtzuerhalten, in der wir leben (Ill­
ouz, 2024, S. 367). Platt gesagt: Behinderung oder Krankheit wird 
dann normal, verlangt normale Unterstützung wie sie Menschen 
einander geben, erlaubt die Frage, wie es einem mit der Ein­
schränkung geht, jenseits aller prinzipiellen Gerechtigkeit (Nuss­
baum, 2010). Entdramatisierung und Entheroisierung – sie führen 
zu einem Normalitätskonzept, das dazu beiträgt, den Alltag zu be­
wältigen. Nebenbei: das bedeutet übrigens auch, die radikale Ab­
lehnung von Normalitätskonzepten zurückzunehmen, Normalität 
als unverzichtbare Vorstellung für die gemeinsame Bewältigung 
lebensweltlicher Herausforderungen zu nutzen, als eine Weise der 
Liebe (vgl. Hundeck, 2024). Denn: Normalität als Anspruch auf 

Verletzlichkeit – strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

155

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein gutes mitmenschliches Handeln ist im lebensweltlichen Alltag 
viel selbstverständlicher, als gemeinhin gedacht wird – insbeson­
dere, wenn die Brüche in der Gesellschaft und eine Verrohung in 
dieser beklagt werden. Die Datenlage gibt Anlass zur Beruhigung, 
selbst wenn die aufgeregte politische und mediale Diskussion im­
mer wieder erschrecken will (vgl. Mau et al., 2023).

Literatur
Arendt, H. (2006). Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik. 

München: Piper.
Assmann, A. & Assmann, J. (2024). Gemeinsinn. Der sechste, soziale Sinn. 

München: Beck.
Bauman, Z. (2000). Liquid Modernity. Cambridge: Polity.
Bauman, Z. & Donskis, L. (2013). Moral Blindness. The Loss of Sensitivity in 

Liquid Modernity. Cambridge: Politiy.
Bourdieu, P. & Wacquant, L. (1996). Reflexive Anthropologie. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp.
Cabanas, E. & Illouz, E. (2019). Das Glücksdiktat und wie es unser Leben 

beherrscht. Berlin: Suhrkamp.
Duerr, H. P. (1988). Der Mythos vom Zivilisationsprozess. Fünf Bände. Frank­

furt am Main: Suhrkamp.
Ehrenberg, A. (1991). Le culte de la performance. Hachette Littératures.
El Ouassil, S. & Karig, F. (2023): Erzählende Affen. Mythen, Lügen, Utopien. 

Wie Geschichten unser Leben bestimmen. Berlin: Ullstein.
Eribon, D. (2016). Rückkehr nach Reims. (5. Aufl.). Berlin: Suhrkamp.
Eribon, D. (2017). Das Urteil der Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp.
Eribon, D. (2024). Eine Arbeiterin. Leben, Alter und Sterben. Frankfurt am 

Main, Wien & Zürich: Büchergilde.
Furedi, F. (2004). Therapy Culture. Cultivating Vulnerability in an Uncertain 

Age. London & New York: Routledge.
Fukuyama, F. (2019). Identität. Wie der Verlust der Würde unsere Demokratie 

gefährdet. Hamburg: Hoffmann und Campe.
Gassmann, Y. (2018). Verletzbar durch Elternschaft. Weinheim & Basel: Beltz 

Juventa.
Giddens, A. (1990). The Consequences of Modernity. Cambridge: Polity.
Han, B. (2014). Neoliberalismus und die neuen Machttechniken. Frankfurt 

am Main: Fischer.
Han, B. (2020). Palliativgesellschaft. Schmerz heute. Berlin: Matthes und 

Seitz.

Michael Winkler

156

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hundeck, M. (2024). Verletzlichkeit und Frieden – Überlegungen im Ge­
spräch mit Emmanuel Levians. In Hirschfeld, U., Liedke, U. & Winkler, 
M. (Hrsg.), Verstehen und Verantwortung in Organisationen und Bildungs­
prozessen (S. 140‒152). Weinheim & Basel: Beltz-Juventa.

Illouz, E. (2009). Die Errettung der modernen Seele. Therapien, Gefühle und 
die Kultur der Selbsthilfe. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Illouz, E. (2024). Explosive Moderne. Berlin: Suhrkamp.
Klein, H. (2023). Einflüsse auf die Resilienzentwicklung im Lebenslauf. Eine 

rekonstruktive Studie. Baden-Baden: Ergon.
Körner, W. & Hörmann, G. (Hrsg.). (2019). Staatliche Kindeswohlgefährdung. 

Weinheim & Basel: Beltz Juventa.
Lessenich, S. (2023). Leben machen und sterben lassen: Die Politik mit 

der Vulnerabilität. In Keul (Hrsg.), UnSichtbar. Interdisziplinäre Stimmen 
zu Vulnerabilität, Vulneranz und Menschenrechten (S. 1‒21). Würzburg: 
Würzburg University Press.

Lévinas, E. (2008). Ethik und Unendliches. (4. Aufl.). Wien: Passagen.
Maio, G. (2024). Ethik der Verletzlichkeit. Freiburg: Herder.
Mau, S., Lux, T. & Westheuser, L. (2023). Triggerpunkte. Konsens und Kon­

flikt in der Gegenwartsgesellschaft. Berlin: Suhrkamp.
Mausfeld, R. (2019). Angst und Macht. Herrschaftstechniken der Angsterzeu­

gung in kapitalistischen Demokratien. Frankfurt am Main: Westend.
Moore, B. Jr. (1982). Ungerechtigkeit. Die sozialen Ursachen von Unterord­

nung und Widerstand. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Nussbaum, M. (2004). Hiding from Humanity. Disgust, Shame, and the Law. 

Princeton & Oxford. University Press.
Nussbaum, M. (2010). Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinderung, Nationa­

lität und Spezieszugehörigkeit. Berlin: Suhrkamp.
Plessner, H. (2019). Philosophische Anthropologie. Berlin: Suhrkamp.
Rostalski, F. (2024). Die vulnerable Gesellschaft. Die neue Verletzlichkeit als 

Herausforderung der Freiheit. (3. Aufl.). München: Beck.
Sève, L. (2016). Die Welt ändern. Das Leben ändern. Neuausgabe von Marxis­

mus und Theorie der Persönlichkeit. Hamburg: Argument.
Tomasello, M. (2016). Eine Naturgeschichte der menschlichen Moral. Berlin: 

Suhrkamp.
Tomasello, M. (2020). Mensch werden. Eine Theorie der Ontogenese. Berlin: 

Suhrkamp.
Töpper, S. (2024). Pädagogik gewährter Autonomie. Eine relationale Anthro­

pologie zwischen Deutschland und Japan. Baden Baden: Nomos.
Wilkinson, R. & Pickett, K. (2010). The spirit Level. Why Equality is Better for 

Everyone. London: Penguin.

Verletzlichkeit – strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

157

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wilkinson, R. & Pickett, K. (2018). The Inner Level. How More Equal So­
cieties Reduce Stress, restore Sanity and Improve Everyone’s Well-being. 
Penguin.

Winkler, M. (2023). Identität und Sozialpädagogik. Weinheim & Basel: Beltz 
Juventa.

Zorn, J. (2024). Ökonomisierung des Persönlichen. Wie der Markt Freund­
schaft und Liebe erobert. Stuttgart: Reclam.

Michael Winkler

158

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139 - am 17.01.2026, 06:50:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Theoretische und disziplinäre Betrachtungen
	Verletzlichkeit – strittige Gewissheit oder Gemeinsinn|Michael Winkler
	1. Vorklärungen
	2. Verletzlichkeit als strukturelle Dynamik im Humanen
	3. Anthropologie und die verengte Sicht der Sozialwissenschaften
	4. Wie der Schmerz zur Zentralkategorie wird
	5. Risiko als Subjektivitätsverlust
	6. Das Unternehmertum der Verletzlichkeit
	7. Sozialpädagogik der Sorge – fünf Vorschläge



