Theoretische und disziplinare
Betrachtungen

139

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08,



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08,



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Winkler

Verletzlichkeit — strittige Gewissheit oder
Gemeinsinn!

Manche Begriffe kommen mit einer Selbstverstdndlichkeit daher,
die an Erhabenheit gemahnt. Das Gemeinte gibt sich vollig klar,
Nachfragen diskreditieren: Wie kannst Du es nur wagen! Das muss
doch jede wissen! Kein Widerspruch erlaubt! Emporung, die eine
Pathosformel vermuten ldsst. Allzumal, wenn hinter dem als Fort-
schritt Gepriesenem und moralisch fiir gewiss Gehaltenen die Auf-
forderung folgt, rigide Mafinahmen zu ergreifen. Den Sozialstaat in
Anspruch zu nehmen und Hilfe durch Professionelle zu leisten, die
dazu beitragen wollen, individuelle oder kollektive Befindlichkeiten
zurecht zu riicken und die Traumata zu bewiltigen, die sich Men-
schen antun. Durch Zuschreibungen von Merkmalen, die diskrimi-
nieren oder aus sozialen Zusammenhéngen ausschlieflen.

1. Vorklarungen

Verletzlichkeit, Vulnerabilitit, gehort zu solchen Begriffen, die pri-
ma facie Plausibilitit und Geltung beanspruchen und aufgrund
ihrer moralischen Ladung dringend wirken. Dennoch (oder viel-
leicht deshalb) bleiben sie seltsam ungeklart, ,nebulds” (Maio, 2024,
S.37); was sie immerhin auszeichnet, als deliberativ und als Ver-
pflichtung, sich der mit ihnen verbundenen Anspriiche zu vergewis-
sern. Eine Verpflichtung zur Reflexion, die seit der Aufklarung zum
humanen Selbstverstindnis gehort, solche Begrifte aber gelegentlich
niitzlich fiir jene werden lasst, die aus ihnen Gewinn ziehen.
Fehlende Klarheit der Begriffe zeigt sich formal, zwischen sachli-
cher Begriindung und normativer Verbindlichkeit, erst recht inhalt-

1 Fiir Anregungen und Hinweise danke ich meinem Freund und Kollegen Markus
Hundeck.

141

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08,



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Winkler

lich, weil die Bedeutungsfelder kaum zu erfassen sind, die solche
Begriffe mit sich tragen, um von der Komplexitit ganz zu schwei-
gen, die mit ihnen verbunden ist. Die Ndhe der Debatte zu der
um Identitdt ldsst sich nicht tibersehen (vgl. Winkler, 2023): Ver-
letzlichkeit bezieht sich zunichst und vorrangig auf Einzelne und
Gruppen, die auf Grund von Status oder Besonderheit stigmatisiert
und daran gehindert werden, ihren eigenen Lebensweg zu gehen
oder an ihren sozialen und kulturellen Moglichkeitszusammenhang
teilhaben bzw. mitwirken zu kdnnen. Dabei fallt dieses soziale Ur-
teil als Behauptung einer vorgeblich relevanten Eigentiimlichkeit im
Prinzip zufillig, genauer: willkiirlich. Freilich bestimmt durch sozia-
le Zuteilungsmechanismen im Allgemeinen, im Konkreten meist im
Zusammenhang sozialpsychologischer Mechanismen, die Gruppen-
kohidrenz stabilisieren. Die sich als zugehorig Verstehenden definie-
ren sich durch den Verweis auf Andere, welchen eine Bedeutung
des Fremden oder Minderen zugeschrieben wird (vgl. Eribon, 2016;
2017).

Verletzlichkeit griindet in erzwungenen FEinschrinkungen des
Handelns und des Ausdrucks, weil mogliche Wirkungen verhindert
werden, mithin Subjektivitit angegriffen wird (Nussbaum, 2004).
Angelehnt an Hartmut Rosa: Verletzlichkeit entsteht, wo Resonanz
verweigert wird — und in einem selbst etwas entsteht, was man ei-
gentlich als aufgewiihltes Schweigen bezeichnen miisse. Denn diese
Verweigerung beschédigt Volition und Handlungsfdhigkeit. Verletz-
lichkeit hat mit Physis wie mit Psyche zu tun, mit Leib und Seele.
Mit Schmerzen, dem Fehlen oder dem Verlust von motorischen
und sensorischen Fahigkeiten, mit einem Ungliick, dem tragischen
Verlauf einer Geburt, mit Unfall wie mit Krankheit, mit Pein und
Peinlichkeit, mit Beleidigung, Krankung, Schméhung, Verachtung
und Missachtung, Verurteilung, mit dem Verlust eines Status, mit
Scham und dem Mangel an Selbstachtung. Zugleich mit Lebenspha-
sen, mit fehlenden Fihigkeiten, Ungekonntem und Ungelerntem,
mit schleichender Einschrinkung, mit einer Diskrepanz zwischen
dem eigenen Wollen und Kénnen einerseits, den Mdoglichkeiten
andererseits, iiber die man verfiigt oder die einem herrschaftlich
zugebilligt oder machtvoll errungen werden. Hegels Dialektik von
Herr und Knecht analysiert das schon, in aller Verwickeltheit, die mit
solchen Auseinandersetzungen einhergeht.

142

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08,



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verletzlichkeit — strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

Verletzlichkeit ist jedoch stets ein — notabene - praktisch erzeugtes
strukturelles Verhidltnis und ein Prozess, mit Entwicklungen, die sich
zuspitzen, in einer Dramatik zwischen innerer Erregung und dufe-
rem Einfluss, als Ergebnis von Zumutungen und eigenen Vorstell-
ungen (Nussbaum, 2004). Sie darf daher nicht als allein subjektiver
Zustand begriffen werden, sondern steht fiir einen Handlungs- und
Verwirklichungsmodus des Individuums in einem Ganzen, das fiir
das Subjekt unverzichtbar ist. Denn Subjektivitdt gibt es nicht als
heroische. Selbst das Ich denke, also bin ich funktioniert schon bei
Descartes nur mit spiritueller Riickversicherung, die Monaden des
Leibniz brauchen die Harmonie, der Prometheus klagt die Hybris
des Ich an.

2. Verletzlichkeit als strukturelle Dynamik im Humanen

Reflexive Anthropologie (Bourdieu & Wacquant, 1996) weif$ um die
strukturelle Verbundenheit von Menschen mit anderen, wie sie in
dem begegnet, was als Kultur oder Gesellschaft gegentibertritt, ironi-
scherweise darin, dass die anderen einen umgeben und schiitzen,
am Leben erhalten - das andernfalls in seiner Verletzlichkeit schon
beendet wire. Subjektivitdt, mithin Heroismus und Verletzlichkeit
lassen sich nur in einer Formation denken. Menschen sind in ihrer
individuellen Subjektivitdt an ein als objektiv Erscheinendes gebun-
den, ein nicht-genetisches Erbe, das tibrigens auf Erhaltung dréngt.
Wagenhebereffekt nennt das Tomasello (2020), Erziehung versetzt
dabei in die Lage, mit den natiirlichen wie sozialisatorischen Zwén-
gen handelnd umzugehen und sogar Widerstand zu leisten.

Warum all das wichtig ist? Weil sich so erst der Missachtung von
Verletzlichkeit entgegentreten ldsst. Wir tun so etwas nicht, erinnert
Hannah Arendt an die Erziehung in der Familie Scholl, um dem
Antisemitismus zu widerstehen (Arendt, 2006). Man kann Empathie
lernen, Inklusion als alltdglich lebenspraktische Haltung erwerben.
Doch das verlangt Erziehung, einen mithsamen, von Erwachsenen
moderierten Prozess, in welchem ein moralisches Bewusstsein ent-
steht. (Tomasello, 2020; 2016 hat das unter Bezug auf Lew S. Wygot-
ski beschrieben.)

Zugleich geht es um ein hochdynamisches Geschehen, in Kon-
texten und Figurationen, wie Norbert Elias sagen wiirde. Machtba-

143

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08, A



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Winkler

lancen entscheiden. Keineswegs eindeutig, manchmal mit Uberra-
schungen. Kontingenz liegt nahe - dass es eben ganz anders sein
oder verlaufen konnte. Immerhin ein anthropologischen Grund-
sachverhalt, wenn nicht einer, der auf alle héher organisierten Le-
bewesen zutriftt. Dabei hingt die objektive, also real gegebene, wie
subjektive, also im Empfinden oder reflexiv gegebene Moglichkeit
der Verletzlichkeit mit einem Merkmal der menschlichen Existenz
zusammen. Dieses besteht im Zusammenhang der humanspezifi-
schen Offenheit mit der Gegebenheit menschlicher Lebensrealitit
als ein nicht-genetisches Erbe aus sozialen und kulturellen, symbo-
lisch ideellen und mentalen Momenten. Eingebunden in die Formen
des menschlichen Handelns zeichnet Fliissigkeit die humane Exis-
tenz aus, die paradoxerweise immer wieder sich verfestigt — lebens-
weltlich und biographisch. Deshalb beginnt eine Ethik der Verletz-
lichkeit (vgl. Maio, 2024). mit einer doppelten Tatsache: Menschen
sind unlGsbar, aber immer praktisch miteinander verbunden und
aufeinander angewiesen, in ihrem Fiithlen, Denken und Handeln.
Altruismus und Kooperation bestimmen von Anfang das Leben -
weil es anders gar nicht moglich wire. Sie bahnen sich als Scham
den Weg in unser neuronales System, um heute durch Wettbewerb,
durch Abgrenzung und Gegeneinander in Frage gestellt zu werden.
Bei Strafe des Untergangs, weil die Natur die menschliche Verletz-
lichkeit so bestimmt, dass Verantwortung fiir sie iibernommen wer-
den miisste. Weil sie das Andere ist, das zu uns gehort — weshalb ihre
Verletzlichkeit die menschlich eigene Verletzlichkeit bedeutet. Und
uns selbst vor uns befremdet.

Strukturen, die durch sie bedingten Verhiltnisse wie Praktiken,
machen dann beides aus: Die eigene Erfahrung und das eigene Erle-
ben von Verletzung und Verletzlichkeit sowie die soziale Zufiigung
und Codierung des Gefiihlszustandes; als Beispiel sei das Stressemp-
finden herangezogen, das von fritheren Generationen nicht artiku-
liert wurde, weil das begriffliche Verstindnis dafiir fehlte. Erst mit
der Entdeckung der Nervositit als Folge spezifischer Arbeitsbelas-
tung breitete sich diese Erfahrungswelt als Leitsemantik aus. Obwohl
die realen Anforderungen gewiss nicht leichter waren. Belastungen
und deren Empfing sind also durchaus real, man hétte sie auch in
vergangenen Jahrhunderten messen kdnnen, empfunden werden sie
aber erst durch soziale und kulturelle Deutungsmuster — was gewiss
auch mit der Etablierung der auf die Psyche bezogenen Wissenschaf-

144

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08,



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verletzlichkeit — strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

ten zu tun hat, zuweilen mit Irritationen, wie die Entdeckung der
vorgeblich spezifisch weiblichen Hysterie durch die Psychoanalyse
belegt. Zugleich zeigt sich, dass und wie Gesellschaften und Kultu-
ren hochst unterschiedliche Angebote zur Verfiigung stellen, durch
die sich Menschen in ihrer inneren Verfasstheit begreifen kénnen -
und ihre eigene Verletzlichkeit verstehen oder sie ignorieren, wenn
nicht als bedrohlich abwehren.

3. Anthropologie und die verengte Sicht der
Sozialwissenschaften

Man muss iber die conditio humana nachdenken, iiber die hu-
manspezifischen Zusammenhénge von Subjektivitit und Objektivi-
tat, von Aktivitdt und Passivitdt, von Offenheit und Festgestelltheit.
Zusammenhinge, die der philosophischen Vergewisserung bediir-
fen, um sie dann doch konkret erfassen zu kénnen. Zu erinnern
sind lange Traditionen des ethischen und - im strengen Sinne des
Ausdrucks - re-ligiose (also an Riickbindung ausgerichtete) Normen
sowie solche von Barmherzigkeit und Verpflichtung fiir den ande-
ren als Gottes Geschopf, an die Sorge als Fiirsorge, als elementa-
re Verbundenheit. Im 20. Jahrhundert stellt Emanuel Lévinas aus
der mit der Shoah verbundenen Einsicht in eine tiefe Krise des
Humanismus Verwundbarkeit und Verletzlichkeit in das Zentrum
seiner Anthropologie. Er vollzieht einen radikalen Wechsel in der
Auffassung von Subjektivitat. Subjektivitdt schien Tathandeln, als
Gestaltung und Wirkung, aus Vernunft, aber stets in der Gefahr, der
Instrumentalisierung und Objektivierung des Anderen und des eige-
nen Selbst zu verfallen. Fiir Lévinas ldsst sich Subjektivitat hingegen
nicht von der Erfahrung des Leidens trennen. Sie macht den Kern
des Menschlichen aus. Denn sie legt frei, wie sehr Menschen auf
andere angewiesen sind. Im eigenen Leiden am Leiden, das sich im
Antlitz des anderen zeigt. Subjektivitat lasst sich daher nicht von
der Verantwortung fiir den anderen trennen (Lévinas, 2008, S.71).
So entsteht die Beziehung der Menschen untereinander als die nicht-
synthetisierbare Wirklichkeit des Subjektiven, die grundlegend auf
Gemeinsamkeit verweist. Subjektivitdt verwandelt sich in radikale
Demut, in der Sensibilitat fiir die Verletzlichkeit des Anderen. So
entsteht eine neue Form der Gemeinsambkeit, der man die Sorge um-

145

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08, A



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Winkler

einander als zentrales Motiv und entscheidenden Inhalt zurechnen
kann. Nicht Abgrenzung, sondern eine Durchlassigkeit fiir einen
Schmerz, der gemeinsames Gut werden kann, eine, wenn man eine
solche Paradoxie will, negative Empathie. Negativ deshalb, weil sie
nicht positiver Psychologie als erneuerte Form der Weltgestaltungs-
und Umwilzungskraft gehorcht, sondern Zuriickhaltung anmahnt.
Darin klingen Motive asiatischer Philosophie an (vgl. Tépper, 2024),
wie sie Frangois Jullien zu der Uberlegung gebracht haben, von
kulturellen Abstinden an Stelle von Differenzen zu sprechen, mithin
die Gemeinsambkeit hervorzuheben.

Erstaunen muss in diesem Zusammenhang, dass die Sozialwissen-
schaften, vor allem jedoch die Erziehungs- oder gar - horribile dictu
- Bildungswissenschaft vor einer solch verallgemeinernden Rede
vom Menschen schlechthin warnen; sie haben sich aus der philoso-
phischen Tradition geldst, die die Aufmerksamkeit auf Menschen
in der Vielfalt und Unterschiedlichkeit ihrer Lebensverhaltnisse, Le-
bensformen und Lebensweisen gerichtet hat; das seltsame Konstrukt
der Intersektionalitit fokussiert auf das Individuum als isoliert be-
dingtes. Sie haben die Anthropologie hinter sich gelassen, die ihnen
kontaminiert schien und scheint, allzumal wegen Arnold Gehlen
- trotz der Grundlagen, die Plessner oder Seve geschaffen haben
(Plessner, 2019; Seve, 2016). Das zieht Folgen fiir die Frage nach
der Verletzlichkeit nach sich. Der sozialwissenschaftliche Anspruch
richtete sich nun prioritir und doch abstrahierend auf Machtstruk-
turen und Gewaltverhéltnisse, interpretiert menschliches Leben in
seinen Besonderheiten als sozial bedingt. Menschliche Schwiche
wird demnach allein sozial determiniert. Selbst Goffmans Theorie
wird in einer Weise rezipiert, die iibersieht, wie die Stigmatisierten
dies sich aktiv zu eigen machen, Norbert Elias wird allein als Fort-
schrittstheorie der Zivilisation interpretiert, wider die Tatsachen des
Lebens, wie sie Duerr eindrucksvoll aufzeigt (vgl. Duerr, 1988), noch
ungeachtet der Spannungen, die Elias im Formationsmodell selbst
aufzeigt. Foucault wird vorrangig gelesen als biopolitische Steuerung
von Menschen, was sie als Selbstsorge leisten, wird hingegen eher
ausgeblendet. Die Rezeption der Theorien betont den Opferstatus,
verdinglicht die Menschen, statt zu erkennen worin sie als aktiv gelten
kénnen.

Es ldsst sich nicht von der Hand weisen, dass es diesen als
sozialwissenschaftlich gemeinten Zugidngen vor allem darum geht,

146

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08, A



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verletzlichkeit — strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

politische Programmatiken zu entwerfen, mit welchen Gesellschaft
zu gestalten sei, gewiss gegen die Differenzregimes, welche allzumal
in kapitalistischen Gesellschaften herrschen, verdeckt zumeist und
ideologisch iiberformt. Dass man sich dabei selbst in die Wirrungen
eines langst verkiirzten Politischen verloren hat, muss festgehalten
werden - weil darin die Griinde fiir fatale Schematisierungen liegen
(miissen), welche mit Gerechtigkeit und Gleichheit, mit Inklusion
und Teilhabe, mit subjektiven Rechtsanspriichen allzumal einherge-
hen und die Grenzen iibersehen, welche mit menschlicher Existenz
einhergehen (Nussbaum, 2010). Vor allem aber wird tibersehen, dass
und wie Menschen handeln - noch gegen die Verurteilung, die
ihnen widerfahrt.

4. Wie der Schmerz zur Zentralkategorie wird

Kritik der Verletzlichkeit fragt nach den Griinden einer wachsenden
Algophobie und Schmerzintoleranz (Han, 2020) und richtet das
Augenmerk auf ein Antidot, ndmlich auf Handlungsfdhigkeit und -
erneut ein alter Ausdruck - Bildsamkeit, mit Sen und Nussbaum
gesprochen: sie zielt auf capabilities.

Obwohl Verletzlichkeit zur menschlichen Existenz gehort, wan-
derte sie doch erst in den letzten Jahrzehnten in die sozialen Diskur-
se ein (Rostalski, 2024, S.106fL.), insbesondere solcher um Gerech-
tigkeit, Gleichbehandlung, Teilhabe und Inklusion. Langer beachtet
war die Thematik schon durch die Entdeckung von Kindern, die
als unvulnerable gelten. Kinder, die schwersten Belastungen in den
ersten Lebensjahren ausgesetzt waren, eigentlich priagend fiir ihre
gesamte weitere Biographie. Doch Krieg und Zerstérung, Elternver-
lust, manchmal schlimmste Gewalterfahrungen konnten diesen Kin-
dern nichts anhaben, sie blieben stabil und meisterten ihr Leben in
einer Weise, die sie selbst als gut bezeichnen. Spater wurde fiir ihre
psychische Verfassung der Begrift Resilienz eingefiihrt, zunehmend
verbunden mit Versuchen, padagogische und psychologische Tech-
niken zu entwickeln, die Resilienzfahigkeit angesichts real wachsen-
der Herausforderungen stirken, welche mit den modernen Lebens-
verhdltnissen verbunden sind.

Ein Perspektivwechsel ergab sich mit der Corona-Pandemie und
den Auseinandersetzungen iiber besonders gefihrdeten Bevolke-

147

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08,



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Winkler

rungsgruppen sowie um die Berechtigung des Staates, Einschran-
kungen in der Lebensfithrung vorzunehmen (Rostalski, 2024, S. 22;
Lessenich, 2023). Die grundsitzliche Verwundbarkeit von Menschen
transformierte sich in eine vielfiltig besondere; nicht mehr die
Starkung der Subjekte stand im Zentrum, sondern die Diagnose
und Bearbeitung bzw. Verhinderung der Verletzung. Eigentlich eine
Verengung der Perspektive, eine Reduktion von Menschen auf ihr
Leiden, wenn nicht sogar ihre Objektivierung als Leidende, Psycho-
politik (Han, 2014). Die Frage danach ging verloren, wie Menschen
ihre Lebenssituationen bewiltigen. Es geht um Identifizierung und
Ausschaltung des Schicksals und der Handlungsfahigkeit.

5. Risiko als Subjektivitatsverlust

Die Entdeckung der Verletzlichkeit des Menschen richtet die Auf-
merksambkeit auf mogliche Schwéchen, um préventiv das Risiko der
Subjekte zu mindern, an sozialen wie kulturellen Herausforderungen
zu scheitern. Die Versicherungsgesellschaft klingt an, aber es geht
um anderes, um Macht durch Kontrolle und Beherrschung der ver-
muteten Gefahr. Eigentlich der Gefahr durch Menschen, die nun
als verletzlich stigmatisiert werden, um so mit subtilen Mechanis-
men in ihrem Handeln beschrinkt zu werden: Du kénntest krank
werden, Du kénntest andere bedrohen. Das muss verhindert werden.
Menschen werden nun als defizitar begriffen, eben verletzlich - die
Beweislast dreht sich um, in einem seltsamen Changieren zwischen
der Behauptung des Risikos fiir den Einzelnen oder das Ganze.
Verletzlichkeit wird zur euphemistischen Rechtfertigung dafiir, um
die Menschen zu bearbeiten — und sei es nur durch Kontrolle iber
ihre Lebensumstiande, die sie nicht gefdhrden sollen. Gewiss klingt
dies sowohl fortschrittlich human und realistisch, zumindest in einer
Gesellschaft und einer Kultur, die offensichtlich unvermeidlich zu-
nehmend das Leben ihrer Mitglieder unter Druck geraten lésst.
Risikoannahmen sind hochambivalent. Sie nehmen fiir sich in
Anspruch, durch die mit ihnen verbundenen, vorbeugenden und
behiitenden Mafinahmen Menschen, Einzelne wie Gruppen vor Ge-
fahrdungen zu schiitzen. Aber schon darin liegt ein Moment des To-
talitaren, das sich zunachst auf die Einzelnen, fiir vulnerabel Erklar-
ten richtet, eigentlich tibergriffig, doch so nicht erkannt. Sie werden

148

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08,



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verletzlichkeit — strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

zu people at risk erklart, damit tendenziell ihrer subjektiven Hand-
lungsfahigkeit beraubt. Thnen droht Gefahr, der fiirsorgliche Staat
kiimmert sich um sie, beschriankt damit ihren eigenen Lebensraum
und ihre biographischen Moglichkeiten — wie sehr dies als konkrete
Hilfe dann doch sinnvoll sein kann, zeigt sich doch empirisch, dass
Menschen aus prekiren Verhéltnissen einen fiir sie guten Weg ein-
schlagen konnen (Klein, 2023). Mehr als das: die Handlungsraume
aller, der ganzen Gesellschaft werden eingeschrinkt, fokussiert auf
die Vermeidung von Verletzungen, die vulnerablen Einzelnen oder
Gruppen widerfahren konnten. Darin liegt allerdings eine Gefahr
fiir Freiheit sowie eine Moglichkeit des Staates, massiv regulierend
einzugreifen, sozusagen Inklusion wenigstens formal herzustellen
(vgl. Rostalski, 2024). Praventivpaternalismus im Zeichen der Ver-
letzlichkeit. Dabei bleibt zum einen ungeklart, ob die Einzelnen um
ihre Verletzlichkeit wissen, dieser aber kein Gewicht zusprechen, das
sie als besonders schutzwiirdig ausweisen wiirde. Wie Migrantinnen
eben erklaren: Hier ist meine Heimat, ich will gar nicht anders
behandelt werden. Zum anderen lésst sich fragen, ob und wieweit
der Staat mit seinen - eingeschrinkten - Regelmdglichkeiten und
Durchsetzungspotenzialen tiberhaupt in der Lage ist, subtile soziale
Prozesse zu beeinflussen; allzumal wenn diese selbst von den politi-
schen Kriften befeuert werden. Hinter moral blindness konnten sub-
tilere soziale Prozesse wirken (Bauman & Donskis, 2013), die sich
staatlichem Handeln entziehen. Medial angeheizte und politisch in-
strumentalisiere Erzahlungen, die eine fatale Integration der erzah-
lenden Affen zu Lasten von vorgeblichen Feinden wollen - allzumal
in einer Gesellschaft der Singularititen (vgl. El Ouassil & Karig,
2023, S. 442). Wobei noch ein Mechanismus verstarkend hinzutritt,
der als systematische Angsterzeugung bezeichnet werden kann, iro-
nischerweise auch bei den als verletzlich Behaupteten (Mausfeld,
2019).

So gesehen zeigt sich eine Form der Vulnerabilitdt, in der die
moderne Seele in einer Weise formatiert wird, die wenig mit dem
zu tun hat, was anthropologisch zur Verletzlichkeit gesagt werden
kann: Vulnerabilitdt hat mit der Fliissigkeit des Lebens zu tun, die
zur Fliichtigkeit wird und heute in dem paradoxen Kontext einer
a-sozial und instabil gewordenen Gesellschaft griindet, in welcher
die Individuen auf sich selbst verwiesen sind. Zygmunt Bauman hat
dies vielfach analysiert (vgl. Bauman, 2000). Die Gesellschaft der

149

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08,



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Winkler

A-Sozialitat griindet auf der Auflosung vieler, fast aller Lebenszusam-
menhédnge und Institutionen, die Menschen binden und schiitzen
konnten, sie allerdings sozial disziplinieren — mit der Chance fiir
sie, eben diese Mechanismen zu kontrollieren. Manche feiern dies
als Singularisierung und Gewinn von Freiheit, Selbstdndigkeit und
Selbstverwirklichung. Wobei all dies doch lingst ein manipulieren-
des Konsumversprechen iberformt, ankniipfend an tiefe emotionale
Bediirfnisse. Andere beklagen hingegen sogar den Verlust eines ob-
jektiv inferioren Status, den sie aber als ihren eigenen verstanden
haben (Moore, 1982). An Fluchtbewegungen kann man das gut
erkennen. Nicht um Wohlstand geht es, wohl aber um ein materi-
elles und ideelles Auskommen. Freuds Neffe Edward Bernay hat die
Psychoanalyse in diese Kunst der Verfithrung der Einzelnen zum
Warenkonsum transformiert — Herbert Marcuse hat das in der eindi-
mensionalen Gesellschaft erfasst, Vance Packard vielleicht ein wenig
trivialer, aber nicht weniger treffend.

Die Einzelnen werden nun auf sich verwiesen, ideologisch zu Un-
ternehmern ihrer selbst in einer radikalisierten Marktgesellschaft ge-
macht, auf die sie durch die moderne Konsumkultur eingeschworen
wurden. Sie sind allerdings objektiv gefdhrdet, weil entbunden und
entbettet (vgl. Giddens, 1990, S.22ff.); der fiir Menschen unabding-
bare Konnex mit dem Sozialen I6st sich, Bindungen und Zwinge
verschwinden, Beziehungen enden, welche auf einem einfachen do
ut des bestanden haben (vgl. Hundeck, 2024), geregelt von einer
einfach anmutenden Normativitit des Du sollst nicht. In einer Ge-
sellschaft der Ungewissheit werden die sozialisierenden Beziehungen
werden nun endgiiltig in die Okonomie des Tauschs iibersetzt, die
sich in die Personlichkeit hineingefressen hat (Zorn, 2024).

Der als Neoliberalismus camouflierte Marktradikalismus hatte
Folgen. Das Subjekt muss nun seinen Marktwert bestimmen. So
bitter das klingt: sich als verletzlich zu bezeichnen erfiillt prazise
diese Bestimmung, tiber den mit staatlichen Leitplanken versehenen
Umweg, der durch die 6ffentliche Meinung als Sozialregelungsme-
chanismus gebahnt worden ist. Verletzlichkeit verkauft sich gut -
nur argerlich, dass Leitplanken gelegentlich aufhoren, dass vor allem
aber die 6ffentliche Meinung volatil ist. Als blofy symbolische kann
sie sich ganz schnell anderem zuwenden. Dann signalisiert der rote
Pfeil nach unten: das Thema ist ja so etwas von out. Das kann
dann nicht minder jenen widerfahren, die als behindert bezeichnet

150

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08,



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verletzlichkeit — strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

wurden. Abgesehen davon, dass diesen dann die Inanspruchnahme
von Privilegierungen vorgeworfen wird - wie dies nun jenen wider-
fahrt, die pauschal als Migranten bezeichnet werden: Die wollen
doch nur unser Sozialsystem als Hiangematte benutzen und werden
uns normalen Arbeitern vorgezogen (vgl. Fukuyama, 2019; Eribon,
2024).

Die Subjekte miissen nun performativ auftreten, sich Merkmale
zuschreiben, mit welchen sie Aufmerksamkeit generieren — woraus
eine fatale Dialektik entsteht, die nun mit der Verletzlichkeit einher-
geht: Jede und jeder muss sich als besonders bezeichnen, entweder
als grolartig — wie Donald Trump das praktiziert — oder aber als be-
nachteiligt, ungerecht oder schlecht behandelt - wie Donald Trump
dies seinen Biirgern ebenfalls verkiindet. Verletztsein wird zum Mar-
kenzeichen, als ein makabrer Status, als Charaktermaske, wie das
Marx gesagt hitte. Verletzlichkeit als Risiko wird eine Form des
Unternehmertums, bei dem das vorher Ignorierte zum Anlass des
Erfolges wird. Wer das nicht gut genug spielt, hat ausgespielt — wird
zum Verlierer und Auflenseiter, den man dann getreulich ignorieren
kann. Weil es um hochgradig volatile Vorgénge handelt, bleibt es ein
Spiel mit Schicksalen, die kontingent sind - und fatalerweise dann
doch diejenigen zu Gewinnern werden lassen, die sich im Spiel der
Erregungsgesellschaft, im Spektakel so richtig in Szene setzen.

So gesehen zeigt sich die Moderne nun in der Tat als explosiv
(Illouz, 2024), sie zerreifit und wandert fragmentiert in die Seelen
der Menschen ein. Individualisierung und die ideologisch geadelte
Singularisierung gehen mit einer seltsamen inneren - das neue
Wort muss sein — Entgesellschaftlichung und Entkultivierung der
Menschen ein. Sie leiden an einer durch Kapital und Markt zur
Lebensform geformten Verletztheit, auf die eine technokratische,
kauflich zu erwerbenden Seelenhilfe wartet, die das Leiden selbst
definiert — meist als Scheitern an Perfektionsanspriichen (Illouz,
2009; Cabanas & Illouz, 2019). Fiir die Individuen im Wettbewerb
um Status stehen die Hilfstruppen der positiven Psychologie bereit,
die ihrerseits Sozialitat in die Verletzlichkeit fir die therapeutic cul-
ture transformieren — wenn nicht die Soziale Arbeit sich rechtzeitig
meldet (Furedi, 2004).

In der Corona-Epidemie wurde dieser Verlust des Sozialen zur
realen Erfahrung, die nun als Verletzlichkeit codiert wird. Ein per-
verser Hohepunkt des neoliberalen Programms, mit der bitteren

151

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08,



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Winkler

Pointe, dass man als der eben noch beschworene Unternehmer sei-
ner selbst in die Pleite getrieben wurde. Da gab es keine Gesellschaft
mehr, an die man sich wenden konnte. Die eigene Verletzlichkeit
wurde zum einzigen existenziellen Daseinsgrund - die Prasentation
des eigenen Elends als die verbitterte Reaktion darauf, dass die Sub-
jekte ohnmichtig geworden sind. Absehbar war das schon langst,
Theorie wurde nun halt Praxis. Nur sollte nicht vergessen werden:
Diese Wirklichkeit war préjudiziert durch die Unkultur des Smart-
phones. Das behauptet zwar Kommunikation, fixiert aber ldngst
den Blick auf den in der Hand gehaltenen Apparat und blendet die
soziale und kulturelle Auflenwelt aus. Selbst das noch ein Vorgang
der Regressivitit, des Zuriickverweisens auf sich - eine Art Zwang
zur Selbstbetrachtung, gefeiert per Selfie fiir die vielen Freunde,
die einem die sozialen Netzwerke aufdringen. Freunde, die sich als
Influencer erweisen, welche dann fake news verbreiten.

6. Das Unternehmertum der Verletzlichkeit

Die Situation erscheint triibe, Gesellschaftsdiagnosen beunruhigen
- und méglicherweise beruhigt dies dann. Es gibt Gegentendenzen.
Auf Verletzlichkeit zu verweisen - das spricht immerhin zumindest
fiir einen neuen Sprung in unserer Zivilisationsgeschichte, zumin-
dest fiir jene, die sie nun legitimerweise in Anspruch nehmen
und auf Resonanz rechnen kénnen, ebenso wie fiir die, die nun
verbindliche Regelungen verlangen, auf Verletzlichkeit systematisch
zu reagieren. Zumindest wenn sie fallspezifisch denken, um dem
individuellen Bedarf gerecht zu werden.

Darin aber liegt die Tiicke. Wiahrend fachlich, fiir — beispielsweise
- Sozialpddagogik oder Inklusionspadagogik unabweisbar bleibt, in-
dividualisierend einen moglichen Unterstiitzungsbedarf gemeinsam,
kooperativ zu erkennen und zu entwickeln, fithrt die generalisieren-
de Forderung in die Falle, Verletzlichkeit zum Fokus eines verbind-
lichen sozialpolitischen Denkens und Handelns zu erheben (vgl.
Korner & Hormann, 2019). Eine Zwickmibhle, weil sie die indivi-
duellen Subjekte zwingt, ihre Lebenssituation so zu présentieren
und sich in ihrer Verletzlichkeit als Machtposition zu présentieren.
Ein Unternehmertum der Verletzlichkeit entsteht, Ausdruck eines
Partikularinteresses, das gegen die anderen durchgesetzt werden

152

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08, A



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verletzlichkeit — strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

muss. Die Wettbewerbsstruktur des radikalen Kapitalismus dringt
noch in den Bereich menschlichen Lebens ein, in welchem dieses
eben verletzlich ist. Zugleich werden staatliche Institutionen und
Gesellschaft gezwungen, eine jede Moglichkeit von Verletzlichkeit zu
antizipieren, fiir den subjektiven Rechtsanspruch Vorsorge zu leis-
ten. Die Risikoannahme wird Grundlage von Vermeidungsabsichten.
Faktisch fiihrt dies in eine Uberforderungs- und Uberlastungssitua-
tion fiir alle, sowohl fiir Verletzliche ebenso wie fiir mogliche Ver-
letzer. Es breitet sich ein Klima aus, das eigentlich kein Mitleid,
keine Balance mehr erlaubt. Die Forderung nach Respekt belegt
das: Die andere Person in ihrer Besonderheit anzustarren oder gar
zu befragen, gilt dann ebenso als respektlos wie ein mehr oder
weniger bewusstes Ubersehen. Man hat mich nicht beachtet zeigt
sich in einer Dimension mit der als beleidigend empfundenen Fra-
ge etwa nach der Herkunft oder der Behinderung; ghosting oder
Stigmatisierung? Schutz der Identitdt oder ihre Verletzung (vgl. Fu-
kuyama, 2019; Winkler, 2023). Nur nebenbei: die als verachtend
und verletzend beschuldigten Begriffe tauchen in neuer Verkleidung
auf, wihrend die Kontrollmechanismen ihrerseits die Verletzlichkeit
von Personengruppen steigern, wie Gassmann an den Pflegeeltern
beschrieben und analysiert hat (Gassmann, 2018).

Niichtern betrachtet fiihrt also die Thematisierung von Verletz-
lichkeit nicht nur in eine weitere Partikularisierung von Gesellschatft.
Man muss auf dem Markt der Verletzungssemantik performen (vgl.
Ehrenberg, 1991), weil die politischen Mafinahmen eben dies hono-
rieren — wihrend die zustdndigen Professionen profitieren. Stellt je-
der und jedem, die ihre Vulnerabilitat beklagen, eine Sozialarbeiterin
zur Seite! Die Logik einer Politik der Verletzlichkeit besteht darin,
Freiheit fiir alle einzuschrénken, nicht zuletzt eben darin, dass Risi-
ken minimiert und so eine neue Form der Regierung der Menschen
durchgesetzt werden muss.

7. Sozialpadagogik der Sorge — fiinf Vorschlage

Dilemmata, zweifellos! Kann man ihnen entkommen? Besser nicht.
Denn die Debatte fordert zumindest einige auf, iiber das eigene
Verhalten gegeniiber anderen nachzudenken, die man moglicherwei-
se selbst diskriminiert oder abwertet. Niemand sollte sich als ein

153

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08, A



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Winkler

Gerechter sicher fithlen, es ist eher unwahrscheinlich, die hochste
Stufe in Kohlbergs Levels der Moralitdt zu erreichen. So erinnert
Vulnerabilitdt daran, das eigene Handeln stets als ein kooperatives,
Gemeinschaft stiftendes zu begreifen und zu lernen, zwischen den
Anforderungen wenigstens zu balancieren, die sich unvermeidlich
ergeben. Balancieren hat allerdings zu tun damit, die Umgangsfor-
men zu kennen und zu nutzen, die sich als Zivilisiertheit oder gar
Kultiviertheit ergeben. Das hiangt mit Bildung zusammen, die ihrer-
seits wieder von Erziehung bestimmt wird. Moglicherweise braucht
dies aber fiinf Voraussetzungen:

« Einmal wire iiber generalisierte, bei aller kulturellen Differenz
doch universale Denkmuster und Handlungscodices reden. Uber
Regeln, die geteilt werden. Nicht unbedingt die zehn Gebote,
wenngleich sich dhnliche Normen in allen Kulturen finden. Sie
zwingen, den Anderen in einer Weise zu begegnen, in welcher
sie geachtet und anerkannt sind, als individuelle Subjekte, die
handlungsfahig wie verletzlich sein konnen und wollen - um sich
in einem Miteinander zu verwirklichen.

o Zweitens: Statt sich auf die unsichere Grofle der Verletzlichkeit
zu beziehen und einen endlosen Risikodiskurs zu fithren (und
Freiheit zu gefdhrden), wire es besser, Verletztheit konkret zu
beachten, um helfend wie heilend zu wirken. In einer Weise, die
verdeutlicht, dass andere beistehen. Im Wissen darum, dass alle
verletzt werden konnen.

« Moglicherweise niitzen - drittens — Priifkriterien, wie sie Kant mit
dem Kategorischen Imperativ formuliert hat, wie sie anklingen,
wenn von der Wiirde des Menschen gesprochen wird. Manche
wenden zunichst ein, dass darin doch nur die Logik des alten wei-
flen Mannes mit seinen kolonialistischen Denkweisen in Geltung
kdme. Ob der Vorbehalt taugt, sei dahingestellt, die Geschichte
der Menschenrechte belegt eher Gemeinsamkeit im Denken der
Humanitit. Anderen klingt das ein wenig zu konservativ, zu tradi-
tionalistisch — und durch die Realitdt tiberholt. So das beliebte
Argument empirisch arbeitender Sozialwissenschaftlerinnen. Aber
tragt das wirklich? Anders als die Fortschrittstheorie der Zivilisati-
on weisen die Befunde eher auf ein Konstanz und Ubiquitét von
Mustern eines schambesetzten und insofern gegeniiber Verletzun-
gen anderen vorsichtigen Verhaltens hin; selbst Gesellschaften, die
Rituale vordergriindiger Gewalttitigkeit kennen, erweisen sich als

154

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08, A



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verletzlichkeit — strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

rlicksichtsvoll gegeniiber anderen und bieten so Anlass fiir eine -
wie Jonathan Lear sie genannt hat — radikalen Hoftnung darauf,
dass Menschen ihr Leben in Achtung voreinander gestalten.

Viertens: Wem dies nicht geniigt, der sollte auf gute Infrastruk-
turen in Alltag und Lebenswelt achten, in welchen sich alle so
geborgen fiihlen, dass sie Unterschiede in ihrer Lebensweise aus-
halten und ertragen - weil sie wissen, dass ihnen im Notfall
geholfen wird. Worauf man sich - wie die Erfahrung nun doch
lehrt — eigentlich verlassen kann. Verletzlichkeit hat mit Misstrau-
en gegeniiber und Angst vor dem Néchsten zu tun, Sorge davor,
Opfer einer Attacke zu werden. Noch einmal: das beruht auf der
systematisierten Implementation von Angst, von der Herrschen-
de stets profitieren — und inzwischen die Sozialen Dienste. Not
tut hingegen das berechtigte Vertrauen in die Néchsten und die
Realitit ausgeglichener Verhiltnisse, mithin die Wirklichkeit eines
spirit levels und des damit verbundenen spirit mind (Wilkinson &
Pickett, 2010; 2018). N6tig wire der Gemeinsinn mit dem Respekt
vor der Unterschiedlichkeit der Einzelnen und ihrer Leidenschaft
fir das Ganze zu handeln (vgl. Assmann & Assmann, 2024).

Endlich, funftens: Statt Verletzlichkeit zu beschworen und ein
Klima der Angst vor Risiken zu erzeugen, entkommt man den
mit Verletzlichkeit verbundenen Dilemmata nur durch einen
mithsamen, langsamen und informationsgesattigten Aufklarungs-
und Erziehungsprozess. Durch eine recht verstandene Sozialpa-
dagogik. Zu dieser gehort ein niichtern pragmatischer Umgang,
der sich als Normalisierung der Differenz erweist — und dem
Gesprich tiber die Besonderheit nicht ausweicht. N6tig ist, einen
Konsens tiber die Welt aufrechtzuerhalten, in der wir leben (Ill-
ouz, 2024, S.367). Platt gesagt: Behinderung oder Krankheit wird
dann normal, verlangt normale Unterstiitzung wie sie Menschen
einander geben, erlaubt die Frage, wie es einem mit der Ein-
schrankung geht, jenseits aller prinzipiellen Gerechtigkeit (Nuss-
baum, 2010). Entdramatisierung und Entheroisierung - sie fithren
zu einem Normalitatskonzept, das dazu beitrédgt, den Alltag zu be-
wiltigen. Nebenbei: das bedeutet {ibrigens auch, die radikale Ab-
lehnung von Normalititskonzepten zuriickzunehmen, Normalitat
als unverzichtbare Vorstellung fiir die gemeinsame Bewiltigung
lebensweltlicher Herausforderungen zu nutzen, als eine Weise der
Liebe (vgl. Hundeck, 2024). Denn: Normalitit als Anspruch auf

155

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08, A



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Winkler

ein gutes mitmenschliches Handeln ist im lebensweltlichen Alltag
viel selbstverstdndlicher, als gemeinhin gedacht wird - insbeson-
dere, wenn die Briiche in der Gesellschaft und eine Verrohung in
dieser beklagt werden. Die Datenlage gibt Anlass zur Beruhigung,
selbst wenn die aufgeregte politische und mediale Diskussion im-
mer wieder erschrecken will (vgl. Mau et al., 2023).

Literatur

Arendt, H. (2006). Uber das Bése. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik.
Miinchen: Piper.

Assmann, A. & Assmann, J. (2024). Gemeinsinn. Der sechste, soziale Sinn.
Miinchen: Beck.

Bauman, Z. (2000). Liquid Modernity. Cambridge: Polity.

Bauman, Z. & Donskis, L. (2013). Moral Blindness. The Loss of Sensitivity in
Liquid Modernity. Cambridge: Politiy.

Bourdieu, P. & Wacquant, L. (1996). Reflexive Anthropologie. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Cabanas, E. & Illouz, E. (2019). Das Gliicksdiktat und wie es unser Leben
beherrscht. Berlin: Suhrkamp.

Duerr, H. P. (1988). Der Mythos vom Zivilisationsprozess. Fiinf Bande. Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Ehrenberg, A. (1991). Le culte de la performance. Hachette Littératures.

El Ouassil, S. & Karig, F. (2023): Erzahlende Affen. Mythen, Liigen, Utopien.
Wie Geschichten unser Leben bestimmen. Berlin: Ullstein.

Eribon, D. (2016). Riickkehr nach Reims. (5. Aufl.). Berlin: Suhrkamp.
Eribon, D. (2017). Das Urteil der Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp.

Eribon, D. (2024). Eine Arbeiterin. Leben, Alter und Sterben. Frankfurt am
Main, Wien & Ziirich: Biichergilde.

Furedi, F. (2004). Therapy Culture. Cultivating Vulnerability in an Uncertain
Age. London & New York: Routledge.

Fukuyama, F. (2019). Identitit. Wie der Verlust der Wiirde unsere Demokratie
gefdahrdet. Hamburg: Hoffmann und Campe.

Gassmann, Y. (2018). Verletzbar durch Elternschaft. Weinheim & Basel: Beltz
Juventa.

Giddens, A. (1990). The Consequences of Modernity. Cambridge: Polity.

Han, B. (2014). Neoliberalismus und die neuen Machttechniken. Frankfurt
am Main: Fischer.

Han, B. (2020). Palliativgesellschaft. Schmerz heute. Berlin: Matthes und
Seitz.

156

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08, A



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verletzlichkeit — strittige Gewissheit oder Gemeinsinn

Hundeck, M. (2024). Verletzlichkeit und Frieden — Uberlegungen im Ge-
sprach mit Emmanuel Levians. In Hirschfeld, U., Liedke, U. & Winkler,
M. (Hrsg.), Verstehen und Verantwortung in Organisationen und Bildungs-
prozessen (S.140-152). Weinheim & Basel: Beltz-Juventa.

louz, E. (2009). Die Errettung der modernen Seele. Therapien, Gefiihle und
die Kultur der Selbsthilfe. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Illouz, E. (2024). Explosive Moderne. Berlin: Suhrkamp.

Klein, H. (2023). Einfliisse auf die Resilienzentwicklung im Lebenslauf. Eine
rekonstruktive Studie. Baden-Baden: Ergon.

Koérner, W. & Hormann, G. (Hrsg.). (2019). Staatliche Kindeswohlgefahrdung.
Weinheim & Basel: Beltz Juventa.

Lessenich, S. (2023). Leben machen und sterben lassen: Die Politik mit
der Vulnerabilitit. In Keul (Hrsg.), UnSichtbar. Interdisziplindre Stimmen
zu Vulnerabilitit, Vulneranz und Menschenrechten (S.1-21). Wiirzburg:
Wiirzburg University Press.

Lévinas, E. (2008). Ethik und Unendliches. (4. Aufl.). Wien: Passagen.

Maio, G. (2024). Ethik der Verletzlichkeit. Freiburg: Herder.

Mau, S., Lux, T. & Westheuser, L. (2023). Triggerpunkte. Konsens und Kon-
flikt in der Gegenwartsgesellschaft. Berlin: Suhrkamp.

Mausfeld, R. (2019). Angst und Macht. Herrschaftstechniken der Angsterzeu-
gung in kapitalistischen Demokratien. Frankfurt am Main: Westend.

Moore, B. Jr. (1982). Ungerechtigkeit. Die sozialen Ursachen von Unterord-
nung und Widerstand. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Nussbaum, M. (2004). Hiding from Humanity. Disgust, Shame, and the Law.
Princeton & Oxford. University Press.

Nussbaum, M. (2010). Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinderung, Nationa-
litat und Spezieszugehorigkeit. Berlin: Suhrkamp.

Plessner, H. (2019). Philosophische Anthropologie. Berlin: Suhrkamp.

Rostalski, F. (2024). Die vulnerable Gesellschaft. Die neue Verletzlichkeit als
Herausforderung der Freiheit. (3. Aufl.). Miinchen: Beck.

Séve, L. (2016). Die Welt dndern. Das Leben dndern. Neuausgabe von Marxis-
mus und Theorie der Personlichkeit. Hamburg: Argument.

Tomasello, M. (2016). Eine Naturgeschichte der menschlichen Moral. Berlin:
Suhrkamp.

Tomasello, M. (2020). Mensch werden. Eine Theorie der Ontogenese. Berlin:
Suhrkamp.

Topper, S. (2024). Padagogik gewdhrter Autonomie. Eine relationale Anthro-
pologie zwischen Deutschland und Japan. Baden Baden: Nomos.

Wilkinson, R. & Pickett, K. (2010). The spirit Level. Why Equality is Better for
Everyone. London: Penguin.

157

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08, A



https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Winkler

Wilkinson, R. & Pickett, K. (2018). The Inner Level. How More Equal So-
cieties Reduce Stress, restore Sanity and Improve Everyone’s Well-being.
Penguin.

Winkler, M. (2023). Identitat und Sozialpidagogik. Weinheim & Basel: Beltz
Juventa.

Zorn, J. (2024). Okonomisierung des Personlichen. Wie der Markt Freund-
schaft und Liebe erobert. Stuttgart: Reclam.

158

https://doi.org/10.5771/9783495080758-138 - am 17.01.2026, 06:50:08, A


https://doi.org/10.5771/9783495990759-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Theoretische und disziplinäre Betrachtungen
	Verletzlichkeit – strittige Gewissheit oder Gemeinsinn|Michael Winkler
	1. Vorklärungen
	2. Verletzlichkeit als strukturelle Dynamik im Humanen
	3. Anthropologie und die verengte Sicht der Sozialwissenschaften
	4. Wie der Schmerz zur Zentralkategorie wird
	5. Risiko als Subjektivitätsverlust
	6. Das Unternehmertum der Verletzlichkeit
	7. Sozialpädagogik der Sorge – fünf Vorschläge



