
3. Die mediale Verfasstheit menschlicher ›Ur-Sexualität‹ – 

Von Il Decameron (1971) zum Decamerotico 

Warum ein Werk vollenden, wo es doch 
wunderbar ist, nur von ihm zu träumen? 
Pasolini in der Rolle des Giotto-Schülers in Il 
Decameron [1971] 

In der letzten Szene des Films Il Decameron (Decameron. Erotische Episoden aus dem Mit
telalter, Pier Paolo Pasolini, IT/FR 1971) stellt Pier Paolo Pasolini in der Rolle des Giotto 
Schülers die Frage nach dem Potenzial reiner Latenz. Die Frage »warum ein Werk voll

enden, wo es doch wunderbar ist, nur von ihm zu träumen?«, beendet den Film, die Ka

mera zeigt dabei eine Rückenansicht Pasolinis. Für sich genommen erscheint dieses En

de paradox, schließt der Film doch mit der Validierung von Unabschließbarkeit. Gerade 
dadurch tangiert die Frage jedoch auf verschiedenen Ebenen das zuvor im Film Erfahre

ne ebenso wie die anschließende Aufführungs- und Rezeptionsgeschichte. 

3.1 Filmische und rezeptionsgeschichtliche Unabgeschlossenheit 

Obgleich Pasolini in seiner Rolle als gefeierter Maler in der aufgerufenen Szene auf das 
von ihm und seinen Gehilfen zu zweidrittel fertiggestellte Triptychon blickt und seine 
Frage dementsprechend vordergründig das Fresko betrifft, verweist sie ebenso auf den 
narrativen, perspektivischen und affektiven Aufbau des Films. Seinem Vorbild, der No

vellensammlung Il Decamerone von Giovanni Boccaccio (2008 [1348–1353, dt. um 1473]) 
treu bleibend, besteht Pasolinis Film aus einzelnen Geschichten, den sogenannten No
vellen. Von den 100 Geschichten des Decamerone wählt Pasolini acht aus. Das Format der 
Zusammenstellung einzelner, literarisch entlehnter Geschichten prägt auch die anderen 
Filme der Trilogie des Lebens, zu der neben dem Decameron auch I racconti di Can

terbury (Pasolinis tolldreiste Geschichten, Pier Paolo Pasolini, IT 1972) und Il fiore del

le mille e una notte (Erotische Geschichten aus 1001 Nacht, Pier Paolo Pasolini, IT 1974) 
gehören. Im Gegensatz zur Vorlage Boccaccios sind die Geschichten in Il Decameron 
jedoch unabgeschlossen, sie gehen oftmals unmerklich ineinander über. Eine klare Rah

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Hannah Peuker: Filmerotik

mung einzelner Geschichten, wie sie bei Boccaccio durch innerdiegetische Erzähler_in

nen-Figuren gegeben ist (Männer und Frauen, die vor der Pest geflohen sind und sich

zum Zeitvertreib gegenseitig Geschichten erzählen), gibt es bei Pasolini nicht. Als einzig

mögliche und doch in sich wiederum brüchige Rahmung kann die Geschichte des Giotto

Schülers angesehen werden, den Pasolini verkörpert. Diese setzt jedoch erst zur Mitte

des Films ein und verbindet die einzelnen Novellen eher lose als einheitlich sinnstiftend.

An die narrative Fragmentierung schließt gleichzeitig ein Aufbrechen von Perspekti

ven und Sehgewohnheiten an, wie Patrick Rumble in Allegories of Contamination. Pier Paso
lini’s Trilogy of Life (1996) argumentiert. Rumble zufolge attestierte Pasolini dem Rationali

sierungsprozess seit der Renaissance eine parallel verlaufende Rationalisierung mensch

lichen Verhaltens. Die Vereinheitlichung von Perspektiven durch die Zentralperspektive

habe zu einer Regulierung menschlicher Wahrnehmungsprozesse geführt, welche auf

zubrechen sei, um menschliche Beziehungen, insbesondere der Sexualität, abseits so

zialer Regulierungsprozesse zu ermöglichen. Entsprechend einer derart ausgerichteten

Kritik analysiert Rumble, wie Pasolini im Decameron Perspektiven mithilfe von Kame

ra- und Montage-Techniken gezielt destabilisiert und in eine Multiplizität überführt:

»Pasolini’s Decameron is a film that attempts to capture the eye of the viewer in order to

split it, as it were – the eye is taken up within a collage of recognizable visual languages«

(ebd., 46).

Insbesondere die Kombination aus literarischen und kunsthistorischen Verweisen

bzw. tableaux vivants (Abb. 1–4) steht bei Rumble im Zentrum der Analyse und fungiert

als exemplarischer Beleg der von ihm konstatierten Multiplizität von Perspektiven und

Sprachen. Diese Art der Rezeption, welche die künstlerische Wertigkeit des Decameron

betont, durchzieht den Großteil des akademischen Diskurses zu dem Film. Die kunst

historischen Verweise werden ebenso wie das literarische Vorbild als Beweis dafür be

ansprucht, dass es sich nicht um einen ordinären Softcore-Erotikfilm, sondern um ein

eigenständiges Kunstwerk handelt. Diese Argumentationslinie fand sich im Anschluss

an das Erscheinen des Films vor allem in der französischen Filmkritik und wurde an

schließend von dort in den akademischen Kontext überführt (vgl. Groß 2015).

Bemerkenswert ist dabei, dass in dieser Betrachtung das juristische Argument für

die zensurfreie Legalisierung des Films seinen Widerhall findet und unhinterfragt vom

Gerichtssaal in den akademischen Diskurs überführt wird. Zwei Tage nach der Urauf

führung im Cinema Modena in Trient, ging bereits eine Klage gegen den Film bei Ge

richt ein. Die richterliche Beurteilung des Films wiegt dabei ethische gegenüber ästhe

tischen Gesichtspunkten ab (vgl. Tribunale di Trento 1971, 4), kommt jedoch letztendlich

zu dem Schluss, dass die »brutale Obszönität und Schändung« durch den Film durch

das künstlerische Niveau ausgeglichen werde, da er, auf dem Werk Boccaccios beruhend,

»die Hymne des Lebens, die dem Werk des großen Schriftstellers zugrunde liegt, in vi

sueller Form wieder aufleben lässt und so vergegenwärtigt« (Zitat aus dem richterlichen

Beschluss, zitiert nach: Maina/Zecca 2020, 104).

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die mediale Verfasstheit menschlicher ›Ur-Sexualität‹ – Von Il Decameron (1971) zum Decamerotico 41

Abb. 1: ›Der Kampf zwischen Karneval und Fasten‹.
Abb. 2: Bildverweis auf ›Der Kampf zwischen Karneval und Fasten‹ im Decameron.
Abb. 3: ›Das Jüngste Gericht‹.
Abb. 4: Bildverweis auf ›Das Jüngste Gericht‹ im Decameron.

Quelle: Ausschnitt aus Der Kampf zwischen Karneval und Fasten (Bruegel der Ältere, 1559) (oben links); Il

Decameron, Still (oben rechts); Das Jüngste Gericht (Giotto di Bondone, 1305) (unten links), Il Deca

meron, Still (unten rechts).

Im Gegensatz zu der Mehrheit akademischer Auseinandersetzungen mit Il Deca

meron, konzentrieren sich Giovanna Maina und Federico Zecca in ihrem Aufsatz Sexual
Dystopia and Excess in the Italian Erotic Comedy of the 1970s (2020) auf die Rolle, die der Film

für das Aufkommen der italienischen Commedia sexy und für die filmische Darstellbar

keit von Sexualität spielte. Wie die beiden Autor_innen ausführen, bereitete der richter

liche Beschluss zur Legalisierung den Weg für die breite Popularisierung des italieni

schen Erotikfilms und prägte gleichzeitig maßgeblich die narrativen und ästhetischen

Paradigmen, an denen sich dessen frühe Phase orientierte:

The legal case surrounding Il Decameron, which provided a field day for the press at
the time, marked the birth of proper Italian erotic cinema, by providing the Italian film
industry with a successful strategy in order to bypass (at least in part) institutional cen
sorship. The verdict handed down by the court established a kind of aesthetic-juridical
theorem, according to which the level of obscenity of a single scene must always be
measured in relation to the level of artistry of the work as a whole. This meant that

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Hannah Peuker: Filmerotik

the higher the artistry, the lower the obscenity, however indecent and vulgar. (ebd.,
103–104)

Während Erotikfilme bereits vor dem Erscheinen des Decameron in Italien produziert

wurden, beginnt erst mit dessen Legalisierung die serielle und intentionale Produkti

on erotischer Filmreihen. Allein im Jahr 1972 wurden in Italien 43 erotische Komödien

produziert, die in mittelalterlichen Settings lose am Werk Boccaccios angelehnte Kurz

geschichten erzählen. Die Filone (Filmreihe) des Decamerotico überschwemmte italieni

sche und europäische Kinos mit Filmen wie Decameron proibitissimo (Boccaccio

mio statte zitto) (Sexy Sinners, Marino Girolami, IT 1972), Decameron n° 2 – Le altre

novelle del Boccaccio (Decameron II, Mino Guerini, IT 1972) oder Quando le donne

si chiamavano madonne (When Women Were Called Virgins, Aldo Grimaldi, IT/DE 1972).

Zum Leidwesen Pasolinis hatte seine satirische Kritik an einer von ihm beanstan

deten Uniformierung und Ökonomisierung von menschlicher Sexualität in der italieni

schen Nachkriegszeit geradewegs zu einem zuvor ungekannten Ausmaß der kapitalisti

schen und konsumorientierten Vermarktung von Erotik geführt. Der Decameron hatte

der Tendenz Tür und Tor geöffnet, der er sich selbst versucht hatte entgegenzustellen

(vgl. Pasolini 2023 [1975]). Mit dieser Farce der Filmgeschichte vollzieht sich gleichzei

tig eine Schleife zurück zur Bekundung der Latenz des Unabschließbaren, mit welcher

Pasolinis Decameron endet und dieses Kapitel begann. Obgleich dies vermutlich nicht

die Form von Unabschließbarkeit war, welche Pasolini in seinem finalen Satz im Sinn

hatte, lässt sich doch das Fortleben des Films in der Filone des Decamerotico nicht leug

nen. Vielmehr fügt es der Idee des Träumens von einem nie abgeschlossenen Werk eine

zusätzliche Komponente hinzu.

3.2 Erotik im Übergang von Il Decameron zum Decamerotico

Wie Maina und Zecca weiter ausführen, sind für die Filme des Decamerotico vor allem drei

Aspekte charakteristisch: Die fröhliche und ausgelassene Darstellung einer Sexualität,

die vermeintlich frei von bürgerlichen Zwängen und Konventionen im Mittelalter exis

tierte (hier liegt die größte Parallele zu Pasolinis Version), die massive, oftmals frontale

Exponierung des nackten weiblichen Körpers, sowie die Vermischung erotischer und ko

mischer Elemente, die beim männlich konzipierten Zuschauer Freude und Lust hervor

rufen soll (vgl. ebd., 104). Im Kontext der Post-68er nimmt die Filone dabei eine durchaus

ambivalente Rolle ein, welche sich zwischen der Zelebrierung von freier, tabubrechender

Sexualität und dem Zurückwerfen der Charaktere auf klischeebelastete, konventionelle

Geschlechterbilder aufspannt.

The decamerotico constructs a model of femininity in which post-68 and post-sexual rev
olution discourses seem to coexist with – and, to some extent, reinforce – traditional,
patriarchal and pre-modern values. On the one hand, women in these films express a
free and open sexuality: They are eager to offer themselves to the nearest male charac
ter, without any romantic justification whatsoever, only for the sake of their own plea
sure. On the other, though, they still seem to conform to established gender roles: They

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die mediale Verfasstheit menschlicher ›Ur-Sexualität‹ – Von Il Decameron (1971) zum Decamerotico 43 

are wives, daughters, nuns etc., who live isolated in specific (physical and social) spaces, 
within which they have limited agency. (ebd., 105) 

Letztendlich, so die beiden Autor_innen, bediene der Decamerotico männliche Fantasien 
einer umfassenden weiblichen Verfügbarkeit und einer gleichzeitig die sexuelle Freizü

gigkeit eingrenzenden sozialen Kontrolle: 

[T]he Decameron films create an erotic-utopian world, in which the female body com

plies with male needs and fantasies: a body that is both sexually active and socially 
passive – a desiring, accessible, welcoming body, and yet at the same time controlled, 
regulated, and obedient; a body that still knows its place. (ebd., 105–106) 

Im Gegensatz zum lustvoll begehrenden, doch für den Mann ungefährlichen weiblichen 
Körper in den Decamerotico Filmen, wandelt sich Weiblichkeit in der ab 1974 anschließen

den erotischen Komödie zusehends in aggressivere und dominantere Formen. Als »mo

ralisch abjekte Charaktere« (Manzoli 2012, 189) eines »post-patriarchalen Modells von 
Weiblichkeit« (Maina/Zecca 2020, 106) bekleideten die Frauen der späteren erotischen 
Komödie neue professionelle Rollen (Polizistinnen, Lehrerinnen, Ärztinnen), strahlten 
eine sexuelle Eigenmächtigkeit oder Unverfügbarkeit aus und führten dadurch bei den 
männlichen Protagonisten zu praktischer und sexueller Impotenz. Den Kontrast zwi

schen den Inszenierungsformen weiblicher Sexualität in der frühen und der späten Com
media sexy fassen Maina und Zecca wie folgt zusammen: 

[T]he decamerotico seems to depict a utopian world where the sexual revolution has 
already happened, and in a way that totally satisfies male desires; while the erotic com

edy constructs a dystopian world where the feminist revolution has taken place, mak

ing their worst fears come true. […] In other words, while the decamerotico could be 
said to be the place where escapist erotic fantasies and desires of male viewers con
verge, the erotic comedy is the place where his sexual fears and anxieties are actual
ized, albeit partly exorcised through comic relief. (ebd., 107) 

Was also bleibt von Pasolinis Il Decameron im Decamerotico? Ist der von Maina und Zec

ca herausgearbeitete erotische Eskapismus einer vollends auf männliche Bedürfnisse 
ausgerichteten weiblichen Sexualität bereits bei Pasolini angelegt oder etabliert sich die

ser erst durch die von Pasolini verdammte Marktförmigkeit des populären Decamerotico? 
In Pasolinis Verfilmung zeigt sich eine sorglose, ungehemmte Form von Sexualität, 

die den Tabubruch zelebriert und gegen institutionelle Reglementierungen in Stellung 
bringt. Insbesondere die katholische Sexualmoral wird konsequent persifliert. Die eige

ne Zerrissenheit zwischen Katholizismus und Homosexualität, zwischen der Angst, ver

dammt zu sein und dem Begehren gegenüber Männern, die Pasolini sein Leben lang be

gleitete, bildet den Hintergrund zur Verhandlung sexueller Tabubrüche der Filmfiguren. 
Dabei entpuppt sich die Tabuisierung von Sexualität durch den Katholizismus stets als 
scheinheilig: Die kirchlichen Vertreter_innen erfinden absurde Pläne, um die eigens auf

erlegten Regeln zu brechen und sich sexuellen Ausschweifungen hinzugeben (z.B. Epi

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Hannah Peuker: Filmerotik

sode 7), tarnen das Auffliegen dieser Pläne als göttliche Wunder (z.B. Episode 2) oder

ziehen Profit aus den Sexualtabus.

Die Erotik des Films erweist sich unterdessen alles andere als subversiv oder kämpfe

risch. Stattdessen ist sie in den Alltag der Figuren eingebettet, darin jedoch weder hero

isch noch verwerflich, sondern erstaunlich banal. Beiläufig blitzen ab und an Genitalien

auf, kurzzeitig legen sich die Figuren aufeinander oder entwickeln das ein oder andere

Verwirrspiel, um miteinander schlafen zu können. Die einzelnen Figuren sind allesamt

in Vororten Neapels angesiedelt. Es handelt sich um einfache Menschen, denen manch

mal die Zähne fehlen und die oftmals in Lumpen gekleidet sind, doch auch adelige oder

eben Repräsentant_innen der Kirche werden gezeigt. Zwischen diesen Figurengruppen

entsteht indes kein Gefälle. Die einen wie die anderen betrügen, schummeln und ver

gnügen sich, doch stets auf eine liebenswerte, sympathische Weise.

In ihrem Aufsatz The Medival Imaginary in Italian Films (2009) vergleicht Marcia Landy

Mittelalterdarstellungen in Filmen des italienischen Faschismus mit solchen zur Zeit des

Wirtschaftswunders in den 1960er-Jahren. Landy arbeitet heraus, dass Mittelalterinsze

nierungen des Faschismus meist einen Helden ins Zentrum stellen, der in einer mythisch

aufgeladenen, natürlichen Umgebung initialisiert wird, um die materiell korrumpierte

Elite der Zivilisation zu bekämpfen und zu besiegen. Es entstehe eine »union of bounti

ful nature, divine sanction and heroic greatness« (ebd., 116). In Kontrast zu diesen Hel

dengeschichten fokussierten populäre italienische Filme der 1960er-Jahre unbeholfene,

egozentrische, flache und doch liebenswerte Anti-Helden (vgl. auch Revisto 2002, 89).

[T]he characters are no longer truthful; they are forgers, thieves, imposters and confi
dence men; and truth becomes a matter not of judging their goodness or badness but
of the truthfulness of the storyteller and the act of storytelling. (Landy 2009, 124)

Die populären Filme reihen sich laut Landy in die Repräsentationsmodi des italienischen

Neorealismus ein, dessen Anti-Heroismus und Anti-Idealismus sich hier spiegele. »[A]ll

goodness is weakness or hypocrisy and the supreme virtue is quickness of wit«, folgert

Landy mit Rückbezug auf T. G. A. Nelson (Nelson 1990, 101, zitiert in: Landy 2009, 128).

Obgleich Landy vor allem die Filme Mario Monicellis in den Blick nimmt, lassen sich ihre

Ausführungen auf die Darstellungen in Pasolinis Decameron übertragen, eine Parallele,

die sie schlussendlich ebenfalls benennt (vgl. ebd., 129).

Auf ähnliche Weise trifft das Paradigma mittelalterlicher Antihelden auf die Filme

des Decamerotico zu. Auch hier zeichnen sich die Charaktere durch das Ineinanderfallen

guter und schlechter Seiten, Betrügereien und Humor aus. Interessant erscheint jedoch

Landys Ausführung zur »Wahrhaftigkeit des Geschichten-Erzählens« (ebd., 124). Im Ge

gensatz zu Pasolinis Verfilmung sind die Decamerotico Filme sehr klar gegliedert. Ihnen

sind Zwischenpassagen eingefügt, welche die einzelnen Episoden voneinander trennen.

Die Unabschließbarkeit und Multiperspektivität Pasolinis wird hier folglich in narrative

Eindeutigkeit überführt.

Im Hinblick auf die Erotik lässt sich zudem bemerken, dass die Decamerotico Filme

diese zum Dreh- und Angelpunkt des Erzählens, ebenso wie des filmischen Gestaltens

und des Affizierens erheben. Was bei Pasolini noch nebensächlich, alltäglich und ba

nal wirkte, avanciert hier zum neuen, zentralen Fokus. Die Blicke – sowohl der Figuren,

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die mediale Verfasstheit menschlicher ›Ur-Sexualität‹ – Von Il Decameron (1971) zum Decamerotico 45

als auch der Kamera – sind auf das Erhaschen von weiblicher Nacktheit ausgerichtet,

die Erzählstränge laufen auf das Verführen einer Frau hinaus, die Witze umkreisen das

Scheitern solcher Verführungen. Das ästhetische Paradigma der 1970er-Jahre, welches

weibliche Nacktheit zum Fluchtpunkt filmischer Perspektivierungen erhebt und an den

Voyeurismus männlicher Figuren rückkoppelt, ist geboren.

Abb. 5–6: Weibliche Nacktheit als perspektivischer Fluchtpunkt.

Quelle: Decameron proibitissimo, Stills.

Wenn Pasolinis filmischer Ansatz im Decameron, wie Rumble argumentiert, im
Aufbrechen von Wahrnehmungsoperationen begründet liegt, die im Zuge des Ratio

nalisierungsprozesses der Renaissance durch das Einführen der Zentralperspektive

vereinheitlicht wurden (vgl. Rumble 1996, 46), so kehren die Filme des Decamerotico die

sen Prozess wieder um. Pasolinis Decameron nutzt Filmerotik, um eine Multiplizität

an Ausdrucks-, Wahrnehmungs- und Affizierungsfacetten zu gewährleisten. Filme wie

Decameron proibitissimo hingegen übersetzen Erotik linear in weibliche Nacktheit

auf der Repräsentationsebene und erheben sie zum zentralen Punkt, auf den alle Per

spektiven des Films hin ausgerichtet sind (Abb. 5–6). Sie entwerfen dergestalt eine neue

Zentralperspektive, eine patriarchale Zentralperspektive des erotischen Voyeurismus.

3.3 Erotische Unabschließbarkeit und Abiura

Im Gegensatz zur repräsentationslogischen Verkürzung von Erotik auf weibliche Nackt

heit im Decamerotico erfährt Erotik in Pasolinis Decameron als affektiver Leitfaden eine

Analogisierung mit der Unabgeschlossenheit des Geschichtenerzählens. Filmerotik be

ruht auf Faktoren der Latenz und der Unabschließbarkeit (mehr dazu in Kapitel 5), was

sie als Erfahrung und als Erscheinungsform von der Pornographie als Präsenzphäno

men unterscheidet. Die unvollendeten Geschichten des Decameron finden folglich ihre

Entsprechung in unvollendbaren Schleifen erotischer Affizierungen.

Pasolinis Trilogie des Lebens liegt dabei der Versuch zugrunde, über den Rückbezug auf

vergangene oder mystische Welten der Erotik eine Form der menschlichen Sexualität zu

revitalisieren, die von modernen Schulddiskursen und Kapitalisierungspraktiken noch

nicht korrumpiert ist:

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Hannah Peuker: Filmerotik

Die Filme sind ziemlich leicht und ich habe sie gemacht, um der konsumistischen Ge
genwart eine jüngste Vergangenheit entgegenzuhalten, in der der menschliche Körper
und die menschlichen Beziehungen noch wirklich waren; obgleich prähistorisch, ob
gleich plump, waren sie dennoch wirklich und hielten diese Wirklichkeit der Unwirk
lichkeit der Konsumgesellschaft entgegen. (Pasolini, zitiert in: Naldini 1991, 296)1

Die Erotik des Decameron fungiert dergestalt als Utopie einer vorzivilisatorischen, rea

len, vermeintlich natürlichen Sexualität und wird von Pasolini gegen das bourgeoise,

konsumistische Begehren in Stellung gebracht, das er im Italien der 1960er- und 1970er-

Jahre vorzufinden meinte. Die Trilogie des Lebens verfolgt in diesem Sinne ein anthropolo

gisches Anliegen: Sie versucht in den drei Filmen Il Decameron, Il fiore delle mille e
una notte und I racconti di Canterbury drei Formen der Ur-Sexualität aufzudecken,

die unberührt vom internalisierten Schamgefühl als Modus der Kontrolle der Neuzeit

existierten. Nachdem sich die vermeintlich progressiven Kräfte der sexuellen Revoluti

on von 1968 für Pasolini als neue Spielart kapitalistischer Faschismen entpuppt hatten

(vgl. Pasolini 2018 [1962–1975]), versprach der Rückgriff auf eine vermeintlich vorzivi

lisatorische Vergangenheit den einzigen Ausweg aus den Zwängen der Gegenwart, wie

Rumble weiter ausführt:

In bourgeois society, sexuality and pleasure satisfy ›a social obligation‹ and are be
trayed by guilt. The Trilogia is an attempt to represent an image of sexuality untouched
by this guilt, and pleasure as something ›against social obligations‹. (Rumble 1996, 76)2

Die letzte Hoffnung auf eine Sexualität, die frei von Fremd- und Selbstregulierung funk

tioniert, liegt für Pasolini also im Vergangenen. Dass das mittelalterliche Italien in die

sem Zusammenhang als Ausgangspunkt für die Revitalisierung einer vermeintlich rea

len, unverfälschten Sexualität genutzt wird, ist dabei kein Zufall. Vielmehr finden sich

ähnliche Thesen über eine freie, mittelalterliche Sexualität in Norbert Elias Über den Pro
zeß der Zivilisation (1976 [1939]). Die Neuauflage des soziologischen Werks von Suhrkamp

in den 1970er-Jahren (1982 erstmals in italienischer Übersetzung) und die daran anschlie

ßende erstmalige breite Rezeption lässt sich ebenso wie Pasolinis Decameron als prä

gend und zugleich symptomatisch für ein in den 1970er-Jahren steigendes Interesse an

postulierten ursprünglichen Formen menschlichen Sexualverhaltens lesen. Das Mittel

alter etablierte sich sowohl soziologisch als auch filmisch als präferierter Rahmen, um

1 Original: »Questi film sono abbastanza facili, e io li ho fatti per oppore al presente consumistico

un passato recentissimo dove il corpo umano e i rapporti umani erano ancora reali, benché arcaici,
benché preistorici, benché rozzi, però tuttavia erano reali, e opponevano questa realtà all’irrealtà
della civiltà consumistica.« (Zitat aus: Naldini 1989, 348)

2 Rumble bezieht sich an dieser Stelle auf ein Zitat Pasolinis: »Il sesso è oggi la soddisfazione di
un obbligo sociale, non un piacere contro gli obblighi sociali. Da ciò deriva un comportamento

sessuale appunto radicalmente diverso da quello a cui io ero abituato.« (Pasolini in: Naldini 1989,
392)

Übersetzung: »Sex ist heute die Befriedigung einer sozialen Verpflichtung und nicht ein Vergnü
gen gegen soziale Verpflichtungen. Daraus ergibt sich ein radikal anderes Sexualverhalten als das,
was ich gewohnt war.«

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die mediale Verfasstheit menschlicher ›Ur-Sexualität‹ – Von Il Decameron (1971) zum Decamerotico 47 

sich der anthropologischen Konstante menschlicher Sexualität zu widmen und diese los

gelöst von neuzeitlichen Konventionen zu betrachten.3 
Mit Hans Peter Duerrs fünfbändigem Werk Der Mythos vom Zivilisationsprozeß (1988; 

1990; 1993; 1997; 2002) setzte wiederum ein Infragestellen des von Elias entworfenen Mit

telalterbildes ein. Die Debatte ist heute als Elias-Duerr Kontroverse bekannt. Duerr argu

mentiert, dass Nacktheit und Sexualität im Mittelalter ebenso wie in indigenen Kulturen 
durchaus schambehaftet, tabuisiert und mit Regeln besetzt waren, das dies teilweise so

gar strenger der Fall war als in neuzeitlichen, europäischen Kontexten, dass Regeln oft

mals jedoch nicht in Gesetzestexten festgeschrieben, sondern dass Verstöße über soziale 
Ausschlussmechanismen geahndet wurden (vgl. 1988, 10ff.). Einen Gegensatz zwischen 
einem freien, schamlosen, ursprünglichen Umgang mit Sexualität und einer zivilisato

rischen Regulierung gebe es demnach nicht. Dieser sei ein ebensolcher Mythos wie die 
Vertreibung des Menschen aus dem Paradies. 

Ebenso wie Elias’ Thesen zur Freizügigkeit menschlicher Sexualität im Mittelalter 
kritisiert und dekonstruiert wurden, muss auch Pasolinis Projekt der Revitalisierung 
menschlicher Ur-Sexualität anhand mittelalterlicher Schamlosigkeit als fragwürdig bis 
gescheitert betrachtet werden.4 Insbesondere die filmische Entwicklung des Decameroti
co stellte für Pasolini den Beweis für diese Tragik dar. 1975 veröffentlichte er dementspre

chend seine Abiura, die Abjuration der sexuellen Utopie: 

Ich schwöre der ›Trilogie des Lebens‹ ab, obwohl ich sie nicht bereue. Denn ich kann die 
Aufrichtigkeit und Notwendigkeit nicht leugnen, die mich zur Darstellung von Körpern 
und ihrem kulminierenden Symbol, dem Sex, getrieben haben. […] 
In der ersten Phase der kulturellen und anthropologischen Krise, die gegen Ende der 
1960er-Jahre einsetzte – in der die Unwirklichkeit der ›mass media‹ Subkultur und da
mit der Massenkommunikation zu triumphieren begann – schien die letzte Bastion der 
Realität der ›unschuldige‹ Körper mit der archaischen, düsteren, vitalen Gewalt seiner 
Sexualorgane zu sein. […] 
Jetzt hat sich alles auf den Kopf gestellt. Erstens: Der fortschrittliche Kampf für die De
mokratisierung der Ausdrucksformen und die sexuelle Liberalisierung wurden brutal 
überholt und durch die Entscheidung der konsumorientierten Macht, eine breite (und 
ebenso falsche) Toleranz zu gewähren, vereitelt. Zweitens: Sogar die ›Realität‹ unschul
diger Körper wurde von der Macht des Konsums verletzt, manipuliert und verfälscht. 

3 In diesem Zusammenhang muss darauf hingewiesen werden, dass die Novellen in Boccaccios Il 
Decamerone durch die Entstehungszeit des Werks zwischen 1348 und1353 bereits am Übergang von 
Mittelalter zu Renaissance spielen. Es ist demnach strittig, ob in ihnen überhaupt eine ›mittelalter

liche Sexualität‹ gezeigt wird oder ob nicht zu diesem Zeitpunkt bereits die von Pasolini beanstan
dete ›Regulierung von Wahrnehmungs- und Verhaltensweisen durch die Renaissance‹ eingesetzt 
hat. 

4 Eine Kritik an der Idee von ursprünglicher, quasi natürlicher Sexualität ließe sich auch unter Be
zugnahme auf Michel Foucaults vierbändige Studie Sexualität und Wahrheit (1987a; 1989a; 1989b; 
2019) anführen. Von der Antike bis in die Moderne untersucht Foucault unterschiedliche Ausprä
gungen dessen, wie Individuen und Gesellschaften über Sexualität sprechen und schreiben. Se
xualität ist in all diesen Beschreibungen historisch, kulturell, diskursiv und künstlerisch bedingt – 
niemals natürlich oder ursprünglich. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Hannah Peuker: Filmerotik

In der Tat ist diese Gewalt an Körpern zur makroskopischsten Tatsache der neuen
menschlichen Ära geworden. […]
Selbst wenn ich weiterhin Filme wie die der ›Trilogie des Lebens‹ machen wollte,
könnte ich das nicht: denn ich hasse jetzt Körper und Sexualorgane. (Pasolini 2023
[1975])5

Die Unabgeschlossenheit des eigenen Werks, die anfangs noch zum Träumen einlud und

ein Versprechen der reinen Potenzialität in sich trug, verkehrt sich für Pasolini mit dem

kapitalistischen Ausschlachten des Decameron im Decamerotico in eine Katastrophe. Die

letzte Hoffnung auf eine Befreiung des archaischen Körpers war genommen, und mehr

noch: Gerade die vermeintlich sexuelle Freiheit des Archaischen avancierte zum favo

risierten Sujet des marktförmigen Filmprodukts. Pasolini wurde in diesem Sinne mit

seinen eigenen Waffen geschlagen. Die Unabschließbarkeit, die er zum erotischen und

künstlerischen Mantra erhoben hatte, entwand sich seiner Kontrolle, entwickelte ein Ei

genleben und setzte sich in Werken fort, die seinem Verständnis von zu favorisierender

Sexualität bzw. Filmerotik diametral widersprachen.

Im gleichen Jahr wie die Abiura erschien auch Pasolinis letzter Film, Salò o le 120

giornate di Sodoma (Die 120 Tage von Sodom, Pier Paolo Pasolini, IT 1975). Die fröhliche,

ausgelassene Sexualität der Trilogie des Lebens hatte sich unumstößlich in sadistisch-fa

schistische Sexualgewalt verkehrt und spiegelte so Pasolinis eigenen Pessimismus:

Tatsache ist, daß die Sexualität hier [in Saló; H.P.] noch verwendet wird, aber anstatt,
wie in der Trilogie des Lebens, als etwas Freudvolles, Schönes, Verlorenes verwendet zu
werden, wird sie als etwas Schreckliches eingesetzt, sie ist zur Metapher dessen gewor
den, was Marx den Warencharakter des Körpers, die Entfremdung des Körpers nennt.
Das, was Hitler brutal gemacht hat, also indem er Körper tötete, zerstörte, das hat die
konsumistische Zivilisation auf kultureller Ebene getan, aber in Wirklichkeit ist es das
selbe. (Pasolini zitiert in: Naldini 1991, 335)

Pasolinis Gleichsetzung einer Kommerzialisierung von Sexualität mit dem Holocaust ist

zweifelsohne höchst fragwürdig. Insbesondere anhand dieser Polemik verdeutlicht das

Zitat jedoch die Drastik mit der sich die Rolle von Sexualität in Pasolinis Schaffen und

Denken innerhalb von vier Jahren gewandelt hatte. Giacomo Manzoli sieht sie sogar als

5 Original: »Io abiuro dalla ›Trilogia della vita‹, benché non mi penta di averla fatta. Non posso infat
ti negare la sincerità e la necessità che mi hanno spinto alla rappresentazione dei corpi e del loro
simbolo culminante, il sesso. […] [N]ella prima fase della crisi culturale e antropologica comincia

ta verso la fine degli Anni Sessanta – in cui cominciava a trionfare l’irrealtà della sottocultura dei
›mass media‹ e quindi della comunicazione di massa – l’ultimo baluardo della realtà parevano es
sere gli ›innocenti‹ corpi con l’arcaica, fosca, vitale violenza dei loro organi sessuali. [.] Ora tutto si è
rovesciato. Primo: la lotta progressista per la democratizzazione espressiva e per la liberalizzazio
ne sessuale è stata brutalmente superata e vanificata dalla decisione del potere consumistico di
concedere una vasta (quanto falsa) tolleranza. Secondo: anche la ›realtà‹ dei corpi innocenti è stata
violata, manipolata, manomessa dal potere consumistico: anzi, tale violenza sui corpi è diventa
to il dato più macroscopico della nuova epoca umana. […] Se anche volessi continuare a fare film
come quelli della ›Trilogia della vita‹, non lo potrei: perché ormai odio i corpi e gli organi sessuali.«

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die mediale Verfasstheit menschlicher ›Ur-Sexualität‹ – Von Il Decameron (1971) zum Decamerotico 49 

exemplarisch dafür an, dass die sexuelle Revolution letztlich in einem Begräbnis mün

dete, im Begräbnis des Kinos: 

Es geht uns aber vor allem darum, darauf hinzuweisen, dass die Beziehung zwischen 
Eros und Thanatos, die im italienischen Kino merkwürdigerweise einige ihrer extrems

ten Ausprägungen gefunden hat, bereits Mitte der 1970er-Jahre ein Ende gefunden 
zu haben scheint. Dass man im Arthouse-Kino, wenn man von Sex spricht, auch einen 
Hauch von Tod atmet, ist ganz klar und geht aus einer Unzahl von Filmen hervor, unter 
denen die von Ferreri und Fellini, von 8 e ½ bis Amarcord, über Satyricon, deutlich 
hervorstechen. Mit der sexuellen Revolution, so scheint es, ist auch eine Beerdigung 
zu feiern. Ein Begräbnis für das Kino, könnte man meinen, denn das Jahr 1976 […] ist 
auch das Jahr, in dem die meisten Trauerfilme veröffentlicht werden, wie der bereits 
erwähnte Salò oder Fellinis Il Casanova. (2012, 173–174)6 

Anstatt die nachgezeichnete Entwicklung als Ironie des Schicksals zu verbuchen, soll im 
Folgenden gezeigt werden, dass es sich hierbei um eine medienanthropologische Szene 
par excellence handelt, die erstens eine Reihe gängiger Mythen über menschliche Se

xualität als anthropologische Konstante aufdeckt und zweitens die Notwendigkeit ver

deutlicht, die vorgängige Verschränkung von menschlichen und medialen Faktoren kon

zeptionell ernst zu nehmen. Diese Neuperspektivierung ist vonnöten, da die reine Kon

statierung des Scheiterns von Pasolinis sexueller Utopie droht, zentrale Dimensionen 
der Medialität zu übergehen. Sowohl Pasolinis Trilogie des Lebens als auch die daran an

knüpfenden populären Filme sind mediale und damit technische und ästhetische Gefü

ge. Hier wird Sexualität als vermeintlich urwüchsige menschliche Betätigung und an

thropologische Grunddimension auch entgegen der Annahmen Pasolinis nicht einfach 
dargestellt, aufgerufen oder reanimiert, sondern vielmehr im Zusammenspiel von Me

dien, menschlichen Figuren und Körpern überhaupt erst hergestellt. Dies freizulegen 
allerdings bedarf es eines veränderten Blickwinkels, nämlich präzise einer medienan

thropologischen Perspektive auf das vermeintlich Naturwüchsige. 

3.4 Erotik und Sexualität als Körpertechniken in Il Decameron 
und im Decamerotico 

Wie in Kapitel 2.6 ausgeführt, beruht die dieser Arbeit zugrunde liegende medienan

thropologische Perspektive unter anderem darauf, das intrinsisch Medientechnische des 
vermeintlich Natürlichen kenntlich zu machen und umgekehrt. Hierfür verschiebt die 

6 Original: »Ma ci interessa segnalare soprattutto che – già a metà anni Settanta – sembra chiuder
si quel rapporto fra Eros e Thanatos che trova curiosamente alcune delle sue manifestazioni più 
estreme nella cinematografia italiana. Che nel cinema d’autore, parlano di sesso, si respiri anche 
un’aria di morte è piuttosto chiaro e traspare da un’infinità di pellicole, fra le quali spiccano con 
evidenza quali di Ferreri e dello Fellini, da 8 e ½ ad Amarcord, passando per Satyricon. Con la 
rivoluzione sessuale, insomma, pare ci sia da celebrare anche un funerale. Funerale del cinema, 
si potrebbe pensare, […] il 1976 è anche l’anno in cui escono le pellicole più funebri, come il già 
ricordato Salò o Il Casanova di Fellini.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Hannah Peuker: Filmerotik

Medienanthropologie den analytischen Fokus weg von vermeintlich statischen Polaritä

ten wie dem Menschen und dem Medium, hin zu der Betrachtung verschränkter Existen

zweisen, Operationalitäten und Relationen. In besonderem Maße tangiert eine solche

Re-Perspektivierung die Vorstellung von Sexualität bzw. Erotik. Anhand der Beschrei

bung des Diskurses um die Veröffentlichung von Il Decameron sowie den daran an

schließenden Filmen des Decamerotico, nicht zuletzt anhand der eigenen Verortung des

Films durch Pasolini, habe ich aufgezeigt, dass die Vorstellung von einer ursprünglichen

menschlichen Sexualität in den 1970er-Jahren nach wie vor virulent war und Erotikfilme

regelmäßig auf das Verhältnis zwischen einer zu begrüßenden Treue und einer abzuleh

nenden Entfremdung gegenüber der beanstandeten, vermeintlich natürlichen mensch

lichen Sexualität hin befragt wurden (vgl. u.a. Spinazzola 1958). Dieser Diskurs grün

det folglich auf der Separierung von vorgängig Natürlichem und nachträglich Techni

schem, wobei das Technische unter den allgemeinen Verdacht gerät, den Menschen von

seiner eigenen Natur zu entfremden. Wie nun ließe sich eine medienanthropologisch

informierte Antwort auf diesen Verdacht ebenso wie auf Pasolinis eigens proklamiertes

Scheitern des Wiedererweckens menschlicher Ur-Sexualität über die Technik des Films

formulieren?

Obgleich Pasolini in Die Schriftsprache der Wirklichkeit (2012 [1966]) durchaus fruchtba

re Ansätze für eine Medienanthropologie des Films liefert, wie Lorenz Engell in Der Film
zwischen Ontografie und Anthropogenese (2015) herausarbeitet, sind die Ausführungen Pa

solinis zur Trilogie des Lebens gezeichnet von dem Glauben an einen vortechnischen Kör

per, der paradoxerweise gerade über die Technik des Films wiederbelebt werden soll. In

Die Schriftsprache der Wirklichkeit hebt Pasolini die vorgängige Durchdringung von Kino

und Realität hervor, wobei er erstens den Film als »menschliche Ausdruckssprache« (2012

[1966], 72) und zweitens die Wirklichkeit als »Kino in natura« (ebd., 73) bezeichnet. Ei

ne klare Trennung zwischen vortechnischer Natur und nachträglicher Technifizierung,

von unmittelbarer und medienbedingter Gesellschaft oder von Leben und Mechanisie

rung scheint hier entgegen vieler seiner anderen Äußerungen gerade nicht gegeben. Im

Kontrast zu diesen Ausführungen arbeitet in der Trilogie des Lebens die Idee eines vorzivi

lisatorischen, reinen, sprich vortechnischen Körpers aktiv mit. Während sich Film und

Realität in Die Schriftsprache der Wirklichkeit koemergent hervorbringen, erscheint das Se

xuelle in Pasolinis davon abweichendem Verständnis im Decameron als letzte Bastion

eines vortechnischen Körpers, der durch Modernisierung, Industrialisierung, Kommer

zialisierung und nicht zuletzt Pornographisierung vermeintlich verloren gegangen sein

soll.

Dieser Widerspruch kündigt bereits an, dass möglicherweise auch der Film selbst

ein uneindeutigeres Verständnis von Sexualität ermöglicht, als es ihm vom Regisseur

zugesprochen wird. Wo Pasolini sprachlich noch am Glauben an eine Ur-Sexualität als

anthropologische Dimension menschlicher Existenz festhält, geht sein eigener Film be

reits über ihn hinaus und macht die Medialisierung des Sexuellen leiblich erfahrbar. Se

xualität ist hier gerade nicht natürlich gegeben, sondern immer kontingent, ephemer, an

örtliche, personelle, wahrnehmungsspezifische und mediale Aspekte gekoppelt. Ob sie

zur Entfaltung kommt oder nicht, ist durch ein intensives Spiel mit An- und Abwesen

heiten, Irrwegen, narrativen Verschachtelungsstrategien und Verschiebungen sozialer

Ordnungen, Bilder und Töne bedingt. Im Decameron tritt Erotik also entgegen der Aus

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die mediale Verfasstheit menschlicher ›Ur-Sexualität‹ – Von Il Decameron (1971) zum Decamerotico 51 

führungen des Regisseurs als zutiefst medial konfiguriert in Erscheinung. Das künstle

rische – also materielle, technische, handwerkliche – Hervorbringen von Bedeutungs- 
und Affizierungsebenen wird im Film sogar permanent verhandelt, sei es in den Szenen 
des Erstellens des Triptychons oder wenn Pasolini als Giotto-Schüler über mittelalter

liche Märkte läuft, aber im Modus des Filmemachers die Motive für die nachfolgenden 
Erotikszenen auswählt. 

Erotik wird auch in den Szenen, in denen sexuelle Interaktionen vorkommen, als 
szenenbildnerisch, kameraperspektivisch sowie montagetechnisch konstituierter Pro

zess ausgestellt. Das Gemachtsein von Erotik wird dabei gerade nicht negiert, ein doku

mentarischer oder dem Realismus verhafteter Modus wird nicht einmal vorgetäuscht. 
Stattdessen lässt sich – entgegen Pasolinis Ausführungen – die These aufstellen, dass die 
medientechnische Bedingtheit des Sexuellen im Erotischen selbst filmisches Thema des 
Decameron ist. Die fünfte Episode des Films (die in der zuvor genannten Marktszene 
vorbereitet wird) kann hierfür beispielhaft angeführt werden. 

In dieser Szene verabreden sich Caterina (Elisabetta Genovese) und Riccardo (Schau

spieler unbekannt) zu einem nächtlichen Rendezvous auf einem Dach, um von Caterinas 
Eltern unbemerkt miteinander die Nacht verbringen zu können. Die filmmediale Erotik 
wird auf diese Weise räumlich und zeitlich begrenzt. Es gibt ein spezifisches Setting, das 
wiederum eigens im Film in Erscheinung tritt. Ein Bettlager auf dem Dach wird dabei 
zu einem Filmset im Filmset (Abb. 7). Der Ort ist vom restlichen Dach optisch unter an

derem durch Textilien abgetrennt, wobei die durchlässigen Vorhänge das für die Erotik 
typische Spiel mit (Un-)Sichtbarkeiten vorantreiben, und zugleich eine innerfilmische 
Doppelung vornehmen, nämlich die der projektionstechnischen Leinwandfläche (Abb. 
8). 

Die Begegnung zwischen Caterina und Riccardo, der erste sexuelle Kontakt, den bei

de in ihrem Leben haben, ist durch dieses durchgehend mediale Setting gerahmt. Sie 
wird des Weiteren konfiguriert durch offensichtliche Wechsel in der Einstellungsgrö

ße (wenn Totalen extremen Nahaufnahmen weichen), durch das langsame Abfahren der 
Körper durch die Kamera, sowie durch ein besonderes Augenmerk auf einzelne Blicke, 
Gesten, die Haltung der Körperteile zueinander. Die sexuelle Begegnung ist dabei durch

aus im Sinne Pasolinis unschuldig, auf eine gewisse Weise unbedarft und schambefreit, 
wenn beispielsweise Caterina unwillkürlich im Schlaf ihre Hand auf Riccardos Penis legt 
(Abb. 9). Das Entscheidende ist jedoch, dass diese Unschuld nicht naturgegeben, son

dern ebenso medial konfiguriert und hervorgebracht ist wie die soziale Reglementie

rung, die mit dem Anbruch des morgens und dem Entdecken des Paares durch Caterinas 
Eltern unausweichlich erneut einsetzt (Abb. 10). Der Freiraum des Nachtlagers ist dem

nach möglicherweise weniger explizit reglementiert oder fremdbestimmt, doch ebenso 
medial verfertigt und konstituiert wie die Szenen der sozialen Kontrolle. Die unschuldi

gen, archaischen Körper, die Pasolini hier wiederzuerwecken sucht, werden erst durch 
technische Operationen als unschuldige, archaische Körper hervorgebracht. Wo Pasoli

ni noch eine körperbezogene Ursprungsutopie verfolgt, ist sein eigener Film schon über 
ihn hinausgegangen und weist das vermeintlich Ursprüngliche als protofilmische Szene 
aus. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Hannah Peuker: Filmerotik

Abb. 7: Das Filmset im Filmset.
Abb. 8: Der Vorhang als Leinwand-Doppelung.
Abb. 9: Die ›unschuldige‹ Geste.
Abb. 10: Entdeckung des Tabubruchs.

Quelle: Il Decameron, Stills.

Die Filme des Decamerotico führen die im Decameron bereits offenkundige Media

lität filmischer Erotik ebenso wie die der menschlichen Sexualität weiter fort. Der Ver

gleich von Filmerotik zwischen der Decamerone-Verfilmung Pasolinis und der im Deca
merotico vorherrschenden Tendenz legt dann Folgendes nahe: Einerseits ist in Pasolinis

Film eine Offenheit und Multiplizität von Erzähl-, Wahrnehmungs- und Affizierungs

strukturen angelegt, die in der Unabschließbarkeit des Erotischen ihre Entsprechung

findet. Diese Multiplizität negieren die Decamerotico-Filme, führen sie das Sexuelle doch

größtenteils zurück auf eine verflachte Repräsentationslogik, die den männlichen Blick

auf den Fluchtpunkt des nackten Frauenkörpers ausrichtet. Andererseits kann Pasolinis

kulturkritischer Blick auf die Decamerotico-Filme nicht unhinterfragt übernommen wer

den, denn Pasolini verfolgte selbst die irrgeleitete Hoffnung, eine angeblich natürliche

Sexualität mittels einer technischen Praxis wiedererwecken zu können, ohne dabei die

technische Dimension des Films als genuinen Bestandteil jener postulierten ›ursprüng

lichen‹ Sexualität anzuerkennen. Diese grundsätzliche Spannung legt der Decameron

durch seine filmischen Inszenierungsstrategien letzten Endes selbst offen.

In diesem Sinne entspricht die Inszenierung von Sexualität sowohl im Decameron

als auch in den Decamerotico-Filmen eher den Ausführungen Marcel Mauss’ zu den so

genannten Körpertechniken (vgl. 1989 [1934]) denn den Ausführungen Pasolinis zu seinem

eigenen Film. In Rekurs auf Platon argumentiert Mauss, dass es ein Zeichen der west

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die mediale Verfasstheit menschlicher ›Ur-Sexualität‹ – Von Il Decameron (1971) zum Decamerotico 53 

lichen Moderne sei, Technik auf Instrumente, Apparate und Maschinen zu reduzieren. 
Für Mauss sind hingegen auch Körperpraktiken wie das Gehen oder Schwimmen un

ter dem Begriff der Technik – bzw. der techné – zu fassen. Daran anschließend lassen 
sich auch Sexualität und Erotik als Körpertechniken begreifen, die durch Imitationen, 
Anleitungen wie das Kamasutra, Darstellungsmodi, öffentliche Aufführungspraktiken, 
Sexspielzeuge, Dating-Plattformen uvm. technisch und diskursiv modifiziert und trans

formiert werden. Ein erster Unterschied zwischen Erotischem und Sexuellem lässt sich 
dann dahingehend benennen, dass Sexualität eine ausgeführte Körpertechnik ist, wo

hingegen die Erotik im Spiel zwischen Anziehung und Abstoßung, Zeigen und Verste

cken, Nähe und Distanz eine Körpertechnik der Latenz ist. Beides lässt sich jedoch nicht 
unabhängig voneinander diskutieren, prägen doch Techniken der Erotik das Sexuelle ge

nauso wie umgekehrt. 
Im Sinne der Mauss’schen Körpertechniken lassen sich die Verfilmungen des Deca

merone im Italien der 1970er-Jahre als ein spezifisches Momentum begreifen, die Körper

techniken der Erotik und der Sexualität ein Stück weit zu verschieben und zu konfigu

rieren. Dies geschieht indes nicht in einem Gestus der Entfremdung von ›der ursprüng

lichen Natur des Menschen‹, denn eine solche hat es überhaupt nie gegeben. Vielmehr 
helfen die Decamerone-Verfilmungen, die filmische und damit medientechnische Kom

ponente des Erotischen als konstitutiven Bestandteil menschlicher Sexualität ernst zu 
nehmen. 

Die Anerkennung der gegenseitigen Bedingtheit von Natürlichem und Technischem 
in der Erotik bedeutet indes nicht, dass die Art der Verschränkung von Körperlichem 
und Technischem automatisch politisch oder ethisch gutgeheißen werden muss (dieses 
Argument rekurriert wieder auf die Ausführungen zu einem medienanthropologisch in

formierten Kritik Begriff aus Kapitel 2.6). Die Tatsache, dass die Decamerotico-Filme die 
technische Verfasstheit menschlicher Sexualität kenntlich und dadurch analytisch be

schreibbar machen, darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass sie auf der Repräsenta

tionsebene ein größtenteils an patriarchalen Konventionen orientiertes Bild von eroti

schem Begehren vermitteln. Dies tun sie jedoch nicht aufgrund ihrer technischen Ver

fasstheit, sondern aus gesellschaftlichen, politischen und wirtschaftlichen Rahmenbe

dingungen heraus, die kontingent sind und weder allein in der Technik noch in der Na

tur begründet liegen. Das Anerkennen der vorgängigen Verschränkung von natürlichen 
und technischen Aspekten durch die medienanthropologische Perspektivierung ist dann 
sogar der erste Schritt, um diese Kontingenzen erkennen und benennen zu können. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476871-003 - am 13.02.2026, 17:28:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

