3. Die mediale Verfasstheit menschlicher >Ur-Sexualitat« -
Von IL DECAMERON (1971) zum Decamerotico

Warum ein Werk vollenden, wo es doch
wunderbar ist, nur von ihm zu traumen?

Pasolini in der Rolle des Giotto-Schiilers in IL
DECAMERON [1971]

In der letzten Szene des Films IL DECAMERON (Decameron. Erotische Episoden aus dem Mit-
telalter, Pier Paolo Pasolini, IT/FR 1971) stellt Pier Paolo Pasolini in der Rolle des Giotto
Schiilers die Frage nach dem Potenzial reiner Latenz. Die Frage »warum ein Werk voll-
enden, wo es doch wunderbar ist, nur von ihm zu triumen?«, beendet den Film, die Ka-
mera zeigt dabei eine Riickenansicht Pasolinis. Fiir sich genommen erscheint dieses En-
de paradox, schlie3t der Film doch mit der Validierung von Unabschlief3barkeit. Gerade
dadurch tangiert die Frage jedoch auf verschiedenen Ebenen das zuvor im Film Erfahre-
ne ebenso wie die anschlieflende Auffithrungs- und Rezeptionsgeschichte.

3.1 Filmische und rezeptionsgeschichtliche Unabgeschlossenheit

Obgleich Pasolini in seiner Rolle als gefeierter Maler in der aufgerufenen Szene auf das
von ihm und seinen Gehilfen zu zweidrittel fertiggestellte Triptychon blickt und seine
Frage dementsprechend vordergriindig das Fresko betrifft, verweist sie ebenso auf den
narrativen, perspektivischen und affektiven Aufbau des Films. Seinem Vorbild, der No-
vellensammlung Il Decamerone von Giovanni Boccaccio (2008 [1348-1353, dt. um 1473])
treu bleibend, besteht Pasolinis Film aus einzelnen Geschichten, den sogenannten No-
vellen. Von den 100 Geschichten des Decamerone wihlt Pasolini acht aus. Das Format der
Zusammenstellung einzelner, literarisch entlehnter Geschichten prigt auch die anderen
Filme der Trilogie des Lebens, zu der neben dem DECAMERON auch I RACCONTI DI CAN-
TERBURY (Pasolinis tolldreiste Geschichten, Pier Paolo Pasolini, IT 1972) und IL FIORE DEL-
LE MILLE E UNA NOTTE (Erotische Geschichten aus 1001 Nacht, Pier Paolo Pasolini, IT 1974)
gehoren. Im Gegensatz zur Vorlage Boccaccios sind die Geschichten in IL DECAMERON
jedoch unabgeschlossen, sie gehen oftmals unmerklich ineinander iiber. Eine klare Rah-

13.02.2026, 17:28:07. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Hannah Peuker: Filmerotik

mung einzelner Geschichten, wie sie bei Boccaccio durch innerdiegetische Erzihler_in-
nen-Figuren gegeben ist (Mdnner und Frauen, die vor der Pest geflohen sind und sich
zum Zeitvertreib gegenseitig Geschichten erzihlen), gibt es bei Pasolini nicht. Als einzig
mogliche und doch in sich wiederum briichige Rahmung kann die Geschichte des Giotto
Schiilers angesehen werden, den Pasolini verkorpert. Diese setzt jedoch erst zur Mitte
des Films ein und verbindet die einzelnen Novellen eher lose als einheitlich sinnstiftend.

An die narrative Fragmentierung schlie3t gleichzeitig ein Aufbrechen von Perspekti-
ven und Sehgewohnheiten an, wie Patrick Rumble in Allegories of Contamination. Pier Paso-
lini’s Trilogy of Life (1996) argumentiert. Rumble zufolge attestierte Pasolini dem Rationali-
sierungsprozess seit der Renaissance eine parallel verlaufende Rationalisierung mensch-
lichen Verhaltens. Die Vereinheitlichung von Perspektiven durch die Zentralperspektive
habe zu einer Regulierung menschlicher Wahrnehmungsprozesse gefiihrt, welche auf-
zubrechen sei, um menschliche Beziehungen, insbesondere der Sexualitit, abseits so-
zialer Regulierungsprozesse zu ermdglichen. Entsprechend einer derart ausgerichteten
Kritik analysiert Rumble, wie Pasolini im DECAMERON Perspektiven mithilfe von Kame-
ra- und Montage-Techniken gezielt destabilisiert und in eine Multiplizitit tberfithrt:
»Pasolini’s Decameron is a film that attempts to capture the eye of the viewer in order to
splitit, as it were — the eye is taken up within a collage of recognizable visual languages«
(ebd., 46).

Insbesondere die Kombination aus literarischen und kunsthistorischen Verweisen
bzw. tableaux vivants (Abb. 1-4) steht bei Rumble im Zentrum der Analyse und fungiert
als exemplarischer Beleg der von ihm konstatierten Multiplizitit von Perspektiven und
Sprachen. Diese Art der Rezeption, welche die kiinstlerische Wertigkeit des DECAMERON
betont, durchzieht den Grofteil des akademischen Diskurses zu dem Film. Die kunst-
historischen Verweise werden ebenso wie das literarische Vorbild als Beweis dafiir be-
ansprucht, dass es sich nicht um einen ordiniren Softcore-Erotikfilm, sondern um ein
eigenstindiges Kunstwerk handelt. Diese Argumentationslinie fand sich im Anschluss
an das Erscheinen des Films vor allem in der franzdsischen Filmkritik und wurde an-
schliefdend von dort in den akademischen Kontext iiberfithrt (vgl. Grof3 2015).

Bemerkenswert ist dabei, dass in dieser Betrachtung das juristische Argument fir
die zensurfreie Legalisierung des Films seinen Widerhall findet und unhinterfragt vom
Gerichtssaal in den akademischen Diskurs tiberfithrt wird. Zwei Tage nach der Urauf-
fithrung im Cinema Modena in Trient, ging bereits eine Klage gegen den Film bei Ge-
richt ein. Die richterliche Beurteilung des Films wiegt dabei ethische gegeniiber dsthe-
tischen Gesichtspunkten ab (vgl. Tribunale di Trento 1971, 4), kommt jedoch letztendlich
zu dem Schluss, dass die »brutale Obszonitit und Schindung« durch den Film durch
daskiinstlerische Niveau ausgeglichen werde, da er, auf dem Werk Boccaccios beruhend,
»die Hymne des Lebens, die dem Werk des grofien Schriftstellers zugrunde liegt, in vi-
sueller Form wieder aufleben lisst und so vergegenwirtigt« (Zitat aus dem richterlichen
Beschluss, zitiert nach: Maina/Zecca 2020, 104).

13.02.2026, 17:28:07. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die mediale Verfasstheit menschlicher >Ur-Sexualitat< - Von IL DECAMERON (1971) zum Decamerotico

Abb. 1:>Der Kampf zwischen Karneval und Fasten.

Abb. 2: Bildverweis auf>Der Kampf zwischen Karneval und Fasten< im Decameron.
Abb. 3:>Das Jiingste Gerichi.
Abb. 4: Bildverweis auf>Das Jiingste Gericht«im Decameron.

Quelle: Ausschnitt aus Der Kampfzwischen Karneval und Fasten (Bruegel der Altere, 1559) (oben links); Il
DECAMERON, Still (oben rechts); Das Jiingste Gericht (Giotto di Bondone, 1305) (unten links), Il DEca-
MERON, Still (unten rechts).

Im Gegensatz zu der Mehrheit akademischer Auseinandersetzungen mit Il DEca-
MERON, konzentrieren sich Giovanna Maina und Federico Zecca in ihrem Aufsatz Sexual
Dystopia and Excess in the Italian Erotic Comedy of the 1970s (2020) auf die Rolle, die der Film
fiir das Aufkommen der italienischen Commedia sexy und fur die filmische Darstellbar-
keit von Sexualitit spielte. Wie die beiden Autor_innen ausfithren, bereitete der richter-
liche Beschluss zur Legalisierung den Weg fiir die breite Popularisierung des italieni-
schen Erotikfilms und prigte gleichzeitig mafigeblich die narrativen und dsthetischen
Paradigmen, an denen sich dessen frithe Phase orientierte:

The legal case surrounding IL DECAMERON, which provided a field day for the press at
the time, marked the birth of proper Italian erotic cinema, by providing the Italian film
industry with a successful strategy in order to bypass (at least in part) institutional cen-
sorship. The verdict handed down by the court established a kind of aesthetic-juridical
theorem, according to which the level of obscenity of a single scene must always be
measured in relation to the level of artistry of the work as a whole. This meant that

13.02.2026, 17:28:07. @

4


https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Hannah Peuker: Filmerotik

the higher the artistry, the lower the obscenity, however indecent and vulgar. (ebd.,
103—104)

Wihrend Erotikfilme bereits vor dem Erscheinen des DECAMERON in Italien produziert
wurden, beginnt erst mit dessen Legalisierung die serielle und intentionale Produkti-
on erotischer Filmreihen. Allein im Jahr 1972 wurden in Italien 43 erotische Komdodien
produziert, die in mittelalterlichen Settings lose am Werk Boccaccios angelehnte Kurz-
geschichten erzihlen. Die Filone (Filmreihe) des Decamerotico iiberschwemmte italieni-
sche und europdische Kinos mit Filmen wie DECAMERON PROIBITISSIMO (BOCCACCIO
MIO STATTE ZITTO) (Sexy Sinners, Marino Girolami, IT 1972), DECAMERON N° 2 — LE ALTRE
NOVELLE DEL Boccaccio (Decameron II, Mino Guerini, IT 1972) oder QUANDO LE DONNE
SI CHIAMAVANO MADONNE (When Women Were Called Virgins, Aldo Grimaldi, IT/DE 1972).

Zum Leidwesen Pasolinis hatte seine satirische Kritik an einer von ihm beanstan-
deten Uniformierung und Okonomisierung von menschlicher Sexualitit in der italieni-
schen Nachkriegszeit geradewegs zu einem zuvor ungekannten Ausmaf} der kapitalisti-
schen und konsumorientierten Vermarktung von Erotik gefithrt. Der DECAMERON hatte
der Tendenz Tiir und Tor gedfinet, der er sich selbst versucht hatte entgegenzustellen
(vgl. Pasolini 2023 [1975]). Mit dieser Farce der Filmgeschichte vollzieht sich gleichzei-
tig eine Schleife zuriick zur Bekundung der Latenz des UnabschliefRbaren, mit welcher
Pasolinis DECAMERON endet und dieses Kapitel begann. Obgleich dies vermutlich nicht
die Form von UnabschliefSbarkeit war, welche Pasolini in seinem finalen Satz im Sinn
hatte, lisst sich doch das Fortleben des Films in der Filone des Decamerotico nicht leug-
nen. Vielmehr fiigt es der Idee des Triumens von einem nie abgeschlossenen Werk eine
zusitzliche Komponente hinzu.

3.2 Erotik im Ubergang von IL DECAMERON zum Decamerotico

Wie Maina und Zecca weiter ausfithren, sind fiir die Filme des Decamerotico vor allem drei
Aspekte charakteristisch: Die fréhliche und ausgelassene Darstellung einer Sexualitit,
die vermeintlich frei von bitrgerlichen Zwingen und Konventionen im Mittelalter exis-
tierte (hier liegt die grof3te Parallele zu Pasolinis Version), die massive, oftmals frontale
Exponierung des nackten weiblichen Kérpers, sowie die Vermischung erotischer und ko-
mischer Elemente, die beim ménnlich konzipierten Zuschauer Freude und Lust hervor-
rufen soll (vgl. ebd., 104). Im Kontext der Post-68er nimmt die Filone dabei eine durchaus
ambivalente Rolle ein, welche sich zwischen der Zelebrierung von freier, tabubrechender
Sexualitit und dem Zuriickwerfen der Charaktere auf klischeebelastete, konventionelle
Geschlechterbilder aufspannt.

The decamerotico constructs a model of femininity in which post-68 and post-sexual rev-
olution discourses seem to coexist with —and, to some extent, reinforce — traditional,
patriarchal and pre-modern values. On the one hand, women in these films express a
free and open sexuality: They are eager to offer themselves to the nearest male charac-
ter, without any romantic justification whatsoever, only for the sake of their own plea-
sure. On the other, though, they still seem to conform to established gender roles: They

13.02.2026, 17:28:07. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die mediale Verfasstheit menschlicher >Ur-Sexualitat< - Von IL DECAMERON (1971) zum Decamerotico

are wives, daughters, nuns etc., who live isolated in specific (physical and social) spaces,
within which they have limited agency. (ebd., 105)

Letztendlich, so die beiden Autor_innen, bediene der Decamerotico minnliche Fantasien
einer umfassenden weiblichen Verfiigbarkeit und einer gleichzeitig die sexuelle Freizii-
gigkeit eingrenzenden sozialen Kontrolle:

[Tlhe Decameron films create an erotic-utopian world, in which the female body com-
plies with male needs and fantasies: a body that is both sexually active and socially
passive —a desiring, accessible, welcoming body, and yet at the same time controlled,
regulated, and obedient; a body that still knows its place. (ebd., 105-106)

Im Gegensatz zum lustvoll begehrenden, doch fiir den Mann ungefihrlichen weiblichen
Korper in den Decamerotico Filmen, wandelt sich Weiblichkeit in der ab 1974 anschliefRen-
den erotischen Komddie zusehends in aggressivere und dominantere Formen. Als »mo-
ralisch abjekte Charaktere« (Manzoli 2012, 189) eines »post-patriarchalen Modells von
Weiblichkeit« (Maina/Zecca 2020, 106) bekleideten die Frauen der spiteren erotischen
Komédie neue professionelle Rollen (Polizistinnen, Lehrerinnen, Arztinnen), strahlten
eine sexuelle Eigenmichtigkeit oder Unverfuigbarkeit aus und fithrten dadurch bei den
mannlichen Protagonisten zu praktischer und sexueller Impotenz. Den Kontrast zwi-
schen den Inszenierungsformen weiblicher Sexualitit in der frithen und der spiten Com-
media sexy fassen Maina und Zecca wie folgt zusammen:

[Tlhe decamerotico seems to depict a utopian world where the sexual revolution has
already happened, and in a way that totally satisfies male desires; while the erotic com-
edy constructs a dystopian world where the feminist revolution has taken place, mak-
ing their worst fears come true. [..] In other words, while the decamerotico could be
said to be the place where escapist erotic fantasies and desires of male viewers con-
verge, the erotic comedy is the place where his sexual fears and anxieties are actual-
ized, albeit partly exorcised through comic relief. (ebd., 107)

Was also bleibt von Pasolinis IL DECAMERON im Decamerotico? Ist der von Maina und Zec-
ca herausgearbeitete erotische Eskapismus einer vollends auf minnliche Bediirfnisse
ausgerichteten weiblichen Sexualitit bereits bei Pasolini angelegt oder etabliert sich die-
ser erst durch die von Pasolini verdammte Marktformigkeit des popularen Decamerotico?

In Pasolinis Verfilmung zeigt sich eine sorglose, ungehemmte Form von Sexualitit,
die den Tabubruch zelebriert und gegen institutionelle Reglementierungen in Stellung
bringt. Insbesondere die katholische Sexualmoral wird konsequent persifliert. Die eige-
ne Zerrissenheit zwischen Katholizismus und Homosexualitit, zwischen der Angst, ver-
dammt zu sein und dem Begehren gegeniiber Mannern, die Pasolini sein Leben lang be-
gleitete, bildet den Hintergrund zur Verhandlung sexueller Tabubriiche der Filmfiguren.
Dabei entpuppt sich die Tabuisierung von Sexualitit durch den Katholizismus stets als
scheinheilig: Die kirchlichen Vertreter_innen erfinden absurde Pline, um die eigens auf-
erlegten Regeln zu brechen und sich sexuellen Ausschweifungen hinzugeben (z.B. Epi-

13.02.2026, 17:28:07. /el e

43


https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Hannah Peuker: Filmerotik

sode 7), tarnen das Auffliegen dieser Pline als géttliche Wunder (z.B. Episode 2) oder
ziehen Profit aus den Sexualtabus.

Die Erotik des Films erweist sich unterdessen alles andere als subversiv oder kimpfe-
risch. Stattdessen ist sie in den Alltag der Figuren eingebettet, darin jedoch weder hero-
isch noch verwerflich, sondern erstaunlich banal. Beildufig blitzen ab und an Genitalien
auf, kurzzeitig legen sich die Figuren aufeinander oder entwickeln das ein oder andere
Verwirrspiel, um miteinander schlafen zu kénnen. Die einzelnen Figuren sind allesamt
in Vororten Neapels angesiedelt. Es handelt sich um einfache Menschen, denen manch-
mal die Zihne fehlen und die oftmals in Lumpen gekleidet sind, doch auch adelige oder
eben Reprisentant_innen der Kirche werden gezeigt. Zwischen diesen Figurengruppen
entsteht indes kein Gefille. Die einen wie die anderen betriigen, schummeln und ver-
gniigen sich, doch stets auf eine liebenswerte, sympathische Weise.

In ihrem Aufsatz The Medival Imaginary in Italian Films (2009) vergleicht Marcia Landy
Mittelalterdarstellungen in Filmen des italienischen Faschismus mit solchen zur Zeit des
Wirtschaftswunders in den 1960er-Jahren. Landy arbeitet heraus, dass Mittelalterinsze-
nierungen des Faschismus meist einen Helden ins Zentrum stellen, der in einer mythisch
aufgeladenen, natiirlichen Umgebung initialisiert wird, um die materiell korrumpierte
Elite der Zivilisation zu bekimpfen und zu besiegen. Es entstehe eine »union of bounti-
ful nature, divine sanction and heroic greatness« (ebd., 116). In Kontrast zu diesen Hel-
dengeschichten fokussierten populire italienische Filme der 1960er-Jahre unbeholfene,
egozentrische, flache und doch liebenswerte Anti-Helden (vgl. auch Revisto 2002, 89).

[Tlhe characters are no longer truthful; they are forgers, thieves, imposters and confi-
dence men; and truth becomes a matter not of judging their goodness or badness but
of the truthfulness of the storyteller and the act of storytelling. (Landy 2009, 124)

Die populiren Filme reihen sich laut Landy in die Reprisentationsmodi des italienischen
Neorealismus ein, dessen Anti-Heroismus und Anti-Idealismus sich hier spiegele. »[A]ll
goodness is weakness or hypocrisy and the supreme virtue is quickness of wit«, folgert
Landy mit Riickbezug auf T. G. A. Nelson (Nelson 1990, 101, zitiert in: Landy 2009, 12.8).
Obgleich Landy vor allem die Filme Mario Monicellis in den Blick nimmt, lassen sich ihre
Ausfithrungen auf die Darstellungen in Pasolinis DECAMERON iibertragen, eine Parallele,
die sie schlussendlich ebenfalls benennt (vgl. ebd., 129).

Auf dhnliche Weise trifft das Paradigma mittelalterlicher Antihelden auf die Filme
des Decamerotico zu. Auch hier zeichnen sich die Charaktere durch das Ineinanderfallen
guter und schlechter Seiten, Betriigereien und Humor aus. Interessant erscheint jedoch
Landys Ausfithrung zur »Wahrhaftigkeit des Geschichten-Erzihlens« (ebd., 124). Im Ge-
gensatz zu Pasolinis Verfilmung sind die Decamerotico Filme sehr klar gegliedert. Ihnen
sind Zwischenpassagen eingefiigt, welche die einzelnen Episoden voneinander trennen.
Die UnabschlieRbarkeit und Multiperspektivitit Pasolinis wird hier folglich in narrative
Eindeutigkeit ttberfiithrt.

Im Hinblick auf die Erotik lisst sich zudem bemerken, dass die Decamerotico Filme
diese zum Dreh- und Angelpunkt des Erzihlens, ebenso wie des filmischen Gestaltens
und des Affizierens erheben. Was bei Pasolini noch nebensichlich, alltiglich und ba-
nal wirkte, avanciert hier zum neuen, zentralen Fokus. Die Blicke — sowohl der Figuren,

13.02.2026, 17:28:07. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die mediale Verfasstheit menschlicher >Ur-Sexualitat< - Von IL DECAMERON (1971) zum Decamerotico

als auch der Kamera - sind auf das Erhaschen von weiblicher Nacktheit ausgerichtet,
die Erzidhlstringe laufen auf das Verfiithren einer Frau hinaus, die Witze umkreisen das
Scheitern solcher Verfithrungen. Das dsthetische Paradigma der 1970er-Jahre, welches
weibliche Nacktheit zum Fluchtpunkt filmischer Perspektivierungen erhebt und an den
Voyeurismus minnlicher Figuren riickkoppelt, ist geboren.

Abb. 5-6: Weibliche Nacktheit als perspektivischer Fluchtpunkt.

Quelle: DECAMERON PROIBITISSIMO, Stills.

Wenn Pasolinis filmischer Ansatz im DECAMERON, wie Rumble argumentiert, im
Aufbrechen von Wahrnehmungsoperationen begriindet liegt, die im Zuge des Ratio-
nalisierungsprozesses der Renaissance durch das Einfithren der Zentralperspektive
vereinheitlicht wurden (vgl. Rumble 1996, 46), so kehren die Filme des Decamerotico die-
sen Prozess wieder um. Pasolinis DECAMERON nutzt Filmerotik, um eine Multiplizitit
an Ausdrucks-, Wahrnehmungs- und Affizierungsfacetten zu gewihrleisten. Filme wie
DECAMERON PROIBITISSIMO hingegen iibersetzen Erotik linear in weibliche Nacktheit
auf der Reprisentationsebene und erheben sie zum zentralen Punkt, auf den alle Per-
spektiven des Films hin ausgerichtet sind (Abb. 5-6). Sie entwerfen dergestalt eine neue
Zentralperspektive, eine patriarchale Zentralperspektive des erotischen Voyeurismus.

3.3 Erotische UnabschlieBbarkeit und Abiura

Im Gegensatz zur reprisentationslogischen Verkiirzung von Erotik auf weibliche Nackt-
heit im Decamerotico erfihrt Erotik in Pasolinis DECAMERON als affektiver Leitfaden eine
Analogisierung mit der Unabgeschlossenheit des Geschichtenerzahlens. Filmerotik be-
ruht auf Faktoren der Latenz und der Unabschliefbarkeit (mehr dazu in Kapitel 5), was
sie als Erfahrung und als Erscheinungsform von der Pornographie als Prisenzphino-
men unterscheidet. Die unvollendeten Geschichten des DECAMERON finden folglich ihre
Entsprechung in unvollendbaren Schleifen erotischer Affizierungen.

Pasolinis Trilogie des Lebens liegt dabei der Versuch zugrunde, iiber den Riickbezug auf
vergangene oder mystische Welten der Erotik eine Form der menschlichen Sexualitit zu
revitalisieren, die von modernen Schulddiskursen und Kapitalisierungspraktiken noch
nicht korrumpiert ist:

13.02.2026, 17:28:07. /el e

45


https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Hannah Peuker: Filmerotik

Die Filme sind ziemlich leicht und ich habe sie gemacht, um der konsumistischen Ge-
genwarteinejlingste Vergangenheit entgegenzuhalten, in der der menschliche Kérper
und die menschlichen Beziehungen noch wirklich waren; obgleich préhistorisch, ob-
gleich plump, waren sie dennoch wirklich und hielten diese Wirklichkeit der Unwirk-
lichkeit der Konsumgesellschaft entgegen. (Pasolini, zitiert in: Naldini 1991, 296)"

Die Erotik des DECAMERON fungiert dergestalt als Utopie einer vorzivilisatorischen, rea-
len, vermeintlich natiirlichen Sexualitit und wird von Pasolini gegen das bourgeoise,
konsumistische Begehren in Stellung gebracht, das er im Italien der 1960er- und 1970er-
Jahre vorzufinden meinte. Die Trilogie des Lebens verfolgt in diesem Sinne ein anthropolo-
gisches Anliegen: Sie versucht in den drei Filmen IL. DECAMERON, IL FIORE DELLE MILLE E
UNA NOTTE und I RACCONTI DI CANTERBURY drei Formen der Ur-Sexualitit aufzudecken,
die unberiihrt vom internalisierten Schamgefiihl als Modus der Kontrolle der Neuzeit
existierten. Nachdem sich die vermeintlich progressiven Krifte der sexuellen Revoluti-
on von 1968 fiir Pasolini als neue Spielart kapitalistischer Faschismen entpuppt hatten
(vgl. Pasolini 2018 [1962-1975]), versprach der Riickgriff auf eine vermeintlich vorzivi-
lisatorische Vergangenheit den einzigen Ausweg aus den Zwingen der Gegenwart, wie
Rumble weiter ausfiihrt:

In bourgeois society, sexuality and pleasure satisfy »a social obligation< and are be-
trayed by guilt. The Trilogia is an attempt to represent an image of sexuality untouched
by this guilt, and pleasure as something»>against social obligations<. (Rumble 1996, 76)*

Die letzte Hoffnung auf eine Sexualitit, die frei von Fremd- und Selbstregulierung funk-
tioniert, liegt fiir Pasolini also im Vergangenen. Dass das mittelalterliche Italien in die-
sem Zusammenhang als Ausgangspunkt fiir die Revitalisierung einer vermeintlich rea-
len, unverfilschten Sexualitit genutzt wird, ist dabei kein Zufall. Vielmehr finden sich
ihnliche Thesen iiber eine freie, mittelalterliche Sexualitit in Norbert Elias Uber den Pro-
zef3 der Zivilisation (1976 [1939]). Die Neuauflage des soziologischen Werks von Suhrkamp
inden1970er-Jahren (1982 erstmals initalienischer Ubersetzung) und die daran anschlie-
Rende erstmalige breite Rezeption lisst sich ebenso wie Pasolinis DECAMERON als pri-
gend und zugleich symptomatisch fiir ein in den 1970er-Jahren steigendes Interesse an
postulierten urspriinglichen Formen menschlichen Sexualverhaltens lesen. Das Mittel-
alter etablierte sich sowohl soziologisch als auch filmisch als priferierter Rahmen, um

1 Original: »Questi film sono abbastanza facili, e io li ho fatti per oppore al presente consumistico
un passato recentissimo dove il corpo umano e i rapporti umani erano ancora reali, benché arcaici,
benché preistorici, benché rozzi, pero tuttavia erano reali, e opponevano questa realta all'irrealta
della civilta consumistica.« (Zitat aus: Naldini 1989, 348)

2 Rumble bezieht sich an dieser Stelle auf ein Zitat Pasolinis: »Il sesso € oggi la soddisfazione di
un obbligo sociale, non un piacere contro gli obblighi sociali. Da cio deriva un comportamento
sessuale appunto radicalmente diverso da quello a cui io ero abituato.« (Pasolini in: Naldini 1989,
392)

Ubersetzung: »Sex ist heute die Befriedigung einer sozialen Verpflichtung und nicht ein Vergnii-
gen gegen soziale Verpflichtungen. Daraus ergibt sich ein radikal anderes Sexualverhalten als das,
was ich gewohnt war.«

13.02.2026, 17:28:07. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die mediale Verfasstheit menschlicher >Ur-Sexualitat< - Von IL DECAMERON (1971) zum Decamerotico

sich der anthropologischen Konstante menschlicher Sexualitit zu widmen und diese los-
gelost von neuzeitlichen Konventionen zu betrachten.?

Mit Hans Peter Duerrs fiunfbindigem Werk Der Mythos vom Zivilisationsprozefs (1988;
1990;1993;1997; 2002) setzte wiederum ein Infragestellen des von Elias entworfenen Mit-
telalterbildes ein. Die Debatte ist heute als Elias-Duerr Kontroverse bekannt. Duerr argu-
mentiert, dass Nacktheit und Sexualitit im Mittelalter ebenso wie in indigenen Kulturen
durchaus schambehaftet, tabuisiert und mit Regeln besetzt waren, das dies teilweise so-
gar strenger der Fall war als in neuzeitlichen, europidischen Kontexten, dass Regeln oft-
malsjedoch nicht in Gesetzestexten festgeschrieben, sondern dass VerstoRe tiber soziale
Ausschlussmechanismen geahndet wurden (vgl. 1988, 10ff.). Einen Gegensatz zwischen
einem freien, schamlosen, urspriinglichen Umgang mit Sexualitit und einer zivilisato-
rischen Regulierung gebe es demnach nicht. Dieser sei ein ebensolcher Mythos wie die
Vertreibung des Menschen aus dem Paradies.

Ebenso wie Elias’ Thesen zur Freiziigigkeit menschlicher Sexualitit im Mittelalter
kritisiert und dekonstruiert wurden, muss auch Pasolinis Projekt der Revitalisierung
menschlicher Ur-Sexualitit anhand mittelalterlicher Schamlosigkeit als fragwiirdig bis
gescheitert betrachtet werden.* Insbesondere die filmische Entwicklung des Decameroti-
co stellte fiir Pasolini den Beweis fiir diese Tragik dar. 1975 veréffentlichte er dementspre-
chend seine Abiura, die Abjuration der sexuellen Utopie:

Ich schwére der»Trilogie des Lebens<ab, obwohl ich sie nicht bereue. Dennich kann die
Aufrichtigkeit und Notwendigkeit nicht leugnen, die mich zur Darstellung von Kérpern
und ihrem kulminierenden Symbol, dem Sex, getrieben haben. [...]

In der ersten Phase der kulturellen und anthropologischen Krise, die gegen Ende der
1960er-Jahre einsetzte —in der die Unwirklichkeit der > mass media< Subkultur und da-
mit der Massenkommunikation zu triumphieren begann —schien die letzte Bastion der
Realitdt der>unschuldige< Kérper mit der archaischen, disteren, vitalen Gewalt seiner
Sexualorgane zu sein. [..]

Jetzt hatssich alles auf den Kopf gestellt. Erstens: Der fortschrittliche Kampf fiir die De-
mokratisierung der Ausdrucksformen und die sexuelle Liberalisierung wurden brutal
Uberholt und durch die Entscheidung der konsumorientierten Macht, eine breite (und
ebenso falsche) Toleranz zu gewéhren, vereitelt. Zweitens: Sogar die>Realititcunschul-
diger Kérper wurde von der Macht des Konsums verletzt, manipuliert und verfalscht.

3 In diesem Zusammenhang muss darauf hingewiesen werden, dass die Novellen in Boccaccios I/
Decamerone durch die Entstehungszeit des Werks zwischen 1348 und13s3 bereits am Ubergang von
Mittelalter zu Renaissance spielen. Esistdemnach strittig, ob in ihnen tiberhaupt eine>mittelalter-
liche Sexualitit«gezeigt wird oder ob nicht zu diesem Zeitpunkt bereits die von Pasolini beanstan-
dete >Regulierung von Wahrnehmungs- und Verhaltensweisen durch die Renaissance« eingesetzt
hat.

4 Eine Kritik an der Idee von urspriinglicher, quasi natiirlicher Sexualitdt liefde sich auch unter Be-
zugnahme auf Michel Foucaults vierbandige Studie Sexualitit und Wahrheit (1987a; 1989a; 1989b;
2019) anfiihren. Von der Antike bis in die Moderne untersucht Foucault unterschiedliche Auspra-
gungen dessen, wie Individuen und Gesellschaften (iber Sexualitat sprechen und schreiben. Se-
xualitatistin all diesen Beschreibungen historisch, kulturell, diskursiv und kiinstlerisch bedingt—
niemals natiirlich oder urspringlich.

13.02.2026, 17:28:07. /el e

4


https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Hannah Peuker: Filmerotik

In der Tat ist diese Gewalt an Kérpern zur makroskopischsten Tatsache der neuen
menschlichen Ara geworden. [...]

Selbst wenn ich weiterhin Filme wie die der >Trilogie des Lebens< machen wollte,
kénnte ich das nicht: denn ich hasse jetzt Kérper und Sexualorgane. (Pasolini 2023
[1975])°

Die Unabgeschlossenheit des eigenen Werks, die anfangs noch zum Triumen einlud und
ein Versprechen der reinen Potenzialitit in sich trug, verkehrt sich fiir Pasolini mit dem
kapitalistischen Ausschlachten des DECAMERON im Decamerotico in eine Katastrophe. Die
letzte Hoffnung auf eine Befreiung des archaischen Kérpers war genommen, und mehr
noch: Gerade die vermeintlich sexuelle Freiheit des Archaischen avancierte zum favo-
risierten Sujet des marktférmigen Filmprodukts. Pasolini wurde in diesem Sinne mit
seinen eigenen Waffen geschlagen. Die Unabschlief3barkeit, die er zum erotischen und
kiinstlerischen Mantra erhoben hatte, entwand sich seiner Kontrolle, entwickelte ein Ei-
genleben und setzte sich in Werken fort, die seinem Verstindnis von zu favorisierender
Sexualitit bzw. Filmerotik diametral widersprachen.

Im gleichen Jahr wie die Abiura erschien auch Pasolinis letzter Film, SALO O LE 120
GIORNATE DI SODOMA (Die 120 Tage von Sodom, Pier Paolo Pasolini, IT 1975). Die fréhliche,
ausgelassene Sexualitit der Trilogie des Lebens hatte sich unumstofilich in sadistisch-fa-
schistische Sexualgewalt verkehrt und spiegelte so Pasolinis eigenen Pessimismus:

Tatsache ist, da die Sexualitat hier [in SALS; H.P] noch verwendet wird, aber anstatt,
wie in der Trilogie des Lebens, als etwas Freudvolles, Schones, Verlorenes verwendet zu
werden, wird sie als etwas Schreckliches eingesetzt, sie ist zur Metapher dessen gewor-
den, was Marx den Warencharakter des Korpers, die Entfremdung des Kérpers nennt.
Das, was Hitler brutal gemacht hat, also indem er Korper totete, zerstorte, das hat die
konsumistische Zivilisation auf kultureller Ebene getan, aber in Wirklichkeit ist es das-
selbe. (Pasolini zitiert in: Naldini 1991, 335)

Pasolinis Gleichsetzung einer Kommerzialisierung von Sexualitit mit dem Holocaust ist
zweifelsohne hochst fragwiirdig. Insbesondere anhand dieser Polemik verdeutlicht das
Zitat jedoch die Drastik mit der sich die Rolle von Sexualitit in Pasolinis Schaffen und
Denken innerhalb von vier Jahren gewandelt hatte. Giacomo Manzoli sieht sie sogar als

5 Original: »lo abiuro dalla>Trilogia della vita, benché non mi penta di averla fatta. Non posso infat-
ti negare la sincerita e la necessita che mi hanno spinto alla rappresentazione dei corpi e del loro
simbolo culminante, il sesso. [..] [N]ella prima fase della crisi culturale e antropologica comincia-
ta verso la fine degli Anni Sessanta— in cui cominciava a trionfare l'irrealta della sottocultura dei
>mass media<e quindi della comunicazione di massa — 'ultimo baluardo della realta parevano es-
sere gli>innocenticcorpi con l'arcaica, fosca, vitale violenza dei loro organi sessuali. [.] Ora tutto si &
rovesciato. Primo: la lotta progressista per la democratizzazione espressiva e per la liberalizzazio-
ne sessuale é stata brutalmente superata e vanificata dalla decisione del potere consumistico di
concedere una vasta (quanto falsa) tolleranza. Secondo: anche lasrealta<dei corpiinnocenti é stata
violata, manipolata, manomessa dal potere consumistico: anzi, tale violenza sui corpi & diventa-
to il dato pilt macroscopico della nuova epoca umana. [...] Se anche volessi continuare a fare film
come quelli della>Trilogia della vita, non lo potrei: perché ormaiodio i corpi e gli organi sessuali.«

13.02.2026, 17:28:07. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die mediale Verfasstheit menschlicher >Ur-Sexualitat< - Von IL DECAMERON (1971) zum Decamerotico

exemplarisch dafiir an, dass die sexuelle Revolution letztlich in einem Begribnis miin-
dete, im Begribnis des Kinos:

Es geht uns aber vor allem darum, darauf hinzuweisen, dass die Beziehung zwischen
Eros und Thanatos, die im italienischen Kino merkwiirdigerweise einige ihrer extrems-
ten Auspragungen gefunden hat, bereits Mitte der 1970er-Jahre ein Ende gefunden
zu haben scheint. Dass man im Arthouse-Kino, wenn man von Sex spricht, auch einen
Hauch von Tod atmet, ist ganz klar und geht aus einer Unzahl von Filmen hervor, unter
denen die von Ferreri und Fellini, von 8 E %2 bis AMARCORD, (iber SATYRICON, deutlich
hervorstechen. Mit der sexuellen Revolution, so scheint es, ist auch eine Beerdigung
zu feiern. Ein Begrabnis fiir das Kino, kdnnte man meinen, denn das Jahr 1976 [..] ist
auch das Jahr, in dem die meisten Trauerfilme veréffentlicht werden, wie der bereits
erwihnte SALO oder Fellinis IL CASANOVA. (2012, 173—174)°

Anstatt die nachgezeichnete Entwicklung als Ironie des Schicksals zu verbuchen, soll im
Folgenden gezeigt werden, dass es sich hierbei um eine medienanthropologische Szene
par excellence handelt, die erstens eine Reihe gingiger Mythen iiber menschliche Se-
xualitat als anthropologische Konstante aufdeckt und zweitens die Notwendigkeit ver-
deutlicht, die vorgingige Verschrinkung von menschlichen und medialen Faktoren kon-
zeptionell ernst zu nehmen. Diese Neuperspektivierung ist vonnoten, da die reine Kon-
statierung des Scheiterns von Pasolinis sexueller Utopie droht, zentrale Dimensionen
der Medialitit zu iibergehen. Sowohl Pasolinis Trilogie des Lebens als auch die daran an-
kntipfenden populiren Filme sind mediale und damit technische und dsthetische Gefii-
ge. Hier wird Sexualitit als vermeintlich urwiichsige menschliche Betitigung und an-
thropologische Grunddimension auch entgegen der Annahmen Pasolinis nicht einfach
dargestellt, aufgerufen oder reanimiert, sondern vielmehr im Zusammenspiel von Me-
dien, menschlichen Figuren und Kérpern tiberhaupt erst hergestellt. Dies freizulegen
allerdings bedarf es eines verinderten Blickwinkels, nimlich prizise einer medienan-
thropologischen Perspektive auf das vermeintlich Naturwiichsige.

3.4 Erotik und Sexualitat als Korpertechniken in IL DECAMERON
und im Decamerotico

Wie in Kapitel 2.6 ausgefithrt, beruht die dieser Arbeit zugrunde liegende medienan-
thropologische Perspektive unter anderem darauf, das intrinsisch Medientechnische des
vermeintlich Natiirlichen kenntlich zu machen und umgekehrt. Hierfir verschiebt die

6 Original: »Ma ci interessa segnalare soprattutto che — gia a meta anni Settanta —sembra chiuder-
si quel rapporto fra Eros e Thanatos che trova curiosamente alcune delle sue manifestazioni pit
estreme nella cinematografia italiana. Che nel cinema d’autore, parlano di sesso, si respiri anche
un'aria di morte € piuttosto chiaro e traspare da un'infinita di pellicole, fra le quali spiccano con
evidenza quali di Ferreri e dello Fellini, da 8 £ %2 ad Amarcord, passando per SATYRICON. Con la
rivoluzione sessuale, insomma, pare ci sia da celebrare anche un funerale. Funerale del cinema,
si potrebbe pensare, [..] il 1976 € anche I'anno in cui escono le pellicole pili funebri, come il gia
ricordato SALO o IL CAsANOVA di Fellini.«

13.02.2026, 17:28:07. /el e

49


https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Hannah Peuker: Filmerotik

Medienanthropologie den analytischen Fokus weg von vermeintlich statischen Polariti-
ten wie dem Menschen und dem Medium, hin zu der Betrachtung verschrinkter Existen-
zweisen, Operationalititen und Relationen. In besonderem Mafle tangiert eine solche
Re-Perspektivierung die Vorstellung von Sexualitit bzw. Erotik. Anhand der Beschrei-
bung des Diskurses um die Veréffentlichung von IL DECAMERON sowie den daran an-
schlieRenden Filmen des Decamerotico, nicht zuletzt anhand der eigenen Verortung des
Films durch Pasolini, habe ich aufgezeigt, dass die Vorstellung von einer urspriinglichen
menschlichen Sexualitit in den 1970er-Jahren nach wie vor virulent war und Erotikfilme
regelmifiig auf das Verhiltnis zwischen einer zu begriiflenden Treue und einer abzuleh-
nenden Entfremdung gegeniiber der beanstandeten, vermeintlich natiirlichen mensch-
lichen Sexualitit hin befragt wurden (vgl. u.a. Spinazzola 1958). Dieser Diskurs griin-
det folglich auf der Separierung von vorgingig Natiirlichem und nachtriglich Techni-
schem, wobei das Technische unter den allgemeinen Verdacht gerit, den Menschen von
seiner eigenen Natur zu entfremden. Wie nun lief3e sich eine medienanthropologisch
informierte Antwort auf diesen Verdacht ebenso wie auf Pasolinis eigens proklamiertes
Scheitern des Wiedererweckens menschlicher Ur-Sexualitit iber die Technik des Films
formulieren?

Obgleich Pasolini in Die Schriftsprache der Wirklichkeit (2012 [1966]) durchaus fruchtba-
re Ansitze fiir eine Medienanthropologie des Films liefert, wie Lorenz Engell in Der Film
zwischen Ontografie und Anthropogenese (2015) herausarbeitet, sind die Ausfithrungen Pa-
solinis zur Trilogie des Lebens gezeichnet von dem Glauben an einen vortechnischen Kor-
per, der paradoxerweise gerade iiber die Technik des Films wiederbelebt werden soll. In
Die Schriftsprache der Wirklichkeit hebt Pasolini die vorgingige Durchdringung von Kino
und Realitit hervor, wobei er erstens den Film als »menschliche Ausdruckssprache« (2012
[1966], 72) und zweitens die Wirklichkeit als »Kino in natura« (ebd., 73) bezeichnet. Ei-
ne klare Trennung zwischen vortechnischer Natur und nachtriglicher Technifizierung,
von unmittelbarer und medienbedingter Gesellschaft oder von Leben und Mechanisie-
rung scheint hier entgegen vieler seiner anderen Auflerungen gerade nicht gegeben. Im
Kontrast zu diesen Ausfithrungen arbeitet in der Trilogie des Lebens die Idee eines vorzivi-
lisatorischen, reinen, sprich vortechnischen Korpers aktiv mit. Wahrend sich Film und
Realitit in Die Schrifisprache der Wirklichkeit koemergent hervorbringen, erscheint das Se-
xuelle in Pasolinis davon abweichendem Verstindnis im DECAMERON als letzte Bastion
eines vortechnischen Korpers, der durch Modernisierung, Industrialisierung, Kommer-
zialisierung und nicht zuletzt Pornographisierung vermeintlich verloren gegangen sein
soll.

Dieser Widerspruch kiindigt bereits an, dass moglicherweise auch der Film selbst
ein uneindeutigeres Verstindnis von Sexualitit ermdglicht, als es ihm vom Regisseur
zugesprochen wird. Wo Pasolini sprachlich noch am Glauben an eine Ur-Sexualitit als
anthropologische Dimension menschlicher Existenz festhilt, geht sein eigener Film be-
reits iiber ihn hinaus und macht die Medialisierung des Sexuellen leiblich erfahrbar. Se-
xualititist hier gerade nicht natiirlich gegeben, sondern immer kontingent, ephemer, an
ortliche, personelle, wahrnehmungsspezifische und mediale Aspekte gekoppelt. Ob sie
zur Entfaltung kommt oder nicht, ist durch ein intensives Spiel mit An- und Abwesen-
heiten, Irrwegen, narrativen Verschachtelungsstrategien und Verschiebungen sozialer
Ordnungen, Bilder und Téne bedingt. Im DECAMERON tritt Erotik also entgegen der Aus-

13.02.2026, 17:28:07. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die mediale Verfasstheit menschlicher >Ur-Sexualitat< - Von IL DECAMERON (1971) zum Decamerotico

fithrungen des Regisseurs als zutiefst medial konfiguriert in Erscheinung. Das kiinstle-
rische — also materielle, technische, handwerkliche - Hervorbringen von Bedeutungs-
und Affizierungsebenen wird im Film sogar permanent verhandelt, sei es in den Szenen
des Erstellens des Triptychons oder wenn Pasolini als Giotto-Schiiler iiber mittelalter-
liche Markte lauft, aber im Modus des Filmemachers die Motive fiir die nachfolgenden
Erotikszenen auswihlt.

Erotik wird auch in den Szenen, in denen sexuelle Interaktionen vorkommen, als
szenenbildnerisch, kameraperspektivisch sowie montagetechnisch konstituierter Pro-
zess ausgestellt. Das Gemachtsein von Erotik wird dabei gerade nicht negiert, ein doku-
mentarischer oder dem Realismus verhafteter Modus wird nicht einmal vorgetduscht.
Stattdessen lisst sich — entgegen Pasolinis Ausfithrungen — die These aufstellen, dass die
medientechnische Bedingtheit des Sexuellen im Erotischen selbst filmisches Thema des
DECAMERON ist. Die fiinfte Episode des Films (die in der zuvor genannten Marktszene
vorbereitet wird) kann hierfiir beispielhaft angefithrt werden.

In dieser Szene verabreden sich Caterina (Elisabetta Genovese) und Riccardo (Schau-
spieler unbekannt) zu einem nichtlichen Rendezvous auf einem Dach, um von Caterinas
Eltern unbemerkt miteinander die Nacht verbringen zu konnen. Die filmmediale Erotik
wird auf diese Weise raumlich und zeitlich begrenzt. Es gibt ein spezifisches Setting, das
wiederum eigens im Film in Erscheinung tritt. Ein Bettlager auf dem Dach wird dabei
zu einem Filmset im Filmset (Abb. 7). Der Ort ist vom restlichen Dach optisch unter an-
derem durch Textilien abgetrennt, wobei die durchlissigen Vorhinge das fiir die Erotik
typische Spiel mit (Un-)Sichtbarkeiten vorantreiben, und zugleich eine innerfilmische
Doppelung vornehmen, nimlich die der projektionstechnischen Leinwandfliche (Abb.
8).

Die Begegnung zwischen Caterina und Riccardo, der erste sexuelle Kontakt, den bei-
de in ihrem Leben haben, ist durch dieses durchgehend mediale Setting gerahmt. Sie
wird des Weiteren konfiguriert durch offensichtliche Wechsel in der Einstellungsgro-
Re (wenn Totalen extremen Nahaufnahmen weichen), durch das langsame Abfahren der
Korper durch die Kamera, sowie durch ein besonderes Augenmerk auf einzelne Blicke,
Gesten, die Haltung der Korperteile zueinander. Die sexuelle Begegnung ist dabei durch-
aus im Sinne Pasolinis unschuldig, auf eine gewisse Weise unbedarft und schambefreit,
wenn beispielsweise Caterina unwillkiirlich im Schlafihre Hand auf Riccardos Penis legt
(Abb. 9). Das Entscheidende ist jedoch, dass diese Unschuld nicht naturgegeben, son-
dern ebenso medial konfiguriert und hervorgebracht ist wie die soziale Reglementie-
rung, die mit dem Anbruch des morgens und dem Entdecken des Paares durch Caterinas
Eltern unausweichlich erneut einsetzt (Abb. 10). Der Freiraum des Nachtlagers ist dem-
nach moglicherweise weniger explizit reglementiert oder fremdbestimmt, doch ebenso
medial verfertigt und konstituiert wie die Szenen der sozialen Kontrolle. Die unschuldi-
gen, archaischen Korper, die Pasolini hier wiederzuerwecken sucht, werden erst durch
technische Operationen als unschuldige, archaische Kérper hervorgebracht. Wo Pasoli-
ni noch eine kérperbezogene Ursprungsutopie verfolgt, ist sein eigener Film schon iiber
ihn hinausgegangen und weist das vermeintlich Urspriingliche als protofilmische Szene
aus.

13.02.2026, 17:28:07. /el e

51


https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Hannah Peuker: Filmerotik

ADbb. 7: Das Filmset im Filmset.

ADbb. 8: Der Vorhang als Leinwand-Doppelung.
Abb. 9: Die >unschuldige« Geste.

Abb. 10: Entdeckung des Tabubruchs.

Quelle: I DECAMERON, Stills.

Die Filme des Decamerotico fithren die im DECAMERON bereits offenkundige Media-
litit filmischer Erotik ebenso wie die der menschlichen Sexualitit weiter fort. Der Ver-
gleich von Filmerotik zwischen der Decamerone-Verfilmung Pasolinis und der im Deca-
merotico vorherrschenden Tendenz legt dann Folgendes nahe: Einerseits ist in Pasolinis
Film eine Offenheit und Multiplizitit von Erzdhl-, Wahrnehmungs- und Affizierungs-
strukturen angelegt, die in der Unabschlief3barkeit des Erotischen ihre Entsprechung
findet. Diese Multiplizitit negieren die Decamerotico-Filme, fithren sie das Sexuelle doch
grofdtenteils zuriick auf eine verflachte Reprisentationslogik, die den ménnlichen Blick
auf den Fluchtpunkt des nackten Frauenkorpers ausrichtet. Andererseits kann Pasolinis
kulturkritischer Blick auf die Decamerotico-Filme nicht unhinterfragt iibernommen wer-
den, denn Pasolini verfolgte selbst die irrgeleitete Hoffnung, eine angeblich natiirliche
Sexualitit mittels einer technischen Praxis wiedererwecken zu kénnen, ohne dabei die
technische Dimension des Films als genuinen Bestandteil jener postulierten surspriing-
lichen« Sexualitit anzuerkennen. Diese grundsitzliche Spannung legt der DECAMERON
durch seine filmischen Inszenierungsstrategien letzten Endes selbst offen.

In diesem Sinne entspricht die Inszenierung von Sexualitit sowohl im DECAMERON
als auch in den Decamerotico-Filmen eher den Ausfithrungen Marcel Mauss’ zu den so-
genannten Korpertechniken (vgl. 1989 [1934]) denn den Ausfithrungen Pasolinis zu seinem
eigenen Film. In Rekurs auf Platon argumentiert Mauss, dass es ein Zeichen der west-

13.02.2026, 17:28:07. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die mediale Verfasstheit menschlicher >Ur-Sexualitat< - Von IL DECAMERON (1971) zum Decamerotico

lichen Moderne sei, Technik auf Instrumente, Apparate und Maschinen zu reduzieren.
Fiir Mauss sind hingegen auch Korperpraktiken wie das Gehen oder Schwimmen un-
ter dem Begrift der Technik — bzw. der techné — zu fassen. Daran anschlieRend lassen
sich auch Sexualitit und Erotik als Korpertechniken begreifen, die durch Imitationen,
Anleitungen wie das Kamasutra, Darstellungsmodi, 6ffentliche Auffithrungspraktiken,
Sexspielzeuge, Dating-Plattformen uvm. technisch und diskursiv modifiziert und trans-
formiert werden. Ein erster Unterschied zwischen Erotischem und Sexuellem lisst sich
dann dahingehend benennen, dass Sexualitit eine ausgefithrte Korpertechnik ist, wo-
hingegen die Erotik im Spiel zwischen Anziehung und AbstofRung, Zeigen und Verste-
cken, Nihe und Distanz eine Korpertechnik der Latenz ist. Beides lisst sich jedoch nicht
unabhingig voneinander diskutieren, prigen doch Techniken der Erotik das Sexuelle ge-
nauso wie umgekehrt.

Im Sinne der Mauss’schen Kérpertechniken lassen sich die Verfilmungen des Deca-
merone im Italien der 1970er-Jahre als ein spezifisches Momentum begreifen, die Korper-
techniken der Erotik und der Sexualitit ein Stiick weit zu verschieben und zu konfigu-
rieren. Dies geschieht indes nicht in einem Gestus der Entfremdung von »der urspriing-
lichen Natur des Menschens, denn eine solche hat es iiberhaupt nie gegeben. Vielmehr
helfen die Decamerone-Verfilmungen, die filmische und damit medientechnische Kom-
ponente des Erotischen als konstitutiven Bestandteil menschlicher Sexualitit ernst zu
nehmen.

Die Anerkennung der gegenseitigen Bedingtheit von Natiirlichem und Technischem
in der Erotik bedeutet indes nicht, dass die Art der Verschrinkung von Kérperlichem
und Technischem automatisch politisch oder ethisch gutgeheifen werden muss (dieses
Argument rekurriert wieder auf die Ausfithrungen zu einem medienanthropologisch in-
formierten Kritik Begriff aus Kapitel 2.6). Die Tatsache, dass die Decamerotico-Filme die
technische Verfasstheit menschlicher Sexualitit kenntlich und dadurch analytisch be-
schreibbar machen, darf nicht daritber hinwegtiuschen, dass sie auf der Reprisenta-
tionsebene ein grofitenteils an patriarchalen Konventionen orientiertes Bild von eroti-
schem Begehren vermitteln. Dies tun sie jedoch nicht aufgrund ihrer technischen Ver-
fasstheit, sondern aus gesellschaftlichen, politischen und wirtschaftlichen Rahmenbe-
dingungen heraus, die kontingent sind und weder allein in der Technik noch in der Na-
tur begriindet liegen. Das Anerkennen der vorgingigen Verschrinkung von natiirlichen
und technischen Aspekten durch die medienanthropologische Perspektivierung ist dann
sogar der erste Schritt, um diese Kontingenzen erkennen und benennen zu kénnen.

13.02.2026, 17:28:07. /el e

53


https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13.02.2026, 17:28:07. /del -



https://doi.org/10.14361/9783839476871-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

