54

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

renden zihlen.**® Kunstwerke verdanken ihre Existenz einer Gesamtheit an historisch-
kulturellen Praktiken, in denen sie situiert sind.**” »Kunst ist eine Praxis, fiir die ein
Bezug auf andere Praktiken wesentlich ist und die aus diesem Grund nicht in Abgren-
zung von anderen Praktiken, sondern unter Rekurs auf die Art und Weise dieses Bezugs
zu begreifen ist.«**® Kunst ist dabei — wie auch andere menschliche Praktiken — eine
reflexive Praxisform, mittels derer Menschen im Rahmen einer kulturellen Praxis Stel-
lung zu sich nehmen: »Was der Mensch ist, ist er immer auch dadurch, dass er Stellung
nimmt, und zwar zu sich, und dieses Stellungnehmen ist als ein praktisches Geschehen
zu begreifen.«** Kunst leistet schliefflich als produktives Moment und als vielfiltige,
reichhaltige und kontroverse Praxis eine spezifische Reflexion anderer menschlicher
Praktiken, weshalb eine Auseinandersetzung mit Kunstwerken aus Sicht menschlicher
Lebensformen insgesamt erfolgen muss sowie diese herausfordert.”° Somit beinhaltet
Kunst als menschliche Praxis auch das theoretische Nachdenken tiber Kunst und ist ex-
emplarisch fir die menschliche Praxis insgesamt zu verstehen, die davon geprigt ist,

dass der Mensch zu sich Stellung nimmt.**

10. Asthetische Erfahrung als Schwellenerfahrung

Der Begrift der Grenze — inklusive des hiufig in den unterschiedlichsten Zusammen-
hingen gebrauchten Modeworts des »Grenzgangs« — erscheint laut Fischer-Lichte mit
Bezug auf die kiinstlerische Auslotung von Uberschreitungen seit den 1950er Jahren als
oftmals ungeeignet, da eine Grenze das Weiter-, das Uberschreiten zu hindern sucht,
2 An die Stelle der seit dem ausgehenden 18. Jahr-
hundert historisch etablierten Trennlinien zwischen Gegensatzpaaren wie Kunst und

wihrend eine Schwelle dazu einlidt.

alltaglicher Lebenswelt, Hochkultur und populidrer Kultur, westlicher Kultur und nicht-
westlicher Kultur treten in heutiger Sichtweise vielmehr graduelle Differenzen und dy-
namische Differenzierungen.”®®> Obwohl der Begriff der Grenze bzw. des Grenzganges
in einschlagigen Diskussionen sehr gebriuchlich ist, soll im Folgenden in Anlehnung an
Fischer-Lichte der Begriff der Schwelle verwendet werden, wobei sich zeigen wird, dass
sich durchaus auch Widerstinde bei Schwelleniiberschreitungen aufzeigen kénnen, die
somit wiederum den Eigenschaften einer Grenze niher riicken. Dies resultiert daraus,
dass beispielsweise bei Heinz Holliger und Hans-Joachim Hespos uniiberwindbare kor-
perliche Grenzen erfahrbar werden, was die Verwendung des Begriffs einer absoluten
Grenze anstelle einer durchldssigen Schwelle nahelegt.

226 Vgl.ibid., 11f.

227 Vgl. ibid.
228 Ibid.
229 Ibid., 13.

230 Vgl.ibid., 16.

231 Vgl. ibid., 20. Mit dem Begriff der smenschlichen Praxis« meint Bertram traditionsgebundende
Praktiken des alltidglichen und nichtalltaglichen Lebens, die sich in stetigem Wandel befinden.
Vgl. ibid., 54-56.

232 Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 358.

233 Vgl.ibid., 356f.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:1:



https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt

Hinsichtlich der Uberschreitung von Grenzen und Schwellen betont Fischer-Lichte,
dass beide — Grenze und Schwelle — durchaus Gefahren und Risiken mit sich bringen
konnen und ein gewisses Risikopotential bergen:

Die Verletzung von Grenzen ist haufig mit Sanktionen belegt. Wer immer eine Gren-
ze errichtet, wird sie hiiten und iiberwachen, bestimmte Regeln und Gesetze fiir ei-
ne mogliche — ausnahmsweise — Uberschreitung der Grenze erlassen und jeden Ver-
such, sie unerlaubt zu iiberqueren, zu ahnden suchen. Aber auch das Uberschreiten
von Schwellen birgt mannigfache Gefahren und Risiken, weil man nicht wissen kann,
was einen jenseits der Schwelle erwartet, mit welchen Erscheinungen, Herausforde-
rungen, Ungewissheiten man dort konfrontiert wird. Die Monster, die man diesseits
der Schwelle zuriickgelassen hat, kdnnen einem auch jenseits der Schwelle wieder auf-
lauern. Der Unterschied zwischen Grenze und Schwelle ldsst sich also nichtim Hinblick
auf die Gefahren einer Uberschreitung bestimmen. Er liegt vielmehr in dem Hof von
Konnotationen, ja Assoziationen, der beide Begriffe umgibt. Der Begriff der Grenze
konnotiert eher den Ausschluss, das Trennende, den Endpunkt. Er ist an seine Grenzen

gelangt, kann nicht weiter, bleibt liegen, ist am Ende.”

Hier offenbaren sich die unterschiedlichen Facetten des Begriffs der »Grenzex, der ei-
nerseits errichtete Grenzen, welche mit Regeln und Gesetzen der Uberquerung belegt
werden, und andererseits Endpunkte bezeichnen kann, die sich — wie im Falle von kor-
perlichen Grenzen - nicht tiberschreiten lassen, sofern man sein Leben nicht riskieren
mochte. Im Unterschied dazu ist der Begriff »Schwelle« keineswegs mit Verboten und
Gesetzen behaftet. Dennoch erscheint dieser hochambivalent und wird von Fischer-
Lichte sogar dem Bereich der Magie zugeordnet. »Wihrend die Grenze als Linie gedacht
wird, die etwas ein- und anderes ausschliefSt, als eine Scheidelinie, ist die Schwelle als
ein Zwischenraum vorzustellen, in dem sich alles mégliche ereignen kann.«** Ob et-
was als Ort der Ermoglichung, Ermichtigung und Verwandlung oder als trennende, et-
was ein- und anderes ausschliefRende Linie wahrgenommen wird, ist letztlich in vielen
Fillen vom Betrachter abhingig: »Was dem einen als eine — vielleicht gar uniiberwind-
bare — Grenze erscheint, wird von dem anderen als eine Schwelle wahrgenommen, die
zum Uberschreiten einlddt. Auch werden Grenzen oft erst im Akt der Ubertretung - al-
so indem sie als Schwelle genutzt werden — iiberhaupt als Grenzen erfahren.«**® Daraus
ergibt sich, dass nicht nur Kunstwerke den Bereich zwischen Kunst und Nicht-Kunst
auf jeweils besondere Art zu erfassen versuchen, sondern dass es schliefilich auch im-
mer vom einzelnen Rezipienten abhingt, wie die Unterscheidung zwischen Kunst oder
Nicht-Kunst - in Form einer Grenze oder Schwelle — wahr- und vorgenommen wird.
Der hier beschriebene Aspekt der kiinstlerischen Schwelleniiberschreitungen geht
in Teilen auf die Ritualforschung zuriick, welche einige Parallelen anbietet. Die fiir Ri-
tuale charakteristischen Ubergangssituationen hat der Ritualforscher Victor Turner ge-
nauer analysiert und - in Anlehnung an Arnold van Gennep*’ — mit dem Begriff der

234 |bid., 357.
235 |bid., 358.
236 |bid., 358.

237 Arnold van Gennep, Ubergangsriten, (Les rites de passage) (1909) (Frankfurt a.M.: Campus, 2005).

https://dol.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:1:

55


https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

Liminalitit bezeichnet. Liminalitit meint einen Schwellenzustand, in den sich Teilneh-
mer eines Rituals begeben, wobei sich diese von vorherrschenden Sozialordnungen
l6sen. Sie wird als Charakteristikum einer universellen Typik ritueller Erfahrung an-

28 Auch wenn Rituale nicht mit Kunstauffithrungen gleichzusetzen sind, so

gesehen.
weisen sie gewisse Ahnlichkeiten auf, wie beispielsweise sorgfiltig geplante und unter
Umstinden auch geprobte Inszenierungen sowie die Moglichkeit zu Schwellenerfah-
rungen und Gemeinschaftsbildung, die es oftmals sogar schwierig machen, Kriterien
fiir eine klare Abgrenzung zwischen Konzert- oder Theaterauffithrungen und Ritualen
zu formulieren.”® Das Liminale fithrt laut Turner zu einem Zugehérigkeitsgefiihl zu
einer Gemeinschaft, die er als »communitas« bezeichnet. Eine »Communitas« entsteht
dort, wo bestehende Asymmetrien zwischen handelnden Personen voriibergehend ni-
velliert werden und dabei bestehenden sozialen Ungleichheiten im rituellen Akt der

*° Forderungen, Theater in ein Fest oder Ritual zu transfor-

241

Boden entzogen wird.
mieren, was insbesondere Antonin Artaud propagierte,** folgen dem Wunsch, auch
in Kunstauffithrungen solche Formen von Gemeinschaft zu erproben. Fischer-Lichte
folgert schlieflich im Rahmen der Auffassung des Theaters als transformativer Per-
formanz bzw. als Ritual, dass die Erfahrung von Liminalitit sich nicht nur als rituelle
Erfahrung bezeichnen lisst: »Es ist vielmehr an der Zeit, fiir sie den Begriff der dsthe-

242 Dariiber

tischen Erfahrung zu reklamieren und ihn entsprechend zu redefinierenc.
hinaus bertrigt Fischer-Lichte die gerade angesprochenen gemeinschaftsbildenden
Aspekte des Theaters und des Rituals auch auf den auferkiinstlerischen Bereich, wie
beispielsweise auf politische Handlungen, welche ihrer Wahrnehmung nach eine zu
Ritualen vergleichbare Herstellung und Bekriftigung von Gemeinschaften anstreben,
»indem gemeinsam bestimmte Handlungen vollzogen und spezifische Erlebnisse ge-
macht werden.«**® Allerdings zielen politische und rituelle Veranstaltungen zumeist
auf die Erzeugung von Gemeinschaft, welche tiber das Ende der Veranstaltung hinaus
andauern soll, was bei Theaterauffithrungen nicht unbedingt der Fall sein muss.*** Die
Art der Gemeinschaftsbildung in den Bereichen des Sports und des Zirkus’ beispiels-
weise erfolgt Fischer-Lichte zufolge (mit Bezug auf Sergei M. Eisenstein) im Vergleich
zu politischen Handlungen jedoch oftmals auf eine Weise, die sich wiederum mit dem
zeitgendssischen Theater vergleichen lisst:

238 Vgl. Victor Turner, Das Ritual, Struktur und Anti-Struktur (Frankfurt a.M. und New York: Campus,
2005), 96.

239  Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 307.

240 Vgl. Turner, Das Ritual, 94-127. Vgl. auch Lessing, »An der Schwelle«, 204f.

241 Vgl. Antonin Artaud, Das Theater und sein Double (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1979) sowie Doris Ko-
lech, »Der magische Atem des Theaters, Ritual und Revolte bei Antonin Artaud, in: Drama und
Theater der europdischen Avantgarde, hg. v. Franz Norbert Mennemeier und Erika Fischer-Lichte (Ti-
bingen und Basel: Francke, 1994), 231-254.

242 Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 340.

243 |bid., 342.

244 Vgl.ibid., 347, siehe auch Thomas Meyer und Martina Kampmann, Politik als Theater, Die neue Macht
der Darstellungskunst (Berlin: Aufbau, 1998) und Hans Georg Soeffner und Dirk Tanzler (Hgg.), Fi-
gurative Politik, Zur Performanz der Macht in der modernen Gesellschaft (Opladen: VS Verlag fiir Sozi-
alwissenschaften, 2002).

https://dol.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:1:



https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt

Der Bezug auf den Zirkus oder auf den Sport zielte dagegen nach Eisensteins Worten
auf ihre Wirkung als einssinnlich tonisierendes Bad, auf ihre Verweigerung, Bedeu-
tungen zu (ibermitteln, ihre Fahigkeit, im Zuschauer Wundern, Staunen, Entsetzen,
Schocks auszulésen und so unmittelbar kérperlich auf ihn einzuwirken. Die Schwel-
lenerfahrungen, auf die hier abgehoben wurde, betrafen also zum einen den Prozess
der Verwandlung des Individuums in ein Mitglied einer Gemeinschaft, also seine so-
ziale Transformation, und zum anderen den einer somatischen — physiologischen, af-
fektiven — Verdnderung. Theaterauffithrungen sollten sich in ihren Wirkungen diesen
anderen Genres von Auffithrungen annihern.?#

Vor dem Hintergrund, dass die sogenannte performative Wende nicht nur neue Arten
von kiinstlerischen Auffithrungen, sondern ebenso eine Theatralisierung und Astheti-
sierung von nicht-kiinstlerischen Auffithrungen hervorbrachte, betont Fischer-Lichte,
dass nicht-kiinstlerische sowie kinstlerische Auffihrungen gleichermaflen energeti-
sche Felder von hoher Intensitit bilden kénnen: »Der emotionale Ausnahmezustand,
das Aufgehen in einer Gemeinschaft, die fir Sportwettkimpfe — wie fiir Feste — cha-
rakteristische Paradoxie von Regelhaftigkeit und Exzess versetzt alle Beteiligten in den
Zustand eines radikalen betwixt and between und ermdoglicht ihnen so Schwellenerfah-
rungen.«**¢ Da Fischer-Lichte Schwellenerfahrungen als isthetische Erfahrungen in das
Zentrum der Betrachtung stellt, die in nicht-kiinstlerischen wie auch in kiinstlerichen
Kontexten gleichermafen zu finden sind, gerit eine Differenzierung zwischen Kunst
und Nicht-Kunst schlief3lich in den Hintergrund und scheint sich teilweise aufzulosen.
Albrecht Wellmer stellt hingegen heraus, dass gerade

die Offnung der Musik zur Nichtmusik das Gegenteil einer Nivellierung des Unter-
schieds zwischen Kunst und Nichtkunst, zwischen Musik und Nichtmusik [bedeutet];
nicht die Nivellierung dieses Unterschieds, sondern eine neue Art des Bezugs der Mu-
sik als Kunst auf die Nichtmusik [..] ist die Pointe von Cages Offnung der Musik zur
Nichtmusik. Sie, allgemein gesprochen, ist der Sinn ihres Sinnentzugs.*’

Aus den genannten Fokussierungen Fischer-Lichtes und Albrecht Wellmers lisst sich
die zentrale Problemstellung der vorliegenden Arbeit ablesen: Wihrend Fischer-Lichte
von einer Entgrenzung zwischen Kunst und Nicht-Kunst (wenn nicht sogar dem se-
mantisch hoch aufgeladenen Begriff des Lebens) spricht, welche sich verstirkt infol-

248 50 betont Wellmer, wie

ge der performativen Wende ab den 1960er Jahren ereignet,
gerade zitiert, dass ein wesentlicher Protagonist eben dieser performativen Wende in
der Musik, John Cage, gerade durch eine Offnung der Musik zur Nichtmusik keines-
wegs eine Nivellierung erreichte, sondern eher den Blick auf die sie trennende Schwelle
geradezu schirfte und Bezugsmoglichkeiten kiinstlerisch herausarbeitete. Solche viel-
schichtigen Bezugspotentiale beschreibt Christian Griiny mit Blick auf das Werk 4’33”

(1952) folgendermafien:

245 Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 342.

246 |bid., 347. Vgl. auch Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«.
247 Wellmer, Versuch iiber Musik und Sprache, 249.

248 Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 317.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:1:

57


https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

Dasstille Stlick bleibt weder als reine Geste stehen, noch ldsst es sich schlicht als dsthe-
tische Erscheinung wahrnehmen, sondern es zwingt auch ein heutiges Publikum noch
dazu, sich auf der Schwelle zwischen identifizierendem Hoéren (Husten als Husten),
der emotionalen Reaktion darauf (Husten als Stérung) und dem akousmatischen Ho-
ren (Husten als Klangobjekt) aufzuhalten, ohne es zu einer Vereindeutigung zu brin-
gen. [...] Das Feld des Musikalischen schlieRt sich hier nicht zur Musik, sondern bleibt
offen fiir Uberginge [..]: Auf der Ebene des Horens zwischen Musik und Nichtmusik,
auf der Erfahrungsebene zwischen Horen und Bewertung, auf der kulturellen Ebene
zwischen Horen, Reflexion und Diskus.**

Anhand einer Auswahl von Werken aus dem Zeitraum 1971-2018 soll im Folgenden ge-
priift werden, wo und wie diese entgrenzende Tendenzen aufweisen oder auf welche
Weise sie eine Trennung zwischen Kunst und Nicht-Kunst hervorheben bzw. zwischen
beiden Tendenzen changieren und dabei mit kinstlerisch-musikalischen Mitteln Di-
stanzauslotungen vornehmen und schlieflich — in den Worten Griinys — Uberginge auf
verschiedenen Ebenen 6ffnen. Aus dieser Fragestellung ergibt sich schliefilich die The-
se, dass der Einsatz des Musikerkorpers die zentrale Rolle im Rahmen solcher Grenz-
oder Schwelleniiberschreitungen zwischen Kunst und Nicht-Kunst einnimmt und diese
auf sehr unterschiedliche Weise herbeifithrt und erfahrbar macht.

Auf der Grundlage der weitreichenden und vielfiltigen Moglichkeiten an Betrach-
tungen des Verhaltnisses von Kunst und Nicht-Kunst sollen die durch kompositorische
Distanzauslotungen entstehenden kiinstlerischen Potentiale der hier behandelten Wer-
ke aufgespiirt und hinsichtlich ihrer Entstehung und Wirkung diskutiert werden, wobei
folgende Fragen im Mittelpunkt der Betrachtung stehen werden:

1. Tendieren die hier zu behandelnden Beispiele zu einer Nivellierung zwischen Kunst
und Nicht-Kunst oder stehen trennende Aspekte im Mittelpunkt? Wird eine beson-
dere Art von Distanzauslotung und -bewegung vorgenommen, welche Uberginge
auf verschiedenen Ebenen zu 6ffnen vermag?

2. Werden in Auffithrungsprozessen Schwellen oder Grenzen explizit? Werden Gren-
zen kiinstlerisch in Schwellen verwandelt oder umgekehrt?

3. Aufwelche Weise erfolgt die kiinstlerische Auseinandersetzung mit Schwellen (oder
Grenzen) zwischen Kunst und Nicht-Kunst? Handelt es sich beispielsweise um eine
Kontextverschiebung, welche alltigliche Elemente und Aktivititen in den Konzert-
rahmen transferiert, um das Gewohnliche auffillig erscheinen zu lassen, das Her-
beiftithren korperlicher Grenzerfahrungen oder den Versuch den (institutionellen)
Rahmen von Kunst selbst und mit ihm den Ubergangsbereich zwischen Kunst und
Nicht-Kunst als irritierendes Moment in Erscheinung treten zu lassen?

4. Welche Rolle spielt der Korper fir die Wahrnehmung des Verhiltnisses zwischen
Kunst und Nicht-Kunst und wie tritt er in seinen unterschiedlichen Facetten in Er-
scheinung — als »Selbstverdopplung« bzw. »Selbstdifferenzierung« in einen spiiren-

249 Christian Griiny, »Arbeit im Feld des Musikalischen, Cage und Lachenmann als zwei Typen musi-
kalischer Kulturreflexions, in: Uber Kultur, Theorie und Praxis der Kulturreflexion, hg. v. Dirk Baecker,
Matthias Kettner und Dirk Rustemeyer (Bielefeld: transcript, 2008), 221-248, hier 232.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:1:



https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt

den Leib und einen materiellen Korper in Form einer Verquickung von Selbstbezug
und Selbstentzug,*° als gesellschaftlich geformter Leibkérper, als Werkzeug und
korperliches Klangmaterial, als symbolischer Korper, als performativ erscheinen-
der »Bithnenkérper«** oder als Teil eines ganzheitlichen interaktiven Prozesses in
Form eines »musikalischen Kérpers«*** aus Spielern, Instrumenten, Musik, Publi-
kum und Raum im Sinne Wolfgang Rudigers?

Um in eine fundierte Diskussion einzelner Werke eintreten zu kénnen, werde ich mich
in den folgenden Kapiteln zunichst von theoretischer Seite einigen noch nicht ange-
sprochenen Begriffs- und Themenfeldern widmen und die These weiter theoretisch un-
terfiittern, dass der Kérper maf3geblichen Einfluss auf theoretische sowie kiinstlerische
Betrachtungen des Verhiltnisses zwischen Kunst und alltiglicher Lebenswelt hat.

250 Vgl. Waldenfels, Das leibliche Selbst, 42-44 et passim.

251 Vgl. Briistle, Konzert-Szenen, 211-212. Siehe auch Kapitel I11/3 dieser Arbeit. Vgl. weiterfithrend auch
Zirfas, »Zur musikalischen Bildung des Korpers«, 23f. Zur Unterscheidung zwischen dem Koérper
des Gemeinwesens, dem unpolitischen Koérper und der Kérperpolitik siehe auch Naomi Scheman,
»Der Korper des Gemeinwesens/Der unpolitische Korper/Kérperpolitike, in: Materialitdten der Kom-
munikation, hg. v. Hans Ulrich Gumbrecht und K. Ludwig Pfeiffer (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1988),
846-857. Vgl. auch weiterfiihrend Arbogast Schmitt, »Was hat das Gute mit der Politik zu tun? Uber
die Verbindung von individuellem Gliick mit dem Wobhl aller in griechischer Philosophie und Li-
teraturs, in: Von Platon bis zur Global Governance, Entwiirfe fiir menschliches Zusammenleben, hg. v.
Mathias Lotz, Matthias van der Minde und Dirk Weidmann (Marburg: tectum, 2010), 27-36.

252 Vgl. Ridiger, Der musikalische Korper, 7-12, sowie 153-157.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:1:

59


https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:1:



https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

