
54 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

renden zählen.226 Kunstwerke verdanken ihre Existenz einer Gesamtheit an historisch-

kulturellen Praktiken, in denen sie situiert sind.227 »Kunst ist eine Praxis, für die ein

Bezug auf andere Praktiken wesentlich ist und die aus diesem Grund nicht in Abgren-

zung von anderen Praktiken, sondern unter Rekurs auf die Art undWeise dieses Bezugs

zu begreifen ist.«228 Kunst ist dabei – wie auch andere menschliche Praktiken – eine

reflexive Praxisform, mittels derer Menschen im Rahmen einer kulturellen Praxis Stel-

lung zu sich nehmen: »Was der Mensch ist, ist er immer auch dadurch, dass er Stellung

nimmt, und zwar zu sich, und dieses Stellungnehmen ist als ein praktisches Geschehen

zu begreifen.«229 Kunst leistet schließlich als produktives Moment und als vielfältige,

reichhaltige und kontroverse Praxis eine spezifische Reflexion anderer menschlicher

Praktiken, weshalb eine Auseinandersetzung mit Kunstwerken aus Sicht menschlicher

Lebensformen insgesamt erfolgen muss sowie diese herausfordert.230 Somit beinhaltet

Kunst als menschliche Praxis auch das theoretische Nachdenken über Kunst und ist ex-

emplarisch für die menschliche Praxis insgesamt zu verstehen, die davon geprägt ist,

dass der Mensch zu sich Stellung nimmt.231

10. Ästhetische Erfahrung als Schwellenerfahrung

Der Begriff der Grenze – inklusive des häufig in den unterschiedlichsten Zusammen-

hängen gebrauchten Modeworts des »Grenzgangs« – erscheint laut Fischer-Lichte mit

Bezug auf die künstlerische Auslotung von Überschreitungen seit den 1950er Jahren als

oftmals ungeeignet, da eine Grenze das Weiter-, das Überschreiten zu hindern sucht,

während eine Schwelle dazu einlädt.232 An die Stelle der seit dem ausgehenden 18. Jahr-

hundert historisch etablierten Trennlinien zwischen Gegensatzpaaren wie Kunst und

alltäglicher Lebenswelt, Hochkultur und populärer Kultur, westlicher Kultur und nicht-

westlicher Kultur treten in heutiger Sichtweise vielmehr graduelle Differenzen und dy-

namische Differenzierungen.233 Obwohl der Begriff der Grenze bzw. des Grenzganges

in einschlägigen Diskussionen sehr gebräuchlich ist, soll im Folgenden in Anlehnung an

Fischer-Lichte der Begriff der Schwelle verwendet werden, wobei sich zeigen wird, dass

sich durchaus auchWiderstände bei Schwellenüberschreitungen aufzeigen können, die

somit wiederum den Eigenschaften einer Grenze näher rücken. Dies resultiert daraus,

dass beispielsweise bei Heinz Holliger und Hans-JoachimHespos unüberwindbare kör-

perliche Grenzen erfahrbar werden, was die Verwendung des Begriffs einer absoluten

Grenze anstelle einer durchlässigen Schwelle nahelegt.

226 Vgl. ibid., 11f.

227 Vgl. ibid.

228 Ibid.

229 Ibid., 13.

230 Vgl. ibid., 16.

231 Vgl. ibid., 20. Mit dem Begriff der »menschlichen Praxis« meint Bertram traditionsgebundende

Praktiken des alltäglichen und nichtalltäglichen Lebens, die sich in stetigem Wandel befinden.

Vgl. ibid., 54-56.

232 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 358.

233 Vgl. ibid., 356f.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 55

Hinsichtlich der Überschreitung von Grenzen und Schwellen betont Fischer-Lichte,

dass beide – Grenze und Schwelle – durchaus Gefahren und Risiken mit sich bringen

können und ein gewisses Risikopotential bergen:

Die Verletzung von Grenzen ist häufig mit Sanktionen belegt. Wer immer eine Gren-

ze errichtet, wird sie hüten und überwachen, bestimmte Regeln und Gesetze für ei-

ne mögliche – ausnahmsweise – Überschreitung der Grenze erlassen und jeden Ver-

such, sie unerlaubt zu überqueren, zu ahnden suchen. Aber auch das Überschreiten

von Schwellen birgt mannigfache Gefahren und Risiken, weil man nicht wissen kann,

was einen jenseits der Schwelle erwartet, mit welchen Erscheinungen, Herausforde-

rungen, Ungewissheiten man dort konfrontiert wird. Die Monster, die man diesseits

der Schwelle zurückgelassen hat, können einemauch jenseits der Schwelle wieder auf-

lauern. Der Unterschied zwischenGrenze und Schwelle lässt sich also nicht imHinblick

auf die Gefahren einer Überschreitung bestimmen. Er liegt vielmehr in dem Hof von

Konnotationen, ja Assoziationen, der beide Begriffe umgibt. Der Begriff der Grenze

konnotiert eher den Ausschluss, das Trennende, den Endpunkt. Er ist an seine Grenzen

gelangt, kann nicht weiter, bleibt liegen, ist am Ende.234

Hier offenbaren sich die unterschiedlichen Facetten des Begriffs der »Grenze«, der ei-

nerseits errichtete Grenzen, welche mit Regeln und Gesetzen der Überquerung belegt

werden, und andererseits Endpunkte bezeichnen kann, die sich – wie im Falle von kör-

perlichen Grenzen – nicht überschreiten lassen, sofern man sein Leben nicht riskieren

möchte. Im Unterschied dazu ist der Begriff »Schwelle« keineswegs mit Verboten und

Gesetzen behaftet. Dennoch erscheint dieser hochambivalent und wird von Fischer-

Lichte sogar demBereich derMagie zugeordnet. »Während die Grenze als Linie gedacht

wird, die etwas ein- und anderes ausschließt, als eine Scheidelinie, ist die Schwelle als

ein Zwischenraum vorzustellen, in dem sich alles mögliche ereignen kann.«235 Ob et-

was als Ort der Ermöglichung, Ermächtigung und Verwandlung oder als trennende, et-

was ein- und anderes ausschließende Linie wahrgenommen wird, ist letztlich in vielen

Fällen vom Betrachter abhängig: »Was dem einen als eine – vielleicht gar unüberwind-

bare – Grenze erscheint, wird von dem anderen als eine Schwelle wahrgenommen, die

zum Überschreiten einlädt. Auch werden Grenzen oft erst im Akt der Übertretung – al-

so indem sie als Schwelle genutzt werden – überhaupt als Grenzen erfahren.«236 Daraus

ergibt sich, dass nicht nur Kunstwerke den Bereich zwischen Kunst und Nicht-Kunst

auf jeweils besondere Art zu erfassen versuchen, sondern dass es schließlich auch im-

mer vom einzelnen Rezipienten abhängt, wie die Unterscheidung zwischen Kunst oder

Nicht-Kunst – in Form einer Grenze oder Schwelle – wahr- und vorgenommen wird.

Der hier beschriebene Aspekt der künstlerischen Schwellenüberschreitungen geht

in Teilen auf die Ritualforschung zurück, welche einige Parallelen anbietet. Die für Ri-

tuale charakteristischen Übergangssituationen hat der Ritualforscher Victor Turner ge-

nauer analysiert und – in Anlehnung an Arnold van Gennep237 – mit dem Begriff der

234 Ibid., 357.

235 Ibid., 358.

236 Ibid., 358.

237 Arnold van Gennep, Übergangsriten, (Les rites de passage) (1909) (Frankfurt a.M.: Campus, 2005).

https://doi.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

Liminalität bezeichnet. Liminalität meint einen Schwellenzustand, in den sich Teilneh-

mer eines Rituals begeben, wobei sich diese von vorherrschenden Sozialordnungen

lösen. Sie wird als Charakteristikum einer universellen Typik ritueller Erfahrung an-

gesehen.238 Auch wenn Rituale nicht mit Kunstaufführungen gleichzusetzen sind, so

weisen sie gewisse Ähnlichkeiten auf, wie beispielsweise sorgfältig geplante und unter

Umständen auch geprobte Inszenierungen sowie die Möglichkeit zu Schwellenerfah-

rungen und Gemeinschaftsbildung, die es oftmals sogar schwierig machen, Kriterien

für eine klare Abgrenzung zwischen Konzert- oder Theateraufführungen und Ritualen

zu formulieren.239 Das Liminale führt laut Turner zu einem Zugehörigkeitsgefühl zu

einer Gemeinschaft, die er als »communitas« bezeichnet. Eine »Communitas« entsteht

dort, wo bestehende Asymmetrien zwischen handelnden Personen vorübergehend ni-

velliert werden und dabei bestehenden sozialen Ungleichheiten im rituellen Akt der

Boden entzogen wird.240 Forderungen, Theater in ein Fest oder Ritual zu transfor-

mieren, was insbesondere Antonin Artaud propagierte,241 folgen dem Wunsch, auch

in Kunstaufführungen solche Formen von Gemeinschaft zu erproben. Fischer-Lichte

folgert schließlich im Rahmen der Auffassung des Theaters als transformativer Per-

formanz bzw. als Ritual, dass die Erfahrung von Liminalität sich nicht nur als rituelle

Erfahrung bezeichnen lässt: »Es ist vielmehr an der Zeit, für sie den Begriff der ästhe-

tischen Erfahrung zu reklamieren und ihn entsprechend zu redefinieren«.242 Darüber

hinaus überträgt Fischer-Lichte die gerade angesprochenen gemeinschaftsbildenden

Aspekte des Theaters und des Rituals auch auf den außerkünstlerischen Bereich, wie

beispielsweise auf politische Handlungen, welche ihrer Wahrnehmung nach eine zu

Ritualen vergleichbare Herstellung und Bekräftigung von Gemeinschaften anstreben,

»indem gemeinsam bestimmte Handlungen vollzogen und spezifische Erlebnisse ge-

macht werden.«243 Allerdings zielen politische und rituelle Veranstaltungen zumeist

auf die Erzeugung von Gemeinschaft, welche über das Ende der Veranstaltung hinaus

andauern soll, was bei Theateraufführungen nicht unbedingt der Fall sein muss.244 Die

Art der Gemeinschaftsbildung in den Bereichen des Sports und des Zirkus’ beispiels-

weise erfolgt Fischer-Lichte zufolge (mit Bezug auf Sergei M. Eisenstein) im Vergleich

zu politischen Handlungen jedoch oftmals auf eine Weise, die sich wiederum mit dem

zeitgenössischen Theater vergleichen lässt:

238 Vgl. Victor Turner, Das Ritual, Struktur und Anti-Struktur (Frankfurt a.M. und New York: Campus,

2005), 96.

239 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 307.

240 Vgl. Turner, Das Ritual, 94-127. Vgl. auch Lessing, »An der Schwelle«, 204f.

241 Vgl. Antonin Artaud, Das Theater und sein Double (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1979) sowie Doris Ko-

lech, »Der magische Atem des Theaters, Ritual und Revolte bei Antonin Artaud«, in: Drama und

Theater der europäischen Avantgarde, hg. v. Franz Norbert Mennemeier und Erika Fischer-Lichte (Tü-

bingen und Basel: Francke, 1994), 231-254.

242 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 340.

243 Ibid., 342.

244 Vgl. ibid., 347, siehe auch ThomasMeyer undMartina Kampmann, Politik als Theater,Die neueMacht

der Darstellungskunst (Berlin: Aufbau, 1998) und Hans Georg Soeffner und Dirk Tänzler (Hgg.), Fi-

gurative Politik, Zur Performanz der Macht in der modernen Gesellschaft (Opladen: VS Verlag für Sozi-

alwissenschaften, 2002).

https://doi.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 57

Der Bezug auf den Zirkus oder auf den Sport zielte dagegen nach Eisensteins Worten

auf ihre Wirkung als ein ›sinnlich tonisierendes Bad‹, auf ihre Verweigerung, Bedeu-

tungen zu übermitteln, ihre Fähigkeit, im Zuschauer Wundern, Staunen, Entsetzen,

Schocks auszulösen und so unmittelbar körperlich auf ihn einzuwirken. Die Schwel-

lenerfahrungen, auf die hier abgehoben wurde, betrafen also zum einen den Prozess

der Verwandlung des Individuums in ein Mitglied einer Gemeinschaft, also seine so-

ziale Transformation, und zum anderen den einer somatischen – physiologischen, af-

fektiven – Veränderung. Theateraufführungen sollten sich in ihren Wirkungen diesen

anderen Genres von Aufführungen annähern.245

Vor dem Hintergrund, dass die sogenannte performative Wende nicht nur neue Arten

von künstlerischen Aufführungen, sondern ebenso eine Theatralisierung und Ästheti-

sierung von nicht-künstlerischen Aufführungen hervorbrachte, betont Fischer-Lichte,

dass nicht-künstlerische sowie künstlerische Aufführungen gleichermaßen energeti-

sche Felder von hoher Intensität bilden können: »Der emotionale Ausnahmezustand,

das Aufgehen in einer Gemeinschaft, die für Sportwettkämpfe – wie für Feste – cha-

rakteristische Paradoxie von Regelhaftigkeit und Exzess versetzt alle Beteiligten in den

Zustand eines radikalen betwixt and between und ermöglicht ihnen so Schwellenerfah-

rungen.«246 Da Fischer-Lichte Schwellenerfahrungen als ästhetische Erfahrungen in das

Zentrum der Betrachtung stellt, die in nicht-künstlerischen wie auch in künstlerichen

Kontexten gleichermaßen zu finden sind, gerät eine Differenzierung zwischen Kunst

und Nicht-Kunst schließlich in den Hintergrund und scheint sich teilweise aufzulösen.

Albrecht Wellmer stellt hingegen heraus, dass gerade

die Öffnung der Musik zur Nichtmusik das Gegenteil einer Nivellierung des Unter-

schieds zwischen Kunst und Nichtkunst, zwischen Musik und Nichtmusik [bedeutet];

nicht die Nivellierung dieses Unterschieds, sondern eine neue Art des Bezugs der Mu-

sik als Kunst auf die Nichtmusik […] ist die Pointe von Cages Öffnung der Musik zur

Nichtmusik. Sie, allgemein gesprochen, ist der Sinn ihres Sinnentzugs.247

Aus den genannten Fokussierungen Fischer-Lichtes und Albrecht Wellmers lässt sich

die zentrale Problemstellung der vorliegenden Arbeit ablesen: Während Fischer-Lichte

von einer Entgrenzung zwischen Kunst und Nicht-Kunst (wenn nicht sogar dem se-

mantisch hoch aufgeladenen Begriff des Lebens) spricht, welche sich verstärkt infol-

ge der performativen Wende ab den 1960er Jahren ereignet,248 so betont Wellmer, wie

gerade zitiert, dass ein wesentlicher Protagonist eben dieser performativen Wende in

der Musik, John Cage, gerade durch eine Öffnung der Musik zur Nichtmusik keines-

wegs eine Nivellierung erreichte, sondern eher den Blick auf die sie trennende Schwelle

geradezu schärfte und Bezugsmöglichkeiten künstlerisch herausarbeitete. Solche viel-

schichtigen Bezugspotentiale beschreibt Christian Grüny mit Blick auf das Werk 4’33’’

(1952) folgendermaßen:

245 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 342.

246 Ibid., 347. Vgl. auch Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«.

247 Wellmer, Versuch über Musik und Sprache, 249.

248 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 317.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

Das stille Stück bleibtweder als reineGeste stehen, noch lässt es sich schlicht als ästhe-

tische Erscheinung wahrnehmen, sondern es zwingt auch ein heutiges Publikum noch

dazu, sich auf der Schwelle zwischen identifizierendem Hören (Husten als Husten),

der emotionalen Reaktion darauf (Husten als Störung) und dem akousmatischen Hö-

ren (Husten als Klangobjekt) aufzuhalten, ohne es zu einer Vereindeutigung zu brin-

gen. […] Das Feld des Musikalischen schließt sich hier nicht zur Musik, sondern bleibt

offen für Übergänge […]: Auf der Ebene des Hörens zwischen Musik und Nichtmusik,

auf der Erfahrungsebene zwischen Hören und Bewertung, auf der kulturellen Ebene

zwischen Hören, Reflexion und Diskus.249

Anhand einer Auswahl von Werken aus dem Zeitraum 1971-2018 soll im Folgenden ge-

prüft werden, wo und wie diese entgrenzende Tendenzen aufweisen oder auf welche

Weise sie eine Trennung zwischen Kunst und Nicht-Kunst hervorheben bzw. zwischen

beiden Tendenzen changieren und dabei mit künstlerisch-musikalischen Mitteln Di-

stanzauslotungen vornehmen und schließlich – in denWorten Grünys –Übergänge auf

verschiedenen Ebenen öffnen. Aus dieser Fragestellung ergibt sich schließlich die The-

se, dass der Einsatz des Musikerkörpers die zentrale Rolle im Rahmen solcher Grenz-

oder Schwellenüberschreitungen zwischen Kunst undNicht-Kunst einnimmt und diese

auf sehr unterschiedliche Weise herbeiführt und erfahrbar macht.

Auf der Grundlage der weitreichenden und vielfältigen Möglichkeiten an Betrach-

tungen des Verhältnisses von Kunst und Nicht-Kunst sollen die durch kompositorische

Distanzauslotungen entstehenden künstlerischen Potentiale der hier behandeltenWer-

ke aufgespürt und hinsichtlich ihrer Entstehung undWirkung diskutiert werden,wobei

folgende Fragen im Mittelpunkt der Betrachtung stehen werden:

1. Tendieren die hier zu behandelnden Beispiele zu einer Nivellierung zwischen Kunst

und Nicht-Kunst oder stehen trennende Aspekte im Mittelpunkt? Wird eine beson-

dere Art von Distanzauslotung und -bewegung vorgenommen, welche Übergänge

auf verschiedenen Ebenen zu öffnen vermag?

2. Werden in Aufführungsprozessen Schwellen oder Grenzen explizit? Werden Gren-

zen künstlerisch in Schwellen verwandelt oder umgekehrt?

3. Auf welcheWeise erfolgt die künstlerische Auseinandersetzungmit Schwellen (oder

Grenzen) zwischen Kunst und Nicht-Kunst? Handelt es sich beispielsweise um eine

Kontextverschiebung, welche alltägliche Elemente und Aktivitäten in den Konzert-

rahmen transferiert, um das Gewöhnliche auffällig erscheinen zu lassen, das Her-

beiführen körperlicher Grenzerfahrungen oder den Versuch den (institutionellen)

Rahmen von Kunst selbst und mit ihm den Übergangsbereich zwischen Kunst und

Nicht-Kunst als irritierendes Moment in Erscheinung treten zu lassen?

4. Welche Rolle spielt der Körper für die Wahrnehmung des Verhältnisses zwischen

Kunst und Nicht-Kunst und wie tritt er in seinen unterschiedlichen Facetten in Er-

scheinung – als »Selbstverdopplung« bzw. »Selbstdifferenzierung« in einen spüren-

249 Christian Grüny, »Arbeit im Feld des Musikalischen, Cage und Lachenmann als zwei Typen musi-

kalischer Kulturreflexion«, in: Über Kultur, Theorie und Praxis der Kulturreflexion, hg. v. Dirk Baecker,

Matthias Kettner und Dirk Rustemeyer (Bielefeld: transcript, 2008), 221-248, hier 232.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 59

den Leib und einen materiellen Körper in Form einer Verquickung von Selbstbezug

und Selbstentzug,250 als gesellschaftlich geformter Leibkörper, als Werkzeug und

körperliches Klangmaterial, als symbolischer Körper, als performativ erscheinen-

der »Bühnenkörper«251 oder als Teil eines ganzheitlichen interaktiven Prozesses in

Form eines »musikalischen Körpers«252 aus Spielern, Instrumenten, Musik, Publi-

kum und Raum im Sinne Wolfgang Rüdigers?

Um in eine fundierte Diskussion einzelner Werke eintreten zu können, werde ich mich

in den folgenden Kapiteln zunächst von theoretischer Seite einigen noch nicht ange-

sprochenen Begriffs- undThemenfeldern widmen und dieThese weiter theoretisch un-

terfüttern, dass der Körper maßgeblichen Einfluss auf theoretische sowie künstlerische

Betrachtungen des Verhältnisses zwischen Kunst und alltäglicher Lebenswelt hat.

250 Vgl. Waldenfels, Das leibliche Selbst, 42-44 et passim.

251 Vgl. Brüstle, Konzert-Szenen, 211-212. Siehe auch Kapitel III/3 dieser Arbeit. Vgl. weiterführend auch

Zirfas, »Zur musikalischen Bildung des Körpers«, 23f. Zur Unterscheidung zwischen dem Körper

des Gemeinwesens, dem unpolitischen Körper und der Körperpolitik siehe auch Naomi Scheman,

»Der Körper des Gemeinwesens/Der unpolitische Körper/Körperpolitik«, in:Materialitäten der Kom-

munikation, hg. v. Hans Ulrich Gumbrecht und K. Ludwig Pfeiffer (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1988),

846-857. Vgl. auchweiterführend Arbogast Schmitt, »Was hat das Gutemit der Politik zu tun? Über

die Verbindung von individuellem Glück mit dem Wohl aller in griechischer Philosophie und Li-

teratur«, in: Von Platon bis zur Global Governance, Entwürfe für menschliches Zusammenleben, hg. v.

Mathias Lotz, Matthias van der Minde und Dirk Weidmann (Marburg: tectum, 2010), 27-36.

252 Vgl. Rüdiger, Der musikalische Körper, 7-12, sowie 153-157.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458457-011 - am 13.02.2026, 14:28:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

