
Verteilte Anerkennung

Wie künstliche Intelligenz die Theorie

der Anerkennung verändert

Natalia Juchniewicz

Abstract: The article argues that, based on contributions from social philosophy, the relation-

ships between humans andAI and the effects of AI on social life can also be conceptualizedwith

the necessary differentiation.This is done in continuation of discussion approaches that refer to

A.Honneth’s theory of recognition. It is shownhow this theorymakes it possible to includenon-

human persons as ›partial persons‹ and in emotionally important relationships; and why a

(classical) argument from reciprocity and consciousness is not a necessary element of the recog-

nition relationship itself.Recognition theory, for its part,must be expanded to include collective

intelligence and distributed action. However, this also leads to a new challenge for ethics and

social research: that of distributed responsibility.

Keywords: artificial intelligence (AI); recognition; partial persons; distributed responsibility;

distributed recognition

Bei den Blickwinkeln, unter denen soziale Beziehungen im 21. Jahrhundert ana-

lysiert werden, kommt der Digitalisierung der Technologien, die wir nutzen, und

den entsprechenden sozialen Praktiken zweifellos eine zentrale Rolle zu. Der zu-

nehmendenBedeutung künstlicher Intelligenz (KI), die häufigBedenken in norma-

tiv sensiblen Bereichen, im Zusammenhang mit Entscheidungsprozessen und vor-

geschlagenen Lösungen hervorruft, ist dabei ein besonderes Gewicht zuzumessen.

»Almost every day, the news media report on achievements of AI helping to over-

come a great variety of real-world problems.« (Peeters et al. 2021: 217) Sosehr KI es

beschleunigt, verschiedene Probleme zu diagnostizieren, und sosehr sie schnellere

Entscheidungsfindung durch die Analyse von Big Data und machine computing er-

möglicht, gilt es doch zugleich sich dessen bewusst zu sein, dass die Bestimmung

dessen,was gerecht, akzeptabel oder förderlich für dasWohlergehen derMenschen

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Verantwortungsverhältnisse

ist, nicht allein auf der Bewertung von Daten beruhen sollte. Dies darf schon allein

deswegennicht außer Acht kommen,weil zahlreicheAspekte desmenschlichenDa-

seins über die messbaren Indikatoren hinausgehen, die KI zur Verfügung stehen.

Auch imHinblick auf das soziale Leben kann KI, wenn sie ihrer Technik gemäß un-

sere Identitäten auf der Grundlage vergangener Aktivitäten bestimmt und definiert,

uns nur auf Vorbestimmtes beschränken und ließe wenig Raum für menschliche

Veränderungen oder die Begegnungmit Neuem aus dem Internet.Was KI nur ver-

mag, ist, aufgrund früherer Nutzeraktivitäten etwas zu projizieren, und basiert da-

bei auf der Voraussetzung, dass die menschliche Identität fest (van Dijck 2013) und

vorhersehbar ist.

»With their predictive capabilities and relentless nudging, ubiquitous but imper-

ceptible, AI systems can shape our choices and actions easily and quietly. This is

not necessarily detrimental. […] It may foster social interaction and cooperation.

[But it] may also exert its influencing power beyond our wishes or understand-

ing, undermining our control on the environment, societies, and ultimately our

choices, projects, identities, and lives.« (Taddeo/Floridi 2018: 752)

Mein Fokus in diesem Artikel liegt darauf, welche Antworten aus der Sozialphiloso-

phie abzuleiten sind,umdenVeränderungenundHerausforderungenRechnung zu

tragen, die in unseren intersubjektiven Beziehungen aufgrund der zunehmenden

Präsenz künstlicher Intelligenz in unseren alltäglichen Aktivitäten sich ergeben. Im

Letzten zielen die vorgestellten Überlegungen darauf ab, die umfassend geworde-

nen Auswirkungen des zunehmenden Einflusses und der Präsenz von KI in unserer

gesellschaftlichenWelt zu erforschen.Dazu suche ich zu erläutern,warumdasKon-

zept derAnerkennung eine entscheidendeRolle auch bei der Reflexionder Beziehung

zwischenMenschundKI spielen sollte undwie gegenwärtigeTheorienderAnerken-

nung nicht-menschliche Entitäten wie ›KI‹ in ihren Rahmen einbeziehen könnten.

Unzweifelhaft scheint, dass die zunehmende Präsenz vonKI verschiedenste Be-

denkenundHoffnungenhervorruft,Verschiedenstes,dasmit unserer Privatsphäre,

unserenBeschäftigungen,Entscheidungsprozessen,derErkenntnis vonStrukturen

(›Muster‹) und der Vorausschau zukünftiger Ereignisse zusammenhängt. All dies

beeinflusst in der Tat, wie wir uns als Individuen wahrnehmen, und es wirkt sich

nicht weniger auf die Anerkennung aus, die wir in sozialen Beziehungen erfahren.

Unsere alltäglichen Interaktionenmit künstlicher Intelligenz,die durch verschiede-

ne Technologien wie Browser, soziale Medien und Chatbots an uns kommt, prägen

denn viele normativeKonsequenzen innerhalb unseres Lebens.Von einfachenAlgo-

rithmen bis hin zummachine learning und deep learning, diese Technologien formen

zahlreiche Gegebenheiten, mit denen wir alltäglich zu tun haben. So sind wir, und

das ist ein entscheidender Punkt, bei der Konstruktion unseres Selbstgefühls nun

heute erheblich auf die Vermittlung durch Elemente von KI angewiesen. Dies führt

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung 117

zu einem nicht zu unterschätzenden Aspekt des sozialen Problems der Anerken-

nung –dass unsere erfahrene Anerkennung nunwesentlich durch die Beziehungen

zwischenMenschenundKI geprägtwerden könnte.DieseVeränderungen auf jeden

Fall mitreflektieren zumüssen, gilt umsomehr, als Individuen nicht unbedingt be-

merken, dass KI keinemenschliche Person ist, da siemenschenähnliches Verhalten

zeigen kann (nicht nur den Turing-Test besteht, sondern auch in verschiedenen so-

zialen Situationen zufrieden stellende Interaktionen liefert; s. Borenstein/Pearson

2010).

Der nachfolgende Artikel ist in drei Abschnitte gegliedert. Im ersten werde ich

zunächst allgemein die soziale Bedeutung von KI erklären und dabei den aktuel-

len Ansatz, wie die aus den Beziehungen zwischenMensch und KI sich ergebenden

sozialen Probleme bestimmt werden können, vorblickend unter Verwendung der

Sprache der Anerkennungstheorie erläutern. Im zweiten Abschnitt werde ich die

Theorie der Anerkennung einführen und mich insbesondere auf ihre ausgereiftes-

te Form fokussieren, wie sie sich von Axel Honneth entwickelt findet. Näheres zum

Potenzial dieses Ansatzes lässt sich sodanndurchAnalyse derKommentare vonArto

Laitinen undHeikki Ikäheimo gewinnen; beider Einsichten heben wichtige Proble-

meundBegriffe hervor,die inBezugaufErörterungen vonKIundderenRolle inden

menschlichen Praktiken verwendet werden können. Laitinens Perspektive ermög-

licht eine Diskussion über verschiedene Formen der Anerkennung, einschließlich

eines weitreichenden Verständnisses, das einbefassend verschiedenartige Objekte

veranschlagen kann. Ikäheimos Sichtweise hilft zu erkennen, dass auch schon ge-

nerell in verschiedenen Dimensionen der Anerkennung eine Wechselseitigkeit der

Anerkennung nicht immer als Voraussetzung steht. Davon ausgehend kann ein An-

satz dahin entwickelt werden, bei dem statt des einen menschlichen Parts in An-

erkennungsrelationen nun eine Instanz von KI stünde. Konkret lässt sich so in ei-

nem nächsten Schritt darlegen,wie das auch in KI-Interaktionen zentral bestehen-

de Problem, welches Bewusstsein die Subjekte der Anerkennung haben oder ent-

wickeln, angegangenwerden kann.Dazuwerde ich demVorschlag vonNolen Gertz

über ›den unerlaubten Schritt‹ (»illicitmove«) in derHegelschen Tradition der Aner-

kennung folgen. Imdrittenund letztenAbschnitt schließlichwerde ich einenAnsatz

vorschlagen, der auf Studien zu dem Neuen in dem Verhältnis von Mensch und KI

angewandt werden kann. Dabei stütze ich mich das Konzept der »partial persons«

(Hirvonen 2017),was auf KI Anwendungfinden kann, das generativeModell der An-

erkennung (Laitinen) – Anerkennung als performative Formung bzw. Veränderung

vonNormativem und Sozialem–undwerdemich der Betonung der Notwendigkeit

anschließen, einen neuen Ansatz zur Beschreibung von verteilter Agency und von

Verantwortung indenRelationenzwischenMenschundKI zu entwickeln (Peeters et

al. 2021; Taddeo/Floridi 2018). Im Ganzen werde ich dafür argumentieren, dass die

Entwicklung verantwortlicher Haltungen zu denWirklichkeiten wieMöglichkeiten

von KI und ihren sich entwickelnden Formen nicht ausschließlich auf KI selbst fo-

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Verantwortungsverhältnisse

kussieren sollte – auf ihre Gestaltung, die Algorithmen oder die Nutzung –, son-

dern auch auf die Menschen. Sind doch die Menschen nicht nur Nutzer/Anwender

der Technologie, sondern Individuen, die ihr Empfinden von Wert, sozialer Aner-

kennung und Respekt in ihren Beziehungen damit gestalten.

Wenn es um die Anerkennung zwischen Menschen und KI geht, gibt es zwei

mögliche Perspektiven zu bedenken. Die erste konzentriert sich auf die Analyse

von Anerkennungstheorien und Argumente, die es möglich machen, KI und die

Beziehung dazu in ihren Rahmen einzubeziehen.Die zweite Perspektive beinhaltet

die Analyse von KI selbst und ihrer Einwirkungen im Sozialen, um zu bestim-

men, wann und warum ein Problem von Anerkennung entsteht (s. Jacobs 2024).

Die erste Perspektive lässt sich theoretisch und die zweite empirisch nennen. Im

vorliegenden Artikel wird mein Schwerpunkt hauptsächlich auf der theoretischen

Perspektive liegen. Ich werde versuchen zu zeigen, dass innerhalb der bestehen-

den Anerkennungstheorien ein Raum vorhanden ist, der es uns ermöglicht, auch

über KI zu diskutieren und neue Aspekte der Anerkennung zu beleuchten, die

berücksichtigt werdenmüssen.

1. KI, Gesellschaft und Gesichtserkennungstechnologien

Im Jahr 2005 prognostizierte Ray Kurzweil, dass an einem bestimmten, nicht allzu

fernen Zeitpunkt Maschinen leistungsfähiger sein würden als menschliche Intel-

ligenz und an dem wir, um effektiver denken zu können, mit den Maschinen ver-

schmelzen müssen. Bekannt wurde dies unter dem zum Schlagwort gewordenen

›Singularität‹, mit dem der Einschnitt in allem bisherigen menschheitlichen Ge-

schehen, von da an das Eintreten in ein fundamental neues Seinsstadium gekenn-

zeichnet sein sollte. (Kurzweil 2005) Dass diese Vision einer allgemeinen künstli-

chen Intelligenz verwirklicht ist, ist immernoch eher spekulativ als auf echtenTech-

nologien basierend. Doch ist offenkundig, dass die zeitgenössische KI bereits ei-

ne eminente Rolle spielt in verschiedenen Bereichen menschlicher Entscheidungs-

praxis, wie zum Beispiel in allem, was mit Logistik zu tun hat, bei Versicherun-

gen, im Gesundheitswesen und auch in der Bildung (Coeckelbergh 2020: 3). Zu-

sätzlich hat sich der Gedanke, künstliche Intelligenz in eine spezifische Technolo-

gie zu integrieren, wie etwa in eine Robotermaschine oder maschinelle Assistenz,

ummenschliche Tätigungen und Verhalten zu verbessern, zum Konzept des Inter-

nets der Dinge (Internet of Things) entwickelt. Dieser Wandel zielt auf die Schaffung

eines Netzwerks von jeweiligen,miteinander verbundenen technologischenUmge-

bungsfeldern, die Verbindung über das Internet haben können. Diese Perspektive

hat den Einsatz von KI erweitert, die nun in allen digitalen Technologien imple-

mentiert werden kann, genauer gesagt, in allen Geräten mit Internetzugang (und

dies nimmt inzwischen schon lange den bei weitem höchsten Anteil des Datenauf-

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung 119

kommens im Internet ein). So nimmt künstliche Intelligenz gegenwärtig zahlrei-

che Formen an, und unsere Interaktionen und Beziehungen zu ihr sind, auch wo

im Einzelnen nicht erkannt, zu integralen Bestandteilen unseres täglichen Lebens

geworden.

In der vorhandenen Literatur wurde der soziale Einfluss von KI hauptsächlich

aus einer normativen Perspektive analysiert. Der Fokus liegt dabei auf den mögli-

chen Folgen. Es wurden sowohl die verbundenen Hoffnungen als auch die im All-

gemeineren erkennbaren Risiken dessen, dass KI in unseren Entscheidungsprozes-

sen mit enthalten ist, herausgehoben, unter Letzterem die Beschränkung der per-

sönlichen Autonomie, die Reproduktion von Ungleichheit, Diskriminierung, Ras-

sismus, die Destabilisierung der Demokratie, die Förderung von Polarisierung und

nicht zuletzt die ökologischen Umweltfolgen usw. (Avnoon et al. 2023: 2). In KI ste-

cken Potenziale, soziale Ungerechtigkeiten gerade zu perpetuieren, indem sie Ste-

reotypen und bestehende Diskriminierung verstärkt und gleichzeitig neue Formen

epistemischer Ungerechtigkeit hervorruft. (Rafanelli 2022)Was dabei jedoch in der

Forschung bislang weniger häufig untersucht wird, sind die gewissen zur Theorie

der Anerkennung gehörenden Aspekte, mit denen diese Bewertungsdimensionen

offenkundig in engem Zusammenhang stehen. Dazu zunächst ein erster Aufriss.

So enormen Einfluss künstliche Intelligenz auf die Gesellschaft hat, die Bewer-

tung ihrerWirkung ist ambivalent.KI könnte uns helfen zu verstehen,werwir sind,

aber auch menschliche Fähigkeiten abwerten und die autonome Selbstverwirkli-

chung verringern; sie kann das Spektrum der Dinge, die wir tun können, erwei-

tern und menschliches Handeln ausdehnen, aber auch dazu führen, dass mensch-

liche Verantwortung dabei wegfällt; KI kann uns dabei helfen, mehr zu erreichen

(individuell und kollektiv), aber auch die menschliche Kontrolle über verschiede-

ne Prozesse reduzieren; und schließlich kann sie Einfluss nehmen auf die gesell-

schaftliche Zusammengehörigkeit, indem siemenschliche Interaktionenmit ande-

ren Menschen und derWelt weiterentwickelt, aber sie kann auch die Selbstbestim-

mungdesMenschenuntergraben. (Vgl. Floridi et al. 2018) Für die ZielemeinerErör-

terung ist es interessant, dass bei der Suche nach einer Sprache, um in der Konsta-

tierung dieser ambivalenten Bewertungen unsere sozialen Beziehungen zu KI zu

beschreiben, auf Lösungen aus der Ethik und Bioethik zurückgegriffen wird (vgl.

ebd.) und höchstens in geringeremMaße auf etwas aus der Sozialphilosophie.Wie

im Folgenden gezeigt, sollte jedoch die Theorie der Anerkennung eine bedeutende

Rolle in unserer aktuellen Diskussion über KI spielen. Denn sie ist ein weitreichen-

des Konzept, das es ermöglicht, über Phänomene wie das Selbstverständnis in ver-

mitteltenBeziehungen (mit verschiedenenMenschen, aber auch Technologien) und

Selbstachtung im Zeitalter der zunehmenden Rolle von KI im Rechtlichen und der

Rechtsmacht von Verhältnissen und in ökonomischenMarkt-Beziehungen zu spre-

chen. Integral einbefasst ist darin, dass die Präsenz von KI in unserem täglichen

Leben sowohl bewusst sein kann, wie wenn wir Entwicklungen auf dem Markt be-

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Verantwortungsverhältnisse

obachten, die von aufstrebenden Technologien beeinflusst werden, als auch unbe-

wusst,wennwir unsereWebbrowsernutzenundunbewusst unser Selbstwertgefühl

durch KI-Algorithmen gestalten, d.h. gestalten lassen (zum Beispiel, wenn jemand

unter Fettleibigkeit leidet und nach einem geeigneten Arzt online sucht, wird die-

ser Mensch dabei oder danach aller Wahrscheinlichkeit nach Benachrichtigungen

über neue Diäten und gesunde Lebensstile erhalten und der private Nachrichten-

Feed wird sich mit Bildern von trainierten Athleten füllen – was potenziell die Be-

mühungen zur Selbstfürsorge gerade untergraben wird).

Ein aktuelles Problemfeld mag die Tragweite, die die Perspektive auf Anerken-

nung haben könnte, illustrieren. Es bringt die konkrete Frage einer ›Politik der An-

erkennung‹ ein. Rosalie A. Waelen schlägt vor, dass die sozialen und politischen

Auswirkungen von KI im Licht der Anerkennungstheorie von Ch. Taylor verstanden

werden können, da diese die universellen Prinzipien der Gleichheit undWürde für

alle Bürger ansetzt und doch zugleich die Bedeutung dessen betont, deren Beson-

derheit in Unterschieden zwischen Individuen und Gruppen Rechnung zu tragen.

(Waelen 2022: 217) Dies spielt eine entscheidendeRolle etwa auch bei der Bewertung

der sozialen und normativen Konsequenzen von Technologien, die für Waelen das

empirischeBeispiel sind,das von ihr dazuuntersuchtwurde–dieTechnologien,die

für die Gesichtserkennung entwickelt wurden. Da Anerkennung (qua Erkennen) in

ihrem unmittelbarsten Sinne »Identifizieren« oder »Kategorisieren« bedeutet, voll-

ziehen Technologien, die auf der Identifikation oder Kategorisierungmenschlicher

Gesichter basieren, buchstäblich das (An)Erkennen von Menschen. Selbst wenn KI

lediglich die Gesichtsmerkmale einer Person mit bestimmten Mustern abgleicht,

sind die sozialen und normativen Auswirkungen bedeutend.

Waelen unterscheidet dabei drei Formen der Fehleinschätzung (»misrecogniti-

on«), die auftreten können,wennGesichtserkennungstechnologien eingesetzt wer-

den, um Menschen zu identifizieren. Die erste ist die umfassende Fehlidentifika-

tion. Sie tritt auf, wenn eine Person durch KI aufgrund von ungenauen Daten mit

etwas oder jemandem fälschlich identifiziert wird. Ein Beispiel dafür könnte eine

falsche Identifizierung einer Person als Verdächtiger durch die Strafverfolgungsbe-

hörden sein,was strukturell in besonderemMaßedunkelhäutigeMenschenbetrifft,

da die KI dunkelhäutige Menschen nicht richtig erkennt. Dies ist nicht nur in Be-

zug auf eine falsche Darstellung vonMenschenmit dunkler Haut beleidigend. Son-

dern es hat auch praktische Auswirkungen, da für sie das Risiko steigt, fälschlicher-

weise als jemand identifiziert zu werden, der ein Verbrechen begangen hat (Waelen

2022: 218). Die zweite Form ist die Fehlkategorisierung im Einzelnen. Sie tritt auf,

wenn die KI verschiedene Aspektemenschlicher Gesichter als konkrete Verhaltens-

weisen oder Emotionen interpretiert. Eine solche (An)Erkennung impliziert, dass

menschlicheGesichterEmotionengrundsätzlich in ähnlicherWeise zeigen, sozusa-

gen anthropologisch universell, was es der KI ermöglicht, Individuen basierend auf

ihren Gesichtsausdrücken als ›traurig‹, ›glücklich‹ oder ›zwinkernd‹ zu kategorisie-

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung 121

ren. Das Letzte, das ›Zwinkern‹, kann als überzeugende Illustration dafür stehen,

wie eine KI Asiatenmöglicherweise fälschlich als ›zwinkernd‹ kategorisiert,weil ih-

re Gesichtsmerkmale von denen abweichen, die weiße westliche Personen gemein-

hin haben. »Miscategorization implies that people have elements of their identity

misunderstoodor ignored,orworse, that theyare treatedwronglybecauseof certain

elements of their identity.« (Waelen 2022: 219)Die dritte Formder Fehleinschätzung

liegt in derUnfähigkeit, die subjektive Identität zu erkennen. IhreBedeutung ergibt

sich aus der Tatsache, dass inKI-Gesichtserkennungstechnologien eine Person aus-

schließlich basierend auf ihrem Gesicht interpretiert wird, das in einer stark pola-

renMatrix beurteilt wird. Unsere Gesichter müssen vorgegebenen Kategorisierun-

gen entsprechen. Das Problem entsteht besonders für Personen, deren äußeres Er-

scheinungsbild nicht-binär ist, für die, die sich als nicht-binär identifizieren, oder

für solche mit gemischtethnischemHintergrund (Waelen 2022: 220). In all solchen

Fällen können potenzielle Fehlklassifizierungen von Individuen erhebliche schädli-

cheAuswirkungenhabenund ihr Selbstwertgefühl, das sie aus dementwickeln,was

die Gesellschaft ihnen entgegenbringt – in Gestalt ihrer eingesetzten KI –, negativ

beeinflussen. Dies unterstreicht, welche Bedeutung eine nuanciertere Analyse von

Anerkennungstheorien bei Untersuchung der Beziehungen zwischen Mensch und

KI und ihrer sozialen Folgen haben wird. (S. auchWaelen/Wieczorek 2022)

Die Theorie der Anerkennung kann, wie ich zeigen werde, dazu beitragen, die

Fragen zu verstehen, die sorgfältig berücksichtigt werdenmüssen, um eine verant-

wortungsbewusste Implementierung von KI in die Gesellschaft zu ermöglichen, da

KI die Anerkennung und ebenso Fehlbeurteilung von Individuen beeinflusst. Dies

beinhaltet ein ganzes Untersuchungsprogramm. Im Folgenden werde ich dazu zu-

nächst die Theorie von Axel Honneth heranziehen und erläutern, wie verschiede-

ne Aspekte dieser Theorie zur Erörterung der Beziehungen zwischen Mensch und

KI beitragen können. Anschließend werde ich die Theorie von Laitinen vorstellen,

die Konzepte liefert, die helfen können, die Anwendung der Anerkennungstheorie

in diesem spezifischen Kontext zu strukturieren. InHinsicht auf die beiden Schlüs-

selprobleme imZusammenhangmit der Erweiterung der Anerkennungstheorie auf

KI, nämlich Gegenseitigkeit und Bewusstsein, wird sich sodann eine Perspektive

von Ikäheimo zur Theorie der Anerkennung als fruchtbar erweisen, die es in An-

schlag zubringenerlaubt,dassGegenseitigkeit nicht immer in allenFormenderAn-

erkennung die Voraussetzung ist. Schließlichwird ein letzter Unterteil das Problem

des Bewusstseins anhand von Gertz’ Interpretation dieser Frage thematisieren.

2. Anerkennungstheorie

Anerkennung besteht in der Fähigkeit, sich selbst als Subjekt nur durch Interakti-

on mit einem anderen Subjekt zu verstehen, d.h. durch Intersubjektivität. (Haber-

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Verantwortungsverhältnisse

mas 1968) In diesem Sinne liefert Anerkennung eine starke Grundlage für Identität

und ist psychologisch entscheidend. (Taylor 1992;Honneth 1994)DerProzess derAn-

erkennung basiert auf einer Identifizierung, worin bestimmte Merkmale durch ei-

ne*n Anerkenner*in qualifiziert werden, die das anerkannte Individuum zu einem

Subjekt normativer Überlegungen machen. Sobald wir bestimmte Merkmale, die ein

Wesen beispielsweise als bewusst definieren, identifizieren, ist es unvermeidlich,

die Implikationen dieses Merkmals auch auf praktische Aspekte zu erstrecken, wie

freien Willen und Autonomie. Daher ist Anerkennung auch aus normativer Sicht

wichtig, was sich in Ethik, Sozial- und politischerTheorie widerspiegelt (Kloc-Kon-

kołowicz 2015). Anerkennung kann auch durch ihre gegenteilige Position, die feh-

lende oder versagte Anerkennung, diagnostiziert werden. Diese tritt auf, wenn ein

Individuum bedeutsameMerkmale besitzt, die es beispielsweise zu einem autono-

menWesen machen, diese Merkmale jedoch von anderen nicht anerkannt werden.

Fehlende oder versagte Anerkennung führt oft zu einem Kampf um Anerkennung

und kann Grundlage für soziale und politische Bewegungen sein (Taylor 1992; But-

ler 1987).

Ein wichtiger Aspekt der Anerkennung, für einige Forscher sogar der entschei-

dende (Brandom 2007), ist die Annahme der Gegenseitigkeit. Anerkannt zu werden

bedeutet–dies aufdenerstenBlick–,eineVerständigungzugewinnenüberbeider-

seitig verschiedene normative Wesentlichkeiten oder Bedürfnisse, dabei unter der

Voraussetzung,dasswirdiese aufGegenseitigkeit gewährleistenkönnen.Wasdarin

jedoch nicht so klar ist, ist das, ob Gegenseitigkeit notwendiges Element jedweder

Formen der Anerkennung ist, oder ob dies nur der Anerkennung in ihrem Ideal ent-

spricht. Wie in den folgenden Teilen erläutert, gibt es im Konkreten menschlicher

Sozialexistenz verschiedene Formen der Anerkennung, von denen durchaus nicht

alle auf Gegenseitigkeit beruhen. Zum Beispiel Eltern, die den Bedürfnissen ihrer

Kinder gerecht zu werden suchen, erwarten von diesen nicht unbedingt Gegensei-

tigkeit, jedenfalls nicht in der idealen Form elterlicher Liebe; sie anerkennen ihre

Kinder allem voran als Wesen, die normativ gerechtfertigt eine Fürsorge erwarten

(dürfen). Ein weiteres Problem, das mit dem Punkt der Gegenseitigkeit aufgewor-

fen ist, betrifft das, was auch in den Beziehungen zwischen Mensch und KI oft als

entscheidend betrachtet wird, nämlich das Bewusstsein beim Anerkennenden wie

Anerkannten. Kann jemand (oder allgemeiner: eine Subjekt-Verkörperung) Aner-

kanntsein haben, ohne sich dessen bewusst zu sein? Ist es dann eine echte Aner-

kennung? Ich werde argumentieren, dass Anerkennungstheorien in diesem Aspekt

vonGegenseitigkeit undBewusstsein nicht streng festgelegt sind–unddadurchdie

Möglichkeit eröffnen, den Bereich der anerkanntenObjekte auch auf künstliche In-

telligenz auszudehnen.

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung 123

2.1 Die Theorie von Axel Honneth im Kontext von KI

Eine der einflussreichsten Interpretationen der Anerkennungstheorie wurde von

Axel Honneth vorgelegt. Im Anschluss anHegel und G.H.Mead kennzeichnet Hon-

neth, dass es drei Formen der Anerkennung gibt: Liebe, Recht und Solidarität (ver-

standen als Sittlichkeit oder Wertschätzung; Honneth 1994). Liebe ist notwendig,

um elementar Selbstvertrauen aufzubauen, und sollte in einer lebensübergreifen-

denVerbundenheit von ›Familie‹ vermitteltwerden, inder dieBedürfnisse derMen-

schen, insbesondere der Kinder, Gegenstand der Fürsorge der Eltern sind. Durch

Liebe kann eine Person das grundlegende Gefühl für sich selbst und ihre körperli-

che Integrität aufbauen. Recht ist ein Ausdruck des kognitiven Respekts der Men-

schen vor einem menschlichen Wesen, das in der Lage ist, sich moralisch verant-

wortungsbewusst zu verhalten. Zu wissen, dass jemand als eine Person nicht nur

von der eigenen Familie anerkannt wird, sondern auch ein Subjekt des Rechts ist,

stärkt unter allen Beteiligten das Selbstwertgefühl und das Gefühl der Autonomie,

was Grundlage für die Rechte im Rechtssystem bildet. Solidarität schließlich wird

mit anderenMenschen geteilt,wennwir ihren Beitrag zu einer Gesellschaft, der auf

ihrenWerten, ihremBeruf, ihremEngagementusw.basiert,hochschätzen.Dies be-

deutet, dass eine Person aufgrund ihrer Bedeutung für die Gesellschaft soziale An-

erkennung erreichen kann. –Nach Honneth können all diese Formen der Anerken-

nung, insofern sie fundamental sind, auch ihre Gegenpositionen haben, wie Miss-

brauch oder Vergewaltigung, Verweigerung von Rechten, oder in der Gesellschafts-

gemeinschaft Ausschluss und Herabwürdigung oder Beleidigung. Dieses Negative

sollte ebenfalls berücksichtigt werden,wenn es die soziale Bedeutung der Anerken-

nung zu analysieren gilt.

Alle diese drei Formen der Anerkennung: Liebe, Recht und Solidarität, waren in

HonnethsTheorie auf empirischeForschunggegründet (hauptsächlichPsychologie/

Psychoanalyse und Sozialwissenschaften). Das hat die Diskussion über Anerken-

nung in der Bedeutung von Anerkennungsprozessen für Menschen gestärkt, aber

auch eingeschränkt. Doch ist offenkundig, dass es, wie in der Forschung über ver-

schiedene Formenmenschlicher Interaktion undmenschlichen Tuns sich erwiesen

hat,unterschiedlicheObjektemenschlicher Fürsorge,AchtungoderWertschätzung

gibt, die nicht alle zwangsläufig menschenförmig sein müssen. Das lässt sich un-

schwer illustrieren.

Die Erfahrung zu lieben, wohl eine der komplexesten Emotionen der mensch-

lichen Natur, kann sich auf Gott, die Natur, Tiere oder sogar auf verschiedene

Tätigkeiten richten (z.B. wenn wir Liebe zu unserer Arbeit ausdrücken). Wenn

Liebesempfindungen etwas sind, das bei der Entstehung von Selbstvertrauen,

größerer Selbstbestimmung oder einem Gefühl der Sicherheit aufkommt, kön-

nen sie auch durch ein Technisches zustande kommen. – Pflegeroboter dienen

als bemerkenswertes Beispiel für solches Technische. Entwickelt wurden sie, um

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Verantwortungsverhältnisse

Einzelpersonen in Krankenhäusern oder Pflegeheimen zu unterstützen, Medika-

mente zu verabreichen, bei derMobilität zu helfen oder Gespräche zu führen,wenn

menschliche Pflegekräfte beschäftigt sind. Forschungsergebnisse zeigen, dass sol-

che Beziehungen zu Robotern genauso befriedigend sein können wie diejenigen,

die mit einemmenschlichen Gegenüber entstehen, und starke emotionale Bindun-

gen wachsen lassen. Dies kann gleichwohl nicht bedeuten, dass dies nicht noch

ethisch überdacht werdenmüsste. (Vallor 2011) GeradeweilMenschen starke Bezie-

hungen zu künstlichen Intelligenzen aufbauen können, die ihr eigenes Verhalten

beeinflussen, ist es sowichtig, die verschiedenen Ebenen der Anerkennung und des

Mangels an Anerkennung in solchen Beziehungen zu berücksichtigen (Cappuccio

et al. 2019). Solchen emotionalen Aspekten bei künstlicher Intelligenz wird heute

auch für die Gestaltung von sozialen Robotern stark Rechnung getragen. »This

places strong demands on social robotics to build robots that understand others’

actions, intentions, and emotions and show emotions themselves; that know when

to listen to the human or act on its own preferences; that develop social competence,

can keep up a normal conversation, form social relationships, learn from experi-

ence, and perhaps have a personality.« (Brinck/Balkenius 2020: 54; s. auch Breazeal

2002; Dautenhahn 2007) Diese Fähigkeit der künstlichen Intelligenz,menschliches

Verhalten zu imitieren, wirft die Frage auf, ob die Nutzer von z.B. sozialen Robo-

tern von den Entwicklern dieser Technologien subjektiv und mit Respekt vor ihrer

Würde behandelt werden oder ob sie einer emotionalen Manipulation erliegen, die

ethisch fragwürdig ist.

Ebenfalls in der Literatur diskutiert in Bezug auf Anerkennung wurde das Pro-

blem der Rechte, und es gibt viele Lösungsvorschläge, die auf KI angewendet wer-

den können, um sie zu einem Rechtssubjekt zu machen. (Rodrigues 2020) Rechte

auf KI auszuweiten, kann durch das, wie die Theorie der Anerkennung für Grup-

penundGruppenidentitätenangewandtwurde,gerechtfertigtwerden.O.Hirvonen

stellt hierzu fest: »In our everyday social practiceswe grant the status of personhood

to any agent that is [capable of an addressive performance towards us]« (Hirvonen

2017: 147), was bedeutet, dass wir eine Zurechenbarkeit und Verantwortlichkeit zu-

schreiben unddies auf den kommunizierendenAgenten übertragen können.Perso-

nenhaftigkeit kann dabei nach Hirvonen in der Linie derTheorie der Anerkennung

von Hegel und Honneth gefasst sein, und dementsprechend muss, um respektvoll

behandelt zu werden, das gegeben sein, dass eine Entität ihrerseits in der Lage ist,

abstraktes, moralisches Denken zu entwickeln, dass sie über sprachliche Fähigkei-

ten verfügt, dass sie selbstbewusst und dass sie rational ist. Dies könnte in gewis-

ser Weise auf solche Formen von KI wie Chat-GPT oder fortgeschrittenere Roboter

zutreffen, die normativen Erwartungen ähnlich folgen wie Menschen dem Gesetz.

Hirvonen schlägt in seiner Argumentation für die Personenhaftigkeit von Gruppen

vor, dass wir dort von »partial persons« sprechen können – Entitäten, die nicht alle

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung 125

Kriterien erfüllen, die wir auf Menschen anwenden, aber dennoch in einigen Di-

mensionen der Anerkennung als Personen betrachtet werden können.

Das Beispiel vonGruppen,wie vonHirvonen dargestellt, verdeutlicht allerdings

zugleich den Unterschied in den Dimensionen von Liebe und Recht in Bezug auf

Prozesse von Anerkennung.Wir lieben keine Gruppen als abstrakte Entitäten, son-

dern lieben vielmehr bestimmte Individuen innerhalb dieser Gruppen (ansonsten

die Gruppe vielleicht in einem übertragenen Sinne, wenn sie die Verkörperung ei-

ner von uns geliebten Idee ist). Dennoch sollten Gruppen, auch ohne Liebe, als En-

titäten mit Rechten anerkannt werden, und dass man ebenso in Verhältnissen der

Solidarität mit ihnen stehen kann. Ähnlich dann stellt sich das Problem aber auch

bei KI (s. Gunkel 2014). Kann KI im Sinne des Vorschlags von Hirvonen »teilweise«

die Kriterien der Personenhaftigkeit erfüllen? Die Antwort könnte bejahend ausfal-

len, denn verschiedene Formen von KI kommunizieren, lernen und können sich an

Diskussionen überWerte beteiligen.

Solidarität schließlich erweist sich als einer der herausforderndstenAspekte der

Anerkennung in den Beziehungen zwischen Mensch und KI. Denn bei Solidarität

spielt in einem gewissen Maß das mit, ein Verständnis für oder eine Identifikation

mit dem zu haben, in welchen Kämpfen die unterschiedlichen Gruppen oder In-

dividuen stehen. Gemäß Honneths Beschreibung ist Solidarität erreichbar, wenn

Menschen ihre Verbundenheit erkennen und die vielfältigen Rollen und Fähigkei-

ten wertschätzen, die für die Gesellschaft wesentlich sind. Die Frage ist also: Kann

man Solidarität gegenüber KI empfinden? Unter Bezugnahme auf die Forschung

von Singer (Singer 2010) schlägt Nolen Gertz diesbezüglich vor, dass in bestimm-

ten Situationen starke Impulse zur Projektion und zur Identifikation in der Tat zu

einemGefühl der Solidarität auchmit einer Technologie führen können: die Projek-

tionmenschlicherFunktionen,die fürdieGesellschaftwichtig sind,unddiepersön-

liche Identifikation mit diesen Funktionen. Ein Beispiel für dieses Verhalten könne

in derArt undWeise beobachtetwerden,wie SoldatenRoboter auf demSchlachtfeld

behandeln, wo scheinbar irrationale Handlungen, wie das Risiko eigenen mensch-

lichen Lebens, um einen Roboter zu retten, auftreten.Die Erklärung für dieses Ver-

halten läge genau im Gefühl der Solidarität – Solidarität in einer mit dem techni-

schen Artefakt gemeinsamen Schicksalssituation. Die Soldaten nehmen den Robo-

ter als ›Kameraden‹ wahr und sehen darin ein Spiegelbild von sich selbst. Folglich

reagieren sie in einer Weise, die mit dem Verhalten übereinstimmt, das sie ihrer-

seits vonallenanderen Individuen (unddeneingesetztenMaschinen,aufdie sie sich

verlassen) im Krieg erwarten. (Gertz 2018)

Die Beispiele zu Liebe, Recht und Solidarität, obwohl kurz dargestellt, liefern

starke Gründe, um das Thema der Anerkennung auch in der zeitgenössischen

Philosophie der Technologie, insbesondere im Zusammenhang mit KI anzugehen.

Wir stehen vor dem Erfordernis, unser genaues Verständnis von Selbstvertrauen,

Selbstachtung und Selbstwertgefühl in unserer gegenwärtigen modernen Gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Verantwortungsverhältnisse

schaft zu erforschen, seit diese Vorstellungen nicht mehr nur von Interaktionen

zwischenMenschen geprägt werden, sondern auch demEinfluss von Interaktionen

zwischen Mensch und KI unterstehen. Um dazu einen Ansatz vorzuschlagen, der

eine Diskussion über KI im Kontext der Anerkennung ermöglicht, möchte ich die

Theorie von Arto Laitinen einbringen.

2.2 Die Theorie von Laitinen und verschiedene Formen der Anerkennung

Laitinen diagnostiziert, dass es verschiedene Dimensionen des Konzepts der An-

erkennung gibt, die berücksichtigt werden sollten. Das beginnt damit, dass Aner-

kennung eindimensional oder dagegenmultidimensional verstandenwerdenkann.

Eindimensionale Anerkennung ist zum Beispiel in der Care-Ethik gegeben, bei der

in der Struktur ›A anerkennt B als Z‹ dieses ›Z‹ konstant ist (beispielsweise in der Be-

ziehung zwischen Arzt und Patient), während sich das ›Z‹ in der multidimensiona-

len Anerkennung je nach Veränderung des Status der Person ändern kann (Laitinen

2002: 464f.). Zweitens kann Anerkennung eine praktische oder symbolische Bedeu-

tung haben. Wenn jemand anerkannt wird, weil er jemand ist oder bestimmte Ei-

genschaften hat, bedeutet dies, dass er*sie ›entsprechend behandelt werden sollte‹,

was dabei im Konkreten von verschiedenen praktischen und symbolischen Kontex-

ten abhängt.Drittens aber kannAnerkennungauch als ein entwederweitesKonzept

verstanden werden, bei dem verschiedene Situationen Verschiedenes, ihr Genüge

zu tun, auslösen können, oder dagegen als strikte Auffassung, bei der die Regeln der

Anerkennung in der Gesellschaft bereits existieren und wir die Bedeutung, was in

einem Fall die Anerkennung ist, den verschiedenen eintretenden Situationalitäten

als solchen zuordnen.

Diese verschiedenen Ebenen der Anerkennung führen nach Laitinen zu zwei

allgemeinen Modellen der Anerkennung: einem generativen Modell und einem re-

sponsivenModell. Im generativenModell wird Anerkennung alsHandlung betrach-

tet –eineHandlung,die normativeGründe etabliert unddie soziale Realität effektiv

verändert oder,mit anderenWorten, als performativer Akt, der Veränderungen in der

Ontologie der Realität bewirkt. Das generative Modell sieht Anerkennung als einen

Prozess,der, letztlichmit jederEreignungseinesAkts,neueAttribute vonanerkann-

ten Objekten oder Subjekten enthüllt. Auf der anderen Seite das responsive Modell

geht davon aus, dass innerhalb der Gesellschaft bereits normative Gründe für die

Gewährung von Anerkennung an verschiedeneObjekte oder Subjekte existieren. Es

ist einModell der Zuteilung.DiesesModell legt nahe, dass der Akt der Anerkennung

eine Form des ›Benennens‹ oder ›Zuschreibens‹ ist, bei dem Rechte, Eigenschaften,

Bedürfnisse usw. der rechtmäßig anerkannten Entität zugewiesen werden. Diese

Prozesse verändern entsprechend die Realität nicht von sich aus, indem sie neue

Bedeutungen von Anerkennung einführen würden, vielmehr werden sie allenfalls

den Bereich der Objekte und Subjekte erweitern, die anerkanntwerden sollten, also

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung 127

was unter die gesellschaftlich gegebenen Bedeutungen fällt bzw. der betreffenden

Zuschreibung zuteil werden kann.

Die Frage, die sich im Zusammenhang mit KI ergibt, lautet dann: Können Ob-

jekte ›anerkannt‹ werden, und kann ein Objekt eine Person in einem Sinne ›aner-

kennen‹, der über die (dem Objekt mitgegebene) bloße technische Funktionalität

hinausgeht? – Laitinen weist darauf, dass es vier Arten von Objekten gibt, die einen

Wert tragen und die es rechtfertigen, die Reaktionen, die sie basierend aufGründen

und Normen hervorrufen, jeweils zu analysieren. Diese Objekte sind 1. instrumen-

tell wertvolle Objekte; 2. intrinsischwertvolle Objekte; 3. lebendeWesen, die sich (in

ihren Vitalprozessen) entfalten können, aber nicht unterscheiden können zwischen

Verletzung und Beleidigung; 4. selbstbewusste Akteure, die in der Lage sind, Über-

zeugungen über die Überzeugungen anderer und über sich selbst zu bilden. (Laiti-

nen 2002: 466) Wie zu sehen, erfüllt nur die letzte Art von Objekt die Kriterien, die

normalerweise an Personen in einem vollen Sinne dieses Begriffs gestellt werden,

und Laitinen betont, »[that] only persons can be recognizers« (Laitinen 2002: 465).

Er macht jedoch keine solche Einschränkung für die oder das Anerkannte, die, wie

aus der obigen Typologie ersichtlich, auch einen im weiteren Sinne objektmäßigen

Charakter haben könnten. Allerdings gilt es zu bedenken, dass Technologien, wenn

wir die oben erwähnte Analyse vonWaelen berücksichtigen, nicht nur das Potenzi-

al haben, Menschen (an)zuerkennen, sondern sie auch falsch anerkennen können,

was zu normativen Konsequenzen führt. (S. auch Brinck/Balkenius 2020)

Man könnte jedoch anführen, dass eine einseitige Form der Anerkennung, die

auf Objekte gerichtet ist oder die durch sie umgekehrt Menschen gezollt ist, nicht

mit einem angemessenen Verständnis von Anerkennung übereinstimmt.Dafür gä-

be es zwei Gründe. Zum einen, dass KI keine Intentionalität besitzt, um die Werte

oder Identitäten, die von verschiedenen Individuen repräsentiert werden, zu schät-

zen – alles ist für sie gewissermaßen gleich, ein Faktum ihrer Umwelt. Und zum

andern behandeln Menschen, außer in begrenzten Fällen, KI eben nicht gleichwer-

tig mit anderen Menschen. – In den nächsten beiden Unterabschnitten werde ich

argumentieren, dass die Annahme von Gegenseitigkeit der Anerkennung und Be-

wusstsein beimAnerkennenden/Anerkannten kein notwendiges Element derTheo-

rie der Anerkennung ist. Was damit aber nicht berührt ist, ist, dass trotzdem die

KI-Technologie, die auf begrenzter Anerkennung basiert,möglicherweise nicht un-

seren Erwartungen an ›wahre‹ Anerkennung entspricht. Deren normative Implika-

tionen sind und bleiben weiterhin bedeutend.

2.3 Die Theorie von Ikäheimo und das Problem der Gegenseitigkeit

der Anerkennung

H. Ikäheimogeht für die von ihmerörterten Fragen zurück auf dieHegelsche Tradi-

tion. Er hebt die Bedeutung von drei Dimensionen hervor, um gemäß dieser Tradi-

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Verantwortungsverhältnisse

tion zu verstehen, was eine Person und ihre sozialen Prozesse ausmacht: Singulari-

tät (Einzigartigkeit), Autonomie (Universalität) und Partikularität. (Ikäheimo 2002)

In Bezug auf die Singularität werden wir als Individuen mit einzigartigen Eigen-

schaften und unserer »suchness« anerkannt,wobei der Anerkennende sein Verhält-

nis zu uns an unserem Glück und Wohlbefinden ausrichtet. Als autonomen Wesen

können uns Rechte gewährt werden, die dabei als Bedingung auf bestimmten uni-

versellen Werten basieren, die von allen Individuen geteilt werden. Als besondere

Wesen schließlich wünschen wir uns, uns von anderen zu unterscheiden, und su-

chen Anerkennung für diese Partikularität. In diesem Sinne verkörpern wir, in un-

serem Uns-Unterscheiden, einen sozial geschätzten Wert. Ikäheimo argumentiert

überzeugend, dass man diese drei Dimensionen bei der Anwendung auf Honneths

Kategorisierung der Formen der Anerkennung, beinhaltend Liebe, Recht und Soli-

darität, berücksichtigt finden kann oder aber auch nicht.

Im Kontext der Liebe werden wir als einzigartige Wesen anerkannt, aber nicht

ausschließlich als völlig autonom dabei (da wir immer noch auf andere angewie-

sen sind, umunsere Bedürfnisse zu erfüllen,was im Fall vonKindern deutlichwird)

und auch nicht ausschließlich in unserer besonderen Partikularität (da von Eltern

erwartet wird, dass sie ihre Kinder lieben, selbst wenn sie nicht einzigartig sind).

ImRaumderRechtewerdenalleDimensionenunseresMenschseinsberücksichtigt.

Wir werden alsMenschenmit unseren inhärenten Bedürfnissen anerkannt, ebenso

als autonome Wesen, die zu verantwortungsbewusstem Verhalten fähig sind, und

nicht zuletzt als einzigartige Individuen, insbesondere wenn wir eine Minderheit

oder Ethnie repräsentieren, die um Anerkennung kämpft. Schließlich Solidarität,

die wiederum einen speziellen Fokus hat, nicht alle Dimensionen gleicherweise in

sich einbefasst. Sie zielt in erster Linie auf unsere Besonderheit und betont unsere

einzigartigen Fähigkeiten, die Werte, die wir verkörpern, und unseren Beitrag zur

Gesellschaft.

In Ikäheimos Interpretation der Theorie der Anerkennung liegt der Schwer-

punkt darauf, verschiedene Identitätsdimensionen auf verschiedene Momente

der Anerkennung anzuwenden. Anstatt Liebe, Rechte und Solidarität als separate

Analysebereiche zu betrachten, könne die Theorie der Anerkennung aus der drei-

fachen Perspektive von Einzigartigkeit, Autonomie und Besonderheit dargelegt

werden. Wenn jedoch die Anerkennung durch diese Konzepte untersucht wird,

ist es nicht mehr immer notwendig, dass klassischerweise eine Gegenseitigkeit der

Anerkennung stattfindet.

Die Singularität, die beinhaltet, ein menschlichesWesen in seiner*ihrer »such-

ness«wahrzunehmen,wird indenBereichenLiebeundRechteerfüllt.DieseFormen

der Anerkennung betonen den Wert einer Person als Person, ohne dabei das, dass

sie bestimmte spezifische Eigenschaften besitzen muss. Schon bei der Singularität

wirddeutlich,dass nicht immer eine gegenseitigeAnerkennung erforderlich ist. Ich

kann als Mensch, als ein menschliches Wesen, von meiner Familie oder durch das

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung 129

Rechtssystem anerkannt werden, auch ohne dass ich mir dessen bewusst bin. Ich

kann Menschenrechte haben, ohne vollständig zu verstehen, wie sie im internatio-

nalen Recht formuliert sind. Darüber hinaus sollte ich selbst dann, wenn ich gegen

das gehandelt habe, was mir umgekehrt entgegengebracht wird, also wenn ich ein

Verbrechen begangen habe und bestraft werde, immer noch als Mensch in meiner

wesentlichen Natur behandelt werden. Dies verdeutlicht, dass die willentliche An-

erkennung, andere »as such« anzuerkennen, nicht unbedingt eine Voraussetzung

ist. Singularität der Person als Form der Anerkennung kann gegenseitig sein, kann

aber auch ohne Gegenseitigkeit existieren.

Autonomie,wie sie auf demuniversellenVerständnis basiert, dass jederMensch

Vernunft und Würde besitzt, ist der umfassendste Aspekt und ist möglicherweise

das einzige, in dem Gegenseitigkeit wirklich Berücksichtigung findet. Als autono-

mesWesen kann ich Unabhängigkeit von anderen erreichen, weil sie es mir garan-

tieren, und im Gegenzug behandele ich sie als ebenso autonom. Autonomie ist eng

mitVerantwortungundSelbstachtungverbunden; verlässlich real verwirklicht kann

sie nur durch das Rahmenwerk der Rechte werden.

Menschen in ihrer Partikularität zu verstehen, die sich auf die Einzigartigkeit

von Fähigkeiten, Verhalten, dabei Individuen und Gruppen bezieht, manifestiert

sich durch Schätzung, die sowohl in Rechten als auch in Solidarität zu finden ist.

Diese Perspektive entspricht den theoretischen Grundlagen der ›Politik der Diffe-

renz‹ (Taylor 1992) und dient als Grundlage für die Wertschätzung von Individuen

aufgrund ihres Beitrags zur Gesellschaft. Auch hier gilt es zu beachten, dass bei

dem, jemanden aufgrund bestimmter Fähigkeiten zu schätzen, Gegenseitigkeit

nicht unbedingt erforderlich ist. Entsprechend unrealistisch ist, zu erwarten, dass

es eine gegenseitige Solidarität mit jedem Individuum, jedem Beruf und jeder

Facette des Lebens der Menschen gäbe.

Anerkennung also ist nicht immer gegenseitig. Damit stellt sich die Folgefra-

ge: Ist es hingegen notwendig anzunehmen, dass jedes Subjekt oder Objekt der An-

erkennung dabei bewusst ist? – Um diese Frage zu beantworten, legt es sich nahe,

sich noch einmal dem Urtext, Hegels Phänomenologie des Geistes zuwenden. Hegels

Grundmodell beschreibt die gegenseitige Anerkennung von zwei Selbstbewusstsei-

nen –Selbstbewusstwerdung, die von einem anderen Selbstbewusstsein anerkannt

wird – und impliziert dabei, dass Gegenseitigkeit diesem Prozess konstitutiv in-

newohnt (das also, was wie gesehen nicht immer wesenhaft erforderlich ist). Aber,

gehtHegel davon aus, dass jedes solche Selbst tatsächlich Bewusstsein habenmuss?

Und haben wir irgendwelche Evidenzen, dies anzunehmen? N. Gertz hat dafür ei-

nen tiefgehenden Ansatz vorgeschlagen.

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Verantwortungsverhältnisse

2.4 Das Problem des Bewusstseins: ein Ansatz von Gertz

Gertz schlägt vor, das Problem der Anerkennung so zu untersuchen, dass man die

Möglichkeit in Betracht zieht, dass auch Technologie in die Position des Anderen in

der Anerkennungsbeziehung gestellt wird. (Gertz 2018) Diese alternative Perspek-

tive auf Anerkennung führt zu neuen Implikationen für unser Verständnis dieses

Konzepts. »The actual moments of the encounter as described by Hegel [in the Phe-

nomenology of Spirit – NJ]«, so Gertz, »leave open the possibility that the other need

to be a consciousness, but only appear to be a consciousness« (Gertz 2018: 142).Wie

Gertzargumentiert,klassifiziertdasSelbstbewusstsein, imMomentderBegegnung

mit »dem Anderen«, diesen als »Selbstbewusstsein«, durch Projektion – die Projek-

tion seiner eigenen Wünsche und Bedürfnisse (Gertz 2018: 143); und begrenzt da-

mit eigentlich die Bedeutung der Anerkennung auf die Bedingungen seiner eige-

nen Selbstkenntnis.Die ›Lösung‹ für diese Beschränkung,Selbstbewusstsein als die

einseitig ausgehende Projektion eines Bewusstseins zu behandeln, besteht nichts-

destoweniger imbekannten ›Kampf auf LebenundTod‹, der denUnterschied in den

Wünschen und Bedürfnissen enthüllt.

Es ist jedoch ein attraktiver Gedanke, im Einklangmit dem,was Gertz den »illi-

cit move« jener Projektion nennt (Gertz 2018: 142), gegenläufigerweise zu erwägen,

dass bei Übertragung der Anerkennungsbeziehung vomBewusstsein auf Technolo-

gie der anfängliche Moment der Begegnung zweier Selbst im ›Kampf um Anerken-

nung‹ eben kein Wissen über den Anderen erfordert, sondern nur über uns selbst.

Dies lässt die Möglichkeit zu, einem Objekt Bewusstsein zuzuschreiben, das sich so

verhält, als ob es bewusst wäre, auch wenn es dies nicht ist. Zwar könnteman argu-

mentieren, dass ohne wahres Bewusstsein beim Anderen die ›echte‹ Anerkennung

in dieser Beziehung fehle. Aber ist dies immer der Fall?Wennman zumBeispielmit

einem Chatbot in sozialenMedien spricht, ohne zu wissen, dass es keine echte Per-

son ist, ›gibt‹ es dann keine Anerkennung? Ebenso, wenn man einem Instagram-

Profil einer KI-generierten Person folgt, ohne den Unterschied zu echten Individu-

en zu erkennen, wirkt sich dies etwa auf das Konzept der Anerkennung aus?

Wie darauf zu antworten wäre, ließe sich im Anschluss an Waelen lernen.

Waelen folgt Laitinen und führt einen Ansatz der angemessenen Berücksichtigung

(»adequate regard«) ein, der sich ausschließlich auf die Haltung von A gegenüber

B stützt, nicht jedoch das Umgekehrte. (Waelen 2022; s. Laitinen 2010) Wenn ich

etwas als jemanden anerkenne und es versäume, zwischen einer Technologie und

einem lebendigen Subjekt zu unterscheiden, ist dies zweifellos ein Fehler, indem

ich der in der Technologie wirkenden KI menschliche Qualitäten zuschreibe. Doch

kann dasselbe über die praktischen Konsequenzen dieser Anerkennung gesagt

werden? »If we follow the adequate regard account […], it does not matter if the

person considers the technology to be capable of recognizing them. All the matters

under this understanding of recognition is the effect the system has on the person’s

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung 131

self-development.« (Waelen 2022: 221) KI in falscher Weise als Person anzuerken-

nen, wirkt sich zwar immer noch darauf aus, wie der Anerkennende sich selbst in

Bezug auf die KI wahrnimmt und sie effektiv anstelle von Beziehungen zu echten

Personen nimmt. Ansonsten aber gilt: »Mutual [sic!] recognition has been achieved

when one individual shows that its behavior can be influenced by the other.«

(Brinck/Balkenius 2020: 65) Wie deutlich, basiert das Argument hier auf dem Ein-

fluss auf das Verhalten einer (menschlichen) Person, was ausreichend ist, um von

Anerkennung zu sprechen, und was eben auch durch solche Technologien wie KI

ermöglicht werden könnte. – Das hätte nun weitreichende theoriekonzeptionelle

Folgen. Nach meiner Überzeugung ist es notwendig, dafür nicht nur bestehende

Theorien der Anerkennung zu reformulieren, um dieses in der Sozialphilosophie

so fruchtbare Konzept angemessen auch im Hinblick auf die Realität der inter-

subjektiven Beziehungen, die Menschen mit KI aufbauen, zu fassen. Sondern es

muss auch konzeptionell mit Erkenntnissen vonseiten der Philosophie der Technik

erweitert werden. Dazu ein letzter Abschnitt.

3. Neue Herausforderungen für eine KI mit einbeziehende
Sozialphilosophie

Im gegenwärtigen Diskurs der den Entwicklungen und Veränderungen durch KI

gewidmeten Philosophie hat sich tendenziell die Neigung zu zwei gegensätzlichen

Lagern gebildet: entweder eine technologiezentrierte Perspektive zu betonen oder

eine menschenzentrierte. (Peeters et al. 2021) Erstere legt den Schwerpunkt auf die

fortschreitenden Fähigkeiten von KI – Fähigkeiten, die nicht nur das Potenzial ha-

ben, Menschen in rechnerischen Aufgaben zu ersetzen, sondern auch als eine Al-

ternative in Situationen dienen könnten, in denen Skepsis bezüglich der mensch-

lichen Entscheidungsfindung besteht, wie beispielsweise in Fragen der Gerechtig-

keit (Peeters et al. 2021: 220). Die letztere Perspektive lenkt demgegenüber die Auf-

merksamkeit auf die Probleme, die sich aus der KI selbst ergeben, wie etwa Beden-

ken,wie esMenschendabei ergeht, oder die sich abzeichnendeZukunft in ethischer

Hinsicht zu beurteilen. Dies sind Probleme, die KI aus sich heraus, KI allein nicht

lösen kann. Sie erfordern vielmehr, dass es verantwortungsbewusste menschliche

Entscheidungsfindung auf verschiedenen Ebenen moralischer, rechtlicher und so-

zialer Komplexität gibt.

Angesichts der fundamentalen Divergenz zwischen den Perspektiven führen

Peeters et al. einendrittenAnsatz ein,den sie als dender kollektiven Intelligenzum-

reißen (»Collective Intelligence«). Das zentrale Argument dieses Ansatzes besteht

darin, dem Rechnung zu tragen, dass ›Intelligenz‹, ob menschlich oder künstlich,

nicht isoliert existiert. Um Prozesse und Leistungen von Intelligenz im Einklang

mit dem, was ›Intelligenz‹ wesensmäßig ausmacht, tatsächlich umfassend zu ana-

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Verantwortungsverhältnisse

lysieren, ist es notwendig, sie auf Ebene von Gruppierungen und Vernetzungen

zu untersuchen – und sich dann heute auch auf das Zusammenwirken zwischen

Menschen und Maschinen zu konzentrieren (Peeters et al. 2021: 222). Nach mei-

nem Dafürhalten ist es dabei in Folge auch entscheidend, nicht nur die kognitive

Dimension des Menschen im Kontext dieser Kollektivität zu betrachten, sondern

ebenso die sozialen Aspekte. Allerdings ergibt sich bei solcher Betrachtung eminent

die Frage nach der Verantwortung.

Taddeo und Floridi argumentieren, dass Entscheidungen, die auf KI basieren,

das Ergebnis von verteiltem Handeln sind: Interaktionen zwischen verschiedenen

menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren wie Designern, Entwicklern, aber

auch Software und Hardware verschiedener Technologien. Dies würde zu verteilter

Verantwortung (»distributed responsibility«) führen. (Taddeo/Floridi 2018) Das wäre

für die Ethik schon grundlegend ein neues Phänomen; es gäbe nicht mehr das eine

Subjekt einer betreffenden Verantwortung. Ethik war traditionell auf individuelle

Handlungen und Absichten ausgerichtet, jedoch nicht auf kollektive und aufgeteil-

te. Diese neue Herausforderung für die Ethik führt zu einer Idee der Verantwor-

tung, die diese nicht an die Intentionen der Menschen koppelt – ob jemand etwas

so ›gewollt‹ hat bei seinem*ihremTunoderUnterlassen–,sondernvielmehrberück-

sichtigt, was etwas als die Ergebnisse (und dabei nicht immer beabsichtigte) eines

betreffenden Konglomerats von Menschlichem und Technologischem ist. Und seit

es dazu gekommen ist, dass KI eine ›lernende‹ Technologie ist, können nicht alle

Ergebnisse dieses Prozesses überhaupt vorhergesagt werden. Nichtsdestoweniger

aber erfordert es Nachänderungen, wenn die KI auf mit einem Bias behafteten Da-

ten trainiert wird oder wurde. (S. Burrell 2016; Jacobsen 2023) – Dies beschreibt ei-

gentlich nur, was ohnehin alltäglich geschieht, nur dieTheorie hat dem bisher noch

mit einseitigen Modellen nicht entsprochen. Fast jeden Tag entscheiden wir alle,

welche Technologie wir haben möchten, welche Praktiken, die durch Technologie

angeregt werden,wir akzeptieren undwelche davon geändert werdenmüssen, sind

wir doch Nutzer verschiedener Technologien, und ein Teil dieser verteilten Verant-

wortung liegt allenthalben auch in unseren Händen.

DasKonzept der verteiltenEthik hat Auswirkungen auf dasVerständnis vonAn-

erkennung, das, sosehr in ihm Anerkennung als ein Prozess und als sich im Lau-

fe der Zeit entwickelnd gefasst, traditionell die Prozesse beschrieben hat, die mit

der Entwicklung von Selbstwissen, persönlicher und gruppenbezogener Identität,

dem normativen Rahmen von sozialen Konflikten usw. verbunden sind. Die Aner-

kennungstheorie hat konkrete Konzepte bereitgestellt, um die verschiedenen Mo-

mente innerhalb dieser Prozesse aufzuspüren und zu verstehen. Die zwei wesent-

lichsten Punkte, die heute an die bisherigenHorizonte rühren, sind zum einen das,

dass positive Dimension der Anerkennung und negative Dimension der Missach-

tungnichtmehr soklar in ihrerBedeutungsind,wenn,wie zunehmendeingetreten,

der Prozess der Anerkennung verteilt ist und dies über das (Zwischen-)Menschliche

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung 133

hinausgeht.Undzumanderenebendas,dassderAnerkennendewiederAnerkannte

nicht unbedingtmenschlich und darin ›volles‹ Personsubjekt seinmüssen, sondern

Hirvonen gemäß eine »partial person« sein können. Daher stellt sich nicht nur die

Frage, ob KI als (teilweise) Person anerkannt werden kann, KI als »der Andere« im

Kampf umAnerkennung, undwie sich dies tatsächlich auf Liebe, Recht und Solida-

rität auswirken würde, sondern auch, was es für einmenschlichesWesen bedeutet,

von KI ›anerkannt‹ zu werden.

Die Fragen reichen bis in die Struktur des Konzepts der Anerkennung. Auf KI

als solche wird in der Regel wohl das responsive Modell der Anerkennung (s.o.) an-

gewendet, das auf der Zuweisung von anerkanntenMerkmalen beruht.DieKImuss

dabei dann in einer Weise gestaltet sein, dass Benutzer*innen (Menschen) sie als

Technologie (an)erkennen können, die konkrete Bedürfnisse erfüllt, oder als fähig

dazu, Muster im menschlichen Verhalten zu erkennen. Im Falle von Menschen je-

doch, insbesondere in ihren Beziehungen zu KI, könnte das generative Modell der

Anerkennung (s.o.) eindeutig sachhaltiger sein, auch wenn noch nicht ganz klar ist,

wie sich soziale Beziehungen,menschliches Verhalten und die emotionalen und in-

timen Dimensionen des menschlichen Lebens unter dem Einfluss von KI verän-

dern können. Die in diesem Artikel verwendeten Beispiele, um den Einfluss von KI

auf unsere täglichen Interaktionen zu veranschaulichen, enthüllen auch die Poten-

ziale, wie KI uns Menschen als Träger der Anerkennung wahrscheinlich verändern

könnte. KI wird schon jetzt zunehmend nicht mehr nur als Werkzeug betrachtet,

das menschlichen Zielen dient, sondern auch als Partner oder Freund (s. Brinck/

Balkenius 2020: 54), der die Art und Weise beeinflusst, wie Individuen sich im Akt

der Anerkennungwahrnehmen.Dies ließe sich als ein Bereich aufkommender neu-

er Formen der Anerkennung verstehen, die der empirischen Forschung bedürfen.

Was sich festhalten lässt

Die große und einflussreiche Leistung der Theorie der Anerkennung war, ver-

schiedene Formen des Aufbaus menschlicher Identität, des Selbstbewusstseins,

der Gegenseitigkeit und der Intersubjektivität darzulegen. Solange sie traditio-

nell verschiedene Phänomene im sozialen Leben explizierte, wie den Kampf um

Anerkennung, verschiedene Formen sozialer Fehlzuweisungen und die Notwen-

digkeit, dass Menschen sich emotional, in ihren Rechten und im ökonomischen

Wohlergehen entwickeln (können),wurde sie hauptsächlich auf Beziehungen unter

Menschen in Ansatz gebracht. Mit den sich ändernden technologischen Bedingun-

gen des sozialen Lebens und der zunehmenden Rolle nicht-menschlicher Akteure

(Latour 2005) und nicht-menschlicher Handlungen (Bowden 2015) fordert das Feld

der Beziehungen von Menschen und KI dabei eine weitere Forschung unter dem

Gesichtspunkt derTheorie.

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Verantwortungsverhältnisse

Ich habe dafür argumentiert, dass Anerkennung dabei nicht allein durch die

instrumentelle Fähigkeit der KI verstanden werden kann, verschiedene menschli-

cheMerkmaleanzuerkennenbzw.fehlzuinterpretieren,undauchnicht schondann,

wenn sie sozialeHintergründe erkennenkann.DieBeziehungen vonMenschenund

KI sollten vielmehr konsequent imKontext der Sozialphilosophie analysiert werden

(s. Jacobs 2024). Das war die Motivation dabei, HonnethsTheorie der Anerkennung

einzuführen und sie in der Folge durch Interpretationenwie von Laitinen und Ikä-

heimozuerweitern.AufdieserBasis lassen sichgezeigterweise verschiedeneFormen

der Anerkennung (Liebe, Recht und Solidarität) undmögliche Fehleinschätzungen,

verschiedene Analyseebenen (Singularität, Autonomie und Partikularität) und Mo-

delle (ein responsives Modell und ein generatives Modell) identifizieren. Die dabei

zu gewinnenden Differenzierungen erhöhen stark das Potenzial der Theorie. Die

Untersuchung all dieser Aspekte könnte in diesemSinnedazu beitragen, einenneu-

en Ansatz zur Beschreibung der Beziehungen vonMenschen und KI zu entwickeln.

Neben der theoretischen Analyse auch empirische Beispiele für die Argumen-

te einzubringen, stärkt dies noch weiter. Das zeigte sich hier an den eingeführten

Konzepten der »partial persons«, der verteilten Verantwortung und der kollektiven

Intelligenz. Mit ihnen ist man nicht mehr an Denkschemata gefesselt, die eindeu-

tige – auch qualitativ eindeutige – Grenzen zwischen rein menschlichen und rein

künstlichen Aktivitäten ansetzen. Von dem aus spricht vieles heute dafür, dass die

Theorie derAnerkennungauch einerNeudeutungbedarf undzu einer verteiltenAner-

kennungwerdenmuss. Erst so wird sie den sich ändernden Bedingungen des sozia-

len Lebens gerechtwerden.Statt des responsivenModells könnte in derGesellschaft

im Zeitalter der künstlichen Intelligenz das generativeModell der Anerkennung die

größere Erkenntnis bieten: Anerkennung als performativer Akt, als eine Handlung,

die normative Gründe etabliert und die soziale Realität effektiv verändert.

Literatur

Avnoon, N.; Kotliar, D.M.; Rivnai-Bahir, S. (2023): Contextualizing the ethics of al-

gorithms. A socio-professional approach, in: NewMedia & Society [https://doi.or

g/10.1177/14614448221145728].

Bowden, S. (2015): Human andNonhuman Agency inDeleuze, in: Roffe, J.; Stark,H.

(Hg.), Deleuze and the Non/Human, London: Palgrave Macmillan, 60–80.

Brandom, R.B. (2007): The structure of desire and recognition. Self-consciousness

and self-constitution, in: Philosophy & Social Criticism, 33(1), 125–148.

Breazeal, C. (2002): Designing sociable robots, Cambridge (MA):TheMIT Press.

Brinck, I.; Balkenius, C. (2020): Mutual Recognition in Human-Robot Interaction.

A Deflationary Account, in: Philosophy & Technology, 33, 53–70.

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728


Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung 135

Butler, J. (1987): Subjects of Desire.Hegelian Reflections in Twentieth-century Fran-

ce, New York: Columbia University Press.

Cappuccio,M.; Peeters, A.;McDonald,W. (2020): Sympathy forDolores.Moral Con-

sideration for Robots Based on Virtue and Recognition, in: Philosophy & Techno-

logy, 33, 9–31.

Coeckelbergh,M. (2020): AI Ethics, Cambridge (MA):TheMIT Press.

Dautenhahn, K. (2007): Socially intelligent robots. Dimensions of human–robot

interaction, in: Philosophical Transactions of the Royal Society B: Biological Sciences,

362(1480), 679–704.

Floridi, L.; Cowls, J.; Beltrametti,M.; Chatila,R.; Chazerand,P.;Dignum,V.; Luetge,

C.; Madelin, R.; Pagallo, U.; Rossi, F.; Schafer, B.; Valcke, P.; Vayena, E. (2018):

AI4People – An Ethical Framework for a Good AI Society. Opportunities, Risks,

Principles, and Recommendations, in:Minds andMachines, 28(4), 689–707.

Gertz,N. (2018): Hegel, the Struggle for Recognition, andRobots, in: Techné.Research

in Philosophy and Technology, 22(2), 138–157.

Gunkel, D.J. (2014): A Vindication of the Rights of Machines, in: Philosophy and Tech-

nology, 27(1), 113–132.

Habermas, J. (1968): Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zuHegels Jenenser ›Phi-

losophiedesGeistes‹, in:Ders.,TechnikundWissenschaft als ›Ideologie‹,Frank-

furt a.M.: Suhrkamp, 9–47.

Hirvonen,O. (2017): Groups as Persons? ASuggestion for aHegelian Turn, in: Journal

of Social Ontology, 3(2), 143–165.

Honneth, A. (1994): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer

Konflikte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ikäheimo, H. (2002): On the Genus and Species of Recognition, in: Inquiry, 45(4),

447–462.

Jacobs, K. (2024): Roboter gegen Einsamkeit? Zur Reproduktionsdynamik falscher

undmangelnder Anerkennung durch »soziale« KI, in: Adophi, R.; Alpsancar, S.;

Hahn, S.; Kettner, M. (Hg.), Philosophische Digitalisierungsforschung. Verant-

wortung, Verständigung, Vernunft, Macht, Bielefeld: transcript, 219–256.

Kloc-Konkołowicz, J. (2015): Anerkennung als Verpflichtung. Klassische Konzepte

der Anerkennung und ihre Bedeutung für die aktuelle Debatte, Würzburg: Kö-

nigshausen & Neumann.

Kurzweil, R. (2005):The Singularity isNear.WhenHumans TranscendBiology,New

York: Viking Press.

Laitinen, A. (2002): Interpersonal Recognition. A Response to Value or a Preconditi-

on of Personhood?, in: Inquiry, 45(4), 463–478.

Laitinen, A. (2010): On the scope of ›recognition‹. The role of adequate regard and

mutuality, in: Schmidt am Busch, H.-C.; Zurn, C.F. (Hg.), The Philosophy of

Recognition. Historical and Contemporary Perspectives, Lanham: Rowman &

Littlefield, 319–342.

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Verantwortungsverhältnisse

Latour, B. (2005): Reassembling the social. An introduction to actor network theory,

Oxford: Oxford University Press.

Peeters, M.M.M.; van Diggelen, J.; van den Bosch, K.; Bronkhorst, A.; Neerincx,

M.A.; Schraagen, J.M.; Raaijmakers, S. (2021): Hybrid collective intelligence in

a human–AI society, in: Ai & Society, 36(1), 217–238.

Rafanelli, L.M. (2022): Justice, injustice, and artificial intelligence. Lessons frompo-

litical theory and philosophy, in: BigData & Society, 9(1) [https://doi.org/10.1177/2

0539517221080676].

Rodrigues, R. (2020): Legal and human rights issues of AI.Gaps, challenges and vul-

nerabilities, in: Journal of Responsible Technology, 4(3), 100005.

Singer, P.W. (2010): Wired forWar, New York:The Penguin Press.

Taddeo,M.; Floridi, L. (2018): How AI can be a force for good. An ethical framework

will help to harness the potential of AI while keeping humans in control, in: Sci-

ence, 361(6404), 751–752.

Taylor,C. (1992):Thepolitics of recognition, in:Gutmann,A. (Hg.),Multiculturalism.

Examining the Politics of Recognition, New Jersey: Princeton University Press,

25–73.

Vallor, S. (2011): Carebots and Caregivers. Sustaining the Ethical Ideal of Care in the

Twenty-First Century, in: Philosophy & Technology, 24, 251–268.

Van Dijck, J. (2013): ›You have one identity‹. Performing the self on Facebook and

LinkedIn, in:Media, Culture & Society, 35(2), 199–215.

Waelen, R.A. (2022): The struggle for recognition in the age of facial recognition

technology, in: AI and Ethics, 3(1), 215–222.

Waelen,R.;Wieczorek,M. (2022):The Struggle for AI’s Recognition.Understanding

the Normative Implications of Gender Bias in AI with Honneth’s Theory of Re-

cognition, in: Philosophy & Technology, 35(2), article 53.

https://doi.org/10.14361/9783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676

