Verteilte Anerkennung
Wie kinstliche Intelligenz die Theorie
der Anerkennung verandert

Natalia Juchniewicz

Abstract: The article argues that, based on contributions from social philosophy, the relation-
ships between humans and Al and the effects of AI on social life can also be conceptualized with
the necessary differentiation. This is done in continuation of discussion approaches that refer to
A. Honnetl's theory of recognition. Itis shown how this theory makes it possible to include non-
human persons as >partial persons< and in emotionally important relationships; and why a
(classical) argument from reciprocity and consciousness is not a necessary element of the recog-
nition relationship itself. Recognition theory, for its part, must be expanded to include collective
intelligence and distributed action. However, this also leads to a new challenge for ethics and
social research: that of distributed responsibility.

Keywords: artificial intelligence (AD); recognition; partial persons; distributed responsibility;
distributed recognition

Bei den Blickwinkeln, unter denen soziale Beziehungen im 21. Jahrhundert ana-
lysiert werden, kommt der Digitalisierung der Technologien, die wir nutzen, und
den entsprechenden sozialen Praktiken zweifellos eine zentrale Rolle zu. Der zu-
nehmenden Bedeutung kiinstlicher Intelligenz (KI), die hiufig Bedenken in norma-
tiv sensiblen Bereichen, im Zusammenhang mit Entscheidungsprozessen und vor-
geschlagenen Lésungen hervorruft, ist dabei ein besonderes Gewicht zuzumessen.
»Almost every day, the news media report on achievements of Al helping to over-
come a great variety of real-world problems.« (Peeters et al. 2021: 217) Sosehr KI es
beschleunigt, verschiedene Probleme zu diagnostizieren, und sosehr sie schnellere
Entscheidungsfindung durch die Analyse von Big Data und machine computing er-
moglicht, gilt es doch zugleich sich dessen bewusst zu sein, dass die Bestimmung
dessen, was gerecht, akzeptabel oder forderlich fir das Wohlergehen der Menschen

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Verantwortungsverhaltnisse

ist, nicht allein auf der Bewertung von Daten beruhen sollte. Dies darf schon allein
deswegen nicht auler Acht kommen, weil zahlreiche Aspekte des menschlichen Da-
seins iiber die messbaren Indikatoren hinausgehen, die KI zur Verfigung stehen.
Auch im Hinblick auf das soziale Leben kann KI, wenn sie ihrer Technik gemifd un-
sere Identititen auf der Grundlage vergangener Aktivititen bestimmt und definiert,
uns nur auf Vorbestimmtes beschrianken und liefle wenig Raum fir menschliche
Verinderungen oder die Begegnung mit Neuem aus dem Internet. Was KI nur ver-
mag, ist, aufgrund fritherer Nutzeraktivititen etwas zu projizieren, und basiert da-
bei auf der Voraussetzung, dass die menschliche Identitit fest (van Dijck 2013) und
vorhersehbar ist.

»With their predictive capabilities and relentless nudging, ubiquitous but imper-
ceptible, Al systems can shape our choices and actions easily and quietly. This is
not necessarily detrimental. [..] It may foster social interaction and cooperation.
[But it] may also exert its influencing power beyond our wishes or understand-
ing, undermining our control on the environment, societies, and ultimately our
choices, projects, identities, and lives.« (Taddeo/Floridi 2018: 752)

Mein Fokus in diesem Artikel liegt darauf, welche Antworten aus der Sozialphiloso-
phie abzuleiten sind, um den Verinderungen und Herausforderungen Rechnung zu
tragen, die in unseren intersubjektiven Beziehungen aufgrund der zunehmenden
Prisenz kiinstlicher Intelligenz in unseren alltiglichen Aktivititen sich ergeben. Im
Letzten zielen die vorgestellten Uberlegungen darauf ab, die umfassend geworde-
nen Auswirkungen des zunehmenden Einflusses und der Prisenz von KI in unserer
gesellschaftlichen Welt zu erforschen. Dazu suche ich zu erliutern, warum das Kon-
zept der Anerkennung eine entscheidende Rolle auch bei der Reflexion der Beziehung
zwischen Mensch und KI spielen sollte und wie gegenwirtige Theorien der Anerken-
nung nicht-menschliche Entititen wie >KI<in ihren Rahmen einbeziehen kénnten.

Unzweifelhaft scheint, dass die zunehmende Priasenz von KI verschiedenste Be-
denken und Hoffnungen hervorruft, Verschiedenstes, das mit unserer Privatsphire,
unseren Beschiftigungen, Entscheidungsprozessen, der Erkenntnis von Strukturen
(Muster<) und der Vorausschau zukiinftiger Ereignisse zusammenhangt. All dies
beeinflusst in der Tat, wie wir uns als Individuen wahrnehmen, und es wirkt sich
nicht weniger auf die Anerkennung aus, die wir in sozialen Beziehungen erfahren.
Unsere alltiglichen Interaktionen mit kitnstlicher Intelligenz, die durch verschiede-
ne Technologien wie Browser, soziale Medien und Chatbots an uns kommt, pragen
denn viele normative Konsequenzen innerhalb unseres Lebens. Von einfachen Algo-
rithmen bis hin zum machine learning und deep learning, diese Technologien formen
zahlreiche Gegebenheiten, mit denen wir alltiglich zu tun haben. So sind wir, und
das ist ein entscheidender Punkt, bei der Konstruktion unseres Selbstgefiihls nun
heute erheblich auf die Vermittlung durch Elemente von KI angewiesen. Dies fithrt

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung

zu einem nicht zu unterschitzenden Aspekt des sozialen Problems der Anerken-
nung — dass unsere erfahrene Anerkennung nun wesentlich durch die Beziehungen
zwischen Menschen und KI geprigt werden konnte. Diese Verinderungen aufjeden
Fall mitreflektieren zu miissen, gilt umso mehr, als Individuen nicht unbedingt be-
merken, dass KI keine menschliche Person ist, da sie menschenihnliches Verhalten
zeigen kann (nicht nur den Turing-Test besteht, sondern auch in verschiedenen so-
zialen Situationen zufrieden stellende Interaktionen liefert; s. Borenstein/Pearson
2010).

Der nachfolgende Artikel ist in drei Abschnitte gegliedert. Im ersten werde ich
zunichst allgemein die soziale Bedeutung von KI erkliren und dabei den aktuel-
len Ansatz, wie die aus den Beziehungen zwischen Mensch und KI sich ergebenden
sozialen Probleme bestimmt werden kénnen, vorblickend unter Verwendung der
Sprache der Anerkennungstheorie erliutern. Im zweiten Abschnitt werde ich die
Theorie der Anerkennung einfithren und mich insbesondere auf ihre ausgereiftes-
te Form fokussieren, wie sie sich von Axel Honneth entwickelt findet. Niheres zum
Potenzial dieses Ansatzes lisst sich sodann durch Analyse der Kommentare von Arto
Laitinen und Heikki Ikiheimo gewinnen; beider Einsichten heben wichtige Proble-
me und Begriffe hervor, die in Bezug auf Erérterungen von KI und deren Rolle in den
menschlichen Praktiken verwendet werden kénnen. Laitinens Perspektive ermog-
licht eine Diskussion iiber verschiedene Formen der Anerkennung, einschlieflich
eines weitreichenden Verstindnisses, das einbefassend verschiedenartige Objekte
veranschlagen kann. Ikiheimos Sichtweise hilft zu erkennen, dass auch schon ge-
nerell in verschiedenen Dimensionen der Anerkennung eine Wechselseitigkeit der
Anerkennung nicht immer als Voraussetzung steht. Davon ausgehend kann ein An-
satz dahin entwickelt werden, bei dem statt des einen menschlichen Parts in An-
erkennungsrelationen nun eine Instanz von KI stiinde. Konkret lisst sich so in ei-
nem nichsten Schritt darlegen, wie das auch in KI-Interaktionen zentral bestehen-
de Problem, welches Bewusstsein die Subjekte der Anerkennung haben oder ent-
wickeln, angegangen werden kann. Dazu werde ich dem Vorschlag von Nolen Gertz
iiber >den unerlaubten Schritt« (»illicit move«) in der Hegelschen Tradition der Aner-
kennung folgen. Im dritten und letzten Abschnitt schliefilich werde ich einen Ansatz
vorschlagen, der auf Studien zu dem Neuen in dem Verhiltnis von Mensch und KI
angewandt werden kann. Dabei stiitze ich mich das Konzept der »partial persons«
(Hirvonen 2017), was auf KI Anwendung finden kann, das generative Modell der An-
erkennung (Laitinen) — Anerkennung als performative Formung bzw. Verinderung
von Normativem und Sozialem — und werde mich der Betonung der Notwendigkeit
anschliefen, einen neuen Ansatz zur Beschreibung von verteilter Agency und von
Verantwortung in den Relationen zwischen Mensch und KI zu entwickeln (Peeters et
al. 2021; Taddeo/Floridi 2018). Im Ganzen werde ich dafiir argumentieren, dass die
Entwicklung verantwortlicher Haltungen zu den Wirklichkeiten wie Méglichkeiten
von KI und ihren sich entwickelnden Formen nicht ausschlieflich auf KI selbst fo-

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Verantwortungsverhaltnisse

kussieren sollte — auf ihre Gestaltung, die Algorithmen oder die Nutzung —, son-
dern auch auf die Menschen. Sind doch die Menschen nicht nur Nutzer/Anwender
der Technologie, sondern Individuen, die ihr Empfinden von Wert, sozialer Aner-
kennung und Respekt in ihren Beziehungen damit gestalten.

Wenn es um die Anerkennung zwischen Menschen und KI geht, gibt es zwei
mogliche Perspektiven zu bedenken. Die erste konzentriert sich auf die Analyse
von Anerkennungstheorien und Argumente, die es moglich machen, KI und die
Beziehung dazu in ihren Rahmen einzubeziehen. Die zweite Perspektive beinhaltet
die Analyse von KI selbst und ihrer Einwirkungen im Sozialen, um zu bestim-
men, wann und warum ein Problem von Anerkennung entsteht (s. Jacobs 2024).
Die erste Perspektive lisst sich theoretisch und die zweite empirisch nennen. Im
vorliegenden Artikel wird mein Schwerpunkt hauptsichlich auf der theoretischen
Perspektive liegen. Ich werde versuchen zu zeigen, dass innerhalb der bestehen-
den Anerkennungstheorien ein Raum vorhanden ist, der es uns ermdglicht, auch
tiber KI zu diskutieren und neue Aspekte der Anerkennung zu beleuchten, die
beriicksichtigt werden miissen.

1. KI, Gesellschaft und Gesichtserkennungstechnologien

Im Jahr 2005 prognostizierte Ray Kurzweil, dass an einem bestimmten, nicht allzu
fernen Zeitpunkt Maschinen leistungsfihiger sein wiirden als menschliche Intel-
ligenz und an dem wir, um effektiver denken zu kénnen, mit den Maschinen ver-
schmelzen miissen. Bekannt wurde dies unter dem zum Schlagwort gewordenen
»Singularitit, mit dem der Einschnitt in allem bisherigen menschheitlichen Ge-
schehen, von da an das Eintreten in ein fundamental neues Seinsstadium gekenn-
zeichnet sein sollte. (Kurzweil 2005) Dass diese Vision einer allgemeinen kiinstli-
chen Intelligenz verwirklicht ist, ist immer noch eher spekulativ als auf echten Tech-
nologien basierend. Doch ist offenkundig, dass die zeitgendssische KI bereits ei-
ne eminente Rolle spielt in verschiedenen Bereichen menschlicher Entscheidungs-
praxis, wie zum Beispiel in allem, was mit Logistik zu tun hat, bei Versicherun-
gen, im Gesundheitswesen und auch in der Bildung (Coeckelbergh 2020: 3). Zu-
sitzlich hat sich der Gedanke, kiinstliche Intelligenz in eine spezifische Technolo-
gie zu integrieren, wie etwa in eine Robotermaschine oder maschinelle Assistenz,
um menschliche Titigungen und Verhalten zu verbessern, zum Konzept des Inter-
nets der Dinge (Internet of Things) entwickelt. Dieser Wandel zielt auf die Schaffung
eines Netzwerks von jeweiligen, miteinander verbundenen technologischen Umge-
bungsfeldern, die Verbindung tiber das Internet haben kénnen. Diese Perspektive
hat den Einsatz von KI erweitert, die nun in allen digitalen Technologien imple-
mentiert werden kann, genauer gesagt, in allen Gerdten mit Internetzugang (und
dies nimmt inzwischen schon lange den bei weitem hochsten Anteil des Datenauf-

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung

kommens im Internet ein). So nimmt kiinstliche Intelligenz gegenwirtig zahlrei-
che Formen an, und unsere Interaktionen und Beziehungen zu ihr sind, auch wo
im Einzelnen nicht erkannt, zu integralen Bestandteilen unseres tiglichen Lebens
geworden.

In der vorhandenen Literatur wurde der soziale Einfluss von KI hauptsichlich
aus einer normativen Perspektive analysiert. Der Fokus liegt dabei auf den mogli-
chen Folgen. Es wurden sowohl die verbundenen Hoffnungen als auch die im All-
gemeineren erkennbaren Risiken dessen, dass KI in unseren Entscheidungsprozes-
sen mit enthalten ist, herausgehoben, unter Letzterem die Beschrinkung der per-
sonlichen Autonomie, die Reproduktion von Ungleichheit, Diskriminierung, Ras-
sismus, die Destabilisierung der Demokratie, die Férderung von Polarisierung und
nicht zuletzt die 6kologischen Umweltfolgen usw. (Avnoon et al. 2023: 2). In KI ste-
cken Potenziale, soziale Ungerechtigkeiten gerade zu perpetuieren, indem sie Ste-
reotypen und bestehende Diskriminierung verstirkt und gleichzeitig neue Formen
epistemischer Ungerechtigkeit hervorruft. (Rafanelli 2022) Was dabei jedoch in der
Forschung bislang weniger hiufig untersucht wird, sind die gewissen zur Theorie
der Anerkennung gehorenden Aspekte, mit denen diese Bewertungsdimensionen
offenkundig in engem Zusammenhang stehen. Dazu zunichst ein erster Aufriss.

So enormen Einfluss kiinstliche Intelligenz auf die Gesellschaft hat, die Bewer-
tung ihrer Wirkung ist ambivalent. KI kénnte uns helfen zu verstehen, wer wir sind,
aber auch menschliche Fihigkeiten abwerten und die autonome Selbstverwirkli-
chung verringern; sie kann das Spektrum der Dinge, die wir tun konnen, erwei-
tern und menschliches Handeln ausdehnen, aber auch dazu fithren, dass mensch-
liche Verantwortung dabei wegfillt; KI kann uns dabei helfen, mehr zu erreichen
(individuell und kollektiv), aber auch die menschliche Kontrolle iiber verschiede-
ne Prozesse reduzieren; und schlieflich kann sie Einfluss nehmen auf die gesell-
schaftliche Zusammengehorigkeit, indem sie menschliche Interaktionen mit ande-
ren Menschen und der Welt weiterentwickelt, aber sie kann auch die Selbstbestim-
mung des Menschen untergraben. (Vgl. Floridi et al. 2018) Fiir die Ziele meiner Eror-
terung ist es interessant, dass bei der Suche nach einer Sprache, um in der Konsta-
tierung dieser ambivalenten Bewertungen unsere sozialen Beziehungen zu KI zu
beschreiben, auf Losungen aus der Ethik und Bioethik zuriickgegriffen wird (vgl.
ebd.) und hochstens in geringerem Mafie auf etwas aus der Sozialphilosophie. Wie
im Folgenden gezeigt, sollte jedoch die Theorie der Anerkennung eine bedeutende
Rolle in unserer aktuellen Diskussion iitber KI spielen. Denn sie ist ein weitreichen-
des Konzept, das es ermoglicht, iiber Phinomene wie das Selbstverstindnis in ver-
mittelten Beziehungen (mit verschiedenen Menschen, aber auch Technologien) und
Selbstachtung im Zeitalter der zunehmenden Rolle von KI im Rechtlichen und der
Rechtsmacht von Verhiltnissen und in 6konomischen Markt-Beziehungen zu spre-
chen. Integral einbefasst ist darin, dass die Prisenz von KI in unserem tiglichen
Leben sowohl bewusst sein kann, wie wenn wir Entwicklungen auf dem Markt be-

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.

g


https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Verantwortungsverhaltnisse

obachten, die von aufstrebenden Technologien beeinflusst werden, als auch unbe-
wusst, wenn wir unsere Webbrowser nutzen und unbewusst unser Selbstwertgefiihl
durch KI-Algorithmen gestalten, d.h. gestalten lassen (zum Beispiel, wenn jemand
unter Fettleibigkeit leidet und nach einem geeigneten Arzt online sucht, wird die-
ser Mensch dabei oder danach aller Wahrscheinlichkeit nach Benachrichtigungen
iiber neue Didten und gesunde Lebensstile erhalten und der private Nachrichten-
Feed wird sich mit Bildern von trainierten Athleten filllen — was potenziell die Be-
mithungen zur Selbstfiirsorge gerade untergraben wird).

Ein aktuelles Problemfeld mag die Tragweite, die die Perspektive auf Anerken-
nung haben konnte, illustrieren. Es bringt die konkrete Frage einer >Politik der An-
erkennung« ein. Rosalie A. Waelen schligt vor, dass die sozialen und politischen
Auswirkungen von KI im Licht der Anerkennungstheorie von Ch. Taylor verstanden
werden konnen, da diese die universellen Prinzipien der Gleichheit und Wiirde fir
alle Bitrger ansetzt und doch zugleich die Bedeutung dessen betont, deren Beson-
derheit in Unterschieden zwischen Individuen und Gruppen Rechnung zu tragen.
(Waelen 2022: 217) Dies spielt eine entscheidende Rolle etwa auch bei der Bewertung
der sozialen und normativen Konsequenzen von Technologien, die fiir Waelen das
empirische Beispiel sind, das von ihr dazu untersucht wurde — die Technologien, die
fiir die Gesichtserkennung entwickelt wurden. Da Anerkennung (qua Erkennen) in
ihrem unmittelbarsten Sinne »Identifizieren« oder »Kategorisieren« bedeutet, voll-
ziehen Technologien, die auf der Identifikation oder Kategorisierung menschlicher
Gesichter basieren, buchstiblich das (An)Erkennen von Menschen. Selbst wenn KI
lediglich die Gesichtsmerkmale einer Person mit bestimmten Mustern abgleicht,
sind die sozialen und normativen Auswirkungen bedeutend.

Waelen unterscheidet dabei drei Formen der Fehleinschitzung (»misrecogniti-
on«), die auftreten kénnen, wenn Gesichtserkennungstechnologien eingesetzt wer-
den, um Menschen zu identifizieren. Die erste ist die umfassende Fehlidentifika-
tion. Sie tritt auf, wenn eine Person durch KI aufgrund von ungenauen Daten mit
etwas oder jemandem filschlich identifiziert wird. Ein Beispiel dafir konnte eine
falsche Identifizierung einer Person als Verdichtiger durch die Strafverfolgungsbe-
hérden sein, was strukturell in besonderem Mafe dunkelhiutige Menschen betrifft,
da die KI dunkelhiutige Menschen nicht richtig erkennt. Dies ist nicht nur in Be-
zug auf eine falsche Darstellung von Menschen mit dunkler Haut beleidigend. Son-
dern es hat auch praktische Auswirkungen, da fiir sie das Risiko steigt, filschlicher-
weise als jemand identifiziert zu werden, der ein Verbrechen begangen hat (Waelen
2022: 218). Die zweite Form ist die Fehlkategorisierung im Einzelnen. Sie tritt auf,
wenn die KI verschiedene Aspekte menschlicher Gesichter als konkrete Verhaltens-
weisen oder Emotionen interpretiert. Eine solche (An)Erkennung impliziert, dass
menschliche Gesichter Emotionen grundsitzlich in dhnlicher Weise zeigen, sozusa-
gen anthropologisch universell, was es der KI ermoglicht, Individuen basierend auf
ihren Gesichtsausdriicken als >traurigs, >gliicklich« oder szwinkernd« zu kategorisie-

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung

ren. Das Letzte, das »Zwinkerns, kann als iiberzeugende Illustration dafiir stehen,
wie eine KI Asiaten moglicherweise filschlich als >zwinkernd« kategorisiert, weil ih-
re Gesichtsmerkmale von denen abweichen, die weifle westliche Personen gemein-
hin haben. »Miscategorization implies that people have elements of their identity
misunderstood orignored, or worse, that they are treated wrongly because of certain
elements of their identity.« (Waelen 2022: 219) Die dritte Form der Fehleinschitzung
liegtin der Unfihigkeit, die subjektive Identitit zu erkennen. Ihre Bedeutung ergibt
sich aus der Tatsache, dass in KI-Gesichtserkennungstechnologien eine Person aus-
schlieRlich basierend auf ihrem Gesicht interpretiert wird, das in einer stark pola-
ren Matrix beurteilt wird. Unsere Gesichter miissen vorgegebenen Kategorisierun-
gen entsprechen. Das Problem entsteht besonders fiir Personen, deren dufieres Er-
scheinungsbild nicht-binir ist, fiir die, die sich als nicht-binir identifizieren, oder
fiir solche mit gemischtethnischem Hintergrund (Waelen 2022: 220). In all solchen
Fillen kénnen potenzielle Fehlklassifizierungen von Individuen erhebliche schidli-
che Auswirkungen haben und ihr Selbstwertgefiihl, das sie aus dem entwickeln, was
die Gesellschaft ihnen entgegenbringt — in Gestalt ihrer eingesetzten KI —, negativ
beeinflussen. Dies unterstreicht, welche Bedeutung eine nuanciertere Analyse von
Anerkennungstheorien bei Untersuchung der Beziehungen zwischen Mensch und
KI und ihrer sozialen Folgen haben wird. (S. auch Waelen/Wieczorek 2022)

Die Theorie der Anerkennung kann, wie ich zeigen werde, dazu beitragen, die
Fragen zu verstehen, die sorgfiltig beriicksichtigt werden miissen, um eine verant-
wortungsbewusste Implementierung von KI in die Gesellschaft zu erméglichen, da
KI die Anerkennung und ebenso Fehlbeurteilung von Individuen beeinflusst. Dies
beinhaltet ein ganzes Untersuchungsprogramm. Im Folgenden werde ich dazu zu-
nichst die Theorie von Axel Honneth heranziehen und erliutern, wie verschiede-
ne Aspekte dieser Theorie zur Erorterung der Beziehungen zwischen Mensch und
KI beitragen konnen. AnschlieRend werde ich die Theorie von Laitinen vorstellen,
die Konzepte liefert, die helfen kénnen, die Anwendung der Anerkennungstheorie
in diesem spezifischen Kontext zu strukturieren. In Hinsicht auf die beiden Schliis-
selprobleme im Zusammenhang mit der Erweiterung der Anerkennungstheorie auf
K1, nimlich Gegenseitigkeit und Bewusstsein, wird sich sodann eine Perspektive
von Ikiheimo zur Theorie der Anerkennung als fruchtbar erweisen, die es in An-
schlag zu bringen erlaubt, dass Gegenseitigkeit nicht immer in allen Formen der An-
erkennung die Voraussetzung ist. Schliefilich wird ein letzter Unterteil das Problem
des Bewusstseins anhand von Gertz’ Interpretation dieser Frage thematisieren.

2. Anerkennungstheorie

Anerkennung besteht in der Fihigkeit, sich selbst als Subjekt nur durch Interakti-
on mit einem anderen Subjekt zu verstehen, d.h. durch Intersubjektivitit. (Haber-

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Verantwortungsverhaltnisse

mas 1968) In diesem Sinne liefert Anerkennung eine starke Grundlage fiir Identitit
und ist psychologisch entscheidend. (Taylor 1992; Honneth 1994) Der Prozess der An-
erkennung basiert auf einer Identifizierung, worin bestimmte Merkmale durch ei-
ne*n Anerkenner*in qualifiziert werden, die das anerkannte Individuum zu einem
Subjekt normativer Uberlegungen machen. Sobald wir bestimmte Merkmale, die ein
Wesen beispielsweise als bewusst definieren, identifizieren, ist es unvermeidlich,
die Implikationen dieses Merkmals auch auf praktische Aspekte zu erstrecken, wie
freien Willen und Autonomie. Daher ist Anerkennung auch aus normativer Sicht
wichtig, was sich in Ethik, Sozial- und politischer Theorie widerspiegelt (Kloc-Kon-
kolowicz 2015). Anerkennung kann auch durch ihre gegenteilige Position, die feh-
lende oder versagte Anerkennung, diagnostiziert werden. Diese tritt auf, wenn ein
Individuum bedeutsame Merkmale besitzt, die es beispielsweise zu einem autono-
men Wesen machen, diese Merkmale jedoch von anderen nicht anerkannt werden.
Fehlende oder versagte Anerkennung fithrt oft zu einem Kampf um Anerkennung
und kann Grundlage fir soziale und politische Bewegungen sein (Taylor 1992; But-
ler 1987).

Ein wichtiger Aspekt der Anerkennung, fiir einige Forscher sogar der entschei-
dende (Brandom 2007), ist die Annahme der Gegenseitigkeit. Anerkannt zu werden
bedeutet — dies auf den ersten Blick —, eine Verstindigung zu gewinnen iiber beider-
seitig verschiedene normative Wesentlichkeiten oder Bediirfnisse, dabei unter der
Voraussetzung, dass wir diese auf Gegenseitigkeit gewihrleisten kdnnen. Was darin
jedoch nicht so klar ist, ist das, ob Gegenseitigkeit notwendiges Element jedweder
Formen der Anerkennung ist, oder ob dies nur der Anerkennung in ihrem Ideal ent-
spricht. Wie in den folgenden Teilen erliutert, gibt es im Konkreten menschlicher
Sozialexistenz verschiedene Formen der Anerkennung, von denen durchaus nicht
alle auf Gegenseitigkeit beruhen. Zum Beispiel Eltern, die den Bediirfnissen ihrer
Kinder gerecht zu werden suchen, erwarten von diesen nicht unbedingt Gegensei-
tigkeit, jedenfalls nicht in der idealen Form elterlicher Liebe; sie anerkennen ihre
Kinder allem voran als Wesen, die normativ gerechtfertigt eine Fiirsorge erwarten
(durfen). Ein weiteres Problem, das mit dem Punkt der Gegenseitigkeit aufgewor-
fen ist, betrifft das, was auch in den Beziehungen zwischen Mensch und KI oft als
entscheidend betrachtet wird, nimlich das Bewusstsein beim Anerkennenden wie
Anerkannten. Kann jemand (oder allgemeiner: eine Subjekt-Verkorperung) Aner-
kanntsein haben, ohne sich dessen bewusst zu sein? Ist es dann eine echte Aner-
kennung? Ich werde argumentieren, dass Anerkennungstheorien in diesem Aspekt
von Gegenseitigkeit und Bewusstsein nicht streng festgelegt sind — und dadurch die
Moglichkeit er6ffnen, den Bereich der anerkannten Objekte auch aufkiinstliche In-
telligenz auszudehnen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung

2.1 Die Theorie von Axel Honneth im Kontext von KI

Eine der einflussreichsten Interpretationen der Anerkennungstheorie wurde von
Axel Honneth vorgelegt. Im Anschluss an Hegel und G.H. Mead kennzeichnet Hon-
neth, dass es drei Formen der Anerkennung gibt: Liebe, Recht und Solidaritit (ver-
standen als Sittlichkeit oder Wertschitzung; Honneth 1994). Liebe ist notwendig,
um elementar Selbstvertrauen aufzubauen, und sollte in einer lebensiibergreifen-
den Verbundenheit von >Familie«vermittelt werden, in der die Bediirfnisse der Men-
schen, insbesondere der Kinder, Gegenstand der Firsorge der Eltern sind. Durch
Liebe kann eine Person das grundlegende Gefiihl fiir sich selbst und ihre kérperli-
che Integritit aufbauen. Recht ist ein Ausdruck des kognitiven Respekts der Men-
schen vor einem menschlichen Wesen, das in der Lage ist, sich moralisch verant-
wortungsbewusst zu verhalten. Zu wissen, dass jemand als eine Person nicht nur
von der eigenen Familie anerkannt wird, sondern auch ein Subjekt des Rechts ist,
starkt unter allen Beteiligten das Selbstwertgefithl und das Gefiihl der Autonomie,
was Grundlage fiir die Rechte im Rechtssystem bildet. Solidaritit schlieflich wird
mit anderen Menschen geteilt, wenn wir ihren Beitrag zu einer Gesellschaft, der auf
ihren Werten, ihrem Beruf, ihrem Engagement usw. basiert, hochschitzen. Dies be-
deutet, dass eine Person aufgrund ihrer Bedeutung fiir die Gesellschaft soziale An-
erkennung erreichen kann. — Nach Honneth kénnen all diese Formen der Anerken-
nung, insofern sie fundamental sind, auch ihre Gegenpositionen haben, wie Miss-
brauch oder Vergewaltigung, Verweigerung von Rechten, oder in der Gesellschafts-
gemeinschaft Ausschluss und Herabwiirdigung oder Beleidigung. Dieses Negative
sollte ebenfalls beriicksichtigt werden, wenn es die soziale Bedeutung der Anerken-
nung zu analysieren gilt.

Alle diese drei Formen der Anerkennung: Liebe, Recht und Solidaritit, waren in
Honneths Theorie auf empirische Forschung gegriindet (hauptsichlich Psychologie/
Psychoanalyse und Sozialwissenschaften). Das hat die Diskussion iiber Anerken-
nung in der Bedeutung von Anerkennungsprozessen fiir Menschen gestirkt, aber
auch eingeschrinkt. Doch ist offenkundig, dass es, wie in der Forschung iiber ver-
schiedene Formen menschlicher Interaktion und menschlichen Tuns sich erwiesen
hat, unterschiedliche Objekte menschlicher Fiirsorge, Achtung oder Wertschitzung
gibt, die nicht alle zwangslaufig menschenférmig sein miissen. Das lisst sich un-
schwer illustrieren.

Die Erfahrung zu lieben, wohl eine der komplexesten Emotionen der mensch-
lichen Natur, kann sich auf Gott, die Natur, Tiere oder sogar auf verschiedene
Titigkeiten richten (z.B. wenn wir Liebe zu unserer Arbeit ausdriicken). Wenn
Liebesempfindungen etwas sind, das bei der Entstehung von Selbstvertrauen,
groferer Selbstbestimmung oder einem Gefiithl der Sicherheit autkommt, kén-
nen sie auch durch ein Technisches zustande kommen. — Pflegeroboter dienen
als bemerkenswertes Beispiel fir solches Technische. Entwickelt wurden sie, um

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.

123


https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Verantwortungsverhaltnisse

Einzelpersonen in Krankenhiusern oder Pflegeheimen zu unterstiitzen, Medika-
mente zu verabreichen, bei der Mobilitit zu helfen oder Gespriche zu fithren, wenn
menschliche Pflegekrifte beschiftigt sind. Forschungsergebnisse zeigen, dass sol-
che Beziehungen zu Robotern genauso befriedigend sein kénnen wie diejenigen,
die mit einem menschlichen Gegeniiber entstehen, und starke emotionale Bindun-
gen wachsen lassen. Dies kann gleichwohl nicht bedeuten, dass dies nicht noch
ethisch iiberdacht werden miisste. (Vallor 2011) Gerade weil Menschen starke Bezie-
hungen zu kiinstlichen Intelligenzen aufbauen kénnen, die ihr eigenes Verhalten
beeinflussen, ist es so wichtig, die verschiedenen Ebenen der Anerkennung und des
Mangels an Anerkennung in solchen Beziehungen zu beriicksichtigen (Cappuccio
et al. 2019). Solchen emotionalen Aspekten bei kiinstlicher Intelligenz wird heute
auch fir die Gestaltung von sozialen Robotern stark Rechnung getragen. »This
places strong demands on social robotics to build robots that understand others’
actions, intentions, and emotions and show emotions themselves; that know when
to listen to the human or act on its own preferences; that develop social competence,
can keep up a normal conversation, form social relationships, learn from experi-
ence, and perhaps have a personality.« (Brinck/Balkenius 2020: 54; s. auch Breazeal
2002; Dautenhahn 2007) Diese Fihigkeit der kiinstlichen Intelligenz, menschliches
Verhalten zu imitieren, wirft die Frage auf, ob die Nutzer von z.B. sozialen Robo-
tern von den Entwicklern dieser Technologien subjektiv und mit Respekt vor ihrer
Wiirde behandelt werden oder ob sie einer emotionalen Manipulation erliegen, die
ethisch fragwiirdig ist.

Ebenfalls in der Literatur diskutiert in Bezug auf Anerkennung wurde das Pro-
blem der Rechte, und es gibt viele Losungsvorschlige, die auf KI angewendet wer-
den kénnen, um sie zu einem Rechtssubjekt zu machen. (Rodrigues 2020) Rechte
auf KI auszuweiten, kann durch das, wie die Theorie der Anerkennung fiir Grup-
penund Gruppenidentititen angewandt wurde, gerechtfertigt werden. O. Hirvonen
stellt hierzu fest: »In our everyday social practices we grant the status of personhood
to any agent that is [capable of an addressive performance towards us]« (Hirvonen
2017: 147), was bedeutet, dass wir eine Zurechenbarkeit und Verantwortlichkeit zu-
schreiben und dies auf den kommunizierenden Agenten itbertragen konnen. Perso-
nenhaftigkeit kann dabei nach Hirvonen in der Linie der Theorie der Anerkennung
von Hegel und Honneth gefasst sein, und dementsprechend muss, um respektvoll
behandelt zu werden, das gegeben sein, dass eine Entitit ihrerseits in der Lage ist,
abstraktes, moralisches Denken zu entwickeln, dass sie tiber sprachliche Fahigkei-
ten verfugt, dass sie selbstbewusst und dass sie rational ist. Dies konnte in gewis-
ser Weise auf solche Formen von KI wie Chat-GPT oder fortgeschrittenere Roboter
zutreffen, die normativen Erwartungen dhnlich folgen wie Menschen dem Gesetz.
Hirvonen schligt in seiner Argumentation fiir die Personenhaftigkeit von Gruppen
vor, dass wir dort von »partial persons« sprechen kénnen — Entititen, die nicht alle

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung

Kriterien erfiillen, die wir auf Menschen anwenden, aber dennoch in einigen Di-
mensionen der Anerkennung als Personen betrachtet werden kénnen.

Das Beispiel von Gruppen, wie von Hirvonen dargestellt, verdeutlicht allerdings
zugleich den Unterschied in den Dimensionen von Liebe und Recht in Bezug auf
Prozesse von Anerkennung. Wir lieben keine Gruppen als abstrakte Entititen, son-
dern lieben vielmehr bestimmte Individuen innerhalb dieser Gruppen (ansonsten
die Gruppe vielleicht in einem tibertragenen Sinne, wenn sie die Verkérperung ei-
ner von uns geliebten Idee ist). Dennoch sollten Gruppen, auch ohne Liebe, als En-
tititen mit Rechten anerkannt werden, und dass man ebenso in Verhiltnissen der
Solidaritit mit ihnen stehen kann. Ahnlich dann stellt sich das Problem aber auch
bei KI (s. Gunkel 2014). Kann KI im Sinne des Vorschlags von Hirvonen »teilweise«
die Kriterien der Personenhaftigkeit erfiilllen? Die Antwort konnte bejahend ausfal-
len, denn verschiedene Formen von KI kommunizieren, lernen und kénnen sich an
Diskussionen iiber Werte beteiligen.

Solidaritat schliefilich erweist sich als einer der herausforderndsten Aspekte der
Anerkennung in den Beziehungen zwischen Mensch und KI. Denn bei Solidaritit
spielt in einem gewissen Maf} das mit, ein Verstindnis fiir oder eine Identifikation
mit dem zu haben, in welchen Kimpfen die unterschiedlichen Gruppen oder In-
dividuen stehen. Gemifd Honneths Beschreibung ist Solidaritit erreichbar, wenn
Menschen ihre Verbundenheit erkennen und die vielfiltigen Rollen und Fihigkei-
ten wertschitzen, die fiir die Gesellschaft wesentlich sind. Die Frage ist also: Kann
man Solidaritit gegeniiber KI empfinden? Unter Bezugnahme auf die Forschung
von Singer (Singer 2010) schligt Nolen Gertz diesbeziiglich vor, dass in bestimm-
ten Situationen starke Impulse zur Projektion und zur Identifikation in der Tat zu
einem Gefiihl der Solidaritit auch mit einer Technologie fithren konnen: die Projek-
tion menschlicher Funktionen, die fiir die Gesellschaft wichtig sind, und die person-
liche Identifikation mit diesen Funktionen. Ein Beispiel fir dieses Verhalten kénne
inder Art und Weise beobachtet werden, wie Soldaten Roboter auf dem Schlachtfeld
behandeln, wo scheinbar irrationale Handlungen, wie das Risiko eigenen mensch-
lichen Lebens, um einen Roboter zu retten, auftreten. Die Erklirung fiir dieses Ver-
halten lige genau im Gefiihl der Solidaritit — Solidaritit in einer mit dem techni-
schen Artefakt gemeinsamen Schicksalssituation. Die Soldaten nehmen den Robo-
ter als sKameraden«< wahr und sehen darin ein Spiegelbild von sich selbst. Folglich
reagieren sie in einer Weise, die mit dem Verhalten iibereinstimmt, das sie ihrer-
seits von allen anderen Individuen (und den eingesetzten Maschinen, auf die sie sich
verlassen) im Krieg erwarten. (Gertz 2018)

Die Beispiele zu Liebe, Recht und Solidaritit, obwohl kurz dargestellt, liefern
starke Griinde, um das Thema der Anerkennung auch in der zeitgendssischen
Philosophie der Technologie, insbesondere im Zusammenhang mit KI anzugehen.
Wir stehen vor dem Erfordernis, unser genaues Verstindnis von Selbstvertrauen,
Selbstachtung und Selbstwertgefithl in unserer gegenwirtigen modernen Gesell-

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.

125


https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Verantwortungsverhaltnisse

schaft zu erforschen, seit diese Vorstellungen nicht mehr nur von Interaktionen
zwischen Menschen gepragt werden, sondern auch dem Einfluss von Interaktionen
zwischen Mensch und KI unterstehen. Um dazu einen Ansatz vorzuschlagen, der
eine Diskussion tiber KI im Kontext der Anerkennung erméglicht, méchte ich die
Theorie von Arto Laitinen einbringen.

2.2 Die Theorie von Laitinen und verschiedene Formen der Anerkennung

Laitinen diagnostiziert, dass es verschiedene Dimensionen des Konzepts der An-
erkennung gibt, die beriicksichtigt werden sollten. Das beginnt damit, dass Aner-
kennung eindimensional oder dagegen multidimensional verstanden werden kann.
Eindimensionale Anerkennung ist zum Beispiel in der Care-Ethik gegeben, bei der
in der Struktur>A anerkennt B als Z< dieses »Z< konstant ist (beispielsweise in der Be-
ziehung zwischen Arzt und Patient), wihrend sich das»>Z<in der multidimensiona-
len Anerkennung je nach Verinderung des Status der Person dndern kann (Laitinen
2002: 4641.). Zweitens kann Anerkennung eine praktische oder symbolische Bedeu-
tung haben. Wenn jemand anerkannt wird, weil er jemand ist oder bestimmte Ei-
genschaften hat, bedeutet dies, dass er*sie >entsprechend behandelt werden solltes,
was dabei im Konkreten von verschiedenen praktischen und symbolischen Kontex-
ten abhingt. Drittens aber kann Anerkennung auch als ein entweder weites Konzept
verstanden werden, bei dem verschiedene Situationen Verschiedenes, ihr Geniige
zu tun, auslosen konnen, oder dagegen als strikte Auffassung, bei der die Regeln der
Anerkennung in der Gesellschaft bereits existieren und wir die Bedeutung, was in
einem Fall die Anerkennung ist, den verschiedenen eintretenden Situationalititen
als solchen zuordnen.

Diese verschiedenen Ebenen der Anerkennung fithren nach Laitinen zu zwei
allgemeinen Modellen der Anerkennung: einem generativen Modell und einem re-
sponsiven Modell. Im generativen Modell wird Anerkennung als Handlung betrach-
tet — eine Handlung, die normative Griinde etabliert und die soziale Realitit effektiv
verdndert oder, mit anderen Worten, als performativer Akt, der Veranderungen in der
Ontologie der Realitit bewirkt. Das generative Modell sieht Anerkennung als einen
Prozess, der, letztlich mitjeder Ereignung seines Akts, neue Attribute von anerkann-
ten Objekten oder Subjekten enthiillt. Auf der anderen Seite das responsive Modell
geht davon aus, dass innerhalb der Gesellschaft bereits normative Griinde fir die
Gewihrung von Anerkennung an verschiedene Objekte oder Subjekte existieren. Es
ist ein Modell der Zuteilung. Dieses Modell legt nahe, dass der Akt der Anerkennung
eine Form des >Benennens<oder >Zuschreibens«ist, bei dem Rechte, Eigenschaften,
Bediirfnisse usw. der rechtmif3ig anerkannten Entitit zugewiesen werden. Diese
Prozesse verandern entsprechend die Realitit nicht von sich aus, indem sie neue
Bedeutungen von Anerkennung einfithren wiirden, vielmehr werden sie allenfalls
den Bereich der Objekte und Subjekte erweitern, die anerkannt werden sollten, also

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung

was unter die gesellschaftlich gegebenen Bedeutungen fillt bzw. der betreffenden
Zuschreibung zuteil werden kann.

Die Frage, die sich im Zusammenhang mit KI ergibt, lautet dann: Kénnen Ob-
jekte >anerkannt« werden, und kann ein Objekt eine Person in einem Sinne >aner-
kennens, der iiber die (dem Objekt mitgegebene) blofRe technische Funktionalitit
hinausgeht? — Laitinen weist darauf, dass es vier Arten von Objekten gibt, die einen
Wert tragen und die es rechtfertigen, die Reaktionen, die sie basierend auf Griinden
und Normen hervorrufen, jeweils zu analysieren. Diese Objekte sind 1. instrumen-
tell wertvolle Objekte; 2. intrinsisch wertvolle Objekte; 3. lebende Wesen, die sich (in
ihren Vitalprozessen) entfalten kénnen, aber nicht unterscheiden kénnen zwischen
Verletzung und Beleidigung; 4. selbstbewusste Akteure, die in der Lage sind, Uber-
zeugungen iiber die Uberzeugungen anderer und iiber sich selbst zu bilden. (Laiti-
nen 2002: 466) Wie zu sehen, erfiillt nur die letzte Art von Objekt die Kriterien, die
normalerweise an Personen in einem vollen Sinne dieses Begriffs gestellt werden,
und Laitinen betont, »[that] only persons can be recognizers« (Laitinen 2002: 465).
Er macht jedoch keine solche Einschrinkung fiir die oder das Anerkannte, die, wie
aus der obigen Typologie ersichtlich, auch einen im weiteren Sinne objektmiRigen
Charakter haben konnten. Allerdings gilt es zu bedenken, dass Technologien, wenn
wir die oben erwihnte Analyse von Waelen beriicksichtigen, nicht nur das Potenzi-
al haben, Menschen (an)zuerkennen, sondern sie auch falsch anerkennen kénnen,
was zu normativen Konsequenzen fithrt. (S. auch Brinck/Balkenius 2020)

Man kénnte jedoch anfithren, dass eine einseitige Form der Anerkennung, die
auf Objekte gerichtet ist oder die durch sie umgekehrt Menschen gezollt ist, nicht
mit einem angemessenen Verstindnis von Anerkennung iibereinstimmt. Dafiir gi-
be es zwei Griinde. Zum einen, dass KI keine Intentionalitit besitzt, um die Werte
oder Identititen, die von verschiedenen Individuen reprisentiert werden, zu schit-
zen — alles ist fiir sie gewissermaflen gleich, ein Faktum ihrer Umwelt. Und zum
andern behandeln Menschen, aufer in begrenzten Fillen, KI eben nicht gleichwer-
tig mit anderen Menschen. — In den nichsten beiden Unterabschnitten werde ich
argumentieren, dass die Annahme von Gegenseitigkeit der Anerkennung und Be-
wusstsein beim Anerkennenden/Anerkannten kein notwendiges Element der Theo-
rie der Anerkennung ist. Was damit aber nicht beriihrt ist, ist, dass trotzdem die
KI-Technologie, die auf begrenzter Anerkennung basiert, moglicherweise nicht un-
seren Erwartungen an >wahre« Anerkennung entspricht. Deren normative Implika-
tionen sind und bleiben weiterhin bedeutend.

2.3 Die Theorie von lkadheimo und das Problem der Gegenseitigkeit
der Anerkennung

H. Ikiheimo geht fir die von ihm erdrterten Fragen zuriick auf die Hegelsche Tradi-
tion. Er hebt die Bedeutung von drei Dimensionen hervor, um gemif; dieser Tradi-

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.

127


https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Verantwortungsverhaltnisse

tion zu verstehen, was eine Person und ihre sozialen Prozesse ausmacht: Singulari-
tit (Einzigartigkeit), Autonomie (Universalitit) und Partikularitit. (Ikiheimo 2002)
In Bezug auf die Singularitit werden wir als Individuen mit einzigartigen Eigen-
schaften und unserer »suchness« anerkannt, wobei der Anerkennende sein Verhilt-
nis zu uns an unserem Gliick und Wohlbefinden ausrichtet. Als autonomen Wesen
konnen uns Rechte gewihrt werden, die dabei als Bedingung auf bestimmten uni-
versellen Werten basieren, die von allen Individuen geteilt werden. Als besondere
Wesen schliefilich wiinschen wir uns, uns von anderen zu unterscheiden, und su-
chen Anerkennung fir diese Partikularitit. In diesem Sinne verkérpern wir, in un-
serem Uns-Unterscheiden, einen sozial geschitzten Wert. Ikiheimo argumentiert
iiberzeugend, dass man diese drei Dimensionen bei der Anwendung auf Honneths
Kategorisierung der Formen der Anerkennung, beinhaltend Liebe, Recht und Soli-
daritit, beriicksichtigt finden kann oder aber auch nicht.

Im Kontext der Liebe werden wir als einzigartige Wesen anerkannt, aber nicht
ausschliefilich als vollig autonom dabei (da wir immer noch auf andere angewie-
sen sind, um unsere Bediirfnisse zu erfiillen, was im Fall von Kindern deutlich wird)
und auch nicht ausschliefllich in unserer besonderen Partikularitit (da von Eltern
erwartet wird, dass sie ihre Kinder lieben, selbst wenn sie nicht einzigartig sind).
Im Raum der Rechte werden alle Dimensionen unseres Menschseins beriicksichtigt.
Wir werden als Menschen mit unseren inhirenten Bediirfnissen anerkannt, ebenso
als autonome Wesen, die zu verantwortungsbewusstem Verhalten fihig sind, und
nicht zuletzt als einzigartige Individuen, insbesondere wenn wir eine Minderheit
oder Ethnie reprisentieren, die um Anerkennung kimpft. Schlieflich Solidaritit,
die wiederum einen speziellen Fokus hat, nicht alle Dimensionen gleicherweise in
sich einbefasst. Sie zielt in erster Linie auf unsere Besonderheit und betont unsere
einzigartigen Fihigkeiten, die Werte, die wir verkérpern, und unseren Beitrag zur
Gesellschaft.

In Ikiheimos Interpretation der Theorie der Anerkennung liegt der Schwer-
punkt darauf, verschiedene Identititsdimensionen auf verschiedene Momente
der Anerkennung anzuwenden. Anstatt Liebe, Rechte und Solidaritit als separate
Analysebereiche zu betrachten, kénne die Theorie der Anerkennung aus der drei-
fachen Perspektive von Einzigartigkeit, Autonomie und Besonderheit dargelegt
werden. Wenn jedoch die Anerkennung durch diese Konzepte untersucht wird,
ist es nicht mehr immer notwendig, dass klassischerweise eine Gegenseitigkeit der
Anerkennung stattfindet.

Die Singularitit, die beinhaltet, ein menschliches Wesen in seiner*ihrer »such-
ness«wahrzunehmen, wird in den Bereichen Liebe und Rechte erfiillt. Diese Formen
der Anerkennung betonen den Wert einer Person als Person, ohne dabei das, dass
sie bestimmte spezifische Eigenschaften besitzen muss. Schon bei der Singularitit
wird deutlich, dass nicht immer eine gegenseitige Anerkennung erforderlich ist. Ich
kann als Mensch, als ein menschliches Wesen, von meiner Familie oder durch das

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung

Rechtssystem anerkannt werden, auch ohne dass ich mir dessen bewusst bin. Ich
kann Menschenrechte haben, ohne vollstindig zu verstehen, wie sie im internatio-
nalen Recht formuliert sind. Dariiber hinaus sollte ich selbst dann, wenn ich gegen
das gehandelt habe, was mir umgekehrt entgegengebracht wird, also wenn ich ein
Verbrechen begangen habe und bestraft werde, immer noch als Mensch in meiner
wesentlichen Natur behandelt werden. Dies verdeutlicht, dass die willentliche An-
erkennung, andere »as such« anzuerkennen, nicht unbedingt eine Voraussetzung
ist. Singularitit der Person als Form der Anerkennung kann gegenseitig sein, kann
aber auch ohne Gegenseitigkeit existieren.

Autonomie, wie sie auf dem universellen Verstindnis basiert, dass jeder Mensch
Vernunft und Wiirde besitzt, ist der umfassendste Aspekt und ist moglicherweise
das einzige, in dem Gegenseitigkeit wirklich Beriicksichtigung findet. Als autono-
mes Wesen kann ich Unabhingigkeit von anderen erreichen, weil sie es mir garan-
tieren, und im Gegenzug behandele ich sie als ebenso autonom. Autonomie ist eng
mit Verantwortung und Selbstachtung verbunden; verlisslich real verwirklicht kann
sie nur durch das Rahmenwerk der Rechte werden.

Menschen in ihrer Partikularitit zu verstehen, die sich auf die Einzigartigkeit
von Fahigkeiten, Verhalten, dabei Individuen und Gruppen bezieht, manifestiert
sich durch Schitzung, die sowohl in Rechten als auch in Solidaritit zu finden ist.
Diese Perspektive entspricht den theoretischen Grundlagen der >Politik der Diffe-
renz«< (Taylor 1992) und dient als Grundlage fir die Wertschitzung von Individuen
aufgrund ihres Beitrags zur Gesellschaft. Auch hier gilt es zu beachten, dass bei
dem, jemanden aufgrund bestimmter Fihigkeiten zu schitzen, Gegenseitigkeit
nicht unbedingt erforderlich ist. Entsprechend unrealistisch ist, zu erwarten, dass
es eine gegenseitige Solidaritit mit jedem Individuum, jedem Beruf und jeder
Facette des Lebens der Menschen gibe.

Anerkennung also ist nicht immer gegenseitig. Damit stellt sich die Folgefra-
ge: Ist es hingegen notwendig anzunehmen, dass jedes Subjekt oder Objekt der An-
erkennung dabei bewusst ist? — Um diese Frage zu beantworten, legt es sich nahe,
sich noch einmal dem Urtext, Hegels Phianomenologie des Geistes zuwenden. Hegels
Grundmodell beschreibt die gegenseitige Anerkennung von zwei Selbstbewusstsei-
nen - Selbstbewusstwerdung, die von einem anderen Selbstbewusstsein anerkannt
wird — und impliziert dabei, dass Gegenseitigkeit diesem Prozess konstitutiv in-
newohnt (das also, was wie gesehen nicht immer wesenhaft erforderlich ist). Aber,
geht Hegel davon aus, dass jedes solche Selbst tatsichlich Bewusstsein haben muss?
Und haben wir irgendwelche Evidenzen, dies anzunehmen? N. Gertz hat dafiir ei-
nen tiefgehenden Ansatz vorgeschlagen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.

129


https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Verantwortungsverhaltnisse

2.4 Das Problem des Bewusstseins: ein Ansatz von Gertz

Gertz schligt vor, das Problem der Anerkennung so zu untersuchen, dass man die
Moglichkeit in Betracht zieht, dass auch Technologie in die Position des Anderen in
der Anerkennungsbeziehung gestellt wird. (Gertz 2018) Diese alternative Perspek-
tive auf Anerkennung fithrt zu neuen Implikationen fiir unser Verstindnis dieses
Konzepts. »The actual moments of the encounter as described by Hegel [in the Phe-
nomenology of Spirit — NJl«, so Gertz, »leave open the possibility that the other need
to be a consciousness, but only appear to be a consciousness« (Gertz 2018: 142). Wie
Gertz argumentiert, klassifiziert das Selbstbewusstsein, im Moment der Begegnung
mit »dem Anderenc, diesen als »Selbstbewusstsein«, durch Projektion — die Projek-
tion seiner eigenen Wiinsche und Bediirfnisse (Gertz 2018: 143); und begrenzt da-
mit eigentlich die Bedeutung der Anerkennung auf die Bedingungen seiner eige-
nen Selbstkenntnis. Die >Lésung« fiir diese Beschrinkung, Selbstbewusstsein als die
einseitig ausgehende Projektion eines Bewusstseins zu behandeln, besteht nichts-
destoweniger im bekannten »Kampf auf Leben und Tods, der den Unterschied in den
Wiinschen und Bediirfnissen enthiillt.

Esistjedoch ein attraktiver Gedanke, im Einklang mit dem, was Gertz den »illi-
cit move« jener Projektion nennt (Gertz 2018: 142), gegenliufigerweise zu erwigen,
dass bei Ubertragung der Anerkennungsbeziehung vom Bewusstsein auf Technolo-
gie der anfingliche Moment der Begegnung zweier Selbst im >Kampf um Anerken-
nung« eben kein Wissen iiber den Anderen erfordert, sondern nur iiber uns selbst.
Dies lisst die Moglichkeit zu, einem Objekt Bewusstsein zuzuschreiben, das sich so
verhilt, als ob es bewusst wire, auch wenn es dies nicht ist. Zwar kdnnte man argu-
mentieren, dass ohne wahres Bewusstsein beim Anderen die sechte« Anerkennung
in dieser Beziehung fehle. Aber ist dies immer der Fall? Wenn man zum Beispiel mit
einem Chatbot in sozialen Medien spricht, ohne zu wissen, dass es keine echte Per-
son ist, >gibt« es dann keine Anerkennung? Ebenso, wenn man einem Instagram-
Profil einer KI-generierten Person folgt, ohne den Unterschied zu echten Individu-
en zu erkennen, wirkt sich dies etwa auf das Konzept der Anerkennung aus?

Wie darauf zu antworten wire, liefle sich im Anschluss an Waelen lernen.
Waelen folgt Laitinen und fiihrt einen Ansatz der angemessenen Beriicksichtigung
(»adequate regard«) ein, der sich ausschliefilich auf die Haltung von A gegeniiber
B stittzt, nicht jedoch das Umgekehrte. (Waelen 2022; s. Laitinen 2010) Wenn ich
etwas als jemanden anerkenne und es versiume, zwischen einer Technologie und
einem lebendigen Subjekt zu unterscheiden, ist dies zweifellos ein Fehler, indem
ich der in der Technologie wirkenden KI menschliche Qualititen zuschreibe. Doch
kann dasselbe iiber die praktischen Konsequenzen dieser Anerkennung gesagt
werden? »If we follow the adequate regard account [..], it does not matter if the
person considers the technology to be capable of recognizing them. All the matters
under this understanding of recognition is the effect the system has on the person’s

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung

self-development.« (Waelen 2022: 221) K1 in falscher Weise als Person anzuerken-
nen, wirkt sich zwar immer noch darauf aus, wie der Anerkennende sich selbst in
Bezug auf die KI wahrnimmt und sie effektiv anstelle von Beziehungen zu echten
Personen nimmt. Ansonsten aber gilt: »Mutual [sic!] recognition has been achieved
when one individual shows that its behavior can be influenced by the other.«
(Brinck/Balkenius 2020: 65) Wie deutlich, basiert das Argument hier auf dem Ein-
fluss auf das Verhalten einer (menschlichen) Person, was ausreichend ist, um von
Anerkennung zu sprechen, und was eben auch durch solche Technologien wie KI
ermoglicht werden konnte. — Das hitte nun weitreichende theoriekonzeptionelle
Folgen. Nach meiner Uberzeugung ist es notwendig, dafiir nicht nur bestehende
Theorien der Anerkennung zu reformulieren, um dieses in der Sozialphilosophie
so fruchtbare Konzept angemessen auch im Hinblick auf die Realitit der inter-
subjektiven Beziehungen, die Menschen mit KI aufbauen, zu fassen. Sondern es
muss auch konzeptionell mit Erkenntnissen vonseiten der Philosophie der Technik
erweitert werden. Dazu ein letzter Abschnitt.

3. Neue Herausforderungen fiir eine KI mit einbeziehende
Sozialphilosophie

Im gegenwirtigen Diskurs der den Entwicklungen und Verinderungen durch KI
gewidmeten Philosophie hat sich tendenziell die Neigung zu zwei gegensitzlichen
Lagern gebildet: entweder eine technologiezentrierte Perspektive zu betonen oder
eine menschenzentrierte. (Peeters et al. 2021) Erstere legt den Schwerpunkt auf die
fortschreitenden Fihigkeiten von KI — Fihigkeiten, die nicht nur das Potenzial ha-
ben, Menschen in rechnerischen Aufgaben zu ersetzen, sondern auch als eine Al-
ternative in Situationen dienen konnten, in denen Skepsis beziiglich der mensch-
lichen Entscheidungsfindung besteht, wie beispielsweise in Fragen der Gerechtig-
keit (Peeters et al. 2021: 220). Die letztere Perspektive lenkt demgegeniiber die Auf-
merksamkeit auf die Probleme, die sich aus der KI selbst ergeben, wie etwa Beden-
ken, wie es Menschen dabei ergeht, oder die sich abzeichnende Zukunft in ethischer
Hinsicht zu beurteilen. Dies sind Probleme, die KI aus sich heraus, KI allein nicht
16sen kann. Sie erfordern vielmehr, dass es verantwortungsbewusste menschliche
Entscheidungsfindung auf verschiedenen Ebenen moralischer, rechtlicher und so-
zialer Komplexitat gibt.

Angesichts der fundamentalen Divergenz zwischen den Perspektiven fithren
Peeters et al. einen dritten Ansatz ein, den sie als den der kollektiven Intelligenz um-
reiflen (»Collective Intelligence«). Das zentrale Argument dieses Ansatzes besteht
darin, dem Rechnung zu tragen, dass >Intelligenz<, ob menschlich oder kiinstlich,
nicht isoliert existiert. Um Prozesse und Leistungen von Intelligenz im Einklang
mit dem, was >Intelligenz« wesensmif3ig ausmacht, tatsichlich umfassend zu ana-

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Verantwortungsverhaltnisse

lysieren, ist es notwendig, sie auf Ebene von Gruppierungen und Vernetzungen
zu untersuchen — und sich dann heute auch auf das Zusammenwirken zwischen
Menschen und Maschinen zu konzentrieren (Peeters et al. 2021: 222). Nach mei-
nem Dafirhalten ist es dabei in Folge auch entscheidend, nicht nur die kognitive
Dimension des Menschen im Kontext dieser Kollektivitit zu betrachten, sondern
ebenso die sozialen Aspekte. Allerdings ergibt sich bei solcher Betrachtung eminent
die Frage nach der Verantwortung.

Taddeo und Floridi argumentieren, dass Entscheidungen, die auf KI basieren,
das Ergebnis von verteiltem Handeln sind: Interaktionen zwischen verschiedenen
menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren wie Designern, Entwicklern, aber
auch Software und Hardware verschiedener Technologien. Dies wiirde zu verteilter
Verantwortung (»distributed responsibility«) fithren. (Taddeo/Floridi 2018) Das wire
fiir die Ethik schon grundlegend ein neues Phinomen; es gibe nicht mehr das eine
Subjekt einer betreffenden Verantwortung. Ethik war traditionell auf individuelle
Handlungen und Absichten ausgerichtet, jedoch nicht auf kollektive und aufgeteil-
te. Diese neue Herausforderung fir die Ethik fithrt zu einer Idee der Verantwor-
tung, die diese nicht an die Intentionen der Menschen koppelt — ob jemand etwas
so>gewolltchat bei seinem*ihrem Tun oder Unterlassen —, sondern vielmehr beriick-
sichtigt, was etwas als die Ergebnisse (und dabei nicht immer beabsichtigte) eines
betreffenden Konglomerats von Menschlichem und Technologischem ist. Und seit
es dazu gekommen ist, dass KI eine >lernende« Technologie ist, konnen nicht alle
Ergebnisse dieses Prozesses iitberhaupt vorhergesagt werden. Nichtsdestoweniger
aber erfordert es Nachinderungen, wenn die KI auf mit einem Bias behafteten Da-
ten trainiert wird oder wurde. (S. Burrell 2016; Jacobsen 2023) — Dies beschreibt ei-
gentlich nur, was ohnehin alltiglich geschieht, nur die Theorie hat dem bisher noch
mit einseitigen Modellen nicht entsprochen. Fast jeden Tag entscheiden wir alle,
welche Technologie wir haben mochten, welche Praktiken, die durch Technologie
angeregt werden, wir akzeptieren und welche davon geindert werden miissen, sind
wir doch Nutzer verschiedener Technologien, und ein Teil dieser verteilten Verant-
wortung liegt allenthalben auch in unseren Hinden.

Das Konzept der verteilten Ethik hat Auswirkungen auf das Verstindnis von An-
erkennung, das, sosehr in ihm Anerkennung als ein Prozess und als sich im Lau-
fe der Zeit entwickelnd gefasst, traditionell die Prozesse beschrieben hat, die mit
der Entwicklung von Selbstwissen, persénlicher und gruppenbezogener Identitit,
dem normativen Rahmen von sozialen Konflikten usw. verbunden sind. Die Aner-
kennungstheorie hat konkrete Konzepte bereitgestellt, um die verschiedenen Mo-
mente innerhalb dieser Prozesse aufzuspiiren und zu verstehen. Die zwei wesent-
lichsten Punkte, die heute an die bisherigen Horizonte rithren, sind zum einen das,
dass positive Dimension der Anerkennung und negative Dimension der Missach-
tung nicht mehr soklar in ihrer Bedeutung sind, wenn, wie zunehmend eingetreten,
der Prozess der Anerkennung verteilt ist und dies iiber das (Zwischen-)Menschliche

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung

hinausgeht. Und zum anderen eben das, dass der Anerkennende wie der Anerkannte
nicht unbedingt menschlich und darin >volles< Personsubjekt sein miissen, sondern
Hirvonen gemif} eine »partial person« sein kénnen. Daher stellt sich nicht nur die
Frage, ob K1 als (teilweise) Person anerkannt werden kann, KI als »der Andere« im
Kampf um Anerkennung, und wie sich dies tatsichlich auf Liebe, Recht und Solida-
ritit auswirken wiirde, sondern auch, was es fiir ein menschliches Wesen bedeutet,
von Kl »anerkannt« zu werden.

Die Fragen reichen bis in die Struktur des Konzepts der Anerkennung. Auf KI
als solche wird in der Regel wohl das responsive Modell der Anerkennung (s.o.) an-
gewendet, das auf der Zuweisung von anerkannten Merkmalen beruht. Die KI muss
dabei dann in einer Weise gestaltet sein, dass Benutzer*innen (Menschen) sie als
Technologie (an)erkennen kénnen, die konkrete Bediirfnisse erfillt, oder als fihig
dazu, Muster im menschlichen Verhalten zu erkennen. Im Falle von Menschen je-
doch, insbesondere in ihren Beziehungen zu KI, konnte das generative Modell der
Anerkennung (s.o0.) eindeutig sachhaltiger sein, auch wenn noch nicht ganz klar ist,
wie sich soziale Beziehungen, menschliches Verhalten und die emotionalen und in-
timen Dimensionen des menschlichen Lebens unter dem Einfluss von KI veridn-
dern kénnen. Die in diesem Artikel verwendeten Beispiele, um den Einfluss von KI
auf unsere tiglichen Interaktionen zu veranschaulichen, enthiillen auch die Poten-
ziale, wie KI uns Menschen als Triger der Anerkennung wahrscheinlich verindern
konnte. KI wird schon jetzt zunehmend nicht mehr nur als Werkzeug betrachtet,
das menschlichen Zielen dient, sondern auch als Partner oder Freund (s. Brinck/
Balkenius 2020: 54), der die Art und Weise beeinflusst, wie Individuen sich im Akt
der Anerkennung wahrnehmen. Dies lieRe sich als ein Bereich aufkommender neu-
er Formen der Anerkennung verstehen, die der empirischen Forschung bediirfen.

Was sich festhalten lasst

Die grofle und einflussreiche Leistung der Theorie der Anerkennung war, ver-
schiedene Formen des Aufbaus menschlicher Identitit, des Selbstbewusstseins,
der Gegenseitigkeit und der Intersubjektivitit darzulegen. Solange sie traditio-
nell verschiedene Phinomene im sozialen Leben explizierte, wie den Kampf um
Anerkennung, verschiedene Formen sozialer Fehlzuweisungen und die Notwen-
digkeit, dass Menschen sich emotional, in ihren Rechten und im ékonomischen
Wohlergehen entwickeln (kénnen), wurde sie hauptsichlich auf Beziehungen unter
Menschen in Ansatz gebracht. Mit den sich dndernden technologischen Bedingun-
gen des sozialen Lebens und der zunehmenden Rolle nicht-menschlicher Akteure
(Latour 2005) und nicht-menschlicher Handlungen (Bowden 2015) fordert das Feld
der Beziehungen von Menschen und KI dabei eine weitere Forschung unter dem
Gesichtspunkt der Theorie.

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Verantwortungsverhaltnisse

Ich habe dafiir argumentiert, dass Anerkennung dabei nicht allein durch die
instrumentelle Fihigkeit der KI verstanden werden kann, verschiedene menschli-
che Merkmale anzuerkennen bzw. fehlzuinterpretieren, und auch nicht schondann,
wenn sie soziale Hintergriinde erkennen kann. Die Beziehungen von Menschen und
KI sollten vielmehr konsequent im Kontext der Sozialphilosophie analysiert werden
(s. Jacobs 2024). Das war die Motivation dabei, Honneths Theorie der Anerkennung
einzufithren und sie in der Folge durch Interpretationen wie von Laitinen und Iki-
heimo zu erweitern. Auf dieser Basis lassen sich gezeigterweise verschiedene Formen
der Anerkennung (Liebe, Recht und Solidaritit) und mégliche Fehleinschitzungen,
verschiedene Analyseebenen (Singularitit, Autonomie und Partikularitit) und Mo-
delle (ein responsives Modell und ein generatives Modell) identifizieren. Die dabei
zu gewinnenden Differenzierungen erhéhen stark das Potenzial der Theorie. Die
Untersuchung all dieser Aspekte kénnte in diesem Sinne dazu beitragen, einen neu-
en Ansatz zur Beschreibung der Beziehungen von Menschen und KI zu entwickeln.

Neben der theoretischen Analyse auch empirische Beispiele fiir die Argumen-
te einzubringen, stirkt dies noch weiter. Das zeigte sich hier an den eingefithrten
Konzepten der »partial personsc, der verteilten Verantwortung und der kollektiven
Intelligenz. Mit ihnen ist man nicht mehr an Denkschemata gefesselt, die eindeu-
tige — auch qualitativ eindeutige — Grenzen zwischen rein menschlichen und rein
kinstlichen Aktivititen ansetzen. Von dem aus spricht vieles heute dafiir, dass die
Theorie der Anerkennung auch einer Neudeutung bedarfund zu einer verteilten Aner-
kennung werden muss. Erst so wird sie den sich dndernden Bedingungen des sozia-
len Lebens gerecht werden. Statt des responsiven Modells konnte in der Gesellschaft
im Zeitalter der kiinstlichen Intelligenz das generative Modell der Anerkennung die
grofiere Erkenntnis bieten: Anerkennung als performativer Ak, als eine Handlung,
die normative Griinde etabliert und die soziale Realitit effektiv verdndert.

Literatur

Avnoon, N.; Kotliar, D.M.; Rivnai-Bahir, S. (2023): Contextualizing the ethics of al-
gorithms. A socio-professional approach, in: New Media & Society [https://doi.or
g/10.1177/1461444822114572.8].

Bowden, S. (2015): Human and Nonhuman Agency in Deleuze, in: Roffe, J.; Stark, H.
(Hg.), Deleuze and the Non/Human, London: Palgrave Macmillan, 60-80.

Brandom, R.B. (2007): The structure of desire and recognition. Self-consciousness
and self-constitution, in: Philosophy & Social Criticism, 33(1), 125—148.

Breazeal, C. (2002): Designing sociable robots, Cambridge (MA): The MIT Press.

Brinck, I.; Balkenius, C. (2020): Mutual Recognition in Human-Robot Interaction.
A Deflationary Account, in: Philosophy & Technology, 33, 53—70.

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728
https://doi.org/10.1177/14614448221145728

Natalia Juchniewicz: Verteilte Anerkennung

Butler, J. (1987): Subjects of Desire. Hegelian Reflections in Twentieth-century Fran-
ce, New York: Columbia University Press.

Cappuccio, M.; Peeters, A.; McDonald, W. (2020): Sympathy for Dolores. Moral Con-
sideration for Robots Based on Virtue and Recognition, in: Philosophy & Techno-
logy, 33, 9-31.

Coeckelbergh, M. (2020): Al Ethics, Cambridge (MA): The MIT Press.

Dautenhahn, K. (2007): Socially intelligent robots. Dimensions of human-robot
interaction, in: Philosophical Transactions of the Royal Society B: Biological Sciences,
362(1480), 679-704.

Floridi, L.; Cowls, J.; Beltrametti, M.; Chatila, R.; Chazerand, P.; Dignum, V.; Luetge,
C.; Madelin, R.; Pagallo, U.; Rossi, F.; Schafer, B.; Valcke, P.; Vayena, E. (2018):
Al4People — An Ethical Framework for a Good Al Society. Opportunities, Risks,
Principles, and Recommendations, in: Minds and Machines, 28(4), 689—707.

Gertz, N. (2018): Hegel, the Struggle for Recognition, and Robots, in: Techné. Research
in Philosophy and Technology, 22(2), 138-157.

Gunkel, D.J. (2014): A Vindication of the Rights of Machines, in: Philosophy and Tech-
nology, 27(1), 113-132..

Habermas, J. (1968): Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser >Phi-
losophie des Geistess, in: Ders., Technik und Wissenschaft als>Ideologie«, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, 9-47.

Hirvonen, O. (2017): Groups as Persons? A Suggestion for a Hegelian Turn, in: Journal
of Social Ontology, 3(2), 143—165.

Honneth, A. (1994): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ikiheimo, H. (2002): On the Genus and Species of Recognition, in: Inquiry, 45(4),
447—-462.

Jacobs, K. (2024): Roboter gegen Einsambkeit? Zur Reproduktionsdynamik falscher
und mangelnder Anerkennung durch »soziale« K1, in: Adophi, R.; Alpsancar, S.;
Hahn, S.; Kettner, M. (Hg.), Philosophische Digitalisierungsforschung. Verant-
wortung, Verstindigung, Vernunft, Macht, Bielefeld: transcript, 219-256.

Kloc-Konkotowicz, J. (2015): Anerkennung als Verpflichtung. Klassische Konzepte
der Anerkennung und ihre Bedeutung fiir die aktuelle Debatte, Wiirzburg: Ko-
nigshausen & Neumann.

Kurzweil, R. (2005): The Singularity is Near. When Humans Transcend Biology, New
York: Viking Press.

Laitinen, A. (2002): Interpersonal Recognition. A Response to Value or a Preconditi-
on of Personhood?, in: Inquiry, 45(4), 463—478.

Laitinen, A. (2010): On the scope of >recognition. The role of adequate regard and
mutuality, in: Schmidt am Busch, H.-C.; Zurn, C.F. (Hg.), The Philosophy of
Recognition. Historical and Contemporary Perspectives, Lanham: Rowman &
Littlefield, 319-342.

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Verantwortungsverhaltnisse

Latour, B. (2005): Reassembling the social. An introduction to actor network theory,
Oxford: Oxford University Press.

Peeters, M.M.M.; van Diggelen, J.; van den Bosch, K.; Bronkhorst, A.; Neerincx,
M.A.; Schraagen, J.M.; Raaijmakers, S. (2021): Hybrid collective intelligence in
a human-AI society, in: Ai & Society, 36(1), 217—238.

Rafanelli, L.M. (2022): Justice, injustice, and artificial intelligence. Lessons from po-
litical theory and philosophy, in: Big Data & Society, 9(1) [https://doi.org/10.1177/2
05395172.21080676].

Rodrigues, R. (2020): Legal and human rights issues of AI. Gaps, challenges and vul-
nerabilities, in: Journal of Responsible Technology, 4(3), 100005.

Singer, PW. (2010): Wired for War, New York: The Penguin Press.

Taddeo, M.; Floridi, L. (2018): How AI can be a force for good. An ethical framework
will help to harness the potential of AI while keeping humans in control, in: Sci-
ence, 361(6404), 751-752..

Taylor, C. (1992): The politics of recognition, in: Gutmann, A. (Hg.), Multiculturalism.
Examining the Politics of Recognition, New Jersey: Princeton University Press,
25-73.

Vallor, S. (2011): Carebots and Caregivers. Sustaining the Ethical Ideal of Care in the
Twenty-First Century, in: Philosophy & Technology, 24, 251-268.

Van Dijck, J. (2013): >You have one identity«. Performing the self on Facebook and
LinkedIn, in: Media, Culture & Society, 35(2), 199-215.

Waelen, R.A. (2022): The struggle for recognition in the age of facial recognition
technology, in: Al and Ethics, 3(1), 215—222..

Waelen, R.; Wieczorek, M. (2022): The Struggle for AT’s Recognition. Understanding
the Normative Implications of Gender Bias in AI with Honneth's Theory of Re-
cognition, in: Philosophy & Technology, 35(2), article 53.

hittps://dol.org/10.14361/6783839474976-004 - am 13.02.2026, 07:24:32.



https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.14361/9783839474976-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676
https://doi.org/10.1177/20539517221080676

