
https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Sebastian Bandelin
Anerkennen als Erfahrungsprozess

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Für Eberhard
 

               
Sebastian Bandelin, geb. 1982, arbeitet als Lehrbeauftragter in Marburg und Je-
na. Seine Forschungsschwerpunkte sind Kritische Theorie, Philosophie der An-
erkennung und die Sozialphilosophie des Pragmatismus.

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Sebastian Bandelin

Anerkennen als Erfahrungsprozess
Überlegungen zu einer pragmatistisch-kritischen Theorie

               

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0 Lizenz (BY-NC-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Na-
mensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Ma-
terials in jedem Format oder Medium zu nicht-kommerziellen Zwecken, sofern der neu 
entstandene Text unter derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. (Lizenz-Text: 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.de) Um Genehmigungen für 
die Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an 
rights@transcript-verlag.de 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2015 im transcript Verlag, Bielefeld
© Sebastian Bandelin

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Korrektorat & Satz: Sebastian Bandelin
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3131-9
PDF-ISBN 978-3-8394-3131-3
https://doi.org/10.14361/9783839431313
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Inhalt 

1. Einleitung  | 7 

 
2. Einführung: Kritische Theorie als Theorie der Kritik  | 45 
 

3. Anerkennen als Erfahrungsprozess I:  

 Überlegungen zur Ideologiekritik  | 69 
3.1 Kritik als Rekonstruktion  | 72 
3.2 Reflex oder bewusste Manipulation?    
 Die Ideologiekritik der „Deutschen Ideologie“  | 75 
3.3 Die Aufklärung praktischer Widersprüche:   
 Zur Ideologiekritik der „Kritik der politischen Ökonomie“  | 79 
 

4. Anerkennungsverhältnisse und Kritik  | 87 
4.  Ausgangspunkt und Zielsetzungen    
 der Honnethschen Anerkennungstheorie  | 87 
4.2 Normative Grundlegung: Anerkennung und Selbstverhältnis  | 89 
4.3 Gesellschaftstheoretische Konkretisierung:   
 Drei Sphären  intersubjektiver Anerkennung  | 102 
4.3.1 Liebe  | 102 
4.3.2 Recht  | 109 
4.3.3 Solidarität  | 115 
4.4 Missachtung und gesellschaftliche Entwicklung  | 126 
4.5 Zur Kritik der Anerkennungsverhältnisse I:   
 Der Gegensatz zwischen I und Me  | 129 
4.6 Zur Kritik der Anerkennungsverhältnisse II   
 Die normative Rekonstruktion  | 139 
4.7 Zusammenführung: Macht und Selbstverhältnisse  | 151 
 

5. Zum Wandel von Anerkennungsordnungen. Soziologische

 Analysen und normative Einschätzungen  | 165 
 

6. Anerkennen als Erfahrungsprozess II: Selbstreflexion und die

 Spannung zwischen Handeln und Tun  | 193 
6.1 „Ja, ich bin es.“: Honneth und die Wahrheit der  
 Gewissheit seiner selbst  | 195 
6.2 Bestätigen oder aufklären? Probleme eines rezeptiven
 Anerkennungsverständnisses  | 210 

:

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


6.3 Öffentlichkeit und Erfahrung  | 218 
 

7. Ideologien der Anerkennung  | 223 
7.1 Die Wissenschaft von und in der Geschichte  | 226 
7.2 Ein Bild hält uns gefangen: Ideologie und Identität  | 243 
7.3 Ruf mich an!  | 259 
 

8. Anerkennen als Erfahrungsprozess III: Ideologien als

 Blockierungen des Erfahrungsprozesses  | 279 
 

9. Anerkennen als Erfahrungsprozess IV:  Rekonstruktion,

 Reflexion, Selbstbestimmung  | 297 
9.1 Rückblick  | 297 
9.2 Erfahrung und Demokratie bei Dewey  | 303 
9.3 Erfahrung als Kritik  | 323

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

1. Einleitung 
            

 
 

 
Als selbstbewusstes Wesen verhält der Mensch sich zu sich selbst. In praktischer 
Hinsicht impliziert dies, und hier sind sich die unterschiedlichen Ansätze, die unser 
Selbstverständnis als selbstbewusst Handelnde aufzuklären streben, einig, dass wir 
nicht unmittelbar von den eigenen Strebungen getrieben, sondern in der Lage sind, 
diese und die entsprechenden Handlungsmöglichkeiten kritisch zu beurteilen. Was 
uns als Handelnde ausmacht, ist der Umstand, dass wir unser Handeln unter be-
stimmte Ansprüche oder Grundsätze stellen können, nach denen wir das, was wir 
und andere tun, beurteilen. Die Auswahl zwischen verschiedenen Handlungsmög-
lichkeiten und die Entscheidung für eine bestimmte Handlung erfolgt auf der 
Grundlage eines bestimmten Selbstverständnisses; es bildet die Grundlage der Re-
flexion auf die jeweiligen Handlungsziele und der Bestimmung der Strategien, die 
zu ihrer Realisierung verfolgt werden. Auch wenn diese Grundlage durchaus unter-
schiedlich als praktische Identität1, als starke Wertungen2, oder als Gesamtheit der 
Wünsche zweiter Ordnung3 gefasst wird, stets gilt hier das individuelle Selbst als 
unhintergehbare Grundlage der Handlungsentscheidung; die Handlung erscheint, 
wo sie nicht durch eine Willensschwäche bedingt ist, als Ausdruck seiner Selbstbe-
stimmung. Es ist aber auch möglich, sich zu eben diesem Selbstverhältnis selbst 
noch einmal zu verhalten; der Inhalt der Beziehung ist hier das Beziehen selbst. 
Damit kann auch danach gefragt werden, wie sich das Sichzusichverhalten des ein-
zelnen Selbst und das Verhältnis dieses Selbst zu Anderen zueinander verhalten. 
Indem unterschiedliche Handlungsmöglichkeiten mit unterschiedlichen Konse-
quenzen für Andere einhergehen und in unterschiedlicher Weise auf ihre Koopera-

                                                            
1  Vgl. Korsgaard, Christine M., The Sources of Normativity, Cambridge 1996, S. 101. 

2  Vgl. Taylor, Charles, Was ist menschliches Handeln?, in: ders., Negative Freiheit. Zur 

Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt am Main 1992, S. 9-51. 

3  Vgl. Frankfurt, Harry G., Freedom of the Will and the Concept of a Person , in: The 

Journal of Philosophy, Vol. 68, No. 1, 1971, S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


8 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
tionsbereitschaft angewiesen sind, reflektiert das individuelle Selbst in seinem prak-
tischen Sichzusichverhalten stets auch auf sein Verhältnis zu Anderen; die Ent-
scheidung für eine bestimmte Handlung ist für es zugleich auch die Konstitution ei-
ner gemeinsamen Beziehung. Eine gemeinsame Beziehung ist es aber deshalb, weil 
sich diese Anderen, für die die jeweilige Handlung bestimmte Konsequenzen hat 
oder die für ihre Realisierung kooperieren müssen, sich ihrerseits zu sich und damit 
auch zu dem Verhältnis zu Anderen verhalten können. Damit aber kann, und das 
wird von den erwähnten Ansätzen nicht hinreichend berücksichtigt, das individuelle 
Selbst allein weder über die Gelingensbedingungen noch über den Sinn der Hand-
lung verfügen. Der Begriff der Selbstbestimmung kann dann nicht über den des in-
dividuellen Selbstverhältnisses allein bestimmt werden, er verlangt vielmehr den 
Bezug auf gemeinsame Handlungsregeln und damit auch auf gesamtgesellschaftlich 
wirksame Deutungsmuster und Institutionen. Wer sich selbst als Offizier versteht 
und entsprechend handelt, bezieht sich damit mehr oder weniger explizit auf Ande-
re, die sich als Untergebene und ihn als Offizier verstehen; tun sie das nicht, schei-
tert unter Umständen nicht nur die Realisierung des jeweiligen Handlungsziels, et-
wa wenn die Adressaten seiner Rede nicht zu den Waffen greifen, wenn er es be-
fiehlt. Die Handlung selbst erscheint als eine Andere; nämlich nicht als Ausdruck 
des Ranges der jeweiligen Person, sondern als Anmaßung, Scherz oder Verrückt-
heit. „Der Offizier schreit Avanti! und stürzt aus dem Schützengraben, die Soldaten 
schreien ergriffen Bravo! Ohne sich zu rühren.“4 Dass wir unsere Handlungen so 
selbstverständlich als Ausdruck oder Ergebnis unserer Selbstbestimmung verstehen, 
als etwas, über dessen Sinn wir verfügen können, rührt daher, dass wir uns in unse-
rem Selbstverhältnis zumeist an öffentlich akzeptierten Interaktionsmustern und 
Beurteilungsstandards orientieren. Die sozialen Voraussetzungen, unter denen al-
lein ein solches Verstehen möglich ist, geraten gerade dort, wo sie sich insofern als 
wirkmächtig erweisen, als sie bei allen Beteiligten selbstverständlich in Geltung 
sind, gerade nicht mehr in den Blick. Thematisch werden diese Voraussetzungen 
erst dann, wenn diese öffentlich akzeptierten Interaktionsmuster und Beurteilungs-
standards unterlaufen werden. Hier wird erfahrbar, inwiefern das Selbst von Ande-
ren über seine Handlungen bestimmt wird und inwiefern deren Deutung seiner 
Handlungen seinem eigenen Selbstverständnis widersprechen kann. Ein solcher 
Widerspruch tritt dann auf, wenn das betreffende Individuum entsprechend seines 
Selbstverständnisses Ansprüche an sich und Andere erhebt, die es aus Sicht seiner 
Adressaten nicht erfüllen kann oder nicht erheben sollte und die deshalb von ihnen 
zurückgewiesen werden, etwa weil es gegebenen moralischen, charakterlichen oder 

                                                            
4  Lyotard, Jean-Francois, Der Widerstreit, München 1987, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 9 

 
physischen Normen nicht entspricht.5 Die Handlungen Anderer, über die eine be-
stimmte Identität zugewiesen und ihre Deutungen der eigenen Handlungen kom-
muniziert werden, haben damit auch einen unvorhersehbaren Charakter. Das jewei-
lige Verständnis seiner selbst und darauf aufbauende Ansprüche an Andere bleiben 
in der gemeinsamen Praxis stets verletzbar.6 Verfestigt sich ein solcher Wider-
spruch zwischen dem eigenen Selbstverständnis und der zugewiesenen Identität, 
wird dies als Ohnmacht, als Verfügen Anderer über das eigene Selbst erfahren. Den 
Akteuren treten ihre eigenen Handlungen als von ihnen nicht kontrollierbare, frem-
de Macht gegenüber. 

Aber nicht nur das Gelingen und der Sinn der Handlung, auch die Möglichkeit 
des Sichzusichverhaltens selbst wird durch das Verhältnis zu Anderen konstituiert; 
sie kann durch das jeweilige Verhältnis zu Anderen eine Einschränkung, Unter-
stützung oder aber Erweiterung erfahren. Das Selbstbewusstsein kann nur als eine 
soziale Errungenschaft verstanden werden. Denn wer sagt oder meint „Hier bin 
ich.“, weiß noch nicht, wo er ist. „Ohne Platzierung meines Ortes auf einer Land-
karte habe ich kein Selbstbewußtsein darüber, wo ich mich befinde.“7 Analog dazu 
weiß der, der sagt, „Das bin ich.“, noch nicht, wer er ist; dazu sind vielmehr ein 
gemeinsames Vokabular der Selbstbeschreibung als auch allgemeine Beurteilungs-
kriterien notwendig, nach denen die jeweiligen Handlungen oder Handlungs-
möglichkeiten evaluiert werden können. Zugleich aber sind diese Vokabulare und 
Beurteilungskriterien nicht nur Voraussetzungen des Sichzusichverhaltens; sie kön-
nen auch als Begrenzungen erfahren werden, die das Selbst hinsichtlich bestimmter 
Ausdrucksmöglichkeiten oder alternativer Selbstverständnisse einschränken. Diese 
Beziehungen lassen sich als Anerkennungsbeziehungen begreifen. Die Theorie der 
Anerkennung thematisiert nicht nur die allgemeinen Zusammenhänge zwischen 
diesen unterschiedlichen Reflexions- und Praxisformen; als eine normative Theorie 
versucht sie zu zeigen, dass die gemeinsamen Verhältnisse in einer bestimmten 
Weise gestaltet werden müssen, damit sie als Verwirklichung oder Voraussetzung 
der Verwirklichung der Selbstbestimmung gelten können. 

Normative Theorien der Anerkennung müssen, so will ich im Folgenden zeigen, 
wenn sie diese Verhältnisse bestimmen und beurteilen wollen, über einen Begriff 
der Selbstbestimmung und des praktischen Selbstverhältnisses verfügen. Zudem 
müssen sie zeigen, wie sich dieses Selbstverhältnis zu dem Verhältnis des Individu-
ums zu Anderen verhält. Dieser Reflexionsgang selbst ist schließlich nur als Beitrag 

                                                            
5  Vgl. Goffman, Erving, Interaktionsrituale. Über das Verhalten in direkter Kommunikati-

on, Frankfurt am Main 1986, 117. 

6  Vgl. ebd., S. 44. 

7  Stekeler-Weithofer, Pirmin, Philosophie des Selbstbewusstseins. Hegels System als For-

manalyse von Wissen und Autonomie, Frankfurt am Main 2005, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
zur praktischen Selbstaufklärung der Akteure zu verstehen, der eine Reorientierung 
im Handeln ermöglicht und gerade damit über die bestehenden Verhältnisse hin-
ausweist. Eine normative Theorie der Anerkennung, die in dieser Weise ihr eigenes 
Verhältnis zu den bestehenden Interaktionsformen und Institutionen reflektiert, be-
zeichne ich als eine kritische Theorie der Anerkennung. Bei der Entwicklung dieser 
drei Ebenen, die m.E. eine kritische Theorie der Anerkennung enthalten muss, will 
ich zugleich so vorgehen, dass ich dabei zeige, welche Spannungsfelder sich auf 
diesen Ebenen ergeben und welche Ansätze mir geeignet zu sein scheinen, um diese 
Spannungsfelder zu thematisieren. 

Gewöhnlich wird hinsichtlich des Begriffs der Selbstbestimmung zwischen 
zwei Aspekten unterschieden. Sie schließt zum einen die Möglichkeit ein, die eige-
nen Willensentscheidungen auch tatsächlich realisieren zu können, also die Hand-
lungsfreiheit des jeweiligen Akteurs. Zum anderen aber kann die jeweilige Hand-
lung nur dann als Ausdruck von dessen Selbstbestimmung gelten, wenn dabei die 
Willensfreiheit des Handelnden vorausgesetzt werden kann, wenn sie also tat-
sächlich auf seine eigene Entscheidung zurückgeht, der Handelnde also nicht durch 
bestehende Strebungen direkt getrieben war, sondern in der Lage gewesen ist, auf 
diese zu reflektieren und sich selbst die Frage zu stellen, wie er handeln sollte.8 In 
beiden Hinsichten ist nun, wie in den vorangegangenen Überlegungen schon ange-
deutet, die Selbstbestimmung des Einzelnen auf die Anerkennung durch Andere 
angewiesen. Die Umsetzung unserer Handlungspläne ist zumeist von der Koopera-
tionsbereitschaft Anderer abhängig und das heißt nicht nur, dass in die Formulie-
rung von Handlungsplänen und in die Formulierung der allgemeinen Ansprüche 
und Grundsätze, denen diese unterstehen, bestimmte Erwartungen bezüglich ihrer 
Kooperationsbereitschaft, ihrer Ansprüche und Erwartungen eingehen; realisierbar 
sind die jeweiligen Pläne nur dann, wenn diese Erwartungen auch mehr oder weni-
ger zutreffend sind. Sie müssen sich und uns so verstehen, wie wir sie und uns ver-
stehen. Die Bedeutung reziproker Situationsdeutungen für die Realisierung der 
Handlungsfreiheit zeigt sich wiederum ex negativo in der Analyse von Situationen, 
in denen einige der Beteiligten die Bereitschaft zur Selbsteinschränkung gegenüber 
Anderen nicht durch expressive Akte zum Ausdruck bringen, etwa indem sie die 
Begrüßung verweigern und ihre Gegenüber damit so behandeln, als ob sie unsicht-
bar wären.9 Eine solche Demütigung kommt jedoch nicht nur in Akten zum Aus-
druck, in denen Andere als unsichtbar behandelt werden, sondern in allen, in denen 

                                                            
8  Vgl. Margalit, Avishai, Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, Frankfurt am 

Main 2012, S. 148. 

9  Vgl. Honneth, Axel, Unsichtbarkeit. Über die moralische Epistemologie von „Anerken-

nung“, in: ders., Unsichtbarkeit. Stationen einer Theorie der Intersubjektivität, Frankfurt 

am Main 2003, S. 10-27. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 11 

 
sie auch in anderer Hinsicht nicht als vollwertige Personen, z.B. als Kinder behan-
delt werden. „Wir übertreiben nicht: ein Weißer, der zu einem Neger spricht, ver-
hält sich genauso wie ein Erwachsener gegenüber einem Kind, und da tut man 
schön, säuselt, hätschelt, schmeichelt.“10 Hier müssen die Betroffenen damit rech-
nen, dass ihre eigenen Situationsdeutungen und Ansprüche in dem betreffenden 
Kontext selbst nicht berücksichtigt werden. Ihre Unsichtbarkeit für oder ihre Herab-
setzung durch die Anderen wird von ihnen als ein Kontrollverlust erfahren, der sich 
insbesondere dann, wenn sich diese Praxis der Unsichtbarmachung oder Herabset-
zung auf etablierte Institutionen und soziale Deutungsmuster stützen kann, zu ei-
nem „Gefühl totalen Ausgeliefertseins“11 zu steigern vermag. 

Die jeweiligen Anerkennungsverhältnisse sind jedoch nicht nur entscheidend 
dafür, ob die Individuen ihre jeweiligen Handlungspläne tatsächlich realisieren 
können. Die Anerkennungsverhältnisse, in die die Individuen eingebunden sind, 
prägen auch in grundlegender Weise ihr jeweiliges Selbstverständnis; die Art und 
Weise, wie sie überhaupt auf ihre jeweiligen Handlungsmöglichkeiten reflektieren 
und Handlungspläne erstellen. Von der Gestaltung dieser Anerkennungsverhältnisse 
hängt damit ab, ob die Individuen auch in dieser Hinsicht als frei gelten können; sie 
legen somit auch die Bedingungen fest, unter denen die Entfaltung der Willensfrei-
heit möglich ist. Denn gerade wenn der Selbstbezug der Individuen nur über ge-
meinsam geteilte symbolische Medien erfolgen kann, dann liegt die Vermutung na-
he, dass sich häufig auch abwertende Urteile Anderer in ihrer Selbstbeschreibung 
und Selbstbeurteilung niederschlagen. Individuen, die aufgrund bestimmter Merk-
male eine Stigmatisierung durch Andere erfahren, tendieren deshalb oft dazu, die 
erniedrigenden Einschätzungen Anderer selbst zumindest teilweise zu übernehmen. 

 
 „Diejenigen, die mit dem Stigmatisierten zu tun haben, lassen es daran fehlen, ihm den Re-

spekt und die Beachtung zu gewähren, die sie ihm unter dem Eindruck der nichtaffizierten 

Aspekte seiner sozialen Identität entgegenbringen wollten, während er unter demselben Ein-

druck erwartete, sie entgegennehmen zu dürfen; sein Echo auf diese Verweigerung ist die 

Empfindung, daß einige seiner Eigenschaften sie rechtfertigen.“12 

 
Und dies kann wiederum dazu führen, dass sie bestimmte Handlungsmöglichkeiten 
nicht mehr als solche wahrnehmen können, etwa weil sie sie schlicht nicht mehr zur 
Kenntnis nehmen, sie sich ihre Realisierung nicht zutrauen, oder ihnen in ihrer 

                                                            
10  Fanon, Frantz, Schwarze Haut, weiße Masken, Frankfurt am Main 1985, S. 25. 

11  Margalit, Avishai, Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, Frankfurt am Main 

2012, S. 127. 

12  Goffman, Erving, Stigma. Über Techniken der Bewältigung beschädigter Identität, 

Frankfurt am Main 1975, S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


12 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Selbstdeutung eine solche Handlung als Anmaßung und sozialer Regelbruch er-
scheint. Aber nicht nur einzelne Individuen, sondern auch soziale Gruppen über-
nehmen die Eigenschaften und deren Bewertungen, die ihnen von Anderen, etwa 
der Mehrheitsgesellschaft, zugeschrieben werden, in ihre jeweilige Selbstbeschrei-
bung und Selbsteinschätzung, in ihr Selbstverständnis als Handelnde. So zeigt die 
Studie „Etablierte und Außenseiter“, dass die devianten Verhaltensweisen der „Au-
ßenseiter“ gerade darauf zurückzuführen sind, dass sich die Einschätzung ihrer 
Gruppe durch die „Etablierten“ auch in ihrer Selbstbeschreibung als soziale Gruppe 
niederschlägt und dass sie dann entsprechend der Vorurteile handeln, die die „Eta-
blierten“ ihnen entgegenbrachten.13 

 
„Da die Etablierten im Allgemeinen höher integriert und mächtiger sind, können sie ihren 

Glaubensannahmen durch wechselseitige Verstärkung und die Verfemung von Zweiflern ei-

nen massiven Rückhalt geben. […] Oft können sie den Neuankömmlingen die Überzeugung 

einflößen, dass sie den Alteingesessenen nicht nur an Macht, sondern „von Natur“ unterlegen 

seien. Und diese Verinnerlichung von herabsetzenden Glaubensaxiomen der sozial über-

legenen durch die unterlegene Gruppe, ihr Einbau in deren Gewissen und Selbstbild, befestigt 

umso mehr Vorrang und Macht der Etablierten.“14 

 
Eine solche Übernahme der Beurteilungen Anderer kann damit auch zur Stabilisie-
rung und Reproduktion gesellschaftlicher Hierarchien beitragen. Eine Theorie der 
Anerkennung sollte es demgegenüber ermöglichen, solche verdinglichenden Zu-
schreibungen und Selbstzuschreibungen zurückzuweisen und zu kritisieren.15 

                                                            
13  Vgl. Elias, Norbert und Scotson, John L., Etablierte und Außenseiter, Frankfurt am Main 

1993, S. 54. Die Begrifflichkeit von „Etablierten“ und „Außenseitern“ verwenden die 

Autoren um die Beziehungen zwischen allen sozialen Gruppen zu beschreiben, zwischen 

denen Interdependenzen und zugleich tiefgreifende Machtgefälle bestehen. 

14  Ebd., S. 250. 

15  Sie analysiert dabei auch den jeweiligen sozialen Kontext, der eine bestimmte Strategie 

der Behauptung der eigenen Identität nahe legt. Und diese Kontextabhängigkeit der Be-

stimmung der eigenen Identität besteht letztlich für alle Beteiligten. Auch das Selbstbild 

der Etablierten, ihr Versuch, sich überhaupt als einheitliche Gruppe zu verstehen, ist nur 

als Reaktion auf die Wahrnehmung einer von den Außenseitern ausgehenden Bedrohung 

zu verstehen. Erst unter der Bedingung der Existenz von Außenseitern ermöglicht die 

Zugehörigkeit zur Etabliertengruppe ein erhöhtes Selbstwertgefühl, was die Wahrschein-

lichkeit der Bezugnahme auf- und die Anpassung an die jeweiligen Gruppennormen er-

höht. „Keine der beiden Gruppierungen hätte ohne die andere werden können, was sie 

war.“ (Ebd., S. 261.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 13 

 
Welche Anforderungen an die Gestaltung der Verhältnisse intersubjektiver Aner-
kennung sich auf einer solchen Grundlage stellen und rechtfertigen lassen, hängt 
freilich davon ab, wie der Begriff der Selbstbestimmung und das Konstitutionsver-
hältnis zwischen dem gemeinsamen Verhältnis und dem Selbstverhältnis der In-
dividuen genau bestimmt werden. Gegenwärtige pragmatistische Sozial-
philosophien argumentieren im Rahmen einer an Hegel angelehnten allgemeinen 
Theorie der Normativität, dass sich die Individuen nur dann als unter einer selbst 
gesetzten Norm stehend und damit als autonom verstehen können, wenn sie nicht 
nur Sich sondern auch Anderen die Autorität zusprechen, darüber entscheiden zu 
können, ob sie in ihrem Handeln die jeweilige, von ihnen selbst als für sie bindend 
gesetzte Norm tatsächlich erfüllen. 

 
„Hegel’s idea is that the determinacy of the content of what you have committed yourself to -

the part that is not up to you in the way that whether you commit yourself to it is up to you- is 

secured by the attitude of others, to whom one has at least implicitly granted that authority. 

[…] I commit myself, but then they hold me to it“16  

 
Anerkennen heißt hier, Anderen und Sich die Autorität zuzusprechen, die Erfüllung 
selbst gesetzter Normen zu beurteilen. Nur in einer solchen, durch reziproke Aner-
kennungsverhältnisse konstituierten sozialen Gemeinschaft kann zwischen dem 
Glauben einer Regel zu folgen und dem tatsächlichen Regelfolgen unterschieden 
werden und insofern gilt die Möglichkeit des autonomen Handelns als eine soziale 
Errungenschaft; es ist erst innerhalb einer gemeinsamen Lebensform möglich.17 Auf 
einer solchen Grundlage ist es zwar möglich, und dies ist auch das zentrale Ziel die-
ser Ansätze, die gesellschaftlichen Konstitutionsbedingungen des Selbstbewusst-
seins und des Funktionierens insbesondere sprachlicher Normen herauszuarbeiten; 
allerdings sind nicht alle Normen, an die das Selbstbewusstsein sich gebunden 
sieht, in dem Sinne selbst gegebene, wie das für diese Ansätze paradigmatische 
Beispiel des guten Schachspielens.18 Vielmehr sind die Individuen innerhalb einer 

                                                            
16  Brandom, Robert B., Some Pragmatist Themes in Hegel’s Idealism, in: ders. Tales of the 

Mighty Dead. Historical Essays in the Metaphysics of Intentionality, Cambridge 2002, S. 

221. 

17  Vgl. Pinkward, Terry, Reason, Recognition, and Historicity, in: Merker, Barbara; Mohr, 

Georg und Quante, Michael (Hrsg.) Subjektivität und Anerkennung, Paderborn 2004, S. 

56f. 

18  Vgl. Brandom, Robert B., Some Pragmatist Themes in Hegel’s Idealism, in: ders. Tales 

of the Mighty Dead. Historical Essays in the Metaphysics of Intentionality, Cambridge 

2002, S. 217. Die Kritik bezieht sich also nicht auf die Frage, ob es ihnen gelingt, ihren 

eigenen Anspruch, die Bestimmung der Funktionsbedingung sprachlicher Normen, zu er-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


14 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Gesellschaft mit normativen Erwartungen konfrontiert, die unabhängig davon be-
stehen, ob sie diese akzeptieren. Dann aber kann sich eine normative Theorie der 
Anerkennung nicht auf den Nachweis beschränken, dass über die Erfüllung einer 
Norm nur innerhalb einer durch reziproke Anerkennungsbeziehungen konstituierten 
sozialen Gemeinschaft entschieden werden kann; sie muss darüber hinaus auch zei-
gen, inwiefern die einzelnen Individuen in die Ausgestaltung der jeweils geltenden 
sozialen Normen einzubeziehen sind und inwiefern umgekehrt bestehende funk-
tionsfähige gesellschaftliche Normen, die die hier zu formulierenden Bedingungen 
nicht erfüllen, als problematisch gelten müssen. Zudem tragen diese Theorien auch 
wenig dazu bei, um die erwähnten Formen der Diskriminierung überhaupt zu ver-
stehen. Denn da hier reziproke Anerkennungsbeziehungen als Funktionsbedingung 
von Normen überhaupt gelten, muss die Stabilität normierter intersubjektiver Ver-
hältnisse, die nicht in dieser Weise strukturiert sind, unverständlich bleiben.19 Eine 
so entwickelte Theorie der Normativität ist somit für eine normative Theorie der 
Anerkennung noch nicht hinreichend; eine normative Theorie der Anerkennung 
muss darüber hinaus zeigen, unter welchen Bedingungen es möglich ist, dass die 
Individuen die jeweiligen Normen tatsächlich als ihre eigenen zu verstehen. Diese 
Bedingungen, denen etablierte Anerkennungsnormen genügen sollten, so ein in die-
ser Debatte häufiger Vorschlag, müssen es den Individuen ermöglichen, in ihrem 
Rahmen ihre eigene unverwechselbare Identität zu entfalten und zum Ausdruck zu 
bringen.20 

Ein solcher Ansatz ist insbesondere von Charles Taylor entwickelt worden; 
Selbstbestimmung gilt hier in erster Linie als Selbstverwirklichung. Denn nach 
Taylor ist unsere Vorstellung von dem, was es heißt, ein selbstbestimmtes Leben zu 
führen, entscheidend durch das Ideal der Authentizität bestimmt. Mit der Auflösung 

                                                                                                                                    
füllen, sondern nur auf die Frage, ob es auf dieser Grundlage möglich ist, die Etablierung 

wirkmächtiger Anerkennungsnormen und Deutungsmuster zu verstehen und zu proble-

matisieren. 

19  Elias und Fanon argumentieren in ihren Arbeiten dafür, dass sich die Stabilität asymmet-

rischer intersubjektiver Verhältnisse nur dann verstehen lässt, wenn die unterschiedliche 

Verfügungsgewalt der sozialen Akteure über weitere Machtressourcen, politischen Ein-

fluss, ökonomische Mittel, gemeinsame Vernetzung etc. in die Untersuchung einbezogen 

wird. 

20  Vgl. Habermas, Jürgen, Individuierung durch Vergesellschaftung. Zu G.H. Meads Theo-

rie der Subjektivität, in: ders., Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, 

Frankfurt am Main 1992, S. 229ff.; Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesell-

schaft. Aus der Sicht des Sozialbehaviorismus, Frankfurt am Main 1973, S.258ff.; Vgl. 

Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1992, S. 274ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 15 

 
traditioneller Ehrbegriffe, nach denen den Individuen qua Geburt ein spezifischer, 
von anderen sozialen Gruppen hierarchisch differenzierter Status zukommt, ge-
winnt, insbesondere unter dem Einfluss der romantischen Bewegung, der Gedanke 
an Gewicht, dass jedem Individuum – und jeder Kultur – eine unverwechselbare 
Identität zukommt, die sie zu bestimmen und in ihrer Lebensführung zu bewahren 
haben.21 Weil jedoch eine solche Identität nur im Dialog mit anderen entwickelt 
werden kann, weil die Vorstellung von dem, was als authentischer Ausdruck des ei-
genen Selbst gelten kann, durch die Beziehungen zu Anderen geformt wird, wird in 
der Gegenwart zunehmend eine neuartige Politik der Anerkennung bedeutsam, die 
die Berücksichtigung der jeweiligen individuellen oder kulturellen Identität ein-
klagt.22 Eine solche Berücksichtigung ist aber, wie Taylor an den Versuchen zur 
Wahrung der französischen Kultur im kanadischen Bundesstaat Quebec zu zeigen 
versucht, häufig nur dann möglich, wenn das Ideal der Gleichbehandlung zugunsten 
einer differenzierenden Praktik zumindest eingeschränkt wird. Die Politik der An-
erkennung bezeichnet dann eine Praxis, die den individuellen und kulturellen Un-
terschieden gerecht zu werden vermag; sie verlangt somit „die Wichtigkeit be-
stimmter Formen von Gleichbehandlung abzuwägen gegen die Wichtigkeit des 
Überlebens einer Kultur […].“23 Diese Konzentration auf das Prinzip der Selbst-
verwirklichung und dessen soziale Voraussetzungen führt jedoch nicht nur zu der 
damit angedeuteten Spannung zwischen identitätspolitischen Forderungen und dem 
Prinzip der Gleichbehandlung, bei der auch zunächst offen bleibt, welche der For-
derungen nach Anerkennung der eigenen Identität überhaupt gerechtfertigt werden 
können. An der Konzeption Taylors wird auch ein Problem in besonderer Weise 
deutlich, das sich für alle Ansätze stellt, die sich bemühen, eine bestimmte Ge-
staltung der gemeinsamen Anerkennungsverhältnisse als intersubjektive Bedingung 
der individuellen Selbstbestimmung auszuweisen. Denn Taylor behauptet zum ei-
nen, dass nach dem Ideal der Authentizität das Modell des eigenen Lebens „nur in 
mir selbst“24 gefunden werden kann, dass eine entsprechende Lebensführung die ei-
genen „starken Wertungen“25 zum Ausdruck bringen muss; zum anderen soll je-
doch gelten, dass die Vorstellung des eigenen Selbst nur in dialogischen Beziehun-

                                                            
21  Vgl. Taylor, Charles, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt am 

Main 2009, S. 16. 

22  Vgl. ebd., S. 24. 

23  Ebd., S. 47. 

24  Ebd., S. 18. 

25  Vgl. Taylor, Charles, Was ist menschliches Handeln?, in: ders. Negative Freiheit? Zur 

Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt am Main 1992, S. 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


16 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
gen mit Anderen geformt werden kann.26 Diese Spannung wiederholt sich in seiner 
Schilderung der Bewegung zur Wahrung der französischen Kultur und Sprache im 
Bundesstaat Quebec. Diese fordert gegenüber der Zentralregierung Maßnahmen zur 
Bewahrung ihrer gruppenspezifischen Identität; zugleich aber zielt sie darauf, An-
hänger einer solchen Kultur überhaupt erst zu erzeugen.27 „[E]s zeichnet den Aner-
kennungsprozess aus, daß Identität vorausgesetzt werden muss und zugleich erst 
hergestellt werden soll.“28 Dem Anzuerkennenden muss schon, so scheint es, eine 
bestimmte Identität zukommen, denn an ihrer Berücksichtigung soll sich bemessen 
lassen, ob die jeweilige intersubjektive Beziehung als gelingende Form der An-
erkennung gelten kann. Wenn aber in der Anerkennung nur eine Identität bestätigt 
wird, die unabhängig von ihr besteht, wird unklar, weshalb sie für deren Entfaltung 
überhaupt notwendig ist.29 Wenn jedoch umgekehrt das Selbstverhältnis der In-
dividuen allein als Ergebnis der Übernahme gesellschaftlicher Erwartungen gilt, 
dann kann gerade nicht mehr gezeigt werden, inwiefern bestimmte intersubjektive 
Beziehungen die Ansprüche der Individuen verfehlen. Diese Spannung zwischen 
der bestätigenden und der stiftenden Bedeutung der Anerkennung,30 wird von den 
unterschiedlichen Ansätzen, die beanspruchen, mit dem Begriff der Anerkennung 
intersubjektive Bedingungen der individuellen Selbstbestimmung auszuweisen, auf 
je unterschiedliche Weise ausgetragen. Sie müssen zeigen, inwiefern Verhältnisse 
intersubjektiver Anerkennung für die Ausbildung von Selbstverhältnissen konstitu-
tiv sind und zugleich die Bedingungen ausweisen, die diese Anerkennungsverhält-
nisse erfüllen müssen, um den Ansprüchen gerecht zu werden, die die Individuen 
entsprechend ihres jeweiligen Selbstverhältnisses erheben. Es lassen sich in erster 
Annäherung in der gegenwärtigen Debatte zwei Strategien unterscheiden, die die 
unterschiedlichen Ansätze verfolgen, um diese scheinbar paradoxe Anforderung zu 
erfüllen. Eine Möglichkeit besteht darin, den Individuen eine vorgängige Freiheit 
des Fürsichseins oder bestimmte Eigenschaften, etwa eine vorsoziale Triebnatur des 
„I“31, ein „Begehren“32 o.ä., zuzusprechen, die ihnen unabhängig von den je-

                                                            
26  Vgl. Taylor, Charles, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt am 

Main 2009, S. 19. 

27  Vgl. ebd., S. 45. 

28  Bedorf, Thomas, Verkennende Anerkennung. Über Identität und Politik, Frankfurt am 

Main 2010, S. 104. 

29  Vgl. Patchen, Markell, Bound by Recognition, Princeton 2003, S. 39-61. 

30  Vgl. Düttmann, Alexander Garcia, Zwischen den Kulturen. Spannungen im Kampf um 

Anerkennung, Frankfurt am Main 1997, S. 111. 

31  Vgl. etwa: Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesellschaft. Aus der Sicht des 

Sozialbehaviorismus, Frankfurt am Main 1973, S. 253f. Dieser Argumentation schließt 

sich auch Honneth zunächst an. (Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur mo-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 17 

 
weiligen Vergesellschaftungsformen zukommen, um dann diese Vergesellschaf-
tungsformen daraufhin zu beurteilen, inwiefern sie diesen Bestimmungen gerecht 
werden. Sie müssen, so die hier erhobene Forderung, so gestaltet sein, dass sie es 
den Individuen ermöglichen, sich positiv auf sie zu beziehen und in ihrer Praxis an-
zuwenden. Eine solche Strategie reproduziert jedoch die Entgegensetzung zwischen 
Individuum und Gesellschaft, die die Theorie der Anerkennung ja eigentlich gerade 
überwinden wollte. Zudem bietet ein solcher Versuch, so ein  häufig erhobener 
Vorwurf, zumindest die Möglichkeit, in autoritärer Weise den Individuen unabhän-
gig von ihrem Selbstverständnis, also im Zweifelsfalle auch entgegen diesem 
Selbstverständnis, bestimmte Interessen zuzuschreiben.33 Eine andere Strategie, um 
die konstitutive Funktion der Anerkennung rechtfertigen zu können, ohne zugleich 
die Möglichkeit einer Differenz zwischen gesellschaftlichen Erwartungen und indi-
viduellen Ansprüchen leugnen zu müssen, besteht darin, diese Differenz als Ergeb-
nis einer innergesellschaftlichen Differenz zwischen den allgemein akzeptierten 
Anerkennungsnormen und ihren konkreten institutionellen Umsetzungen zu deu-
ten.34 Es muss dann gezeigt werden, inwiefern diesen  Anerkennungsnormen ein 
Gehalt zukommt, der einen Bezugspunkt für die Artikulation von An-
erkennungsforderungen der Akteure bildet und der aber gleichwohl in den beste-
henden Institutionen nicht vollkommen realisiert wird. 

Indem sie aber diese Fragen diskutiert, verhält sich eine normative Theorie der 
Anerkennung schon zu den Grundproblemen einer kritischen Gesellschaftstheorie. 
Sie fragt dann nämlich danach, in welchem Verhältnis die von ihr in Anspruch ge-
nommenen Normen zu den gesellschaftlich etablierten Normen stehen, wie sich die 
Möglichkeit der Kritik an konkreten Institutionen zum Selbstverständnis der in 
ihnen handelnden Akteure verhält und damit auch danach, inwiefern sie als Theorie 
als Teil der Veränderung der bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse ver-
standen werden muss. Eine normative Theorie der Anerkennung versteht sich somit 
als ein Beitrag zur Selbstaufklärung der Akteure über die sozialen Verhältnisse, in 
denen sie handeln; als Teil einer solchen Selbsterkenntnis ist sie per se nicht nur ei-
ne Theorie der Praxis, sondern auch eine praktische Theorie, denn sie verändert den 
Gegenstand, auf den sie sich bezieht. Deshalb muss sie auch als Theorie in der Lage 

                                                                                                                                    
ralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt am Main 1992, S. 131.) Später jedoch 

verwirft er ein solches Vorgehen explizit. 

32  Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001. 

33  Vgl. Jaeggi, Rahel, Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen Problems, 

Frankfurt am Main 2005, S. 47. 

34  Vgl. Honneth, Axel, Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegelschen 

Rechtsphilosophie, Stuttgart 2001, S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


18 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
sein, diese ihr faktisch zukommende praktische Bedeutung bewusst zu reflektieren 
und zu bestimmen. 

Ein solches Grundverständnis der Anerkennungstheorie ist insbesondere von 
Axel Honneth entwickelt worden. Für Honneth gilt die Erfahrung einer bestätigen-
den Bezugnahme durch Andere als Voraussetzung, um sich mit den eigenen Eigen-
schaften, Fähigkeiten und Wünschen identifizieren und somit ein positives Selbst-
verhältnis entwickeln zu können. Ein solches positives Selbstverhältnis gilt hier als 
die Voraussetzung der Handlungsfähigkeit und somit der individuellen Autonomie. 
Und weil menschliche Lebensformen dadurch gekennzeichnet sind, dass die in 
ihnen lebenden Individuen eine je spezifische Art des Selbstverhältnisses ausbilden, 
d. h. sich reflexiv und damit auch evaluierend auf ihre eigenen Eigenschaften, Fä-
higkeiten und Wünsche beziehen können und für die Ausbildung eines solchen 
Selbstverhältnisses auf die Anerkennung anderer angewiesen sind, führen um-
gekehrt Missachtungserfahrungen dazu, dass ihr jeweiliges Selbstverständnis und 
damit auch ihre Handlungsfähigkeit nachhaltig zerstört wird. Die normative Grund-
lage der Anerkennungstheorie bilden somit sozialisatorisch erworbene Identitäts-
ansprüche, die für ihre Verwirklichung auf die Anerkennung Anderer angewiesen 
bleiben. Als moralische Pflichten bestimmt Honneth nun all jene anerkennenden 
Handlungen, die wir uns wechselseitig für die Erfüllung unserer jeweiligen Identi-
tätsansprüche schulden und die deshalb notwendig sind, um leidvolle Missach-
tungserfahrungen zu vermeiden.35 Diese Anerkennung der jeweiligen Identitäts-
ansprüche darf sich jedoch nicht nur in einzelnen Handlungen, sondern sie muss 
sich auch in den gemeinsamen Institutionen niederschlagen. Damit können dann 
auch die zentralen Institutionen einer Gesellschaft, die familialen und persönlichen 
Nahbeziehungen, die bestehenden Rechtsansprüche und die Organisationsweisen 
der gesellschaftlichen Arbeitsteilung kritisch daraufhin beurteilt werden, inwiefern 
sie den in ihnen lebenden Individuen die Ausbildung eines positiven Selbstverhält-
nisses und damit eine individuelle Selbstbestimmung ermöglichen.36 Im Gegensatz 
zu gegenwärtigen liberalen Gerechtigkeitstheorien, etwa zu der von John Rawls, 
wird hier nicht von bestehenden Individuen und ihren jeweiligen Lebensplänen 
ausgegangen, um auf dieser Grundlage danach zu fragen, über welche Rechte und 
Grundgüter sie verfügen müssen, um diese realisieren zu können; vielmehr werden 
hier die interindividuellen Beziehungen thematisiert, die die Voraussetzung dafür 
bilden, dass die Individuen überhaupt eigene Ansprüche formulieren und durch-

                                                            
35 Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 171-92. 

36  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1992, S. 274-87. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 19 

 
setzen sowie eigene Lebenspläne entwickeln können.37 Weil Honneth dabei zudem 
unterschiedliche Hinsichten der Anerkennung, die in den jeweiligen gesellschaftli-
chen Sphären Liebe, Recht und Solidarität relevant sind und entsprechend auch un-
terschiedliche Voraussetzungen dessen, was als positives Selbstverhältnis gelten 
kann, unterscheidet, kann er, anders als noch Charles Taylor, nicht nur neue, um die 
Anerkennung ihrer historisch gewachsenen Gruppenidentität kämpfende soziale 
Bewegungen, sondern die moralische Grammatik sozialer Konflikte innerhalb bür-
gerlich-kapitalistischer Gesellschaften insgesamt auf den Begriff bringen. Weil er 
zwischen verschiedenen Hinsichten der Anerkennung, die in jeweils unterschied-
lichen Sphären bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften relevant sind, unterschei-
det, kann er auch die in der Konzeption Taylors implizierte Spannung zwischen ei-
ner Gleichbehandlung aufgrund allgemeiner Gesetze und einer differenzierenden, 
auf die individuelle Besonderheit zielenden Politik vermeiden. Während in persön-
lichen Nahbeziehungen die Bedürfnisnatur des Einzelnen Anerkennung findet, ist in 
der Sphäre des Rechts der Gesichtspunkt leitend, dass jedes Individuum in gleicher 
Weise am Prozess der Rechtssetzung beteiligt und insofern hinsichtlich seiner auto-
nomen Urteilsfähigkeit anerkannt werden sollte. Die rechtliche Gleichbehandlung 
gilt hier also selbst als eine spezifische Form der Anerkennung. Die Sphäre der ge-
sellschaftlichen Arbeitsteilung lässt sich nun insofern als eine Synthese der beiden 
vorherigen verstehen, als hier mit der Anerkennung der jeweiligen Leistung die in-
dividuelle Besonderheit des Einzelnen auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene 
Anerkennung findet.38 Die Anerkennungstheorie enthält, wie angedeutet, nicht nur 
ein bestimmtes Verständnis sozialer Gerechtigkeit; sie versucht darüber hinaus auch 
zu zeigen, dass die von ihr gerechtfertigten normativen Grundlagen der Kritik ihrem 
Gegenstand selbst nicht äußerlich sind, sondern von den sozialen Akteuren selbst in 
der Artikulation ihrer Ansprüche und in ihren sozialen Kämpfen in Anspruch ge-
nommen werden.39 Sie muss damit zeigen können, dass sich die sozialen Konflikte, 
aus denen sich die normative Entwicklung bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaf-
ten ergibt, als Ausdruck eines Kampfes um Anerkennung verstehen lassen, den In-

                                                            
37  Vgl. Honneth, Axel und Stahl, Titus, Wandel der Anerkennung. Überlegungen aus ge-

rechtigkeitstheoretischer Perspektive, in: Honneth, Axel; Lindemann, Ophelia und 

Voswinkel, Stephan (Hrsg.), Strukturwandel der Anerkennung. Paradoxien sozialer In-

tegration in der Gegenwart, Frankfurt am Main 2013, S. 275-300. 

38  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 187. 

39  Vgl. etwa: Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung 

einer kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze 

zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


20 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
dividuen oder soziale Gruppen deshalb führen, weil sie sich hinsichtlich ihres eige-
nen Selbstverständnisses innerhalb der gegebenen Institutionen nicht hinreichend 
berücksichtigt sehen. Insofern sie ihre eigenen Kriterien der Kritik rechtfertigen und 
deren Verankerung innerhalb der sozialen Wirklichkeit nachweisen kann, ist es ihr 
möglich, sich selbst als Teil der sozialen Wirklichkeit zu verstehen, die sie als The-
orie beschreibt und die Zwecke sowie die Auswirkungen der eigenen Theorie-
bildung auf diese soziale Wirklichkeit bewusst zu kontrollieren. Sie versteht sich 
selbst als Teil eines innergesellschaftlichen Aufklärungsprozesses. 

Eine kritische Theorie der Anerkennung muss also, so lässt sich das bisher Ent-
wickelte zusammenfassen, 1. über einen bestimmten Begriff der Selbstbestimmung 
bzw. des praktischen Selbstverhältnisses menschlicher Individuen verfügen; sie 
muss 2. zeigen, inwiefern ein solches Selbstverhältnis durch die in einer be-
stimmten Weise gestalteten gesellschaftlichen Anerkennungsnormen ermöglicht 
oder aber eingeschränkt wird. Sie muss also das Verhältnis zwischen den Be-
dingungen, auf deren Grundlage die Individuen Anerkennung verliehen oder aber 
entzogen bekommen, und dem Selbstverhältnis der Individuen bestimmen; schließ-
lich muss sie 3. einen bestimmten Begriff der Kritik entwickeln und rechtfertigen, 
der in Anspruch genommen werden kann, um die gegebenen Institutionen einer Ge-
sellschaft begründet kritisieren zu können. 

Mit der Bestimmung seines eigenen Kritikbegriffs versucht Honneth an die An-
sprüche anzuschließen, die Horkheimer an eine kritische Theorie gestellt hatte. Für 
diesen lag das zentrale Spezifikum einer kritischen Theorie darin, dass sie, anders 
als traditionelle Theorien, gerade nicht von einer ihr gegenüber vorgängigen sozia-
len Praxis abstrahiert, ihre Funktion innerhalb dieser Praxis gerade nicht blind er-
füllt, sondern vielmehr die Gesamtheit dieser Praxis selbst zum Gegenstand macht, 
ihre eigenen Entstehungsbedingungen in dieser ausweist und sich selbst als Teil und 
Beitrag zur Veränderung der bestehenden Praxiszusammenhänge versteht. Sie ist 
somit Teil der „wirklichen Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt.“40 
Honneth interpretiert diesen Anspruch so, dass es dafür notwendig ist, innerhalb der 
gegebenen Gesellschaft schon bestehende normative Potentiale oder Momente einer 
emanzipatorischen Praxis zu bestimmen, von denen gezeigt werden muss, inwiefern 
sie als gerechtfertigt gelten können und von den sozialen Akteuren selbst in An-
spruch genommen werden; zudem sind die institutionellen Ursachen dafür zu be-
nennen, dass deren Realisierung oder volle Entfaltung bisher verhindert wird.41 Tat-
sächlich entwickelt Horkheimer in enger Anlehnung an die Marxsche Kritik der po-

                                                            
40  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 35. 

41  Vgl. Honneth, Axel, Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft 

der kritischen Theorie, in: ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart 

der Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, 28-56. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 21 

 
litischen Ökonomie die These eines innergesellschaftlichen Gegensatzes zwischen 
der bewussten Kontrolle in der Produktion der einzelnen Güter und der gesamtge-
sellschaftlichen Vermittlung zwischen den einzelnen Produkten, die gerade keiner 
bewussten Kontrolle durch die ihr unterworfenen Individuen zu unterliegt; auf der 
einen Seite erscheint den Akteuren die Kultur, in der sie leben, als Ergebnis ihrer 
Arbeit und der Betätigung ihrer Vernunft, zugleich jedoch erzeugen sie gerade da-
mit eine Realität, die sie versklavt.42 Darin zeigt sich ein innergesellschaftlicher 
Gegensatz zwischen einer innerhalb der Praxis der Akteure realisierten Form der 
Vernünftigkeit und der Beschränkung ihrer vollen Entfaltung durch die zentralen 
Institutionen der Gesellschaft, insbesondere das Privateigentum an Produktions-
mitteln. Honneth interpretiert diesen innergesellschaftlichen Gegensatz, an den die 
eigene Theoriebildung anschließt, dann allerdings nicht mehr als Gegensatz zwi-
schen der schon im Produktionsprozess angewendeten zweckrationalen Vernunft 
und ihrer gesamtgesellschaftlichen Realisierung, sondern, wie erwähnt, als Gegen-
satz zwischen den geltenden Anerkennungsnormen, die die Grundlage der sozial-
isatorisch erworbenen Identitätsansprüche bilden und ihrer praktischen Umset-
zung.43 Ein Vorteil einer so interpretierten immanenten Kritik scheint darin zu lie-
gen, dass es auf einer solchen Grundlage möglich wird, normative Grundlagen einer 
Kritik an konkreten Institutionen zu bestimmen, die so formuliert sind, dass sie an 
bestehende Unrechtserfahrungen und Ansprüche der Akteure anzuknüpfen vermö-
gen. Der Nachteil eines solchen Vorgehens besteht darin, dass auf den ersten Blick 
nur die Umsetzung von bestimmten Anerkennungsnormen innerhalb einer Gesell-
schaft beurteilt werden kann, nicht jedoch diese Normen selbst. Sie kann dann nicht 
mehr danach fragen, inwiefern bestimmte Normen selbst zur Reproduktion von 
Machtverhältnissen oder sozialen Strukturen beitragen, die von den Akteuren selbst 
zugleich als einschränkend erfahren werden. Sie droht so, bestehenden Institutionen 
und gesellschaftlichen Zielvorstellungen verhaftet zu bleiben. 

Die Schrift Horkheimers ist jedoch von einer tiefen Ambivalenz durchzogen. 
Denn neben dem skizzierten Rückgriff auf die zentralen Argumentationsmuster der 
Marxschen Kritik der politischen Ökonomie reflektiert sie vor dem Hintergrund der 
zeitgeschichtlichen Entwicklungen, der Ausbildung einer parteibürokratischen 
Herrschaftsform in der UdSSR, der Niederlage der ArbeiterInnenbewegungen in 
Westeuropa, der Festigung der nationalsozialistischen Herrschaft in Deutschland 
und den erweiterten Möglichkeiten bewusster Ideologiebildung auch einen wach-

                                                            
42  Vgl. Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und 

kritische Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 224. 

43  Vgl. Boltanski, Luc und Honneth, Axel, Soziologie der Kritik oder Kritische Soziologie? 

Ein Gespräch mit Robin Celikates, in: Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo (Hrsg.): Was ist Kri-

tik?, Frankfurt am Main 2009, S. 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


22 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
senden Gegensatz zwischen der Perspektive des kritischen Intellektuellen und der 
der Subjekte, die ihm als Träger einer möglichen Emanzipationsbewegung gelten, 
der Arbeiterklasse.44 Einerseits formuliert er, entsprechend der Honnethschen Inter-
pretation, eine Form der immanenten Kritik, die an den Widersprüchen zwischen 
den bestehenden Normen und ihrer tatsächlichen Realisierung ansetzt; zugleich 
aber soll die kritische Theorie durch ein tiefes Misstrauen45 in die gesellschaftlich 
vorgegebenen Problemformulierungen geprägt sein. Einerseits soll sich die Gültig-
keit der Rekonstruktion der zentralen innergesellschaftlichen Gegensätze darin er-
weisen, dass sie sich auch im Bewusstsein der Akteure niederschlagen, wobei der 
Arbeiterklasse dabei insofern eine entscheidende Bedeutung zukommt, als sie den 
Gegensatz zwischen der im Arbeitsprozess realisierten menschlichen Macht und ih-
rer gesamtgesellschaftlichen Ohnmacht am schärfsten erfährt; andererseits jedoch 
betont Horkheimer, dass auch die Lage der Arbeiterklasse keine richtige Erkenntnis 
dieser Gegensätze garantiert und dass die Bildung einer gesellschaftlichen Emanzi-
pationsbewegung durch keinerlei soziologische Gesetze vorherbestimmt ist. Dem-
nach kann sich eine kritische Theorie gerade nicht ihre Verankerung innerhalb der 
bestehenden sozialen Wirklichkeit nachweisen; sie wird, wenn überhaupt, erst 
durch eine zukünftige Praxis bestätigt werden können.46 Um diese wachsende Dis-
tanz zwischen der Perspektive des kritischen Theoretikers und der der sozialen Ak-
teure erklären zu können, wird dann im weiteren Verlauf der Theorieentwicklung 
zunehmend, und unter Bezugnahme auf ein psychoanalytisch erweitertes Ver-
ständnis der Ideologiekritik, auf Argumentationsmuster zurückgegriffen, über die 
erklärt werden soll, inwiefern die gesellschaftliche Realität eine verzerrte Wahr-
nehmung ihrer selbst erzeugt. In diesen Kontext gehört etwa die These, wonach es 
unter den Bedingungen des Monopolkapitalismus und der Auflösung der bisherigen 
Familienformen zur Ausbildung autoritärer Charakterstrukturen kommt, die eine 
eigenständige und kritische Reflexion der gegenwärtigen Verhältnisse verhindern 
und ebenso die Annahme, dass die Diagnosen der kritischen Theorie von ihren po-
tentiellen Adressaten gerade deshalb abgewehrt werden, weil die Einsicht in die 
Unvernünftigkeit der gegenwärtigen Gesellschaft ihre eigene Anpassung an diese 
Gesellschaft als problematisch erscheinen lassen würde. Nicht ihre Verankerung in 
der vortheoretischen sozialen Wirklichkeit, sondern ihre Distanz zu ihr wird also in 
der Folge herausgearbeitet. 

                                                            
44  Vgl. Benhabib, Seyla, Critique, Norm and Utopia. A Study of the Foundations of Critical 

Theory, New York 1986, S. 149f. 

45  Vgl. Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und 

kritische Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 222. 

46  Vgl. ebd., S. 257. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 23 

 
Die damit skizzierte Spannung, die den Text Horkheimers durchzieht, findet 

sich heute zwischen den verschiedenen Varianten der Sozialkritik. Aus dem von 
Horkheimer formulierten Anspruch, eine kritische Theorie müsse sich stets auch als 
Teil der sozialen Wirklichkeit begreifen können, die sie als Theorie beschreibt,47 
ziehen gegenwärtige VertreterInnen eines rekonstruktiven oder interpretativen Kri-
tikverständnisses, denen auch Honneth zuzurechnen ist, die Konsequenz, dass die 
Kriterien, auf die die Kritik sich bezieht, nur immanent, d.h. ausgehend von all-
gemein akzeptierten Normen zu formulieren sind; als die tiefsitzenden Voraus-
setzungen unseres eigenen Selbstverständnisses sind diese Normen zunächst zu re-
konstruieren, um dann zu zeigen, inwiefern wir den damit formulierten Maßstäben 
in unserer Praxis bisher nur unzureichend gerecht werden.48 Die eigene Theoriebil-
dung wird dann nur als Explikation der Prinzipien und Ansprüche verstanden, die 
die sozialen Akteure selbst in ihren Auseinandersetzungen in Anspruch nehmen.49 
Dabei ist aber zum einen vorausgesetzt, dass ein solcher normativer Konsens über-
haupt besteht, was sich auf der Grundlage gesellschaftstheoretischer Über-
legungen50 und unter Verweis auf den globalen Kontext, in dem sich Fragen der so-
zialen Gerechtigkeit heute stellen,51 jedoch bezweifeln lässt. Zum anderen bleibt ein 
solches Kritikverständnis an die innerhalb einer Gesellschaft faktisch bestehenden 
Normen und Problemformulierungen gebunden und kann diese selbst nicht mehr 
hinterfragen.52 Dem gegenüber stehen Kritikvarianten, die auf genau diese Schwä-
chen einer immanent verfahrenden normativen Kritik verweisen und die deshalb die 
Annahme, legitime Kritik beruhe auf eigens auszuweisenden und zu rechtfertigen-
den Normen, überhaupt zurückweisen. In der Konsequenz versuchen sie mit ideo-
logiekritischen53 oder genealogischen54 Mitteln zu zeigen, wie bestehende Normen 

                                                            
47  Vgl. ebd., S. 255. 

48  Vgl. Walzer, Michael, Zweifel und Einmischung. Gesellschaftskritik im 20. Jahrhundert, 

Frankfurt am Main 1991, S. 313. 

49  Vgl. etwa: Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung 

einer kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze 

zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 88-109, insbesondere S. 96f. 

50  Abercrombie, Nicholas und Turner, Bryan S., The dominant ideology thesis, British 

Journal of Sociology, Vol 29, No 2, 1978. 

51  Vgl. O'Neil, Onora, Starke und schwache Gesellschaftskritik in einer globalisierten Welt, 

in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 48, 2000, S. 719-728. 

52  Zu einer solchen Kritik an Honneth: Vgl. Zurn, Christopher, Anthropology and norma-

tivity: a critique of Honneth’s „formal conception of ethical life“, in: Philosophy and So-

cial Criticism, Vol 26, 1, 2000, S. 115-124. 

53  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


24 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
zur Reproduktion einer gegebenen und den Individuen gegenüber heteronomen so-
zialen Struktur beitragen, wie sich in dem Selbstverständnis der Akteure in einer 
von ihnen selbst nicht durchschauten Weise bestehende Machtverhältnisse nieder-
schlagen und inwiefern sie in ihren Handlungen auch entgegen ihrer eigenen Inten-
tionen diese Machtverhältnisse und sozialen Strukturen reproduzieren. Wenn je-
doch die Perspektive der kritischen Theoretikerin von der der Akteure in dieser 
Form getrennt wird, bleibt offen, wie es ihr, wenn sie doch zugleich Teil desselben 
sozialen Handlungszusammenhanges ist, möglich sein kann, diesen Handlungszu-
sammenhang in einer solchen Weise zu beschreiben55 und inwiefern umgekehrt die 
Aufklärung der sozialen Akteure und eine gesellschaftsverändernde Praxis über-
haupt als möglich gedacht werden kann, wenn doch zugleich die Notwendigkeit 
ideologischer Täuschungen o.ä. herausgearbeitet wird.56 Zudem stehen diese Ansät-
ze vor dem Problem, dass auch die genealogische oder ideologiekritische Rekon-
struktion der Genese eines bestimmten Deutungssystems, will sie mehr sein als blo-
ßes Geräusch, selbst einem Wahrheitsanspruch untersteht, der jedoch durch diese 
Rekonstruktion selbst problematisiert werden soll57 und dass in diese Rekonstrukti-
on zudem ein moralisch evaluierendes Vokabular einfließt, dessen Richtigkeit zu-
mindest implizit in Anspruch genommen wird.58 

Dieses Dilemma zwischen Ansätzen, die zwar an bestehende Normen an-
knüpfen, diese jedoch ihrerseits nicht mehr kritisieren können und solchen, die die-
se Normen gerade auch als Gegenstand ihrer Kritik verstehen und dann aber die ei-
genen normativen Grundlagen ihrer Kritik nicht mehr auszuweisen und mit sozialen 
Auseinandersetzungen zu verknüpfen vermögen, findet sich auch zwischen zwei 
verschiedenen anerkennungstheoretischen Weiterführungen kritischer Theorie: der 
Anerkennungskonzeption Honneths und der Ideologietheorie Althussers. Die bei-
den Autoren nehmen in ihrer Weiterführung auf unterschiedliche Traditionen des 
anerkennungstheoretischen bzw. anerkennungskritischen Denkens Bezug. Honneth 
entwickelt seinen Versuch, die normativen Grundlagen der Kritik auszuweisen, mit 
bestehenden Unrechtserfahrungen zu verknüpfen und schließlich „die Form der 

                                                                                                                                    
54  Vgl. Foucault, Michel, Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: ders., Dits et Ecrits. 

Schriften 2, Frankfurt am Main 2002, S. 176. 

55  Vgl. Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, 

Frankfurt am Main 1988, S. S. 144. 

56  Vgl. Celikates, Robin, Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverständigung 

und kritische Theorie, Frankfurt am Main 2009, S. 78. 

57  Vgl. Putnam, Hilary, Vernunft, Wahrheit und die Geschichte, Frankfurt am Main 1990, 

S. 217. 

58  Vgl. Taylor, Charles, Foucault über Freiheit und Wahrheit, in: ders. Negative Freiheit. 

Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt am Main 1992, S. 220ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 25 

 
gemeinsamen Praxis auszuzeichnen, in der die Subjekte miteinander oder koopera-
tiv zur Selbstverwirklichung gelangen können“59, über eine bestimmte Inter-
pretation der Philosophie Hegels. Demnach legt dieser die interindividuellen Be-
dingungen gelingender Selbstverwirklichung frei und entwickelt zudem ein Modell 
sozialer Konflikte, in dem stets nachwachsende Ansprüche der Individuen auf An-
erkennung die Grundlage sozialer Auseinandersetzungen und der Weiterentwick-
lung der bestehenden Formen der Sittlichkeit bilden. 

 
„In dieser Logik der Anerkennungsbeziehung aber sieht Hegel nun zugleich auch eine innere 

Dynamik angelegt […]: weil die Subjekte im Rahmen eines sittlich einmal etablierten Ver-

hältnisses der wechselseitigen Anerkennung stets mehr über ihre besondere Identität erfahren 

[…], müssen sie jene erreichte Stufe der Sittlichkeit auch auf konflikthafte Weise wieder ver-

lassen […]; insofern besteht die Bewegung der Anerkennung, die einem sittlichen Verhältnis 

zwischen Subjekten zugrundeliegt, aus einem Prozess der einander ablösenden Stufen der 

Versöhnung und des Konflikts zugleich.“60 

 
Die stets neu gebildeten Ansprüche auf Anerkennung der je besonderen Identität 
bilden hier die Grundlage für die Weiterentwicklung der bestehenden sittlichen 
Verhältnisse. Dem jedoch ist entgegenzuhalten, dass sich in den erworbenen Identi-
tätsansprüchen, auf die sich Honneth als normative Grundlage der Kritik bezieht, 
auch bestehende Machtverhältnisse niederschlagen können; woraus dann folgt, dass 
die anerkennende Bestätigung dieser Ansprüche gerade nicht die Selbstbestimmung 
der Adressaten fördert, sondern eben diese Machtverhältnisse nur reproduziert.61 
Die Angewiesenheit auf Anerkennung für die Ausbildung eines positiven Selbst-
verhältnisses, die Honneth selbst herausarbeitet, kann in asymmetrisch strukturier-
ten sozialen Kontexten instrumentalisiert werden; gerade aufgrund dieser An-
gewiesenheit ist es möglich, die Bedingungen der Anerkennung einseitig zu diktie-
ren. Ein solcher Einwand bezieht sich schon implizit auf eine anerkennungskriti-
sche Tradition, nach der die Angewiesenheit des Anzuerkennenden auf die An-
erkennung Anderer schon eine problematische Asymmetrie impliziert und nach der 
die Ausrichtung des Anzuerkennenden auf die anerkennende Instanz als freiheits-
einschränkende Unterwerfung unter die von dieser Instanz gesetzten Maßstäbe und 
Beurteilungskriterien zu fassen ist. Im Folgenden werde ich kurz einige zentrale 

                                                            
59  Honneth, Axel, Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft der 

kritischen Theorie, in: ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der 

Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 36. 

60  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1992, S. 31. 

61  Vgl. McNay, Lois, Against Recognition, Cambridge 2008, S. 137-38. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


26 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Entwicklungsstufen einer solchen Form der Anerkennungskritik skizzieren; denn 
erst auf ihrer Grundlage werden die Probleme sichtbar, die innerhalb der Honneth-
schen Konzeption nicht gelöst werden können. 

Soweit ich sehen kann, wird sie erstmals explizit von Rousseau formuliert. 
Rousseau entwickelt zwar auch die Vorstellung, dass die zentralen sozialen Übel 
seiner Gegenwart durch die Einrichtung reziproker Anerkennungsverhältnisse zu 
überwinden sind, in denen die gemeinsamen Beziehungen durch ein allgemeines 
Gesetz reguliert werden, das durch alle gebildet wird und dem alle zugleich unter-
stehen; die Kämpfe um Anerkennung seiner eigenen Gegenwart beurteilt er jedoch 
insofern  skeptisch, als mit der Ausrichtung des Handelns der Individuen auf das 
Urteil Anderer eine Abhängigkeit einhergeht, die die dem Menschen aus seiner 
Sicht zukommende ursprüngliche Freiheit gerade zerstört. In der entstehenden Ge-
sellschaft verlieren sie ihre vorgängige Selbstgenügsamkeit und verlangen statt-
dessen nach der Bestätigung ihrer unsicher gewordenen Selbsteinschätzung durch 
Andere. Der gesellschaftliche Mensch, so Rousseau, „ist immer außerhalb seiner 
selbst und weiß nur in der Meinung der anderen zu leben; und er bezieht sozusagen 
allein aus ihrem Urteil das Gefühl seiner Existenz.“62 Weil sie sich aufgrund dieser 
Angewiesenheit auf die Anerkennung durch Andere nicht mehr an ihrem eigenen 
Willen, sondern am Urteil der Anderen ausrichten, gelten hier die Anerkennungs-
verhältnisse der eigenen Gegenwart als Hintergrund einer fundamentalen Selbstent-
fremdung. „Rousseaus Gedanke ist, dass jemand, der das Bedürfnis nach An-
erkennung hat, regelmäßig der Versuchung ausgesetzt ist, sich von den Werten oder 
Vorlieben Anderer seine Handlungen diktieren zu lassen und somit seinen Willen 
an ihren Wünschen und Werten statt an den eigenen auszurichten.“63 Die Selbstein-
schätzung wird zudem nicht nur von Anderen abhängig, sondern auch relativ zu de-
ren Leistungen und Fähigkeiten bestimmt. Weil jeder aufgrund seiner besonderen 
Eigenschaften und Fähigkeiten, die ihn vor Anderen auszeichnen, geschätzt werden 
will, bedeutet in einem so verstandenen Kampf um Anerkennung der Erfolg der Ei-
nen den Misserfolg der Anderen. Sie sind deshalb bemüht, Andere herabzusetzen 
und zu übervorteilen und tendieren zudem auch dazu, die Eigenschaften, die sie vor 
Anderen auszeichnen, nur vorzutäuschen. Sie zeigen sich um ihres eigenen Vorteils 
willen also anders, als sie sind. Der so verstandene Kampf um Anerkennung der ei-
genen Besonderheit führt somit gerade nicht zu einer wechselseitigen Unterstüt-
zung, sondern zu Verachtung und Eitelkeit bei den Erfolgreichen und zu Scham und 

                                                            
62  Rousseau, Jean-Jaques, Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der Un-

gleichheit unter den Menschen, Stuttgart 2005, S. 112. 

63  Neuhouser, Frederick, Rousseau und das menschliche Verlangen nach Anerkennung, in: 

Schmidt am Busch, Hans Christoph und Zurn, Christopher F. (Hrsg.), Anerkennung, 

Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Sonderband 21, 2009, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 27 

 
Neid bei den Erfolglosen. „Jeder begann, die anderen zu achten und seinerseits ge-
achtet werden zu wollen, und das öffentliche Ansehen erhielt einen Wert. […] Aus 
diesen  ersten Bevorzugungen erwuchsen einerseits die Eitelkeit und die Verach-
tung, andererseits die Scham und der Neid […].“64 Das Streben nach Anerkennung 
vertieft jedoch nicht nur gesellschaftliche Spaltungen, es führt dann, wenn ein posi-
tives Urteil durch Andere nur durch die Auszeichnung vor Anderen möglich ist, da-
zu, dass der eigene Status beständig als umkämpft und unsicher gelten muss.65 Bei-
de Motive, das der Aufgabe der eigenen Freiheit durch die Ausrichtung auf das Ur-
teil und die Erwartungen Anderer und das eines nicht stillzustellenden, in keine 
Einheit von Ich und Wir überführbaren Kampfes um Anerkennung, finden sich, 
wenn auch unter anderen, nämlich existenzialistischen Vorzeichen, in der Intersub-
jektivitätstheorie Sartres. 

Wie Roussau entwickelt auch Sartre zunächst ein Freiheitskonzept, das den ent-
fremdenden Effekten der Vergesellschaftung entgegengesetzt wird. Der Mensch gilt 
Sartre deshalb als frei, weil er sich selbst durch eine grundlegende, selbst aber 
grundlose Wahl, den Entwurf, schaffen muss;66 der menschliche Handelnde ist hier 
stets von seiner Zukunft her zu verstehen; er ist zugleich immer auch Abstand von 
sich selbst, oder er ist das, was er nicht ist.67 Der Bezug zu Anderen gilt hier jedoch 
nicht als Bedingung, sondern gerade als Unterbrechung eines so verstandenen 
Selbstverhältnisses. Indem das handelnde Ich realisiert, dass es Objekt für einen 
Anderen ist, indem es entsprechend Sartres phänomenologischer Analyse „ange-
blickt“ wird, wird sein unmittelbarer Handlungsvollzug unterbrochen, es erstarrt zu 
einem räumlich und zeitlich fixierbaren Objekt.68 Für den es erblickenden Anderen 
ist das handelnde Ich gerade kein sich selbst Überschreitendes; vielmehr legt er es 
auf ein bestimmtes Sein fest. Es wird Objekt seiner Bewertungen. Dies wird  un-
mittelbar im Gefühl der Scham bewusst. „Die Scham enthüllt mir, dass ich dieses 
Sein bin. Nicht nach dem Modus von „war“ oder von „Zu-sein-haben“, sondern an-
sich.“69 Weil menschliche Handelnde für sich selbst zunächst nur Aufgabe, für den 
Anderen jedoch ein auf bestimmte Eigenschaften festgelegtes Objekt sind, be-
schreibt Sarte ihr Sein für Andere als Selbstentfremdung. Und weil der Handelnde 
sich selbst nicht so erscheint, wie er für den Anderen ist, kann er sich selbst auch 

                                                            
64  Rousseau, Jean-Jaques, Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der Un-

gleichheit unter den Menschen, Stuttgart 2005, S. 81. 

65  Vgl. ebd., S. 33. 

66  Vgl. Sartre, Jean-Paul, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen On-

tologie, Hamburg 2010, S. 829. 

67  Vgl. ebd., S. 763. 

68  Vgl. ebd., S. 481. 

69  Ebd., S. 473. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


28 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
nicht im Anderen erkennen und deshalb kann hier auch das Verhältnis von Alter 
und Ego auch nicht in eine Einheit überführt werden, in der das Ich das Wir und das 
Wir das Ich ist. Vielmehr motiviert die Reduktion auf ein feststehendes Objekt 
durch den Blick des Anderen eine zweite, jetzt von Ego ausgehende Reduktion. 
Diese bringt Alter in die Position, in der sich zuvor Ego fand und lässt es seine zu-
vor verlorene Freiheit zurückgewinnen. Intersubjektivität ist für Sartre somit ein 
immerwährender Konflikt um die Besetzung der Herr-Knecht Position, ohne dass 
dies je in einer symmetrischen Anerkennungsbeziehung aufgelöst werden könnte.70 

Das Vokabular Sartres ermöglicht eine tiefenscharfe Beschreibung der Er-
fahrung intersubjektiver Machtverhältnisse;71 diese müssen, so der Hinweis, der aus 
seinen Überlegungen gewonnen werden kann, nicht nur dann in normativer Hin-
sicht als problematisch gelten, wenn das einzelne Individuum in ihnen eine negative 
Beurteilung durch Andere erfährt, sondern auch dann, wenn das einzelne Individu-
um überhaupt einseitig den Beurteilungsmaßstäben Anderer unterworfen wird oder 
sich ihnen unterwirft. Die Scham, über die das Subjekt nach Sartre den verding-
lichenden Blick des Anderen erfährt, ist nicht das Gefühl, tadelnswert zu sein, son-
dern das Gefühl, überhaupt Objekt für einen Anderen zu sein.72 So analysiert Sartre 
auch den Stolz als Ergebnis der Übernahme des verdinglichenden Blickes, der An-
nahme der Reduktion durch den Anderen. Er ist ein Gefühl, das sich einstellt, wenn 
das Subjekt glaubt, dessen Maßstäben entsprechen zu können und somit ein Ver-
such, sich auf einem Feld zu behaupten, das durch den Anderen gestaltet wurde.73 

                                                            
70  Vgl. Honneth, Axel, Erkennen und Anerkennen. Zu Sartres Theorie der Intersubjektivität, 

in: ders., Unsichtbarkeit. Stationen einer Theorie der Intersubjektivität, Frankfurt am 

Main 2003, S. 104. Den Hintergrund für diese Zuspitzung bildet jedoch die problemati-

sche Annahme, dass der Selbstentwurf des Menschen ohne den Bezug auf Andere erfolgt; 

die jeweilige Situation, in die der Handelnde sich gestellt sieht, gilt dann nur als Gesamt-

heit der Gegebenheiten, die die Realisierung dieses Entwurfs in bestimmter Weise er-

möglichen oder behindern. In einem solchen Rahmen kann der Bezug auf Andere kann 

dann nur instrumentell vollzogen, oder der Bezug Anderer auf das eigene Selbst nur als 

instrumentalisierende Unterwerfung gedacht werden. Der Andere bedeutet hier entweder 

die Zerstörung meiner Freiheit oder er gilt als bloßes Mittel für ihre Realisierung. (Vgl. 

Olschanski, Reinhard, Phänomenologie der Mißachtung. Studien zur Intersubjektivitäts-

denken Jean-Paul Sartres, Bodenheim 1997, S. 87.) 

71  Vgl. Olschanski, Reinhard, Phänomenologie der Mißachtung. Studien zur Intersubjektivi-

tätsdenken Jean-Paul Sartres, Bodenheim 1997, S. 76. 

72  Vgl. Sartre, Jean-Paul, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen On-

tologie, Hamburg 2010, S. 517. 

73  Diese Problematisierung des Stolzes wird in der Folge von anderen Autoren auf Kämpfe 

um Anerkennung überhaupt übertragen. So behauptet Deleuze in einem nietzscheani-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 29 

 
Sartre schildert zwar die Auseinandersetzung zunächst als Konflikt zwischen 

zwei Individuen und behauptet explizit, die Dyade sei die primäre Form der in-
tersubjektiven Beziehung; gleichwohl aber enthalten die Beispiele, an denen er sei-
ne Analyse des verdinglichenden Blickes entwickelt, die Flucht und das Versteck 
im Winkel, Kafkas „Der Prozess“ und „Das Schloss“74, ein Machtgefälle, das sich 
nicht aus einer Beziehung zwischen zwei Individuen allein erklären lässt. Insofern 
liegt es nahe, die von Sartre analysierte Wirkungsweise des verdinglichenden Bli-
ckes als Ergebnis oder Ausdruck gesellschaftlicher Hierarchien zu verstehen. Und 
genau in diese Richtung ist seine Theorie in der Folge weiterentwickelt worden. So 
zeigt etwa Fanon am Beispiel kolonialisierter oder ehemals kolonialisierter Staaten, 
dass der fixierende Blick, den hier die Kolonialisatoren über die Kolonialisierten 
auszuüben vermögen, auf gesellschaftlich verankerten rassistischen Vorurteilen und 
Machtgefällen basiert. Nur auf einer solchen Grundlage können verdinglichende 
Zuschreibungen soziale Wirkmächtigkeit erlangen. „Schon sezieren mich die wei-
ßen, die einzig wahren Blicke. Ich bin fixiert.“75 Ihre Identität wird den Koloniali-
sierten von außen verliehen. „[I]ch beginne in dem Maß darunter zu leiden, kein 
Weißer zu sein, in dem der Weiße mir eine Diskriminierung aufzwingt, mich zu ei-
nem Kolonisierten macht, mir jeden Wert, jede Originalität auspreßt […]. Dann 

                                                                                                                                    
schen Argumentationsrahmen etwa, das Streben nach Anerkennung sei Ausdruck des 

knechtischen oder sklavischen Bewusstseins, während es dem Herrn zukommt, sich un-

abhängig vom Urteil Anderer bestimmen zu können. „Der Sklave ist es, der die Macht 

nur als Gegenstand einer Anerkennung, Materie einer Repräsentation, Einsatz eines 

Wettstreits begreift und der sie folglich, am Ende eines Kampfes, von einer bloßen Zu-

schreibung durch herrschende Werte abhängen lässt.“ (Deleuze, Gilles, Nietzsche und die 

Philosophie, Frankfurt am Main 1985, S. 15.) Nur der Knecht will den Anderen als etwas 

gelten, weshalb auch nur er sich an den herrschenden Werten orientiert. (Vgl. Krause, 

Ralf, Fragen der Anerkennung im Schnittfeld von Macht und Geltung, in: Krause, Ralf 

und Rölli, Marc (Hrsg.), Macht. Begriff und Wirkung in der politischen Philosophie der 

Gegenwart, Bielefeld 2008, S. 156.) Die Hegelsche Annahme, auch der Herr sei auf die 

Anerkennung des Knechtes angewiesen, gilt damit als Ausdruck einer ressentimentgelei-

teten Sklavenmoral. „Die Dialektik stellt die natürliche Ideologie des Ressentiments, des 

schlechten Gewissens dar.“ (Deleuze, Gilles, Nietzsche und die Philosophie, Frankfurt 

am Main 1985, S. 173.) 

74  Vgl. Sartre, Jean-Paul, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen On-

tologie, Hamburg 2010, S. 474 und 478. 

75  Fanon, Frantz, Schwarze Haut, weiße Masken, Frankfurt am Main 1985, S. 84. (Vgl. da-

zu auch: Elias, Norbert und Scotson, John L., Etablierte und Außenseiter, Frankfurt am 

Main 1993, S. 22.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


30 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
werde ich ganz einfach versuchen, weiß zu werden […].“76 Der hier genannte Ver-
such, „weiß zu werden“, d.h. sich die Kultur und Sprache der Kolonialisateure an-
zueignen, die Zughörigkeit zu ihrer Zivilisation zu demonstrieren, ist zwar schon 
ein Akt der Selbstbehauptung, ein Kampf um Anerkennung, der die zugewiesene 
inferiore Identität zurückweist; er ist jedoch nach Fanon, und hier klingt Sartres 
Kritik des Stolzes wieder an, an der unterdrückenden Kultur orientiert, er akzeptiert 
die in ihr implizierte Spaltung. Er bleibt an den Beurteilungskriterien ausgerichtet 
die von den Kolonialisateuren gesetzt werden. Einem solchen Kampf um Anerken-
nung, der insofern affirmativ bleibt, als er zwar die Beurteilung der eigenen Person, 
nicht jedoch die Beurteilungskriterien selbst zu ändern versucht, setzt Fanon den 
Versuch zur „Umstrukturierung der Welt“77, also zur Änderung eben dieser Be-
urteilungskriterien entgegen. 

Eine Zuspitzung erfährt diese Kritik, die die Ausrichtung auf den Anerkennen-
den als Unterwerfung fasst und die die Bedingungen dieser Ausrichtung mit gesell-
schaftstheoretischen Mitteln zu bestimmen versucht, in den Arbeiten Althussers. 
Bedeutsam sind die Überlegungen Althussers für meine Arbeit deshalb, weil seine 
Weiterführung der hier grob skizzierten anerkennungskritischen Tradition zugleich 
als Weiterentwicklung einer kritischen Gesellschaftstheorie verstanden werden 
muss. Wie Horkheimer versucht auch Althusser in seinen Überlegungen in enger 
Anlehnung an Marx’ Kritik der politischen Ökonomie das Ganze der kapitalisti-
schen Gesellschaftsordnung und die ihm innewohnenden Widersprüche auf den 
Begriff zu bringen und diese Überlegung selbst als Teil der diesem Ganzen inne-
wohnenden „wirklichen Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt“78 zu ver-
stehen. Die Stabilität der kapitalistischen Gesellschaftsordnung aber lässt sich, so 
Althusser, nur verstehen, wenn gezeigt wird, wie in ihr die Angewiesenheit der In-
dividuen auf intersubjektive Anerkennung ausgenutzt und als Mittel ihrer Unter-
werfung verwendet wird. Zugespitzt wird die Problematisierung der Ausrichtung 
auf den Anerkennenden als Unterwerfung hier insofern, als die von Sartre ent-
wickelte Analyse des verdinglichenden Blickes nicht nur gesellschaftstheoretisch 
rekonstruiert wird, um auf dieser Grundlage, wie bei Fanon, die Wirkung und die 
Bedingungen der Stabilisierung einzelner Machtasymmetrien verstehen zu können; 
vielmehr wird hier die Festlegung der Individuen auf eine konkrete Identität zur 
grundlegenden Bedingung der Reproduktion sozialer Ordnungen überhaupt. Und 
diese Festlegung erfolgt in den Arbeiten Althussers auch nicht mehr durch den sou-
veränen Blick gesellschaftlich privilegierter Akteure, sondern im Rahmen einer ge-
genüber allen übergeordneten gesellschaftlichen Struktur. Für Althusser sind ge-

                                                            
76  Fanon, Frantz, Schwarze Haut, weiße Masken, Frankfurt am Main 1985, S. 72. 

77  Ebd., S. 61. 

78  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 31 

 
sellschaftliche Verhältnisse nie ausgehend von den handelnden Subjekten zu ver-
stehen; die Subjekte, auch die privilegierten Subjekte, sind hier nicht erklärendes, 
sondern zu erklärendes Phänomen; sie gelten als das Medium, das innerhalb einer 
gegebenen sozialen Struktur geformt wird, und über deren Handlungen sich diese 
Struktur reproduziert.79 Die unterwerfende Instanz sind hier andere, ihrerseits un-
terworfene Subjekte, die im Rahmen einer sozialen Struktur so funktionieren, wie 
sie funktionieren sollen. Innerhalb einer gegebenen sozialen Struktur werden den 
Individuen spezifische Funktionen und Aufgaben zugewiesen, und die Erfüllung 
dieser Aufgaben und Funktion ist die Bedingung, unter der allein sie als an-
erkennbar gelten. Zugespitzt wird die zuvor skizzierte Anerkennungskritik durch 
Althussers Theorie auch insofern, als es in ihr nicht mehr möglich ist, dieser Fest-
legung auf eine konkrete Identität die Freiheit des Für-sich-seins (Sartre), die Fä-
higkeit zur Schaffung neuer Werte (Deleuze) oder zur Umstrukturierung der Welt 
(Fanon) entgegenzusetzen. Denn Althusser geht davon aus, dass die Individuen 
überhaupt erst aufgrund einer Identifizierung mit den im Rahmen einer sozialen 
Struktur an sie gestellten Erwartungen und Anforderungen ein reflexives Selbstver-
hältnis ausbilden können. Deshalb gilt in diesem Rahmen das handlungsfähige Sub-
jekt gerade nicht mehr als Ausgangspunkt des Widerstands gegen verdinglichende 
Zuschreibungen, sondern vielmehr allein als deren Resultat. Und deshalb re-
produzieren die Subjekte auch in den Handlungen, in denen sie ihrem eigenen 
Selbstverständnis nach nur ihre eigenen Handlungsziele umsetzen und sich nur von 
ihren eigenen Werten leiten lassen, tatsächlich nur eine ihnen gegenüber vorgängige 
soziale Struktur. Die Handlungen, die sich für sie allein aus ihrem Selbstverhältnis 
ergeben, sind, was jedoch nur der von ideologischen Befangenheiten befreite wis-
senschaftliche Beobachter zu durchschauen vermag, an sich nichts anderes als die 
Erfüllung der an sie gestellten Anforderungen und der Bedingungen ihrer An-
erkennbarkeit. Indem sie sich überhaupt als selbstbestimmt Handelnde verstehen, 
verschleiern sie letztlich nur ihre ursprüngliche Abhängigkeit. Darin besteht für 
Althusser der zentrale Effekt einer jeden Ideologie; die Funktion der Ideologie be-
steht darin, Individuen zu so verstandenen, ihre eigenen Ursprungsbedingungen 
verkennenden Subjekten zu konstituieren.80 Und deshalb stehen die in der Ideologie 
befangenen Individuen in einem imaginären Verhältnis zu ihren realen Existenzbe-
dingungen;81 sie deuten das Ergebnis ihrer Unterwerfung in ein Ergebnis ihrer 
Selbstbestimmung um. Wenn aber die Identitfizierung mit heteronomen Er-

                                                            
79  Vgl. Althusser, Louis, Über Marx und Freud, in: ders. Ideologie und ideologische Staats-

apparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 101. 

80  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 85. 

81  Vgl. ebd., S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


32 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
wartungen als Bedingung der Ausbildung eines jeden Selbstverhältnisses und die 
damit einhergehende Verkennung der tatsächlichen sozialen Bedeutung des Han-
delns als Bedingung der Reproduktion einer jeden gegebenen gesellschaftlichen 
Struktur gilt, dann wird nicht nur unklar, wie die Einsicht in den eben damit be-
haupteten Zusammenhang überhaupt möglich ist. Zudem verliert die Schilderung 
einer solchen vorgängigen und verschleierten Abhängigkeit dann, wenn der Mensch 
per se als „ideologisches Lebewesen“82 gilt, ihre kritische Funktion. Sie kann nicht 
mehr auf einen Zustand verweisen, in dem diese Abhängigkeit, ihre Verschleierung 
und die Verkennung der sozialen Bedeutung des eigenen Handelns überwunden wä-
re. 

Auf allen drei skizzierten Ebenen, die eine kritische Theorie der Anerkennung 
enthalten muss, der Konzeption des Selbstverhältnisses, der Bedingungen der An-
erkennung und des Kritikbegriffs sind somit die Ansätze Honneths und Althussers 
einander diametral entgegengesetzt. Für Honneth gilt das positive Selbstverhältnis 
der Akteure, ihre Identifikation mit ihren eigenen Eigenschaften, als Bedingung der 
Handlungsfähigkeit und der Entwicklung von individuellen Vorstellungen des gu-
ten Lebens und vor diesem Hintergrund als das Worumwillen aller Forderungen 
nach sozialer Gerechtigkeit. Alle zentralen Institutionen einer Gesellschaft müssen 
sich danach beurteilen lassen, inwiefern sie zur Ermöglichung eines solchen positi-
ven Selbstverhältnisses beitragen.83 Für Althusser ist jedoch im Gegensatz dazu das 
positive Selbstverhältnis gerade nicht die Grundlage der Kritik, deren Er-
möglichungsbedingungen auch gegen die bestehenden gesellschaftlichen Zustände 
eingeklagt werden sollen, sondern ihr Gegenstand. Weil die Individuen in seiner 
Sicht erst dann ein solches positives Selbstverhältnis ausbilden, wenn sie sich mit 
den an sie gestellten Erwartungen und den darin implizierten Zuschreibungen iden-
tifizieren, reproduzieren sie dann, wenn sie diesem Selbstverhältnis entsprechend 
handeln, letztlich nur eine schon gegebene gesellschaftliche Struktur. Und weil sie 
im Ergebnis dieser Identifikation die ihnen zugewiesene Identität als eine ihnen 
immer schon zukommende verkennen, durchschauen sie selbst nicht diese Re-
produktionsfunktion ihres Tuns, sondern verstehen ihre jeweiligen Handlungen al-
lein als Ausdruck ihres eigenen Selbstverständnisses. Während sich hier gesell-
schaftliche Institutionen daran messen lassen müssen, inwiefern sie den erworbenen 
Identitätsansprüchen entsprechen, gelten diese Identitätsansprüche dort als Ergebnis 
der Übernahme institutionalisierter gesellschaftlicher Erwartungen. 

                                                            
82  Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. 

Halbband, Hamburg 2012, S. 130. 

83  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 185. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 33 

 
Ein ähnlich scharfer Gegensatz zeigt sich auch auf der zweiten Ebene, der der 

Bedingungen der Anerkennung. Das positive Selbstverhältnis der Akteure gilt für 
Honneth zwar als Worumwillen aller Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit; zu-
gleich aber können diese Forderungen nur dann als gerechtfertigt gelten, wenn sie 
sich auf allgemein akzeptierte Bedingungen der Anerkennung beziehen, und dabei 
zeigen, inwiefern diese in ihrer konkreten Situation nur unzureichend angewendet 
werden.84 Die etablierten Bedingungen der Anerkennung legen also jeweils die 
Hinsichten fest, in Bezug auf die wir Gründe mobilisieren können, um unser Han-
deln vor uns und anderen zu rechtfertigen. Sollen bestehende Institutionen also be-
gründet problematisiert werden, so ist dafür zu zeigen, dass die Individuen zwar die 
spezifischen Bedingungen erfüllen, unter denen in der jeweiligen Gesellschaft An-
erkennung verliehen wird, dass dies jedoch innerhalb der betreffenden Institution 
nur unzureichend berücksichtigt wird. Umgekehrt heißt das aber, dass Akte der An-
erkennung bestätigend auf schon vorliegende Eigenschaften oder Leistungen der 
Individuen reagieren.85 In dieser Konzeption müssen die Akteure also immer schon 
über die Eigenschaften verfügen, für die sie Anerkennung fordern. Fraglich ist nur, 
ob die Leistungen, Fähigkeiten und Bedürfnisse, die sich die Einzelnen oder sozia-
len Gruppen selbst zurecht zuschreiben, von Anderen angemessen berücksichtigt 
werden. Die Anforderungen, die gegebene Kriterien der Anerkennung an die Ein-
zelnen stellen und die nicht zu erfüllen zu leidvollen Erfahrungen führen kann, 
werden so ausgeblendet. Im Gegensatz dazu gelten in der Perspektive Althussers 
diese Bedingungen der Anerkennung nicht als Bezugspunkt begründeter An-
erkennungsforderungen, sondern als Inbegriff der Anforderungen, die die Individu-
en erfüllen müssen, um überhaupt als anerkennbare zu gelten, d.h. als Inbegriff der 
Bedingungen der Anerkennbarkeit, vor die die Individuen sich gestellt sehen. Als 
Bedingungen der Anerkennbarkeit schreiben sie, so formuliert Butler im Anschluss 
an Althusser, Formen „lebbarer Gesellschaftlichkeit“86 vor; ihre Erfüllung ist die 
Bedingung der Fortdauer der sozialen Existenz der Individuen. „Das Subjekt ist ge-
nötigt, nach Anerkennung seiner eigenen Existenz in Kategorien, Begriffen und 
Namen zu trachten, die es nicht selbst hervorgebracht hat, und damit sucht es das 

                                                            
84  Diese Differenzierung lässt sich so verstehen, dass die Ausbildung eines positiven 

Selbstverhältnisses als Zweck aller Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit gilt, dass die 

gesellschaftlich akzeptierten Bedingungen der Anerkennung die Grundlage bilden, auf 

die Bezug genommen werden muss, wenn dieser Zweck in legitimer Weise erreicht wer-

den soll. 

85  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 323. 

86  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


34 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Zeichen seiner eigenen Existenz außerhalb seiner selbst – in einem Diskurs, der zu-
gleich dominant und indifferent ist.“87 Das Verfehlen von Anforderungen, die als 
legitim erachtete Anerkennungsnormen an die Einzelnen stellen, lässt sich als Un-
rechtserfahrung verstehen, die nicht als Missachtung anderer gedeutet, sondern ge-
gen das eigene Selbst gewendet wird. Die ausbleibende Anerkennung gilt unter die-
sen Umständen als selbst verschuldet. In der Konsequenz muss es dann auch darum 
gehen, die Bedingungen herauszuarbeiten, unter denen Individuen als anerkennbare 
Subjekte gelten und damit auch die Ausschlüsse zu bestimmen, die diese Be-
dingungen stets mit implizieren. Während also Honneth bestehende Bedingungen 
der Anerkennung nur insofern thematisiert, als ihre Erfüllung es den Individuen er-
möglicht, legitime Ansprüche gegenüber den bestehenden Institutionen zu erheben, 
müssen im Anschluss an Althusser die Anpassungsleistungen problematisiert wer-
den, die die Individuen zu erfüllen haben, bevor diese Bedingungen als erfüllt gel-
ten können. 

Aus diesen Gegensätzen auf den ersten beiden Ebenen erklären sich auch die in 
Bezug auf den Kritikbegriff. Honneth beansprucht, die Grundbegriffe seiner eige-
nen Theorie so anzusetzen, dass sie an bestehende Unrechtserfahrungen der Akteu-
re anzuknüpfen vermag. Weil aber die von ihnen erhobenen Forderungen nur dann 
als legitim gelten können, wenn sie sich als Artikulation allgemein akzeptierter Be-
dingungen der Anerkennung verstehen lassen, kommt der Sozialkritik zunächst die 
Aufgabe zu, diese in der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaftsordnung an-
gelegten Bedingungen der Anerkennung zu rekonstruieren, um dann zu zeigen, in-
wiefern ihre konkrete Realisierung in einzelnen Institutionen dem in ihnen angeleg-
ten normativen Gehalt nicht vollständig gerecht wird.88 Was geprüft wird, ist die 
Anwendung bestehender normativer Leitvorstellungen; die Frage, ob diesen Leit-
vorstellungen nicht in einer Weise verstanden werden müssen, die eine spezifische 
instituierte Praxis in normativer Hinsicht als defizient erscheinen lassen. Ent-
sprechend des Ansatzes von Althusser erscheinen diese Anerkennungsnormen ge-
rade nicht als Bezugspunkt der Rechtfertigung legitimer Sozialkritik, sondern in-
sofern wiederum als ihr Gegenstand, als sie als untergeordnete Momente eines ge-
gebenen sozialen Ganzen, einer gegebenen sozialen Struktur verstanden werden 
müssen. Der Bezug auf etablierte, etwa moralische oder juristische Normen trägt 

                                                            
87  Ebd., S. 25. 

88  Das Kritikmodell, das die Theorie der Anerkennung entwickelt, lässt sich somit im An-

schluss an die Terminologie Walzers als eines der Interpretation verstehen, d.h. als ein 

solches, in dem die normativen Ressourcen der Gesellschaftskritik über innovative Inter-

pretationen allgemein akzeptierter Normen gewonnen werden. (Vgl. Walzer, Michael, 

Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, Frankfurt am Main  1993, 

insbesondere S. 45-79.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 35 

 
zur Reproduktion einer gesellschaftlichen Struktur bei, der gegenüber die In-
dividuen selbst untergeordnet sind. „Die juristisch-moralische Ideologie nimmt also 
den Platz des Polizisten ein […].“89 Dafür muss dann auch die von Althusser be-
anspruchte kritische Perspektive mit dem Selbstverständnis der Akteure brechen. 
Dort, wo sie ihre legitimen Ansprüche geltend zu machen meinen, verlängern sie, 
wie der an Althusser geschulte Beobachter weiß, de facto nur ihre eigene Unterwer-
fung. „Der Mensch“, so formuliert es Foucault in direkter Fortsetzung dieses Ge-
dankens, „von dem man uns spricht und zu dessen Befreiung man einlädt, ist bereits 
in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tiefer ist als er.“90 In der Gegen-
überstellung beider Ansätze reproduzieren sich somit die Dilemmata, die sich zwi-
schen den unterschiedlichen Varianten kritischer Theoriebildung ergeben hatten. 

Um diesen Gegensatz und die mit ihm einhergehenden Dilemmata überwinden 
und einen Ansatz entwickeln zu können, dem es gelingt, die interindividuellen Be-
dingungen der Selbstbestimmung zu bestimmen, ohne dabei den Zusammenhang 
zwischen bestehenden Macht- und Selbstverhältnissen auszublenden, der sowohl 
die Ansprüche, die aufgrund bestehender Anerkennungsnormen erhoben werden 
können, als auch die Anforderungen, die sie an die Individuen stellen, kritisch zu 
reflektieren vermag und der für die Kritik an konkreten Institutionen an bestehende 
Anerkennungsnormen anknüpft, ohne sich dabei auf deren Rekonstruktion be-
schränken zu müssen, ist an den Voraussetzungen anzusetzen, die beiden Ansätzen 
gemeinsam sind. 

Der Begriff des Selbstverhältnisses, über den die normativen Grundlagen der 
Kritik oder die Bedingungen der Reproduktion der Produktionsverhältnisse ent-
wickelt werden sollen, wird bei beiden Autoren über den der Identifikation be-
stimmt. Er lässt sich in der Satzform: „Ich bin X, also etwa mutig, stark und 
schön.“, ausdrücken. In Honneths Konzeption können die Individuen erst durch die 
Identifikation mit den eigenen, von Anderen als wertvoll anerkannten Eigenschaf-
ten und Fähigkeiten ein positives Selbstverhältnis ausbilden;91 nach Althusser ist 
die Möglichkeit des Selbstbezugs der Subjekte das Ergebnis einer Identifikation mit 
den von anderen Subjekten an sie gestellten Erwartungen, das Ergebnis einer Identi-
fikation mit dem Bilde, das diese Anderen vom eigenen Selbst haben.92'93 Für ihr 

                                                            
89  Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. 

Halbband, Hamburg 2012, S. 111. 

90  Foucault, Michel, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt am 

Main 1976, S. 42. 

91  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 327. 

92  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


36 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Verständnis des Selbstverhältnisses ist in beiden Fällen eine Vorstellung von einer 
feststehenden Identität zentral, der die Funktion zukommt, das Handeln der Indivi-
duen zu leiten und nicht eine Konzeption kritischer Reflexivität, die auch die Mög-
lichkeit einschließt, die jeweilige Weise des Sichzusichverhaltens selbst noch ein-
mal zu befragen. Beide Autoren gehen zudem von relativ statischen Bedingungen 
der Anerkennung aus. Bei Honneth bilden sie die implizite Grundlage alle Forde-
rungen nach sozialer Gerechtigkeit, bei Althusser den Inbegriff der Bedingungen, 
die die Individuen erfüllen müssen, um soziale Akzeptanz erlangen zu können. In 
beiden Fällen bilden sie aber eine unhintergehbare Grundlage des Selbstbezugs; sie 
prägen das Selbstverhältnis der Individuen in einer solch tiefsitzenden Weise, dass 
sie sich über eben diese konstitutive Bedeutung gesellschaftlich etablierter Aner-
kennungsnormen selbst nicht vollständig aufklären können. 

 
„Jene Anerkennungsbeziehungen stellen […] geschichtlich gewachsene Mächte dar, die stets 

schon hinter unserem Rücken auf uns einwirken; sich aus ihnen herauslösen zu wollen, um 

sie gleichsam in Gänze in den Blick nehmen zu können, stellt eine ebenso leere, müßige Abs-

traktion dar wie die Absicht, sie nach Gutdünken gestalten oder verteilen zu wollen.“94 

 
Und eben darin, dass die Subjekte die Tatsache, dass sie den historisch gegebene 
Anforderungen entsprechen, als selbstverständlichen und unhinterfragten Ausdruck 
ihrer eigenen Identität verstehen, besteht für Althusser der zentrale ideologische Ef-
fekt.95 Dementsprechend kann dann auch Kritik nur entweder, wie bei Honneth, als 

                                                                                                                                    
93  Althusser arbeitet so allein die konstitutive, Honneth allein die attributive Bedeutung der 

Anerkennung heraus. Der eine kann so nicht klären, unter welchen Umständen eine ge-

gebene Anerkennungsordnung den Ansprüchen der Individuen gerecht werden kann, eine 

jede ruft hier die Subjekte hervor, die ihr entsprechen; der Andere lässt fraglich werden, 

weshalb die Anerkennung überhaupt notwendig ist, wenn sie doch nur bestätigt, was oh-

nehin schon ist. (Honneth versucht dieses Problem so zu lösen, dass das, was durch die 

Anerkennung bestätigt wird, Potentiale sind, die durch die Anerkennung erst in aktuale 

Fähigkeiten umgewandelt werden. (Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur 

moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt am Main 1992, S.  326.) Diese Lö-

sung bleibt aber deshalb unbefriedigend, weil nur schwer zu sehen ist, wie es möglich 

sein kann, Fähigkeiten wahrzunehmen, die die Individuen noch nicht in ihren Praktiken 

realisieren, sondern ihnen nur der Möglichkeit nach zukommen. 

94  Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössischen 

Prozeduralismus, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt 

am Main 2010, S. 64. 

95  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 98. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 37 

 
eine mit dem notwendigen Vertrauen in die historisch gewachsenen Anerkennungs-
normen ausgestattete normative Rekonstruktion,96 oder, wie bei Althusser, nur als 
ein unvermittelter Bruch mit dem Selbstverhältnissen der Akteure und den in ihnen 
angelegten normativen Leitvorstellungen gedacht werden.97'98 

 
Um diese problematischen Gemeinsamkeiten beider Ansätze überwinden zu kön-
nen, versuche ich in einem an Hegel anschließenden pragmatistischen Argument-
ationsrahmen Anerkennen als einen Erfahrungsprozess zu fassen. Mit dem Begriff 
des Erfahrungsprozesses beziehe ich mich auf den von Hegel in der Phä-
nomenologie des Geistes entwickelten Gang der Erfahrung, in dessen Verlauf die 
transzendentalen Grundlagen, und insbesondere auch die zentralen handlungs-
leitenden normativen Prinzipien der Subjekte neu orientiert werden. Und das, was 
diese Neuorientierung auslöst, sind hier nicht externe Hindernisse, sondern Wider-
sprüche und Konflikte, in die die Subjekte gerade durch die Verwirklichung dieser 
Prinzipien geführt werden. Auf die Sozialphilosophie des Pragmatismus nehme ich 
dann Bezug, um diesen Gang der Erfahrung als innerweltlichen und prinzipiell un-
abschließbaren Lernprozess fassen zu können.99 Die Grundzüge einer solchen Kon-

                                                            
96  Vgl. Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössi-

schen Prozeduralismus, in: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt 

am Main, S. 72-73. 

97  Vgl. Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Für Marx, Frankfurt am 

Main 1968, S. 176. 

98  Die Unterschiede zwischen den Einschätzungen, zu denen beide Ansätze in Bezug auf ein 

und dasselbe Phänomen führen können, lassen sich schnell an einem einfachen Beispiel 

klarmachen. So gilt etwa im einen Fall die Bezugnahme auf das Prinzip der Leistungsge-

rechtigkeit deshalb als eine legitime normative Forderung, weil dieses tief in der Struktur 

unserer gemeinsamen Sittlichkeit verankert ist; im anderen Fall muss ein solcher Produz-

entenstolz als problematische Internalisierung eines gesellschaftlichen Zustands verstan-

den werden, in dem nur der als anerkennbar gilt, der sich in seinem Lebenswandel an den 

Anforderungen des kapitalistischen Arbeitsmarktes ausrichtet. 

99  Hegel selbst führt den Begriff der Erfahrung als einen methodischen Begriff ein, über den 

der Gang von der sinnlichen Gewissheit bis zum absoluten Wissen oder dem wissen-

schaftlichen Standpunkt für den Leser als notwendig erwiesen werden soll. Daraus ergibt 

sich aber auch das Problem, dass dieser Prozess der Erfahrung nach Hegel auch nicht auf 

jeder Stufe für das Bewusstsein wird, dem er widerfährt; es versteht die Veränderungen 

seiner Maßstäbe nicht in jedem Falle als Ergebnis des Scheiterns der zuvor angewendeten 

Prinzipien. Nur dem philosophischen Beobachter erscheint jeder Übergang zu einer neu-

en Stufe des Bewusstseins als Umkehrung der alten Bewusstseinsstufe. „In jener Ansicht 

aber zeigt sich der neue Gegenstand als geworden, durch eine Umkehrung des Bewußt-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


38 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
zeption will ich im Folgenden kurz skizzieren. Im Rahmen eines so gefassten Er-
fahrungsprozesses soll die Konstitution des Selbstverhältnisses gerade nicht als Er-
gebnis der Zuweisung oder Bestätigung einer schon bestehenden Identität gefasst 
werden. Vielmehr bildet sich, so will ich zeigen, das Selbstverhältnis, indem sich 
die Akteure vor dem Hintergrund der sozialen Konsequenzen ihrer Handlungen 
wechselseitig über ihre handlungsleitenden normativen Prinzipien aufklären und 
diese problematisieren. Dieser Prozess, in dem handlungsleitende normative Prinzi-
pien vor dem Hintergrund der durch sie erzeugten sozialen Konsequenzen und 
Handlungsprobleme hinterfragt und neu gebildet werden, vollzieht sich sowohl auf 
der Ebene der direkten Interaktion, als auch auf der der zentralen Institutionen einer 
Gesellschaft. Gesellschaftliche Bedingungen der Anerkennung bilden hier deshalb 
nicht die unhintergehbare Grundlage des jeweiligen sozialen Verhältnisses; sie sind 
gerade der Gegenstand eines solchen Erfahrungsprozesses. Damit können dann 
auch die skizzierten Vereinseitigungen der bestehenden Kritikverständnisse über-
wunden werden. Denn ein solcher Erfahrungsprozess, in dem schrittweise bisherige 
handlungsleitende Voraussetzungen herausgearbeitet und reformuliert werden, be-
inhaltet stets auch die kreative Weiterentwicklung von Normen im Ausgang von 
konkreten Handlungsproblemen. Kritik geht hier zwar von den bestehenden norma-
tiven Voraussetzungen aus; sie beschränkt sich jedoch nicht nur auf deren Explika-
tion, sondern ermöglicht vielmehr ihre Neugestaltung. 

Dafür soll zunächst der Begriff des Selbstverhältnisses neu bestimmt werden. 
Ausgangspunkt hierfür ist die Hegelsche Bestimmung des doppelten Doppelsinns 
des Anerkennens; dieses ist zum einen insofern doppelsinnig, als das jeweilige 
praktische Selbstverhältnis des Akteurs ein Verständnis des eigenen Selbst und das 
des Anderen einschließt; zum anderen ist es aber auch in der Hinsicht doppelsinnig, 
als damit die Realisierung des praktischen Selbstverhältnisses der Akteure von einer 
geteilten Situationsdeutung abhängt. Jeder muss sich und die Anderen so verstehen, 
wie diese anderen sich und ihn verstehen.100 Dies jedoch ist keineswegs selbst-
verständlich. Wird vor diesem Hintergrund das Selbstverhältnis der Individuen in 
konkreten Handlungssituationen verortet und als Versuch interpretiert, sich in die-
sen zu orientieren,101 dann ist der Begriff des Selbstverhältnisses nicht ausgehend 

                                                                                                                                    
seins selbst. Diese Betrachtung der Sache ist unsere Zutat, […] welche nicht für das 

Be

-

wußtsein ist, das wir betrachten.“ (Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Phänomenologie 

des Geistes, GW. Band 9, S. 61.) Dieses Problem glaube ich lösen zu können, indem ich  

das, was jeweils den Erfahrungsprozess in Gang setzt, gegenüber Hegels allgemein

em

 

Grundmodell weiter spezifiziere und in konkreten Kommunikationssituationen verorte. 

100  Vgl. Hegel, G.W.F, Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 110. 

101  Der Bezug auf den Pragmatismus mag hier überraschen; schließlich galt diese Strö-

mung in der frühen kritischen Theorie als eine zugespitzte Form der subjektiven Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 39 

 
von einem Akt der selbstbezüglichen Identifikation zu verstehen; vielmehr beziehen 
sich die Handelnden hier schon auf eine gemeinsame Situation und damit auf die 
Perspektive aller Beteiligten. Damit aber wandert in dieses Selbstverhältnis eine ei-
gentümliche Instabilität ein. Denn es ist keineswegs selbstverständlich, dass alle 
Beteiligte die jeweilige Situation in gleicher Weise interpretieren. Interpretieren sie 
diese Situation jedoch nicht in gleicher Weise, verstehen sie sich und den Anderen 
nicht so, wie dieser sich und sie versteht, kommt es auch zu einem Gegensatz zwi-
schen den Intentionen des Handelnden und den sozialen Konsequenzen seiner 
Handlung. Ich werde dies als Gegensatz zwischen Handeln und Tun bezeichnen. 
Was die Akteure faktisch tun, kann dann nicht allein ausgehend von ihrem Selbst-
verständnis allein bestimmt werden, sondern lässt sich erst über die Reaktionen An-
derer erschließen. Über sie allein ist ein Bewusstsein der sozialen Folgen und damit 
über den Inhalt der Handlung selbst möglich. Erst über die Reaktionen und die Kri-
tik Anderer können sich die Akteure über die eigenen Handlungsvoraussetzungen 
aufklären. Dementsprechend schildert Hegel den Gang der Erfahrung im Vernunft- 
und Geistkapitel der Phänomenologie des Geistes als einen Prozess, in dessen Ver-
lauf die einzelnen Akteure und auch die bestehenden Institutionen durch die Re-
aktionen und den Widerstand Anderer einen Widerspruch zwischen ihrem Handeln 
und ihrem Tun erfahren, wodurch sie gezwungen sind, ihre bisherige Situations-
deutung und damit auch ihr in diese eingelassenes Selbstverständnis zu korrigieren. 

Im Rahmen des hier zu entwickelnden Ansatzes ist Anerkennen also nicht als 
Bestätigung einer schon bestehenden, allein selbstbezüglich gefassten Identität, 

                                                                                                                                    
nunft und somit als Ausdruck einer gesellschaftlichen Verfallserscheinung. (Vgl. Hork-

heimer, Max, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, in: ders., Zur Kritik der instru-

mentellen Vernunft. Aus den Vorträgen und Aufzeichnungen seit Kriegsende, Frankfurt 

am Main 1997, S. 83.) Was Horkheimer und Adorno in kritischer Absicht formulieren, 

dass der Begriff nur noch das bezeichne, was „an die Stelle an allen Dingen passt, wo 

man sie packen kann“ (Horkheimer, Max und Adorno, Theodor W., Dialektik der Auf-

klärung. Philosophische Fragmente, Frankfurt am Main 2002, S. 46.) wird hier schein-

bar affirmativ gewendet und Teil des eigenen philosophischen Selbstverständnisses. Al-

lerdings lässt sich die Philosophie des Pragmatismus nicht als Fortsetzung der blinden 

Naturbeherrschung mit anderen Mitteln und als Erfüllungsgehilfin gesellschaftlich vor-

gegebener Zwecke verstehen. Vielmehr begreift sie, darin mit dem Selbstverständnis 

der kritischen Theorie durchaus vergleichbar, die philosophische Reflexion als Teil des 

sozialen Prozesses (Vgl. Dewey, John, Liberalism and Social Action, in: ders., LW. 

Band 11: 1935-1937, S. 34.) und als Beitrag zur Erschließung neuer Handlungsmög-

lichkeiten und gesellschaftlicher Assoziationsformen. (Vgl. Joas, Hans, Die unter-

schätzte Alternative. Amerika und die Grenzen der „Kritischen Theorie“, in: ders., 

Pragmatismus und Gesellschaftstheorie, Frankfurt am Main 1992, S. 96-113.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


40 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
sondern als ein sozialer Prozess zu verstehen, in dessen Verlauf bestimmte prakti-
sche Selbstverhältnisse und die in ihnen angelegten handlungsleitenden Grund-
annahmen realisiert, als realisierte durch ihre sozialen Folgen in eine Krise geführt, 
vor diesem Hintergrund kritisch reflektiert und schließlich überwunden werden. Der 
Begriff gelingender Anerkennung muss sich dann darauf beziehen, wie dieser Pro-
zess der Erfahrung, in dem bestehende Selbstverständnisse hinterfragt und neu ge-
bildet werden, in sinnvoller Weise organisiert werden kann. 

Von der Unterbrechung eines solchen Erfahrungsprozesses lässt sich dann spre-
chen, wenn bestimmte normative Grundannahmen die Urteile und Handlungs-
entscheidungen der Individuen leiten, ohne dabei selbst thematisch zu werden. 
Normative Grundannahmen, die in dieser Weise in die Urteile und Handlungs-
entscheidungen eingehen, werde ich als operativ-leitende normative Gewissheiten 
bezeichnen. Eine pragmatistische Theorie des Erfahrungsprozesses bietet nun auch 
die Möglichkeit, diese operativ-leitende Funktion bestimmter normativer Gewiss-
heiten darauf zurückzuführen, wie die ihnen entsprechenden Handlungsregeln in 
den gemeinsamen Praxiszusammenhang eingebettet sind. Wenn nämlich, im An-
schluss an eine pragmatistische Grundeinsicht, reflexive Verfahren als ein Mittel 
verstanden werden, um sich in problematischen Handlungssituationen, also in Situ-
ationen, in denen die ungestörte Fortsetzung des Handlungsflusses unterbrochen ist, 
orientieren zu können, dann liegt die Vermutung nahe, dass sich die Reflexion zu-
nächst auf die Elemente einer Situation bezieht, die in ihr prekär oder im Wandel 
begriffen sind.102 Das heißt aber umgekehrt auch, dass eben jene Regeln zunächst 
nicht thematisch werden, die die Grundlage bilden, auf die sich andere Handlungs-
regeln zurückführen lassen und die insofern die Einheit des jeweiligen Handlungs-
zusammenhangs begründen.103 Handeln die Individuen nun in Orientierung an ope-
rativ leitenden Gewissheiten, denen deshalb eine solche operativ-leitende Funktion 
zukommt, weil die ihnen entsprechenden Handlungsregeln als fundierende Prinzi-
pien in den jeweiligen Handlungszusammenhang eingelassen sind, so verkennen sie 
in einem solchen Handeln dessen soziale Voraussetzungen und Konsequenzen. Die 
rekursiven Schleifen, in denen ein solches Handeln zur Reproduktion bestehender 
Institutionen beiträgt,104 geraten nicht mehr in den Blick. Insofern lässt sich hier, im 
Anschluss an die Terminologie Althussers, von einem imaginären Verhältnis zu den 
eigenen Existenzbedingungen sprechen. Allerdings ist ein solches Verhältnis in 
dem vorgeschlagenen Argumentationsrahmen, anders als bei Althusser, keineswegs 

                                                            
102  Vgl. Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 293. 

103  Vgl. Castoriadis, Cornelius, Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politi-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 1990, S. 278. 

104  Vgl. Giddens, Anthony, Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge einer Theorie der 

Strukturierung, Frankfurt am Main 1995, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 41 

 
notwendig und unüberwindbar. Vielmehr ist eine kritische Reflexion der operativ-
leitenden normativen Gewissheiten insbesondere dann möglich, wenn ein an ihnen 
orientiertes Handeln gesamtgesellschaftliche Krisenerfahrungen auslöst. 

Dafür aber ist zu zeigen, dass der zuvor entwickelte Gegensatz zwischen Han-
deln und Tun eben nicht nur auf der Ebene der direkten Interaktion auftritt, sondern 
auch innerhalb der gesamtgesellschaftlich bedeutsamen Institutionen; er lässt sich 
auf dieser Ebene fassen als praktischer Widerspruch zwischen den normativen Leit-
vorstellungen, die der jeweiligen Institution zu Grunde liegen, und den sozialen 
Konsequenzen, die diese Institution in ihrer Gesamtheit produziert. Ich werde vor-
schlagen, die Marxsche Kritik der politischen Ökonomie als einen Ansatz zu lesen, 
der implizit mit einem solchen Modell des praktischen Widerspruchs arbeitet, in-
dem er zeigt, dass die Verwirklichung der für die kapitalistischen Verkehrsformen 
zentralen Normen soziale Konsequenzen erzeugt, die zu diesen Normen selbst in 
Widerspruch stehen. Die Vorstellungen von Freiheit und Gleichheit sind, so ver-
sucht Marx zu zeigen, konstitutiv für die kapitalistischen Verkehrsformen. Sie sind 
die Voraussetzungen des Warentauschs. Und doch führt eben diese Verwirklichung 
auf der Ebene der Gesamtgesellschaft, der entfalteten Zirkulation, zur Verkehrung 
eben dieser Prinzipien.105 Die Freiheit erscheint als Zwang, die eigene Arbeitskraft 
zu verkaufen; der Äquivalententausch produziert und reproduziert soziale Un-
gleichheiten. Die Akteure erfahren sich somit hier als frei und unfrei, als gleich und 
ungleich zugleich. Diese praktischen Widersprüche gehen auf der Akteursebene mit 
Leidenserfahrungen einher, da die normativen Ansprüche, die sie für ihr Handeln 
und die Gestaltung der gemeinsamen Institutionen in Anspruch nehmen, in der Pra-
xis beständig enttäuscht werden. Die Kritik der politischen Ökonomie zielt darauf, 
diese widersprüchlichen Bestimmungen in einen umfassenden sozialen Kontext 
einzubetten und die systematischen Verknüpfungen zwischen ihnen nachzuweisen. 
Sie geht in ihrer Darstellung106 zwar von den leitenden normativen Grundannahmen 
aus, zeigt aber, inwiefern sie zur Reproduktion eines sozialen Gesamtzusammen-
hanges beitragen, indem sie zugleich verkehrt werden.107 In einem solchen Modell 
bricht die Kritik zwar mit den etablierten Deutungen der sozialen Welt; sie bleibt 
dabei jedoch insofern an die Perspektive der Akteure zurückgebunden, als es die 
von ihnen erfahrenen praktischen Widersprüche sind, die sie dabei zu deuten ver-
sucht. Indem sie die widersprüchlichen Erfahrungen der Akteure aufeinander be-
zieht und dabei aufzeigt, wie sie aus ihrem Handeln selbst hervorgehen, ermöglicht 

                                                            
105  Vgl. Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 160. 

106  Zur Unterscheidung von Darstellungs- und Entdeckungszusammenhang: Vgl. ebd., S. 

21f. 

107  Vgl. Jaeggi, Rahel, Was ist Ideologiekritik, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.), 

Was ist Kritik?, Frankfurt am Main 2009, S. 287. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


42 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
sie die Einsicht in alternative Gestaltungsweisen der gemeinsamen Praxis, in der 
bisher bloß erlittene Konsequenzen des Handelns bewusst kontrolliert und die bis-
herigen praktischen Widersprüche vermieden werden können. Was ursprünglich als 
fremde Macht und natürliche Voraussetzung des Handelns erschien, kann jetzt als 
dessen Ergebnis verstanden werden. Die Deutung der praktischen Widersprüche ist 
damit zugleich die Einsicht in die Möglichkeit ihrer Überwindung.108 

Weil auch innerhalb der grundlegenden Strukturen und Institutionen einer Ge-
sellschaft ein solcher Gegensatz zwischen Handeln und Tun oder ein praktischer 
Widerspruch auftreten kann, sind sie so einzurichten, dass sie es ermöglichen, die-
sen Prozess der Erfahrung, diese Aufklärung über die sozialen Folgen bestimmter 
Handlungsstrategien in rationaler Weise zu organisieren. Und umgekehrt müssen 
gesellschaftlich etablierte Kriterien des Anerkennens in dem vorgeschlagenen be-
grifflichen Rahmen in dem Maße problematisiert werden, indem sie die Weiter-
entwicklung eines so verstandenen Erfahrungsprozesses blockieren. Für eine erste 
Bestimmung der dafür notwendigen institutionellen Voraussetzungen ist eine Be-
zugnahme auf die Demokratietheorie Deweys hilfreich. Dewey spricht einer demo-
kratischen Öffentlichkeit die Aufgabe zu, einen solchen Erfahrungsprozess auf ei-
ner gesamtgesellschaftlichen Ebene zu ermöglichen; sie zielt darauf, die sozialen 
Folgen institutionalisierter Handlungsstrategien thematisieren zu können und die 
Betroffenen in die Lage zu versetzen, ihre gemeinsamen Handlungszusammen-
hänge entsprechend neu zu gestalten.109 

Anerkennen bezeichnet in dem zu entwickelnden Ansatz also nicht einen Akt, 
in dem eine feststehende Identität bestätigt oder aber zugewiesen wird, der Begriff 
bezeichnet vielmehr den Prozess, in dem bisherige Selbstverhältnisse und institut-
ionalisierte Normen reflektiert und reformuliert werden. Die etablierten Normen 
oder Bedingungen des Anerkennens bilden damit auch nicht die unhinterfragbare 
Grundlage der Selbstverhältnisse; sie sind vielmehr das, was in diesem Prozess in 
Frage steht. Auf einer solchen Grundlage lässt sich dann auch das Dilemma zwi-
schen Ansätzen vermeiden, die entweder zwar an bestehende Normen anknüpfen, 
diese jedoch ihrerseits nicht mehr kritisieren können, oder aber diese Normen ge-
rade auch als Gegenstand ihrer Kritik verstehen und dann jedoch die eigenen nor-
mativen Grundlagen ihrer Kritik nicht mehr auszuweisen und mit sozialen Aus-
einandersetzungen zu verknüpfen vermögen. Beide erscheinen hier als isolierte 
Momente einer einheitlichen Gesamtbewegung der Kritik. Diese nimmt ihren Aus-
gangspunkt von bestehenden normativen Leitvorstellungen, um dann unter Einbe-
zug des gesellschaftlichen Gesamtzusammenhangs, in den sie eingebettet sind, zu 

                                                            
108  Vgl. Marx, Karl,  Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 366-

67. 

109  Vgl. Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 43 

 
zeigen, inwiefern sie sich in ihm gegen sich verkehren. Im Ergebnis müssen dann 
aber auch die jeweiligen normativen Leitvorstellungen reformuliert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

2. Einführung: Kritische Theorie als 

 Theorie der Kritik 
            
 
 
 
Um den Argumentationsgang der Anerkennungstheorie Honneths rekonstruieren zu 
können,  sind zunächst die Ansprüche zu bestimmen, die er an eine kritische Theo-
rie der Anerkennung stellt. Diese ergeben sich aus seiner Interpretation der Spezifi-
ka und der Probleme der Frankfurter Tradition kritischer Theoriebildung. Um diese 
Ansprüche herauszuarbeiten, werde ich deshalb zunächst auf das Selbstverständnis 
kritischer Theorie eingehen, das Horkheimer in „Traditionelle und kritische Theo-
rie“ formuliert hatte und auf das sich auch Honneth bezieht, um daran anschließend 
einige der sich daraus ergebenden Probleme zu diskutieren, die schließlich zu der 
von Habermas vollzogenen kommunikativen Wende führen. Erst wenn gesehen 
wird, dass sich Honneth zwar selbst dieser kommunikativen Wende zuordnet, zu-
gleich aber die sozialtheoretischen und normativen Ausblendungen kritisiert, die 
sich aus Habermas’ Trennung zwischen System und Lebenswelt ergeben, kann ver-
ständlich werden, wie er sich auf die frühen anerkennungstheoretischen Schriften 
Hegels bezieht und wie er dabei den Begriff der Anerkennung dabei bestimmt. 

Honneth versteht die eigene Anerkennungstheorie als Weiterentwicklung einer 
kritischen Gesellschaftstheorie in der Tradition der Frankfurter Schule. Allerdings 
wirft ein solches Selbstverständnis schon die Frage auf, ob sich überhaupt ein ge-
meinsamer Rahmen bestimmen lässt, der die unterschiedlichen Theorieentwürfe, 
die sich selbst dieser Form der Gesellschaftstheorie und -kritik zuordnen, umgreift. 
Zu unterschiedlich scheinen die Mittel der Gesellschaftsanalyse, die normativen 
Voraussetzungen und nicht zuletzt auch die Zeitdiagnosen zu sein, als dass sich 
überhaupt von „der“ kritischen Theorie sprechen ließe. Und dies ist insofern konse-
quent, als ihr zentrales Anliegen stets in der Erarbeitung eines kritischen Verständ-
nisses der je eigenen gesellschaftlichen Gegenwart bestanden hatte. Mit der histori-
schen Entwicklung, muss sich, so schon Horkheimer, auch ihr Verhältnis zur Pra-
xis, die Gewichtung der einzelnen Theoriemomente und auch die Bedeutung der 
Fachwissenschaften für sie verändern. „Dieser Einfluß der gesellschaftlichen Ent-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


46 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
wicklung auf die Struktur der Theorie gehört zu ihrem eigenen Lehrbestand.“1 Al-
lerdings ist damit ein die einzelnen Ansätze übergreifendes Motiv benannt: dieses 
liegt trotz aller Unterschiede hinsichtlich der Methoden, des Kritikverständnisses 
und der Zeitdiagnosen in einem bestimmten Selbstverständnis oder Anspruch an die 
eigene Theoriebildung, das in einer die weitere Theorienentwicklung prägenden 
Weise von Max Horkheimer in „Traditionelle und kritische Theorie“ entwickelt 
wurde. 

Ein zentrales Element des Kritik- und damit auch des Selbstverständnisses, das 
unterschiedliche Entwürfe kritischer Theoriebildung, so auch die Honneths, beglei-
tet hatte, bildet demnach der Anspruch, auf die gesellschaftlichen Bedingungen der 
eigenen Theoriebildung zu reflektieren. An diesen, ursprünglich von Horkheimer 
formulierten Anspruch knüpfen sowohl Habermas als auch Honneth an. Allerdings 
ist hierbei noch offen, in welcher Hinsicht und zu welchen Zwecken diese Reflexi-
on auf die gesellschaftlichen Bedingungen der jeweiligen Theoriebildung erfolgen 
soll. Zum einen lässt sie sich allein aus der Besonderheit des Gegenstandes selbst 
heraus rechtfertigen. Wer, wie Horkheimer in „Traditionelle und kritische Theorie“ 
in der eigenen Theoriebildung auf das Ganze der Gesellschaft zielt, muss diese In-
tention, muss diese Perspektive als Teil dieses Ganzen thematisieren können. 
„[D]as Ganze ist eben nicht das Ganze ohne das Subjekt, das sich ihm zuwendet.2 
Denn das Besondere des eigenen Erkenntniszusammenhangs bildet gerade der Um-
stand, dass Subjekt und Objekt hier insofern nicht getrennt werden können, als die 
Gesellschaft, aus der und in der die Theorie entsteht, zugleich ihren Gegenstand 
bildet. Auch die Theorie muss sich als Teil der Gesellschaft und damit selbst als zu 
erklärendes Phänomen verstehen – und sie vermag dies umgekehrt nur mit den ei-
genen Mitteln. Allerdings können damit die Spezifika einer kritischen Gesell-
schaftstheorie noch nicht begründet werden. Wenn sich nämlich diese Form der Re-
flexivität allein aus ihrem Gegenstand, der Gesellschaft, ergeben soll, so muss die-
sem Anspruch jede Gesellschaftstheorie und nicht nur die der Frankfurter Schule 
unterstehen.3 

Der Umstand, dass die Theorie der Gesellschaft selbst Teil des Gegenstandes 
ist, den sie als Theorie untersucht, ist aber nicht nur in erkenntnistheoretischer, son-
dern gerade auch in praktischer Hinsicht relevant. Die Theoriebildung ist selbst ein 
Teil der gesellschaftlichen Praxis; sie kann insofern zur Stabilisierung oder Verän-

                                                            
1  Vgl. Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und 

kritische Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 255. 

2  Theunissen, Michael, Gesellschaft und Geschichte, in: ders., Kritische Theorie der Ge-

sellschaft. Zwei Studien, Berlin 1981, S. 6. 

3  Vgl. Luhmann, Niklas, Am Ende der kritischen Soziologie, in: Zeitschrift für Soziologie, 

Jg. 20, H2, 1991. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 47 

 
derung der bestehenden Praxisformen beitragen. Für die kritische Theorie ist es nun 
kennzeichnend, dass sie diese eigene praktische Bedeutung in spezifischer Weise 
reflektiert. 

Aus der gesellschaftlichen Praxis heraus ergeben sich die Zwecke, denen die 
Forschung dienen soll. Den Ausgangspunkt bilden dabei praktische Widersprüche. 
„Der zwiespältige Charakter des gesellschaftlichen Ganzen entwickelt sich bei den 
Subjekten des kritischen Verhaltens zum bewussten Widerspruch.“4 Die Kultur, in 
der die Menschen leben, ist das Produkt ihrer Arbeit, ist das Ergebnis der Betäti-
gung ihrer Vernunft und insofern ihre Welt. Zugleich jedoch unterstehen die ge-
samtgesellschaftlichen Strukturen keiner gemeinsamen Kontrolle der unter ihr be-
fassten Individuen; sie ist nicht das Ergebnis einer kollektiven Auseinandersetzung 
und insofern eine fremde Welt, die des Kapitals. Der zentrale innergesellschaftliche 
Widerspruch, an den die kritische Theorie anschließt und der sie möglich werden 
lässt, wird hier noch über den Begriff der Arbeit entwickelt. Das Zielbewusstsein, 
die Kontrolle und Spontaneität, die der einzelne in seiner Arbeit erfährt, werden in 
einen Gegensatz gestellt zu seiner Ohnmacht gegenüber der Gesamtgesellschaft. 
Dass die Akteure eine Realität erzeugen, die sie zugleich versklavt, führt zu dieser 
widerspruchsvollen Identifikation und diese wird innerhalb der kritischen Theorie 
zu Bewusstsein gebracht. Sie ist durch den Versuch motiviert, diese Spannung auf-
zuheben. 

Die Individuen erfahren sich in ihren Praxen zugleich als aktiv hervorbringend 
und als passiv unterworfen, als bewusst Kontrollierende und Kontrollierte, als frei 
und unfrei. Diese Widersprüche gilt es für die kritische Theorie aufzuklären; sie 
bilden den Ausgangspunkt der Theoriebildung. Diese soll es ermöglichen, diese 
Widersprüche zu erklären und eine überwindende Praxis anzuleiten.5 Dabei muss 

                                                            
4  Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-

sche Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 224. 

5  Nach Honneth ist mit diesem Anspruch eine bestimmte Form der normativen Kritik ver-

bunden: „eine solche nämlich, die zugleich über die vorwissenschaftliche Instanz Aus-

kunft zu geben vermag, in der ihr eigener kritischer Gesichtspunkt als empirisches Inte-

resse oder moralische Erfahrung außertheoretisch verankert ist.“ (Vgl. Honneth, Axel, 

Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung einer kritischen Gesell-

schaftstheorie, in: ders. Das Andere der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 2000, S. 88-

89.) Nur dann kann gezeigt werden, dass die eigenen Kriterien der Kritik ihrem Gegen-

stand nicht äußerlich bleiben, sondern der sozialen Wirklichkeit selbst entnommen sind. 

Entsprechend ist sie darauf angewiesen, intersubjektive Bedingungen guten oder gelin-

genden Lebens anzugeben, an denen sich die Akteure selbst in ihren Handlungen orien-

tieren und von ihnen gegenüber Anderen eingefordert werden. (Vgl. Honneth, Axel, Eine 

soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft der kritischen Theorie, in: 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


48 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
sie die Gesellschaft als Ganze thematisieren, weil und insofern die Widersprüche, 
die aufzuklären sie sich bemüht, systematisch mit diesem Ganzen des gesellschaft-
lichen Lebensprozesses verbunden sind. Das Mittel, um diesen Zusammenhang zu 
erschließen, d.h. die bestehenden praktischen Widersprüche über zentrale Struktur-
merkmale der Gegenwartsgesellschaft zu erklären, bildet für Horkheimer zumindest 
zu diesem Zeitpunkt noch die Marxsche Kritik der politischen Ökonomie. Mit der 
vorwissenschaftlichen gesellschaftlichen Praxis ist jedoch die kritische Theorie 
nicht nur insofern verknüpft, als die Widersprüche, die sich auf dieser Ebene stel-
len, ihren Ausgangspunkt bilden; sie ist zugleich auch am zukünftigen Zustand der 
Gesellschaft und der Auflösung diese Widersprüche interessiert. „Das Ziel, das es 
[das kritische Denken, S.B.] erreichen will, der vernünftige Zustand, gründet [...] in 

                                                                                                                                    
ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie, 

Frankfurt am Main 2007, S. 31.) Dafür muss zunächst das Verständnis einer historisch 

gewachsenen Praxis entwickelt werden, in der die Subjekte kooperativ zur Selbstverwirk-

lichung gelangen können. Erst in einem zweiten Schritt kann sie dann Weisen des Ver-

fehlens dieser Praxis als soziale Pathologien verstehen und bestimmen. „Die Abweichun-

gen von dem Ideal, das mit der gesellschaftlichen Verwirklichung des vernünftigen All-

gemeinen erreicht wäre, lassen sich als soziale Pathologien beschreiben, weil sie mit ei-

nem leidvollen Verlust von Chancen der intersubjektiven Selbstverwirklichung einherge-

hen müssen.“ (Ebd., S. 35.) Zum Begriff der sozialen Pathologie vgl. Honneth, Axel, Pa-

thologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilosophie, in: ders., Das An-

dere der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 2000, S. 54ff.) Im Mittelpunkt dieser Untersu-

chungen standen dabei stets die verdinglichenden Tendenzen, die in den kapitalistischen 

Verkehrsformen begründet liegen. (Vgl. Honneth, Axel, Eine soziale Pathologie der Ver-

nunft. Zur intellektuellen Erbschaft der kritischen Theorie, in: ders., Pathologien der Ver-

nunft. Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 

40f.) 

 Aus dieser Rekonstruktion des formalen Aufbaus der unterschiedlichen Entwürfe kriti-

scher Theoriebildung folgert Honneth, dass es gegenwärtig in dem Versuch einer Erneue-

rung dieser Theorietradition darum gehen muss, ein bestimmtes Verständnis der intersub-

jektiven Bedingungen individueller Selbstverwirklichung überzeugend rechtfertigen zu 

können und nicht, wie etwa noch bei Horkheimer und Marcuse, ein solches Verständnis 

unter der Hand durch bestimmte anthropologische Vorannahmen einzuführen. (Vgl. 

Honneth, Axel, Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilosophie, 

in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 2000, S. 34f.) Und ein Ele-

ment einer solchen Rechtfertigung ist, wie erwähnt, der Nachweis, dass diese Bedingun-

gen auch von den Akteuren schon in ihren Handlungen und in ihren Forderungen in An-

spruch genommen werden. Mit einem solchen Kritikverständnis werde ich mich im Kapi-

tel „Anerkennen als Erfahrungsprozess I“ weiter auseinandersetzen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 49 

 
der Not der Gegenwart.“6 Das schließt dann auch in praktischer Hinsicht eine Re-
flexion darauf ein, an welche innergesellschaftlichen Handlungszusammenhänge 
die eigene Theoriebildung anschließt und wie das eigene Tun der Theoriebildung 
auf die gesellschaftliche Praxis insgesamt zurückwirkt. Indem die Erklärung der re-
levanten praktischen Widersprüche eine notwendige Bedingung dafür ist, um sie 
überwinden zu können, muss sie sich als praktisch veränderndes Moment der ge-
sellschaftlichen Praxis verstehen können, die sie als Theorie untersucht. Sie nimmt 
an dem von ihr thematisierten Geschichtsprozess zugleich teil und ist an der Zu-
kunft der Gesellschaft interessiert, die sie als Theorie thematisiert. Die kritische 
Theorie versteht sich selbst in diesem Sinne als handlungsleitendes Wissen in poli-
tischen Praxiszusammenhängen und versucht damit auch ihre eigene Rolle in diesen 
bewusst zu kontrollieren.7 Das zentrale Ziel, das dieser Reflexion zu Grunde liegt, 
ist somit auch das der Selbstbestimmung; es geht darum, die Zwecke der Theorie-
bildung selbst festlegen zu können. „Selbst zu bestimmen, was sie leisten, wozu sie 
dienen soll, und zwar nicht nur in einzelnen Stücken, sondern in ihrer Totalität, ist 
das auszeichnende Merkmal der denkerischen Tätigkeit.“8 Umgekehrt lautet der 
zentrale Vorwurf gegenüber der traditionellen Theorie, dass diese, indem sie in ih-
rem Selbstverständnis von der gesellschaftlichen Praxis absieht, in die das Objekt 
wie das erkennende Subjekt eingelassen sind, ihre Funktion in diesem Praxiszu-
sammenhang nicht selbst zu kontrollieren vermag; deshalb trägt sie in einer ihr 
selbst nicht durchsichtigen Weise zu dessen Reproduktion bei. Faktisch bleibt sie 
damit an die Praxis gebunden, die ihr ihrem eigenen Verständnis nach doch äußer-
lich bleiben soll. Umgekehrt kann die kritische Theorie, indem sie die eigenen er-
kenntnisleitenden Interessen und ihren Zusammenhang mit der gesellschaftlichen 
Praxis reflektiert, sich genau dieser blinden Gebundenheit entwinden und ihre 
Funktion selbst bestimmen. 

 
Im Folgenden will ich insbesondere zwei Probleme dieser klassischen Konzeption 
kritischer Theorie herausarbeiten, die maßgeblich zu der von Habermas eingeleite-
ten kommunikationstheoretischen Wende, der sich auch Honneth zurechnet, beige-
tragen haben: Die Bestimmung des zentralen praktischen Widerspruchs über den 

                                                            
6  Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-

sche Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 233. 

7  Zugleich aber steht dieser Einfluss nicht unter ihrer vollständigen Kontrolle, sondern 

hängt vielmehr von gegebenen Kräfteverhältnissen ab. (Vgl. Negt, Oskar und Kluge, 

Alexander, Öffentlichkeit und Erfahrung. Zur Organisationsanalyse von bürgerlicher und 

proletarischer Öffentlichkeit, Frankfurt am Main 1974, S. 155.) 

8  Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-

sche Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 259. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


50 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Begriff der Arbeit und das Verhältnis der kritischen Theorie zur Perspektive der 
Akteure. 

Einmal lässt sich an dieser Konzeption problematisieren, wie bestimmt wird, 
was eigentlich auf der Ebene der gesellschaftlichen Praxis in Widersprüche gerät. 
Die zentrale Kategorie, auf deren Grundlage Horkheimer die menschliche Gat-
tungsgeschichte rekonstruiert, ist die der gesellschaftlichen Naturbearbeitung. Ohne 
dass dies von der traditionellen Theorie reflektiert würde, sind das erkennende Sub-
jekt wie das zu erkennende Objekt schon in diese eingelassen; beide sind schon ihr 
Produkt.9 Indem die kritische Theorie dies thematisiert, erkennt sie auch, dass das, 
was auf der Ebene des Akteurs als Faktum, als vorausgesetztes Objekt erscheint, 
selbst als Produkt menschlichen Handelns und das heißt hier: der Naturbearbeitung 
verstanden werden muss. 

 
„In Wahrheit resultiert jedoch das Leben der Gesellschaft aus der Gesamtarbeit der verschie-

denen Produktionszweige, und wenn die Arbeitsteilung unter der kapitalistischen Produkti-

onsweise auch nur schlecht funktioniert, so sind ihre Zweige, auch die Wissenschaft, doch 

nicht als selbstständig und unabhängig anzusehen. Sie sind Besonderungen der Art und Wei-

se, wie sich die Gesellschaft mit der Natur auseinandersetzt.“10 

 
Jedoch muss gefragt werden, ob die kategoriale Engführung auf den Begriff der 
Arbeit als grundlegender menschlicher Tätigkeitsweise und der Versuch, die zentra-
len praktischen Widersprüche aus diesem Begriff abzuleiten, für die Entfaltung des 
Kritikbegriffs tatsächlich hinreichend sind. Wenn das „Leben der Gesellschaft“ in 
dieser Weise als noch nicht durchschautes Produkt menschlicher Naturbearbeitung 
gefasst wird, muss entweder der Begriff des „kritischen Verhaltens“,11 an das sie als 
Theorie anschließt, ungeklärt bleiben, da dieses Verhalten sich, insofern es sich ge-
gen herrschende Ungerechtigkeiten richtet, nicht auf ein Verhalten, das aus unmit-
telbarem Überlebensdruck hervorgeht, reduzieren lässt.12 „[T]wo different kinds of 
activity are conflated via a single concept, whereas the transformation of externality 
by labor and critical-political activity which entails communication, interpretation, 
dispute and organizing are clearly not the same.”13 Oder aber die kritische Theorie 
versucht, den Prozess der Emanzipation und damit auch den eigenen Beitrag zu ihm 

                                                            
9  Vgl. ebd., S. 217. 

10  Ebd., S. 214. 

11  Vgl. ebd., S. 223. 

12  Vgl. Honneth, Axel, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschafts-

theorie, Frankfurt am Main, Frankfurt am Main 1989, S. 25. 

13  Benhabib, Seyla, Critique, Norm and Utopia. A Study of the Foundations of Critical 

Theory, New York 1986, S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 51 

 
direkt aus dem Prozess der fortschreitenden Naturbeherrschung abzuleiten; damit 
jedoch würde sie in ein technizistisches Selbstverständnis zurückfallen. Technische 
Innovationen gelten dann als unabhängige Variable; soziale Verkehrs- und Be-
wusstseinsformen als  zu erklärende Phänomene, die aus dieser Grundlage abzulei-
ten sind. Die Verkehrs- und Bewusstseinsformen werden dann auf die Funktion re-
duziert, gegenwärtig schon möglichen Produktivkraftentfaltungen einen Rahmen zu 
ihrer Durchsetzung zur Verfügung zu stellen. Zu überwinden sind sie, sobald sie 
dies nicht mehr ermöglichen.14 Produktivkräfte werden in einer solchen Konzeption 
zur zentralen Triebkraft der Geschichte, die bestimmte, ihrem jeweiligen Entwick-
lungsstand entsprechende Organisationsformen erzwingen.15 Dann aber kann der 
Übergang zu alternativen gesellschaftlichen Ordnungen als sachlich notwendig gel-
ten und dies unabhängig davon, ob die Akteure sich dessen bewusst sind oder nicht. 

 
„Jeder Entwicklungsstand der Produktivkräfte erlaubt gleichsam nur eine bestimmte Instituti-

onalisierung des gesellschaftlichen Reproduktionsprozesses; daher ist zwar der Klassenkampf 

notwendig für die Durchsetzung solcher Institutionalisierungen, aber er ist gleichwohl nur das 

Vehikel eines geschichtlichen Fortschritts, der sich hinter dem Rücken der kämpfenden Klas-

sen vollzieht und dessen einzige Logik die einer fortschreitenden Unterwerfung der äußeren 

Natur durch ein nur zum Scheine in Klassen gespaltenes Gattungssubjekt ist.“16 

 
Damit aber lässt sich auch fragen, wie sich die für die kritische Theorie grundle-
genden praktischen Widersprüche sich in den Erfahrungen der Akteure nieder-
schlagen. Der Aufsatz „Traditionelle und kritische Theorie“ ist, wie erwähnt, auch 
in dieser Hinsicht eine Übergangsschrift. Einerseits müssen diese Widersprüche 
sich auch in realen Auseinandersetzungen ihren Ausdruck finden. Und Horkheimer 
geht, auch in dieser Hinsicht noch im Rahmen der Kritik der politischen Ökonomie 
verbleibend, davon aus, dass dem Proletariat dabei insofern eine besondere Stellung 
zukommt, als es vor dem Hintergrund seiner Stellung im Produktionsprozess den 
Gegensatz zwischen der menschlichen Macht und Ohnmacht am schärfsten er-
fährt.17 Andererseits behauptet er zugleich auch, dass Prozesse sozialer Differenzie-
rung und die gewachsenen Möglichkeiten bewusster Ideologiebildung die angemes-

                                                            
14  Vgl. Wellmer, Albrecht, Kritische Gesellschaftstheorie und Positivismus, Frankfurt am 

Main 1969, S. 73. 

15  Vgl. Honneth, Axel, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschafts-

theorie, Frankfurt am Main, Frankfurt am Main 1989, S. 28. 

16  Wellmer, Albrecht, Kritische Gesellschaftstheorie und Positivismus, Frankfurt am Main 

1969, S. 101. 

17  Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-

sche Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 230. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


52 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
sene Erkenntnis dieser Widersprüche verhindern.18 Zudem führt, so ein zusätzli-
ches, der Psychoanalyse entlehntes Argument, die Furcht der Beherrschten davor, 
dass die Ergebnisse der Theorie die eigenen Anpassung an die Realität als überflüs-
sig erscheinen lassen könnten, zu einer Feindschaft gegen diese überhaupt.19 Inso-
fern reflektiert der Aufsatz auch die wachsende Spannung zwischen der Perspektive 
des kritischen Intellektuellen und der seiner potentiellen Adressaten. Einerseits nö-
tigt zwar diese Spannung überhaupt erst zu einer eigenständigen Theoriebildung, 
denn „ohne die Möglichkeit dieses Konflikts bedürfte es keiner Theorie; denen, die 
sie brauchen, fiele sie unmittelbar zu.“20 Andererseits lässt sich umgekehrt fragen, 
auf welcher Grundlage die Einsicht des kritischen Theoretikers in die relevanten 
praktischen Widersprüche, die den Individuen selbst nicht in der richtigen Form ge-
genwärtig sind, möglich ist. 

Auch in den frühen Texten finden sich Ansätze, die es ermöglicht hätten, diese 
Schwierigkeiten zu vermeiden.21 Allerdings verschärfen sich die hier skizzierten 

                                                            
18  Vgl. ebd., S. 230 und 254. 

19  Vgl. ebd., S. 249. 

20  Ebd., S. 238. 

21  So lässt sich das von Horkheimer entwickelte Theoriemodell auch so interpretieren, dass 

hier die widersprüchlichen Erfahrungen, von denen die theoretische Reflexion ihren Aus-

gang nimmt, im Verlauf dieser Reflexion weiter bestimmt werden. Damit werden dann 

auch erst die Bedingungen festgelegt, denen eine überwindende Praxis genügen muss. Sie 

erklärt also nicht nur, weshalb etwas in Widerspruch gerät, sondern auch, was. Im Ergeb-

nis des Erklärungsprozesses wird der Ausgangspunkt, das zu Erklärende selbst verändert; 

die Widersprüche, die der Forschung zu Grunde lagen, können dann in neuer Weise ver-

standen werden. Das impliziert dann auch, dass die damit veränderte Deutung praktischer 

Widersprüche zum Ausgangspunkt neuer Forschungsanstrengungen werden muss. Und 

daraus ließe sich eine Konzeption entwickeln, nach der die kritische Theorie das Ganze 

der Gesellschaft nie innehat, nie als vollständig entfalteten Gegenstand zu repräsentieren 

vermag, sondern nur anzielen kann. Damit aber kann sie für sich keine privilegierte Be-

obachterposition in Anspruch nehmen. 

 Wird die Reflexionsfigur, die der kritischen Theorie zu Grunde liegt, in dieser Weise ge-

deutet, so erscheint auch der von ihr verwendete Begriff des Interesses in einem neuen 

Licht. Honneth hatte die Einführung des Interessenbegriffs bei Marx als Ausdruck von 

dessen positivistischen Selbstmissverständnis gedeutet; nämlich als Versuch, in einem 

solchem utilitaristisch-naturalistisch gefassten Begriff die motivationale Basis von Klas-

senkämpfen zu bestimmen. Ein solches Verständnis sollte die Untersuchung der kapita-

listischen Gesellschaftsordnung von normativen Grundlagen unabhängig machen und ih-

re Überwindung als zwangsläufigen Prozess erscheinen lassen. (Vgl. Honneth, Axel, Die 

Moral im „Kapital“. Versuch einer Korrektur der Marxschen Ökonomiekritik, in: Jaeggi, 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 53 

 
Problemfelder, die sich aus diesem Selbstverständnis der kritischen Theorie erge-
ben, in ihrer weiteren Entwicklung. 

 
Noch in der Dialektik der Aufklärung behält der Begriff der Arbeit die zentrale 
Stellung, die er in der früheren Konzeption Horkheimers innehatte; allerdings wird 
der Prozess der fortschreitenden Naturbeherrschung nicht länger so verstanden, dass 
über diesen die notwendigen Bedingungen der innergesellschaftlichen Emanzipati-
on erzeugt werden. Vielmehr schlägt das, was die Menschen der Natur antun, auf 
sie selbst zurück. Insofern lässt sich die Schrift als ein Versuch verstehen, die Kritik 
der politischen Ökonomie durch eine Kritik der instrumentellen Vernunft zu erset-
zen und damit die Theorie „so tief anzusetzen, daß sie mit dem von Marx kritisier-
ten liberalen Kapitalismus zugleich dessen staatskapitalistische und staatsinterven-
tionistische Erben trifft und sie auf den Begriff bringt.“22 Es lässt sich nun zeigen, 
dass die Konzeption, die Horkheimer und Adorno in den philosophischen Fragmen-
ten der „Dialektik der Aufklärung“ entwickeln, genau deshalb, weil sie die Dyna-
mik der menschlichen Geschichte allein aus dem Begriff der Naturbeherrschung 
entwickelt und es auch diese Perspektive ist, unter der die Prozesse der Subjektfor-
mierung thematisiert werden dem Anspruch, sich selbst als Moment einer übergrei-
fenden gesellschaftlichen Praxis rekonstruieren zu können, nicht mehr gerecht zu 
werden vermag.  Beide Punkte sollen im Folgenden entwickelt werden. 

 Der zentrale Begriff, den die Autoren für die Rekonstruktion der Gattungsge-
schichte des Menschen, deren einzelne Stationen hier ausgeklammert bleiben sol-

                                                                                                                                    
Rahel und Loick, Daniel (Hrsg.), Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Berlin 2013, S. 

350-363.) Unabhängig von der Frage, ob eine solche Deutung auf die Marxsche Theorie 

tatsächlich zutrifft, wird doch deutlich, dass in dem entwickelten Verständnis der kriti-

schen Theorie dem Begriff des Interesses eine andere Stellung zukommen muss. Das In-

teresse an der Überwindung der die eigene Praxis prägenden Widersprüche, das ihr als 

Ausgangspunkt zu Grunde liegt und das zugleich auch das „Interesse an einem künftigen 

vernünftige Zustand der Gesellschaft ist“, lässt sich  nur als Reflexionsprodukt verstehen. 

Die Bestimmung und Erklärung dieser praktischen Widersprüche bleibt zugleich stets 

vorläufig; sie muss ihre Gültigkeit daran erweisen, dass sie es vermag, eine Praxis anzu-

leiten, die diese Widersprüche überwindet. Die Weitergabe und Weiterentwicklung der 

kritischen Theorie vollzieht sich dann „vermittels des Interesses an der Umwandlung, das 

sich zwar mit der herrschenden Ungerechtigkeit notwendig reproduziert, aber durch die 

Theorie geformt und gelenkt werden soll und gleichzeitig wieder auf sie zurückwirkt.“ 

(Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-

sche Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 258.) 

22  Wellmer, Albrecht, Kritische Gesellschaftstheorie und Positivismus, Frankfurt am Main 

1969, S. 138. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


54 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
len, zu Grunde legen, ist der der Selbsterhaltung. Als Medium, über das dieser Pro-
zess der Selbsterhaltung sich vollzieht, gilt die Arbeit oder das instrumentelle Han-
deln. Der Fokus liegt also einzig auf der Auseinandersetzung der Menschen mit der 
außermenschlichen Natur, wobei diese allein nach Maßgabe ihrer Beherrschung ka-
tegorisiert und behandelt wird. Auch die Entwicklung der Wissensformen geht in 
diesem Prozess der Unterwerfung der Natur auf. Der Begriff erscheint als ideelles 
Werkzeug, das an die Stelle an allen Dingen passt, so die bekannte Formulierung, 
an denen man sie packen kann, d.h. sie werden nach dem Kriterium ihrer Relevanz 
für praktische Eingriffe gebildet.23 „Was die Menschen von der Natur lernen wol-
len, ist, sie anzuwenden, um sie und die Menschen vollends zu beherrschen.“24 In 
der Konsequenz werden also auch soziale Herrschaftsverhältnisse als innergesell-
schaftliche Fortsetzung instrumenteller Verfügung, als Fortsetzung der Praxis der 
Naturbeherrschung interpretiert. Subalterne Klassen werden den Institutionen der 
Gesellschaft ebenso untergeordnet, wie die äußere Natur den technischen Appara-
ten. „Die Aufklärung verhält sich zu den Dingen, wie der Diktator zu den Men-
schen. Er kennt sie, sofern er sie manipulieren kann.“25 Soziale Verhältnisse werden 
also mit denselben kategorialen Mitteln erfasst, mit denen auch das Verhältnis der 
Subjekte gegenüber der zu bearbeitenden Natur beschrieben wird. Damit aber ver-
fehlt sie es auch, die eigenständige Weise des kritischen Verhaltens gegenüber der 
Gesellschaft zu rekonstruieren, als deren theoretische Fortsetzung sie sich entspre-
chend des Aufsatzes von Horkheimer versteht. 

2. Auch die Selbstverhältnisse der Individuen gelten als bloße Konsequenz der 
Zwänge, vor die der Zweck der außermenschlichen Naturbeherrschung die Indivi-
duen stellt. Schon in den frühen Konzeptionen Horkheimers greifen Persönlich-
keitstheorie und die Kritik der politischen Ökonomie unmittelbar ineinander. Die 
Familie gilt als Instanz, die in der Sozialisation letztlich nur die Anforderungen des 
Produktionsprozesses vermittelt. Dies setzt sich in der Dialektik der Aufklärung in-
sofern fort, als hier die Ausbildung eines einheitlichen Ich, d.h. eines Selbstverhält-
nisses, das die Bewertung verschiedener Handlungsmöglichkeiten und eine voraus-
schauende Planung ermöglicht, ebenfalls nur als Mittel des Selbsterhalts, bzw. des 
Erhalts des naturhaften Substrats des menschlichen Lebens gilt. Denn, so die Über-
legung, die diesen Gedanken stützen soll, die Beherrschung der äußeren Natur ver-
langt die Unterdrückung der Inneren, das Opfer des Augenblicks an die Zukunft. 
Das identische Selbst gewinnt sich gegen den Naturzusammenhang und gegen die 
Irrationalität des mythischen Opfers nur, indem es das Opfer an sich beständig wie-

                                                            
23  Vgl. Horkheimer, Max und Adorno, Theodor W., Dialektik der Aufklärung. Philosophi-

sche Fragmente, Frankfurt am Main 2002, S. 46. 

24  Ebd., S. 10. 

25  Ebd., 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 55 

 
derholt, die eigene Natur verleugnet.26 Das Individuum muss eigene Empfindungen 
und Impulse der für die instrumentelle Verfügung notwendigen Selbstdisziplin un-
terordnen. In dem Maße, in dem die Verfügungsgewalt über die äußere Natur ge-
wonnen wird, verliert das Subjekt den Zugang zur eigenen. Dies gilt als zentrale 
Quelle für den Umschlag von Aufklärung in den Mythos. Die Selbsterhaltung ist 
dann schon virtuell die Vernichtung des Selbst, in dessen Dienst sie geschieht. Hier 
ist schon die gegenwärtige Umkehrung der Mittel in Zwecke im Keim angelegt.27 

 
„Eben diese Verleugnung, der Kern aller zivilisatorischen Rationalität, ist die Zelle der fort-

wuchernden mythischen Irrationalität: mit  der Verleugnung der Natur im Menschen wird 

nicht bloß das Telos der auswendigen Naturbeherrschung sondern das Telos des eigenen Le-

bens verwirrt und undurchsichtig. [...] Die Herrschaft des Menschen über sich selbst, die sein 

Selbst begründet, ist virtuell allemal die Vernichtung des Subjekts, in dessen Dienst sie ge-

schieht [...].“28 

 
Die Beherrschung der äußeren Natur ist also die zentrale Interpretationsfolie, auf 
deren Grundlage sowohl innergesellschaftliche Herrschaftsverhältnisse als auch 
Prozesse der Subjektbildung gedeutet werden; sie setzt sich in der Kontrolle und 

                                                            
26  Vgl. ebd., S. 58f. 

27  Davon unterscheidet sich die Diagnose der soziologischen Schriften in mehrfacher Hin-

sicht. Das Individuum gilt hier als historisch gewordene und damit auch vergängliche In-

stanz einer spezifischen gesellschaftlichen Entwicklungsstufe: der des liberalen Kapita-

lismus. Voraussicht, Selbstverantwortung und Pflichtbewusstsein waren nur unter den 

Bedingungen des Kleinunternehmertums zentrale Voraussetzungen der gesellschaftlichen 

Reproduktion. Überflüssig werden sie in dem Maße, in dem gesellschaftliche Prozesse 

zum direkten Gegenstand der Planung staatlicher Instanzen und der zentralisierten Kapi-

tale werden. Unter diesen Bedingungen erodiert innerhalb der Familien die Autorität der 

Vaterfigur und damit die Instanz, die bisher als soziales Gegenüber die gewissensbilden-

de Internalisierung gesellschaftlicher Normen ermöglichte. Damit erlischt die Möglich-

keit unter Umständen zwar konformistischer, aber dennoch eigenständiger Triebregulati-

on. Der Einzelne wird nunmehr unmittelbar durch zentrale Massenorganisationen soziali-

siert. In dieser Argumentation werden sozioökonomische Entwicklungen direkt mit Ver-

änderungen der Familienstruktur kurzgeschlossen und diese wiederum mit den Auswir-

kungen für deren Sozialisationsfunktion. Das erste ist nur möglich, wenn die eigenständi-

ge Dimension sozialer Verständigung und Konsensbildung ausgeblendet wird, das andere 

nur, wenn eine spezifische, im Grunde patriarchale Ausprägung der Familienstruktur als 

paradigmatisch für die Institution der Familie überhaupt gedeutet wird. Der Vater gilt hier 

nämlich als einzig relevante Sozialisationsinstanz. 

28  Ebd., S. 62-63. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


56 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Unterdrückung der inneren Natur des Subjekts und in der Herrschaft des Menschen 
über den Menschen bloß fort. 

Die beiden hier skizzierten Grundzüge der Dialektik der Aufklärung führen in 
die Schwierigkeit, dass gerade dann, wenn die Diagnose zutrifft, dass blinde, also 
noch nicht über sich aufgeklärte Selbsterhaltung als das zentrale Movens geschicht-
licher Entwicklungen zu bestimmen ist, dass begrifflich-diskursive Vermögen als 
ideelle Werkzeuge zur Verwirklichung dieses Zwecks gelten müssen und dass das 
einheitliche Selbst als Ergebnis der Verinnerlichung gesellschaftlicher Repressions-
instanzen zu verstehen ist, unklar wird, wie eine kritische Perspektive auf diese 
Prozesse überhaupt als möglich gedacht werden kann. Das Paradox besteht genau 
darin, dass in dem Maße, in dem davon ausgegangen wird, dass die Diagnose zu-
trifft, unverständlich werden muss, wie sie möglich ist. Die Dialektik der Aufklä-
rung beschreibt „die Selbstzerstörung des kritischen Vermögens auf paradoxe Wei-
se, weil sie im Augenblick der Beschreibung noch von der totgesagten Kritik Ge-
brauch machen muß.“29 

Es kann hier nicht mehr bestimmt werden, wie Formen widerständiger Praxis, 
als deren theoretische Fortsetzung sich der eigene Theorieentwurf verstanden hatte, 
begrifflich erfasst werden sollen.30 Ebenso wird die Möglichkeit der eigenen Theo-
riebildung insofern problematisch, als die Erfahrungs- und der Reflexionsfähigkeit, 
die der kritische Theoretiker gegenüber der zeitgenössischen verkümmerten Subjek-
tivität in Anspruch nehmen muss, undurchsichtig wird. Das heißt, dass zwischen 
der Position des kritischen Theoretikers und der Perspektive der von ihm untersuch-
ten Akteure ein Bruch behauptet wird, der nicht nur in normativer und politischer 
Hinsicht problematisierbar ist, sondern auch, und darauf soll hier der Schwerpunkt 
liegen, innerhalb der eigenen Theorie nicht mehr überbrückt werden kann. 

Damit unterläuft dieser Ansatz kritischer Theorieentwicklung den Anspruch, 
unter den sie sich ursprünglich gestellt hatte: die eigene Perspektive mit den Mitteln 
der Theorie aus ihrem Gegenstand heraus entwickeln zu können. Sie kann die eige-
ne Reflexion nicht mehr im Gegenstand dieser Reflexion verorten und bleibt damit 
über das eigene Tun im Unklaren. 

Die mit Autoren wie Habermas und Benhabib einsetzende kommunikationsthe-
oretischen Wende, der auch die Anerkennungstheorie Honneths zuzurechnen ist, 
lässt sich vor diesem Hintergrund als Ergebnis eines Lernprozesses verstehen, die 
einerseits zwar den ursprünglichen Anspruch an die eigene Theoriebildung beibe-

                                                            
29   Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frank-

furt am Main 1988, S. 144. 

30  Es kann nicht bestimmt, sondern allenfalls angezeigt werden, was vom gesellschaftlichen 

Zwang unterdrückt wird. Die normativen Kriterien der Kritik bleiben unbestimmt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 57 

 
hält, andererseits aber aus dem Scheitern der traditionellen Konzeption kritischer 
Theorie insofern Konsequenzen zieht, als sie: 

 Den Praxismodus expliziert, als dessen Fortsetzung und Reflexion die kritische 
Theorie der Gesellschaft verstanden werden soll. 

2. Den Bruch mit den von ihr untersuchten Akteuren insofern vermeidet, als sie 
deren jeweiliges Selbstverständnis nicht als Ergebnis der Internalisierung bestehen-
der Zwänge deutet und damit auch unterläuft, sondern dieses gerade als normative 
Grundlage der Kritik in Anspruch nimmt. 

 
Dafür rekurrieren sowohl Habermas als auch Honneth auf die frühen sozialphiloso-
phischen Schriften Hegels, insbesondere auf dessen Jenaer Philosophie des Geistes. 
Allerdings unterscheiden sich die Lösungsvorschläge und die theoretischen Weiter-
entwicklungen, die beide Autoren durch den Rückgriff auf Hegel erarbeiten, erheb-
lich. 

Habermas verfolgt mit dem Bezug auf Hegel das Ziel, einen Begriff der gesell-
schaftlichen Praxis auszuarbeiten, der Arbeit und Interaktion umfasst. Hegel hat, so 
Habermas in seinen Jenaer Vorlesungen über die Philosophie des Geistes, drei Me-
dien unterschieden, über die sich der Bildungsprozess des individuellen Bewusst-
seins als auch der Menschengattung vollzieht: Sprache, Arbeit und Interaktion. Das 
Medium der Sprache ist dabei den beiden anderen insofern vorgelagert, als sowohl 
Arbeit als auch Interaktion von der Fähigkeit der Symbolverwendung abhängig 
sind; erst mit der Sprache können Bewusstsein und Sein der Natur unterschieden, 
Dinge identifiziert und wiedererkannt werden. Arbeitsprozesse können hier deshalb 
als Medium der Bildung des Selbstbewusstseins verstanden werden, weil in ihnen 
die unmittelbare Triebbefriedigung suspendiert bzw. aufgeschoben werden muss 
und schrittweise ein technisches Verfügungswissen erworben wird, auf dessen 
Grundlage die äußere Natur zu beherrschen ist. Interaktionen analysiert Hegel in 
diesen Schriften als Kämpfe um Anerkennung; diese lassen sich, so Habermas, als 
Prozesse der Unterdrückung und Wiederherstellung von Dialogverhältnissen ver-
stehen, in deren Verlauf die Einzelnen lernen, inwiefern „die Identität des Ich allein 
durch die von meiner Anerkennung ihrerseits abhängige Identität des Anderen, der 
mich anerkennt, möglich ist.“31 Neben die Arbeit als ein spezifisches Verhältnis von 
Objekt und Subjekt tritt bei Habermas also die Interaktion als ein Verhältnis zwi-
schen Subjekten.32 Schon der zweckrationale Bezug des Subjekts auf ein zu bear-

                                                            
31  Habermas, Jürgen, Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels „Jenenser Philosophie 

des Geistes“, in: ders., Technik und Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main 1968, 

S. 19. 

32  Vgl. Habermas, Jürgen, Technik und Wissenschaft als Ideologie, in: ders., Technik und 

Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main 1968, S. 62. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


58 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
beitendes Objekt verlangt, da dieser sich innerhalb einer arbeitsteiligen Organisati-
on vollzieht, also nur durch gemeinsame Handlungskoordination ermöglicht wird, 
eine auf wechselseitiges Einverständnis zielende Kommunikation. Die Rekonstruk-
tion der Reproduktion der Gattung verlangt so einen Begriff der kommunikativen 
Rationalität. Die Medien von Arbeit und Interaktion lassen sich zwar nicht aufei-
nander zurückführen, gleichwohl jedoch untersucht Hegel die jeweiligen Vermitt-
lungsformen zwischen der arbeitsteilig organisierten Produktion und den Interakti-
onsverhältnissen. Die rechtlich institutionalisierte Form der Anerkennung, die bür-
gerliche Gesellschaften prägt, bezieht sich nämlich zentral auf die Möglichkeit des 
Einzelnen, durch eigene Arbeit oder Tausch Eigentum zu erwerben. Das aber heißt, 
dass die jeweilige gesellschaftlich organisierte Form der Naturbearbeitung schon 
durch bestimmte institutionalisierte Interaktionsformen und deren normative Legi-
timation geprägt sind. 

Die Produktion und die Aneignung der Produkte sind also, so entwickelt Ha-
bermas diesen Gedanken in „Erkenntnis und Interesse“ weiter, gesellschaftlich or-
ganisiert; die Gesetze, die die Verteilung der jeweiligen Anteile am gesellschaftli-
chen Reichtum bestimmen, haben in der kapitalistischen Gesellschaft die Form von 
Eigentumsrechten. Die Distribution ergibt sich nicht aus dem Produktionsprozess 
selbst sondern aus der Stellung in diesem. Letztere wird aber durch die Produkti-
onsverhältnisse geregelt. Marx und Horkheimer müssen also, so Habermas, mit so-
zialen Voraussetzungen der Produktion rechnen. Denn die Verteilung der Produkti-
onsinstrumente ist nicht ohne die Ebene symbolisch vermittelter Interaktion rekon-
struierbar. Die kulturelle Überlieferung ist das Medium der normativen Sicherung 
dieses Rahmens, der die Kompetenzen, Entschädigungen und Belastungen der Ak-
teure festlegt. Dieser institutionelle Rahmen, die ihm entsprechenden Bewusstseins-
formen und normativen Sicherungen, sind dann, wenn sie zu unveränderlichen Ver-
hältnissen erstarren und als verdinglichte Bedingungen des Handelns erscheinen, 
der kritischen Reflexion zu unterziehen.33 Die Gattungsgeschichte ist somit einer-
seits geprägt durch die Emanzipation von äußerer Naturgewalt, die ermöglicht wird 
durch den Fortschritt technischen Verfügungswissens, andererseits durch die 
Emanzipation von der innergesellschaftlichen Repression. Der zuletzt genannte 
Prozess ist gekennzeichnet durch eine praktische Entfaltung kommunikativer Rati-
onalität; er bezeichnet eine Entwicklung, durch die der gesellschaftliche Verkehr 
zunehmend durch Formen gewaltfreier Kommunikation organisiert wird. Um den 
Selbsterzeugungsprozess der Gattung rekonstruieren zu können, müssen beide Ebe-
nen entfaltet werden. Die Synthesis durch Arbeit ist verschränkt mit einer Synthesis 
durch Kampf, über den sich die durch die Produktionsverhältnisse bestimmten 
Klassen aufeinander beziehen und der zur Entfaltung der jeweils möglichen kom-

                                                            
33  Vgl. Habermas, Jürgen, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt am Main 1973, S. 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 59 

 
munikativen Rationalität führt. Auf beiden Ebenen der Vermittlung bilden sich spe-
zifische Wissensformen: naturwissenschaftliches Wissen und Reflexionswissen. 
Habermas versucht also, wie Horkheimer, die unterschiedlichen Wissensformen auf 
ihren jeweiligen praktischen Konstitutionszusammenhang zurückzuführen. Wäh-
rend das Erkenntnisinteresse, das den empirisch-analytischen Wissenschaften zu 
Grunde liegt, auf eine erfolgreiche Bearbeitung der Natur zielt, dient das Reflexi-
onswissen dazu, die jeweiligen Interaktionsformen auf das Ziel kommunikativer 
Verständigung hin auszurichten. Eine solche Selbstreflexion der Wissenschaft erst 
ermöglicht es, die jeweiligen praktischen Konstitutionszusammenhänge und die 
damit verbundenen Zwecke, denen die Wissensformen dienen sollen, zu unter-
scheiden. Umgekehrt leistet ein 

 
„positivistisches Selbstverständnis der nomologischen Wissenschaften [...] dem Ersatz aufge-

klärten Handelns durch Technik Vorschub. Es steuert die Verwertung der erfahrungswissen-

schaftlichen Informationen unter dem illusorischen Gesichtspunkt, als ließe sich die prakti-

sche Beherrschung der Geschichte auf die technische Verfügung über vergegenständlichte 

Prozesse zurückführen.“34 

 
Während die Naturbeherrschung als relativ linearer Progress verstanden werden 
kann, sind die Herrschaftsformen und die Ideologien, die in diese eingebettet sind, 
relativ konstant. Die Entfaltung der Produktivkräfte macht jedoch schrittweise ein 
bestimmtes Maß an gesellschaftlicher Herrschaft obsolet. Das Reflexionswissen 
kritisiert gesellschaftliche Herrschaftsformen in dem Maße, in dem sie angesichts 
des jeweiligen Standes der Produktivkraftentwicklung nicht mehr notwendig sind. 
„Das Resultat der Befreiung durch Arbeit geht in die Normen, unter denen wir 
komplementär handeln, ein.“35 Das langfristige Ziel dieser Bewegung ist die Orga-
nisation der Gesellschaft durch herrschaftsfreie Kommunikation. 

Kommunikation zielt auf ein gültiges Einverständnis zwischen den Akteuren; 
die aus der jeweiligen Interaktion folgende Handlung wird dann durch eingesehene 
Gründe motiviert. Um den Geltungsanspruch, der darin impliziert ist, erheben zu 
können, muss die Möglichkeit der zwanglosen Prüfung der jeweiligen Behauptung 
unterstellt werden. Die Perspektive von Freiheit und Versöhnung ist damit in den 

                                                            
34  Habermas, Jürgen, Erkenntnis und Interesse, in: ders., Technik und Wissenschaft als Ide-

ologie, Frankfurt am Main 1968, S. 166. 

35  Habermas, Jürgen, Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels „Jenenser Philoso-

phie des Geistes“, in: ders., Technik und Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main 

1968, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


60 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
„sprachlichen Reproduktionsmechanismus der Gattung schon eingebaut.“36 Mit der 
Struktur der Sprache als zentrales Medium der Vergesellschaftung ist Mündigkeit 
für uns gesetzt. „Mit dem ersten Satz ist die Intention eines allgemeinen und unge-
zwungenen Konsensus unmissverständlich ausgesprochen.“37 Der Prozess der Ent-
faltung der Produktivkräfte, auf den nicht verzichtet werden kann, muss verbunden 
werden mit einer Entschränkung der Kommunikation.38 

Allerdings ist Habermas dieser Verschränkung der Kritik von Herrschaftsver-
hältnissen im Hinblick auf das Ziel zwangloser Kommunikation und den fortschrei-
tenden Mitteln der Naturbeherrschung nicht weiter nachgegangen; vielmehr über-
trägt er in späteren Schriften die hier entwickelte Leitunterscheidung zwischen Ar-
beit und Interaktion auf die zwischen verschiedenen Interaktionstypen. Eine Diffe-
renzierung des Interaktionsbegriffs wird dabei erreicht durch die Unterscheidung 
zwischen verschiedenen Medien, über die sich die Handlungskoordinierung zwi-
schen den Interaktionspartnern vollzieht. Strategische und kommunikative Interak-
tionen unterscheiden sich „nach dem Mechanismus der Handlungskoordinierung, 
insbesondere danach, ob die natürliche Sprache nur als Medium der Übertragung 
von Informationen oder auch als Quelle der sozialen Integration in Anspruch ge-
nommen wird.“39 In kommunikativen Handlungen müssen sich die Akteure vor 
dem Hintergrund eines geteilten lebensweltlichen Hintergrundwissens auf die bean-
spruchte Gültigkeit ihrer Sprechhandlungen einigen und somit ihre Situationsdeu-
tungen und Handlungspläne kooperativ aufeinander abstimmen. Dieses lebenswelt-
liche Hintergrundwissen ist dabei einerseits die Voraussetzung kommunikativer 
Verständigung; andererseits wird es durch diese beständig erneut erzeugt und gesi-
chert.40 Der Differenzierung von Geltungsansprüchen in Bezug auf ihre Wahrheit, 
Richtigkeit und Wahrhaftigkeit entspricht damit eine Differenzierung der Lebens-
welt in die drei Dimensionen von kultureller Tradierung, sozialer Integration und 
Sozialisation. Demgegenüber sind strategische Handlungen durch die zweckrationa-

                                                            
36  Habermas, Jürgen, Theorie des kommunikativen Handelns, Band 1, Frankfurt am Main 

1981, S. 533. 

37  Habermas, Jürgen, Erkenntnis und Interesse, in: ders., Technik und Wissenschaft als Ide-

ologie, Frankfurt am Main 1968, S. 163. 

38  Vgl. Habermas, Jürgen, Technik und Wissenschaft als Ideologie, in: ders., Technik und 

Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main 1968, S. 98. 

39  Habermas, Jürgen, Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktion und Le-

benswelt, in: ders., Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt am 

Main 1992, S. 69. 

40  Vgl. Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, 

Frankfurt am Main 1988, S. 396. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 61 

 
le Ausrichtung auf den eigenen Handlungserfolg gekennzeichnet.41 Stabile Interak-
tionsordnungen dieses Handlungstyps können sich nur dann entwickeln, wenn sich 
die wechselseitige Handlungskoordinierung unter Bezugnahme auf symbolische 
generalisierte Kommunikationsmedien vollzieht, etwa das Geld in der Wirtschaft 
oder die Macht in Bezug auf staatliche und bürokratische Organisationsformen. Erst 
auf dieser Grundlage ist es möglich, die Kommunikation von riskanten Verständi-
gungsprozessen und damit den Ressourcen der Lebenswelt abzukoppeln. „Die zu 
Subsystemen verselbstständigten, über den Horizont der Lebenswelt hinausreichen-
den Interaktionszusammenhänge gerinnen zur zweiten Natur einer normfreien So-
zialität.“42 

Mit einer solchen Konzeption jedoch kann die ursprüngliche Frage nach der 
Verschränkung von Arbeit und Interaktion in konkreten Produktionsverhältnissen 
nicht länger gestellt werden; vielmehr wird die Unterscheidung zwischen strategi-
schen und kommunikativen Handlungen zu einer Unterscheidung zwischen ver-
schiedenen gesellschaftlichen Teilbereichen, System und Lebenswelt, weiterentwi-
ckelt. Gegenstand der Kritik ist dann nur das Verhältnis zwischen System und Le-
benswelt; die Kritik bezieht sich auf Deformationen der Lebenswelt, die sich daraus 
ergeben, dass Lebensbereiche, die für ihre Reproduktion auf kommunikative Ver-
ständigung angewiesen sind, zunehmend durch die Medien der Subsysteme zweck-
rationalen Handelns gesteuert werden. Verdinglichung kann vor diesem Hinter-
grund als ein Prozess verstanden werden, in dem 

 
„eine einseitige, an Maßstäben der ökonomischen und der administrativen Rationalität ausge-

richtete Modernisierung in Lebensbereiche eindringt, die um Aufgaben der kulturellen Über-

lieferung, der sozialen Integration und der Erziehung zentriert und daher auf andere Maßstä-

be, nämlich die der kommunikativen Rationalität angelegt sind.“43 

 
Habermas kann mit dieser Konzeption zwar das erste Problem der traditionellen 
Konzeptionen kritischer Theorie vermeiden und mit dem Begriff des kommunikati-
ven Handelns bestimmen, was durch eine entfesselte instrumentelle Vernunft ver-
letzt wird. Es sind die Formen verständigungsorientierten Handelns und der Ratio-

                                                            
41  Vgl. Habermas, Jürgen, Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktion und 

Lebenswelt, in: ders., Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt 

am Main 1992, S. 71. 

42  Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frank-

furt am Main 1988, S. 407. 

43  Habermas, Jürgen, Die Moderne – ein unvollendetes Projekt, in: Welsch, Wolfgang 

(Hrsg.), Wege aus der Moderne. Schlüsseltexte zur Postmodernediskussion, Weinheim 

1988, S. 183. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


62 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
nalisierung der Lebenswelt, an die die kritische Theorie anschließt und in Bezug auf 
die sich zeigen lässt, dass die von ihr verwendeten Kriterien der Kritik in der vor-
wissenschaftlichen gesellschaftlichen Praxis verankert sind. 

Allerdings bleibt dieser Ansatz in der Perspektive Honneths noch insofern defi-
zitär, als die erwähnte Unterscheidung zwischen den verschiedenen sozialen Hand-
lungsbereichen zu der „komplementären Fiktion“44 machtfreier Kommunikations-
sphären auf der einen und normfreien Subsystemen zweckrationalen Handelns auf 
der anderen Seite führt. Der Ansatzpunkt kritischer Theorie liegt in der Konzeption 
von Habermas im Spannungsverhältnis zwischen den Subsystemen und der Le-
benswelt. Während hier verständigungsorientierte Akteure die Ansprüche auf 
Wahrheit, Richtigkeit und Wahrhaftigkeit ihrer Aussagen unter Bezugnahme auf 
ein geteiltes lebensweltliches Hintergrundwissen rechtfertigen, wird dort durch die 
Etablierung von Macht und Geld als Medien der Handlungskoordinierung das Dis-
sensrisiko verständigungsorientierten Handelns vollkommen entschärft.45 Damit 
gehen jedoch folgenreiche Ausblendungen einher. 

Die erste Annahme erweckt den Anschein, als würde sich die Handlungskoor-
dinierung innerhalb der Lebenswelt, also insbesondere in Öffentlichkeit und Fami-
lie, ohne Formen der physischen oder psychischen Machtausübung vollziehen.46 
Die zweite Annahme unterschlägt, dass sich auch die Subsysteme der Wirtschaft 
und der Staatsverwaltung „generell nur als Verkörperungen von zugleich zweckra-
tionalen und politisch-praktischen Prinzipien erklären lassen“47, wobei die jeweili-
gen politisch-praktischen Prinzipien als Ergebnis eines Kommunikationsprozesses 
zwischen den beteiligten Akteuren zu verstehen sind. Auch die Handlungskoordi-
nierung innerhalb der Subsysteme bleibt damit auf normative Konsensbildungen 
angewiesen.48 Für alle Interaktionsbereiche ist deshalb davon auszugehen, dass „ein 
Prozeß der intersubjektiven Verständigung immer wieder dafür Sorge tragen 

                                                            
44  Honneth, Axel, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschaftstheorie, 

Frankfurt am Main 1989, S. 328. 

45  Vgl. ebd., S. 328. 

46  Vgl. ebd., S. 330. Allerdings weist Honneth an dieser Stelle auch darauf hin, dass Ha-

bermas in späteren Schriften diesem Einwand begegnet, indem er zwischen „Einfluss-

nahme“ und „Einverständnis“ unterscheidet und damit auch Formen der Machtausübung 

in der Sphäre der sprachlichen Handlungskoordinierung erfassen kann. 

47  Ebd., S. 329. 

48  Honneth misst hier den Prozessen der Konsensbildung ein zu starkes Gewicht zu. Das 

Ausmaß, indem etwa die jeweiligen Formen der Arbeitsorganisation auf das tatsächliche 

Einverständnis aller Beteiligten angewiesen sind, hängt davon ab, inwiefern die Macht-

asymmetrien innerhalb des Betriebes durch strukturelle und organisatorische Macht der 

Beschäftigten ausgeglichen werden können. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 63 

 
[muss], daß ein normativ akzeptierter Konsens über die Organisationsformen sozia-
len Handelns erhalten bleibt.“49 Wird dies ausgeblendet, können konkrete Formen 
der Organisation der Produktion und der politischen Verwaltung nicht länger prob-
lematisiert werden. Damit geraten dann auch soziale Bewegungen aus dem Blick-
feld, die eine Umgestaltung der Organisation und der Bewertung von Arbeitspro-
zessen anstreben. Die Formulierung der Anerkennungstheorie Honneths lässt sich 
vor diesem Hintergrund als Versuch verstehen, die eigenen Grundbegriffe so anzu-
legen, dass diese Konfliktfelder wieder als Gegenstand der Kritik kritischer Theorie 
Berücksichtigung finden können. Wenn also, so lässt sich die Aufgabe formulieren, 
vor die die Anerkennungstheorie vor dem Hintergrund des bisher entwickelten ge-
stellt ist, am ursprünglichen Anspruch der kritischen Theorie festgehalten werden 
soll und dafür die vorwissenschaftlichen Formen der Kritik, an die sie als Theorie 
anschließt, zu explizieren sind, muss diese Explikation so erfolgen, dass sich auf ih-
rer Grundlage alle relevanten gesellschaftlichen Interaktionsformen thematisieren 
lassen. Es ist diese Aufgabe, die für Honneth den Rückgriff auf den frühen Hegel 
motiviert. Auf dessen Begriff der Anerkennung wird hier nicht rekurriert, um, wie 
im Falle von Habermas, einen Gegenbegriff zu dem der Arbeit zu gewinnen, son-
dern um eine in der vorwissenschaftlichen gesellschaftlichen Praxis verankerte und 
alle relevanten Interaktionsformen umgreifende normative Grundlage der Kritik 
entwickeln zu können. Alle gesellschaftlichen Teilbereiche: Liebesbeziehungen, 
Rechtsverhältnisse und die Form der gesellschaftlichen Arbeitsteilung lassen sich 
mit Hegel als Anerkennungsbeziehungen rekonstruieren, die sich gleichwohl in den 
Hinsichten unterscheiden, nach denen die Einzelnen jeweils anerkannt werden; ihre 
Ausdifferenzierung und Weiterentwicklung ist Ergebnis eines Kampfes, den die In-
dividuen um die Anerkennung ihrer Identitätsansprüche führen.50 

 
Habermas gelingt es zwar, die Handlungs- und Reflexionsform auszuweisen, an die 
die kritische Theoriebildung anschließt; indem er jedoch Arbeit und Interaktion ver-
schiedenen gesellschaftlichen Teilbereichen zuordnet, muss er bestimmte soziale 
Konflikte ausblenden. Dies führt zu dem zweiten Problem der traditionellen Kon-
zeption kritischer Theorie, dem Bruch mit der Akteursperspektive. Hier wirft Hon-
neth Habermas vor, mit der Entgegensetzung von System und Lebenswelt nur be-

                                                            
49  Ebd., S. 382. 

50  Dies ist allerdings schon Honneths Deutung des Hegelschen Kampfes um Anerkennung. 

Für Hegel selbst steht m.E. in diesen Schriften noch ein anderes Motiv des Kampfes im 

Vordergrund: Im Mittelpunkt steht weniger die Weiterentwicklung von Institutionen, 

sondern der Lernprozess, den das Individuum in diesem Kampf durchläuft, indem es, wie 

etwa der Verbrecher, erfährt, dass sein Anspruch auf Selbstständigkeit, sein Versuch der 

Loslösung von den eingelebten Formen der Sittlichkeit zum Scheitern verurteilt ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


64 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
stimmte Unrechtserfahrungen bestimmter sozialer Akteure thematisieren zu kön-
nen. Denn in der Konzeption von Habermas kommen Erfahrungen ökonomischer 
Abhängigkeit und sozialer Deklassierung keine entscheidende Bedeutung für den 
Wandel von Gesellschaften zu; vielmehr sieht er in „denjenigen Avantgarden eine 
neue Trägerschaft, die in einem sozioökonomisch entlasteten Klima die normativen 
Überschüsse der bürgerlichen Universalmoral einklagen und zu einer kommunika-
tiven Ethik auszuarbeiten lernen [...].“51 Die Konzentration auf gesellschaftlich pri-
vilegierte Gruppen droht Formen der Gesellschaftskritik zu übergehen, die gegen-
wärtig keine öffentliche Anerkennung finden. Damit geht die Gefahr einher, beste-
hende Ausschlüsse aus der öffentlichen Wahrnehmung in der eigenen Theorie unre-
flektiert zu reproduzieren. Honneth verweist gegenüber einem solchen Ansatz da-
rauf, dass: 

1. Sozial unterprivilegierte Schichten in der Regel nicht über eigenständig for-
mulierte umfassende Moral- und Gerechtigkeitsvorstellungen verfügen; diese Vor-
stellungen bleiben vielmehr situativ, ohne interne Kohärenz und ohne Bezug zu ei-
ner übergreifenden gesamtgesellschaftlichen Konzeption. Honneth bezieht sich 
hierfür u.a. auf die Untersuchungen Michael Manns, der in einer umfassenden Se-
kundäranalyse empirischer Untersuchungen zu Unterschieden von Gerechtigkeits-
vorstellungen zwischen verschiedenen sozialen Schichten in England und den USA 
der Frage nachging, „to what extent [...] the various classes in society internalize 
norms, values an beliefs wich legitimate the social order [...].“52 Als Ergebnis dieser 
Sekundäranalyse zeigt sich, dass ArbeiterInnen abweichende, d.h. der Legitimität 
der gegenwärtigen Ordnung widersprechende Werte und Deutungsmuster nur in 
dem Maße ausbilden, in dem diese auf ihre alltäglichen Lebenskontexte und Kon-
flikte bezogen werden können.53 Im Gegensatz dazu bestehen in Bezug auf die ge-
samtgesellschaftliche Ordnung vage abweichende Wertvorstellungen und Deu-
tungsmuster neben schulisch erworbenen konservativ-konformistischen. Michael 
Mann interpretiert diese Inkonsistenzen auf der Ebene gesamtgesellschaftlicher 
Deutungsmuster und Wertvorstellungen so, dass von einzelnen Gesellschaftsmit-
gliedern, insofern sie nur in bestimmte Segmente der Gesellschaft integriert sind, in 
erster Linie ein spezifisches Rollenverhalten erwartet wird und allgemeine Vorstel-
lungen in Bezug auf die gesamte Gesellschaft dafür zunächst irrelevant sind. Unter 
dem Druck, gesamtgesellschaftliche Vorstellungen und Rechtfertigungen zu entwi-

                                                            
51  Honneth, Axel, Moralbewusstsein und soziale Klassenherrschaft, in: ders., Das Andere 

der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 

111. 

52  Mann, Michael, The social cohesion of liberal democracy, in: American Sociological Re-

view 35, 1970, S. 425. 

53  Vgl. ebd., S. 432. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 65 

 
ckeln, stehen in erster Linie die, die über gesellschaftliche Macht verfügen. „Only 
those actually sharing societal power need develop consistent societal values.”54 
Und diese verfügen auch, so ergänzt Honneth diesen Gedanken, in besonderem 
Maße über die hierfür notwendigen symbolischen Mittel. Moralische Ansprüche 
sozial benachteiligter Gruppen lassen sich daher, so Honneth, eher aus Unrechtser-
fahrungen ablesen, als dass sie sich in positiv formulierten Deutungsmustern und 
Wertsystemen wiederfinden würden.55 

2. Es zudem notwendig ist, Ausgrenzungen von der Möglichkeit der öffentli-
chen Darstellung von Unrechtserfahrungen in der Formulierung einer kritischen 
Gesellschaftstheorie zu berücksichtigen. Honneth bezieht sich hier auf „Die Ord-
nung des Diskurses“ von Michel Foucault, um darauf hinzuweisen, dass gesell-
schaftliche Restriktionen dafür bestehen, was von wem unter welchen Umständen 
gesagt werden – und Gehör finden kann.56 Insbesondere führen formalisierte und 
entindividualisierte Sprachsysteme, die Festlegung legitimer Situationen der Miss-
billigung und die Tatsache, dass das öffentliche Gewicht der Rede vom Bildungsni-
veau und dem Einfluss der Sprechenden abhängen,57 dazu, dass „gerade die Aus-
schnitte aus dem individuellen Erfahrungshorizont, die aus klassenspezifischen 
Verletzungen und Entbehrungen bestehen, aus der öffentlichen Rede weitestgehend 
ausgespart und nur mit Mühe [...] individuell vertretbar [werden].“58 Wenn in der 
öffentlichen Wahrnehmung etwas als „soziale Bewegung“ verstanden wird, so ist 
dies zumeist erst ein Ergebnis eines Kampfes um öffentliche Anerkennung der 
Problemlage der jeweiligen Gruppe. 

3. gegenwärtige Prozesse der Individualisierung von Unrechtserfahrungen, wie 
die Schaffung betriebsinterner Arbeitsmärkte, die Zerstörung nachbarschaftlicher 
Wohnmilieus und die Durchsetzung von privaten Formen der Risikoabsicherung 
kollektive Organisierungsmöglichkeiten erschweren.59 

                                                            
54  Ebd., S. 435. 

55  Vgl. Honneth, Axel, Moralbewusstsein und soziale Klassenherrschaft, in: ders., Das An-

dere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 

117. 

56  Foucault, Michel, Die Ordnung des Diskurses. Inauguralvorlesung am Collège de France, 

2. Dezember 1970, Frankfurt am Main 1993. 

57  Vgl. Negt, Oskar und Kluge, Alexander, Öffentlichkeit und Erfahrung. Zur Organisati-

onsanalyse von bürgerlicher und proletarischer Öffentlichkeit, Frankfurt am Main 1974, 

S. 87. 

58  Honneth, Axel, Moralbewusstsein und soziale Klassenherrschaft, in: ders., Das Andere 

der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 

120. 

59  Ebd., S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


66 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Das Ausmaß an sozialen Unrechtserfahrungen schlägt sich also nicht unmittelbar in 
der Öffentlichkeit oder in der Bildung sozialer Bewegungen nieder. Die These, 
durch wohlfahrstaatliche Maßnahmen der Umverteilung wären Klassenkonflikte 
entschärft worden, von der auch Habermas ausgeht, beruht auf der Annahme, der 
Kapitalismus ließe sich ausschließlich als System materieller Ungleichheiten ver-
stehen. Nicht berücksichtigt werden dabei jedoch die Fremdbestimmtheit der Lohn-
arbeit, „die schwer meßbare, aber durchaus belegbare klassenspezifische Verteilung 
von Chancen zu kultureller Bildung, sozialer Anerkennung und identitätsverbür-
gender Arbeit.“60 

Wer also den Bruch mit der Akteursperspektive vermeiden will, kann sich, an-
ders als Habermas, nicht auf eine Bezugnahme auf positiv formulierte Gerechtig-
keitsvorstellungen etablierter sozialer Bewegungen beschränken, sondern muss 
auch Unrechtsempfindungen und Erfahrungen vorpolitischen sozialen Leidens the-
matisieren können. Diese gründen sich, so Honneth, nicht in der Erfahrung der 
„Einschränkung von intuitiv beherrschten Sprachregeln, sondern [in der] Verlet-
zung von sozialisatorisch erworbenen Identitätsansprüchen.“61 Die Konzentration 
auf die Entwicklung einer Universalpragmatik, über die bei Habermas das normati-
ve Potential kommunikativen Handelns erschlossen werden soll, führt, so Honneth, 
zu einer Ausblendung konkreter Unrechtserfahrungen. Der Prozess, der die sprach-
lichen Regeln der Verständigung zur Entfaltung bringt, vollzieht sich hinter dem 
Rücken der Akteure; der Vorgang, in dem Habermas die kritische Theorie verankert 
wissen will, schlägt sich nicht in ihrem Bewusstsein nieder. „Die Konzentration auf 
die linguistische Struktur der Kommunikation und die darin eingelassene Vernunft 
führt zu einer Ausblendung der damit verbundenen sozialen Erfahrungen.“62  In der 
Konsequenz bricht Honneth mit der Habermasschen Idee, das normative Potential 
sozialer Interaktion mit der in allen sprachlich erhobenen Geltungsansprüchen vo-
rausgesetzten Bezugnahme auf ein Ideal herrschaftsfreier Verständigung gleichzu-
setzen. Kommunikatives Handeln wird deshalb von ihm als Verhältnis wechselsei-
tiger Anerkennung gedeutet, in dem sich die beteiligten Akteure wechselseitig ei-
nen spezifischen, je nach Interaktionskontext verschiedenen normativen Status zu-
billigen. Da die Anerkennung als Voraussetzung der persönlichen Identitätsbildung 
verstanden wird, muss ihr Ausbleiben als drohender Persönlichkeitsverlust gelten. 

                                                            
60  Ebd., S. 126. 

61  Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung einer kriti-

schen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 98. 

62  Boltanski, Luc und Honneth, Axel, Soziologie der Kritik oder Kritische Soziologie? Ein 

Gespräch mit Robin Celikates, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.), Was ist Kri-

tik?, Frankfurt am Main 2009, S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 67 

 
Es sind Ansprüche auf soziale Anerkennung, die die Individuen in sozialen Bezie-
hungen stellen und deren Verletzung von ihnen als Unrecht empfunden wird. 

 
„Die moralischen Erfahrungen, die die Subjekte bei der Missachtung ihrer Identitätsansprü-

che machen, bilden gewissermaßen die vorwissenschaftliche Instanz, unter Verweis auf die 

sich zeigen lässt, daß eine Kritik der gesellschaftlichen Kommunikationsverhältnisse nicht 

vollkommen ohne Rückhalt in der sozialen Realität ist.“63 

 
Nur weil Menschen sich reflexiv auf sich selbst beziehen können und für den Auf-
bau einer positiven Selbstbeziehung auf die Anerkennung durch Andere angewie-
sen sind, können sie überhaupt durch andere in moralischer Hinsicht verletzt wer-
den. In diesem Zusammenhang lässt sich eine moralische Verletzung als eine Er-
schütterung verstehen, in der die individuelle Handlungsfähigkeit zerstört wird, 
denn durch sie werden Anerkennungserwartungen enttäuscht, deren Erfüllung für 
den Aufbau einer positiven Selbstbeziehung notwendig ist.64 Die Gerechtigkeit ei-
ner Gesellschaftsordnung bemisst sich daran, inwiefern ihre Mitglieder in Anerken-
nungsverhältnisse eingebunden sind, die ihnen die eigenständige Ausbildung und 
Umsetzung praktischer Identitäten ermöglichen. 

Für eine kritische Theorie der Anerkennung ist es demnach notwendig, die ei-
genen Grundbegriffe so anzulegen, dass mit ihnen Verzerrungen und Defizite der 
Anerkennungsbeziehungen erfasst und dafür sozialstrukturelle Ursachen benannt 
werden können. Darin zeigt sich, dass der Rückgriff auf Hegel für Honneth nicht 
nur die Funktion erfüllt, mit dem Begriff der Anerkennung ein Konzept zu entwi-
ckeln, mit Hilfe dessen alle gesellschaftlichen Teilbereiche in kritischer Perspektive 
thematisiert werden können, sondern auch die, über den Begriff der Anerkennung 
die normativen Kriterien der Kritik zu begründen und in der sozialen Wirklichkeit 
zu verankern. 

 
Auf der Grundlage des bisher entwickelten lassen sich die zentralen Anforderungen 
bestimmen, vor die Honneth für die Entwicklung einer kritischen Theorie der Aner-
kennung gestellt ist: Als Weiterentwicklung einer kritischen Gesellschaftstheorie 
muss sie einem spezifischen Anspruch genügen können: nämlich dem, auf die ge-
sellschaftlichen Bedingungen der eigenen Theoriebildung reflektieren zu können. 

                                                            
63  Vgl. Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung einer 

kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 107. 

64  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


68 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Für Honneth impliziert dies, dass gezeigt werden muss, inwiefern die eigenen Kri-
terien der Kritik dem Gegenstand der Theorie nicht äußerlich bleiben, sondern ihm 
immanent sind. Dafür muss, dies ergibt sich für ihn aus der Sackgasse, in die der 
Ansatz Horkheimers und Adornos geraten war, ein Begriff der vorwissenschaftli-
chen gesellschaftlichen Praxis entwickelt werden, an die sie als Theorie anschließt. 
Dieser Begriff muss jedoch so allgemein gefasst werden, dass es möglich ist, auf 
seiner Grundlage alle gesellschaftlichen Interaktionsformen zu thematisieren; nur 
dann kann eine dualistische Entgegensetzung von Bereichen strategischen und 
kommunikativen Handelns vermieden werden. Weiterhin ist er konkret genug zu 
formulieren, um an faktisch bestehende Unrechtserfahrungen anknüpfen zu können; 
nur dann kann der Bruch mit der Akteursperspektive vermieden werden. 

Der Begriff der Anerkennung hat nun all diesen Kriterien zu genügen. Auf sei-
ner Grundlage sollen, so der Anspruch, die sozialen Bedingungen gelingenden Le-
bens bestimmt werden, an denen sich die Individuen in allen Bereichen der Gesell-
schaft, in ihren persönlichen Nahbeziehungen, auf der Ebene des Rechts und auf der 
Ebene der gesellschaftlichen Arbeitsteilung, orientieren und deren Verletzung von 
ihnen als moralisches Unrecht erfahren wird. 

Diese Weichenstellungen bilden jedoch auch einen wichtigen Hintergrund, auf 
den bestehende Probleme der Honnethschen Anerkennungstheorie zurückgehen. 
Die Ausblendung der Arbeit als eigenständiger Handlungsebene führt zu der in der 
Debatte mit Nancy Fraser thematisierten Unklarheit, wie die normativen Forderun-
gen der Leistungsgerechtigkeit mit den Eigendynamiken von Marktordnungen zu 
vermitteln wären. Das heißt in allgemeinerer Hinsicht, dass die Bestimmung der so-
zialstrukturellen Ursachen, die ein gelingendes Anerkennen gefährden, selbst nicht 
mehr Gegenstand der Anerkennungstheorie ist. Zudem versteht Honneth den An-
spruch, den Bruch mit der Akteursperspektive zu vermeiden, derart, dass dies eine 
Beschränkung der Anerkennungstheorie auf die Explikation von Kriterien der An-
erkennung verlangt, die in der gemeinsamen sozialen Welt schon implizit angelegt 
sind. Damit aber wird unklar, wie innerhalb eines solchen Rahmens die Kritik be-
stehender Anerkennungsordnungen selbst möglich ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

3. Anerkennen als Erfahrungsprozess I:

 Überlegungen zur Ideologiekritik 
            

 

„Das Bedürfnis, Leiden beredt werden zu lassen, ist 

Bedingung aller Wahrheit.“1 

 
 
 

Auch wenn gegenwärtig in verschiedenen Bereichen und mit denkbar verschiede-
nen Ausrichtungen Versuche der Neubegründung einer kritischen Gesellschaftsthe-
orie unternommen werden, so besteht dabei doch bei den unterschiedlichen Ansät-
zen, selbst wenn sie an marxistische Überlegungen anschließen, weitestgehend Ei-
nigkeit in der Hinsicht, dass für sie dabei das Projekt der Ideologiekritik keine Fort-
setzung verdient.2 Zu umfassend scheinen die normativen, epistemologischen und 
die methodologischen Schwierigkeiten zu sein, die mit einem solchen Vorhaben 
einhergehen. 

In normativer Hinsicht hat etwa Anton Leist dem ideologiekritischen Verfahren 
vorgeworfen, es würde nicht berücksichtigen, dass der Geltungsanspruch der jewei-
ligen Moralvorstellung unabhängig von deren gesellschaftlichen Entstehungsbedin-
gungen und Funktionsbestimmungen zu rechtfertigen ist. Der Nachweis der Interes-
senbindung kann somit den der Falschheit nicht ersetzen und deshalb bleibt die Ide-
ologiekritik ein schlichtweg überflüssiges Unterfangen.3 Epistemologisch scheint 
sie in problematischer Weise den Bezugspunkt einer unverstellten Realität und eine 

                                                            
1  Adorno, Theodor W., Negative Dialektik, Frankfurt am Main 1970, S. 29. 

2  Eine wichtige, im Fortgang noch zu diskutierende Ausnahme: Jaeggi, Rahel, Was ist Ide-

ologiekritik, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.), Was ist Kritik?, Frankfurt am 

Main 2009, S. 266-295. 

3  Vgl. Leist, Anton, Schwierigkeiten mit der Ideologiekritik, in: Angehrn, Emil und Loh-

mann, Georg (Hrsg.), Ethik und Marx. Moralkritik und normative Grundlagen der Marx-

schen Theorie, Stuttgart 1986, S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


70 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
darauf gründende Trennung zwischen dem Wesen einer Sache und ihrer bloßen Er-
scheinung vorauszusetzen. Und in dem Maße, in dem die Ideologiekritik, wie im 
Falle Horkheimers und Adornos, insofern total wird, als sie sich gegen das Ver-
nunftpotential der bürgerlichen Kultur selbst wendet, muss auch in methodologi-
scher Hinsicht unklar werden, auf welche Kriterien sie sich dabei selbst bezieht.4 
Zudem wird hier die Frage aufgeworfen, wie sich die Perspektive des Ideologiekri-
tikers, der doch auch Mitglied der jeweiligen gesellschaftlichen Zusammenhänge 
bleibt, zu derjenigen der Akteure verhält, denen er die Befangenheit in ideologi-
schen Verblendungen vorwirft. Es wird unklar, wie unter der Bedingung eines uni-
versal verschleierten Zustandes das Privileg der Einsicht in eben diesen Umstand 
auch nur als möglich gedacht werden kann.5 Weil sie sich in dieser Hinsicht über 
ihre eigenen Möglichkeitsbedingungen nicht aufzuklären vermag, droht die Ideolo-
giekritik dann in eine Position zurückzufallen, gegen die Marx in der „Heiligen 
Familie“ wie folgt polemisierte: 

 
„Einmal erklärt er [hier: Bruno Bauer] die Kritik für den absoluten Geist, und sich selbst für 

die Kritik. Wie das Element der Kritik aus der Masse verbannt ist, so ist das Element der 

Masse aus der Kritik verbannt. Die Kritik weiß sich daher nicht in einer Masse, sondern in ei-

nem geringen Häuflein auserwählter Männer, in Herrn Bauer und seinen Jüngern ausschließ-

lich inkarniert.“6 

 
In den vergangenen Jahren ist das zuletzt benannte Problemfeld, also die Frage 
nach dem Verhältnis zwischen der kritisch-sozialtheoretischen Perspektive und der 
Akteursperspektive in den Mittelpunkt der Debatte gerückt. Jene, hier nur angedeu-
teten, Schwierigkeiten der Ideologiekritik, die sich aus ihrem Anspruch ergeben, die 
jeweiligen Selbst- und Weltverständnisse der Akteure selbst noch einmal hinterfra-
gen und, weitergehend noch, sogar erklären zu können, haben in der Konsequenz 
viele AutorInnen zu Konzeptionen7 geführt, die den im Verfahren der Ideologiekri-

                                                            
4  Vgl. Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, 

Frankfurt am Main 1988, S. 144. 

5  Vgl. Bubner, Rüdiger, Was ist kritische Theorie?, in: Habermas, Jürgen; Henrich, Dieter 

und Tauber, Jacob (Hrsg.), Hermeneutik und Ideologiekritik, Frankfurt am Main 1971, S. 

178ff. 

6  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die heilige Familie oder Kritik der kritischen Kritik. 

Gegen Bruno Bauer und Konsorten, in: MEW. Band 2, S. 90. 

7  Im Folgenden wird von den darüber hinaus bestehenden Differenzen zwischen diesen 

Autoren weitestgehend abgesehen. Sie werden hier nur insofern zusammenfassend disku-

tiert, als sie das Verfahren der Ideologiekritik in ähnlicher Weise problematisieren und 

daraus für die Entwicklung des jeweiligen Ansatzes ähnliche Konsequenzen ziehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 71 

 
tik implizierten Bruch zwischen der Akteursperspektive und der Perspektive der so-
zialtheoretisch fundierten Kritik von vornherein vermeiden. 

Michel Walzer etwa entwickelt ein Modell der Gesellschaftskritik, nach dem 
sich der Kritiker in die gemeinsamen Unternehmungen einer Gemeinschaft einge-
bunden weiß und dieser dann nur aufrichtig von den jeweiligen Erfolgen oder auch 
Misserfolgen in der Umsetzung derselben berichtet.8 Axel Honneth versteht die ei-
gene, gegen klassische Varianten der Frankfurter Schule gerichtete Reformulierung 
der normativen Grundlagen einer kritischen Gesellschaftstheorie so, dass diese nur 
expliziert, was dem sozialen Protestverhalten marginalisierter Gruppen und sozialen 
Unrechtserfahrungen implizit zugrunde liegt. Nur auf einer solchen Grundlage ist 
es, so die These, möglich, die eigenen Kriterien der Kritik in einer vorwissenschaft-
lichen gesellschaftlichen Instanz zu verankern und nur dann kann aus den Bestim-
mungen des Gegenstandes der kritischen Sozialtheorie entwickelt werden, wie die 
eigene kritische Perspektive auf denselben möglich ist.9 Während Bourdieu zufolge 
nur der sozialwissenschaftliche Beobachter die ökonomistische Logik der sozialen 
Felder durchschaut und die Akteure deren Strukturen qua habitueller Vermittlung 
gleichsam blind reproduzieren, verabschieden sich Boltanski und Chiapello von 
dieser Konzeption zugunsten einer „Soziologie der Kritik“, die ausgehend von all-
täglichen Krisensituationen die damit verbundenen Praxen der Rechtfertigung re-
konstruiert.10 

Um zu zeigen, weshalb auch für gegenwärtige Debatten eine Vergegenwärti-
gung der Marxschen Ideologiekritik hilfreich sein könnte, will ich in einem ersten 
Schritt zunächst einige Schwierigkeiten der Ansätze, die den Bruch mit der Akteur-
sperspektive zu vermeiden suchen, diskutieren. Diese Reformulierungen des Pro-
jekts einer kritischen Gesellschaftstheorie können zwar den problematischen Bruch 
mit der Akteursperspektive umgehen; allerdings sind sie in der Konsequenz nicht 
länger in der Lage, Prozesse der Naturalisierung sozialer Verhältnisse, d.h. Prozes-
se, durch die der Umstand, dass diese Verhältnisse das Resultat menschlicher Praxis 
und damit auch veränderbar sind, zu thematisieren (3.1.). 

Vor diesem Hintergrund sollen dann einige Überlegungen dazu vorgestellt wer-
den, ob und wie die erwähnten Problematisierungen ernst genommen können, ohne 
deshalb das Verfahren der Ideologiekritik selbst aufgeben zu müssen. Auf den ers-
ten Blick scheint der Rückbezug auf Marx hierfür jedoch wenig beitragen zu kön-

                                                            
8  Vgl. Walzer, Michael, Kritik und Gemeinsinn, Frankfurt am Main 1993, S. 49. 

9  Vgl. Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung einer 

kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 88-109, insbesondere S. 103f. 

10  Vgl. Boltanski, Luc und Chiapello, Eve, Die Rolle der Kritik in der Dynamik des Kapita-

lismus und der normative Wandel, in: Berliner Journal für Soziologie, H4, 2001, S. 459ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


72 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
nen: In der „Deutschen Ideologie“ (DI) wird Ideologie entweder nur als Ergebnis 
der bewussten Anwendung der Mittel der geistigen Produktion durch die herr-
schende Klasse gefasst oder aber als passiver Reflex des gesellschaftlichen Lebens-
prozesses. „Wenn in der ganzen Ideologie die Menschen und ihre Verhältnisse wie 
in einer camera obscura auf den Kopf gestellt erscheinen, so geht dies Phänomen 
ebenso sehr aus ihrem Lebensprozess hervor, wie die Umdrehung der Gegenstände 
der Netzhaut aus ihrem unmittelbar physischen.“11 Dies wirft die erwähnte Frage, 
wie es dem soziologischen Beobachter möglich ist, diesen Zusammenhang zu 
durchschauen, nur erneut auf (3.2.). 

Im Gegensatz dazu soll in einem dritten Schritt auf der Grundlage der Schriften 
zur „Kritik der politischen Ökonomie“ (KdpÖ) eine Interpretation der Marxschen 
Ideologiekritik entwickelt werden, bei der die ideologiekritische Perspektive vor 
dem Hintergrund eines praktischen Arguments gewonnen wird: Der Bruch mit der 
jeweils eingespielten Akteursperspektive wird vollzogen, weil sich die Akteure 
selbst nur auf dieser Grundlage die Genesis gesellschaftlicher Strukturen als Ergeb-
nis ihres Handelns zurechnen können. Und nur wenn sie dies können, ist es auch 
möglich, die praktischen Widersprüche, vor denen sie in ihrem Handeln stehen und 
die damit einhergehenden Leidenserfahrungen zu deuten (3.3.). 

 
 

3.1 KRITIK ALS REKONSTRUKTION 
 
Die Ansätze, die den im Verfahren der Ideologiekritik implizierten Bruch zu ver-
meiden suchen, fassen das Verhältnis zwischen der Akteursperspektive und derje-
nigen des kritischen Soziologen zumeist so, dass den Soziologen zunächst die Auf-
gabe zukommt, das Wissen und die Fähigkeiten zu rekonstruieren, über die die Ak-
teure verfügen müssen, um sich in der sozialen Welt zu bewegen. Ihre Aufgabe 
wird mit der des Grammatikers vergleichbar: Sie explizieren und formalisieren die 
Regeln, über die die Akteure schon implizit verfügen.12 

                                                            
11  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 26. 

12  Zwar liegt sowohl für Boltanski als auch für Honneth die Aufgabe der Sozialtheorie in 

einer solchen Nachrekonstruktion impliziten Handlungswissens. Während jedoch 

Boltanski beansprucht, nur eine typisierende Beschreibung bestimmter Konfliktsituatio-

nen vorzunehmen und so das Unternehmen einer Soziologie der Kritik klar von dem einer 

Kritischen Soziologie trennt, wirft Honneth diesem vor, damit die innere Normativität der 

eigenen Begriffe zu leugnen. (Vgl. Honneth, Axel, Verflüssigung des Sozialen. Zur Ge-

sellschaftstheorie von Luc Boltanski und Taurent Thevenot, in: ders. Das Ich im Wir. 

Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 2010, S. 151.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 73 

 
Der Weg, den etwa Boltanski und Chiapello in ihrer „Soziologie der Kritik“ ge-

gangen sind, um den Bruch mit der Akteursperspektive zu vermeiden, besteht darin, 
den Ansatzpunkt der Theoriebildung in konkreten Konfliktsituationen zu suchen. 
Dann nämlich zeigt sich, dass die einzelnen Akteure in diesen Situationen, in denen 
ein konkretes Handeln auf Kritik stößt, schon über bestimmte Gerechtigkeitskrite-
rien verfügen müssen, unter Berufung auf die sich einzelne Ansprüche legitimieren 
oder zurückweisen lassen. Sie sind die notwendigen Mittel, um bestehende Konflik-
te beenden und Einigung herstellen zu können. In Konfliktsituationen sind sie zu 
Rechtfertigungen gezwungen und das verlangt, die jeweiligen Kriterien offen legen 
und begründen zu können. Diese jeweils in Anspruch genommenen Gerechtig-
keitskriterien differieren zudem je nach sozialem Kontext. Soziale Ordnungen sind 
also gerade nicht als einheitliche und integrierte Gebilde zu verstehen; vielmehr 
sind sie stets durch eine Pluralität von unterschiedlichen Rechtfertigungsordnungen 
geprägt. Die Möglichkeit, Kritik zu üben, ist dann kein Privileg des soziologischen 
Beobachters, sondern schon in dessen Gegenstand selbst verankert. Denn zum einen 
muss geprüft und begründet werden können, ob die jeweiligen Gerechtigkeitskrite-
rien in der konkreten Konfliktsituation adäquat angewendet wurden. Zum anderen 
besteht gerade durch die Pluralität der Gerechtigkeitskriterien die Möglichkeit, ihre 
Angemessenheit für einen konkreten Kontext überhaupt infrage zu stellen.13 Auf 
diese Weise gelingt es ihnen, schon auf der Ebene alltäglicher Praxen die Möglich-
keit interner und externer Sozialkritik zu begründen. 

Wenn die Teilnahme am sozialen Leben schon die Teilnahme an Praktiken der 
Rechtfertigung und Kritik impliziert, dann muss die Annahme einer starken Diskre-
panz zwischen der Perspektive des wissenschaftlichen Soziologen und derjenigen 
der Akteure aufgegeben werden. 

                                                                                                                                    
 Die Konzeptionen Walzers und Honneths unterscheiden sich zentral hinsichtlich der Fra-

ge, ob die Gesellschaftskritik eine Theorie des Sozialen voraussetzt. Während Walzer die 

Kriterien einer gelungenen Gesellschaftskritik auf die Tugenden des Kritikers reduziert 

(Vgl. Walzer, Michael, Mut, Mitleid und ein gutes Auge. Tugenden der Sozialkritik und 

der Nutzen von Gesellschaftstheorie: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 48, 2000, ins-

besondere S. 709f.), besteht Honneth darauf, dass eine Bestimmung der sozialen Ursa-

chen für das Verfehlen der überindividuellen Bedingungen gelingender Selbstverwirkli-

chung eine Gesellschaftstheorie voraussetzt. (Vgl. Honneth, Axel, Idiosynkrasie als Er-

kenntnismittel. Gesellschaftskritik im Zeitalter des normalisierten Intellektuellen, in: 

ders.: Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart kritischer Theorie, Frankfurt 

am Main 2007, S. 219f.) 

13  Boltanski, Luc, Soziologie und Sozialkritik, Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008, 

Frankfurt am Main 2009, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


74 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Erst auf dieser Grundlage wird es dann möglich, auch die Praxis der Gesell-

schaftskritik angemessen zu thematisieren. Denn diese kann, so lässt sich hier an 
die Überlegungen Walzers anschließen, nur als Fortführung alltäglicher Praxen der 
Kritik verstanden werden. „Gesellschaftskritik ist weniger ein praktischer Ab-
kömmling wissenschaftlichen Wissens als vielmehr der gebildete Vertreter der ge-
meinen Beschwerde.“14 Der Gesellschaftskritiker gilt dann allenfalls als Experte für 
eine Praxis, die letztlich alle vollziehen. Wenn umgekehrt die reflexiven Fähigkei-
ten der Akteure unterschätzt und diese als vollkommen integriert beschrieben wer-
den, bleibt unklar, wie die Adressaten der Kritik überhaupt erreicht werden können. 
In dem Maße, in dem ihre jeweiligen Situationsdeutungen nicht angemessen rekon-
struiert werden und mit ihrem Verständnis nicht gerechnet werden kann, muss dann 
auch offen bleiben, wie die Kritik zu konkreten Veränderungen beitragen können 
soll. Die Möglichkeit der Veränderung der sozialen Verhältnisse setzt die An-
sprechbarkeit der Akteure durch die Kritik voraus.15 

Wenn jedoch in dieser Weise die Aufgabe einer kritischen Gesellschaftstheorie 
als normative Rekonstruktion verstanden werden muss, die in erster Linie die nor-
mativen Grundannahmen expliziert, die Unrechtserfahrungen und sozialen Konflik-
ten zugrunde liegen, dann kann so zwar ein Bruch mit der Akteursperspektive ver-
mieden werden; jedoch wird sie damit in problematischer Weise an den jeweiligen 
Status quo zurückgebunden. Das umfassende Misstrauen gegenüber den Hand-
lungsorientierungen, die das gesellschaftliche Leben den Einzelnen an die Hand 
gibt, das Horkheimer noch als ein zentrales Motiv kritischer Theoriebildung be-
schrieben hatte, scheint auf dieser Grundlage nicht länger eingeholt werden zu kön-
nen.16 Tatsächlich schreibt Honneth, dass wir für den Normalfall davon ausgehen 
müssen, „daß sich in unseren Mentalitäten und Überlieferungen, in unseren Normen 
und Werten bereits genügend Rationalität niedergeschlagen hat, um als sozialer 
Kontext gelten zu können, dessen moralische Vorgaben wir im allgemeinen zwei-
felsfrei voraussetzen müssen.“17 

Zudem ist mit diesen Konzeptionen die problematische Annahme verknüpft, 
dass die Fähigkeiten zu Rechtfertigung und Kritik unter den Akteuren tatsächlich 
gleich verteilt sind. Demgegenüber muss gefragt werden, ob Ungleichverteilungen 
von materiellen und symbolischen Ressourcen sich nicht auch in den Umgangswei-

                                                            
14  Walzer, Michael, Kritik und Gemeinsinn, Frankfurt am Main 1993, S. 78. 

15  Vgl. Celikates, Robin, Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverständigung 

und kritische Theorie, Frankfurt am Main 2009, S. 79. 

16  Vgl. Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und 

kritische Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 224. 

17  Honneth, Axel, Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegelschen 

Rechtsphilosophie, Stuttgart 2001, S. 67f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 75 

 
sen mit den Situationen niederschlagen, in denen Rechtfertigungen zu geben und 
einzufordern sind. „Sind nicht Umstände denkbar, unter denen die für diese Prakti-
ken grundlegenden Fähigkeiten der Akteure blockiert oder behindert werden?“18 
Neben dieser drohenden Ausblendung sozialstrukturell bedingter Beschränkungen 
der Kritikfähigkeit ist der Versuch, den Kritikbegriff im Ausgang von alltäglichen 
Konfliktsituationen zu gewinnen, insofern problematisch, als sich die Akteure hier 
bezüglich der Art und Weise, wie Kritik geübt wird, an ihren unmittelbaren Erfolg-
saussichten orientieren und sie zudem die Gerechtigkeit ihrer eigenen Lage in der 
Regel auf der Grundlage eines unmittelbaren Vergleichs mit relevanten Bezugsper-
sonen beurteilen. Die allgemeinen Rahmenbedingungen ihres Handelns werden hier 
zumeist nicht infrage gestellt.19 Der Versuch, nicht nur einzelne Missstände zu the-
matisieren, sondern diese als mit der Struktur des sozialen Ganzen verknüpft zu 
verstehen, kann dann in einer solchen Konzeption keinen Platz mehr finden. Damit 
beraubt sich die kritische Theorie der Möglichkeit, hinter die innerhalb der sozialen 
Wirklichkeit schon etablierten Formen der Problematisierung und Kritik selbst noch 
einmal zurückzugehen. Wenn die kritische Theorie sich darauf beschränkt, die mo-
ralische Grammatik, die den jeweiligen Situationsdeutungen zugrunde liegt, zu ex-
plizieren, geraten die Tendenzen zur Naturalisierung konkreter Institutionen, die 
dazu führen, dass diese nicht mehr als zu rechtfertigende thematisiert werden kön-
nen, aus dem Blick. 

Aus der Ausblendung der faktischen Ungleichverteilung der Rechtfertigungs-
macht, den Beschränkungen situativer und alltagspraktischer Formen der Kritik und 
dem Verlust der Möglichkeit, Naturalisierungs- und Verdinglichungsformen zu 
thematisieren, ergeben sich offensichtlich Schwierigkeiten. Daher soll im Folgen-
den die Frage gestellt werden, ob und wie sie durch eine erneute Vergegenwärti-
gung des Marxschen Ideologiebegriffs bearbeitet werden können. 

 
 

3.2 REFLEX ODER BEWUSSTE MANIPULATION?  
 DIE IDEOLOGIEKRITIK DER „DEUTSCHEN IDEOLOGIE“ 
 
Bei einem solchen Versuch wird jedoch schnell deutlich, dass schon bei Marx 
selbst, und erst recht in der an ihn anschließenden Theorietradition, von einem ein-
heitlichen Ideologiebegriff nicht gesprochen werden kann. Die DI ist zwar die 
Schrift, an der die verschiedenen Rekonstruktionen des von Marx entwickelten Ide-

                                                            
18  Celikates, Robin, Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverständigung und kri-

tische Theorie, Frankfurt am Main 2009, S. 154. 

19  Boltanski, Luc, Soziologie und Sozialkritik, Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008, 

Frankfurt am Main 2009, S. 59. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


76 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
ologiebegriffs zumeist ansetzen; jedoch findet sich hier weniger eine allgemeine 
methodische Ausarbeitung des Verfahrens der Ideologiekritik als eine Kritik zeit-
genössischer kritisch-philosophischer Positionen, insbesondere der Linkshegelianer 
Feuerbach, Bauer und Stirner. Die zentrale Stoßrichtung dieser Auseinandersetzung 
richtet sich gegen den Versuch der genannten Autoren, die notwendige Kritik an 
den deutschen Zuständen allein als Kritik an entfremdeten Bewusstseinsformen zu 
verstehen. Ein solcher Versuch findet sich etwa in Feuerbachs Interpretation der re-
ligiösen Vorstellungen als Ausdruck der Selbstentfremdung des Menschen. 

 
„Da bei diesen Junghegelianern die Vorstellungen, Gedanken, Begriffe, überhaupt die Pro-

dukte des von ihnen verselbstständigten Bewußtseins für die eigentlichen Fesseln der 

Menschheit gelten, [...] so versteht sich, daß die Junghegelianer auch nur gegen diese Illusio-

nen des Bewußtseins zu kämpfen haben.“20 

 
Der Vorwurf, der gegen diese Variante philosophischer Kritik erhoben wird, lautet 
nun, dass sie selbst noch in einer von ihr nicht durchschauten Weise einem ideolo-
gischen Schein aufsitzt. Sie fragt nämlich nicht nach dem Zusammenhang ihres Ge-
genstandes der Kritik mit den jeweiligen gesellschaftlichen Verhältnissen. Marx in-
terpretiert demgegenüber die Vorstellungen der Religion, ihr Trostversprechen etc. 
als Ausdruck des wirklichen Elends.21 Mit der Ausblendung dieses Zusammenhan-
ges unterläuft der junghegelianischen Kritik nun insofern kein bloß zufälliger Feh-
ler, und nur unter dieser Bedingung kann diese Ausblendung als ideologisch gelten, 
als der Umstand, dass die jeweiligen Vorstellungen nicht auf bestehende gesell-
schaftliche Praktiken und die entsprechenden Erfahrungen zurückbezogen werden, 
selbst als Effekt dieser Praxis zu verstehen ist. Die Verkehrung, die den junghegeli-
anischen Kritikern unterläuft, indem sie bestimmte Vorstellungen als Ursache und 
nicht als Ausdruck von Entfremdungserfahrungen22 verstehen, ist das Ergebnis ei-
ner bestimmten, nämlich ihrerseits verkehrten Praxis: Nur unter der Bedingung ei-
ner Arbeitsteilung, die nicht nur geistige und materielle Tätigkeiten überhaupt 
trennt, sondern dies auch in der Weise vollzieht, dass sie dem Einzelnen als fremde 
Macht gegenübertritt und ihn in einen Kreis von bestimmten ausschließenden Tä-
tigkeiten bannt, „kann sich das Bewußtsein wirklich einbilden, etwas anderes als 
das Bewußtsein der bestehenden Praxen zu sein, wirklich etwas vorzustellen, ohne 

                                                            
20  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 19-20. 

21  Vgl. Marx, Karl, Zur Kritik der Hegelschen Rechtphilosophie. Einleitung, in: MEW. 

Band 1, S. 379. 

22  Dieser Ausdruck wird hier allerdings, und dies ist ein zentrales Ergebnis der Auseinan-

dersetzung mit Stirner, einer scharfen Kritik unterzogen und allenfalls noch in polemi-

scher Absicht gebraucht. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 77 

 
etwas Wirkliches vorzustellen“.23 Demzufolge verhindert es der Charakter des Pro-
duktionsprozesses – und Marx fasst diesen Begriff so weit, dass darunter auch die 
Produktion von Ideen fällt – bestimmte Produkte als Ergebnis desselben verstehen 
zu können. Die entsprechenden Vorstellungskomplexe müssen dann als ideologisch 
gelten, weil sie ihre eigenen Konstitutionsbedingungen, ihren eigenen Erzeugnis-
charakter nicht durchschauen können. Und damit tragen sie in problematischer 
Weise zur Stabilisierung dieser Konstitutionsbedingungen bei. Sie gehen also aus 
der gesellschaftlichen Praxis hervor und wirken stabilisierend auf sie zurück.24 
Letzteres gilt insofern auch für die Kritik der Junghegelianer, als die Forderung, die 
entfremdeten Vorstellungen zu überwinden, darauf hinausläuft, „das Bestehende 
anders zu interpretieren, d.h., es vermittels einer anderen Interpretation anzuerken-
nen.“25 

Wenn es aber die Natur des Produktionsprozesses selbst ist, die diese ideologi-
sche Verkehrung hervorbringt, die Ideologie als „Echo“ und „Reflex"26 gilt, so stellt 
sich erneut die Frage, wie es dem soziologischen Beobachter im Gegensatz zu den 
verblendeten Akteuren möglich ist, dies zu durchschauen; auch oder gerade dann, 
wenn der Begriff der Produktion so weit gefasst wird, dass darunter auch die Pro-
duktion von Ideen fällt. Die in der Einleitung formulierte zentrale Problemstellung 
wiederholt sich hier nur erneut. 

In der DI findet sich jedoch auch eine weitere Variante der Ideologiekritik, die 
sich hinsichtlich ihres Verständnisses von Funktion, Charakter und Entstehungsbe-
dingungen von Ideologien von der bisher diskutierten unterscheidet.27 Zentraler An-
satzpunkt ist hier nicht länger, dass bestimmte Erzeugnisse des Menschen eine 
problematische Selbstständigkeit gegenüber ihren Erzeugern erlangen, sondern ein 
Gegensatz zwischen dem normativen Selbstverständnis einer Gesellschaft und ihrer 
faktischen Praxis. Diese normativen Ansprüche sind einerseits insofern notwendige 
Bedingungen der kapitalistischen Gesellschaftsformation, als jede Klasse, also auch 
die bürgerliche, um herrschen zu können, gezwungen ist, ihrer Herrschaftsform den 
Charakter der Allgemeinheit zu geben. Nur unter diesen Bedingungen kann sie die 
für ihre Verkehrsformen notwendige Bereitschaft mobilisieren. Die Begriffe des 
„Staatsbürgers“, des „Eigentums“, der „Nation“ etc. sind in diesem Sinne funktio-

                                                            
23  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 31. 

24  Vgl. Jaeggi, Rahel, Was ist Ideologiekritik, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.), 

Was ist Kritik?, Frankfurt am Main 2009, S. 268. 

25  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 20. 

26  Ebd., S. 26. 

27  Vgl. Bohlender, Matthias, Die Herrschaft der Gedanken. Über Funktionsweise, Effekt 

und Produktionsbedingungen von Ideologie, in: Bluhm, Harald (Hrsg.), Karl 

Marx/Friedrich Engels. Die deutsche Ideologie, Berlin 2010, S. 41ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


78 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
nale Mittel zur Legitimation von Herrschaft. Die herrschende Klasse kann sie zu 
diesen Zwecken einsetzen, weil sie, indem sie über die Produktionsmittel überhaupt 
verfügt, auch über die Mittel der geistigen Produktion verfügt. Deshalb kann Marx 
die herrschenden Gedanken als die Gedanken der herrschenden Klasse verstehen.28 

Marx versucht in den entsprechenden Passagen der DI und im „Kommunisti-
schen Manifest“ aber auch nachzuweisen, dass die wirklichen Existenzbedingungen 
des Proletariats diesen bürgerlichen Legitimationsformen der kapitalistischen Ge-
sellschaft notwendig widersprechen müssen. In der bürgerlichen Gesellschaft kann 
sich ein großer Teil der Bevölkerung eben nicht, wie es der Begriff des „Staatsbür-
gers“ beansprucht, als Gestalter der eigenen Verhältnisse begreifen; das Eigentum 
ist in ihr faktisch für einen Großteil der Gesellschaft aufgehoben; es ist die Ent-
wicklung der Bourgeoisie selbst, die die nationalen Gegensätze auflöst etc.29 Weil 
das Problem der Ideologie hier nicht in der durch die Struktur der Arbeitsteilung 
bedingten scheinbaren Selbstständigkeit menschlicher Erzeugnisse, sondern in der 
nur scheinbaren Allgemeinheit bestimmter normativer Ansprüche besteht, die durch 
die konkrete Lebenswirklichkeit des Proletariats selbst aufgelöst wird, muss die 
ideologiekritische Perspektive hier nicht von außen, d.h. durch den soziologischen 
Beobachter an den Gegenstand herangetragen werden; sie drängt sich durch Erfah-
rungen praktischen Scheiterns den Akteuren selbst auf. 

 
„Für die Masse der Menschen, d.h. das Proletariat, existieren diese theoretischen Vorstellun-

gen nicht, brauchen für sie also auch nicht aufgelöst zu werden, und wenn die Masse je einige 

theoretische Vorstellungen, z.B. Religion, hatte, so sind diese jetzt schon längst durch die 

Umstände aufgelöst.“30 

 
In dieser Argumentation besteht zwar nicht länger das Problem, wie die Perspektive 
des Ideologiekritikers mit der Akteursperspektive zu vermitteln wäre; vielmehr er-
scheint umgekehrt der rein philosophisch verfahrende Kritiker der Letzte zu sein, 
der die jeweiligen Vorstellungen überhaupt noch als Gegenstand der Kritik ernst 
nimmt. Allerdings ist auch diese von Marx entwickelte Argumentationsfigur nicht 
unproblematisch. Zum einen scheint er von einer strukturell argumentierenden 
Ideologiekritik in eine Konzeption zurückzufallen, nach der ideologische Formatio-
nen durch die herrschende Klasse als Mittel ihrer Machterhaltung bewusst erzeugt 

                                                            
28  Vgl. Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 46. 

29  Vgl. Marx, Karl und Engels, Friedrich, Manifest der kommunistischen Partei, in: MEW. 

Band 4, S. 477ff. 

30  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 79 

 
werden.31 Das jeweilige normative Selbstverständnis erscheint so einzig als Ergeb-
nis einer zynisch-manipulierenden Kalkulation. Damit wird dann auch unklar, ob 
und inwiefern die jeweiligen normativen Ansprüche auch als zu bewahrende ge-
dacht werden müssen. Zum anderen löst diese Perspektive nicht ein, was hier durch 
die Ideologiekritik gewonnen werden sollte: nämlich die Möglichkeit, Phänomene 
der Naturalisierung konkreter Institutionen benennen und erklären zu können. Sie 
klärt über unzureichende Rechtfertigungen auf und nicht über die Prozesse, über die 
gesellschaftliche Verhältnisse dem Zwang zur Rechtfertigung entzogen werden, in-
dem sie eben nicht als geschaffene, sondern als naturgegebene erscheinen. 

 
 
3.3 DIE AUFKLÄRUNG PRAKTISCHER WIDERSPRÜCHE:
 ZUR IDEOLOGIEKRITIK DER „KRITIK DER POLITISCHEN

 ÖKONOMIE“ 
 
Es gibt jedoch eine dritte Variante der Marxschen Ideologiekritik, die verschiedene 
Motive und Aspekte der zuerst diskutierten Ansätze zusammenführt. Diese lässt 
sich aus den Schriften zur KdpÖ gewinnen. 

Den Ausgangspunkt der Kritik bilden hier praktische Widersprüche, die sich in-
nerhalb der kapitalistischen Gesellschaftsordnung ergeben. Diese praktischen Wi-
dersprüche schlagen sich auch in unterschiedlichen Weisen nieder, in denen sich die 
Akteure in ihr als Handelnde erfahren: Sie erfahren sich als frei und unfrei, als 
gleich und ungleich zugleich. Es ist das zentrale Ziel der KdpÖ, diese Widersprüche 
aufzuklären. Ideologiekritik ist sie dabei insofern, als sie dafür mit den etablierten 
Deutungen der sozialen Welt brechen muss. Diese Widersprüche gelten hier jedoch 
nicht nur, wie noch in der DI, als Gegensatz zwischen dem normativen Selbstver-
ständnis einer Gesellschaft und ihrer faktischen Praxis, sondern als Gegensatz in-
nerhalb der Praxis selbst. Indem sie als Warenbesitzer die zu tauschenden Waren 
hinsichtlich ihrer Wertbestimmung, also hinsichtlich der in ihnen vergegenständ-
lichten Arbeitszeit, gleichsetzen, beziehen sie sich aufeinander als Gleiche; jeder 
hat die Beziehung zum Anderen, die der Andere zu ihm hat. Insofern der Tausch 
dabei von der jeweiligen Willensbestimmung des Einzelnen abhängt, verstehen sie 
sich und den Anderen darin als frei.32 Zugleich jedoch erfahren sie sich, insofern sie 
nicht über eigenständige Mittel ihrer Subsistenz verfügen, als gezwungen, ihre Ar-

                                                            
31  Vgl. Heinrich, Michael, Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der politischen 

Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradition, Hamburg 

1991, S. 140. 

32  Vgl. Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


80 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
beitskraft zu verkaufen und, insofern der gesellschaftliche Reichtum ihnen als 
fremde Macht, als Kapital gegenübertritt, als Ungleiche.33 

Das, was sich auf der Ebene der einfachen Zirkulation vollzieht, der Tausch von 
Äquivalenten durch freie und gleiche Warenbesitzer, gilt Marx als bloßes „Oberflä-
chenphänomen“.34 Diese Metapher lässt sich so verstehen, dass das, was sich auf 
der Ebene der Zirkulation vollzieht, auf ihr zugrunde, eben in der Tiefe liegende 
Prozesse verweist: Sie setzt die Extreme, d.h. die zu tauschenden Waren nicht, die 
sie vermittelt. Wird der Prozess selbst analysiert, in dem unter den Bedingungen des 
Kapitalverhältnisses die jeweiligen Waren produziert werden, so zeigt sich, dass das 
Anhäufen von Eigentum nicht auf eigene Arbeit, sondern auf die Aneignung frem-
der Surplusarbeit zurückgeht. 

Zudem verweist die Rede von der „Oberfläche“ darauf, dass es die Bestimmun-
gen der Zirkulation und nicht diejenigen der ihr zugrunde liegenden Prozesse sind, 
unter denen die bürgerliche Gesellschaft den in ihr handelnden Akteuren erscheint. 
Deshalb sind sie auch die Grundlage der naturrechtlichen Legitimationsformen der 
bürgerlichen Gesellschaft.35 Marx’ Überlegungen zum Fetischcharakter der Ware 
sollen begründen, weshalb der Tausch von durch Arbeit erworbenen Produkten un-
ter Freien und Gleichen als die zentrale Verkehrsform der kapitalistischen Gesell-
schaft erscheint. 

Fetischcharakter kommt der Ware insofern zu, als der Wert als natürliche Ei-
genschaft der Produkte menschlicher Arbeit und nicht als Ausdruck spezifischer ge-
sellschaftlicher Verhältnisse erscheint. Den Individuen erscheint damit ihr gesell-
schaftliches Verhältnis als ein Verhältnis von Dingen; sie schreiben die undurch-
schaute Macht ihrer gesellschaftlichen Organisation den Dingen, den ausgetausch-
ten Waren zu.36 Dieser Vorgang vollzieht sich, so Marx, deshalb, weil die isolierten 
Warenbesitzer tatsächlich erst im Austausch, also vermittelt über die zu tauschen-
den Waren in ein Verhältnis zueinander treten. Die Verhältnisse der Tauschgegen-
stände jedoch stehen nicht unter der Kontrolle der Tauschenden; diese werden von 
ihnen als fremde Macht erfahren. 

                                                            
33  Darin zeigt sich auch, dass die Weise, wie die praktischen Widersprüche von den Einzel-

nen erfahren werden, von der jeweiligen Stellung im Produktionsprozess abhängt, also 

klassentheoretisch gefasst werden muss. Dem kann ich hier jedoch nicht weiter nachge-

hen. 

34  Ebd., S. 166. 

35  In der Naturrechtskonzeption von Locke können Eigentumsrechte an bestimmten Gütern 

zunächst nur durch ihre vorherige Bearbeitung erworben werden. Diese Eigentumsrechte 

sind dann auch die Grundlage dafür, die Produkte der Arbeit gegen die anderer Produzen-

ten eintauschen zu können. 

36  Vgl. Marx, Karl, Das Kapital. Band 1, in: MEW. Band 23, S. 86. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 81 

 
„Sosehr [...] die einzelnen Momente dieser Bewegung vom bewußten Willen und besonderen 

Zwecken der Individuen ausgehen, sosehr erscheint die Totalität des Prozesses als ein Zu-

sammenhang, der naturwüchsig entsteht; zwar aus dem Aufeinanderwirken der bewußten In-

dividuen hervorgeht, aber weder in ihrem Bewußtsein liegt, noch als Ganzes unter sie subsu-

miert wird.“37 

 
Wenn der Wert als natürliche Eigenschaft der Produkte menschlicher Arbeit er-
scheint, dann kann zwar, wie in den klassischen Varianten der politischen Ökono-
mie, erkannt werden, dass es der Wert ist, der den verschiedenen Austauschverhält-
nissen der Waren zugrunde liegt und auch, dass die Wertgröße sich über die gesell-
schaftlich notwendige Arbeitszeit bestimmt; es kann jedoch nicht gefragt werden, 
unter welchen spezifischen Umständen der menschlichen Arbeit die Eigenschaft 
zukommt, wertbildend zu sein. Dies gilt dann als ihre unhinterfragte Eigenschaft. 
Damit jedoch wird der historische Charakter der bestimmenden Kategorien der ge-
genwärtigen Produktionsweise übersehen. Denn zu Waren, d.h. zu Gegenständen, 
denen sowohl ein Gebrauchswert als auch ein Tauschwert zukommt, werden die 
Produkte menschlicher Arbeit erst, wenn in einer arbeitsteiligen Gesellschaft die 
einzelnen Produzenten isoliert voneinander produzieren, sodass sie ihren jeweiligen 
Bedarf nur durch den wechselseitigen Austausch ihrer Produkte sichern können. 
Marx beansprucht nun zu zeigen, dass solche Austauschverhältnisse erst dann zur 
allgemeinen Form des gesellschaftlichen Zusammenhangs werden, sobald zum ei-
nen eine Vielzahl von Produzenten nicht mehr für den eigenen Bedarf produziert, 
was historisch erst durch die Trennung von ihren Subsistenzmitteln erreicht wurde, 
und zum anderen die Produzenten als freie Eigentümer ihrer Arbeitskraft diese zum 
Verkauf feilbieten können. 

Dieser Rückgang auf die gesellschaftlichen Bedingungen der Etablierung der 
Wertform ist ein vorbereitender Schritt, um die These eines notwendigen prakti-
schen Widerspruchs zwischen der Oberfläche der bürgerlichen Gesellschaft, den 
entsprechenden naturrechtlichen Legitimationsformen und den tatsächlichen Exis-
tenzbedingungen des Proletariats entwickeln und begründen zu können. Denn unter 
diesen Bedingungen können sich diejenigen, die arbeiten, die Produkte ihrer Arbeit 
nicht aneignen, während diejenigen, die nicht arbeiten, Eigentum anhäufen.38 Die-
ses Verhältnis beruht jedoch gerade auf dem Tausch von Äquivalenten: Die Ar-
beitskraft wird zu ihrem Wert bezahlt, was ihre Reproduktion, jedoch nicht die An-

                                                            
37  Vgl. Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 111. 

38  Vgl. Wellmer, Albrecht, Naturrecht und praktische Vernunft: Zur aporetischen Entfaltung 

eines Problems bei Kant, Hegel und Marx, in: Angehrn, Emil und Lohmann, Georg 

(Hrsg.), Ethik und Marx. Moralkritik und normative Grundlagen der Marxschen Theorie, 

Stuttgart 1986, S. 226ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


82 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
häufung von Eigentum für ihren Träger ermöglicht. Sie kann jedoch, und darin be-
steht ihr Gebrauchswert für das Kapital, mehr Werte schaffen, als zu ihrer Repro-
duktion erforderlich sind und so die Mehrwertbildung in Gang setzen. „Der Aus-
tausch zwischen Kapital und Arbeit, dessen Resultat der Arbeitspreis ist, sosehr er 
von Seiten des Arbeiters einfacher Austausch ist, muß von Seiten des Kapitalisten 
Nicht-Austausch sein. Er muß mehr Wert erhalten, als er gegeben hat.“39 Indem die 
Wertbestimmung als natürliche Eigenschaft der Produkte menschlicher Arbeit er-
scheint und damit der Äquivalententausch nicht als das Kennzeichen einer spezifi-
schen historischen Epoche, wird dieser besondere Charakter des Austauschverhält-
nisses von Kapital und Arbeit, der spezifische Gebrauchswert der Ware Arbeitskraft 
für ihren Käufer, das Kapital, verkannt.40 

Nach Locke war es durch zweierlei Weise möglich, auf legitime Weise Ansprü-
che auf bestimmte Güter zu erwerben: durch eigene Arbeit oder durch Tausch.41 
Marx will nun zeigen, dass sich beide Kriterien in der Praxis notwendig widerspre-
chen: Unter den Bedingungen, unter denen der Tausch zur allgemeinen Form der 
Distribution wird, kann kein Zusammenhang zwischen Eigentum und Arbeit beste-
hen. Umgekehrt erscheint jetzt vielmehr das Eigentumsrecht (an Produktionsmit-
teln) als Recht, sich fremde Arbeit anzueignen und umgekehrt als Pflicht, die Pro-
dukte der eigenen Arbeit als Eigentum Anderer zu respektieren.42 Zwar entspricht 
jeder einzelne Akt des Austauschs zwischen Kapital und Arbeit den Bestimmungen 
des Äquivalententauschs; in Bezug auf den kapitalistischen Produktionsprozess ins-
gesamt zeigt sich jedoch, und dies nennt Marx den „Umschlag der Aneignungsge-
setze“, dass gerade deshalb das Anhäufen von Eigentum auf der Aneignung unbe-
zahlter Arbeit basiert und dies auch die Grundlage dafür ist, auch zukünftig unbe-
zahlte Arbeit anzueignen.43 Der Äquivalententausch verdeckt, dass das private An-
häufen von Gütern entgegen der naturrechtlichen Legitimationsformen gerade nicht 
auf Arbeit beruht, so wie die rechtlich garantierte Freiheit als Voraussetzung des 
Austauschs zwischen Kapital und Arbeit reale Machtasymmetrien verschleiert. Die 
lohnabhängig Beschäftigten sind, um ihre Existenz zu sichern, gezwungen, ihre Ar-
beitskraft zu verkaufen. „Das System des Austauschs beruht auf dem Kapital als 

                                                            
39  Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 228. 

40  Diese Tendenz wird durch die Lohnform noch verstärkt: Der Lohn scheint sich einzig an 

der Leistung des Arbeiters zu bemessen; seine gesamte Arbeit und nicht nur die zu seiner 

eigenen Reproduktion erforderliche notwendige Arbeitszeit erscheint als bezahlt. 

41  Diese zweite Form ist von der ersten abgeleitet, denn sie setzt Arbeit voraus. 

42  Vgl. ebd., S. 262. 

43  Vgl. Heinrich, Michael, Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der politischen 

Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradition, Hamburg 

1991, S. 375. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 83 

 
seiner Grundlage, und, wenn es getrennt von ihm betrachtet wird, wie es sich an der 
Oberfläche zeigt, als selbstständiges System, so ist es bloßer Schein, aber ein not-
wendiger Schein.“44 

Der Ausbeutungsbegriff, wie er von Marx entwickelt wird, soll zudem zeigen, 
dass sich diese Verhältnisse, sofern sie ihrer eigenen Logik folgen, auch zukünftig 
erhalten werden. Die Ausbeutung reproduziert beständig die Ausgangsbedingungen 
des Austauschs zwischen Kapital und Arbeit; sie garantiert, dass die ArbeiterInnen 
auch künftig nichts zu Markte tragen werden, als eben ihre Arbeitskraft.45 Das his-
torisch angelegte Kapitel zur „Ursprünglichen Akkumulation“ soll zudem zeigen, 
dass sich die Herausbildung des Privateigentums an Produktionsmitteln nicht dem 
Fleiß und der Sparsamkeit Einzelner, sondern vielmehr staatlich durchgesetzten 
Zwangs- und Enteignungsmaßnahmen verdankt.46 Weder die Aussicht auf blühende 
Zukunftslandschaften noch der Rückgriff auf die frühbürgerliche Vergangenheit 
können also für die Rechtfertigung der bestehenden Verhältnisse in Anspruch ge-
nommen werden.47 

In dieser Aufklärung der bestehenden praktischen Widersprüche durch die Re-
konstruktion der sozialen Bedingungen, die den einzelnen Handlungen, also insbe-
sondere den einzelnen Tauschakten, voraus liegen, steckt jedoch noch ein weiterer 
Aspekt: Sie werden von Marx nämlich als Ergebnis einer sich gegen sich selbst 
verkehrenden Praxis gefasst.48 Wenn alle Bestandteile des Kapitals, alle Gestalten, 
die sein Wert annimmt, als Ergebnis der Aneignung fremder Surplusarbeit gelten 
müssen, dann zeigt sich darin auch, dass das Kapital, das von den einzelnen Akteu-
ren ursprünglich als von ihnen unabhängige Macht erfahren wurde, als Bedingung 
der Anwendung ihrer Arbeitskraft und damit ihrer Subsistenz, jetzt vielmehr als Er-
gebnis ihres Tuns verstanden werden muss. „Alle Momente, die dem lebendigen 
Arbeitsvermögen als fremde, äußerliche und es unter gewissen, von ihm selbst un-
abhängigen Bedingungen konsumierende, verwendende Mächte gegenübertraten, 
sind jetzt gesetzt als sein eigenes Produkt und Resultat.“49 Die KdpÖ ermöglicht es 
damit, das gesellschaftliche Verhältnis, in das die Einzelnen sich gestellt sehen, also 

                                                            
44  Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 409. 

45  Vgl. ebd., 361. 

46  Vgl. Marx, Karl, Das Kapital. Band 1, in: MEW, Band 23, S. 741ff. 

47  Vgl. Wellmer, Albrecht, Naturrecht und praktische Vernunft: Zur aporetischen Entfaltung 

eines Problems bei Kant, Hegel und Marx, in: Angehrn, Emil und Lohmann, Georg 

(Hrsg.): Ethik und Marx. Moralkritik und normative Grundlagen der Marxschen Theorie, 

Stuttgart 1986, S. 226. 

48  Vgl. Jaeggi, Rahel, Was ist Ideologiekritik, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.), 

Was ist Kritik?, Frankfurt am Main 2009, S. 287. 

49  Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 355. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


84 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
ihre Abhängigkeit von ihnen als äußerlich erscheinenden Instanzen, auf ihr eigenes 
Handeln zurückzuführen. Der Ideologiekritik, die Marx in diesen Schriften entwi-
ckelt, geht es demnach nicht darum, wie etwa Luhmann behauptet, aus einer Positi-
on des Besserwissens das Nichtsehenkönnen der anderen zu erklären,50 sondern sie 
zielt auf eine Selbstaufklärung der Akteure. Diese werden in die Lage versetzt, die 
Strukturen, in denen sie handeln, die ihnen als fremd gegenübertretende Macht des 
Kapitals als Entfremdung ihrer eigenen Handlungen zu verstehen. Die Selbstaufklä-
rung erweitert durch diese Selbstzurechnung die Einsicht in den künftig möglichen 
Spielraum der Handelnden. Darin liegt für Marx ein entscheidender Schritt für die 
Überwindung der kapitalistischen Produktionsweise. 

 
„Die Erkennung der Produkte als seiner eignen und die Beurteilung der Trennung von den 

Bedingungen seiner Verwirklichung als einer ungehörigen, zwangsweisen – ist [...] so sehr 

das knell to its doom, wie mit dem Bewußtsein des Sklaven, dass er nicht Eigentum eines 

Dritten sein kann, seinem Bewußtsein als Person, die Sklaverei nur noch ein künstliches Da-

sein fortvegetiert und aufgehört hat als Basis der Produktion fortdauern zu können.“51 

 
Die kritische Theorie von Marx zeigt, inwiefern die sozialen Bedingungen, unter 
denen sich eine spezifische Praxis in der kapitalistischen Gesellschaftsordnung 
etabliert, dazu führen, dass diese sich gegen sich selbst verkehrt. Insofern kann sie 
auch nicht dem formalen Modell entsprechen, das etwa Honneth in seiner Rekon-
struktion als deren zentrale Argumentationsschritte bestimmt.52 Dieser unterschei-
det, wie skizziert, zwei voneinander unabhängig zu entwickelnde Schritte: Zum ei-
nen ist zunächst ein Begriff der überindividuellen Bedingungen gelingender Selbst-
verwirklichung zu gewinnen. Dieser muss, um den Bruch mit der Akteursperspekti-
ve zu vermeiden, so gefasst werden, dass er an schon bestehende Praxen anzuknüp-
fen vermag. Zum anderen sind die sozialen Ursachen zu bestimmen, die zum Ver-
fehlen oder zur Verzerrung dieser Praxisformen beitragen. 

Für Marx hingegen lassen sich die Kriterien der Kritik und damit auch die Kri-
terien, von denen sich eine künftige Gestaltung der gesellschaftlichen Verhältnisse 
leiten lassen sollte, erst aus den bestehenden praktischen Widersprüchen entwi-
ckeln. Die Bestimmungen von Freiheit und Gleichheit, die in der bestehenden Pra-
xis des Warentauschs realisiert sind, lassen sich nicht gegen das Kapital als von 

                                                            
50  Vgl. Luhmann, Niklas,  Ich sehe was, was Du nicht siehst, in: ders., Soziologische Auf-

klärung 5. Konstruktivistische Perspektiven, Opladen 1990, S. 222. 

51  Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 366-67. 

52  Vgl. Honneth, Axel, Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft 

kritischer Theorie, in: ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart kriti-

scher Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 28ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 85 

 
ihnen getrennte Ursache ihrer Verfälschung ausspielen; solchen Versuchen ist nach 
Marx zu antworten, „daß, was ihnen in der näheren Entwicklung des Systems stö-
rend entgegentritt, ihm immanente Störungen sind, eben die Verwirklichung der 
Freiheit und Gleichheit, die sich ausweisen als Ungleichheit und Unfreiheit.“53 Dass 
die für den Warentausch konstitutiven Normen sich in ihrer Verwirklichung in ihr 
Gegenteil verkehren konnten, zeigt, dass sie bisher nur in einseitiger Weise gefasst 
wurden und dass demgegenüber künftig ein erweitertes Verständnis von ihnen zu 
entwickeln ist.54 So kann auf der Grundlage der Erfahrung und der Erklärung der 
praktischen Widersprüche der bürgerlichen Gesellschaft Gleichheit nicht nur als 
Bestimmung der Beziehung von einander im Tausch gegenübertretenden Warenbe-
sitzern gefasst werden; vielmehr ist diese künftig auch als soziale Gleichheit zu ver-
stehen, die etwa auch die Güter mit einbezieht, über die die Einzelnen verfügen. 
Auch Freiheit ist nicht nur als im Warentausch vorausgesetzte Freiwilligkeit zu fas-
sen, sondern sie muss auch, und darauf zielt die Marxsche Kritik an der Naturalisie-
rung gesellschaftlicher Verhältnisse, die Möglichkeit der bewussten Gestaltung der 
gemeinsamen Institutionen enthalten. Sie ist erst zu verwirklichen in einem Zu-
stand, in dem der Mensch den Produktionsprozess und nicht, wie bisher, dieser den 
Menschen bemeistert. Was bisher durch ökonomische Gesetze reguliert wird, über 
die die Einzelnen nichts vermögen, soll der gemeinsamen und bewussten Planung 
unterliegen. 

Dieser Argumentationsgang der KdpÖ verweist, ähnlich wie die zweite Varian-
te der Ideologiekritik der DI, auf einen praktischen Widerspruch zwischen den be-
stehenden Gerechtigkeitsprinzipien und der faktischen gesellschaftlichen Praxis. 
Anders als in der DI muss Marx dafür jedoch nicht die These einer zynischen Ver-
schleierung von Herrschaftsinteressen qua Ideenproduktion in Anspruch nehmen, 
sondern er kann sich dabei auf die Strukturlogik der kapitalistischen Wirtschafts-
ordnung selbst beziehen. Die Vorstellungen von Freiheit und Gleichheit sind kon-
stitutiv für die kapitalistischen Verkehrsformen; „es sind Ideen, die gesellschaftlich 
wirksam geworden sind und sich in sozialen Institutionen sedimentiert haben“55. 
Und doch treten diese Vorstellungen in einen Widerspruch zu den faktischen Exis-
tenzbedingungen: die Freiheit erscheint als Zwang, die eigene Arbeitskraft zu ver-
kaufen; der Äquivalententausch produziert und reproduziert soziale Ungleichheiten. 
Der Rückgang auf die gesellschaftlichen Bedingungen der Etablierung der Wert-
form zeigt, weshalb diese praktischen Widersprüche sich notwendig ergeben müs-
sen; insofern lassen sich diese Bedingungen als die ratio essendi der bestehenden 

                                                            
53  Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 160. 

54  Vgl. Jaeggi, Rahel, Was ist Ideologiekritik, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.), 

Was ist Kritik?, Frankfurt am Main 2009, S. 288. 

55  Ebd., S. 274. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


86 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
praktischen Widersprüche verstehen. Diese praktischen Widersprüche gehen auf 
der Akteursebene mit Leidenserfahrungen einher, da die normativen Ansprüche, die 
sie für ihr Handeln und die Gestaltung der gemeinsamen Institutionen in Anspruch 
nehmen, in der Praxis beständig enttäuscht werden. Es sind diese Erfahrungen, die 
sich eben nicht aus der Perspektive des sozialwissenschaftlichen Beobachters, son-
dern aus der gesellschaftlichen Praxis selbst ergeben, die die Arbeit der Denaturali-
sierung motivieren. Und insofern lassen sich die praktischen Widersprüche der bür-
gerlichen Gesellschaft als die ratio cognoscendi der gesellschaftlichen Bedingungen 
für die Etablierung der Wertform verstehen. 

In einem solchen Modell bricht die Ideologiekritik als Verfahren der Denatura-
lisierung zwar mit den etablierten Deutungen der sozialen Welt; sie bleibt dabei je-
doch insofern an die Perspektive der Akteure zurückgebunden, als es ihre Lei-
denserfahrungen sind, die sie dabei zu deuten versucht. Dabei geht sie so vor, dass 
sie die bestehenden praktischen Widersprüche der bürgerlichen Gesellschaft, aus 
denen die zu deutenden Leidenserfahrungen resultieren, als Ergebnis einer sich ge-
gen sich verkehrenden Praxis rekonstruiert. Was ursprünglich als fremde Macht und 
natürliche Voraussetzung des Handelns erschien, kann jetzt als dessen Ergebnis 
verstanden werden. Die Deutung der praktischen Widersprüche ist damit zugleich 
die Einsicht in die Möglichkeit ihrer Überwindung. 

Mit einer solchen Rekonstruktion sind natürlich nicht alle Schwierigkeiten be-
seitigt, mit denen das Verfahren der Ideologiekritik sich konfrontiert sah. Auch ist 
damit noch nicht bestimmt, wie sich ein solches Argumentationsmodell auf andere 
gesellschaftliche Bereiche als den der Ökonomie übertragen lassen soll. 

Zumindest aber sollten einige Hinweise darauf gewonnen worden sein, wie sich 
die schlechte Alternative zwischen einem bloß rekonstruktiven Kritikverständnis, 
das als solches blind gegenüber Phänomenen der Naturalisierung bleiben muss und 
einer denaturalisierenden Ideologiekritik, die jedoch ihre eigenen Möglichkeitsbe-
dingungen in ihrem Gegenstand nicht auszuweisen vermag, überwunden werden 
könnte. Obwohl sie mit den etablierten Deutungen der sozialen Welt bricht, diese 
als Täuschungen kritisiert und sogar aus der Verfasstheit der sozialen Welt heraus 
erklärt, kann sie selbst noch bestimmen, wie diese kritische Perspektive auf die be-
stehenden Deutungen und die Verfasstheit der sozialen Welt in ihrem Gegenstand 
selbst verankert ist: als Deutung von Erfahrungen praktischen Scheiterns. Eben als 
Ausdruck des Bedürfnisses, Leiden beredt werden zu lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

4. Anerkennungsverhältnisse und Kritik 
            

 
 
 

4.1 AUSGANGSPUNKT UND ZIELSETZUNGEN DER

 HONNETHSCHEN ANERKENNUNGSTHEORIE 
 

Aus den im vorhergehenden Kapitel rekonstruierten Auseinandersetzungen mit 
früheren Entwürfen kritischer Theoriebildung ergeben sich für Honneth die Anfor-
derungen, denen die eigene Entwicklung einer kritischen Theorie der Anerkennung 
genügen können soll. Zum einen muss, um die normativen Grundlagen der Kritik 
herausarbeiten und begründen zu können, die Beschränkung auf den Begriff der 
Arbeit als grundlegender menschlicher Tätigkeitsweise überwunden und diese 
Grundlage vielmehr in der spezifischen Dynamik intersubjektiver Kommunikati-
onsformen verankert werden. Zum anderen, und hier beginnt Honneth sich von der 
Habermasschen Konzeption abzusetzen, soll diese normative Grundlage so formu-
liert werden, dass sie a. systematisch mit bestehenden Unrechterfahrungen ver-
knüpft werden kann und es b. zugleich möglich ist, die gesellschaftliche Entwick-
lung nicht als Produkt von Rationalisierungsprozessen, sondern als Ergebnis von 
Konflikten zu rekonstruieren, die sich aus diesen Unrechtserfahrungen ergeben. 
Gegenüber Habermas betont Honneth somit den konfliktären Charakter sozialer 
Prozesse; Konflikt, nicht Koordination wird zum zentralen Merkmal kommunikati-
ven Handelns. Insofern lässt sich der Anspruch Honneths an die eigene Theoriebil-
dung tatsächlich als linkshegelianische „interne Radikalisierung“ des kommunikati-
onstheoretischen Paradigmas fassen.1 Im Gegensatz zu Marx fasst er diese Konflik-
te dabei so, dass sie als Ausdruck moralischer Ansprüche, als Ausdruck des Kamp-

                                                            
1  Vgl. Boltanski, Luc und Honneth, Axel,  Soziologie der Kritik oder Kritische Soziologie? 

Ein Gespräch mit Robin Celikates, in: Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo (Hrsg.): Was ist Kri-

tik?, Frankfurt an Main 2009, S.87 und 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


88 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

fes um Anerkennung der jeweiligen Selbstverständnisse der Akteure verstanden 
werden können.2 

Der Bezug auf soziale Konflikte soll also in die kritische Theorie reintegriert 
werden; dabei aber wird gleichzeitig herausgearbeitet, inwiefern in den unterschied-
lichen sozialen Konflikten schon eine Bezugnahme auf gemeinsam geteilte norma-
tive Grundüberzeugungen vorausgesetzt ist. Damit lässt sich der Honnethsche An-
satz auch als ein Versuch interpretieren, einen Begriff der Gesellschaft zu entwi-
ckeln, mit dem die Wahrung gesellschaftlicher Einheit und soziale Konflikte nicht 
als Gegensätze gedacht werden müssen, sondern gezeigt werden kann, inwiefern in 
sozialen Konflikten gemeinsam geteilte Kriterien der Anerkennung vorausgesetzt 
sind, an denen sich die Aushandlung konfligierender Ansprüche und ebenso die So-
zialkritik orientiert. Die kritische Theorie muss dann die bestehenden Formen der 
Anerkennung und die ihnen innewohnenden normativen Potentiale bestimmen und 
in Bezug auf sie ihre eigenen Forderungen begründen. Schon in „Kritik der Macht“ 
wendet Honneth gegen Foucault ein, dass die von diesem thematisierte Dimension 
sozialer Kämpfe sich nur dann theoretisch begreifen lasse, wenn diese Kämpfe als 
Momente eines übergreifenden Prozesses gesellschaftlicher Konsensbildung ver-
standen werden.3 

Deshalb erfüllt der von Honneth vollzogene Rückgriff auf die frühen Jenaer 
Schriften Hegels eine völlig andere Funktion als bei Habermas; Ziel ist hier nicht 
die Differenzierung zwischen Arbeit und Interaktion, sondern im Gegenteil der 
Versuch, Habermas’ handlungs- und gesellschaftstheoretische Dualismen zu ver-
meiden, indem über die Rekonstruktion des Hegelschen Anerkennungsverständnis-
ses ein Leitbegriff für unterschiedliche, auch den Bereich der gesellschaftlichen Ar-
beitsteilung einbegreifende, interindividuelle Praxen entwickelt wird. Zugleich soll 
es der Anerkennungsbegriff ermöglichen, die normative Grundlage der Kritik zu 
bestimmen und bestehende Unrechtserfahrungen und Ansprüche auf Anerkennung 
mit sozialen Bewegungen und gesamtgesellschaftlichen Entwicklungen zu verknüp-
fen. 

Diese theoretischen Weichenstellungen und unterschiedlichen Anforderungen, 
die an den Begriff der Anerkennung gestellt werden, bilden einen wichtigen Hinter-
grund für zentrale und im weiteren Verlauf zu entwickelnde Probleme der Honneth-
schen Konzeption. Die Ausblendung zweckrationaler Handlungsorientierungen und 
-systeme trägt zu der insbesondere von Nancy Fraser thematisierten Unklarheit bei, 

                                                            
2  Vgl. Deranty, Jean-Philippe und Renault, Emmanuel, Politicising Honneths Ethics of 

Recognition, in: Thesis Eleven 88 (1), 2007, S. 96. Zumindest ist dies Anspruch; eventu-

ell jedoch liegt dem eine verkürzte Marxrezeption zu Grunde. 

3  Vgl. Honneth, Axel, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschafts-

theorie, Frankfurt am Main 1989, S. 217 und S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 89 

 

 

wie die normativen Forderungen nach der Einlösung bestehender Anerkennungsan-
sprüche mit den Eigendynamiken institutionalisierter Handlungszusammenhänge, 
insbesondere von Marktordnungen, vermittelt werden können.4 Dies lässt sich zu 
der These zuspitzen, dass Honneth, zumindest in seinen frühen Schriften, die dua-
listische Entgegensetzung von System und Lebenswelt nur vermeidet, indem er sich 
auf die Rekonstruktion unterschiedlicher Prinzipien der Sozialintegration be-
schränkt und demgegenüber die Bestimmung bestehender Formen der Systemin-
tegration, also der funktionalen Verkettung von Handlungsfolgen, und damit zu-
sammenhängende Ursachen von Unrechtserfahrungen weitestgehend vernachläs-
sigt. Das andere Problem ergibt sich letztlich aus dem skizzierten Konfliktverständ-
nis. Wenn nämlich unterschiedliche Ansprüche auf Anerkennung nur dann als legi-
tim gelten können, wenn sie sich auf bestehende und im Rahmen der Theorie her-
auszuarbeitende Prinzipien der Anerkennung berufen, wird fraglich, wie es der 
praktischen und der theoretischen Kritik möglich ist, den Rahmen der bestehenden 
Gesellschaftsordnung zu transzendieren. Insofern gibt der Honnethsche Rückgriff 
auf Hegel einem Marxschen Einwand gegenüber diesem neue Aktualität: Wo bleibt 
gegenüber der angeblichen Vernünftigkeit des Wirklichen die des zu Verwirkli-
chenden? 

 
 

4.2 NORMATIVE GRUNDLEGUNG: ANERKENNUNG UND

 SELBSTVERHÄLTNIS 
 
Vor dem Hintergrund der im vorigen Abschnitt entwickelten These, wonach sich 
Ausmaß an sozialen Unrechtserfahrungen nicht unmittelbar in der Öffentlichkeit 
oder in der Bildung sozialer Bewegungen niederschlägt und des zugleich bestehen-
den Anspruchs, die eigenen normativen Kriterien der Kritik in der vorwissenschaft-
lichen gesellschaftlichen Praxis zu verankern, verfolgt die Theorie der Anerken-
nung insofern einen negativen Ansatz, als sie zunächst von einer Phänomenologie 
bestehender moralischer Unrechtserfahrungen ausgeht. Die ausschließliche Bezug-
nahme auf die Forderungen etablierter sozialer Bewegungen droht demgegenüber, 
bestehende Ausschlüsse aus der politischen Öffentlichkeit unreflektiert mit zu re-
produzieren. 

In einer solchen Phänomenologie moralischer Verletzungen zeigt sich schon auf 
einer grundlegenden Ebene, dass der Unterschied zwischen moralischen Verletzun-
gen und bloßem Unglück nur dann erläutert werden kann, wenn eine moralische 
Verletzung als Ergebnis einer gegen das Wohlsein der Person gerichteten Handlung 

                                                            
4  Vgl. Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 242ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


90 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

verstanden wird. Im Falle einer Ohrfeige etwa ist es nicht der physische Schmerz 
selbst, der die Verletzung ausmacht, sondern der Umstand, dass sie als Ausdruck 
der Missachtung der psychischen Integrität des Betroffenen verstanden wird. Dem-
entsprechend wird „eine physische Verletzung dann zu einem moralischen Unrecht, 
wenn der Betroffene darin eine Handlung zu erblicken hat, die ihn intentional (!) in 
einem wesentlichen Aspekt seines Wohlseins missachtet [...].“5 Dass Honneth hier 
die bewusste Intention der Missachtung für notwendig hält, hängt m.E. in erster Li-
nie damit zusammen, dass er umgekehrt in positiver Hinsicht nur solche Handlun-
gen als Akte der Anerkennung verstehen will, die als Ausdruck einer eigenständi-
gen Handlungsabsicht, die auf die positive Bestätigung des Anderen zielt, gelten 
können.6 Gerade aus der Perspektive einer Phänomenologie moralischer Unrecht-
serfahrungen erscheint mir diese Bestimmung allerdings insofern unplausibel zu 
sein, als schon Formen mangelnder Beachtung und Ignoranz, beiläufige Gesten und 
Bemerkungen, in denen sich indirekt ein bestimmtes Verständnis des Anderen aus-
drückt und nicht erst die bewusste Missachtung als Verletzung der eigenen psychi-
schen Integrität und der eigenen Ansprüche erfahren werden können. Zudem wird 
in einer solchen Fassung unklar, inwiefern institutionalisierte Praktiken und Formen 
des sozialen Ausschlusses, die sich gerade auch unabhängig von den bewussten Ab-
sichten der Beteiligten durchsetzen,7 als Ursache von Unrechtserfahrungen begrei-
fen lassen. Gegenüber dieser zu eng gefassten Bestimmung scheint es mir sinnvoll, 
moralische Unrechtserfahrungen von bloßem Unglück zu unterscheiden, indem ers-
tere auf verantwortbare Handlungen Einzelner oder gemeinsame Praktiken zurück-
geführt werden, in denen sich direkt oder indirekt ein bestimmtes Verständnis des 
betroffenen Selbst ausdrückt, welches dessen eigenem Selbstverständnis nicht ge-
recht wird.   

Ein solcher Zusammenhang zwischen Formen der Missachtung und der Verlet-
zung der psychischen Integrität kann jedoch, und an dieser Stelle lässt sich wieder 
an Honneths Argumentation anschließen, nur auf der Grundlage der folgenden An-
nahmen verständlich gemacht werden: 

1. Ist davon auszugehen, dass menschliche Lebensformen dadurch gekenn-
zeichnet sind, dass die in ihnen lebenden Individuen eine je spezifische Art des 

                                                            
5  Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerkennung, in: 

ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am 

Main 2000, S. 180. 

6  Honneth Axel, Anerkennung als Ideologie. Zum Zusammenhang von Moral und Macht, 

in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 2010, S. 

110-11. 

7  Etwa Ausschlüsse aus dem Arbeitsmarkt. Ich werde dieses Problem in der Diskussion des 

Übergangs von der Gerechtigkeitskonzeption zur Gesellschaftstheorie wieder aufnehmen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 91 

 

 

Selbstverhältnisses ausbilden; sie sich also reflexiv und damit auch evaluierend auf 
ihre eigenen Gedanken, Handlungen und Wünsche beziehen. Ohne diese Annahme 
kann der entsprechende Gegenstandsbereich deshalb nicht erschlossen werden, weil 
es dieses Selbstverständnis ist, das in moralischen Unrechtserfahrungen verletzt 
wird. 

2. Die Möglichkeit einer solchen Verletzung des jeweiligen Selbstverhältnisses 
ist allerdings  nur dann gegeben, wenn die Individuen zum Aufbau einer positiven 
Selbstbeziehung, auf die zustimmenden bzw. bestätigenden Bezugnahmen Anderer 
angewiesen sind. In diesen Verletzungserfahrungen zeigt sich also, dass die Bildung 
eines bestimmten Selbstverhältnisses von der Erfahrung intersubjektiver Anerken-
nung abhängt. 

3. Vor diesem Hintergrund sind schließlich moralische Verletzungen deshalb als 
persönliche Beschädigungen zu verstehen, weil durch sie Erwartungen enttäuscht 
werden, deren Erfüllung für den Aufbau einer positiven Selbstbeziehung notwendig 
ist.8 

 
Ausgehend von einer so bestimmten „formalen Anthropologie“9, die zeigt, inwie-
fern die menschliche Selbstverwirklichung auf bestimmte Formen intersubjektiver 
Anerkennung angewiesen ist, versucht Honneth nun einen anerkennungstheoretisch 
gefassten Begriff der Moral zu entwickeln. 

Dieser Moralbegriff soll es, und das ist auch für dessen Gerechtigkeits- und Ge-
sellschaftsverständnis entscheidend, erlauben, zwischen neoaristotelischen und kan-
tianischen Ansätzen zu vermitteln. Der Kantische Ansatz muss nach Honneth, inso-
fern er den Handelnden für die Überprüfung der Verallgemeinerbarkeit ihrer Hand-
lungsmaximen eine unparteiische Perspektive abverlangt, gegenüber persönlichen 
Bindungen, Gefühlen und Absichten motivational kraftlos bleiben; womit auch un-
klar wird, wie den entsprechenden moralischen Kriterien praktische Wirksamkeit 
zukommen soll. Wenn zudem moralische Entscheidungen stets vor dem Hinter-
grund einer Vielzahl von Handlungsabsichten, Wünschen und Erwartungen vollzo-
gen werden, dann kann der Prozess der Entscheidungsfindung nicht als Anwendung 
eines einzigen Prinzips, sondern nur als konflikthafte Integration verschiedener 

                                                            
8  Vgl. zu diesen Annahmen: Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer 

Moral der Anerkennung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 180. 

9  Vgl. Honneth, Axel, Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilo-

sophie, in: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frank-

furt am Main 2000, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


92 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Hinsichten gefasst werden.10 Aristotelische Ansätze, die für die Begründung von 
Normen von einer ethischen Theorie des guten Lebens ausgehen, haben demgegen-
über das Problem, Forderungen nach der Berücksichtigung Anderer nicht mehr 
plausibel integrieren zu können; zudem ist fraglich, ob es gegenwärtig noch mög-
lich ist, allgemeine Bestimmungen des guten Lebens überhaupt anzugeben, ohne 
dabei die Vielfalt individueller Lebensentwürfe zu verfehlen.11 

Eine Vermittlung zwischen diesen Konzeptionen, eine Integration dieser ver-
schiedenen moralphilosophischen Ansätze ist nach Honneth deshalb notwendig, 
weil sich in diesem skizzierten Dilemma auch das des handelnden Akteurs selbst 
ausdrückt. 

 
„Mithin befindet sich die Moraltheorie heute in einer Situation, die in auffälliger Weise der-

jenigen ähnelt, in die der moralische Akteur im alltäglichen Handeln stets schon verstrickt ist: 

Auf der einen Seite Empfindungen der Schuld oder Reue bei der Vernachlässigung von 

Pflichten, die sich aus verallgemeinerter Perspektive als moralisch zwingend erweisen, auf 

der anderen Seite Gefühle der Verzweiflung oder des Aufbegehrens bei der Preisgabe von in-

dividuell bedeutsamen Lebenszielen, die mit den moralischen Forderung einer unparteiischen 

Vernunft unvereinbar scheinen.“12 

 
Ein anerkennungstheoretisch gefasster Begriff der Moral vermag die geforderte 
Vermittlung deshalb zu leisten, weil hier als moralische Pflichten die Akte der An-
erkennung bestimmt werden können, die für die Ausbildung einer positiven Selbst-
beziehung der Adressaten dieser Akte notwendig sind. Moral gilt dann als Inbegriff 
von Einstellungen, „die wir wechselseitig einzunehmen verpflichtet sind, um ge-
meinsam die Bedingungen unserer persönlichen Integrität zu sichern [...]“13, oder, 
stärker noch, als interindividuelle Voraussetzung der „Ermöglichung von Selbst-
verwirklichung“.14 Entscheidend für die Integration beider Theorieansätze ist dabei 
die Unterscheidung zwischen dem Zweck der Moral und der Praxis der Rechtferti-
gung. Das aristotelische Grundmotiv ist in dieser Konzeption insofern enthalten, als 
die Moral eine teleologische Bestimmung erhält: Sie ist auf den Zweck des mensch-
lichen Wohlergehens bzw. der Selbstverwirklichung hin ausgerichtet. Für Honneth 

                                                            
10  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 171. 

11  Vgl. ebd., S. 172. 

12  Ebd., S. 172. 

13  Ebd., S. 185. 

14  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1994, S. 276. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 93 

 

 

liegt in diesem mangelnden Rückbezugs des Zwecks der Moral auf die konkreten 
Ziele der Individuen das zentrale Defizit der Kantischen Theorietradition.15 An den 
jeweiligen Auffassungen des Guten bemessen sich Sinn und Umfang der Moral. Ein 
Kantischer Grundgedanke bleibt hier zugleich insofern erhalten, als die Rechtferti-
gung konkreter Ansprüche und Verpflichtungen in der Alltagspraxis stets aus uni-
versalisierungsfähigen Gründen erfolgen muss.16 Dementsprechend steht 

 
„der anerkennungstheoretische Ansatz [...] in der Mitte zwischen einer auf Kant zurückge-

henden Moraltheorie und den kommunitaristischen Ethiken: mit jener teilt er das Interesse an 

möglichst allgemeinen Normen, die als Bedingungen für bestimmte Möglichkeiten aufgefasst 

werden, mit diesen aber die Orientierung am Zweck der menschlichen Selbstverwirkli-

chung.“17 

 
Diese moralphilosophischen und anthropologischen Überlegungen werden in einem 
weiteren Schritt für die Entwicklung einer bestimmten Konzeption sozialer Gerech-
tigkeit und damit für die Bestimmung der normativen Grundlage einer kritischen 
Theorie der Gesellschaft in Anspruch genommen. Der entscheidende Gedanke ist 
dabei der, dass die interindividuellen Bedingungen der Sicherung der persönlichen 
Integrität nicht nur als Inbegriff einzelner Akte der Anerkennung gefasst werden 
können, zu denen die einzelnen Individuen jeweils wechselseitig verpflichtet sind, 
sondern gleichfalls in der Gestaltung von Institutionen ihren Niederschlag finden 
müssen. Die Individuen haben nicht nur gegenüber ihren direkten Interaktionspart-
nern den Anspruch, sich ihrer Bedürfnisse und Fähigkeiten zu versichern, die sie als 
Person konstituieren, sondern ebenso gegenüber den Institutionen, in denen sie ihr 
Leben führen. Insofern sie also auch die institutionellen Bedingungen individueller 
Selbstverwirklichung thematisiert, wird die über die Phänomenologie moralischer 
Unrechtserfahrungen erschlossene formale Anthropologie zugleich zur entschei-
denden Quelle für die Begründung einer kritischen Sozialphilosophie und die Diag-
nose sozialer Pathologien. „Als Inbegriff der Normalität einer Gesellschaft müssen 

                                                            
15  Vgl. ebd., S. 275. 

16  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 185. 

17  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1994, S. 276. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


94 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

dann kulturabhängig die Bedingungen gelten, die ihren Mitgliedern eine unverzerrte 
Form der Selbstverwirklichung erlauben.“18 

 
Der Begriff der Anerkennung ermöglicht es somit, soziale Unrechtserfahrungen be-
grifflich zu fassen, ohne dabei an ein nur theoretisch unterstelltes Interesse oder 
faktisch etablierte soziale Bewegungen zurückgebunden zu werden.19 Entsprechend 
der oben formulierten Ansprüche kann nun gegen die marxistische Beschränkung 
auf einen zweckrational gefassten Interessenbegriff gezeigt werden, dass jede Ge-
sellschaft gegenüber ihren Mitgliedern insofern rechtfertigungsbedürftig ist, als sie 
normative Erwartungen an ihren jeweiligen Interaktionszusammenhang herantra-
gen, und dies, entgegen der Habermasschen Beschränkung auf etablierte soziale 
Bewegungen, auch dann, wenn diese Erwartungen und die Enttäuschungen dieser 
Erwartungen nicht die Schwelle der öffentlichen Aufmerksamkeit überschreiten. 
Was hier erwartet wird, ist die Anerkennung der bestehenden Identitätsansprüche; 
das Ausbleiben einer solchen Anerkennung wird somit als soziales Unrecht erlebt; 
eine bestehende institutionelle Ordnung gilt unter diesen Umständen als nicht hin-
reichend gerechtfertigt.20 „Die Subjekte nehmen institutionelle Vorgänge dann als 
soziales Unrecht wahr, wenn sie dadurch Aspekte ihrer Persönlichkeit mißachtet 
sehen, auf deren Anerkennung sie ein Anrecht zu haben glauben.“21 Spätestens 
wenn Anerkennungsformen nicht nur als Verhältnis zwischen Alter und Ego, son-
dern auch als Verhältnis zwischen einzelnen Individuen und bestehenden Institutio-
nen gefasst werden sollen, muss jedoch, wie erwähnt, die Beschränkung auf einen 
„expressiven“, das heißt auf die Unterstellung einer eigenständigen Handlungsab-
sicht angewiesenen Begriff der Anerkennung aufgegeben werden.22 

Umgekehrt sind bestimmte institutionelle Ordnungen nur dann legitim, wenn sie 
verlässliche Formen intersubjektiver Anerkennung ermöglichen und dementspre-
chend als Realisierung spezifischer intersubjektiver Bedingungen verstanden wer-
den können, die für die Entwicklung der Persönlichkeit und die Möglichkeit indivi-

                                                            
18  Honneth, Axel, Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilosophie, 

in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt 

am Main 2000, S. 57. 

19  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 150. 

20  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 152f. 

21  Ebd., S. 156. 

22  Vgl. Deranty, Jean-Philippe und Renault, Emmanuel, Politicising Honneths Ethics of 

Recognition, in: Thesis Eleven 88, 1, 2007, S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 95 

 

 

dueller Selbstverwirklichung notwendig sind. Die persönliche Identitätsbildung gilt 
damit auch als das Worumwillen aller Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit.23 
Sind die institutionellen Ordnungen einer Gesellschaft „nun so beschaffen, daß sie 
nicht das Maß an Anerkennung bereitstellen, das zur Bewältigung jener verschiede-
nen Identitätsaufgaben nötig ist, so muß das als Indikator für die Fehlentwicklung 
einer Gesellschaft gelten.“24 

Um verschiedene Formen der in dieser Weise interpretierten Unrechtserfahrun-
gen unterscheiden zu können, muss zunächst die moralische Ordnung einer Gesell-
schaft, d.h. das in ihr enthaltene Anerkennungsgefüge entschlüsselt werden. Bevor 
ich mich dieser empirisch-gesellschaftstheoretischen Konkretisierung der Honneth-
schen Anerkennungskonzeption zuwende, will ich kurz auf dieser noch formalen 
Ebene skizzieren, inwiefern auch das Gerechtigkeitsverständnis Honneths als Ver-
such zu verstehen ist, zwischen kommunitaristischen und liberalen Ansätzen zu 
vermitteln. 

Gegenüber liberalen Gerechtigkeitstheorien wendet Honneth ein, dass diese 
sich, weil sie den Begriff der Freiheit allein als Verwirklichung individuell gewähl-
ter Ziele und somit implizit als Unabhängigkeit von den Einflüssen Anderer verste-
hen, in ihrer Konzeption sozialer Gerechtigkeit auf die Bestimmung der dafür not-
wendigen Rechtsansprüche und zu verteilenden Güter beschränken. „Weil jede Ab-
hängigkeit von anderen als eine Gefährdung von individueller Freiheit betrachtet 
wird, kann diese nur sichergestellt werden, wenn jeder einzelne über genügend all-
gemein geschätzte Mittel verfügt, um seine eigenen Lebenspläne ausführen zu kön-
nen.“25 Damit aber die Akteure überhaupt bestimmte Güter als wertvolle Bedingun-
gen für die Realisierung ihrer Lebenspläne verstehen können, ist schon vorausge-
setzt, dass sie mit ihren Bedürfnissen und Fähigkeiten vertraut sind und diese als 
wertvoll verstehen. Diese positive Selbstbeziehung, die schon für das Erstellen in-
dividueller Lebensziele vorausgesetzt ist, wird erst in Verhältnissen intersubjektiver 
Anerkennung erworben. „Zur Autonomie gelangen wir vielmehr auf intersubjekti-
ven Wegen, indem wir uns nämlich durch die Anerkennung seitens anderer Perso-
nen als Wesen zu verstehen lernen, deren Bedürfnisse, Überzeugungen und Fähig-

                                                            
23  Vgl. Honneth, Axel, Die Pointe der Anerkennung. Eine Entgegnung auf die Entgegnung, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003,  S. 209. 

24  Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Mißachtung. Zur Ortsbestimmung einer kriti-

schen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 103. 

25  Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössischen 

Prozeduralismus, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt 

am Main 2010, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


96 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

keiten es wert sind, verwirklicht zu werden [...].“26 Dieses Argument wendet Hon-
neth ebenfalls gegen Habermas' diskursethischen Ansatz. Die Fähigkeit und die Be-
reitschaft zur Kommunikation setzt schon voraus, dass die Individuen mit ihren Be-
dürfnissen vertraut und in der Lage sind, ihre Überzeugungen zu vertreten; und die-
se Selbstbeziehung wiederum kann nur in dem Diskurs gegenüber vorgängigen 
Verhältnissen intersubjektiver Anerkennung erworben werden. Vor dem Hinter-
grund dieser Überlegungen wird zudem eine weitere Voraussetzung dieser Ansätze 
problematisch: In ihrer Konzentration auf Rechtsansprüche und zu verteilende Gü-
ter musste zwangsläufig in erster Linie der Staat als zentrale verantwortliche In-
stanz für die Realisierung sozialer Gerechtigkeit erscheinen. Damit jedoch wird, 
wie noch zu zeigen sein wird, in diesen Theorien nur ein bestimmtes Element der 
vielfältigen für die Bildung einer positiven Selbstbeziehung notwendigen Anerken-
nungsverhältnisse herausgearbeitet. Weil sie diese entscheidende Rolle der Einge-
bundenheit der Individuen in umfassende Verhältnisse sozialer Anerkennung ver-
kennen, können sie dann überdies die vielfältigen Formen von Erfahrung sozialer 
Ungerechtigkeit nicht erfassen. 

Gleichzeitig scheint die Theorie der Anerkennung zentrale Schwierigkeiten 
kommunitaristischer Ansätzen vermeiden zu können, die, zumindest in den aristote-
lisch-substantialistischen Varianten,27 die gemeinschafts- und traditionsbezogene 
Einbettung praktischer Urteilsbildung und der jeweiligen Selbstverständnisse beto-
nen und dementsprechend die Notwendigkeit eines gemeinsam geteilten Wertehori-
zonts für die normative Integration von Gesellschaften behaupten.28 Weil eine sol-
che Perspektive aber die Konflikte innerhalb sozialer Verhältnisse unterschätzt und 
nicht berücksichtigt, in welchem Ausmaße die Traditionen und Werthorizonte in-
nerhalb einer Gesellschaft umstritten sind, droht sie letztlich, hegemoniale Deutun-
gen und Tradierungen unreflektiert zu reproduzieren. Und indem sie die jeweiligen 
Selbstverständnisse der Individuen, ihre praktischen Orientierungen und Wertvor-
stellungen, als Ergebnis vorgängiger kultureller Prägungen versteht und zudem da-
zu tendiert, soziale Konflikte allein als dysfunktionale Krisenerscheinungen zu deu-
ten, werden ebenso die Bedeutung und die Reichweite praktischer Kritik unter-
schlagen. Während hier also die Selbstverhältnisse der Individuen in einen über-

                                                            
26  Ebd., S. 61. 

27  Zu dieser Unterscheidung: Vgl. Forst, Rainer, Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Phi-

losophie jenseits von Liberalismus und Kommunitarismus, Frankfurt am Main 1994, S. 

163ff. 

28  Mit der in späteren Schriften vollzogenen sozialtheoretischen Wende nähert sich die An-

erkennungstheorie Honneths diesen Argumentationen jedoch deutlich an. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 97 

 

 

greifenden kulturellen Rahmen eingebettet werden,29 versucht Honneth, die norma-
tive Entwicklung von Gesellschaften als Ergebnis der von den Individuen erhobe-
nen Ansprüche auf Anerkennung zu rekonstruieren. Das Bedürfnis nach umfassen-
derer individueller Selbstverwirklichung transzendiert stets den gegeben, institutio-
nell fixierten Horizont; das einzelne Individuum geht insofern auch nicht in seinen 
gesellschaftlich-kulturellen Prägungen auf, sondern bewahrt diesen gegenüber die 
Möglichkeit kritischer Distanz. Damit kann dann der Konflikt um die Einlösung 
bisher nur unzureichend berücksichtigter Ansprüche auf Anerkennung als konstitu-
tives Element für die normative Entwicklung von Gesellschaften verstanden wer-
den. 

 
„We can see that a recognition-theoretic viewpoint has the capacity both to accommodate the 

reality of social conflict within its model of community and to maintain a commitment to crit-

ical reflection upon, and practical transformation of, existing structures of moral-ethical 

meaning and their corresponding institutional embodiments.“30 

 
Den vereinheitlichenden und in problematischer Weise harmonisierenden Bezug 
der Kommunitaristen auf den konkreten Ethos einer Traditionsgemeinschaft kann 
die Theorie der Anerkennung insbesondere deshalb vermeiden, weil sie sich auf das 
Herausarbeiten der sozialen Bedingungen beschränkt, die für die Realisierung un-
terschiedlicher Lebensentwürfe vorausgesetzt werden müssen.31  Die „gelebten Sit-
ten“ prägen hier deshalb nicht die konkreten Wertvorstellungen der Individuen, 
weil Honneth, und hier scheint er der liberalen Tradition zu folgen, zwischen den 
individuellen Zielen und den Anerkennungsbeziehungen unterscheidet; die Aner-
kennungsbeziehungen gelten als Bedingung der Realisierung der jeweiligen indivi-
duellen Ziele.32 Nur versteht Honneth unter diesen gesellschaftlichen Bedingungen 
eben nicht nur einen bestimmten Umfang an Rechten und Gütern, sondern die Ge-
samtheit von sozialen Beziehungen und die in diese eingelassenen Formen aner-
kennender Bestätigung, die für die Ausbildung einer intakten Identität notwendig 
sind. 

                                                            
29  Vgl. Yar, Maijd, Honneth and the Communitarians: Towards a Recognitive Critical The-

ory of Community, in: Res Publica 9, 3, 2003, S. 113. 

30  Ebd., S. 123. 

31  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 276. 

32  Vgl. Cooke, Maeve, Wertepluralismus und Selbstverwirklichung. Überlegungen zu einer 

postuniversalistischen Politik der Anerkennung, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; 

Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 

2009, S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


98 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Entsprechend dieser Überlegungen versteht Honneth das eigene Verständnis so-
zialer Gerechtigkeit als „formales Konzept der Sittlichkeit.“33 Die in diesem Rah-
men formulierten Bedingungen individueller Selbstverwirklichung sollen zum ei-
nen formal genug sein, um nicht als nur partikulare Vorstellung des guten Lebens 
gelten zu müssen und zum anderen auch konkret genug, um damit gegenüber den 
jeweiligen sozialen Verhältnissen bestimmte Bedingungen gelingender Selbstver-
wirklichung einfordern zu können. Diese Balance ist jedoch, wie gezeigt, auf die 
Unterscheidung zwischen den unterschiedlichen Formen der Anerkennung, die als 
notwendige Bedingungen eines positiven Selbstverhältnisses auszuweisen sind und 
den konkreten Zielen individueller Selbstverwirklichung angewiesen. „Mit dem 
Begriff der ,Sittlichkeit‘ ist jetzt das Insgesamt an intersubjektiven Bedingungen 
gemeint, von denen sich nachweisen lässt, daß sie der individuellen Selbstverwirk-
lichung als notwendige Voraussetzung dienen.“34 

Allerdings lässt sich schon an dieser Stelle fragen, ob die von Honneth mit dem 
Begriff der Anerkennung angezielte Vermittlung zwischen aristotelischen und kan-
tianischen Überlegungen tatsächlich gelingt. Auf der Ebene der Moralkonzeption 
sollten zentrale Einsichten der Kantischen Theorietradition insofern weitergeführt 
werden, als die konkrete Rechtfertigungspraxis, in der zu bestimmen ist, wie die 
psychische Integrität der Betroffenen jeweils zu schützen und zu fördern ist, auf der 
Grundlage universalisierungsfähiger Gründe erfolgen muss.35 Der Begriff der Uni-
versalisierungsfähigkeit, mit dem Honneth die hier mobilisierten Gründe charakte-
risiert, scheint mir aber deshalb zu anspruchsvoll zu sein, weil entsprechend seiner 
eigenen Theorie in das jeweilige Moralverständnis ein historischer Index einwan-
dert: Zum einen, weil der Umfang der Pflichten davon abhängig gemacht wird, was 
jeweils als gelingende Form menschlicher Selbstverwirklichung gilt und zum ande-
ren, weil, wie noch zu zeigen sein wird, das Wissen um die interindividuellen Vo-
raussetzungen einer gegebenen (!) Form der Selbstverwirklichung erst schrittweise 
über Kämpfe um Anerkennung benachteiligter Gruppen entwickelt wird. Plausibili-
tät gewinnen praktische Argumente, mit denen konkrete Ansprüche und entspre-
chende Pflichten rechtfertigt werden sollen, erst vor dem Hintergrund eines konkre-
ten Verständnisses individueller Selbstverwirklichung und eines historisch gewach-
senen Wissens darum, wie die sozialen Beziehungen gestaltet sein müssen, um die-
se Selbstverwirklichung zu ermöglichen. Weiterhin ist zu prüfen, ob mit dem Be-

                                                            
33  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 279. 

34  Ebd., S. 277. 

35  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 185. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 99 

 

 

griff der Selbstverwirklichung nicht generell zunächst nur ein normatives Ideal ei-
ner bestimmten, historisch-situierten Gemeinschaft benannt ist, das sich erst vor 
dem Hintergrund der Auflösung statusgruppenbezogener Ehrbegriffe durchzusetzen 
vermochte.36 Später wird Honneth dieser zuletzt benannten Schwierigkeit mit der 
Formulierung einer „robusten Fortschrittskonzeption“ begegnen, die es erlauben 
soll, den historische Prozess als gerichtete Entwicklung und damit die eigene Ge-
genwart als moralisch überlegen auszuweisen. Aber selbst dann ist es schwierig zu 
sehen, wie dieses Konzept der „Sittlichkeit“ hinreichend formal bestimmt werden 
kann, um, wie beansprucht, gegenüber verschiedenen Konzeptionen guten Lebens 
neutral bleiben zu können.37 Damit wird fraglich, ob die beanspruchte Vermittlung 
zwischen den beiden Ansätzen tatsächlich gelingt, denn zahlreiche kommunitaristi-
sche Kritiker liberaler Moralkonzeptionen haben in erster Linie genau diese ge-
meinschaftsbezogene Einbettung der Praxis moralischen Urteilens eingefordert.38 

Zudem ist der Punkt, an dem Honneth in seiner Begriffsentwicklung an den 
klassischen Unterscheidungen der Kantischen Tradition orientiert bleibt, hier der 
zwischen den je individuellen Vorstellungen guten Lebens und den intersubjektiven 
Bedingungen ihrer Realisierung genau der, an dem er m.E. hinter die eigentliche 
Pointe des Anerkennungsbegriffs zurückfällt. Denn auch dann,  wenn es ihm der 
Anerkennungsbegriff ermöglicht, diese Bedingungen nicht nur als Inbegriff von 
Rechtsansprüchen zu fassen und auf unterschiedliche Interaktionsbereiche auszu-
dehnen, droht im Rahmen einer solchen Begriffsbestimmung der Bezug des einzel-
nen Individuums auf die Anerkennung Anderer oder die gemeinsamen Institutionen 
letztlich instrumentell zu bleiben: Sie dienen ihm zur Realisierung eines außerhalb 
ihrer liegenden, rein individualistisch gefassten Zwecks. „Der Andere kommt damit 
gewissermaßen nur als Umweg vor, den das Subjekt gehen muss, um zu sich selbst 
zu gelangen.“39 Wenn aber die Selbstverwirklichung und die dafür notwendige psy-
chische Integrität den zentralen Zweck aller Forderungen nach sozialer Gerechtig-
keit bilden, droht auf der Ebene der Gerechtigkeitstheorie beliebig zu werden, über 
welche konkreten Formen dieses Ziel realisiert wird.40 

                                                            
36  Vgl. Taylor, Charles, Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt am Main 1995. 

37  Vgl. Zurn, Christopher F., Anthropology and Normativity: A Critique of Axel Honneths 

“Formal Conception of Ethical Life” in: Philosophy and Social Criticism, 26 (1), 2000, S. 

121. 

38  Vgl. Walzer, Michael, Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, Frank-

furt am Main 1993, S. 22f. 

39  Bedorf, Thomas, Verkennende Anerkennung. Über Identität und Politik, Frankfurt am 

Main 2010, S. 69. 

40  Diese Schwierigkeit scheint sich nur dann beheben zu lassen, wenn die Trennung zwi-

schen der individuellen Selbstverwirklichung und ihren intersubjektiven Bedingungen 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


100 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Diese kurze Skizze der Probleme, die sich auf der Ebene der normativen Grundle-
gung der Theorie der Anerkennung stellen, sollte zunächst nur einen der Punkte be-
nennen, von denen aus die Weiterentwicklung dieser Theorie verständlich werden 
kann. Bevor diese Schwierigkeiten weiter verfolgt und auf das Kritikverständnis 
Honneths bezogen werden, ist es zunächst notwendig, darauf einzugehen, wie diese 
Grundannahmen in eine dem Anspruch nach empirisch und zugleich normativ ge-
haltvolle kritische Theorie der Gesellschaft eingebettet werden. 

Bisher war nur gezeigt worden, dass die Ausbildung positiver Selbstverhältnisse 
von bestätigenden Bezugnahmen Anderer abhängig ist und dass die Individuen des-
halb zur Wahrung ihrer psychischen Integrität Ansprüche stellen, die sich sowohl 
auf konkrete Verpflichtungen Einzelner auf der Ebene der Moral als auch auf be-
stimmte Kriterien für die Gestaltung der gemeinsamen Institutionen auf der Ebene 
der Gerechtigkeitstheorie beziehen. Auf beiden Ebenen verfährt die Theorie der 
Anerkennung kritisch: Einmal interpretiert sie als kritische Theorie auf der Ebene 
individueller Einstellungen Moral als Inbegriff der Haltungen und Handlungen, die 
wir gegenüber Anderen einnehmen müssen, um wechselseitig die Voraussetzungen 
persönlicher Identitätsbildung zu sichern. Als Gerechtigkeitstheorie bezieht sie sich 
kritisch auf Verhältnisse, in denen die Voraussetzungen der Ausbildung positiver 
Selbstverhältnisse durch Missstände auf institutioneller Ebene verletzt werden. 

Völlig unbestimmt war jedoch geblieben, welche Selbstverständnisse, Ver-
pflichtungen und Gestaltungskriterien hier in Anspruch genommen werden. Diese 
grundlegende und in der genannten Hinsicht noch formale anthropologischen These 
der intersubjektiven Konstitution des Selbstbewusstseins verlangt also noch zusätz-
liche inhaltliche Konkretisierungen. Denn es ist stets auch das Resultat historischer 
Entwicklungen, welche Anerkennungsansprüche von den Individuen jeweils für le-
gitim gehalten werden. Honneth ist der Überzeugung, „daß die spezifische Ange-
wiesenheit auf intersubjektive Anerkennung, durch die die menschliche Lebens-
form gekennzeichnet ist, stets durch die besondere Art und Weise geprägt sein wird, 
in der in einer Gesellschaft jeweils die wechselseitige Gewährung von Anerken-
nung institutionalisiert ist.“41 

                                                                                                                                    
aufgegeben wird. Das heißt aber, dass die gemeinsamen Praktiken der Anerkennung nicht 

als Bedingung guten Lebens, sondern schon als dessen Verwirklichung gelten müssen. 

Mir scheint das der Weg zu sein, den Honneth im weiteren Verlauf der Entwicklung der 

Anerkennungstheorie eingeschlagen hat, der aber zugleich mit einer stärkeren Annähe-

rung an kommunitaristische Ansätze einhergeht. 

41  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Frazer, in: 

Honneth, Axel und Frazer, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 162-163. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 101 

 

 

Die Hinsichten, in denen sich Subjekte reflexiv auf die eigenen Lebensvollzüge 
beziehen und diese bewerten, sind das Ergebnis der gesellschaftlichen Ausdifferen-
zierung unterschiedlicher Sphären der Anerkennung und damit historisch variabel. 
Die Rekonstruktion der verschiedenen Anerkennungsformen, die die gegenwärtigen 
bürgerlich-kapitalistischen Anerkennungsordnungen prägen, vollzieht Honneth al-
lerdings nicht, wie der ursprüngliche, negativ ansetzende Ausgangspunkt für die 
Formulierung einer kritischen Sozialphilosophie nahe legen könnte, auf der Grund-
lage konkreter, empirisch erschlossener Missachtungserfahrungen, sondern in enger 
Orientierung an Hegels Gliederung der Sittlichkeit in Familie, bürgerliche Gesell-
schaft und Staat; erst in einem weiteren Schritt wird versucht, diese Dreiteilung 
durch den Einbezug empirischer Forschung zu plausibilisieren. In bürgerlich-
kapitalistischen Gesellschaftsordnungen sind, folgt man der Hegelschen Gliede-
rung, drei Sphären intersubjektiver Anerkennung institutionell verankert: Liebe, 
Recht und Solidarität. Diese Sphären lassen sich aufgrund der in ihnen geltenden 
Prinzipien der Anerkennung unterscheiden. Entsprechend dieser Prinzipien verfü-
gen ihre Mitglieder über drei verschiedene Formen möglicher Selbstbezüge: Selbst-
vertrauen, Selbstachtung und Selbstschätzung. Was jeweils als gerecht gilt, hängt 
von den jeweiligen sozialen Beziehungen, die die Subjekte unterhalten und den in 
diesen angelegten Kriterien des Anerkennens ab.42 Der soziale Wandel soll dann 
über die Ansprüche rekonstruiert werden, die sich auf die in den Anerkennungsbe-
ziehungen angelegten Prinzipien beziehen und sich in der Bildung sozialer Bewe-
gungen niederschlagen.43 Die normative Entwicklung einer Gesellschaft basiert so-
mit auf dem Versuch sozialer Gruppen, erweiterte Formen wechselseitiger Aner-
kennung institutionell und kulturell durchzusetzen; soziale Auseinandersetzungen 
gelten so als strukturbildende Kraft moderner Gesellschaften. 

Die Rekonstruktion dieser unterschiedlichen Sphären muss also a. die konkreten 
Selbstverhältnisse, die innerhalb der jeweiligen Sphäre der Anerkennung ermög-
licht werden sollen, b. die damit verbundenen konkreten Prinzipien oder Bedingun-
gen des Anerkennens, c. die einzelnen Beziehungsformen und Institutionen, in de-
nen diese als normative Leitgesichtspunkte gelten, sowie d. letztlich auch Verlet-
zungserfahrungen sowie darauf gründende soziale Bewegungen und Wandlungs-
prozesse bestimmen. Die Theorie der Anerkennung erschließt damit zum einen die 
sozialen Voraussetzungen persönlicher Identitätsbildung. Zum anderen rekonstru-

                                                            
42  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Frazer, 

in: Honneth, Axel und Frazer, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 214. 

43  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 259ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


102 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

iert sie die Herausbildung gesellschaftlicher Ordnungen aus den Kämpfen, die sozi-
ale Gruppen für die Anerkennung ihrer Identitätsansprüche führen. 

 
 

4.3 GESELLSCHAFTSTHEORETISCHE KONKRETISIERUNG:
 DREI SPHÄREN INTERSUBJEKTIVER ANERKENNUNG 

 

4.3.1 Liebe 
 

Unter der Anerkennungsform der Liebe fasst Honneth verschiedene Formen per-
sönlicher Nahbeziehungen wie Liebesbeziehungen, Freundschaften und insbeson-
dere Eltern-Kind Beziehungen zusammen. Er betont zwar, dass diese Form der An-
erkennung in allen Gesellschaften angelegt ist; die Besonderheit bürgerlich-
kapitalistischer Gesellschaften liegt jedoch darin, dass in ihr die Kindheit als eigen-
ständige Phase aus anderen Lebenskontexten herausgelöst wird und gleichzeitig 
auch Liebesbeziehungen zunehmend unabhängig von ökonomischen und sozialen 
Zwängen werden. 

 
„Infolge dieser beiden Institutionalisierungsvorgänge, der Verselbstständigung der Kindheit 

und der Herausbildung der „bürgerlichen Liebesheirat“ entsteht so schrittweise ein allgemei-

nes Wissen um eine gesonderte Art der Sozialbeziehung, die im Unterschied zu anderen In-

teraktionsformen durch das Prinzip der wechselseitigen Zuneigung und Fürsorge gekenn-

zeichnet ist [...].“44 

 
Diese Ausbildung der Liebe als eigenständiger Beziehungsform vollzog sich gleich-
falls vor dem Hintergrund normativer Konflikte, die darauf zielten, als entscheiden-
den Grund der Familiengründung allein die Gefühle wechselseitiger Liebe durchzu-
setzen und die Kindheit als geschützte Entwicklungsphase von externen Zwängen, 
etwa dem zur Erwerbsarbeit, zu befreien.45 

Damit werden, wenn auch mit schichtspezifischen Unterschieden und Verzöge-
rungen, affektive Bindungen zur zentralen Quelle dieser Anerkennungsform. In die-
ser beziehen sich die Beteiligten, so die These, auf das „natürliches Selbst“ des An-
deren, dessen konkrete Bedürftigkeit und dies auch dann, wenn sich dieses natürli-
che Selbst wandelt. „Insofern muten wir uns in der Liebe gegenseitig zu, daß unsere 
positiven Einstellungen dynamisch offen genug bleiben, um sich auch auf zu Be-

                                                            
44  Ebd., S. 164. 

45  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Gerechtigkeit und affektiver Bindung. Die Familie im 

Brennpunkt moralischer Kontroversen, in: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 103 

 

 

ginn noch nicht antizipierte Entwicklungen der eigenen Person zu beziehen.“46 Zu-
dem wird damit der in dieser Hinsicht entwicklungsoffenen Zuneigung eine gewisse 
Dauer unterstellt. 

Als Form der Anerkennung lassen sich diese auf wechselseitiger Zuneigung ge-
gründeten Beziehungen deshalb verstehen, weil die affektive Zuwendung zum An-
deren und die Befriedigung seiner Bedürfnisse von diesem als eine Bestätigung des 
Werts dieser Bedürfnisse verstanden werden können.47 

Der Gegenstand der Anerkennung sind hier also die einzigartigen individuellen 
Bedürfnisse des Anderen und nur durch Erfahrungen von Anerkennung auf dieser 
grundlegenden Ebene ist es den Individuen möglich, Vertrauen in den Wert der ei-
genen Bedürfnisse zu entwickeln und entsprechende Ansprüche gegenüber anderen 
zu artikulieren. Honneth bezeichnet das in diesen sozialen Beziehungen gründende 
Selbstverhältnis als Selbstvertrauen. 

Diese These bezüglich des Zusammenhanges zwischen geglückten Liebesbe-
ziehungen und dem Selbstvertrauen begründet Honneth durch den Einbezug empi-
rischer entwicklungspsychologischer Forschungen, insbesondere der psychoanalyti-
schen Objektbeziehungstheorie. In der Objektbeziehungstheorie Winnicotts wird 
die sich in vorsprachlichen Interaktionserfahrungen vollziehende Entwicklung af-
fektiver Beziehungen zur zentralen Komponente des individuellen Reifungsprozes-
ses. Ausgangspunkt ist hier die Annahme, dass die entwicklungsgeschichtlich pri-
märe Intersubjektivität durch eine symbiotische Beziehung von Säugling und Mut-
ter gekennzeichnet ist. Insofern die Mutter alle Bedürfnisse des Säuglings als Ele-
ment des eigenen Handlungskreislaufs erlebt und dieser umgekehrt das Pflegever-
halten der Mutter als Ausdruck der eigenen Omnipotenz, lässt sich  von einer wech-
selseitig erlebten Verhaltenseinheit sprechen. Erst in diesem Verhältnis kann der 
Säugling eigene sensorische und motorische Fähigkeiten, ein Körperschema entwi-
ckeln. Der Fortschritt seiner weiteren Entwicklung ist dann an der des Beziehungs-
gefüges ablesbar: 

Die Mutter öffnet sich nach Ablauf der ersten sechs Monate schrittweise für an-
dere soziale Kreise. Durch den damit einhergehenden Aufschub seiner Bedürfnisbe-
friedigung lernt der Säugling, zwischen Ich und Umwelt zu differenzieren. Das im-
pliziert auch, dass er lernen muss, die Mutter als Wesen mit eigener Handlungsau-
tonomie wahrzunehmen. In dem Prozess, in dem dieses Wissen erworben wird, las-
sen sich zwei Momente unterscheiden: 

                                                            
46  Honneth, Axel, Liebe und Moral. Zum moralischen Gehalt affektiver Bindungen, in: 

ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am 

Main 2000, S. 224. 

47  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 153. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


104 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

1. Das der aggressiven Destruktion: Hier versucht der Säugling sich durch ag-
gressive Akte der Selbstständigkeit des Anderen zu vergewissern. Wird das Objekt 
nicht zerstört und bleibt die Sicherheit bezüglich der Zuwendung des Anderen er-
halten, können, so die These, die eigenen Omnipotenzphantasien überwunden wer-
den. Die Mutter wird dann zunehmend als ein geliebtes und zugleich eigenständiges 
Wesen gesehen. In diesem sich über Akte versuchter Destruktion vollziehenden 
Kampf bildet sich somit ein Wissen um die eigene Abhängigkeit und die Selbst-
ständigkeit des Anderen. 

2. Die Bildung von Übergangsobjekten: Diese sind affektiv hochbesetzt und als 
Bereiche zu verstehen, in denen die früher auf die Mutter bezogenen Allmachts-
phantasien über Trennung hinaus ausgelebt werden können; die erlebte Kluft wird 
nun symbolisch überbrückt: Diese Übergangsobjekte bilden die Grundlage der 
Entwicklung der Phantasie und weitergehend aller intermediären Bereiche der 
Kunst, Religion etc.. Allerdings verlangt aber auch diese Ausbildung von Über-
gangsobjekten die Fähigkeit zum Alleinsein und diese wiederum setzt die Sicher-
heit um die Dauer der Zuwendung des Anderen voraus.   

Bei dauerhafter und verlässlicher Liebe der Mutter lernt das Kind, Vertrauen in 
die eigenen Bedürfnisse zu entwickeln; es kann sich somit ohne die Angst des Ver-
lassenwerdens auf seine inneren Impulse einlassen. 
 
„Ist die Liebe der Mutter dauerhaft und zuverlässig, so vermag das Kind im Schatten ihrer in-

tersubjektiven Verläßlichkeit zugleich auch ein Vertrauen in die soziale Erfüllung seiner ei-

genen Bedürfnisansprüche entwickeln [...]. Das Kleinkind erlangt dadurch, daß es sich der 

mütterlichen Liebe sicher wird, zu einem Vertrauen in sich selber, daß es ihm ermöglicht, 

sorglos mit sich allein zu sein.“48 

 
Das Selbstvertrauen, welches in geglückten Mutter-Kind Beziehungen erlangt wird, 
ist die Grundlage für spätere Liebebeziehungen. Diese sind, so die These, ebenfalls 
gekennzeichnet durch eine Spannung zwischen Bindung und wechselseitiger Frei-
gabe. Erst wenn der Andere durch die Zuwendung seines Gegenübers ein Vertrauen 
in den Wert seiner eigenen Bedürfnisse entwickelt und diese dann zu artikulieren 
vermag, wird er zu einem selbstständigen Subjekt, mit dem das Einssein als Ent-
grenzung erlebt werden kann: „nur die zerbrochene Symbiose läßt zwischen zwei 
Menschen jene produktive Balance zwischen Abgrenzung und Entgrenzung entste-
hen, die für Winnicott zur Struktur einer [...] Liebesbeziehung gehört.“49 

Umgekehrt ist, so versucht Honneth unter Bezugnahme auf die Arbeiten von Je-
ssica Benjamin zu zeigen, in pathologischen Fällen die Reziprozität dieser Bezie-

                                                            
48  Ebd., S. 168. 

49  Ebd., S. 169-70. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 105 

 

 

hungsform insofern gestört, als hier entweder die Erfahrung der Abhängigkeit oder 
die Erfahrung der Selbstständigkeit verabsolutiert wird; und diese Verzerrungen 
haben ihre Ursache in der fehlgeschlagenen Ablösung des Kindes von der Mutter. 
Fehlentwicklungen in diesem Bereich sind jedoch über den Kreis weiterer Liebes-
beziehungen hinaus insofern von zentraler Bedeutung, als Vertrauen in den Wert 
der eigenen Bedürfnisse gegenüber anderen Formen des praktischen Selbstverhält-
nisses logisch und genetisch vorgängig ist.50 

Allerdings sind die empirischen Annahmen, auf deren Grundlage Honneth den 
Zusammenhang zwischen affektiver Zuwendung, Selbstvertrauen und der Fähig-
keit, gelingende Liebesbeziehungen einzugehen, begründet, selbst innerhalb der 
psychoanalytisch orientierten Entwicklungspsychologie nicht unumstritten. 
 
„The questionable nature of these claims can be highlighted […] by contrasting the object re-

lation approach with other perspectives in developmental psychology. From the perspective 

of ego-psychologists such as Anna Freud, for example, even „secure“ and „healthy“ people 

have „complex and fragmented cognitive and affective structures“; which means that they 

may interact defensively, aggressively, and violently.”51 

 
Aber auch dann, wenn dieser Zusammenhang besteht, lässt sich fragen, ob sich im 
Falle der Liebe, wie scheinbar für eine Moral der Anerkennung unterstellt werden 
müsste, sinnvoll von legitimierbaren Ansprüchen und einer entsprechenden Pflicht 
zu affektiver Zuwendung sprechen lässt. Problematisch scheint dies zunächst des-
halb, weil die Orientierung auf die jeweiligen Bedürfnisse eines konkreten Anderen 
der unparteilichen Orientierung an der Gesetzesförmigkeit der eigenen Handlungs-
maximen entgegengesetzt zu sein scheint. Diese Schwierigkeit lässt sich noch ver-
hältnismäßig leicht beheben; nämlich dann, wenn darauf verwiesen wird, dass die 
wechselseitigen Zuwendungen in der Liebe unparteilichen Respektgeboten nicht 
entgegengesetzt sind, sondern hier die Verpflichtungen, die wir allen Menschen 
schulden, um spezifische „Liebespflichten“ ergänzt werden. 
 
„Daher ist die Konsequenz eines solchen Ansatzes auch nicht die Preisgabe der Idee der mo-

ralischen Pflicht, sondern im Gegenteil ihre Vervielfältigung; neben die moralische Achtung, 

die wir allen Menschen gleichermaßen zu zollen haben, treten jene besonderen Pflichten, die 

                                                            
50  Vgl. ebd., S. 172. 

51  Vgl. McNay, Lois, The Trouble with Recognition: Subjectivity, Suffering, and Agency, 

in Sociological Theory 26, 2008, S. 276. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


106 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

wir aus Gründen der Zuneigung denjenigen Personen schulden, denen wir durch Liebesbezie-

hungen verbunden sind.“52 

 
Das andere, m.E. schwieriger zu lösende Problem, bezieht sich nicht, wie das vor-
hergehende, auf den beschränkten Adressatenkreis von Liebespflichten, sondern auf 
die Möglichkeit, innerhalb von Liebesbeziehungen überhaupt von Verpflichtungen 
sprechen zu können. Denn das Bedürfnis, affektive Zuwendung zu geben und zu 
empfangen, welches die Voraussetzung dafür ist, das entsprechende Bedürfnis des 
anderen befriedigen zu können, besitzt für die Beteiligten selbst einen Widerfahr-
nischarakter; sie erfahren sich daher in ihrer Liebe zum Anderen also immer auch 
als passiv, weshalb es sich hier nun, so könnte die Schlussfolgerung lauten, zwar 
um eine Form der Anerkennung handelt, die jedoch nicht bewusst erzeugt und des-
halb auch nicht eingefordert werden kann. Zunächst lässt sich dagegen einwenden, 
dass natürlich nicht die Frage, ob überhaupt geliebt wird, Gegenstand einer Pflicht 
werden könne, dass gleichwohl aber dann, wenn geliebt wird, der wechselseitige 
und einklagbare Anspruch auf die Übernahme bestimmter Pflichten, nämlich die 
der Fürsorge gegenüber der konkreten Bedürftigkeit des jeweils Anderen besteht. 
Wozu aber, so lässt sich jetzt weiter fragen, sollte in diesem Falle überhaupt eine 
solche Terminologie in Anspruch genommen werden, wenn doch gleichzeitig nur 
dann von Liebe gesprochen werden soll, insofern die fürsorgende Bezugnahme auf 
die Bedürfnisse des Anderen freiwillig, auf der Grundlage eines eigenen Bedürfnis-
ses erfolgt? Das Problem besteht hier also darin, dass dann, wenn scheinbar legiti-
me Ansprüche an Andere bezüglich der Erfüllung ihrer Liebespflichten eingeklagt 
werden, diese Klage zugleich gegenstandslos zu werden droht, weil die Beziehung, 
innerhalb derer erst entsprechende Pflichten zugewiesen werden können, schon 
nicht mehr besteht. 

Dieses Problem lässt sich eventuell erst lösen, wenn zwischen der Bereitschaft 
zur fürsorgenden Bezugnahme auf die Bedürfnisse Anderer und dem Wissen da-
rum, was die konkrete Bedürftigkeit des Anderen ausmacht, unterschieden wird. 
„Gerade fürsorgende Handlungen können leicht zu einer Verletzung individueller 
Interessen führen, weil sie häufig auf einer falschen Deutung der Bedürfnisse der 
anderen Person beruhen, obwohl sie doch in der besten Absicht von Zuneigung und 
Wohlwollen durchgeführt werden [...].“53  Die Bedürfnisnatur des jeweils Anderen 

                                                            
52  Honneth, Axel, Liebe und Moral. Zum moralischen Gehalt affektiver Bindungen, in: 

ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am 

Main 2000, S. 236. 

53  Honneth, Axel, Zwischen Gerechtigkeit und affektiver Bindung. Die Familie im Brenn-

punkt moralischer Kontroversen, in: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 213. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 107 

 

 

(und des eigenen Selbst) ist den Beteiligten nicht unverstellt gegeben, sondern 
durch Rollenklischees und Stereotype verzerrt.54 

Weil hier unter Berufung auf das leitende Prinzip dieser Beziehung, die Aner-
kennung der individuellen Bedürfnisse des Anderen, ebenso die Anerkennung neu 
entwickelter oder bisher unberücksichtigter Bedürfnisse eingefordert werden kann, 
die Beteiligten somit von sich und dem jeweils Anderen verlangen können, beste-
hende Zuschreibungen zu überwinden, kann auch innerhalb dieser Sphäre der An-
erkennung von moralischen Pflichten zur Sicherung der psychischen Integrität der 
Beteiligten und zudem von einem sich schrittweise vollziehenden Entwicklungs-
fortschritt gesprochen werden.55 Dass entsprechende Pflichten innerhalb von Lie-
besbeziehungen bestehen, zeigt sich, so lässt sich fortsetzen, zugleich darin, dass ih-
re Verletzung mit affektiven, „nichtaggressiven“ Reaktionen, wie Trauer, Rückzug 
etc. sanktioniert wird.56 

Damit ist dann außerdem dem Einwand zu entgegnen, nach dem die faktische 
Praxis innerhalb von persönlicher Nahbeziehungen keineswegs dem Ideal der 
wechselseitigen Fürsorge um die Erfüllung der Bedürfnisse des jeweils Anderen 
entspricht und diese vielmehr von normativen Diskursen der Klassenzugehörigkeit, 
Attraktivitätskriterien und entsprechenden Formen der Ausgrenzung geprägt blei-
ben.57 Um dies überhaupt als Fehlentwicklung kritisieren zu können, ist schon die 
Bezugnahme auf das diese Beziehungen in normativer Hinsicht leitende Prinzip der 
wechselseitigen Fürsorge vorausgesetzt.  Insofern liegt auch in der Bezugnahme auf 
dieses Prinzip keine, wie von Fraser kritisiert, ideologische Mystifizierung von 

                                                            
54  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 222. 

55  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 168. 

56  Vgl. Lohmann, Georg, Moral als Implikation von Liebe, in: Forst, Rainer; Hartmann, 

Martin; Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt 

am Main 2009, S. 337. 

57  Vgl. Illouz, Eva, Das Verlangen nach Anerkennung. Liebe und die Verletzlichkeit des 

Selbst, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), Sozi-

alphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 2009, S. 78. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


108 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Frauenarbeit;58 vielmehr bietet dieses Prinzip die Möglichkeit entsprechende Zu-
schreibungen zu problematisieren.59 

Gleichwohl jedoch tendiert Honneth mitunter dazu, diese Auseinandersetzungen 
um die Überwindung von Rollenklischees und die entsprechende Anerkennung bis-
her unberücksichtigter Bedürfnisse als zeitweilige Aufhebung der diese Bezie-
hungsform kennzeichnenden affektiven Zuwendung zu deuten; in solchen Fällen 
wird „die affektive Ebene der familialen Interaktion verlassen, um an rational ein-
sehbare Verpflichtungen zu erinnern.“60 Dies hängt aber damit zusammen, dass 
Honneth den Begriff der Liebe in erster Linie aus einem bestimmten Modell der 
Mutter-Kind Beziehung früher Entwicklungsphasen gewinnt und weitestgehend 
ohne zusätzliche Differenzierungen auf andere persönliche Nahbeziehungen über-
trägt; Liebe erscheint dann einzig als die durch das eigene Bedürfnis getragene Be-
reitschaft, die Bedürfnisse des Anderen durch affektive Zuwendung zu erfüllen. Al-
les, was diese Bezogenheit auf das „natürliche Selbst“ des Anderen unterbricht, 
kann dann nur als Störung dieser Beziehungsform verstanden werden.61 

                                                            
58  Vgl. Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung auf 

Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? 

Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 252. 

59  Allerdings lässt sich fragen, ob in diesen stereotypen Zuschreibungen tatsächlich eine 

Verzerrung des modernen Familienideals vorliegt, oder dieses selbst nicht vielmehr auf 

solchen Zuschreibungen beruht. „Ungeachtet seiner Sensibilität für feministische Analy-

sen, begreift Honneth nicht hinreichend den Umfang, in dem das von ihm kritisierte Sys-

tem der geschlechtlichen Beziehungen integraler Bestandteil dieser modernen Trennung 

zwischen Zuneigung und Leistung ist.“ (Vgl. Young, Iris Marion, Anerkennung von Lie-

besmühe. Zu Axel Honneths Feminismus, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 53/3, 

2005, S. 424.) So ermöglicht in der Familienkonzeption Hegels die emotionale Zuwen-

dung der Frau erst das erfolgreiche Bestehen des Mannes innerhalb der bürgerlichen Ge-

sellschaft; hier findet er die notwendige stabile, von den Wechselfällen des öffentlichen 

Lebens unabhängige Anerkennung. (Vgl. Hegel, G.W.F., Grundlinien der Philosophie 

des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse, Frankfurt am Main 

1986, S. 318f., §166.) 

60  Honneth, Axel, Zwischen Gerechtigkeit und affektiver Bindung. Die Familie im Brenn-

punkt moralischer Kontroversen, in: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 211. 

61  Schon spätere Phasen der Eltern-Kind Beziehung zeigen jedoch, dass dieses Modell zu 

eng gefasst ist. So werden etwa im Prozess der Erziehung nicht sämtliche individuelle 

Bedürfnisse des Kindes vorbehaltlos anerkannt, vielmehr werden Äußerungen bestimmter 

Bedürfnisse in Abhängigkeit von ihrer sozialen Erwünschtheit auch sanktioniert. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 109 

 

 

Mit Lohmann könnte demgegenüber die (romantische) Liebe als von liebenden 
Gefühlen getragene Praxis verstanden werden, die nicht nur auf die Erfüllung der 
Bedürftigkeit des Anderen zielt, sondern in einen umfassenderen Sinne darauf, die 
besonderen Weisen der Weltbezogenheit des Anderen zu erfassen, zu unterstützen 
und umgekehrt die eigene mitzuteilen. „Wir sehnen uns danach, die Welt wie diese 
Person zu sehen, zu fühlen und damit auch zu bewerten.“62 Zugleich besteht das 
Verlangen, der Andere möge sich eben dies genauso wünschen und damit übliche 
Abwertungen von Verfehlungen oder Schwächen überwinden und so das Offenle-
gen auch der eigenen Verletzbarkeit ermöglichen. Dies schließt dann gleichfalls die 
Forderung nach Vertrauen, Verständnisbereitschaft, Sensibilität, Nachsicht etc. des 
anderen ein. Ein solches, hier nur angedeutetes, die Weltbezogenheit des anderen 
insgesamt einbegreifende Verständnis der Liebe scheint mir besser geeignet zu sein, 
um deutlich werden zu lassen, in welchem Sinne von Verpflichtungen und Kämp-
fen um Anerkennung auf der Ebene von Liebesbeziehungen gesprochen werden 
kann. 

 

4.3.2 Recht 
 
Während nach Honneth auf der Ebene persönlicher Nahbeziehungen die Beteiligten 
den persönlichen Wünschen und Bedürfnissen konkreter Anderer einen einzigarti-
gen Wert beimessen und darüber das Selbstvertrauen erwerben, das es ihnen ermög-
lich, die eigenen Wünsche und Bedürfnisse als „artikulationsfähigen Teil der eige-
nen Person“63 zu verstehen, findet sich innerhalb der Sphäre des Rechts eine Form 
der Anerkennung, die dem Anspruch nach allen Menschen in gleicher Weise zu-
kommt.   

Wie schon im Falle der Liebe beschreibt Honneth die Ausbildung dieser Sphäre 
der Anerkennung als Ergebnis eines Differenzierungsprozesses. Demnach ist es für 
die Entwicklung der normativen Grundprinzipien der bürgerlich-kapitalistischen 
Gesellschaftsordnung entscheidend, dass sich die überkommene Verknüpfung des 
Rechts mit dem sozialen Status der Individuen auflöst und sich stattdessen vonei-
nander unabhängige Ebenen des Rechts und der sozialen Wertschätzung ausbilden. 
Während zuvor in feudalen Gesellschaften der Umfang der Rechte direkt mit der 
Statushöhe verknüpft war und diese Statushöhe wiederum von Herkunft, Alter und 

                                                            
62  Lohmann, Georg, Moral als Implikation von Liebe, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; 

Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 

2009, S. 323. 

63  Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerkennung, in: 

ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am 

Main 2000, S. 182. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


110 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

gesellschaftlicher Funktion abhing, wird mit der Durchsetzung universalistischer 
Moralprinzipien die Legitimität der Rechtsordnung von der Zustimmungsfähigkeit 
durch alle Rechtssubjekte abhängig; sie ist deshalb mit dem Bestand von Privile-
gien nicht vereinbar, sondern vielmehr dadurch gekennzeichnet, dass in ihr jedes 
Individuum über die gleichen rechtlichen Ansprüche verfügt. Ein Jeder kann sich 
somit auf dieser Grundlage als Rechtsperson mit gleichen rechtlichen Ansprüchen 
verstehen.64 

Das Kriterium oder die Hinsicht des Anerkennens in dieser Sphäre erschließt 
Honneth indirekt, unter Bezugnahme auf die Legitimation des modernen Rechts. 
Die Legitimität einer Rechtsordnung ist dann gegeben, wenn die Beteiligten diese 
Ordnung als Ausdruck ihrer gemeinsamen Willensbildung verstehen können. Damit 
müssen sie sich, indem sie sich als gemeinsamen Rechtsnormen unterstehend ver-
stehen, auch als solche begreifen, die in der Lage sind, auf der Grundlage morali-
scher Urteilsbildung über die Gestaltung dieser Rechtsnormen entscheiden zu kön-
nen. 
 

„Weil damit eine Bereitschaft zur Befolgung rechtlicher Normen von den Interaktionspart-

nern nur noch dann erwartet werden kann, wenn sie ihnen im Prinzip als freie und gleiche 

Wesen haben zustimmen können, wandert in das Anerkennungsverhältnis des Rechts eine 

neue, höchst anspruchsvolle Form der Reziprozität ein: die Rechtssubjekte erkennen sich 

dadurch, daß sie dem gleichen Gesetz gehorchen, wechselseitig als Personen an, die in indi-

vidueller Autonomie über moralische Fragen vernünftig zu entscheiden vermögen.“65 

 

Gegenstand der Anerkennung ist hier die im Gegensatz zur sozialen Wertschätzung 
nicht graduierbare Autonomie des Einzelnen. Autonomie interpretiert Honneth als 
die Fähigkeit, begründete moralische Entscheidungen treffen zu können und damit 
in der Lage zu sein, an der Gestaltung des Gemeinwesens gleichberechtigt zu parti-
zipieren. 

Der Kampf um Anerkennung im Recht vollzieht sich auf zwei Ebenen: Als 
Kampf um die Inklusion von bisher benachteiligten Gruppen und als Kampf um die 
Erweiterung von Rechtsansprüchen. Auf der ersten Ebene steht in Frage, wie weit 
der Umkreis derer ist, die zu moralisch zurechnungsfähigen Personen gehören; hier 
„wird das Rechtsverhältnis in dem Sinn universalisiert, daß einem wachsendem 
Kreis von bislang ausgeschlossenen oder benachteiligten Gruppen die gleichen 

                                                            
64  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 165. 

65  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1992, S. 177. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 111 

 

 

Rechte wie allen Mitgliedern der Gesellschaft zuerkannt werden.“66 Diese histori-
sche Entwicklung ist in dieser Hinsicht das Resultat eines Kampfes um Anerken-
nung, in dem bisher marginalisierte gesellschaftliche Gruppierungen unter Beru-
fung auf das Prinzip der Rechtsgleichheit ihre vollwertige Mitgliedschaft in der po-
litischen Gemeinschaft einklagen. 

Für die Legitimität der Rechtsordnung ist es zugleich notwendig, ihre Mitglie-
der auch tatsächlich zur Teilnahme an der gemeinsamen Willensbildung zu befähi-
gen. Auf der zweiten Ebene der Rechtsentwicklung wird deshalb schrittweise er-
schlossen, welche sozialen Voraussetzungen konkret notwendig sind, um den Status 
einer politisch-moralisch zurechnungsfähigen Person einnehmen zu können. Je um-
fangreicher die hierfür vorausgesetzten Eigenschaften gedacht werden, desto höher 
werden auch die Ansprüche an das Verfahren der Rechtssetzung.67 Dies ist der Hin-
tergrund für einen Prozess der Erweiterung von Rechtsansprüchen. In einem 
Kampf, den verschiedene gesellschaftliche Gruppen für eine gleichberechtigte Par-
tizipation an der gemeinsamen Willensbildung und damit für ihre Anerkennung als 
gleichberechtigte moralische Subjekte führen, werden beständig weitere Vorausset-
zungen für eine solche Partizipation aufgedeckt und in rechtlichen Garantien fixiert. 
Die konkrete Ausgestaltung der Rechtsordnungen bürgerlich-kapitalistischer Ge-
sellschaften folgt damit einem Lernprozess, in dem die Gesellschaftsmitglieder ein 
zunehmendes Wissen darüber erwerben, was für die Realisierung einer gleichbe-
rechtigten Teilnahme an der politischen Willensbildung notwendig ist. Honneth be-
zieht sich auf die Untersuchungen des Soziologen Thomas H. Marshalls, der die 
Rechtsentwicklung bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften als Tendenz zur Bil-
dung umfassenderer, mit dem Status des Staatsbürgers verknüpfter Gleichheit ver-
steht. Auch er geht davon aus, dass der Staatsbürgerstatus moderner Gesellschaften 
gegenüber der statusgruppenabhängigen Zuweisung von Rechten und Pflichten in 
Feudalgesellschaften auf die Ermöglichung gleichberechtigter Mitgliedschaft in der 
Gesellschaft zielt. „Die Rechte, mit denen der allgemeine Staatsbürgerstatus ausge-
stattet wurde, waren dem hierarchischen Statussystem sozialer Klassen abgerungen 
und nahmen ihm damit seine lebenswichtige Substanz.“68 Marshall ordnet nun in 
seiner historischen, allerdings allein an der Geschichte Englands orientierten, Re-
konstruktion die einzelnen Bestandteile des modernen Staatsbürgerstatus unter-
schiedlichen, hier nur in stark vereinfachter Form wiedergegebenen Entwicklungs-
etappen zu. 

                                                            
66  Ebd., S. 191. 

67  Vgl. ebd., S. 178. 

68  Marshall, Thomas H., Staatsbürgerrechte und soziale Klassen, in: ders., Bürgerrechte und 

soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohlfahrstaates, Frankfurt am Main 1992, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


112 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Demnach erfolgt im 18. Jahrhundert die Etablierung liberaler Freiheitsrechte, 
die in erster Linie die individuelle Freiheit gewährleisten und insbesondere auch vor 
den Übergriffen staatlicher Willkür schützen sollen. Während politische Beteili-
gungsrechte, die die Teilnahme am Gebrauch der politischen Macht ermöglichen, 
zunächst noch das Privileg einer beschränkten bürgerlichen Elite bleiben, ändert 
sich dies im  Verlauf des 19. und des frühen 20. Jahrhunderts. Der entscheidende 
Wandel in dieser Hinsicht wird mit der Einführung des allgemeinen Wahlrechts 
vollzogen, denn damit werden politische Rechte vom wirtschaftlichen Vermögen 
entkoppelt und allein dem Personenstatus zugeordnet.69 Im 20. Jahrhundert kommt 
es zur Durchsetzung sozialer Rechte, die Ansprüche auf wirtschaftliche Wohlfahrt, 
Sicherheit und gesellschaftliche Teilhabe festlegen. Sie sollen den Rechtssubjekten 
die Bildungsmöglichkeiten und ökonomischen Ressourcen garantieren, die für die 
tatsächliche Inanspruchnahme der bisher nur formal zugestandenen bürgerlichen 
Freiheits- und politischen Teilnahmerechte vorausgesetzt werden müssen. Hinter-
grund hierfür ist die Einsicht, dass rechtlich garantierte Partizipationsmöglichkeiten 
nur dann realisiert werden können, wenn dafür ein Minimum an ökonomischen 
Ressourcen und ein Anrecht auf Bildung zur Verfügung steht.70 „Die Gesellschaften 
aber, in denen sich die Institutionen der Staatsbürgerrechte zu entfalten beginnen, 
erzeugen die Vorstellung eines idealen Staatsbürgerstatus, an der die Fortschritte 
gemessen und auf die die Anstrengungen gerichtet werden können.“71 

An diese Vorstellung anschließend interpretiert Honneth die Rechtsentwicklung 
in bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaften als Ergebnis eines Lernprozesses, in 
dessen Verlauf schrittweise soziale Bedingungen für die Realisierung des im 
Staatsbürgerstatus angelegten Anspruchs auf gleichberechtigte Teilhabe an der Ge-
staltung der gemeinsamen Rechtsordnung aufgedeckt und entsprechend in der Pra-
xis berücksichtigt werden. Diese historische Entwicklung ist das Resultat eines 
Kampfes um Anerkennung, in dem bisher marginalisierte gesellschaftliche Grup-
pierungen unter Berufung auf das Prinzip der Rechtsgleichheit ihre vollwertige 
Mitgliedschaft in der politischen Gemeinschaft einklagen. Indem sie diese Forde-
rungen durchsetzen, lernen sie sich durch die Erfahrung der rechtlichen Anerken-
nung als Personen zu achten, die in gleicher Weise zur Teilnahme an der politischen 
Willensbildung berechtigt sind. Die Art der Selbstbezüglichkeit, die auf dieser Ebe-

                                                            
69  Vgl. ebd., S. 47. 

70  Vgl.  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 177. 

71  Marshall, Thomas H., Staatsbürgerrechte und soziale Klassen, in: ders., Bürgerrechte und 

soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohlfahrstaates, Frankfurt am Main 1992, S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 113 

 

 

ne erworben wird, fasst Honneth als Selbstachtung bzw. als Sicherheit über den 
Wert der eigenen Urteilsbildung.72 

Allerdings wird hier die Rechtsentwicklung ausschließlich allein an dem im 
Staatsbürgerstatus angelegten Gleichheitsanspruch rekonstruiert und damit der Ein-
druck eines stabilen, wenn auch durch Konflikte vermittelten, Fortschritts in der 
Entwicklung der politischen Kultur erzeugt. Schon bei Marshall selbst jedoch fin-
den sich Hinweise, die einen an einem solchen ungebrochenen Optimismus zwei-
feln lassen, denn der Gleichheitsanspruch des Staatsbürgerstatus steht, zumindest 
mit der Ausbildung sozialer Rechte, mit der Ungleichheit sozialer Klassen in einem 
Widerspruch und es ist für Marshall keineswegs absehbar, in welche Richtung sich 
eine von in dieser Weise widersprüchlichen Prinzipien getragene Gesellschaft zu-
künftig entwickeln wird. Die Rechtfertigungskriterien, denen die Güterverteilung in 
bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaften unterliegt, beziehen sich nicht nur auf 
rechtliche Ansprüche, sondern auch auf das kapitalistische Leistungsprinzip;73 wie 
sich das Verhältnis zwischen beiden Prinzipien gestaltet, ist, so könnte weiter ge-
schlussfolgert werden, damit von politischen Entwicklungen und letztlich auch 
ökonomischen Konjunkturen abhängig. Zwar berücksichtigt die Theorie der Aner-
kennung grundsätzlich, dass unterschiedliche Kriterien der Anerkennung in Kon-
flikt geraten können, weil sie, wie z.B. im Falle der Wertschätzung und des Res-
pekts unterschiedliche Hinsichten für die Beurteilung von Maßnahmen der Umver-
teilung einschließen; weil sich Honneth jedoch darauf konzentriert, die unterschied-
lichen Kriterien der Anerkennung in den jeweiligen Sphären herauszuarbeiten, und 
zudem versucht, inhaltliche Festlegungen bezüglich konkreter Konzeptionen des 
guten Lebens zu vermeiden, bietet die Theorie der Anerkennung keine Handhabe, 
um diese Konflikte entscheiden zu können. „Indem er nur von drei Prinzipien 
spricht, die „quasi hierarchisch“ sind, versäumt er uns zu sagen, was wir in den Fäl-
len tun sollten, da den einen gleiche Bürgerrechte vorenthalten werden, wenn die 
Arbeitsleistung der anderen bewertet wird.“74 

Neben dieser Spannung zwischen dem Gleichheitsanspruch des Staatsbürgersta-
tus und der Ungleichheit zwischen den Klassen, die Honneth zumindest für seine 

                                                            
72  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 182. 

73  Vgl. Marshall, Thomas H., Staatsbürgerrechte und soziale Klassen, in: ders., Bürgerrech-

te und soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohlfahrstaates, Frankfurt am Main 1992, S. 

88. 

74  Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung auf Axel 

Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine 

politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 263. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


114 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

historische Rekonstruktion und die Formulierung konkreter Gerechtigkeitskriterien 
nur unzureichend berücksichtigt, findet sich bei Marshall zugleich eine Spannung 
innerhalb des Staatsbürgerstatus selbst. Denn in seiner historischen Rekonstruktion 
zeigt sich, dass nicht alle Bestandteile des Staatsbürgerstatus mit der Ungleichheit 
zwischen den Klassen in gleicher Weise in Konflikt geraten; vielmehr waren zent-
rale bürgerliche Freiheitsrechte, wie etwa die Vertragsfreiheit, sogar ihre zentrale 
rechtliche Voraussetzung. Durch sie wurden der doppelt freie Lohnarbeiter und 
damit das Kapitalverhältnis erst ermöglicht. In der Frühphase der kapitalistischen 
Entwicklung wurden noch bestehende soziale Rechtsansprüche entweder als Be-
standteil der alten Feudalordnung verstanden und entsprechend zerstört,75 oder aber 
sie galten als „Armengesetze“ gerade als Alternative zum vollwertigen Staatsbür-
gerstatus bzw. als Stütze des Kapitalismus, weil sie dem Kapital die Verantwortung 
für die Versorgung der aus den Produktionskreisläufen ausgeschlossen Bevölke-
rungsanteile abnahmen.76 Es besteht also nicht nur eine Spannung zwischen sozia-
len Rechtsansprüchen und dem Prinzip der Leistungsgerechtigkeit, sondern ebenso 
eine Spannung bezüglich der Hinsichten, denen die Gestaltung der Rechtsordnung 
folgt. Rechtsordnungen werden gerade auch darauf hin beurteilt, inwiefern sie öko-
nomische Akkumulationsprozesse ermöglichen und befördern. 

Staatliches Handeln und die Rechtssetzung bewegt sich damit in bürgerlich-
kapitalistischen Gesellschaften prinzipiell in einem Spannungsfeld zwischen demo-
kratischer Legitimität und ökonomischen Erfordernissen. Mir scheint die Staatsthe-
orie Claus Offes ein mögliches Instrumentarium für die Analyse dieses Spannungs-
feldes zur Verfügung zu stellen, weil er die klassisch-marxistische funktionslogi-
sche Perspektive, die den Staat allein als Agenten der Ermöglichung kapitalistischer 
Akkumulationsprozesse analysiert um die Perspektive der Sozialintegration ergänzt, 
die auch den Legitimitätsanforderungen staatlichen Handelns gerecht zu werden 
sucht.77 Auf der einen Seite muss staatliches Handeln unter Bezugnahme auf demo-
kratische Prinzipien legitimiert werden; der Staat agiert 
 
„unter Bezugnahme auf legitimatorische Ressourcen, die er politisch immer neu „erwirtschaf-

ten“ muss, und mittels der Gewährung sozialer Leistungsansprüche, deren Dynamik er nicht 

effektiv kontrollieren kann, was wiederum Konflikte mit den Subjekten dieser Anspruchs-

rechte wahrscheinlich werden lässt.“78 

                                                            
75  Vgl. Marshall, Thomas H., Staatsbürgerrechte und soziale Klassen, in: ders., Bürgerrech-

te und soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohlfahrstaates, Frankfurt am Main 1992, S. 

52. 

76  Vgl. ebd., S. 56. 

77  Offe, Claus, Strukturprobleme des kapitalistischen Staates, Frankfurt am Main 2006. 

78  Ebd., S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 115 

 

 

Auf der anderen Seite konnten die notwendigen strukturbildenden Maßnahmen für 
die Durchsetzung des Warentausches allein durch den Staat erfolgen. Zudem müs-
sen auch die selbstnegatorischen Tendenzen der Kapitalakkumulation beständig 
durch außerökonomische staatliche Mittel begrenzt werden. Denn weil die einzel-
nen Kapitale von den gesamtgesellschaftlichen Folgen der Kapitalverwertung abs-
trahieren müssen und somit die ungesteuerte Folgewirkung dieses Verwertungspro-
zesses den Bestand der kapitalistischen Gesellschaftsformation insgesamt zu ge-
fährden droht, muss dieses inhärente Steuerungsproblem durch ein staatliches Han-
deln aufgefangen werden, das die Überlebensfähigkeit der Einzelkapitale sichert, 
durch Kollektivgüter wie Infrastruktur die allgemeinen Akkumulationsbedingungen 
sicherstellt und zudem durch soziale Ausgleichsmaßnahmen und die Institutionali-
sierung des Klassenkonflikts, die soziale Grundstruktur stabilisiert.79 
 
„Der spätkapitalistische Staat befindet sich – als demokratisch-kapitalistischer Wohlfahrts-

staat – in einer zwiespältigen, dilemmatischen Kommunikationssituation, in welcher er „Op-

fer“ konkurrierender, ja widersprüchlicher Handlungsaufforderungen wird, soll er doch in 

seiner Interventionstätigkeit kapitalistischen Erfordernissen und demokratischen Forderungen 

gleichermaßen gerecht werden.“80 

 
Wenn aber staatliches Handeln diesen widersprüchlichen Anforderungen unterliegt, 
dann kann die Rechtsentwicklung nicht allein als Ergebnis des Kampfes um die 
Einlösung der sozialen Bedingungen für die faktische Realisierung gleichberechtig-
ter Teilhabe rekonstruiert werden. Vielmehr muss dann gezeigt werden, wie diese 
Widersprüche in unterschiedlichen politischen Programmatiken bearbeitet werden. 
 

4.3.3 Solidarität 

 
Es hatte zu den zentralen Anliegen der Anerkennungskonzeption Honneths gehört, 
Konflikte innerhalb der gesellschaftlichen Arbeitsteilung wieder in den Gegen-
standsbereich der kritischen Theorie zur reintegrieren. Gegen Habermas’ Trennung 
zwischen System und Lebenswelt, in deren Folge soziale Bewegungen, die die 
Umgestaltung und Neubewertung der Arbeitsvollzüge und -beziehungen anstreben, 

                                                            
79  Vgl. Lessenich, Stephan, Mobilität und Kontrolle. Zur Dialektik der Aktivgesellschaft, 

in: Dörre, Klaus; Lessenich, Stephan und Rosa, Hartmut (Hrsg.), Soziologie – Kapitalis-

mus – Kritik. Eine Debatte, Frankfurt am Main 2009, S. 142. Da diese Einhegung der 

selbstzerstörerischen Dynamik der Kapitalakkumulation mit systemfremden, dem Ver-

wertungsprozess entzogenen Mitteln erfolgen muss, werden damit neue Schwierigkeiten 

und Konflikten erzeugt. (Ebd., S. 144f.) 

80  Ebd., S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


116 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

nicht länger thematisiert werden konnten, hatte ja Honneth eingewandt, dass auch 
die Handlungskoordinierung in den Subsystemen von Prozessen der normativen 
Konsensbildung abhängig bleibt.81 Zudem zeigen Untersuchungen zu den psychi-
schen Folgen von Arbeitslosigkeit, geringer Entlohnung etc., dass der Bereich der 
gesellschaftlichen Arbeitsteilung für die anerkennungstheoretische, von Missach-
tungserfahrungen ausgehende Analyse von Sozialpathologien nicht vernachlässigt 
werden darf. Deshalb zielt die Theorie der Anerkennung darauf, den Begriff der 
Arbeit so anzulegen, dass ihre Bedeutung für den Erhalt von Anerkennung und da-
mit für die normativen Erwartungen der Gesellschaftsmitglieder herausgearbeitet 
werden kann. Gleichzeitig soll dabei jedoch auch darauf verzichtet werden, dem 
Begriff der Arbeit wie noch in der frühen kritischen Theorie eine geschichtsphilo-
sophisch tragende Rolle zuzuweisen.82 

Honneth beginnt, wie schon in der Diskussion der Anerkennungssphären des 
Rechts und der Liebe, seine historisch orientierte Rekonstruktion, die die zentralen 
Kriterien der Anerkennung dieser Sphäre und die entsprechenden sozialen Kämpfe 
freilegen soll, mit dem Übergang von feudalen zu bürgerlich-kapitalistischen Ge-
sellschaften. Im Laufe dieses Übergangs löst sich auch die soziale Wertschätzung 
von dem Einfluss angeborener Statusfaktoren. Insbesondere durch die religiöse 
Aufwertung der Berufsarbeit wird die individuelle Leistung im Bereich der gesell-
schaftlichen Arbeitsteilung entscheidend dafür, auf welches Maß an sozialer Wert-
schätzung der Einzelne rechnen kann.83 Damit wird das soziale Ansehen von der 
traditionellen Statusgruppenzugehörigkeit feudaler Gesellschaften, also von Her-
kunft, Alter und Besitz, unabhängig. Durch diese Entwicklungen etabliert sich eine 
eigenständige Sphäre der Anerkennung: die der sozialen Wertschätzung. Hiermit ist 
„allein noch der Grad an gesellschaftlicher Anerkennung gemeint, den der einzelne 
für seine Form der Selbstverwirklichung dadurch verdient, daß er mit ihr zur prakti-
schen Umsetzung der abstrakt definierten Ziele der Gesellschaft in bestimmten Ma-
ße beiträgt [...].“84 

                                                            
81  Vgl. Honneth, Axel, Kritik der Macht, Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschafts-

theorie, Frankfurt am Main 1989, S. 329. 

82  Vgl. Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Mißachtung. Zur Ortsbestimmung einer 

kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 105. 

83  Vgl.  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 155f. 

84  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1994, S. 204. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 117 

 

 

Während auf der Ebene persönlicher Nahbeziehungen individuelle Bedürfnisse 
Gegenstand der Anerkennung sind, wird den Individuen auf der Ebene des Rechts 
eine Form der Anerkennung gewährt, die allen in gleicher Weise zukommt. Die 
dritte Ebene der sozialen Wertschätzung ist in der Konzeption Honneths der Rah-
men, in dem die individuelle Besonderheit des Einzelnen auch auf gesamtgesell-
schaftlicher Ebene Gegenstand der Anerkennung werden kann. 
 

„Nicht mehr die Mitgliedschaft in einer sozialen Statusgruppe mit den entsprechenden Ehren-

kodizes soll darüber entscheiden, wie viel Wertschätzung ein Individuum innerhalb der Ge-

sellschaft legitimerweise verdient, sondern die persönlich erbrachte Leistung im Gefüge der 

industriell organisierten Arbeitsteilung.“85  

 
In dieser Sphäre der Anerkennung kommen also Eigenschaftsdifferenzen zwischen 
Personen auf intersubjektiv verbindliche Weise zum Ausdruck. 

Allerdings ist die in dieser Art verstandene soziale Wertschätzung höchst vo-
raussetzungsreich. Eine konkrete Tätigkeit kann nämlich nur als Leistung anerkannt 
werden, wenn die Gesellschaftsmitglieder über einen gemeinsamen Werthorizont 
verfügen, zu dessen Realisierung diese Leistung beiträgt. Im kulturellen Selbstver-
ständnis einer Gesellschaft sind damit die Kriterien formuliert, auf deren Grundlage 
die besonderen Leistungen der Gesellschaftsmitglieder eine differenzierte Bewer-
tung erfahren.86 Damit gelingt es der Theorie der Anerkennung scheinbar, ein Krite-
rium zu entwickeln, mit dem soziale Ungleichheiten im Bereich der gesellschaftli-
chen Arbeitsteilung normativ beurteilt werden können. Diese gelten nur dann als 
gerechtfertigt, wenn sie die jeweilige Leistung aller Gesellschaftsmitglieder ange-
messen berücksichtigen.87 Das Kriterium der Leistungsgerechtigkeit ist insofern 
nicht nur ein bloßes Überbauprinzip, sondern vielmehr die legitimatorische Grund-
lage der Marktwirtschaft.88 Weil sich ihre Institutionen unter Berufung auf das 
Prinzip der wechselseitigen Anerkennung von Leistungen rechtfertigen lassen müs-
sen, kann, so die These, gezeigt werden, auch der Reproduktion kapitalistischer Ge-
sellschaften ein moralischer Konsens zu Grunde liegt. 

                                                            
85  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, in: 

Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 166. 

86  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1992, S. 197. 

87  Vgl.  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 176. 

88  Vgl. ebd., S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


118 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Was eine solche Bezugnahme auf das Prinzip der Leistungsgerechtigkeit als 
problematisch erscheinen lässt, ist jedoch die Tatsache, dass unter Berufung auf 
dieses Prinzip ebenso die einseitige Vorrangstellung bestimmter Tätigkeiten, etwa 
männlicher qualifizierter Berufsarbeit gerechtfertigt wurde und wird und demge-
genüber notwendige Tätigkeiten wie die Reproduktionsarbeit im Rahmen dieser 
gruppenspezifischen Wertsetzung  nicht oder nur unzureichend berücksichtig wer-
den. 

In genau diesen Kämpfen und Debatten um die unbezahlte Reproduktionsarbeit 
von Frauen zeigt sich allerdings zum einen, dass die Organisation der Arbeit mit 
ethischen Normen verknüpft ist, die deren Bewertung regeln, denn nur so lässt sich, 
so die von Honneth vertretene These, die geringere Schätzung der Reproduktions-
arbeit erklären. Zudem wird hier deutlich, dass sich diese mangelnde Anerkennung 
bestehender Leistung in einer geringeren Selbstschätzung niederschlägt.89 Zum an-
deren zeigt sich, dass sich auch die sozialen Bewegungen, die gegen bestehende so-
ziale Ungleichheiten im Bereich der gesellschaftlichen Arbeitsteilung aufbegehren, 
auf das Prinzip der Leistungsgerechtigkeit beziehen. Allerdings wird in diesen 
Kämpfen um Anerkennung versucht, das kulturellen Bewertungsschemata zu ver-
ändern, von dem abhängt, was als Arbeit gilt und wie hoch ihr Beitrag zur Realisie-
rung der gemeinsam geteilten Gütern veranschlagt wird. „Umverteilungskämpfe 
sind mithin dort, wo sie nicht den Weg einer Mobilisierung sozialer Rechte ein-
schlagen, definitorische Auseinandersetzungen um die Legitimität der jeweils prak-
tizierten Anwendung des Leistungsprinzips.“90 

Allen sozialen Kämpfen innerhalb dieser Anerkennungssphäre liegt eine Orien-
tierung am Leistungsprinzip zu Grunde. In Bezugnahme auf dieses Prinzip werden 
bestimmte Formen sozialer Ungleichheit als Missachtung der eigenen Leistungen 
erfahren und herrschende Bewertungsschemata in Frage gestellt. Weil das kulturelle 
Selbstverständnis einer Gesellschaft selbst variabel ist und durch Zusatzdeutungen 
konkretisiert werden muss und weil von diesem Werthorizont die jeweilige soziale 
Wertschätzung abhängig ist, entbrennt um diesen ein beständiger Deutungskonflikt. 
Kämpfe um Anerkennung in diesem Bereich versuchen zu zeigen, inwiefern die 
bisherigen Bewertungsschemata im Lichte eines neuen oder neu interpretierten 
Werthorizonts einseitig oder restriktiv sind. 

                                                            
89  Vgl. Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Mißachtung. Zur Ortsbestimmung einer 

kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 106. 

90  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 183. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 119 

 

 

Honneth erklärt daher den Prozess der Umsetzung des Prinzips der Leistungsge-
rechtigkeit ähnlich wie den Prozess der Umsetzung des Prinzips der partizipatori-
schen Gleichheit auf der Ebene des Rechts; nämlich als Ergebnis eines Kampfes um 
Anerkennung, in dessen Verlauf soziale Bewegungen einseitige Privilegierungen 
bestimmter Gruppen auflösen. Während sich dieser Prozess auf der Ebene des 
Rechts als Ausdifferenzierung und Anreicherung bestimmter Rechtsformen voll-
zieht, so entwickelt er sich auf der Ebene der sozialen Wertschätzung als Ausbil-
dung eines pluralen Werthorizonts, der den verschiedenen Formen der Leistungser-
bringung gerecht werden kann. Eine Entwicklung innerhalb dieser Ebene der Aner-
kennung ergibt sich damit daraus, dass einseitige Wertsetzungen, die nur bestimmte 
Formen der Leistungserbringung als solche anerkennen, durch zunehmend pluralere 
Werthorizonte ersetzt werden, die den verschiedenen Formen der Leistungserbrin-
gung gerecht werden können. Erst horizontal ausdifferenzierte Werthorizonte er-
möglichen individualisierte und symmetrische Formen sozialer Wertschätzung. 

Ihren Ausdruck findet diese Form der Anerkennung in erster Linie in materiel-
len Gratifikationen. Kämpfe für die Umverteilung des gesellschaftlichen Reich-
tums, etwa um die Höhe von Arbeitslöhnen oder für die Entlohnung reproduktiver 
Tätigkeiten, versteht Honneth damit als Auseinandersetzungen um eine angemesse-
ne soziale Wertschätzung.91 Eine gerechte Umsetzung des Leistungsprinzips ermög-
licht es den Individuen, ihre Tätigkeiten und die Tätigkeiten Anderer als bedeutsa-
men Beitrag für ihre gemeinsame Praxis zu verstehen und damit sich und die Ande-
ren zu schätzen. Deshalb bezeichnet Honneth diese Form der wechselseitigen An-
erkennung als Solidarität.92 
 
„Beziehungen solcher Art sind „solidarisch“ zu nennen, weil sie nicht nur die passive Tole-

ranz gegenüber, sondern affektive Anteilnahme an dem individuell Besonderen der anderen 

Person wecken, denn nur in dem Maße, in dem ich aktiv dafür Sorge trage, daß sich ihre mir 

                                                            
91  Für Honneth zeigt sich damit umgekehrt, dass die Stabilität bürgerlich-kapitalistischer 

Gesellschaften auf einem Konsens basiert, der bestehende Ungleichheiten der Verteilung 

als legitim rechtfertigt. Dieser Schluss ist auch auf der Basis seiner eigenen Grundan-

nahmen deshalb unzulässig, da soziale Unrechtserfahrungen nicht zwingend in die Bil-

dung durchsetzungsfähiger sozialer Bewegungen münden müssen. 

92  Fraglich bleibt, ob die Ebene sozialer Wertschätzung, sofern sie auf das Prinzip der Leis-

tungsgerechtigkeit beschränkt bleibt, tatsächlich ein möglicher Rahmen ist, in dem die 

individuelle Besonderheit des Einzelnen auf gesamtgesellschaftlicher Ebene Anerken-

nung finden kann. Arbeitskontexte, in denen die Anforderungen fremdbestimmt und die 

einzelnen Beschäftigten ersetzbar bleiben, sind von einem solchen Anspruch weit ent-

fernt. Hier wäre es notwendig, den ursprünglichen Ansprüchen Honneths folgend, auch 

Konflikte um verschiedene Formen der Arbeitsorganisation einzubeziehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


120 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

fremden Eigenschaften zu entfalten vermögen, sind die uns gemeinsamen Ziele zu verwirkli-

chen.“93 

 
Allerdings können, entsprechend des Anspruchs, nur ein formales Konzept der Sitt-
lichkeit entwickeln zu wollen, nur die Hinsichten rekonstruiert werden, an denen 
sich soziale Kämpfe in dieser Sphäre der Anerkennung orientieren; welche konkre-
ten Werthaltungen dieser Orientierung zu Grunde liegen und welche Ausgestaltun-
gen das Leistungsprinzip dementsprechend annehmen sollte, kann durch die Theo-
rie, wenn sie diesbezügliche inhaltliche Festlegungen vermeiden will, nicht antizi-
piert werden. Dies bleibt die Aufgabe gesellschaftlicher Aushandlungsprozesse.94 
Unabhängig von dieser mangelnden inhaltlichen Bestimmtheit lässt sich fragen, ob, 
wie Honneth annimmt, sozialstaatlich eingehegte und von ideologischen Verzer-
rungen befreite Märkte die geeigneten Institution sind, über die die jeweilige soziale 
Wertschätzung angemessen zum Ausdruck gebracht werden kann. Denn die Dyna-
mik ökonomischer Prozesse, die den konkreten Verteilungsverhältnissen bürger-
lich-kapitalistischer Gesellschaften zu Grunde liegen, ist nicht ausschließlich aus 
den konfligierenden Anerkennungsansprüchen arbeitsteilig vernetzter Akteure zu 
erklären. Wie die mediale Verarbeitung der aktuellen Finanzkrise der südeuropäi-
schen Staaten zeigt, kann es geradezu ein Element der Ideologiebildung sein, öko-
nomische Krisenprozesse auf die unterschiedliche Leistungsfähigkeit der Betroffe-
nen und der Profiteure zu beziehen. Die hier verursachten Formen der Verarmung 
und Exklusion sind nicht durch einen kulturellen Wandel, sondern nur durch eine 
Neuordnung der Finanz- und Produktionsformen zu überwinden. „Der Monismus 
der Anerkennung ist jedoch von Natur aus blind für solche Systemmechanismen, 
die nicht auf kulturelle Bewertungsschemata reduziert werden können.“95 

Bevor ich im Abschnitt „4.7. Zusammenführung: Macht und Selbstverhältnisse“ 
diesen Fragen weiter nachgehen werde, will ich zunächst noch auf zwei weitere 
Schwierigkeiten hinweisen, die sich innerhalb dieser Rekonstruktion der Anerken-
nungssphäre der Solidarität stellen. Diese ergeben sich nicht aus der Frage nach der 
Verknüpfung der von der Anerkennungstheorie rekonstruierten normativen Krite-
rien der Kritik mit der Eigendynamik von Marktordnungen, sondern aus diesen Kri-
terien selbst. Denn selbst wenn zugestanden wird, dass die Theorie der Anerken-
nung zunächst nur die normative Grundlage einer immanent ansetzenden Kritik von 

                                                            
93  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1994, S. 210. 

94  Vgl. Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung auf 

Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? 

Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 183. 

95  Ebd. 246. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 121 

 

 

Marktordnungen entwickelt, lässt sich fragen, ob diese Grundlage mit der aus-
schließlichen und durchweg positiven Bezugnahme auf das Leistungsprinzip zu-
reichend bestimmt ist. Denn damit kann die Theorie der Anerkennung der Vielfalt 
von Anerkennungsansprüchen auf dem Gebiet der Arbeit nicht gerecht werden (1). 
Zudem scheint das Leistungsprinzip keineswegs eine solidarische Anteilnahme an 
der Entfaltung der Fähigkeiten Anderer nahe zu legen; vielmehr provoziert es ent-
solidarisierende Distinktionskämpfe und damit verbundene Leidenserfahrungen (2). 

1. Auf der Grundlage des bisher Entwickelten kann Honneth ja zunächst nur 
Konflikte um materielle Gratifikationen berücksichtigen. Die Wertschätzung be-
zieht sich allein auf die quantifizierbare Höhe der für die Gesellschaft erbrachten 
Leistungen; ihren Ausdruck findet sie in dem Umfang der Ressourcen, die den In-
dividuen jeweils zur Verfügung stehen, also in der Lohnhöhe.96 Schon für das zent-
rale von ihm diskutierte Beispiel von Kämpfen um Anerkennung im Bereich der 
gesellschaftlichen Arbeitsteilung, den um die unbezahlte Reproduktionsarbeit von 
Frauen, erweist sich dieser Rahmen als zu eng. Nicht nur, dass sich diese Bereiche 
nur schwer quantifizieren und entsprechend regulieren lassen, vor allem wird die 
Reduzierung auf die Frage der Entlohnung nicht den mit diesen Formen sozialer 
Ungleichheit verbundenen Missachtungserfahrungen gerecht. „Eine viel angemes-
senere Interpretation solcher Erfahrungen scheint zu sein, dass die beschriebenen 
auch noch etwas anderes als die familiäre Arbeit von ihrem Leben erwarten [...].“97 
Nicht nur die Anerkennung der geleisteten, sondern die Umverteilung der zu leis-
tenden Arbeit wird hier gefordert. 

Zudem ist eine solche Konzeption insofern problematisch, als es auch möglich 
ist, gesellschaftlich nützliche Arbeiten zu erbringen, ohne dabei spezifische, d.h. als 
Unterscheidungskriterium gegenüber anderen Individuen relevante Fähigkeiten zu 
aktualisieren. Es ist also fraglich, inwiefern, wie Honneth es in seiner Rekonstrukti-
on zu zeigen beansprucht, die individuellen Besonderheiten des Einzelnen im Rah-
men eines so verstandenen Leistungsprinzips gesamtgesellschaftlich zur Geltung 
gebracht werden können. Tatsächlich ist es sogar möglich, dass sich, wie tayloristi-
sche Formen der Arbeitsorganisation zeigen, beide Elemente als gegenläufig erwei-
sen, da hier Produktivitätsfortschritte, die den Nutzen der geleisteten Arbeit erhö-
hen, mit einer Dequalifizierung der Beschäftigten und entsprechenden Missach-
tungserfahrungen einhergehen. Die Revolten der 70er Jahre waren gerade nicht nur 

                                                            
96  Schmidt am Busch, Hans-Christoph, Lassen sich die Ziele der Frankfurter Schule aner-

kennungstheoretisch erreichen? Überlegungen im Ausgang von Nancy Frasers und Axel 

Honneths politisch-philosophischer Kontroverse, in: Schmidt am Busch, Hans-Christoph 

und Zurn, Christopher F. (Hrsg.), Anerkennung, Berlin 2009, S. 252. 

97  Rössler, Beate, Arbeit, Anerkennung, Emanzipation, in: Deutsche Zeitschrift für Philoso-

phie 53, 2005, S. 396. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


122 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

von Forderungen nach Lohnerhöhungen und einer Stärkung der sozialen Sicherheit 
getragen, sondern sie waren gleichfalls eine Revolte gegen die bestehenden taylo-
ristischen Arbeitsbedingungen. Hier wurden gerade Varianten der sogenannten 
Künstlerkritik, die sich insbesondere gegen die Fremdbestimmung und Entfrem-
dungserfahrungen innerhalb kapitalistischer Arbeitsprozesse richtet,98 massenwirk-
sam und verbunden mit Formen der Sozialkritik und gesellschaftsverändernd umge-
setzt. „Während die Künstlerkritik bis dahin [...] eine recht marginale Rolle gespielt 
hatte, weil deren Träger –Intellektuelle, Künstler– nicht sehr zahlreich waren und in 
der Produktionssphäre praktisch keinerlei Gewicht hatten, rückt sie während der 
Studentenbewegung in den Mittelpunkt des Protests.“99 In diesen Fällen zeigt sich, 
dass die einseitige Bezugnahme auf das Leistungsprinzip es nicht ermöglicht, die 
gesamte moralische Grammatik sozialer Konflikte auf dem Gebiet der gesellschaft-
lichen Arbeitsteilung zu rekonstruieren. 

Um über diese Beschränkungen hinauszugelangen, ist zunächst davon auszuge-
hen, dass Arbeitsverhältnisse durch eine Vielzahl von sozialen Beziehungen geprägt 
sind. In den Beziehungen zu Kolleginnen und Kunden, in Bezug auf die Gestal-
tungsmöglichkeiten hinsichtlich der Arbeitsabläufe und das Sozialprestige des Be-
rufs sind eine Vielzahl unterschiedlicher, nicht auf das Leistungsprinzip reduzierba-
rer Anerkennungsverhältnisse und -ansprüche angelegt.100 In den jeweiligen Ar-
beitsanforderungen sind bestimmte Zuschreibungen gegenüber den Adressaten die-
ser Anforderungen bezüglich ihrer Fähigkeiten und Eigenschaften enthalten. Damit 
sind auch die Auseinandersetzungen, die um die Organisationsformen der Arbeit, 
d.h. die Arbeitsteilung, Herrschafts- und Kooperationsbeziehungen als Teil des 
Kampfes um Anerkennung interpretieren. 

2. Die einseitige und ausschließlich positive Orientierung am Prinzip der Leis-
tungsgerechtigkeit hat jedoch noch eine weitere problematische Konsequenz; denn 
es ist fraglich, ob die Bezugnahme auf das Leistungsprinzip tatsächlich eine solida-
rische Anteilnahme an der Entfaltung der Fähigkeiten des Anderen nahe legt und 
die Rechtfertigung von Anerkennungsforderungen ermöglicht, oder ob dieses Prin-
zip nicht ebenso als Ursache konkreter Leidenserfahrungen verstanden werden 

                                                            
98  Vgl. Boltanski, Luc und Chiapello, Eve, Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz 

2003, S. 81. 

99  Ebd., S. 216. 

100  Vgl. Rössler, Beate, Arbeit, Anerkennung, Emanzipation, in: Deutsche Zeitschrift für 

Philosophie, 53, 2005, S. 408. Erste Ansätze dafür, diese Beschränkung der Anerken-

nungstheorie auf die Frage der Leistungsgerechtigkeit zu überwinden, hat Ursula Holt-

grewe entwickelt. (Holtgrewe, Ursula, Anerkennung und Arbeit in der Dienstleistungs-

gesellschaft, in: Moldaschl, Manfred und Voß, Günter G. (Hrsg.), Subjektivierung von 

Arbeit, München 2003, S. 212-234.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 123 

 

 

muss. Denn wenn für die Anerkennung der eigenen Leistungen die Lohnhöhe und 
damit eine quantifizierbare Differenz zu Anderen entscheidend ist, dann muss es 
Individuen geben, die aufgrund des geringeren Nutzens ihrer Leistungen bzw. der 
geringen Höhe ihrer Arbeitslöhne die Überzeugung ausbilden, nicht über wertvolle 
Fähigkeiten zu verfügen. Soziale Ungleichheiten werden dann, gerade auf der 
Grundlage der Orientierung am Leistungsprinzip, persönlichem Versagen zuge-
schrieben. 

 
„If all men start on some basis of equal potential ability, than the inequalities they experience 

in their lives are not arbitrary, they are the logical consequence of different personal drives to 

use those powers – in other words, social differences can now appear as questions of charac-

ter, of moral resolve, will and competence.“101  

 
Die empirische Rekonstruktion von Mißachtungserfahrungen auf dem Gebiet der 
gesellschaftlichen Arbeitsteilung legt somit in der Arbeit von Cobb und Sennett ge-
rade die Utopie der Überwindung von Leistungshierarchien nahe. Wenn sich der 
Nutzen der eigenen Leistung in der Lohnhöhe ausdrückt und diese relativ zur 
Lohnhöhe Anderer bestimmt ist, dann kann eine Steigerung der eigenen Anerken-
nung auch durch die Verringerung der Einkommen Anderer erreicht werden. Dies 
kann u.U. einen potentiell unendlichen Steigerungsprozess in Gang setzen. 
 
„Da im vorliegenden Zusammenhang keine Einkommensdifferenz als maximale ausgewiesen 

werden kann, hat jener Akteur kraft der gesellschaftlichen Praxis sozialer Wertschätzung ei-

nen Grund, stets erneut nach einer Verbesserung des eigenen Einkommens zu streben und zu 

einer immer weiteren Verringerung des Einkommens der Anderen beizutragen.“102 

 
Die Handlungsstrategien, die ein solches Kriterium der Anerkennung nahe legt, 
sind also ein Streben nach beruflichem Erfolg, das unter Umständen auch die Zu-
rücksetzung Anderer in Kauf nimmt, die Bemühung um die Maximierung von Ein-
kommensdifferenzen und ein soziales Distinktionsverhalten, über das diese Unter-
schiede sichtbar zum Ausdruck gebracht werden.103 Kämpfe um Anerkennung in 
diesem Bereich zielen dann nicht zwingend auf die Erweiterung eines gemeinsam 

                                                            
101  Sennett, Richard und Cobb, Jonathan, The Hidden Injuries of Class, New York 1972, S. 

256. 

102  Schmidt am Busch, Hans-Christoph, Lassen sich die Ziele der Frankfurter Schule aner-

kennungstheoretisch erreichen? Überlegungen im Ausgang von Nancy Frasers und Axel 

Honneths politisch-philosophischer Kontroverse, in: Schmidt am Busch, Hans-

Christoph und Zurn, Christopher F. (Hrsg.), Anerkennung, Berlin 2009, S. 258. 

103  Vgl. ebd., S. 263. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


124 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

geteilten Werthorizonts, sondern unter Umständen auch allein auf die Maximierung 
der eigenen Wertschätzung durch Andere. Daraus lässt sich ferner ein Spannungs-
verhältnis zwischen der Anerkennungsform des rechtlichen Respekts, die eine Er-
weiterung sozialer Rechte aller nahe legt und einer so verstandenen meritokrati-
schen Wertschätzung ableiten. Vor diesem Hintergrund entsteht die Frage, weshalb 
eine kritische Theorie, die auf anerkennungstheoretischer Grundlage die Vermarkt-
lichung innerbetrieblicher Beziehungen sowie die Schwächung sozialstaatlicher Si-
cherungssysteme kritisiert und demgegenüber für die sozialstaatliche Einbettung 
von Märkten zu argumentiert, an einer so verstandenen Form meritokratischer 
Wertschätzung festhalten sollte.104 Vielmehr ist es notwendig, “Dispositionen und 

                                                            
104  Hier liegt die Vermutung nahe, dass in dieser positiven Bezugnahme auf das Leistungs-

prinzip die enge Orientierung der Anerkennungstheorie an der Systematik Hegels zum 

Ausdruck kommt. Schließlich hatte dieser den Tauschs als soziale Praxis gedeutet, in 

der sowohl die Freiheit als auch die Arbeitsleistungen der Beteiligten anerkannt werden, 

weil sich die Beteiligten in diesem Kontext wechselseitig zugestehen müssen, Eigentum 

erarbeiten und über es verfügen zu können. (Vgl. Hegel, G.W.F., Naturphilosophie und 

Philosophie des Geistes, in: Jenaer Systementwürfe III. GW. Band 8, S. 226f.) Aller-

dings finden sich selbst bei Hegel Schilderungen der bürgerlichen Gesellschaft, die zu 

der Honneths in einem auffälligen Kontrast stehen. Denn dort, wo Hegel im Abschnitt 

des „gewalthabenden Gesetzes“ nicht mehr einzelne, die Bestimmungen der Freiheit 

und Gleichheit realisierende Tauschakte, sondern deren gesellschaftlichen Gesamtzu-

sammenhang analysiert, also erstmals in der hier entwickelten Geistphilosophie die Per-

spektive der Totalität einnimmt, zeigt sich, dass der Einzelne entgegen seiner scheinba-

ren Selbstständigkeit durch Arbeit von der elementarischen Bewegung der Gesellschaft 

abhängt; sie ist eine Gewalt, über die der Einzelne nichts vermag. Entdeckungen in an-

deren Erdteilen, Produktivitätssteigerungen in anderen Bereichen der Industrie, die Ver-

feinerung des Geschmacks und der Bedürfnisse etc. können ohne Zutun des Einzelnen 

dessen Arbeit entwerten; nicht die Arbeit, sondern schon bestehendes Eigentum er-

scheint als Grundlage, um weiteres anhäufen zu können. Der Reichtum „sammelt um 

sich her – wie eine große Masse die kleinere an sich zieht. Wer da hat, dem wird gege-

ben.“ (Ebd., S. 244.). Was dem Einzelnen im Tausch allein als Ergebnis seiner Leistung 

erscheint, ist de facto Ausdruck gesellschaftlicher Prozesse, die er weder überschauen 

noch zu kontrollieren vermag. Deshalb erzeugt die bürgerliche Gesellschaft auch keine 

solidarische Anteilnahme am Schicksal des anderen, sondern „innere Empörung und 

Haß.“ (Ebd., S. 244.) 

 Es ist jedoch nicht nur so, dass Honneth diese Hegelsche Kritik der bürgerlichen Ge-

sellschaft vernachlässigt, sondern dies hat, so meine Vermutung, außerdem einen sys-

tematischen Grund. Dieser hängt mit dem Verhältnis der bürgerlichen Gesellschaft zum 

Staat zusammen. Wenn die bürgerliche Gesellschaft so geschildert wird, dass sie syste-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 125 

 

 

                                                                                                                                    
matisch soziale Verwerfungen produziert und gemeinsame normative Orientierungen 

der Beteiligten untergräbt, dann gibt es, so scheint mir, zwei, hier freilich nur vereinfa-

chend unterschiedene Möglichkeiten, das Verhältnis des Staates zu dieser Sphäre zu be-

stimmen. Entweder kann die Etablierung der politischen Ordnung als Folge dieses Zu-

stands gedeutet werden. Dann aber lässt sich die Allgemeinheit der politischen Ordnung 

nur als Schein zu verstehen; faktisch gilt sie dann als Institution, die die bestehenden 

Ungleichheiten, von denen nur Wenige profitieren, stabilisiert und sogar verschärft. 

„Denn die Laster, welche die gesellschaftlichen Einrichtungen nötig machen, sind die 

gleichen, die deren Mißbrauch unvermeidlich machen [...].“ (Rousseau, Jean-Jacques, 

Abhandlung über den Ursprung und die Grundlage der Ungleichheit unter den Men-

schen, Stuttgart 2005). Dieser Argumentationslinie wird auch Marx folgen. 

 Die Alternative dazu besteht darin, das staatliche Handeln als Eingreifen einer externen 

mit der Handlungsorientierung des Einzelnen in der bürgerlichen Gesellschaft nicht zu 

vermittelnden Instanz zu fassen. „Die Staatsgewalt ist die allgemeine Übersicht; der 

Einzelne ist nur ins Einzelne vergraben.“ (Hegel, G.W.F., Naturphilosophie und Philo-

sophie des Geistes, Jenaer Systementwürfe III. GW. Band 8, S. 245.) Der Staat bildet so 

gegenüber der Sphäre der bürgerlichen Gesellschaft eine „äußere Notwendigkeit“ und 

„höhere Macht“; ihre Interessen und Gesetze sind denen des Staates untergeordnet und 

müssen ihnen im Konfliktfalle weichen. (Vgl. Hegel, G.W.F., Grundlinien der Philoso-

phie des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse, in: GW. Band 

14.1, § 261.). Erst sein Eingreifen vermag die destruktiven Tendenzen der bürgerlichen 

Gesellschaft zu befrieden. Der Staat, das lebendige Gemeinwesen, vermag dies jedoch 

nur als „Macht über alles Dasein, Eigentum und Leben und ebenso [über] den Gedan-

ken, das Recht und das Gute und Böse [...].“ (Hegel, G.W.F., Naturphilosophie und Phi-

losophie des Geistes, in: Jenaer Systementwürfe III. GW. Band 8, S. 249.) 

 Honneth will aber beide Konsequenzen, sowohl die Hegelsche Trennung zwischen 

Staat und bürgerlicher Gesellschaft, als auch die Konsequenzen Rousseauschen Staats-

kritik vermeiden. Im Anschluss an Dewey unternimmt er gerade den Versuch, demokra-

tische Öffentlichkeiten und Entscheidungsprozesse direkt auf das Gebiet der gesell-

schaftlichen Arbeitsteilung zu beziehen. Erst aus der Integration in diese gemeinschaft-

lichen Kooperationsformen erwächst demnach die motivationale Bereitschaft für die 

Beteiligung an politischen Entscheidungsprozessen. (Vgl. Honneth, Axel, Demokratie 

als reflexive Kooperation. John Dewey und die Demokratietheorie der Gegenwart, in: 

ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt 

am Main 2000, S. 282-309.) Wenn jedoch die Perspektive des Staatsbürgers und die des 

Mitglieds der bürgerlichen Gesellschaft so eng aufeinander bezogen werden, dass die 

Perspektive des Staatsbürgers als verständigungsbereite, auf den Austausch mit Ande-

ren notwendig angewiesene Suche nach Lösungen für Probleme gilt, die sich innerhalb 

der bürgerlichen Gesellschaft stellen, dann muss dafür die Sphäre der gesellschaftlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


126 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Verhaltensweisen, welche nach Ansicht vieler Sozialwissenschaftler zentrale Ele-
mente des „neuen Geistes des Kapitalismus“ sind, auf eine spezifische Anerken-
nungspraxis zurückzuführen: die der meritokratischen Wertschätzung in einem 
marktwirtschaftlichen Kontext.“105 

Zwar lassen sich, so kann der zuletzt entwickelte Einwand zusammengefasst 
werden, Märkte anerkennungstheoretisch interpretieren, allerdings legt das mit die-
ser Institution verbundene Anerkennungsprinzip der Leistungsgerechtigkeit ego-
zentrische, andere unter Umständen sogar herabsetzende Handlungsstrategien nahe; 
es führt zudem zur Destabilisierung anderer, sozialstaatlich institutionalisierter An-
erkennungsmuster und ist darüber hinaus nicht geeignet, die individuell verschiede-
nen Fähigkeiten angemessen zum Ausdruck zu bringen. In der Konsequenz kann 
sich die Theorie der Anerkennung nicht darauf beschränken, die bestehenden Aner-
kennungsprinzipien zu rekonstruieren; sie muss diese Prinzipien vor dem Hinter-
grund der ihnen entsprechenden Handlungsstrategien und deren sozialer Konse-
quenzen auch problematisieren. 

 
 

4.4 MISSACHTUNG UND GESELLSCHAFTLICHE

 ENTWICKLUNG 
 

In der Auseinandersetzung mit Honneths Rekonstruktion der Anerkennungssphären 
des Rechts, der Liebe und der Solidarität hatte sich gezeigt, dass die hier entwickel-
ten Kriterien der Anerkennung nicht hinreichen, um die volle Reichweite gesell-
schaftlicher Prozesse erfassen zu können, dass sie zu eng gefasst sind, um der Viel-
zahl der diese Beziehungen prägenden normativen Hinsichten gerecht werden zu 
können, dass sie teilweise zu unbestimmt sind, um konkrete Konflikte entscheiden 
zu können und dass sie, wie etwa das Leistungsprinzip, sich ihrerseits problemati-
sieren lassen müssen. Bevor die in der Auseinandersetzung mit den einzelnen An-
erkennungssphären entwickelten Kritikpunkte in systematischer Weise weiter ent-
faltet und auf die zentralen moral- und gerechtigkeitstheoretischen Grundannahmen 
der  Anerkennungstheorie bezogenen werden können, ist es zunächst notwendig zu 
rekonstruieren, welches Verständnis gesellschaftlicher Entwicklungsprozesse sich 

                                                                                                                                    
Arbeitsteilung schon mit normativen Orientierungen ausgestattet werden, die eine An-

teilnahme an den Geschicken des Anderen überhaupt erst ermöglichen. 

105  Schmidt am Busch, Hans-Christoph, Lassen sich die Ziele der Frankfurter Schule aner-

kennungstheoretisch erreichen? Überlegungen im Ausgang von Nancy Frasers und Axel 

Honneths politisch-philosophischer Kontroverse, in: Schmidt am Busch, Hans-

Christoph und Zurn, Christopher F. (Hrsg.), Anerkennung, Berlin 2009, S. 263. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 127 

 

 

aus den bisherigen Überlegungen ergibt und wie Honneth die Rolle der Sozialkritik 
für diese Entwicklung bestimmt. 

Bisher wurden drei Ebenen der Anerkennung umrissen, die bürgerlich-
kapitalistische Gesellschaften kennzeichnen. 
 
„In Intimbeziehungen, die Praktiken der wechselseitigen Zuwendung und Fürsorge umfassen, 

vermögen sie sich als Individuen mit einer jeweils eigenen Bedürftigkeit zu begreifen; in je-

nen Rechtsbeziehungen, die sich nach dem Muster der wechselseitigen Einräumung von glei-

chen Rechten (und Pflichten) entfalten, lernen sie, sich als Rechtspersonen zu verstehen, de-

nen dieselbe Autonomie wie allen Gesellschaftsmitgliedern zukommt; und in den weitma-

schigen Sozialbeziehungen schließlich, in denen es unter Herrschaft des einseitig ausgelegten 

Leistungsprinzips zur Konkurrenz um beruflichen Status kommt, können sie sich im Prinzip 

als Subjekte begreifen lernen, die Fähigkeiten und Talente besitzen, die von Wert für die Ge-

sellschaft sind.“106 

 
Mit dieser Skizzierung der verschiedenen Ebenen der Anerkennung, die nach Hon-
neth bürgerlich-kapitalistische Gesellschaften kennzeichnen, ist ein erster Ausblick 
darauf möglich, wie in seiner Konzeption die Entwicklungsdynamik von Gesell-
schaften generell zu verstehen ist. Als Ausgangspunkt sozialer Entwicklungen gel-
ten Unrechtsempfindungen der Individuen, die sich aus der Erfahrung der Missach-
tung eines Aspektes ihres Selbstverständnisses ergeben, auf deren Anerkennung sie 
einen Anspruch zu haben meinen. Die Missachtung von als legitim erachteten An-
erkennungsansprüchen ist damit die entscheidende Grunderfahrung, mit dessen Hil-
fe sich Unrechtsempfindungen in allen gesellschaftlichen Bereichen und letztlich 
auch in allen Epochen verstehen lassen. Anders als bei Nancy Fraser oder Taylor 
wird hier die zentrale Rolle des Anerkennungsbegriffes nicht historisch, durch den 
Verweis auf die Entstehung neuartiger sozialer Bewegungen, sondern systematisch 
begründet.107 Verschiedenen Formen von Unrechtserfahrungen lassen sich nun da-
nach unterscheiden, welche Formen des Selbstverhältnisses der Individuen sie je-
weils verletzen; sie entsprechen verschiedenen gesellschaftlichen Ebenen, auf de-
nen jeweils Anerkennungsansprüche gestellt und vorenthalten werden. 

Auf diese Weise sind jedoch erst die Motive bestimmt, die Individuen zum Wi-
derstand gegen bestehende soziale Verhältnisse bewegen können. Damit es möglich 
wird, persönliche Erfahrungen von Missachtung in die gesellschaftstransformieren-
de Kraft sozialer Bewegungen umzusetzen, müssen sie als etwas verstanden wer-

                                                            
106  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, in: 

Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 168. 

107  Ebd., S. 157. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


128 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

den, wovon auch andere Mitglieder der Gesellschaft betroffen sind. Dafür ist es 
notwendig, einen Deutungsrahmen zu entwickeln, der diese Erfahrungen als prä-
gend für eine gesamte Gruppe ausweist. Erst ein solcher Deutungsrahmen ermög-
licht kollektive Kämpfe für die Einlösung der intersubjektiven Bedingungen per-
sönlicher Integrität. „Insofern hängt die Entstehung von sozialen Bewegungen von 
der Existenz einer kollektiven Semantik ab, die die persönlichen Enttäuschungser-
fahrungen als etwas zu interpretieren erlaubt, wovon nicht nur das individuelle Ich, 
sondern ein Kreis von vielen anderen Subjekten ebenfalls betroffen ist.“108 

Dadurch ist jedoch erst erklärt, wie sich die Entwicklung innerhalb bestehender 
Gesellschaftsformationen vollzieht. Ihr Hintergrund liegt letztlich in einem Wider-
spruch zwischen den gesellschaftlich akzeptierten Anerkennungsprinzipien auf der 
einen und ihrer Anwendung in konkreten Kontexten auf der anderen Seite. In den 
Solidarbeziehungen einer Gesellschaft wird vermittels eines Kampfes, den soziale 
Bewegungen unter Bezugnahme auf das Prinzip der Leistungsgerechtigkeit für eine 
Erhöhung der gesellschaftlichen Wertschätzung ihrer Leistungen führen, der Wer-
tehorizont einer Gesellschaft so ausdifferenziert, dass die verschiedenen Formen der 
Leistungserbringung angemessen berücksichtigt werden können. Auf der Ebene des 
Rechts führen Auseinandersetzungen, die von sozialen Bewegungen unter Bezug-
nahme auf das Prinzip der partizipatorischen Parität als legitimierenden Hinter-
grund des Rechts geführt werden, zu einer Erweiterung individueller Rechte. In 
persönlichen Nahbeziehungen wird unter Berufung darauf, dass in diesem Rahmen 
die individuellen Bedürfnisse der Einzelnen Anerkennung finden sollen, die Be-
rücksichtigung bisher unbeachteter Bedürfnisse eingefordert. 

Allerdings zeigt sich hier eine grundsätzliche Spannung innerhalb der Anerken-
nungstheorie Honneths. Nur der Umstand, dass Menschen überhaupt für die Bil-
dung stabiler und positiver Selbstbezüge auf intersubjektive Anerkennung angewie-
sen sind, lässt sich als anthropologische Grundbestimmung verstehen; wie und mit 
welcher Komplexität sich diese Selbstbezüge jeweils ausbilden, ist abhängig von 
der konkreten Gesellschaftsordnung, d.h. davon, welche Formen der Anerkennung 
in einer Gesellschaft jeweils ausdifferenziert worden sind. Honneth lehnt es also ei-
nerseits ab, spezifische Ansprüche auf Anerkennung aus der menschlichen Natur 
abzuleiten und zu rechtfertigen, vielmehr sind diese als Resultat eines Sozialisati-
onsprozesses zu verstehen, in dessen Verlauf die Individuen mit der Anerken-
nungsordnung der jeweiligen Gesellschaft vertraut gemacht werden. Andererseits 
sollen gleichzeitig gesellschaftliche Entwicklungen aus Anerkennungsansprüchen 
erklärt werden, die in der gegenwärtigen Gesellschaft nicht erfüllt werden können. 
Damit stellen sich für Honneth im Grunde zwei Probleme: Neben der gesellschafts-

                                                            
108  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer 

Konflikte, Frankfurt am Main 1994, S. 263. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 129 

 

 

theoretischen Frage nach der Grundlage für die Herausbildung konkreter Anerken-
nungsprinzipien ergibt sich überdies ein Problem für seine Konzeption sozialer Ge-
rechtigkeit. Denn wenn die Gewährung von Anerkennungsansprüchen als der einzi-
ge Bezugspunkt für die Beurteilung der sozialen Gerechtigkeit einer Gesellschaft 
gilt und gleichzeitig der Begriff der Anerkennung so formal formuliert wird, dass 
keine konkreten Prinzipien der Anerkennung auf seiner Grundlage bestimmt wer-
den können, wäre letztlich jede Gesellschaft gerecht, die hält, was auch immer sie 
verspricht. Das einzige Kriterium der Beurteilung läge dann darin, ob in ihr den Ge-
sellschaftsmitgliedern stabile Selbstbezüge ermöglicht werden. 

Im Folgenden soll untersucht werden, wie Honneth innerhalb eines solchen 
Rahmens die Möglichkeit der Sozialkritik begründet und welche Reichweite dieser 
dabei zugemessen wird. Im Laufe der Theorieentwicklungen lassen sich hier zwei 
verschiedene Begründungsvarianten unterscheiden. Zunächst versucht Honneth, die 
Möglichkeit des Widerstands und der Kritik eingespielter institutioneller Ordnun-
gen unter Bezugnahme auf das Werk von George Herbert Mead und insbesondere 
auf dessen Unterscheidung zwischen Me und I und damit sozialpsychologisch zu 
begründen. Weil auf dieser Grundlage jedoch nur verständlich werden kann, wes-
halb die Individuen überhaupt neue, über die gegenwärtige institutionelle Ordnung 
hinausweisende Anerkennungsansprüche entwickeln, es aber zugleich nicht mög-
lich ist, zwischen gerechtfertigten und ungerechtfertigten Anerkennungsforderun-
gen zu unterscheiden, orientiert er sich im Laufe seiner Theorieentwicklung zu-
nehmend stärker an einem interpretativen Kritikverständnis und versteht vor diesem 
Hintergrund das eigene Verfahren als eine „normativen Rekonstruktion“. 
 
 

4.5 ZUR KRITIK DER ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE I:
 DER GEGENSATZ ZWISCHEN I UND ME 
 
Der Rückgriff auf die Überlegungen des Sozialpsychologen George Herbert Mead 
erfüllt im Aufbau der Anerkennungstheorie Honneths zum einen die Funktion, die 
“intersubjektivitätstheoretischen Intuitionen des jungen Hegel in einem nachmeta-
physischen Theorierahmen zu rekonstruieren.“109 Mead scheint für Honneth deshalb 
ein geeigneter Bezugspunkt zu sein, da dieser in seinen Arbeiten das Ziel verfolgt, 
die Entstehung des Selbstbewusstseins auf empirischen Grundlagen zu erklären. 
Sein Ausgangspunkt ist dabei nicht der einzelne Organismus, sondern die Interakti-
onsbeziehungen zwischen verschiedenen Organismen innerhalb einer Gesellschaft. 
„Für die Sozialpsychologie ist das Ganze (die Gesellschaft) wichtiger als der Teil 

                                                            
109  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflik-

te, Frankfurt am Main 1994, S. 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


130 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

(das Individuum, nicht der Teil wichtiger als das Ganze; der Teil wird im Hinblick 
auf das Ganze, nicht das Ganze im Hinblick auf den Teil oder die Teile erklärt.“110 
Das Selbstbewusstsein entwickelt sich aus dem gesellschaftlichen Prozess; erst hier 
können die Erfahrungen gemacht werden, die es dem einzelnen Organismus ermög-
lichen, sich auf sich selbst zu beziehen. Es gäbe kein individuelles Selbstbewusst-
sein, ohne den gesellschaftlichen Prozess, dessen Teil es ist.111 Zum anderen, und 
dieser Aspekt soll hier im Vordergrund stehen, scheinen einige Überlegungen 
Meads auch geeignet zu sein, Gefahren des Hegelschen Anerkennungsverständnis-
ses, der Unterordnung des Einzelnen unter die gegebene institutionelle Ordnung 
und der Fixierung eines Endpunkts der geschichtlichen Entwicklung zu begegnen. 
Denn auf der Grundlage der Meadschen Unterscheidung zwischen dem „Me“, den 
internalisierten gesellschaftlichen Erwartungshaltungen, und dem „I“, den vorge-
sellschaftlichen Antriebspotentialen, scheint begründet werden zu können, inwie-
fern der Einzelne nie in seinen gesellschaftlichen Prägungen aufgeht. 

Ausgangspunkt für Meads Argumentation ist der Begriff der Geste. Ein solcher 
Ausgangspunkt liegt für ihn insofern nahe, als er das Ziel verfolgt, die Herausbil-
dung spezifisch menschlicher Fähigkeiten, wie die der Selbstreflexivität, innerhalb 
des Evolutionsprozesses zu verorten und sich die Verwendung von Gesten auch in 
den kooperativen Verhaltensweisen von Tieren nachweisen lässt. Mead bestimmt 
Gesten als Anfangsstadien von komplexen Verhaltensabläufen, die anderen Orga-
nismen in der betreffenden Situation anzeigen, wie sich der Organismus, der die 
Geste ausgelöst hat, künftig verhalten wird; dies ermöglicht es ihnen, sich entspre-
chend darauf einzustellen. Organismen können sich so durch die Verwendung von 
Gesten wechselseitig beeinflussen; damit werden soziale Handlungen, die die Ko-
operation zwischen mehreren Organismen einschließen, insofern möglich, als hier 
die Geste des einen Organismus für einen anderen zum Reiz dafür wird, seinen Teil 
zur Vollendung der Gesamthandlung beizutragen. Darin liegt der Sinn ihrer Gesten. 
„Der Sinn der Geste liegt [...] in der Reaktion des anderen Organismus auf die vo-
raussichtliche Vollendung der Handlung des ersten Organismus, der diese Geste 
auslöst und aufzeigt.“112 So läge etwa der Sinn eines Schreckenslautes darin, dass 
andere Organismen durch ihn zur Flucht veranlasst werden. Er liegt damit letztlich 
im Lebensprozess der gesamten Gruppe und nicht in dem des einzelnen Organis-
mus.113 Der Sinn der Geste besteht zunächst auch unabhängig vom Bewusstsein 

                                                            
110  Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesellschaft. Aus der Sicht des Sozialbeha-

viorismus, Frankfurt am Main 1973, S. 45. 

111  Vgl. ebd., S. 232. 

112  Ebd., S. 188. 

113  Vgl. Mead, George Herbert, Die Genesis der Identität und die soziale Kontrolle, in: 

ders., Gesammelte Aufsätze. Band 1, Frankfurt am Main 1980, S. 313. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 131 

 

 

dieses Sinnes; dieser wird erst mit der Entwicklung des Selbstbewusstseins dem 
einzelnen Organismus zugänglich. 

Für die Entstehung des Selbstbewusstseins bei Menschen sind nun signifikante 
Gesten entscheidend. Signifikante Gesten sind solche, die in dem Organismus, von 
dem die Geste ausgeht, die gleiche Reaktion auslösen, die sie bei den Organismen 
auslösen, an die sie gerichtet sind. „Typisch für [signifikante Gesten] ist, daß der 
Einzelne auf die von ihm ausgelösten Reize so reagiert wie andere Menschen.“114 
Dies ist insbesondere bei vokalen Gesten möglich, denn sie sind dem, der sie aus-
löst, im Unterschied etwa zu Mimik und Körperhaltung, auf die gleiche Weise zu-
gänglich wie den Adressaten der Geste. Auch vokale Gesten lassen sich als An-
fangsstadien von Handlungen verstehen; sie haben sich aus Veränderungen des 
Atemrhythmus ergeben, die plötzlichen Verhaltensänderungen vorhergehen.115 
Dadurch, dass die vokale Geste dem auslösenden Organismus in gleicher Weise zu-
gänglich ist wie dem Adressaten, kann er die Reaktion des anderen Organismus in 
dem jeweiligen Kooperationszusammenhang vorwegnehmen; es ist ihm möglich, in 
sich die Reaktionen des Anderen auf sein Verhalten vorwegzunehmen. Die Ver-
wendung vokaler Gesten ist zwar eine notwendige, aber keine hinreichende Bedin-
gung für die Entstehung des Selbstbewusstseins. Was hinzukommen muss, ist eine 
durch das zentrale Nervensystem des Menschen ermöglichte Reaktionsverzögerung. 
Auf dieser Grundlage können Anfangsstadien von komplexen Verhaltensweisen, 
bevor sie sich in Gesten ausdrücken, registriert, mögliche Reaktionen anderer vor-
weggenommen und unter Umständen durch alternative Verhaltensweisen ersetzt 
werden. „Damit ist eine antizipatorische Repräsentation des Verhaltens des anderen 
möglich.“116 Selbstbewusstsein entsteht, wenn auf der Grundlage der Verwendung 
vokaler Gesten die Erwartungen anderer in Bezug auf das eigene Verhalten antizi-
piert werden können. Gerade dadurch „daß das Individuum feststellt, daß es die 
Einstellung der an seinem Handeln beteiligten anderen einnimmt, wird es sich 
selbst zum Objekt. Allein dadurch, daß wir die Rollen der anderen übernehmen, 
sind wir in der Lage gewesen, auf uns selbst zurückzukommen.“117 Funktional ist 

                                                            
114  Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesellschaft. Aus der Sicht des Sozialbeha-

viorismus, Frankfurt am Main 1973, S. 107. 

115  Vgl. Mead, George Herbert, Die Genesis der Identität und die soziale Kontrolle, in: 

ders., Gesammelte Aufsätze. Band 1, Frankfurt am Main 1980, S. 322. 

116  Joas, Hans, George Herbert Mead, in: Kaesler, Dirk (Hrsg.), Klassiker des soziologi-

schen Denkens. Band 2. Von Weber bis Manheim, München 1978, S. 26. 

117  Mead, George Herbert, Die Genesis der Identität und die soziale Kontrolle, in: ders., 

Gesammelte Aufsätze. Band 1, Frankfurt am Main 1980, S. 318. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


132 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

diese antizipatorische Repräsentation hier deshalb, weil die Aufmerksamkeit auf 
das eigene Handeln die Möglichkeiten der Umweltkontrolle erhöht.118 

Dieses Modell, das die Entstehung des Selbstbewusstseins durch die Übernah-
me der Verhaltenserwartungen anderer erklärt, liegt auch Meads Verständnis von 
Sozialisationsprozessen zu Grunde. Sozialisation ist also ein Prozess, in dem das 
Individuum die Verhaltenserwartungen derer übernimmt, die mit ihm an seinen so-
zialen Handlungen beteiligt sind und in dem es lernt, sein Verhalten dementspre-
chend auszurichten; er ermöglicht so eine erfolgreiche soziale Kontrolle des Verhal-
tens und damit die Eingliederung des Individuums in gemeinsame Kooperations-
prozesse. „Die soziale Kontrolle hängt darum von dem Ausmaß ab, in dem das In-
dividuum die Einstellungen all derer in der Gruppe einnimmt, die mit ihm an seinen 
sozialen Handlungen beteiligt sind.“119 Mead bezeichnet diesen Vorgang auch als 
Übernahme von Rollen, d.h. Mustern von Verhaltenserwartungen anderer. 

Innerhalb des Sozialisationsprozesses unterscheidet Mead zwischen zwei ver-
schiedenen Phasen. In der ersten Phase, dem Spiel, übernimmt das Kind einzelne 
Erwartungen bedeutsamer Interaktionspartner seiner Umgebung dem eigenen Ver-
halten gegenüber; diese Spiele sind Einübungen in die Fähigkeit der Verhaltensan-
tizipation. In der zweiten Phase nimmt es an organisierten Wettkämpfen teil; diese 
sind insofern komplexer, als es jetzt fähig sein muss, die Verhaltenserwartungen al-
ler in die Wettkampfsituation eingebundenen Interaktionspartner zu übernehmen 
und sie in einer Einheit zu organisieren, um sein Verhalten der Wettkampfsituation 
entsprechend ausrichten zu können. Diese Fähigkeit, verschiedene Rollen in einen 
einheitlichen Zusammenhang zu bringen, ist insofern eine entscheidende Phase des 
Sozialisationsprozesses, als damit die Grundlage für die Integration in komplexe 
soziale Handlungszusammenhänge einer Gesellschaft erworben wird. Diese sind 
nur möglich, wenn jeder der Beteiligten die Haltungen aller im Hinblick auf diese 
gemeinsamen Tätigkeiten zu übernehmen versteht. Erst wenn der Einzelne alle Hal-
tungen der mit ihm in einer Gesellschaft interagierenden Individuen zu übernehmen 
versteht und diese so zu organisieren vermag, dass sie auf verschiedene Phasen des 
Kooperationszusammenhanges bezogen werden können, erwirbt er, so Mead, eine 
einheitliche Identität. 
 
„Dieses Hereinholen der weitgespannten Tätigkeit des jeweiligen gesellschaftlichen Ganzen 

oder der organisierten Gesellschaft in den Erfahrungsbereich eines jeden in dieses Ganze ein-

                                                            
118  Vgl. Joas, Hans, Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werks von G.H. 

Mead, Frankfurt am Main 1989, S. 104. 

119  Mead, George Herbert, Die Genesis der Identität und die soziale Kontrolle, in: ders., 

Gesammelte Aufsätze. Band 1, Frankfurt am Main 1980, S. 325. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 133 

 

 

geschalteten oder eingeschlossenen Individuums ist die entscheidende Basis oder Vorausset-

zung für die volle Entwicklung der Identität des Einzelnen [...].“120 

 
Was in dieser Phase des Sozialisationsprozesses zusätzlich erlernt wird, ist die Fä-
higkeit, die generalisierten Haltungen anderer zu übernehmen. Der  „generalisierte 
Andere“  lässt sich als Inbegriff der Haltungen interpretieren, die alle Mitglieder ei-
nes Kooperationszusammenhanges teilen; in Bezug auf die Wettkampfsituation wä-
ren dies die Spielregeln, an denen alle sich orientieren, in Bezug auf die gesamte 
Gesellschaft die grundlegenden Verhaltenserwartungen, nach denen sich alle Mit-
glieder einer Gesellschaft richten. Wer die allgemeinen Haltungen aller Gesell-
schaftsmitglieder übernimmt und das eigene Verhalten entsprechend kontrolliert, 
hat, so Mead, in moralischer Hinsicht einen Charakter.121 

Mead unterscheidet damit letztlich zwei Leistungen, die notwendig sind, um ein 
vollständiges Selbstbewusstsein, d.h. ein solches, das die reibungsfreie Integration 
des Individuums in den gesellschaftlichen Kooperationszusammenhang erlaubt, 
auszubilden. Die erste besteht in der Übernahme der allgemeinen Verhaltenserwar-
tungen aller Gesellschaftsmitglieder, der allgemeinen Spielregeln, die für alle gelten 
und über die sich der gesellschaftliche Kooperationszusammenhang konstituiert. 
Etwas als Eigentum zu verstehen, schließt ein Wissen darüber ein, wie sich alle 
Mitglieder der Gesellschaft demgegenüber verhalten werden. Ein Wissen darüber, 
welche Erwartungshaltungen die gesamten Mitglieder einer Gesellschaft teilen, 
schließt auch ein Wissen darüber ein, welche legitimen Ansprüche von einem selbst 
gegenüber allen anderen gestellt werden können. „Wir können keine Rechte haben, 
solange wir keine gemeinsamen Haltungen in uns haben.“122 Die Haltung des gene-
ralisierten Anderen einnehmen zu können, mag eine notwendige Bedingung sein, 
um ein Verständnis für die eigenen Rechte erwerben zu können, hinreichend ist sie, 
wie auch Honneth betont, jedoch nicht. Dafür ist hier noch zu unbestimmt, worin 
die Ansprüche bestehen, die der einzelne auf dieser Grundlage gegenüber anderen 
Mitgliedern der Gesellschaft erhebt.123 

Die zweite Leistung ergibt sich aus dem Umstand, dass das einzelne Individuum 
in verschiedene Interaktionskontexte eingebunden ist und entsprechend der jeweili-
gen Erwartungshaltungen anderer Individuen verschiedene Perspektiven auf sein 
eigenes Verhalten ausbildet. 

                                                            
120  Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesellschaft. Aus der Sicht des Sozialbeha-

viorismus, Frankfurt am Main 1973, S. 197. 

121  Ebd., S. 205. 

122  Ebd., S. 206. 

123  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer 

Konflikte, Frankfurt am Main 1994, S. 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


134 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

„Trete ich dann mehreren für mich bedeutsamen Bezugspersonen gegenüber, so gewinne ich 

mehrere unterschiedliche ,me‘s. Diese müssen, wenn konsistentes Verhalten überhaupt mög-

lich sein soll, zu einem einheitlichen Selbstbild synthetisiert werden. Gelingt diese Syntheti-

sierung, dann entsteht das ,self‘, Ich-Identität als einheitliche und doch auf die Verständigung 

mit stufenweise immer mehr Partnern hin offene und flexible Selbstbewertung und Hand-

lungsorientierung [...].“124 

 
Wenn Sozialisation hier ausschließlich als Prozess der Übernahme gegebener Ver-
haltenserwartungen Anderer und der entsprechenden Ausrichtung des eigenen Ver-
haltens verstanden wird, so mag es zwar möglich sein, unter Bezugnahme auf 
Meads Sozialpsychologie die Annahmen Hegels in einem nachmetaphysischen 
Theorierahmen zu rekonstruieren; allerdings konnte bisher in keiner Weise einsich-

                                                            
124  Vgl. Joas, Hans, Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werks von G.H. 

Mead, Frankfurt am Main 1989, S. 117. Wie ist diese Synthetisierungsleistung mög-

lich? Wenn es richtig ist, dass die jeweiligen „me“s den gegebenen Verhaltenserwar-

tungen entsprechen und damit die Struktur des vollständigen „self“ der des gesellschaft-

lichen Ganzen, dann hängt die Möglichkeit der Einheit des übergreifenden „self“ von 

der Einheit des gesellschaftlichen Kooperationszusammenhanges ab. Und letztere steht 

für Mead nie in Frage. Er setzt Gesellschaften in eine Analogie zu Organismen, wobei 

gilt, dass das „Verhältnis des einzelnen Organismus zum gesellschaftlichen Ganzen, 

dessen Teil er ist, [...] der Beziehung der einzelnen Zelle zum vielzelligen Organismus 

analog [ist].“ (Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesellschaft. Aus der Sicht 

des Sozialbehaviorismus, Frankfurt am Main 1973, S. 207.) Entsprechend dieser Argu-

mentation sind zwar verschiedene Individuen an verschiedenen Positionen in den ge-

samtgesellschaftlichen Kooperationszusammenhang eingebunden und zudem ist jedes 

einzelne Individuum in verschiedene partikulare Interaktionskontexte innerhalb einer 

Gesellschaft integriert, es ist Familienmitglied, Nachbarin, Arbeiterin etc; diese den 

verschiedenen Interaktionszusammenhängen entsprechenden „me“s können aber des-

halb in ein einheitliches „self“ integriert werden, weil sie vom Individuum als notwen-

diger Beitrag für ein gemeinsames Ziel verstanden werden können, das letztlich, ent-

sprechend der Analogie zum Organismus, darin besteht, den gesellschaftlichen Gesamt-

prozesses zu erhalten. Konflikte zwischen verschiedenen partikularen „me“s werden al-

so von Mead deshalb ausgeschlossen, weil sie als Bestandteile eines übergeordneten 

Ganzen auf ein gemeinsames Ziel hin ausgerichtet sind. Eine Gesellschaftstheorie, wie 

etwa die Honneths, die dieses Modell des gesellschaftlichen Gesamtprozesses aufgibt 

und demgegenüber die Unabhängigkeit verschiedener Interaktionsebenen wie Konflikte 

und Machtdifferenzen zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Gruppierungen be-

tont, muss dann auch Konflikten, die sich zwischen verschiedenen Rollenvorgaben er-

geben können, eine stärkere Bedeutung beimessen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 135 

 

 

tig werden, inwiefern im Rahmen einer solchen Theorie die Möglichkeit der Kritik 
an gegebenen Erwartungshaltungen zu begründen ist. Das Selbstverständnis der In-
dividuen bildet sich ja hier allein als Ergebnis der Übernahme gegebener Rollen-
vorgaben und es entspricht damit direkt der Position, an der das jeweilige Individu-
um in den gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang eingebunden ist. „Insoweit das 
Kind die Haltungen anderer einnimmt und diesen Haltungen erlaubt, seine Tätigkeit 
im Hinblick auf das gemeinsame Ziel zu bestimmen, wird es zu einem organischen 
Glied der Gesellschaft. Es übernimmt die Moral dieser Gesellschaft und wird zu ih-
rem Mitglied.“125 

Allerdings versucht Mead selbst im Fortgang seiner Überlegungen die stati-
schen und konformistischen Implikationen seiner Theorie zu überwinden. Schon 
um Entwicklungsprozesse von Gesellschaften erklären zu können, muss er Mög-
lichkeiten annehmen, von gegebenen Verhaltensvorgaben abzuweichen. „Wir sind 
durch die Gemeinschaft nicht einfach gebunden. Wir stehen in einem Dialog, in 
dem unsere Meinung von der Gesellschaft angehört wird; ihre Reaktion wird davon 
beeinflusst.“126 

Mead unterscheidet für die Begründung dieser These zwischen zwei verschie-
denen Momenten einer Identität, dem Me, also den übernommenen Verhaltenser-
wartungen Anderer und dem I, das auf diese Verhaltenserwartungen reagiert.127 
Während sich das Me über die etablierten Rollenvorgaben konstituiert, bezeichnet 
das I die biologische Triebausstattung des Einzelnen, es reagiert auf die Haltungen, 
die das Individuum sich selbst gegenüber einnimmt.128 Mead betont nun, das die 
Reaktion des I gegenüber den übernommenen Haltungen, die das Me ausmachen, 
unbestimmt bleibt. An dieser Unvorhersehbarkeit der Reaktionen des I setzt Mead 
an; sie sind es, die die Haltungen innerhalb des Interaktionszusammenhanges und 
damit auch die Gesellschaft verändern können. Das I „ist die Reaktion des Einzel-
nen auf die Haltung der Gemeinschaft, so wie diese in seiner Erfahrung aufscheint. 
Seine Reaktion auf diese organisierte Haltung ändert wiederum diese.“129 Die 
Grundlage gesellschaftlicher Veränderungen ist hier der Umstand, dass das Me in 
seiner Funktion als Zensor die erfolgreiche Kontrolle des Verhaltens nicht garantie-
ren kann. Wie wir unsere Verhaltensweisen bewerten, ist durch gesellschaftliche 
Prägungen festgelegt; dass unsere Verhaltensweisen diesen Wertungen tatsächlich 
entsprechen, jedoch nicht. Die Reaktionen des I können also nie vollständig unter 

                                                            
125  Ebd., S. 202. 

126  Ebd., S. 211. 

127  Vgl. ebd., S. 442. 

128  Vgl. ebd., S. 218. 

129  Ebd., S. 240. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


136 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Kontrolle gebracht werden. „Man ist sich seiner selbst nie sicher und wird durch 
das eigene Verhalten genauso überrascht wie andere Menschen.“130 

Dieser Konflikt zwischen den internalisierten Erwartungshaltungen und den 
spontanen Reaktionen bzw. dem Antriebspotential des I ist nun für Mead der Hin-
tergrund dafür, dass die bestehenden gesellschaftlichen Organisationsmuster hinter-
fragt und überschritten werden. Der Handelnde erlebt diese Konflikte als eine Kri-
se, da er sich hier widersprüchlichen Ansprüchen ausgesetzt sieht. „In der morali-
schen Situation erfährt der Einzelne einen Konflikt zwischen bestimmten eigenen 
Werten und anderen eigenen Werten, denen von Partnern und den im 
,generalisierten Anderen‘ verkörperten Werten.“131 Diese Widersprüche gelten nun 
als Auslöser für moralische Reflexionen. Das Ziel einer solchen Reflexion besteht 
darin, den Kooperationszusammenhang so zu reorganisieren, dass den verschiede-
nen Ansprüchen in der jeweiligen Situation widerspruchsfrei entsprochen werden 
kann. Indem die Individuen Vorschläge zur Reorganisation ihres Kooperationszu-
sammenhanges umsetzen, verändern sie auf der Grundlage eigener Reflexionsleis-
tungen die Gesellschaft und damit indirekt auch sich selbst. Das Modell, welches 
diesen Überlegungen Meads zu Grunde liegt, ist wissenschaftlichen Forschungs-
prozessen entnommen. Wie hier die Güte einer Hypothese davon abhängt, in wel-
chem Maße es ihr gelingt, bestehende Befunde einzubeziehen und Widersprüche 
zwischen ihnen auszuräumen, so hängt die Güte eines Vorschlags zur Reorganisati-
on des Kooperationszusammenhanges davon ab, in welchem Maße er es ermög-
licht, zunächst widersprüchlich scheinende Ansprüche in einen einheitlichen Ge-
samtzusammenhang zu integrieren. Weil die Indiviuen in diesen Fällen ihre Hand-
lungspotentiale durch die an sie herangetragenen Erwartungshaltungen einge-
schränkt sehen, entwerfen sie eine künftig zu realisierende Kommunikationsge-
meinschaft, in der dann diese Potentiale Berücksichtigung und Anerkennung finden 
sollen. „Die Lösung moralischer Probleme durch das Individuum trägt deshalb ten-
denziell zur Restrukturierung der sozialen Ordnung bei, in der es sich befindet.“132 
Orientiert sind sie in dieser Praxis des Entwurfs von Hypothesen zur Reorgansation 
des Kooperationszusammenhangs an einem Ideal der umfassenden Entfaltung der 

                                                            
130  Ebd., S. 248. 

131  Joas, Hans, Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werks von G.H. Mead, 

Frankfurt am Main 1989, S. 132. 

132  Cook, Gary Allen, Moralität und Sozialität bei Mead, in: Joas, Hans (Hrsg.), Das Prob-

lem der Intersubjektivität. Neuere Beiträge zum Werk George Herbert Meads, Frankfurt 

am Main 1985, S. 142. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 137 

 

 

Menschengattung, einer Gesellschaft, in der alle unterschiedlichen Ansprüche be-
rücksichtigt werden können.133 

Unklar ist jedoch, wie innerhalb dieses Theorierahmens den Individuen die 
Möglichkeit zugesprochen werden kann, eine solche ideale zukünftige Kommuni-
kationsgemeinschaft zu entwerfen. Denn wenn sie zunächst die bestehenden Erwar-
tungshaltungen passiv übernehmen, um sie dann durch die unvorhersehbaren Reak-
tionen ihres I zu überschreiten, dann scheint dieser Konflikt allein in einen Selbst-
vorwurf zu münden, weil sie hier gegen die normativen Kriterien verstoßen, nach 
denen sie selbst ihre eigenen Handlungsmöglichkeiten beurteilen. Dieses Modell 
gesellschaftlicher Veränderungen nimmt nicht die Möglichkeit begründeter Distan-
zierungen von gegebenen Rollenvorgaben zum Ausgangspunkt, sondern letztlich 
ein innerpsychisches Kontrollproblem. Diese unvorhersehbaren Abweichungen, in 
denen sich das I ausdrückt, sind aber weder hinreichend, um das Entstehen neuarti-
ger Anerkennungsansprüche zu begründen, die in organisierter Form von sozialen 
Bewegungen eingefordert werden,134 noch kann ein Bezug auf sie klären, wie die 
Distanzierung von gesellschaftlichen Rollenvorgaben möglich ist. 

Aber selbst dann, wenn zugestanden wird, dass es vorstellbar ist, den Individuen 
im Rahmen dieser Theorie die Fähigkeit zuzusprechen, sich auf der Grundlage ihrer 
noch nicht realisierten Handlungspotentiale von den bestehenden Erwartungshal-
tungen zu distanzieren und eine ideale Kommunikationsgemeinschaft zu entwerfen, 
ist es immer noch möglich, dass Widersprüche zwischen verschiedenen Ansprüchen 
prinzipiell nicht ausgeräumt werden können, so wie auch in der Wissenschaft wi-
dersprüchliche Hypothesen auf der Grundlage widersprüchlicher Befunde denkbar 
sind. Dies führt zu der Frage, ob unter allen Umständen alle bestehenden Ansprüche 
in einen einheitlichen Kooperationszusammenhang integriert werden sollten.135 Was 
an dieser Stelle fehlt, ist ein Kriterium dafür, welche Ansprüche als berechtigt gel-
ten können. „Die Berücksichtigung aller Interessen wird dann fraglich, wenn ein In-
teresse in selbst nicht begründbarer Weise die Lebensinteressen anderer vernich-
tet.“136 

                                                            
133  Vgl. Joas, Hans, Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werks von G.H. 

Mead, Frankfurt am Main 1989, S. 133. 

134  Herausragende Träger gesellschaftlicher Entwicklungen sind bei Mead unvorhersehbar 

auftretende „Führerpersönlichkeiten“ und „große Menschen“ und nicht kollektive Wi-

derstandspraktiken. (Vgl. Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesellschaft. Aus 

der Sicht des Sozialbehaviorismus, Frankfurt am Main 1973, S. 261.) 

135  Vgl. Joas, Hans, Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werks von G.H. 

Mead, Frankfurt am Main 1989, S. 138. 

136  Joas, Hans, George Herbert Mead, in: Kaesler, Dirk (Hrsg.), Klassiker des soziologi-

schen Denkens. Band 2. Von Weber bis Manheim, München 1978  S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


138 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Weil zudem die uneingelösten Handlungspotentiale des „I“ in dieser Konzepti-
on als zentrale Grundlage der Kritik gelten, unterliegt Honneth damit, wie Fraser 
schreibt, einem „Mythos des Gegebenen“137. Weil hier keine Kriterien formuliert 
werden, nach denen sie beurteilt werden könnten, scheinen bestehende Missach-
tungserfahrungen vor Hinterfragung gefeit und es kann nicht berücksichtigt werden, 
in welchem Maße diese auch durch problematische politische und normative Dis-
kurse beeinflusst sind.138 Die moralisch relevante Frage nach der Berechtigung be-
stehender Ansprüche bleibt ausgeblendet und muss es bleiben, da immer noch un-
klar ist, nach welchen Kriterien die Individuen dies beurteilen und sich damit auch 
von gesellschaftlichen Verhaltensvorgaben distanzieren könnten. Die grundsätzli-
che Problemlage bleibt damit auch vor dem Hintergrund dieser Überlegungen 
Meads unverändert. 

Diese Schwierigkeiten ergeben sich daraus, dass Mead die innovativen, aber 
letztlich vorsprachlichen und vorsozialen Potentiale des I den durch das Me reprä-
sentierten sozialen Erwartungen unvermittelt gegenüberstellt. 
 
„Ironically, then, to map the distinction between the ,I‘ and the ,me‘ directly onto the distinc-

tion between the individual and the community is to reinscribe a fundamental separation be-

tween the latter two terms. […] But it was just this sort of view – which perpetuates the gap 

in the name of bridging it – that Mead had meant his account of the ,social self‘ to over-

come.”139 

 
Den Anspruch, so lässt sich die Diskussion dieses Abschnitts zusammenfassen, die 
Unterordnung des Individuums unter die gegebene Anerkennungsordnung zu ver-
meiden und die Möglichkeit einer die gegenwärtigen Erwartungshaltungen trans-
zendierenden Kritik zu begründen, kann die Theorie Meads, wenn überhaupt, nur 
einlösen, indem sie hinter eine zentralen Zielsetzung der Anerkennungstheorie, die 
Überwindung der unvermittelten Entgegensetzung von Individuum und Gesell-
schaft zurückfällt. Dies mag einer der Gründe dafür sein, weshalb Honneth in den 
auf „Kampf um Anerkennung“ folgenden Schriften auf diese Begründungsfigur 
nicht mehr Bezug nimmt und die Möglichkeit der Kritik nicht mehr durch den Ge-

                                                            
137  Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung auf 

Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? 

Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 234. 

138  Vgl. Kalyvas, Andreas, Critical Theory at the Crossroads. Comments on Axel Hon-

neth’s Theory of Recognition, in: European Journal of Social Theory 2/1, 1999, S. 102. 

139  Markell, Patchen, The Potential and the Actual. Mead, Honneth and the “I”, in: Van den 

Brink, Bert und Owen, David. Recognition and Power. Axel Honneth and the Tradition 

of Critical Social Theory, Cambridge 2004, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 139 

 

 

gensatz zwischen nicht eingelösten Antriebspotentialen und Erwartungshaltungen, 
sondern vielmehr durch den innerhalb der Gesellschaft angelegten Gegensatz zwi-
schen den institutionalisierten Praxen und den diese leitenden Kriterien der Aner-
kennung begründet. 

 

 

4.6  ZUR KRITIK DER ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE II: 
  DIE NORMATIVE REKONSTRUKTION 

 
Weil die im obigen Abschnitt skizzierte sozialpsychologische Fundierung kritischer 
Ansprüche und Forderungen, wie Honneth in einer späteren Schrift selbst schreibt, 
„mit dem Risiko einhergeht, alle Erwartungen als gerechtfertigt [...] akzeptieren“140 
zu müssen, versucht er in späteren Schriften, Kriterien zu entwickeln, auf deren 
Grundlage zwischen gerechtfertigten und ungerechtfertigten Anerkennungsansprü-
chen unterschieden werden kann. Der Weg, den Honneth hierfür einschlägt, führt 
die Anerkennungstheorie in der Konsequenz zu einer stärkeren institutionen-
theoretischen Fundierung. Die normativen Ordnungen, in die institutionalisierte ge-
sellschaftliche Praxen eingelassen und die für den Vollzug des Anerkennens immer 
schon vorausgesetzt sind, geraten nunmehr in den Blick. Über sie wird festgelegt, 
hinsichtlich welcher Prinzipien die Akteure legitimer Weise Anerkennung erwarten 
können. Forderungen nach Anerkennung sind demnach nur dann gerechtfertigt, 
wenn sie als Artikulationen dieser normativen Ordnungen verstanden werden kön-
nen. 
 
„Die von mir unterschiedenen Dimensionen der Anerkennung realisieren sich nämlich in his-

torisch gegebenen und sich entwickelnden Anerkennungsordnungen und sind nicht in einer 

ahistorischen Konzeption der Person verankert. Die Ordnungen sind Institutionalisierungen 

dessen, was die Menschen legitimerweise an Anerkennung erwarten können.“141 

 
Die Rechtfertigung von Identitätsansprüchen verlangt folglich eine Bezugnahme 
auf Prinzipien, die in den etablierten Anerkennungsordnungen verankert sind. Diese 
bilden somit öffentlich akzeptierte Standards, auf die sich praktische Gründe der 

                                                            
140  Boltanski, Luc und Honneth, Axel, Soziologie der Kritik oder Kritische Soziologie? Ein 

Gespräch mit Robin Celikates, in: Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo (Hrsg.), Was ist Kritik?, 

Frankfurt am Main 2009, S. 96. 

141  Ebd., S. 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


140 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Hinterfragung und Rechtfertigung beziehen müssen.142 Der Gegensatz, der die Kri-
tik an bestehenden gesellschaftlichen Ordnungen zu rechtfertigen vermag, wird also 
nicht mehr innerhalb des Subjekts verortet und als Gegensatz zwischen dessen An-
triebspotentialen und den internalisierten Erwartungshaltungen interpretiert, son-
dern als innergesellschaftlicher Gegensatz verstanden: Als Gegensatz zwischen den 
geltenden Prinzipien der Anerkennung und ihrer faktischen Realisierung. Der frag-
liche Gegensatz wird von Honneth so verstanden, dass den jeweiligen Prinzipien 
der Anerkennung ein Geltungsüberhang gegenüber ihrer konkreten Umsetzung in 
Institutionen zukommt. Es ist letztendlich auch dieser Gegensatz, der in Unrechtser-
fahrungen manifest wird.143 

Forderungen nach Anerkennung müssen also, um sich als legitime ausweisen zu 
können, unter Berufung auf allgemein akzeptierte Kriterien der Anerkennung zei-
gen, inwiefern diese in Bezug auf die jeweilige Lage oder die jeweilige Institution 
nur unzureichend angewendet werden. Konkret gelten dabei für bürgerlich kapita-
listische Gesellschaften Liebe bzw. Fürsorge als Leitidee in Intimbeziehungen, par-
tizipatorische Gleichheit in Rechtsbeziehungen und Leistung im Bereich der gesell-
schaftlichen Arbeitsteilung als die normativen Hinsichten bzw. Kriterien der Aner-
kennung, auf die sich Subjekte oder soziale Bewegungen beziehen müssen, wenn 
sie beanspruchen, in legitimer Weise eingespielte Interaktionsformen als Unrecht zu 
kritisieren. 

Insofern der Gesellschaftskritik hier zunächst die Aufgabe zukommt, die in die 
gesellschaftlichen Praxen eingebetteten Normvorstellungen zu rekonstruieren, 
bleibt sie stets an die Binnenperspektive einer bestehenden Gesellschaftsformation 
gebunden. Sie setzt somit eine spezifische historisch-gesellschaftliche Prägung vo-
raus und zielt zunächst darauf, diese, die eigene normativen Orientierungen und 
Bewertungsmaßstäbe leitenden Prägungen zu erkennen. 

Ein solches Verständnis der Kritik und der sozialen Gerechtigkeit begründet 
Honneth über eine Kritik an liberalen oder prozeduralistischen Gerechtigkeitskon-
zeptionen und an dem diesen Konzeptionen zu Grunde liegenden Freiheitsverständ-
nis. Diese Konzeptionen müssen nämlich 1. verkennen, dass die bestehenden 
Normvorstellungen unser Selbstverständnis in einer Weise prägen, dass wir uns 
ihnen gegenüber nicht in die Rolle von Entscheidungsträgern versetzen können. 
 
„Jene Anerkennungsbeziehungen stellen vielmehr geschichtlich gewachsene Mächte dar, die 

stets schon hinter unserem Rücken auf uns einwirken; sich aus ihnen herauslösen zu wollen, 

                                                            
142  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fra-

ser, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine poli-

tisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S.171f. 

143  Ebd., S. 180. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 141 

 

 

um sie gleichsam in Gänze in den Blick nehmen zu können, stellt ebenso eine leere, müßige 

Illusion dar wie die Absicht, sie nach Gutdünken gestalten oder verteilen zu wollen.“144 

 
Kritik wird in Rahmen eines solchen Verständnisses zum Erkennen dessen, was 
schon ist; der Versuch, darüber hinauszuweisen, gilt, darauf verweist die Formulie-
rung des „Gutdünkens“, als bloß subjektive Willkür. 

Wenn es 2. doch gelingt, sich von den bestehenden Bindungen und Prägungen 
zu distanzieren, so verfügen die in dieser Weise von ihren sozialen Verhältnissen 
gelösten Akteure über keinerlei Kriterien mehr, um ihre sozialen Verhältnisse zu 
beurteilen. Die Reflexion auf die Verallgemeinerbarkeit der eigenen Handlungs-
gründe ermöglicht es zwar demnach, in intersubjektiven Konflikten von persönli-
chen Interessen abzusehen und die Ansprüche aller Beteiligten einzubeziehen, eine 
solche praktische Erwägung ist jedoch stets von den sozialen Regeln geleitet, die 
für die jeweilige Beziehungsform konstitutiv sind. 
 
„Die Dezentrierung […] muss zwangsläufig aus der Perspektive der Rolle vollzogen werden, 

in der das Subjekt mit einem moralischen Konflikt konfrontiert ist; und diese Rolle ist wiede-

rum durch soziale Regeln bestimmt, die festlegen, wie das Verhältnis zwischen den Subjekten 

in bestimmten Sphären der Gesellschaft normativ beschaffen ist.“145 

 
Damit schließt Honneth an die Kantkritik Hegels an, nach der die Prüfung der for-
malen Verallgemeinerbarkeit der jeweiligen Handlungsmaxime einen in dieser Prü-
fung selbst nicht geprüften sittlichen Inhalt voraussetzt. Weil die Beziehungsformen 
und die in sie eingelassenen sozialen Regeln die Reflexionen der Subjekte immer 
schon leiten, kann diese Reflexion nur dazu dienen, den „Anschluß an eine zuvor 
als entzweit erfahrene Lebenswelt zu finden.“146 Deshalb konstruiert die Theorie  
 
„nicht mehr einen unparteiischen Standpunkt, von dem aus die Prinzipien der Gerechtigkeit 

begründet werden können, sondern „rekonstruiert“ diese aus dem geschichtlichen Prozess der 

                                                            
144  Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössischen 

Prozeduralismus, in: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie 2010, Frankfurt 

am Main, S. 64. 

145  Honneth, Axel, Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlichkeit, Ber-

lin 2011, S. 202. 

146  Ebd., S. 175. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


142 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Anerkennungsverhältnisse, in dem sie als Normen der wechselseitigen Wertschätzung und 

Rücksichtnahme immer schon wirksam sind.“147 

 
Was geprüft wird, ist die Anwendung bestehender normativer Leitvorstellungen, 
die Frage, ob diese Leitvorstellungen nicht in einer Weise verstanden werden müs-
sen, die eine spezifische instituierte Praxis in normativer Hinsicht als defizient er-
scheinen lässt. Eine so verstandene Sozialkritik vermag es, so Honneth, auf der 
Grundlage einer normativen Rekonstruktion der bestehenden Prinzipien der Aner-
kennung die normativen Erwartungen der Akteure zu reartikulieren und zu rechtfer-
tigen. 

Selbst wenn es 3. gelingen sollte, auf der Grundlage einer solchen reflexiven 
Distanznahme alternative Möglichkeiten der Gestaltung der gemeinsamen Bezie-
hungen zu formulieren, drohen diese, politisch bedeutungslos zu bleiben; „es kann 
ihr ohne weiteres passieren, daß sie in idealistischer Versenkung Prinzipien der Ge-
rechtigkeit konstruiert, die sich dann als vollkommen haltlos angesichts einer wi-
derspenstigen Realität aus Institutionen und kulturellen Gewohnheiten erweisen.“148 
Werden also die geschichtlich gewachsenen und für die Akteure unhintergehbaren 
Prägungen nicht hinreichend berücksichtigt, muss auch die Distanz zwischen Ge-
rechtigkeitstheorie und politischer Praxis wachsen; die hier formulierten Kriterien 
bleiben so ohne Relevanz für die aktuellen sozialen Auseinandersetzungen. 

Die an dieser Stelle vorgetragenen Argumente halte ich allerdings für problema-
tisch. Dass die geschichtlich gewachsenen Beziehungsformen faktisch hinter unse-
rem Rücken unser Selbstverständnis prägen, dass die soziale Interaktion zeitlich der 
kritischen Reflexion vorausliegt,149 sagt noch nichts darüber aus, in welchem Maße 
es möglich ist, diese schrittweise zu erschließen und in Frage zu stellen. Gerade das 
Verfahren der normativen Rekonstruktion selbst muss ja als ein Versuch verstanden 
werden, die gegenwärtig wirksamen Anerkennungsnormen „gleichsam in Gänze in 
den Blick [zu] nehmen“. Dann aber kann auch nicht, wie das zweite Argument un-
terstellt, ohne weiteres davon ausgegangen werden, dass die kritische Reflexion 
stets an einen schon gegebenen sittlichen Inhalt gebunden bleibt, dass sie zwar das 
eigene Interesse, nicht jedoch die grundlegenden Regeln der jeweiligen Bezie-
hungsform in Frage stellen kann. Zwar bleibt es, wie die Hegelsche Kritik an Kants 
Depositumbeispiel zeigt, stets möglich, dass die Reflexion auf eine gegebene Hand-

                                                            
147  Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössischen 

Prozeduralismus, in: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am 

Main 2010, S. 72. 

148  Honneth, Axel, Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlichkeit, Ber-

lin 2011, S. 119. 

149  Vgl. ebd., S. 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 143 

 

 

lungsmaxime vor dem Hintergrund einer schon bestehenden Beziehungsform, in 
diesem Falle der des Eigentums, erfolgt,150 doch daraus folgt ja zunächst nur, dass 
die kritische Reflexion nicht als einzelner Akt, sondern als ein Prozess zu denken 
ist, in dem sich die Beteiligten schrittweise über die sozialen Voraussetzungen und 
Vorannahmen dieser Reflexion aufklären, um diese dann ihrerseits problematisieren 
zu können. So sind auch bestimmte Eigentums- und damit Beziehungsformen in 
dem Maße in Frage zu stellen, in dem sie etwa dazu führen, Andere nur als Mittel 
und nicht als Zweck an sich zu behandeln. Und natürlich ist es möglich, dass sich 
die dabei erarbeiteten Vorschläge in einem solchen Maße von der sozialen Wirk-
lichkeit entfernen, dass ihre Durchsetzung als unrealistisch erscheint. Nur bleibt da-
bei aber noch offen, ob das der Theorie oder der Wirklichkeit vorzuwerfen ist. Inso-
fern bleibt es sinnvoll, die Frage nach der Rechtfertigung von der der politischen 
Wirksamkeit zu trennen. Wird nicht zwischen gerechtigkeitstheoretischen und poli-
tischen Fragen unterschieden, können auch problematische Formen der Anpassung 
an die bestehenden sozialen Verhältnisse legitimiert werden. 

Nach Honneth kann dem Verfahren der normativen Rekonstruktion deshalb ei-
ne kritische Bedeutung zukommen, weil die über das Verfahren der normativen Re-
konstruktion erschlossenen sozial geltenden Normen mit den bestehenden Praktiken 
konfrontiert werden können und weil dabei gezeigt werden kann, inwiefern diese 
Praktiken diesen Maßstäben nicht gerecht werden. Bisher ist aber noch unklar ge-
blieben, weshalb ein solcher Gegensatz zwischen den geltenden Prinzipien der An-
erkennung und ihrer faktischen Realisierung überhaupt bestehen soll. Weil ein sol-
cher Gegensatz die Sozialkritik erst ermöglicht, hängt von dieser Frage auch ab, 
inwiefern Honneth die Beschränkung Hegels zu überwinden vermag, nach der die 
Philosophie das Bestehende nur erkennen und als vernünftig rechtfertigen kann. An 
dieser Stelle scheint m.E., auch wenn sich hierzu bei Honneth nur wenige Überle-
gungen finden, dem Begriff der Interpretation eine entscheidende Bedeutung zuzu-
kommen. Die Prinzipien der Anerkennung weisen deshalb einen Geltungsüberhang 
gegenüber den konkreten Institutionen auf, weil sie „stets weiter gehenden und ra-
dikaleren Interpretationen offenstehen. [...] Die im Namen eines dieser Prinzipien 
institutionalisierte Ordnung ist immer defizient, denn was Liebe, Gerechtigkeit etc. 
bedeuten, ist nicht abschließbar [...].“151 

                                                            
150  Vgl. Hegel, G.W.F., Ueber die wissenschaftliche Behandlungsarten des Naturrechts, 

seine Stelle in der praktischen Philosophie und sein Verhältnis zu den positiven 

Rechtswissenschaften, Jenaer kritische Schriften. GW. Band 4, S. 437. 

151  Boltanski, Luc und Honneth, Axel, Soziologie der Kritik oder Kritische Soziologie? Ein 

Gespräch mit Robin Celikates, in: Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo (Hrsg.): Was ist Kritik?, 

Frankfurt am Main 2009, S. 99-100. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


144 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

An diesem Punkt können die Überlegungen Walzers zum Begriff der Interpreta-
tion weiterführen.152 Das Verfahren der Interpretation hat nach Walzer zum einen 

                                                            
152  Zwar hatte Honneth gegen Walzers Beschränkung der Bedingungen legitimer Kritik auf 

bestimmte subjektive Tugenden des Kritikers heftig polemisiert. Walzer war auf der 

Grundlage der Diskussion einiger weniger Beispiele davon ausgegangen, dass eine Ge-

sellschaftstheorie zwar hilfreich sein könne, um eine Kritik an gesellschaftlichen Ver-

hältnissen formulieren zu können, dass sie jedoch weder notwendig noch hinreichend 

sei. Der Kritiker gilt hier als ein Experte für ein Tun, das letztlich alle vollziehen; die 

Kritik als Fortsetzung der „gemeinen Beschwerde“. (Walzer, Michael, Kritik und Ge-

meinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, Frankfurt am Main 1993, S. 78.) Als ent-

scheidend dafür versteht Walzer bestimmte Persönlichkeitseigenschaften dessen, der 

diese Kritik formuliert: „Mut“, um die Kritik an dem jeweiligen Gegenstand trotz seiner 

Verbundenheit mit ihm formulieren zu können; „Mitleid“, um mit den Opfern von Un-

gerechtigkeit zu sympathisieren und „ein gutes Auge“, um neuen Erfahrungen gegen-

über offen und gegen die Verführungen intellektueller Arroganz gefeit zu sein. (Vgl. 

Walzer, Michael, Mut, Mitleid und ein gutes Auge. Tugenden der Sozialkritik und der 

Nutzen von Gesellschaftstheorie, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 48, 2000, 

insbesondere S. 714f.) Dagegen hatte Honneth eingewandt, dass es der Gesellschaftskri-

tik nicht, wie häufig bei Walzer, nur um individuelle Verfehlungen Einzelner gehen 

könne, sondern dass diese auch die strukturelle Verfasstheit des sozialen Gesamtzu-

sammenhangs thematisieren müsse. Für eine solche Bestimmung der strukturellen Ur-

sachen für das Verfehlen bestimmter normativer Potentiale ist sei es dann auch notwen-

dig, über Mittel der gesellschaftstheoretischen Analyse zu verfügen. „Sie müssen [...] 

eine Erklärung für die Mechanismen bereitstellen, durch die es historisch oder sozial 

möglich gewesen sein soll, daß sich in unseren institutionellen Handlungspraktiken ein 

Praxismuster, ein Bedürfnisschema oder ein Einstellungssyndrom hat durchsetzen kön-

nen, das zu unseren tieferliegenden Absichten und Wünschen in Widerspruch steht.“ 

(Honneth, Axel, Idiosynkrasie als Erkenntnismittel. Gesellschaftskritik im Zeitalter des 

normalisierten Intellektuellen, in: ders.: Pathologien der Vernunft. Geschichte und Ge-

genwart kritischer Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 227.) Unabhängig von dieser 

Kontroverse um die Reichweite und die Tugenden der Sozialkritik und unabhängig von 

der Frage, ob Honneth in seiner eigenen Theorieentwicklung dem in seiner Kritik an 

Walzer formulierten Anspruch gerecht zu werden vermag, bestimmen jedoch beide Au-

toren das Verfahren der Kritik insofern in übereinstimmender Weise, als sie davon aus-

gehen, dass die Kritik nur auf der Grundlage einer Interpretation (Walzer) bzw. norma-

tiven Rekonstruktion (Honneth) sozial geltender Normvorstellungen bestehende Prakti-

ken in legitimer und wirkungsvoller Weise problematisieren könne. Die Gesellschafts-

kritik ist demnach eine interne Auseinandersetzung, (Vgl. Walzer, Michael, Kritik und 

Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, Frankfurt am Main  1993, S. 50) in der 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 145 

 

 

deshalb keineswegs nur einen apologetischen Charakter, weil die in Gesetzestexten, 
religiösen Überlieferungen, Erzählungen, Riten angelegten Maßstäbe nicht nur be-
schrieben werden können, sondern ausgelegt, erläutert, konkretisiert und vereinheit-
licht werden müssen. Das Verfahren der Kritik ist in dieser Hinsicht mit dem des 
Richters vergleichbar, da in beiden Fällen angesichts einer Vielzahl widerstreiten-
der Prinzipien einheitliche Richtlinien gefunden werden müssen.153 Zudem ist es 
möglich, das relative Gewicht einzelner Momente zu verschieben, den bisher unter-
geordneten Elementen bisheriger Auslegungen der bestehenden Normvorstellungen 
eine entscheidendere Bedeutung zuzumessen etc.154 Der darin angelegte gestalteri-
sche Spielraum kann in bestimmten Interpretationen so genutzt werden, dass sie kri-
tisch gegen bestehende Institutionen gewendet werden können. „Elites cannot con-
trol the terms and symbols which they put into social circulation or inject into the 
world of moral discourse.”155 Deshalb vermag die Kritik auf der Grundlage von In-
terpretationen über die bestehende Gesellschaftsordnung hinauszugehen; „manch-
mal wird sie die überlieferte Interpretation bestätigen, manchmal in Frage stel-
len.“156 Wenn so beides möglich ist und zudem jede Interpretation neue Interpreta-
tionen provoziert, fragt sich, wie sich bestimmen lässt, was als angemessene Inter-
pretation gelten und wie eine solche von fehlgeschlagenen unterschieden werden 
kann. Diese Frage ist deshalb entscheidend, weil von einer solchen Unterscheidung 
ja auch abhängen muss, welche konkreten Anerkennungsforderungen als legitim 
ausgewiesen werden können. 

Allerdings finden sich hierzu bei Honneth so gut wie keine und bei Walzer 
ebenfalls nur wenige, in mancher Hinsicht widersprüchliche Überlegungen. Zum 
Teil scheint diese Frage überhaupt als Ausdruck des unrealisierbaren Bestrebens, 
die moralische Auseinandersetzung zu einem Abschluss zu bringen, zurückgewie-

                                                                                                                                    
die Beteiligten versuchen, ein „gemeinsames Unternehmen zum Erfolg zu führen.“ 

(Ebd., S. 49.) Der Kritiker wählt, so Walzer, „seine Bindungen niemals frei, vielmehr 

kämpft er darum, die Bindungen zu erkennen, die er schon hat.“ (Walzer, Michael, 

Zweifel und Einmischung. Gesellschaftskritik im 20. Jahrhundert, Frankfurt am Main 

1991, S. 309) Analog dazu beziehen sich auch bei Honneth legitime Formen der Sozial-

kritik auf die Kriterien der Anerkennung, an denen sich alle Beteiligten in den jeweili-

gen gemeinsamen Handlungszusammenhängen orientieren. 

153  Vgl. Walzer, Michael, Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, 

Frankfurt am Main 1993, S. 29. 

154  Vgl. ebd., S. 50f. 

155  Allen, Jonathan, The situated critic or the loyal critic? Rorty and Walzer on social criti-

cism, in: Philosophy and Social Criticism, 24, 1998, S. 38. 

156  Vgl. Walzer, Michael, Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, 

Frankfurt am Main 1993, S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


146 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

sen zu werden. Eine Alternative dazu findet sich in den Passagen, in denen Walzer 
den Gedanken entwickelt, dass sich etwas darin als erfolgreiche Interpretation er-
weist, dass sie von den Mitgliedern einer Erfahrungsgemeinschaft übernommen 
wird.157 Das Verfahren der Interpretation bestimmt er hier als einen wechselseitigen 
Abgleich zwischen moralischen Intuitionen und einem reflexiven Verständnis. Ei-
nerseits erhalten die moralischen Intuitionen erst durch die Interpretation eine be-
stimmte Formung; andererseits aber muss sich die Interpretation stets daran messen 
lassen, inwiefern sie diese Intuitionen angemessen zum Ausdruck bringt.158 Walzer 
bezeichnet deshalb die „moralische Empfindsamkeit“ als das „Rüstzeug für das 
Überleben der Kritik.“159 Dann aber sind wir wieder auf die Ebene der Faktizität 
verwiesen, zu der der Begriff der Interpretation gerade eine kritische Distanz erlau-
ben sollte. Die Güte einer Interpretation der bestehenden normativen Ordnung 
hängt hier davon ab, inwiefern sie bestehende Unrechtsempfindungen zum Aus-
druck zu bringen vermag; ursprünglich jedoch sollte gerade umgekehrt durch die 
„sozialtheoretische Wende“ Honneths der Bezug auf die etablierten Kriterien der 
Anerkennung es erlauben, legitime und illegitime Anerkennungserwartungen zu un-
terscheiden und damit auch die Berechtigung der ihnen zu Grunde liegenden Un-
rechtsempfindungen einzuschätzen. 

Um zusammenzufassen: Es ist zwar möglich, über den Begriff der Interpretati-
on zu begründen, weshalb Forderungen nach Anerkennung über den bestehenden 
institutionellen Kontext hinauszuweisen, inwiefern sie stets neue Aspekte der etab-
lierten Anerkennungsprinzipien ins Spiel zu bringen vermögen; allerdings scheint 
es mir über diesen Begriff der Interpretation nicht möglich zu sein, bestimmte An-
erkennungsforderungen zu rechtfertigen. Denn entweder bleibt zu unbestimmt, was 
als angemessene Interpretation gelten kann, oder aber es wird, um eine solche Be-
stimmung zu leisten, auf die bestehenden Gerechtigkeitsempfindungen zurückver-
wiesen. 

                                                            
157  Vgl. ebd., S. 62. und S. 115 

158  Vgl. ebd., S. 27. Dies entspricht dem von Charles Taylor in seinen Überlegungen zum 

Personenbegriff entwickelten Konzept der Artikulation. „Etwas eine bestimmte Artiku-

lation zu verleihen bedeutet, unser Verständnis von dem zu formen, was wir wünschen 

oder was wir in einer bestimmten Weise für wichtig halten.“ (Taylor, Charles, Was ist 

menschliches Handeln, in: ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Indivi-

dualismus, Frankfurt am Main 1992, S. 39.) Gleichzeitig sind diese Artikulationen nicht 

vollkommen willkürlich. Sie lassen sich daran messen, in welchem Maße sie unsere 

„innersten Gefühle“ (ebd., S. 47.) angemessen zum Ausdruck bringen. Sie sind also 

konstruktiv und an Maßstäbe des Gelingens gebunden. 

159  Walzer, Michael, Zweifel und Einmischung. Gesellschaftskritik im 20. Jahrhundert, 

Frankfurt am Main 1991, S. 313. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 147 

 

 

Zudem ist der Begriff der Interpretation zu eingeschränkt, um einen umfassen-
den Anspruch bezüglich der Möglichkeit kritischer Reflexion gerecht werden zu 
können. Ihr Spielraum beschränkt sich auf die Erläuterung, Konkretisierung und 
Vereinheitlichung bestehender Anerkennungsprinzipien. Insofern sie die historisch 
gewachsenen Anerkennungsprinzipien als die normativen Grundsätze versteht, auf 
die sich Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit beziehen müssen, ist das Verfah-
ren der normativen Rekonstruktion dann auch darauf angewiesen, der bestehenden 
sozialen Wirklichkeit ein „größeres Vertrauen“ entgegenzubringen.160 

Honneth versucht aber insbesondere mit zwei weiteren Argumenten, dieses Ver-
trauen und die Beschränkung legitimer Sozialkritik auf die etablierten Prinzipien 
der Anerkennung zu rechtfertigen und das sich hier stellende Problem des Relati-
vismus zu vermeiden. Zu einem solchen Verfahren soll die Sozialkritik nun deshalb 
berechtigt sein, weil sich in der „vitalen Aufrechterhaltung von Institutionen die 
Überzeugung der Gesellschaftsmitglieder spiegelt, einer gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit anzugehören, die im Vergleich mit der Vergangenheit tatkräftige Unterstüt-
zung verdient.“161 Die Reproduktion einer Institution durch das Handeln der Indivi-
duen gilt so als Beleg dafür, dass diese vorherigen Formen der Vergesellschaftung 
überlegen sind.162 Dieses Argument ist allerdings fragwürdig; es folgert unmittelbar 
aus dem zeitlichen Überdauern, aus der Wirklichkeit einer Institution schon ihre 
Vernünftigkeit. Die Reproduktion einer Institution durch das Handeln der Individu-
en ist aber auch dann möglich, wenn sich, wie Marx’ Analyse des Kapitalverhält-
nisses zu zeigen beansprucht, diese Reproduktionsfunktion des Handelns hinter 
dem Rücken der Akteure durchsetzt oder wenn die Akteure zu einem solchen, die 
bestehenden Verhältnisse reproduzierenden Handeln durch die Mobilisierung von 
Ängsten motiviert werden oder wenn Alternativen zum Bestehenden schlichtweg 
als nicht vorstellbar erscheinen. Und selbst wenn die Akteure nur deshalb an einer 
gegebenen Praxis festhalten, weil sie sie als geschichtlich überlegen ansehen, ist es 
nicht ausgeschlossen, dass sie sich darin irren. 

                                                            
160  Vgl. Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössi-

schen Prozeduralismus, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, 

Frankfurt am Main, S. 73. 

161  Honneth, Axel, Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlichkeit, Ber-

lin 2011, S. 112. Honneth konkretisiert nicht weiter, woraus genau sich erschließen 

lässt, ob es sich um eine „vitale“ Aufrechterhaltung handelt. 

162  Vgl. ebd., S. 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


148 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

In anderen Passagen seines Werkes versucht Honneth, und damit geht er ein-
deutig über Walzer hinaus,163 Kriterien zu entwerfen, auf deren Grundlage der ge-
genwärtige Entwicklungsstand der Anerkennungsprinzipien als Ergebnis eines 
Fortschrittsprozesses verstanden werden kann. 

Eine solche, für das Verfahren der immanent ansetzenden Kritik vorauszuset-
zende Begründung der „moralischen Überlegenheit der Moderne“ muss an dem alle 
Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit leitenden Ausgangspunkt ansetzen: 
 
„die Gerechtigkeit oder das Wohl einer Gesellschaft bemisst sich an dem Grad ihrer Fähig-

keit, Bedingungen der wechselseitigen Anerkennung sicherzustellen, unter denen die persön-

liche Identitätsbildung und damit die individuelle Selbstverwirklichung in hinreichend guter 

Weise vonstatten gehen kann.“164 

 
Einerseits gilt damit die Persönlichkeitsentwicklung und die individuelle Selbst-
verwirklichung als grundlegend für die Verwirklichung sozialer Gerechtigkeit und 
des sozialen Fortschritts, zugleich müssen aber andererseits die zu gewinnenden 
Kriterien, an denen sich ein sozialer Fortschritt ablesen lässt, so formuliert werden, 
dass sie nicht schon den Bezug auf konkrete Prinzipien der Anerkennung voraus-
setzen:  
 
„wenn sich die soziale Integration von Gesellschaften auf dem Weg der Etablierung von An-

erkennungsverhältnissen vollzieht, durch die die Subjekte in Aspekten ihrer Persönlichkeit 

soziale Bestätigung erhalten und damit zu Gesellschaftsmitgliedern werden [...], dann kann 

sich die moralische Qualität dieser Sozialintegration durch eine Steigerung entweder der „an-

erkannten“ Persönlichkeitsanteile oder aber der Einbeziehung von Individuen verbessern 

[...].“165 

 
Vor diesem Hintergrund kann also von einem sozialen Fortschritt gesprochen wer-
den, wenn die entsprechenden Prozesse die Hinsichten, unter denen die Individuen 
sich wechselseitig anerkennen können, vermehren (1.) und sie zudem zu einer Er-
weiterung des Umfangs der in die jeweilige Anerkennungsordnung  einbezogenen 
Individuen führen (2.). Die zentralen Fortschrittskriterien sind demnach: 

                                                            
163  Vgl. Honneth, Axel, Rekonstruktive Gesellschaftskritik unter genealogischem Vorbe-

halt. Zur Idee der „Kritik“ in der Frankfurter Schule, in: ders., Pathologien der Ver-

nunft. Geschichte und Gegenwart kritischer Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 65. 

164  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, in: 

Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 206. 

165  Ebd., S. 218. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 149 

 

 

1.) Differenzierung: Mit Ausdifferenzierung verschiedener Anerkennungssphä-
ren erweitert sich auch die Komplexität der jeweiligen Selbstverhältnisse der Indi-
viduen. Insofern es mit der Erweiterung von Hinsichten der Anerkennung den Indi-
viduen ermöglicht wird, mehr über ihre Person in Erfahrung zu bringen, steigt da-
mit auch der Grad der Individualisierung. 

2.) Inklusion: Mit der Auflösung bisheriger Ausschlüsse und der wachsenden 
Einbeziehung von Individuen in den Kreis vollwertiger Gesellschaftsmitglieder 
wächst deren Chance, eine positive Selbstbeziehung auszubilden. 

Auf dieser Grundlage kann die eigene Gegenwart dann deshalb als Ergebnis ei-
nes Fortschrittsprozesses verstanden und so das Verfahren einer immanenten Kritik 
gerechtfertigt werden, weil mit der Auflösung traditioneller Gesellschaftsordnungen 
Rechtsansprüche und Sozialprestige nicht mehr Statusgruppenabhängig zugespro-
chen werden können; vielmehr bilden die moralische Autonomie und die Leis-
tungsgerechtigkeit Prinzipien der Anerkennung, auf die sich alle Individuen in glei-
cher Weise beziehen können. Damit wird in diesem Rahmen ein Prozess möglich, 
in dessen Verlauf die soziale Inklusion insofern erweitert wird, als die Individuen 
unter Berufung auf diese Prinzipien zeigen können, inwiefern deren bisherige An-
wendung ihrer besonderen Lage nicht gerecht zu werden vermag. Weil in die zent-
ralen Anerkennungsprinzipien bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften ein egali-
tärer Anspruch eingelassen ist, ermöglichen sie es, im Laufe der Entwicklung bisher 
ausgegrenzte Gruppen zu integrieren und somit die Möglichkeiten ihrer Selbstver-
wirklichung zu verbessern. 

Während sich also das Kriterium der Inklusion auf den egalitären Anspruch der 
gegenwärtigen Anerkennungsprinzipien beziehen lässt, verweist das Kriterium der 
Differenzierung auf die Vervielfältigung der Hinsichten des Anerkennens, die mit 
der Auflösung von Statusordnungen einherging. Während die Statusgruppen tradi-
tionaler Gesellschaften noch sowohl ein bestimmtes Sozialprestige als auch einen 
bestimmten Umfang von Rechtsansprüchen umfassten und sich zudem hier Liebes-
beziehungen noch nicht zu einer eigenständigen Sphäre der Anerkennung ausgebil-
det hatten, wächst mit der Ausdifferenzierung von Liebe, Recht und Solidarität als 
unterschiedlichen Handlungsbereichen, in denen jeweils eigenständige Prinzipien 
der Anerkennung gelten, auch die Komplexität der darauf gründenden Selbstver-
hältnisse. 
 
„Mit der geschichtlichen Differenzierung der Werteigenschaften, die wir dank unserer Sozia-

lisation an menschlichen Subjekten wahrzunehmen und rational zu berücksichtigen lernen, 

steigert sich gleichzeitig das normative Niveau unserer Anerkennungsverhältnisse; denn mit 

jedem Wert, den wir durch die Anerkennung bestätigen können, wächst die Chance des Men-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


150 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

schen, sich mit seinen Fähigkeiten zu identifizieren und dementsprechend zu größerer Auto-

nomie zu gelangen.“166 

 
Aber selbst dann, wenn es möglich ist, die Ausdifferenzierung verschiedener Aner-
kennungsprinzipien retrospektiv als Fortschritt zu rekonstruieren, bleibt dennoch 
fraglich, wie in dieser Konzeption, in der die Sozialkritik nur auf eine mangelnde 
Realisierung bestehender Prinzipien in der gesellschaftlichen Praxis verweist, die 
Etablierung neuer Anerkennungsprinzipien und damit die Herausbildung neuer Ge-
sellschaftsformationen erklärt werden soll. Honneth bezieht sich zwar skizzenhaft 
auf den Übergang von feudal geprägten zu bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaf-
ten, ohne dabei jedoch deutlich zu machen, welche Rolle dem Begriff der Anerken-
nung für die Erklärung dieser historischen Entwicklung zukommen könnte. 

Zudem ist schwer zu sehen, inwiefern das Kriterium der Differenzierung schon 
als eigenständiges Fortschrittskriterium gelten kann. Um von einem Fortschritt 
durch Differenzierung sprechen zu können, muss es doch zunächst möglich sein, 
die sich dabei vervielfältigen Anerkennungsprinzipien selbst zu rechtfertigen. Inso-
fern hier erst das Kriterium der Egalität und der dadurch ermöglichten wachsenden 
Inklusion weiter zu führen scheint, muss diesem eine tragende Rolle in Honneths 
Fortschrittskonzeption zukommen. Allerdings lässt sich fragen, inwiefern die Aner-
kennungsprinzipien bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften dieses Kriterium tat-
sächlich erfüllen. So etwa wirkt das Leistungsprinzip, indem es die Arbeitshandlun-
gen der Individuen einem einheitlichen Maßstab bezieht, einerseits vereinheitli-
chend; andererseits ermöglicht es gerade dieser einheitliche Maßstab, Unterschiede 
bezüglich der erbrachten Leistungen intersubjektiv verbindlich zum Ausdruck zu 
bringen und entsprechend zu sanktionieren. Zudem ist es keineswegs sicher, ob sich 
das Kriterium der egalitären Inklusion unter Bezugnahme auf die dadurch ermög-
lichte psychische Integrität rechtfertigen lässt, denn es ist durchaus möglich, dass 
die zwar sozial differenzierte, gruppenabhängig aber doch verlässliche Erfüllung 
von Anerkennungserwartungen in traditionellen Statuszuordnungen dieses Kriteri-
um in gleicher Weise zu erfüllen vermag. Gerade weil Honneth weiterhin alle For-
derungen nach sozialer Gerechtigkeit an die Ermöglichung psychischer Integrität 
zurückbindet, vermag er die normativen Potentiale, die im modernen Gleichheitsan-
spruch liegen, nicht auszuschöpfen. 

 
 

                                                            
166  Honneth, Axel, Anerkennung als Ideologie. Über den Zusammenhang zwischen Moral 

und Macht, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am 

Main 2010, S. 115-16. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 151 

 

 

4.7 ZUSAMMENFÜHRUNG: MACHT UND

 SELBSTVERHÄLTNISSE 
 

In den vorangegangenen Abschnitten dieses Kapitels hatte sich gezeigt, dass sich 
im Ausgang von der formalen anthropologischen These, nach der die Ausbildung 
positiver Selbstverhältnisse von der Anerkennung Anderer abhängt, soziale Kon-
flikte als Formen der Auseinandersetzung verstehen lassen, in denen die beteiligten 
Individuen die Aufhebung der Missachtung ihrer Identitätsansprüche durchzusetzen 
suchen. Über den Bezug auf diese Konflikte, die den gegenwärtigen Entwicklungs-
stand der sozialen Verhältnisse in Frage stellen und zu erweitern versuchen, und die 
ihnen zu Grunde liegenden Missachtungserfahrungen sollte es gelingen, einen zent-
ralen Anspruch unterschiedlicher Versuche kritischer Theoriebildung einzulösen, 
nämlich den, in der vorwissenschaftlichen gesellschaftlichen Praxis ein Moment in-
nerweltlicher Transzendenz auszumachen, an das sie als Theorie anzuknüpfen ver-
mag. Zugleich sollte innerhalb des anerkennungstheoretischen Ansatzes diese nor-
mative Grundlage so bestimmt werden, dass damit auf bestehende Unrechtserfah-
rungen und Selbstverständnisse Bezug genommen und somit der Bruch mit der Ak-
teursperspektive vermieden werden kann. Die normativen Schwierigkeiten einer 
zunächst über Mead entwickelten sozialpsychologischen Begründung kritischer 
Anerkennungsforderungen hatten Honneth im weiteren Verlauf seiner Theorieent-
wicklung zu einer Position geführt, nach der die Rechtfertigung von Identitätsan-
sprüchen stets die Bezugnahme auf Prinzipien der Anerkennung verlangt, die in der 
jeweiligen Gesellschaftsordnung verankert sind. Kämpfe um Anerkennung sind 
demnach so zu verstehen, dass hier soziale Gruppen unter Berufung auf eine neuar-
tige Rekonstruktion bestehender Anerkennungsprinzipien zeigen, inwiefern deren 
bisheriges Verständnis und deren bisherige Umsetzung ihrer sozialen Situation 
nicht gerecht zu werden vermag. Vor diesem Hintergrund wird dann die institutio-
nelle Entwicklung der bürgerlich-kapitalistische Gesellschaften kennzeichnenden 
Sphären der Anerkennung als Ergebnis sozialer Kämpfe rekonstruiert, die sie sich 
auf die die jeweiligen Sphären leitenden Anerkennungsprinzipien beziehen. 

Im Durchgang durch die materialen, auf konkrete Auseinandersetzungen be-
zugnehmenden Analysen hatten sich die im Verfahren der normativen Rekonstruk-
tion gewonnenen Anerkennungsprinzipien als unzureichend erwiesen, da sie einer-
seits zu spezifisch oder einseitig formuliert sind, um die Vielzahl der Hinsichten der 
die jeweiligen Anerkennungssphären prägenden Konflikte umfassen zu können und 
andererseits zu allgemein bleiben, um zwischen konfligierenden Ansprüchen be-
gründet entscheiden zu können. Zudem hatte sich die Frage gestellt, inwiefern ein 
kritischer anerkennungstheoretischer Ansatz nicht auch darauf angewiesen ist, die 
etablierten Prinzipien der Anerkennung selbst problematisieren zu können, da eini-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


152 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

ge von ihnen gerade auch durch ihre Anwendung als Ursache von Missachtungser-
fahrungen verstanden werden müssen. 

Auf diese Probleme, die sich aus der von Honneth in Anspruch genommenen 
normativen Grundlage kritischer Theoriebildung ergeben, will ich erst in einem 
zweiten Schritt eingehen, denn diese können, so hoffe ich im Folgenden zeigen zu 
können, erst dann voll entwickelt werden, wenn ein weiterer Anspruch, den Hon-
neth an die Versuche kritischer Theoriebildung stellt, einer Prüfung unterzogen 
wird. Eine kritische Theorie der Gesellschaft muss demnach nicht nur in der Lage 
sein, ein Moment innerweltlicher Transzendenz zu bestimmen, sondern es auch er-
lauben, sozialstrukturelle Ursachen für Verzerrungen und Defizite im Anerken-
nungsgefüge zu benennen.167 Dafür ist sie zudem darauf angewiesen, den einge-
spielten Rahmen der gesellschaftlichen Problemformulierung, scheinbar unhinter-
gehbare Voraussetzungen der öffentlichen Willensbildung zu hinterfragen.168 

Jedoch ist zweifelhaft, ob die Theorie der Anerkennung, zumindest in ihrem ge-
genwärtigen Entwicklungsstand, in der Lage ist, diesem Anspruch gerecht zu wer-
den. Indem sie die Entwicklung sozialer Institutionen allein aus intersubjektiven 
Kämpfen um Anerkennung rekonstruiert, vermag sie es nicht, deren Eigenlogik und 
in sie eingelassene Machtverhältnisse zu erfassen. „On this view, social relations of 
power are a post hoc effect, distorting or otherwise, of some antecedent and pri-
mordial interpersonal dynamic.”169 Es sind allein die in diesen Kämpfen erhobenen 
Forderungen nach der Realisierung der sozialen Bedingungen für die Erlangung 
psychischer Integrität, die der konkreten Ausgestaltung und Weiterentwicklung der 
Institutionen zu Grunde liegen sollen und die insofern zu ihrem Fortschritt beitra-
gen. „In sum, Honneth's grounding of his social theory in an ontology of recogni-
tion forecloses an account of the mediating work of power relations, thereby estab-
lishing a short-circuit between psyche and society where the latter seems to almost 
entirely derive its shape and logic from the former.“170 Dieses Problem der Aner-
kennungstheorie Honneths wurde insbesondere von Nancy Fraser herausgearbeitet. 

Honneth hatte versucht, Auseinandersetzungen um Umverteilung als Kämpfe 
um Anerkennung zu interpretieren, in dem die beteiligten Gruppen den Wertehori-

                                                            
167  Vgl. Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Mißachtung. Zur Ortsbestimmung einer 

kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 103. 

168  Vgl. Honneth, Axel, Idiosynkrasie als Erkenntnismittel. Gesellschaftskritik im Zeitalter 

des normalisierten Intellektuellen, in: ders.: Pathologien der Vernunft. Geschichte und 

Gegenwart kritischer Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 224ff. 

169  McNay, Lois, Against Recognition, Cambridge 2008, S. 9. 

170  McNay, Lois, The Trouble with Recognition: Subjectivity, Suffering and Agency, in: 

Sociological Theory, 26, 2008, S. 277-78. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 153 

 

 

zont einer Gesellschaft so zu erweitern versuchen, dass er es ermöglicht, auch ihre 
Formen der Leistungserbringung als wertvoll zu verstehen. Insofern damit, so fol-
gert Fraser, marktvermittelten Interaktionen kein gesonderter Status zukommt, sie 
ebenso wie die anderen Sphären der Anerkennung über kulturelle Bewertungs-
schemata reguliert werden, besteht für Honneth „die kapitalistische Gesellschaft 
letztlich in ihrer Anerkennungsordnung.“171 Ein Wandel des die jeweiligen Formen 
der sozialen Wertschätzung regulierenden Wertehorizonts scheint dann für die 
Überwindung der bestehenden illegitimen sozialen Unterschiede hinzureichen. 

Zwar sind die Fragen, was als Arbeit gilt, welche Gruppen welche Arbeiten 
auszuführen haben und wie sie zu entlohnen sind, auch durch ethnische, ge-
schlechtsspezifische und kulturelle Zuschreibungen bestimmt; dennoch sind ent-
sprechende Ideologien und Bewertungsschemata nicht die einzigen Faktoren, die 
etwa über die Lohnhöhe bestimmen. Relevant sind hierbei auch Kräfteverhältnisse 
zwischen Kapital und Arbeit, Produktivitätsfortschritte, das Verhältnis zwischen 
Angebot und Nachfrage von Arbeitskräften etc. Insbesondere Marktordnungen 
entwickeln demzufolge eine Eigenlogik, die nicht auf kulturelle Bewertungssche-
mata reduziert werden kann. „Überdies gilt das, was für jede beliebige Gesellschaft 
zutrifft, besonders für die kapitalistische Gesellschaft. Schließlich zeichnet sich 
letztere vor allem dadurch aus, daß sie eine gleichsam objektive, anonyme und un-
persönliche Marktordnung ins Leben ruft, die ihrer eigenen Logik folgt.“172 Indem 
Honneth von der richtigen These, dass Märkte stets kulturell eingebettet sind, zu der 
falschen übergeht, nach der das Marktgeschehen in Gänze auf Kämpfe um Aner-
kennung zurückgeführt werden kann, überschätzt er die Bedeutung der Kategorie 
der Anerkennung in kapitalistischen Gesellschaften.173 

Um eine solche Verkürzung zu vermeiden, schlägt Fraser vor, zwei Ebenen der 
gesellschaftlichen Integration zu unterscheiden: 1. Die der Sozialintegration, in der 
die Regulation von Handlungen über gemeinsam geteilte Normen erfolgt und 2. Die 
der Systemintegration, in der die Interaktionen durch die funktionale Verflechtung 
von Einzelstrategien, durch unbeabsichtigte Nebenfolgen einer Vielzahl individuel-
ler Handlungspläne reguliert werden. 

Weil Honneth durch die Reduktion der Gesellschaftstheorie auf die Ebene der 
Sozialintegration der vollen Reichweite gesellschaftlicher Prozesse nicht gerecht zu 
werden vermag, kann er ebenfalls nicht berücksichtigen, dass die durch kapitalisti-
sche Wirtschaftsprozesse verursachten Formen der Verarmung und Exklusion nicht 

                                                            
171  Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung auf 

Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? 

Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 244. 

172  Ebd., S. 245. 

173  Vgl. ebd., S. 248. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


154 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

durch einen kulturellen Wandel, sondern nur durch eine Neuordnung der Finanz- 
und Produktionsformen überwunden werden können. „Der Monismus der Anerken-
nung ist [...] von Natur aus blind für solche Systemmechanismen, die nicht auf kul-
turelle Bewertungsschemata reduziert werden können.“174 Zudem kann er auf dieser 
Grundlage die Frage nach den Interdependenzen zwischen beiden Ebenen, nach der 
Art und Weise, in der Statusunterschiede durch Marktordnungen instrumentalisiert, 
neu geschaffen, aber auch transformiert und abgeschwächt werden, nicht mehr stel-
len. Um diese Konsequenzen zu vermeiden, scheint es dann nahe zu liegen, unter-
schiedliche Kategorien für die Ebenen der Sozial- und Systemintegration auszuar-
beiten.175 

Allerdings schlägt Fraser selbst diesen Weg in ihrer eigenen Theorieentwick-
lung nicht ein. Vielmehr bemüht sie sich darum, die eigenständige normative Logik 
der Forderungen nach Umverteilung herauszuarbeiten. Dies hängt auch damit zu-
sammen, dass sie gegen Ende des betreffenden Abschnitts die Stoßrichtung ihrer 
Kritik in überraschender Weise ändert: Indem Honneth die eigenständige Dynamik 
der kapitalistischen Wirtschaftsordnung nicht in seine Untersuchungen einbezieht, 
fällt er, so lautet es jetzt, auf einen „beschränkten Kulturalismus“176 zurück. Dessen 
zentraler Fehler besteht nach Fraser darin, alle Unrechtserfahrungen als Ergebnis 
des Entzugs von Anerkennung zu deuten, ohne auf die eigenständige Bedeutung 
ökonomischer Benachteiligung und wohlfahrtsstaatlicher Arrangements für eine 
umfassende Konzeption sozialer Gerechtigkeit eingehen zu können. „Auf diese 
Weise kehren kulturalistische Verfechter der Identitätspolitik lediglich die Stand-
punkte einer früheren Form des vulgär-marxistischen Ökonomismus um: Sie billi-
gen, dass die Politik der Anerkennung die Umverteilungskämpfe verdrängt [...].“177 
Dies jedoch ist ein ganz anders gelagerter Vorwurf; denn der zuerst formulierte 
Einwand bezieht sich ja darauf, dass Honneth die faktische Güterverteilung inner-
halb bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften allein als Ergebnis von Kämpfen um 
Anerkennung rekonstruiert und dass er damit nicht in der Lage ist, die eigenständi-
ge Dynamik ökonomischer Prozesse einzubeziehen. Das aber heißt, dass er die Be-
deutung von Kämpfen um Umverteilung letztlich überschätzt und nicht, wie im 
Vorwurf des Kulturalismus impliziert, dass in dieser Konzeption Kämpfe um Aner-

                                                            
174  Ebd., S. 246. 

175  Vgl. auch, Zurn, Christopher F., Anerkennung, Umverteilung, Demokratie. Dilemmata 

in Honneths kritischer Theorie der Gesellschaft, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 

53, 2005, S. 460. 

176  Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung auf 

Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? 

Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 248. 

177  Ebd. 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 155 

 

 

kennung die um Umverteilung verdrängen.178 Diese zuletzt erwähnte Kritik geht 
mit Sicherheit fehl, denn es hatte ja, wie gezeigt, zu den zentralen Anliegen der An-
erkennungskonzeption Honneths gehört, den Bereich der gesellschaftlichen Arbeits-
teilung und die damit verbundenen Kämpfe um Umverteilung für die kritische The-
orie erneut zu erschließen.179 Diese Fehleinschätzung mag darin begründet liegen, 

                                                            
178  Zu dieser These vgl. auch: Fraser, Nancy, Feminismus, Kapitalismus und die List der 

Geschichte, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; Jaeggi, Rahel und Saar, Martin 

(Hrsg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 2009, S. 495. 

179  Die Überlegungen von Marx zur spezifischen Natur der Ware Arbeitskraft können für 

einige Fälle zeigen, wie es möglich ist, dass einerseits, wie von Fraser gezeigt, Markt-

ordnungen eine Eigenlogik ausbilden, die nicht auf kulturelle Bewertungsschema zu-

rückgeführt werden kann, während ihre Konsequenzen andererseits, wie von Honneth 

hervorgehoben, zugleich als Missachtung erfahren werden können. Für den Austausch 

zwischen Kapital und Arbeit sind nach Marx für alle Beteiligte zunächst primär strate-

gische Orientierungen entscheidend. Es handelt sich also um eine durch reziproke stra-

tegische Orientierungen geprägte Beziehung. Dies ändert sich jedoch, wenn die spezifi-

sche Natur einer bestimmten Ware, die der Ware Arbeitskraft, in die Überlegungen ein-

bezogen wird. Dass die Arbeitskraft zur Ware wird, ist für die Herausbildung der kapi-

talistischen Gesellschaftsordnung selbst nicht beliebig, sondern die Bedingung, unter 

der sich, wie gezeigt, der Warentausch überhaupt erst als allgemeine Form der Distribu-

tion etabliert. Die eine Eigentümlichkeit der Ware Arbeitskraft, für die sich Marx  inte-

ressiert, ist die, dass ihr Gebrauchswert für das Kapital darin besteht, mehr Wert schaf-

fen zu können, als zu ihrer eigenen Reproduktion erforderlich ist. Deshalb ist der 

Tausch der Arbeitskraft gegen die Mittel für ihre Reproduktion, „sosehr er von Seiten 

des Arbeiters einfacher Austausch ist, [...] von Seiten des Kapitalisten Nicht-Austausch 

[...]. Er muß mehr Wert erhalten, als er gegeben hat.“ (Marx, Karl, Grundrisse der Kri-

tik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 228.) In der Konsequenz aber beschreibt 

Marx über weite Strecken die Auseinandersetzung zwischen Kapital und Arbeit als die 

zwischen verschiedenen Warenbesitzern, die zwar über verschiedene Machtmittel ver-

fügen, jedoch in gleicher Weise durch die allein strategische Orientierung geprägt sind, 

die Ware des jeweils Anderen durch Tausch mit der eigenen möglichst wohlfeil zu er-

halten. „In der Kapitalanalyse lässt er das Bewegungsgesetz des Streites zwischen den 

verschiedenen Klassen [...] durch den Antagonismus von ökonomischen Interessen be-

stimmt sein.“ (Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik 

sozialer Konflikte, Frankfurt am Main 1994, S. 237.) Das Problem ist nicht, dass eine 

solche Beschreibung schlicht falsch wäre; schließlich treten sich Kapital und Arbeit als, 

wenn auch höchst ungleiche, Besitzer von Waren gegenüber. Sie ist allerdings, und dies 

ergibt sich aus einer zweiten, hier entscheidenden Eigentümlichkeit der Ware Arbeits-

kraft, in problematischer Weise unvollständig. Die eigene Arbeitskraft lässt sich nie nur 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


156 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

dass sie die Überlegungen Honneths vor dem Hintergrund der nordamerikanischen 
Debatten um Anerkennung liest. Hier lässt sich tatsächlich davon sprechen, dass 
„Fragen der Anerkennung nicht als Ergänzung, Erweiterung und Bereicherung der 
Kämpfe um Umverteilung“ verstanden werden, sondern vielmehr dazu dienen, 
„diese zu verdrängen, zu überschatten und zu verschieben.“ 180 So beschränkt etwa 
Charles Taylor tatsächlich Kämpfe um Anerkennung auf Auseinandersetzungen um 
kulturelle Unterschiede.181 Frasers eigenständige Weiterentwicklung des Anerken-
nungsbegriffs lässt sich dann nachvollziehen, wenn sie als Reaktion auf diese Ver-
drängung der Kämpfe um Umverteilung verstanden wird. Um dieses Problem zu 
vermeiden, versucht sie, einen zweidimensionalen Ansatz zu entwickeln, der zwi-
schen der gesellschaftlichen Ordnungsdimension der Ökonomie und der der Kultur  
unterscheidet. Dementsprechend differenziert sie zwischen Klassen, die sich durch 
ihre Stellung im Produktionsprozess und die ihnen in diesem Rahmen zur Verfü-

                                                                                                                                    
als Ware unter anderen behandeln; über sie kann nicht verfügt werden, wie über andere 

Dinge auch. Für die Mittel der eigenen Reproduktion tauscht der Lohnabhängige nach 

Marx die Nutzung seiner Arbeitskraft durch den Kapitalisten für eine bestimmte Zeit-

spanne; dieser kann damit über sie während dieser Zeit verfügen. Zugleich bleibt der 

konkrete Arbeitsvollzug der des Arbeitenden selbst. Deshalb aber gilt aus der Perspek-

tive des Arbeitenden die Gestaltung des Produktionsprozesses, das Arbeitstempo, die 

Kontrolldichte, die Einbindung in hierarchische Beziehungen, die Mechanisierung der 

Arbeit etc. als Weise der Behandlung seiner Person, eben als spezifische Form des An-

erkennens. Für den Käufer der Ware Arbeitskraft und den Besitzer der Arbeitsmittel ist 

jedoch allein entscheidend, die Ware Arbeitskraft, wie andere auch, gewinnbringend 

einzusetzen; über Kontrolldichte, Mechanisierung und Gestaltung der Kooperationsbe-

ziehungen wird in erster Linie unter diesem Gesichtspunkt entschieden. Beide Parteien 

können sich also nicht in gleicher Weise zu dem fraglichen Tauschgegenstand verhal-

ten; der Verkäufer der Ware Arbeitskraft kann nicht in gleicher Weise gegen sich tun, 

was der Andere gegen ihn tut. Für den einen wird die Arbeitskraft als Ware zu einem 

Gegenstand, zu einer sozialen Tatsache unter anderen, für den anderen bleibt sie immer 

auch lebendige Lebensäußerung. (Vgl. Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politi-

schen Ökonomie, Berlin 1974, S. 366.) 

180  Vgl. Fraser, Nancy, Zur Neubestimmung von Anerkennung, in: Schmidt am Busch, 

Hans, Christoph und Zurn, Christopher F. (Hrsg.), Anerkennung. Deutsche Zeitschrift 

für Philosophie, Sonderband 21, 2009. S. 202. 

181  Vgl. Taylor, Charles, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt 

am Main 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 157 

 

 

gung stehenden Ressourcen bestimmen lassen und Statusgruppen, die in Abhängig-
keit von ihrem gesellschaftlichen Prestige definiert sind.182 

Aus beiden Ordnungsdimensionen resultieren unterschiedliche Formen der Hie-
rarchiebildung und der Benachteiligung: Klassendifferenzen, die sich aus dem 
Wirtschaftssystem ergeben und mit wirtschaftlichen Benachteiligungen einherge-
hen, sind von Statusdifferenzen, die sich aus kulturellen Wertmustern ergeben, zu 
unterscheiden. Sie verletzen jedoch beide ein übergeordnetes Kriterium sozialer Ge-
rechtigkeit: das der partizipatorischen Parität, d.h. des Anspruchs, gleichberechtigt 
an der Gestaltung gesellschaftlicher Strukturen teilnehmen zu können.183 Klassen-
unterschiede halten einigen Akteuren die für die Partizipation notwendigen ökono-
mischen Ressourcen vor und verletzen somit eine objektive Bedingung partizipato-
rischer Parität. Statusunterschiede verweigern einigen Akteuren das dafür notwen-
dige Ansehen; insofern wird hier eine intersubjektive Bedingung partizipatorischer 
Parität verletzt. 
 
„Um wirtschaftliche Benachteiligungen zu beseitigen, muß man das Wirtschaftssystem um-

strukturieren und somit die Ungleichheit in Sachen Ressourcen zu beseitigen. Demgegenüber 

müssen die institutionalisierten Wertmuster verändert werden, um Missachtung entgegenzu-

steuern. Abermals lautet in beiden Fällen die Zielsetzung, gesellschaftliche Strukturen einzu-

führen, die es allen ermöglichen, als Gleiche unter Gleichen  zu agieren.“184 

 
Ohne Frasers Analysen zu den Wechselwirkungen zwischen beiden „Achsen der 
Ungleichheit“ und zum Begriff der partizipatorischen Parität an dieser Stelle weiter 
nachzugehen, sollte deutlich geworden sein, dass ihr Ansatz bis zu diesem Punkt in 
erster Linie darauf zielt zu begründen, inwiefern die Dimension der Güterverteilung 
in normativer Hinsicht für eine vollständige Konzeption sozialer Gerechtigkeit 
nicht vernachlässigt werden darf. Ihre Überlegungen zeigen zudem auch, dass die 
Realisierung von Forderungen nach Umverteilung sich nicht in jedem Falle in einer 
Veränderung kultureller Wertmuster erschöpfen kann, sondern auch Maßnahmen 
ökonomischer Umstrukturierung einbegreifen muss; jedoch wird die von ihr aufge-
worfene Frage, wie sich im Rahmen einer Theorie der Anerkennung die Ebene der 

                                                            
182  Fraser, Nancy, Soziale Gerechtigkeit im Zeitalter der Identitätspolitik. Umverteilung, 

Anerkennung und Beteiligung, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung o-

der Anerkennung? Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, 

S. 70f. 

183  Vgl. Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung 

auf Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerken-

nung? Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 248. 

184  Ebd., S. 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


158 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

System- mit der der Sozialintegration verknüpfen lässt und ein Verständnis der so-
zialstrukturellen Ursachen für das Verfehlen von Anerkennungsansprüchen entwi-
ckelt werden kann, nicht weiter verfolgt. 

Frasers Einwände bleiben damit widersprüchlich: Entweder zielt sie darauf, die 
Unterscheidung von System- und Sozialintegration auf die zwischen Ökonomie und 
Kultur zu übertragen; dies steht aber insofern zentralen Intentionen ihres Ansatzes 
entgegen, als dann unklar werden muss, wie normative Forderungen gegenüber 
ökonomischen Institutionen überhaupt begründet und durchgesetzt werden sollen; 
wir wären somit zu einer scharfen Trennung zwischen System und Lebenswelt zu-
rückgekehrt, um deren Überwindung sich die Theorie der Anerkennung von Anfang 
an bemüht hatte. Oder aber, und dazu tendiert die zentrale Argumentationslinie des 
Textes, es geht ihr darum, normative Kriterien, die der Kritik an wirtschaftlichen 
Ungleichheiten zu Grunde liegen, zu rekonstruieren und zu begründen; dann aber 
bleibt ebenfalls offen, wie genau der Zusammenhang zwischen der Sphäre der Sys-
tem- und der der Sozialintegration zu bestimmen ist. 

Dieses letzte Problem stellt sich für Honneth in gleicher Weise, denn die Theo-
rie der Anerkennung hatte, folgt man seiner Replik auf die Kritik Frasers, keines-
wegs beansprucht, über die bisher entwickelte Theorie der Anerkennung die Dyna-
mik des gegenwärtigen Kapitalismus schon in Gänze zu erfassen; gezeigt werden 
sollte vielmehr nur, dass auch Marktordnungen als kulturell eingebettet gedacht 
werden müssen, und dass somit auch die Interaktionen im Bereich der gesellschaft-
lichen Arbeitsteilung auf den Legitimitätsglauben der Beteiligten angewiesen sind. 
„Mein Ziel war insofern erheblich bescheidener, als ich zunächst nur diejenigen 
moralischen „Zwänge“ offen legen wollte, denen die soziale Interaktion in dieser 
Organisationsform von Gesellschaft auf verschiedenen Ebenen unterliegt [...].“185 
Die Theorie der Anerkennung zielt dementsprechend zunächst nur darauf, die nor-
mativen Hinsichten zu rekonstruieren, an denen Akteure sich orientieren, wenn sie 
die Beseitigung ökonomisch fundierter Ungerechtigkeiten einklagen. Dem ent-
spricht Honneths eigene Rekonstruktion des formalen Aufbaus kritischer Theorien; 
denn hier wurde ja zwischen der Rekonstruktion der in der vorwissenschaftlichen 
gesellschaftlichen Praxis angelegten, die gegenwärtige Ordnung jedoch gleichwohl 
transzendierenden normativen Potentiale auf der einen und der Bestimmung der so-

                                                            
185  Honneth, Axel, Die Pointe der Anerkennung. Eine Entgegnung auf die Entgegnung, in: 

Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 286. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 159 

 

 

zialen Ursachen für das Verfehlen dieser Potentiale auf der anderen Seite unter-
schieden.186 Natürlich ergeben sich auch im Falle dieser Deutung weitere Probleme: 
 
„Wenn Honneth die empirische Genauigkeit des schwächeren, multivariablen Zugangs [nach 

dem Anerkennungsstrukturen ein die Form der Arbeitsteilung und die Lohnhöhe bestimmen-

der Faktor unter anderen sind, SB] akzeptiert, dann hat er aber das Problem, die enge Bezie-

hung zwischen vortheoretischen Erfahrungen von Entwurzelung und den sozialtheoretischen 

Erklärungen ihrer Ursachen sowie auch die reziproke Rückbindung der Theorie an die Praxis 

in Gestalt strategischer Aufklärung aufgeben zu müssen.“187 

 
Der anerkennungstheoretische Ansatz wäre aber dennoch für die Erarbeitung einer 
umfassenden kritischen Theorie allenfalls ergänzungs- keinesfalls in einem umfas-
senden Sinne revisionsbedürftig. Auch wenn konkrete Analysen zu den Ursachen 
gesellschaftlicher Missachtungserfahrungen von ihm selbst zwar kaum, oder allen-
falls in den Studien zu den „Paradoxien gesellschaftlicher Modernisierung“188 oder 
zur „Verdinglichung“189 entwickelt werden, so bleibt dies ein zu ergänzender zwei-
ter Schritt. „Denn ob man eine Theorie der Erfahrung von Ungerechtigkeit entwi-

                                                            
186  Vgl. Honneth, Axel, Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft 

der kritischen Theorie, in: ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart 

der Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 28f. 

187  Zurn, Christopher F., Anerkennung, Umverteilung, Demokratie. Dilemmata in Hon-

neths kritischer Theorie der Gesellschaft, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 53, 

2005, S. 458. 

188  Vgl. Honneth, Axel (Hrsg.), Befreiung aus der Mündigkeit. Paradoxien des gegenwärti-

gen Kapitalismus, Frankfurt am Main 2002. 

189  Vgl. Honneth, Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie, Frankfurt am 

Main 2005. Allerdings lässt sich fragen, ob in diesen Studien tatsächlich Ansätze zu ei-

ner Überwindung dieser Beschränkung entwickelt werden, denn Honneth versteht Ver-

dinglichung in erster Linie als eine spezifische, objektivierende Einstellung und eben 

nicht als einen Begriff, der sich auf herrschaftsförmige Beziehungsmuster bezieht. Der 

Gegenbegriff zu verdinglichenden Einstellungen, der Begriff der Anerkennung, wird 

von ihm dann so eingeschränkt, nämlich im Sinne einer affektiv-befürwortenden Ein-

stellung, verwendet, dass beide Begriffe im Grunde nur auf die jeweiligen Formen der 

Bezugnahme auf Andere in konkreten Interaktionssituationen und nicht auf gesell-

schaftliche Strukturzusammenhänge anwendbar sind. Ein Beispiel, an dem Honneth das 

Phänomen der Verdinglichung erläutert, ist dann auch ein Tennisspieler, dessen aus-

schließlich strategische Orientierung ihn zu einer allein beobachtend-objektivierenden 

Einstellung gegenüber seinem Mitspieler veranlasst. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


160 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

ckelt oder aber die ihrer Ursachen: Es handelt sich um komplementäre Zielsetzun-
gen, die sich nicht gegeneinander austauschen lassen.“190 

Dies ist sicherlich richtig, allerdings muss dann aber der Anspruch, über den 
Begriff der Anerkennung schon eine umfassende kritische Theorie der Gesellschaft 
entwickeln zu können, aufgegeben werden, denn die jeweiligen eigenständigen Lo-
giken und das Zusammenwirken zwischen Anerkennungsansprüchen und kapitalis-
tischer Wirtschaftsordnung sind auf einer solchen Grundlage nicht zu analysieren; 
vielmehr ermöglicht dieser Ansatz es zunächst nur, die normative Grundlage der 
Kritik zu entwickeln. Allerdings ist auch diese These, nach der die Konzeption der 
Anerkennung um eine Theorie der sozialstrukturellen Ursachen für das Verfehlen 
der hier rekonstruierten normativen Potentiale nur ergänzt werden müsse, ebenfalls 
problematisch. Wenn nämlich zugestanden wird, dass gesellschaftliche Dynamiken 
nicht allein im Ausgang von Anerkennungsansprüchen rekonstruiert werden kön-
nen, dann lässt sich fragen, ob nicht gleichfalls die normative Fundierung der kriti-
schen Theorie in den aktualen Selbstverhältnissen aufgegeben werden muss.191 

Um dieses Problem zu erläutern, gehe ich von folgender These aus: Auch wenn 
institutionalisierte Handlungszusammenhänge Eigendynamiken ausbilden, sie sich 
nicht auf Kämpfe um Anerkennung reduzieren lassen, werden doch die in diese In-
stitutionen eingelassen Handlungsanforderungen an die Akteure als Formen des 
Anerkennens erfahren. Die zentrale Pointe des Begriffs der Anerkennung als 
Grundbegriff einer kritischen Gesellschaftstheorie liegt darin, jede Form der Festle-
gung eines gemeinsamen Handlungsrahmens als konstitutiv dafür anzusehen, wel-
che Formen des Selbstverständnisses die Akteure, die sich in diesem gemeinsamen 
Handlungsrahmen bewegen, auszubilden und umzusetzen vermögen. Gegenüber 
der Habermasschen Annahme der Ausdifferenzierung normfreier Subsysteme 
zweckrationalen Handelns kann der anerkennungstheoretische Ansatz damit darauf 
insistieren, dass alle Sphären der Vergesellschaftung unter normativen Rechtferti-
gungszwängen und damit Gegenstand der Kritik kritischer Theoriebildung bleiben. 
Deranty und Renault haben versucht, in dieser Hinsicht drei Aspekte institutionali-
sierter Handlungsanforderungen zu unterscheiden: Sie verorten das Individuum in-
nerhalb einer durch Regeln geleiteten gemeinsamen Kooperation, sie weisen dem 

                                                            
190  Renault, Emmanuel, Das Erbe der Kritischen Theorie. Lässt Marx sich über die Aner-

kennungstheorie retten? in: Schmidt am Busch, Hans, Christoph und Zurn, Christopher 

F. (Hrsg.), Anerkennung. Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Sonderband 21, 2009, 

236. 

191  Das emanzipatorische Interesse, als dessen Fortsetzung sich die kritische Theorie ver-

steht, wird, so lässt sich hier an Deutung Horkheimers anschließen, in der Theorie selbst 

erst bestimmt; es ist wesentlich Reflexionsprodukt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 161 

 

 

Individuum eine bestimmte Identität oder soziale Rolle zu und sie haben einen lang-
fristigen sozialisatorischen Effekt.192 

Wenn aber die Entwicklung von Institutionen nicht allein als Ergebnis der Ein-
forderung von legitimen Ansprüchen auf Anerkennung verstanden werden kann, 
diese Institutionen vielmehr eine Eigenlogik ausbilden und von Machtverhältnissen 
durchzogen sind und zugleich angenommen wird, dass institutionalisierte Hand-
lungsanforderungen als Formen des Anerkennens verstanden werden, weil sie den 
Akteuren einen bestimmten Status in einem Kooperationsgefüge sowie eine be-
stimmte Identität zuweisen und dies nicht ohne Einfluss auf ihr Selbstverständnis 
bleibt, dann kann eine kritische Theorie der Anerkennung ihre normative Grundlage 
nicht über die bestehenden Selbstverhältnisse der Akteure gewinnen; es muss folg-
lich möglich sein, diese ebenfalls zu problematisieren.193 

                                                            
192  Vgl. Deranty, Jean-Philippe und Renault, Emmanuel, Politicising Honneths Ethics of 

Recognition, in: Thesis Eleven 88, 1, 2007, S. 100. 

193  An dieser Stelle wird ein weiterer Grund dafür ersichtlich, weshalb mir der Ansatz Fra-

sers für eine Weiterentwicklung der Anerkennungstheorie wenig hilfreich zu sein 

scheint. Zwar versucht sie zum einen, ein reduktives Verständnis von Institutionen, 

nach dem die Entwicklung von Institutionen allein als Ergebnis von vorgängigen An-

sprüchen auf Anerkennung zu verstehen ist, zu vermeiden, und zum anderen einzube-

ziehen, dass eine Vielzahl von Forderungen nach Bestätigung einer bestimmten Grup-

penidentität dazu neigen, separatistische, chauvinistische, intolerante Positionen zu 

rechtfertigen; (Vgl. Fraser, Nancy, Zur Neubestimmung von Anerkennung, in: Schmidt 

am Busch, Hans-Christoph und Zurn, Christopher F. (Hrsg.), Anerkennung, Berlin 

2009, S. 202) allerdings blendet sie in der Konsequenz die Frage, wie Machtverhältnis-

se von den Akteuren erfahren werden und welchen Einfluss diese auf ihr Selbstver-

ständnis haben, aus. „Während Honneth Mißachtung psychologisch analysiert, unter-

streiche ich ihren gesellschaftlichen Charakter als Angelegenheit der statusförmigen 

Benachteiligung.“ (Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine 

Erwiderung auf Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung o-

der Anerkennung? Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, 

S. 254.) Kritik bezieht sich hier allein auf die objektive, d.h. nur auf die von ihrer 

Selbsteinschätzung unabhängige Positionierung der Individuen innerhalb einer Status-

ordnung. Der Status erscheint in dieser Konzeption als von externen, selbst nicht weiter 

bestimmten sozialen Kräften zugewiesene Größe und nie als Ergebnis einer durch die 

Individuen selbst vollzogenen Praxis. „Yet, Fraser’s critique of the subjectivism inher-

ent in the identity model of recognition is so emphatic that it leads to an objectivist style 

of analysis that forecloses any understanding of the subjective dimensions of oppression 

and agency.” (McNay, Lois, The Trouble with Recognition: Subjectivity, Suffering and 

Agency, in: Sociological Theory, 26, 2008, S. 284.) Die Frage, inwiefern sich beste-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


162 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Honneth war für die Formulierung einer kritischen Theorie der Anerkennung 
von bestehenden Unrechtserfahrungen der Akteure und den in ihnen angelegten 
normativen Ansprüchen ausgegangen. Spätestens mit der Abkehr von der Sozial-
psychologie Meads hatte er jedoch eine Position entwickelt, die Unrechtsempfin-
dungen nicht mehr, wie Fraser ihm vorgeworfen hatte, als ursprüngliche und unhin-
tergehbare Grundlage verstehen muss, sondern vielmehr deren historische gesell-
schaftliche Prägung betont.194 Gerade dann ist es aber auch möglich, dass sich in 
den jeweiligen Selbstverständnissen der Akteure auch bestehende ungleiche Macht-
strukturen niederschlagen. “Within this model, recognition is equivalent to the justi-
fication of internalised unequal power relations, and not to their repudiation.”195 
Kann also das Bestreben, Anerkennung zu erringen, nicht unter Umständen auch 
Ausdruck einer Anpassung an bestehende Normen sein? Unter welchen Bedingun-
gen führen Missachtungserfahrungen gerade nicht zur Ausbildung eines oppositio-
nellen Bewusstseins, sondern zu Resignation und Unterordnung? Ist es nicht mög-
lich, den Bedingungen der eigenen Unterdrückung verhaftet zu sein, gerade weil 
diese das eigene Selbstverständnis prägen und Sicherheit bezüglich der zu erwar-
tenden Anerkennung versprechen? „In other words, the oppressed are often com-
plicit with their oppression.“196 Muss nicht gerade dann, wenn es eine Eigentüm-
lichkeit kritischer Theorie bildet, die eigenen, durch das Verfahren der normativen 
Rekonstruktion gewonnenen Kriterien der Kritik unter einen „genealogischen Vor-
behalt”197 zu stellen, ebenfalls gefragt werden, inwiefern zentrale Prinzipien der 
Anerkennung nicht auch der Durchsetzung und Legitimierung disziplinierender 
Praktiken gedient haben? War nicht die Durchsetzung des Leistungsprinzips gerade 

                                                                                                                                    
hende Machtverhältnisse auch im Selbstverständnis der Individuen niederschlagen, un-

ter welchen Umständen sie als Unrecht erfahren und Möglichkeiten widerständigen 

Handelns entwickelt werden, kann in diesem Rahmen nicht analysiert werden. 

194  Honneth, Axel, Die Pointe der Anerkennung. Eine Entgegnung auf die Entgegnung, in: 

Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 287. 

195  Kalyvas, Andreas, Critical Theory at the Crossroads. Comments on Axel Honneths 

Theory of Recognition, in: European Journal of Social Theory 2/1, 1999, S. 102. 

196  McNay, Lois, The Trouble with Recognition: Subjectivity, Suffering and Agency, in: 

Sociological Theory, 26, 2008, S. 279. 

197  Vgl. Honneth, Axel, Rekonstruktive Gesellschaftskritik unter genealogischem Vorbe-

halt. Zur Idee der „Kritik“ in der Frankfurter Schule, in: ders., Pathologien der Ver-

nunft. Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 

62. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 163 

 

 

nicht allein das Resultat der „religiösen Aufwertung der Berufsarbeit“198, sondern 
zugleich Ergebnis von Disziplinierungspraktiken durch Fabrikordnung und Ar-
beitshaus?199 Müssen nicht auch diese Prozesse der Subjektformierung durch eine 
Theorie der Anerkennung kritisch thematisiert werden? 

Die zentrale Frage, die sich hier stellt, lautet aber dann, wie es möglich ist, für 
die Entwicklung einer kritischen Theorie der Anerkennung an die bestehenden Er-
fahrungen der Akteure anzuknüpfen und zugleich zu berücksichtigen, dass die Zu-
weisung und Übernahme einer bestimmten Identität auch als ein zentraler Effekt 
von Machtbeziehungen verstanden werden muss. Allerdings ist an dem jetzigen 
Punkt der Argumentation fraglich geworden, wie beide Gesichtspunkte in einer 
einheitlichen Konzeption berücksichtigt werden können. 

                                                            
198  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser in: 

Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 165. 

199  Vgl. Brieler, Ulrich, Erfahrungstiere und Industriesoldaten. Marx und Foucault über das 

historische Denken, das Subjekt und die Geschichte der Gegenwart, in: Martuschkat, 

Jürgen (Hrsg.), Geschichte schreiben mit Foucault, Frankfurt am Main 2002, S. 42-78. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

 

5.  Zum Wandel von Anerkennungsordnungen.

 Soziologische Analysen und normative

 Einschätzungen 
            
 
 
 
Bisher war gezeigt worden, wie Honneth den Begriff des Selbstverhältnisses, die 
Konstitution eines solchen Selbstverhältnisses durch die wechselseitige Anerken-
nung und darauf aufbauend das Verfahren der Sozialkritik bestimmt. Dieser Argu-
mentationsgang sollte es ermöglichen, die normativen Kriterien der Kritik zu recht-
fertigen und mit aktuellen Unrechtserfahrungen und sozialen Entwicklungen zu 
verknüpfen. Diesen Anspruch will ich im Folgenden auf der Grundlage der Aus-
wertung empirischer Untersuchungen zum gegenwärtigen Wandel der Anerken-
nungsordnungen prüfen. 

Durch den Übergang zum aktivierenden Sozialstaat, der Subjektivierung von 
Arbeit und den Wandel der Zeithorizonte der Unternehmensplanung erodieren, so 
die im Folgenden zu entwickelnde These, die Möglichkeiten der Individuen, auf der 
Grundlage eines schon erworbenen Status Ansprüche auf Anerkennung zu erheben; 
vielmehr müssen sie, um sich als anerkennbare auszuweisen, die Erfüllung der ge-
gebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit stets erneut unter Beweis stellen. Die 
Angewiesenheit der Individuen auf intersubjektive Anerkennung wird hier genutzt, 
um zu den sozial gewünschten Handlungen zu motivieren. Die Anerkennungstheo-
rie Honneths ist dann aber aus verschiedenen Gründen ungeeignet, um diesen Wan-
del thematisieren und beurteilen zu können. Denn weil sie sich auf die Rekonstruk-
tion der leitenden Prinzipien der Anerkennung beschränkt und soziale Ursachen für 
ihr Verfehlen nur unzureichend einbezieht, kann sie diesen Wandel selbst nicht er-
klären. Außerdem kann dieser Wandel auf der Grundlage der von ihr entwickelten 
normativen Prinzipien deshalb nur schwer problematisiert werden, weil in ihrer Re-
konstruktion von sozialen Bewegungen nur die in den Blick geraten, bei denen die 
Erfüllung der bestehenden Bedingungen der Anerkennbarkeit schon gegeben und 
Grundlage der erhobenen Forderungen ist. Zudem ist der von ihr verwendete Be-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


166 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

griff des positiven Selbstverhältnisses ungeeignet, um die sich hier vollziehende In-
strumentalisierung der Angewiesenheit auf Anerkennung problematisieren zu kön-
nen. Die damit aufgeworfenen Probleme können dann aber, so will ich abschlie-
ßend argumentieren, nur überwunden werden, wenn es gelingt, einen Ansatz zu 
entwickeln, der den Anforderungscharakter von Anerkennungsnormen zu themati-
sieren vermag, der die Rechtfertigung von Anerkennungsnormen nicht von einer 
Analyse der sozialen Konsequenzen ihrer Verwirklichung trennt und in dem Aner-
kennungsverhältnisse nicht nach der Bestätigung von Identitätsansprüchen, sondern 
nach den in ihnen angelegten Möglichkeiten zur gleichberechtigten Teilnahme an 
der Konstitution der gemeinsamen Beziehungen beurteilt werden. Erste Schritte zu 
einem solchen Ansatz will ich in dem folgenden Kapitel „Anerkennen als Erfah-
rungsprozess II“ entwickeln. 

Honneth versucht, wie in den vorangegangenen Abschnitten gezeigt, die Frank-
furter Tradition der Kritischen Theorie weiterzuentwickeln, indem er mit dem Be-
griff der Anerkennung einen normativen Bezugspunkt entwickelt, über den konkre-
te Praktiken und institutionelle Arrangements in den unterschiedlichen gesellschaft-
lichen Teilbereichen begründet kritisiert werden können. Die normative Entwick-
lung einer Gesellschaft vollzieht sich demnach auf der Grundlage von Konflikten, 
in denen soziale Bewegungen die etablierten Verhältnisse und Interaktionsformen 
in Frage stellen, weil ihre Mitglieder in ihrem Rahmen keine Möglichkeit hatten, 
eine angemessene Form des Selbstvertrauens, der Selbstachtung oder der Selbst-
schätzung auszubilden. Um diese Ansprüche an eine alternative Gestaltung der ge-
meinsamen Institutionen jedoch als berechtigt auszuweisen, müssen sie durch eine 
neuartige Interpretation der bestehenden Anerkennungsnormen zeigen, inwiefern 
diese in ihrer jeweiligen Situation nur unzureichend angewendet werden. Sie müs-
sen also plausibel machen, dass sie, obwohl sie den jeweiligen Anerkennungsnor-
men gerecht werden, dennoch darin durch Andere keine Bestätigung erfahren. Die 
normative Entwicklung lässt sich dann als ein sich vor diesem Hintergrund vollzie-
hender gesamtgesellschaftlicher Lernprozess verstehen, in dem die Reichweite der 
Inklusion und der Individualisierung innerhalb der bestehenden Anerkennungsord-
nung schrittweise erweitert werden. Damit ist jedoch zunächst nur die moralische 
Grammatik sozialer Konflikte rekonstruiert; Mechanismen der Verselbständigung 
von Handlungszusammenhängen, die insbesondere für kapitalistische Märkte kenn-
zeichnend sind, können auf dieser Grundlage nicht erfasst werden. In der Debatte 
mit Fraser stellt Honneth dann auch klar, dass es ihm zunächst nur darum ging, die 
Kriterien freizulegen, auf die sich die Akteure beziehen, wenn sie gesellschaftliche 
Entwicklungen als ungerecht beurteilen und über die sich auch Marktordnungen 
rechtfertigen lassen müssen. In späteren Schriften konzentriert er sich dann auf die 
Herausarbeitung der marktbegrenzenden Normen und Institutionen, unter denen ei-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WANDEL VON ANERKENNUNGSORDNUNGEN | 167 

 

 

ne marktvermittelte Vergesellschaftung allein möglich und legitim ist.1 Das Modell, 
an dem Honneth dabei orientiert bleibt, entspricht mit Robert Castel gesprochen der 
„Lohnarbeitsgesellschaft“2, wie sie sich in den Jahren nach dem zweiten Weltkrieg 
herausgebildet hatte. Hier konnte unter der Voraussetzung relativer Vollbeschäfti-
gung durch sozialstaatlich und betrieblich verankerte kollektive Sicherungssysteme 
sowie durch die Anerkennung kollektiver Interessenvertretungen der Lohnabhängi-
gen der Warencharakter der Arbeitskraft eingeschränkt werden. Soziale Absiche-
rungen und eine keynesianisch orientierte Wirtschaftspolitik ermöglichten hier zu-
dem die Teilhabe der Lohnabhängigen am Massenkonsum, der seinerseits zum 
wirtschaftlichen Wachstum beitrug.  Castel spricht hier von einer „relativen Integra-
tion in der Unterordnung“3; von Unterordnung dabei insofern, als die Konsummus-
ter in Abhängigkeit von der jeweiligen sozialen Lage weiterhin differierten und 
auch Hierarchien innerhalb der gesellschaftlichen Arbeitsteilung weiterhin bestan-
den; von relativer Integration insofern, als die gesellschaftliche Einheit durch die 
Orientierung an gemeinsamen Prinzipien gewahrt blieb, die jedoch zugleich, wie im 
Falle des Leistungsprinzips, eine Differenzbildung ermöglichten. Die Orientierung 
am Leistungsprinzip ermöglicht es, und hier zeigt sich die Nähe zu den Überlegun-
gen Honneths, die unterschiedlichen Arbeiten als notwendige Beiträge zur Realisie-
rung gemeinsam geschätzter Güter zu verstehen und somit eine Form des gesell-
schaftlichen Zusammenhalts, die Durkheim als „organische Solidarität“4 bezeichnet 
hatte. Indem sie sich auf dieses gemeinsame Prinzip beziehen, können die Akteure 
ihre eigene Position innerhalb der gesellschaftlichen Arbeitsteilung relativ zu der 
der Anderen bestimmen und somit ihre soziale Identität über die Lohnarbeit be-
gründen.5 Die Bewahrung des sozialen Fortschritts und einer so verstandenen Ein-
heit wurde dann zur zentralen Aufgabe der Politik;6 dieser kam sie durch die Schaf-
fung sozialer Rechte und Absicherungen, gezielter Steuerung der Wirtschaft und 
die Unterstützung und die rechtliche Absicherung sozialpartnerschaftlicher Arran-
gements nach. Die nach wie mangelhafte Einlösung der damit verbundenen An-

                                                            
1  Vgl. Honneth, Axel, Arbeit und Anerkennung. Versuch einer theoretischen Neubestim-

mung, in ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 

2010, S. 78-102. 

2  Vgl. Castel, Robert, Die Metamorphosen der sozialen Frage. Eine Chronik der Lohnar-

beit, Konstanz 2008, S. 283-335. 

3  Ebd., S. 302. 

4  Vgl. Durkheim, Emile, Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die Organisation höherer 

Gesellschaften, Frankfurt am Main 1992, S. 162ff. 

5  Vgl. Castel, Robert, Die Metamorphosen der sozialen Frage. Eine Chronik der Lohnar-

beit, Konstanz 2008, S. 325. 

6  Vgl. ebd., S. 245. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


168 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

sprüche erschien vor diesem Hintergrund nur als provisorischer, zukünftig zu über-
windender Zustand. „Die Lohnarbeitsgesellschaft schien einer aufsteigenden Bahn 
zu folgen, die zugleich das Anwachsen des kollektiven Reichtums gewährleistete 
und eine gerechtere Verteilung der Chancen und Garantien bewirkte.“7 

Die damit verbundene Erwartung einer geradlinigen Steigerung der kollektiven 
Absicherungen und der Leistungsgerechtigkeit erscheint jedoch aus heutiger Per-
spektive als eine Fehleinschätzung, die auch von den Sozialwissenschaften geteilt 
und gestützt wurde.8 

Unter den Bedingungen der „finanzmarktgetriebenen Akkumulation“ werden 
die bisherigen marktbegrenzenden Institutionen und Sicherungssysteme einer neuen 
„kapitalistischen Landnahme“9 unterworfen; indem hier innergesellschaftliche 
Grenzen aufgelöst und bisher nicht kommodifizierte Bereiche ebenfalls kapitalisti-
schen Verwertungsprinzipien unterstellt werden, kommt es auch zur Aufhebung der 
bisherigen Einschränkungen des Warencharakters der Arbeitskraft. Das Unterlaufen 
bestehender Sicherungen, die Zunahme prekärer Beschäftigungsformen, die Auf-
gliederung von Großbetrieben in formell selbstständige Einheiten führen zur Ent-
kollektivierung von Arbeitsbeziehungen; die Etablierung innerbetrieblicher Wett-
bewerbssysteme erhöht den Zugriff auf das Arbeitsvermögen der Beschäftigten; 
und in Bezug auf sozialstaatliche Leistungen muss die Berechtigung von Aus-
gleichsansprüchen durch die beständige Demonstration von eigenständiger Aktivi-
tät und Leistungsbereitschaft gerechtfertigt werden.10 

Das Problem der Anerkennungskonzeption Honneths besteht nun nicht darin, 
dass sie die mit den skizzierten Tendenzen verbundenen Rückschritte kategorial 
ausschließen müsste; schließlich rekonstruiert sie, wie gezeigt, zunächst nur die 
normativen Grundprinzipien der Kritik, also die notwendigen Voraussetzungen, in 
die auch kapitalistische Marktordnungen eingebettet bleiben müssen, noch nicht je-
doch diese selbst und deren immanenten Expansionszwang. Zudem verfügt sie mit 

                                                            
7  Ebd., S. 335. 

8  Vgl. Groh-Samberg, Olaf, Armut, soziale Ungleichheit und die Perspektiven einer „Er-

neuerung der Sozialkritik“, in: Eikelpasch, Rolf; Rademacher, Claudia und Lobato, Phi-

lipp Ramos (Hrsg.), Metamorphosen des Kapitalismus - und seiner Kritik, Wiesbaden 

2008, S. 149. 

9  Vgl. Dörre, Klaus, Die neue Landnahme. Dynamiken und Grenzen des Gegenwartskapi-

talismus, in: Dörre, Klaus; Lessenich, Stephan und Rosa, Hartmut (Hrsg.), Soziologie – 

Kapitalismus – Kritik. Eine Debatte, Frankfurt am Main 2009, S. 22. 

10  Vgl. Dörre, Klaus und Haubner, Tine, Landnahme durch Bewährungsproben – Ein Kon-

zept für die Arbeitssoziologie, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke, Volker (Hrsg.), 

Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 

2012, S. 80ff.    

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WANDEL VON ANERKENNUNGSORDNUNGEN | 169 

 

 

dem Grad der Integration und der Individualisierung auch über Kriterien, über die 
die mit diesen Tendenzen verbundenen Verschiebungen innerhalb der Anerken-
nungsordnungen beurteilt werden können.11 Allerdings kann sie diese Entwicklun-
gen in dem Maße, in dem sich diese gerade nicht als Ergebnis eines gesamtgesell-
schaftlich vollzogenen normativen Lernfortschritts verstehen lassen, auch nicht er-
klären. Dafür wäre zu zeigen, inwiefern die für die kapitalistische Produktionsweise 
kennzeichnende Konkurrenz der Einzelkapitale und der damit einhergehende 
Zwang zur Kommodifizierung bisher anderen Logiken gehorchender Tätigkeitsbe-
reiche12 und zum Unterlaufen bisheriger Verpflichtungen und Regulationen durch 
die Kapitaleigner führt. „Expected to control constitutionally restless actors in their 
relentless search for maximizing the commodity value of their money and the mon-
ey value of their commodities institutionalized social obligations in a capitalist so-
ciety are permanently in danger of being subverted […].“13 

Zudem kann im Rahmen der Honnethschen Theorie der Anerkennung eine sol-
che Entwicklung zwar als Rückschritt gegenüber schon erreichten Errungenschaften 
verstanden und als „Verwilderung des sozialen Konflikts“14 kritisiert werden; durch 
sie erodieren, so die These, die etablierten Prinzipien, die den Individuen erst ein 
positives Selbstverhältnis und eine gemeinsame Orientierung in sozialen Konflikten 
ermöglichen. Damit erscheinen dann die sozialen Konflikte der Gegenwart als 
Formen einer unkontrollierten, auf die Distinktion gegenüber anderen zielenden 
Selbstbehauptung.15 In dieser Perspektive, in der der mit den skizzierten Tendenzen 
verbundene Wandel allein als Desintegration erscheint, können gerade die Spezifika 
der neuartigen Modi der Anerkennung nicht erfasst werden. 

                                                            
11  Vgl. Honneth, Axel und Stahl, Titus, Wandel der Anerkennung. Überlegungen aus ge-

rechtigkeitstheoretischer Perspektive, in: Honneth, Axel; Lindemann, Ophelia und 

Voswinkel, Stephan (Hrsg.), Strukturwandel der Anerkennung. Paradoxien sozialer In-

tegration in der Gegenwart, Frankfurt am Main 2013, S. 294f. 

12  Vgl. Dörre, Klaus und Haubner, Tine, Landnahme durch Bewährungsproben – Ein Kon-

zept für die Arbeitssoziologie, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke, Volker (Hrsg.), 

Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 

2012, S. 67. 

13  Streeck, Wolfgang, Re-Forming Capitalism. Institutional Change in the German Political 

Economy, Oxford 2010, S. 245. 

14  Vgl. Honneth, Axel, Die Verwilderung des sozialen Konflikts. Anerkennungskämpfe zu 

Beginn des 21. Jahrhunderts, in: Honneth, Axel; Lindemann, Ophelia und Voswinkel, 

Stephan (Hrsg.), Strukturwandel der Anerkennung. Paradoxien sozialer Integration in der 

Gegenwart, Frankfurt am Main 2013, S. 17-39. 

15  Vgl. ebd., S. 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


170 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Denn neben den Tendenzen, die als Desintegration beschrieben werden können, 
d.h. der Auflösung von Strukturen kollektiver Absicherung und der Wiederkehr so-
zialer Unsicherheit, der Ausweitung von Zonen der „Verwundbarkeit“, in der die 
Prekarität zu einem permanenten Zustand zu werden droht und der „Entkoppe-
lung“16, in der kaum noch Zukunftsperspektiven und politische Ausdrucksmöglich-
keiten bestehen17, kommt es durch gewandelte Formen der sozialpolitischen Regu-
lation, den Wandel der Unternehmensführung und der Arbeitsorganisation zur Aus-
bildung neuartiger Anforderungen an die Individuen. In den Debatten um die „Sub-
jektivierung von Arbeit“, das „unternehmerische Selbst“ und den „neuen Geist des 
Kapitalismus“ besteht trotz der unterschiedlichen thematischen und methodischen 
Ausrichtung der Ansätze insofern Einigkeit, als sie davon ausgehen, dass Formen 
der Wettbewerbsorientierung bzw. der Vermarktlichung zum zentralen Organisati-
onsmodus für unterschiedliche Institutionen werden und dass damit auch eine auf 
das eigene Fortkommen gerichtete unternehmerische Perspektive auf das eigene 
Handeln in weiteren, bisher abgegrenzten Tätigkeitsbereichen relevant wird. Als 
zentrales Kriterium, über das gesellschaftliche Wertschätzung verliehen oder entzo-
gen wird, gilt, so die These, die Boltanski und Chiapello vertreten, unter diesen 
Umständen die Aktivität der Akteure.18 Diese bemisst sich an der Fähigkeit, Projek-
te zu initiieren oder sich den Projekten Anderer anzuschließen. Dementsprechend 
sind sie für den Erhalt gesellschaftlicher Wertschätzung darauf angewiesen, die An-
zahl ihrer Kontakte zu erhöhen bzw. ihr Netzwerk zu erweitern, mobil, risikobereit 
und anpassungsfähig zu bleiben und umgekehrt Festlegungen zu vermeiden, etc. 
Ebenso gilt das „unternehmerische Selbst“ Bröckling als eine neuartige Leitfigur, 
die sich durch die eigenverantwortliche Ausrichtung der eigenen Lebensführung an 
den jeweiligen Markterfordernissen und damit durch den Zwang zur permanenten 
und unabschließbaren Selbstoptimierung auszeichnet.19 Und auch in den Debatten 
um die „Subjektivierung von Arbeit“ wird davon ausgegangen, dass es den Unter-
nehmen gelingt, bisher unberücksichtigte Potentiale ihrer Beschäftigten, wie Krea-
tivität, Innovations-, Kooperations- und Kommunikationsfähigkeiten etc. gewinn-
bringend zu erschließen; demnach erfüllen die Beschäftigten die an sie gestellten 

                                                            
16  Vgl. Castel, Robert, Die Wiederkehr der sozialen Unsicherheit, in: Castel, Robert und 

Dörre, Klaus, Prekarität, Abstieg, Ausgrenzung. Die soziale Frage am Beginn des 21. 

Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2009, S. 27f. 

17  Vgl. Castel, Robert, Die Metamorphosen der sozialen Frage. Eine Chronik der Lohnar-

beit, Konstanz 2008, S. 384. 

18  Vgl. Boltanski, Luc und Chiapello, Eve, Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz 

2006, S. 155. 

19  Vgl. Bröckling, Ulrich, Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer neuen Subjektivie-

rungsform, Frankfurt am Main 2007, insbesondere S. 46-75. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WANDEL VON ANERKENNUNGSORDNUNGEN | 171 

 

 

Anforderungen selbstkontrolliert, bemühen sich selbst um die Verbesserung ihrer 
Qualifikationen und rationalisieren dementsprechend die eigene Lebensführung.20 

Diesen prominenten Zeitdiagnosen gelingt es zwar, neuartige Anforderungen an 
die Individuen idealtypisch zu verdichten; sie bleiben jedoch insofern unzureichend, 
als sie diese Thesen zumeist nicht oder nur unzureichend mit einer Analyse der 
konkreten Umsetzung dieser Anforderungen in den jeweiligen Institutionen ver-
knüpfen. Vielmehr kommt es vielfach zu einer Gleichsetzung der Managementrhe-
torik mit der gesellschaftlichen Realität.21 Indem sie auf eine Untersuchung der 
konkreten Anwendungsformen verzichten, blenden sie sowohl die Machtbeziehun-
gen, unter denen diese Anforderungen durchgesetzt werden, als auch die Aneig-
nungsformen der durch sie betroffenen Individuen aus.22 

Um die damit angedeuteten Probleme zu vermeiden, soll im Folgenden die Ana-
lyse des Wandels der Anforderungen, die von den Individuen für den Erhalt gesell-
schaftlicher Anerkennung erfüllt werden müssen, auf drei Ebenen durchgeführt und 

                                                            
20  Vgl. Voß, Günter G. und Pongratz, Hans J., Der Arbeitskraftunternehmer. Eine neue 

Grundform der Ware Arbeitskraft?, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsy-

chologie 50, 1998, S. 131-158. 

21  Vgl. auch Nies, Sarah und Sauer, Dieter, Arbeit – mehr als Beschäftigung. Zur arbeitsso-

ziologischen Kapitalismuskritik, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke, Volker 

(Hrsg.), Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt 

am Main 2012, S. 38. 

22  Dies trifft insbesondere auf die Diagnosen Bröcklings zu; so rächt sich die Beschränkung 

auf die Analyse von Managementtexten, Konzepten der Unternehmensführung und Le-

bensratgebern etwa dort, wo er die Einführung von Formen des wechselseitigen Feed-

backs innerhalb von Unternehmen als „nicht hierarchisches Modell reziproker Sichtbar-

keit“ (Bröckling, Ulrich, Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer neuen Subjekti-

vierungsform, Frankfurt am Main 2007, S. 238.) und insofern als „demokratisiertes Pa-

noptikum“ (Ebd., S. 236.) bezeichnet, ohne jedoch zu fragen, inwiefern sich weiterhin 

bestehende unternehmensinterne Hierarchien in den jeweiligen Kommunikationssituatio-

nen niederschlagen. Ebenso bleibt die von ihm vertretene These, dem Kapitalismus ge-

länge es unter den gegenwärtigen Bedingungen auch kritische Ansätze zu integrieren, in-

dem hier gerade der Eigensinn der Beteiligten zu einer Produktivkraft würde, insofern 

problematisch, als dabei auf eine inhaltliche Bestimmung der jeweils verwendeten Leit-

begriffe, auf eine Analyse der Kämpfe um ihre Deutung und Umsetzung verzichtet wird. 

(Vgl. van Dyk, Silke, Grenzüberschreitung als Norm? Zur „Vereinnahmung“ von Gegen-

strategien im Kapitalismus und den Konsequenzen für eine Soziologie des Widerständi-

gen, in: Becker, Karin; Gertenbach, Lars; Laux, Henning und Reitz, Tilman (Hrsg.), 

Grenzverschiebungen des Kapitalismus. Umkämpfte Räume und Orte des Widerstands, 

Frankfurt am Main 2010, S. 33-51.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


172 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

damit auch konkretisiert werden. Dabei beziehe ich mich 1. auf Analysen zum 
Wandel sozialpolitischer Anforderungen, und hier insbesondere auf die Untersu-
chungen von Stephan Lessenich, 2. auf gewandelte Formen der Arbeitsorganisation 
und dabei insbesondere auf Techniken der „indirekten Steuerung“ und 3. auf Unter-
suchungen zur Neustrukturierung von Beschäftigungsverhältnissen. Im Anschluss 
daran diskutiere ich, welche Herausforderungen damit an eine kritische Theorie der 
Anerkennung für das Verständnis und die Beurteilung dieser Entwicklungen ge-
stellt sind. 

1.) Lessenich bezieht sich auf die Staatstheorie Offes, wonach sich staatliches 
Handeln in bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaften im Spannungsfeld zwischen 
demokratischer Legitimität und ökonomischen Erfordernissen bewegt. Der Staat ist 
demnach einerseits eine Instanz, die durch strukturbildende Maßnahmen nicht nur 
grundsätzlich den Warentausch erst ermöglicht, sondern zugleich die selbstnegato-
rischen Tendenzen der sich selbst überlassenen Kapitalakkumulation einschränkt. 
Weil jedoch die dabei getroffenen Maßnahmen, die Schaffung eines öffentlichen 
Sektors, die Errichtung von sozialen Absicherungen und anderen Formen der De-
kommodifizierung der Ware Arbeitskraft, strukturfremd bleiben und die Mittel für 
sie dem Kapitalkreislauf entzogen werden müssen, treffen die entsprechenden 
Maßnahmen auch auf den Widerstand der Kapitaleigner. Zugleich muss sich das 
staatliche Handeln stets auch demokratisch legitimieren lassen. „Der Staat hat näm-
lich […] politisch nicht nur auf die aus der Aufrechterhaltung des Kapitalverwer-
tungsprozesses sich ergebenden ökonomischen Erfordernisse, sondern eben auch 
auf die aus gesellschaftlichen Interessenformierungsprozessen entstehenden sozia-
len Forderungen zu reagieren.“23 Weil aber die Ergebnisse dieser Interessenformie-
rungsprozesse die Freiheit der Investitionsfähigkeit potentiell einschränken und 
umgekehrt der Zwang zur erweiterten Reproduktion des Kapitals die etablierten 
Schutzleistungen bedroht, bewegt sich das staatliche Handeln prinzipiell zwischen 
widersprüchlichen Handlungsanforderungen. Diese Widersprüche werden in ver-
schiedenen politischen Programmatiken auf je spezifische Weise verarbeitet. 

Auf dieser Grundlage kann Lessenich die gegenwärtigen Veränderungen nicht 
nur negativ als „Abbau“ oder „Rückzug“ des Sozialstaates bestimmen, sondern 
vielmehr die darüber hinaus gehenden Spezifika der gegenwärtigen Programmatik 
herausarbeiten.24 Nachdem das klassische Modell des keynesianischen Sozialstaats, 
das durch planvolle Staatsintervention einen zirkulären Ausgleich zwischen sozia-

                                                            
23  Lessenich, Stephan, Mobilität und Kontrolle. Zur Dialektik der Aktivgesellschaft, in: 

Dörre, Klaus; Lessenich, Stephan und Rosa, Hartmut (Hrsg.), Soziologie – Kapitalismus 

– Kritik. Eine Debatte, Frankfurt am Main 2009, S. 147. 

24  Vgl. Lessenich, Stephan, Die Neuerfindung des Sozialen. Der Sozialstaat im flexiblen 

Kapitalismus, Bielefeld 2008, S.  84. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WANDEL VON ANERKENNUNGSORDNUNGEN | 173 

 

 

len Ansprüchen, erweiterten Konsummöglichkeiten und ökonomischen Erfordernis-
sen ermöglicht hatte, durch die Konjunktureinbrüche der 70er Jahre und die damit 
einhergehenden schärfer werdenden Verteilungskämpfe, durch eine zunehmend an-
gebotsorientierte, auf die Verbesserung unternehmerischer Rahmenbedingungen ge-
richtete Politik und die Schwäche gewerkschaftlicher Gegenmacht in die Krise ge-
raten war, kommt es gegenwärtig zu einer Herausbildung der „Aktivgesellschaft“ 
bzw. eines aktivierenden Sozialstaats. Lessenich bezieht sich hier auf die eingangs 
erwähnten Untersuchungen von Boltanski und Chiapello, wonach  netzwerkförmige 
flexible Strukturen und zeitlich befristete Projekte zunehmend die Arbeitsverhält-
nisse prägen, was dazu führt, dass die Aktivität, die eigenständige Bemühung um 
die Generierung neuer Projekte und um die Optimierung der dafür notwendigen 
Kontakte und Fähigkeiten zum entscheidenden Kriterium für die soziale Wertschät-
zung der Akteure wird. „In dieser Welt […] verdrängt das Maß an Aktivität, das in-
dividuelle Mehr oder Weniger an Beweglichkeit und Bewegung, tendenziell alle 
anderen sozialen Unterscheidungen […].“25 Das hier geforderte Modell des Han-
delns wird auch prägend für andere Lebensbereiche und so wird auch der Staat von 
der Verbreitung des Aktivitätsbegriffs als normativer Leitunterscheidung erfasst. 
Diese Wende der staatlichen Politik reagiert jedoch nicht nur auf gesellschaftliche 
Veränderungen, sie treibt diese zugleich auch weiter voran. Die Aktivierungspolitik 
entspricht auch nicht nur den neuen Akkumulationsformen, sie verspricht, entspre-
chend der zuvor skizzierten Anforderungen an das staatliche Handeln, zugleich die 
Möglichkeiten für eine erweiterte gesellschaftliche Teilhabe zu schaffen.26 

Zentral für die neuartige Aktivierungspolitik ist demnach der Übergang von ei-
ner öffentlichen zu einer privaten Sicherungsverantwortung. Die Subjekte gelten als 
selbst für ihren ökonomischen Erfolg verantwortlich und zugleich gilt das eigene 
individuelle Fortkommen als Bedingung für die gesamtgesellschaftliche Wohlfahrt. 
Staatliches Handeln zielt dann vor diesem Hintergrund in erster Linie auf die Initi-
ierung von Eigenaktivität; und dies wird mit dem Interesse der gesamten Gesell-
schaft gerechtfertigt. So werden auf dem Arbeitsmarkt mit den Ergebnissen der 
Hartz-Kommission zunehmend Nachweise der Arbeitsbereitschaft zur Bedingung 
für staatliche Leistungen. Leistungen werden somit unter den Vorbehalt der Akti-
vierungsbereitschaft gestellt. Gesellschaftliche Absicherungen gelten in diesem 
Kontext nicht als Rechtsansprüche des Einzelnen, die vor dem Hintergrund beste-
hender Risiken notwendig sind; vielmehr wird umgekehrt der Einzelne verantwort-
lich gegenüber der Gemeinschaft. „Die Gesellschaft konstituiert sich […] als Kol-

                                                            
25  Lessenich, Stephan, Mobilität und Kontrolle. Zur Dialektik der Aktivgesellschaft, in: 

Dörre, Klaus; Lessenich, Stephan und Rosa, Hartmut (Hrsg.), Soziologie – Kapitalismus 

– Kritik. Eine Debatte, Frankfurt am Main 2009, S. 161. 

26  Vgl. ebd., S. 167. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


174 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

lektivsubjekt, das gemeinwohlkompatibles Handeln der Subjekte einklagt – und das 
sich im Umkehrschluss gegen jene Individuen schützen und verteidigen muss, die 
der Gesellschaft Risiken auferlegen.“27 Ebenso sollen auch in der Renten- und Al-
terspolitik durch die Stärkung der privaten Vorsorge, längere Arbeitszeiten und die 
Stärkung des Ehrenamts auch ältere Bevölkerungsgruppen zur eigenständigen Akti-
vität im Dienste der Gemeinschaft angehalten werden.28  Und ebenso gelten fami-
lienpolitische Maßnahmen, wie etwa die Ausweitung frühkindlicher Förderung, als 
Form der Aktivierung, die sich als Investition langfristig für das Gemeinwesen ren-
tieren soll.29 „Diese normative Anforderung einer in sozialer Absicht ökonomisier-
ten Lebensführung, an die politisch als Aktivbürger gedachten und gewollten Sub-
jekte adressiert, stellt den regulativen Kern des […] „neosozialen“ wohlfahrtsstaat-
lichen Aktivierungsparadigmas dar.“30 Hinter dieser für das soziale Ganze geforder-
ten Eigeninitiative, die zudem nie als abgeschlossen zu denken ist, sondern viel-
mehr beständig weiter optimiert werden kann, verschwindet die Bedeutung indivi-
dueller Ansprüche. Damit verschärfen sich zugleich auch die schon innerhalb des 
vorherigen Sozialstaatsmodells bestehenden Spaltungslinien. Nicht nur werden Er-
folge und Misserfolge zunehmend individuell zugerechnet;31 weil die Aktivierungs-
bereitschaft als Bedingung der gesamtgesellschaftlichen Wohlfahrt gilt, erscheint 
ihre Verweigerung zudem umgekehrt als unsozial und unverantwortlich.  

 
„Die nicht die sozialen Wertschätzungseffekte des Arbeitsbürgerstatus genießenden Gruppen 

sind im Zeichen der Aktivierung – wenn auch auf spezifische Weise, so doch mehr denn je – 

                                                            
27  Lessenich, Stephan, Die Neuerfindung des Sozialen. Der Sozialstaat im flexiblen Kapita-

lismus, Bielefeld 2008, S. 95. Die mit der Aktivierungspolitik einhergehende Unterstel-

lung der Passivität ihrer Adressaten entspricht jedoch nicht deren eigenen Erwerbsorien-

tierungen; sie erfahren die Maßnahmen der Arbeitsagenturen häufig als Hindernisse für 

ihre eigenen Bemühungen oder allenfalls als Möglichkeit, einen Schein der Normalität 

aufrecht zu erhalten. (Vgl. Dörre, Klaus; Behr, Michael; Eversberg, Dennis und Schier-

horn, Karen, Krise ohne Krisenbewusstsein? Zur subjektiven Dimension kapitalistischer 

Landnahmen, in: Prokla. Zeitschrift für kritische Sozialwissenschaft, H157, 2009, S. 

569f.) 

28  Vgl. Lessenich, Stephan, Die Neuerfindung des Sozialen. Der Sozialstaat im flexiblen 

Kapitalismus, Bielefeld 2008, S. 108-122. 

29  Ebd., S. 97-108. 

30  Lessenich, Stephan, Aktivierungspolitik und Anerkennungsökonomie. Der Wandel des 

Sozialen im Umbau des Sozialstaats, in: Soziale Passagen 2009, S. 169. 

31  Vgl. ebd. 171. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WANDEL VON ANERKENNUNGSORDNUNGEN | 175 

 

 

mit einer Politik der Missachtung und mit diskursiven Praktiken der Remoralisierung kon-

frontiert, deren symbolische und materielle Effekte uns alltäglich begegnen.“32 

 
Die Demonstration von Aktivität oder zumindest von Aktivierungsbereitschaft wird 
so zur Anforderung, der die Individuen entsprechen müssen, um soziale Wertschät-
zung erhalten und Missachtungserfahrungen vermeiden zu können. Diese Demonst-
ration führt jedoch nicht zur Generierung stabiler und verlässlicher Ansprüche; die 
Aktivität muss vielmehr beständig erneut unter Beweis gestellt werden.33 „Die 
psycho-physische Überinanspruchnahme der „erfolgreich“ Inkludierten, die soziale 
Entwürdigung der ausgeschlossenen „Versager“ - das ist das doppelte Spiel des fle-
xiblen Kapitalismus und seines aktivierenden Wohlfahrtsstaates.“34 

2.) Dies ist auch eine Konsequenz neuartiger Formen der Arbeitsorganisation, 
die als subjektivierte Arbeit bezeichnet werden können. Subjektivierte Arbeit lässt 
sich in einer ersten Annäherung als Form der Organisation der Lohnarbeit verste-
hen, die im Gegensatz zum Taylorismus durch eine relativ hohe Selbstständigkeit 
der Beschäftigten in der Planung und Ausführung ihrer Arbeit gekennzeichnet ist. 
Diese erhöhte Selbstständigkeit kann sich auf die Produktgestaltung, die Organisa-
tion der einzelnen Arbeitsschritte und die Kooperation zwischen verschiedenen Be-
schäftigten, den Einsatz von Arbeitsmitteln, sowie den Arbeitsort und die Arbeits-
zeit beziehen. Als subjektivierte Arbeit wird diese Form der Arbeitsorganisation in-
sofern bezeichnet, als hier bisher als Störfaktoren behandelte subjektive Potentiale 
der Lohnabhängigen für den Produktionsprozess innerhalb der Unternehmen nutz-
bar gemacht werden können.35 Waren die Einschätzungen innerhalb der Arbeitsso-
ziologie zunächst überwiegend positiv, weil die neuen Formen subjektivierter Ar-
beit als Ausdruck der Durchsetzung von neuartigen Ansprüchen der Beschäftigten, 
als Ausdruck des Bedürfnisses nach Selbstentfaltung und Selbstständigkeit inner-
halb der Arbeit gedeutet wurden,36 so überwiegen in späteren Untersuchungen kriti-

                                                            
32  Ebd., S. 170. 

33  Vgl. Lessenich, Stephan, Die Neuerfindung des Sozialen. Der Sozialstaat im flexiblen 

Kapitalismus, Bielefeld 2008, S. 128. 

34  Lessenich, Stephan, Aktivierungspolitik und Anerkennungsökonomie. Der Wandel des 

Sozialen im Umbau des Sozialstaats, in: Soziale Passagen 2009, S. 172. 

35  Vgl. Kleemann, Frank, Matuschek, Ingo und Voß, Günter G., Subjektivierung von Ar-

beit. Ein Überblick zum Stand der Diskussion, in: Moldaschl, Manfred und Voß, Günter 

G. (Hrsg.), Subjektivierung von Arbeit, München 2003, S. 61. 

36  Baethge, Martin, Arbeit, Vergesellschaftung, Identität. Zur zunehmenden normativen 

Subjektivierung der Arbeit, in: Soziale Welt 42, 1991. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


176 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

sche Einschätzungen.37 Die Subjektivierung von Arbeit gilt demnach als Ergebnis 
einer  Unterwerfung,38 durch die sämtliche Eigenschaften der Person,39 ihre Kreati-
vität, ihre Planungs- und Kommunikationsfähigkeiten etc. durch den Betrieb nutz-
bar werden und die gesamte Lebensführung auf dessen Anforderungen hin ausge-
richtet wird.40 Hintergrund  dieser veränderten Einschätzungen sind nicht nur empi-
rische Phänomene, wie die Zunahme von arbeitsbedingten psychischen Erschöp-
fungen41, sondern auch die Einsicht, dass die Subjektivierung von Arbeit nicht als 
das Ergebnis einer Einebnung von innerbetrieblichen Herrschafts- und Interes-
sendifferenzen und der Ersetzung von Fremd- durch Selbstzwänge42 zu verstehen 
ist, sondern vielmehr aus einem Formwandel betrieblicher Herrschaft erklärt wer-
den muss. „Die negativen Tendenzen können eben nicht als Nebenwirkung umge-
setzter Freiheit, sondern müssten gerade als Folge fortbestehender Unfreiheit be-
griffen werden.“43 Dieser Formwandel betrieblicher Herrschaft vollzieht sich des-

                                                            
37  Vgl. Nies, Sarah und Sauer, Dieter, Arbeit – mehr als Beschäftigung. Zur arbeitssoziolo-

gischen Kapitalismuskritik, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke, Volker (Hrsg.), 

Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 

2012, S. 41. 

38  Moldaschl, Manfred und Sauer, Dieter, Internalisierung des Marktes – Zur neuen Dialek-

tik von Kooperation und Herrschaft, in: Minssen, Heiner (Hrsg.), Begrenzte Entgrenzun-

gen. Wandlungen von Organisation und Arbeit, Berlin 2000, S. 220. 

39  Vgl. Peters, Klaus und Sauer, Dieter, Indirekte Steuerung – eine neue Herrschaftsform. 

Zur revolutionären Qualität des gegenwärtigen Umbruchsprozesses, in: Wagner, Hilde 

(Hrsg.), Rentier’ ich mich noch? Neue Steuerungskonzepte im Betrieb, Hamburg 2005, S. 

45. 

40  Vgl. Voß, Günter G. und Pongratz, Hans J., Der Arbeitskraftunternehmer. Eine neue 

Grundform der Ware Arbeitskraft?, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsy-

chologie 50, 1998, S. 143. 

41  Graefe, Stefanie, An den Grenzen der Verwertbarkeit. Erschöpfung im flexiblen Kapita-

lismus, in: Becker, Karin; Gertenbach, Lars; Laux, Henning und Reitz, Tilman (Hrsg.), 

Grenzverschiebungen des Kapitalismus. Umkämpfte Räume und Orte des Widerstands, 

Frankfurt am Main 2010, S. 229-252. 

42  Vgl. Voß, Günter G. und Pongratz, Hans J., Der Arbeitskraftunternehmer. Eine neue 

Grundform der Ware Arbeitskraft?, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsy-

chologie 50, 1998, S. 152. 

43  Nies, Sarah und Sauer, Dieter, Arbeit – mehr als Beschäftigung. Zur arbeitssoziologi-

schen Kapitalismuskritik, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke, Volker (Hrsg.), 

Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 

2012, S. 42. Diese Bemerkung richtet sich gegen Deutungen, die diese negativen Ten-

denzen als Ergebnis einer Überforderung verstehen, die mit den neuen Freiheiten deshalb 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WANDEL VON ANERKENNUNGSORDNUNGEN | 177 

 

 

halb, weil sich vor dem Hintergrund der Revolten der späten 60er und 70er Jahre 
gegen die bestehenden innerbetrieblichen Steuerungsformen und Hierarchien,44 der 
durch die Veränderungen der nationalen und internationalen Marktbedingungen 
hervorgerufenen verschärften Wettbewerbssituation,45 der Zunahme der Bedeutung 
von Dienstleistungsarbeit und der Abkehr von der Massenproduktion46 die starren 
Formen der tayloristischen Arbeitsorganisation zunehmend als Schranke für die 
weitere Produktivitätsentwicklung erweisen. Unternehmensintern wird auf diese 
vielfältigen Herausforderungen mit Prozessen der Vermarktlichung reagiert. Ver-
marktlichung bezeichnet zum einen die direkte Ausrichtung interner Abläufe an den 
Anforderungen der Märkte; „Löhne, Arbeitszeiten und Arbeitsbedingungen [wer-
den] zu einer Restgröße, die flexibel an Markterfordernisse angepasst werden 
muss.“47 Neben den Kundenerwartungen werden insbesondere die Erwartungen der 
Investoren und damit die Orientierung an den Aktienwerten ausschlaggebend für 
die Form der Unternehmensorganisation und Investitionsentscheidungen. Zum an-
deren wird mit Vermarktlichung die Durchsetzung marktförmiger Steuerungs- und 

                                                                                                                                    
einhergeht, weil es den Individuen nicht gelingt, die unterschiedlichen Lebensbereiche 

eigenständig zu strukturieren (Vgl. Voß, Günter G. und Pongratz, Hans J., Der Arbeits-

kraftunternehmer. Eine neue Grundform der Ware Arbeitskraft?, in: Kölner Zeitschrift 

für Soziologie und Sozialpsychologie 50, 1998, S. 153-54.) oder sie daran scheitern, dem 

Imperativ der Selbstverwirklichung zu entsprechen. (Vgl. Ehrenberg, Alain, Das er-

schöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der Gegenwart, Frankfurt am Main 

2008.) Eine Variante dieser These vertritt auch Honneth; demnach ergeben sich diese 

Überforderungen aus einer paradoxen Verkehrung der ursprünglichen Authentizitäts- und 

Selbstverwirklichungsideale. (Vgl. Honneth, Axel, Organisierte Selbstverwirklichung. 

Paradoxien der Individualisierung, in: ders. (Hrsg.), Befreiung aus der Mündigkeit. Para-

doxien des gegenwärtigen Kapitalismus, Frankfurt am Main 2002, S. 141-58.) 

44  Vgl. Boltanski, Luc und Chiapello, Eve, Die Rolle der Kritik in der Dynamik des Kapita-

lismus und der normative Wandel, in: Berliner Journal für Soziologie, H4, 2001, S. 468. 

45  Vgl. Voß, Günter G. und Pongratz, Hans J., Der Arbeitskraftunternehmer. Eine neue 

Grundform der Ware Arbeitskraft?, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsy-

chologie 50, 1998, 132. 

46  Vgl. Voswinkel, Stephan, Arbeit und Subjektivität, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und 

Wittke, Volker (Hrsg.), Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer 

Kritik, Frankfurt am Main 2012, S. 306. 

47  Dörre, Klaus, Prekäre Klassengesellschaft? Zur Strukturierung und Verarbeitung sozialer 

Ungleichheit im Finanzmarkt-Kapitalismus, in: Kaindl, Christian (Hrsg.), Subjekte im 

Neoliberalismus, Marburg 2007, S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


178 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Koordinationsformen der dezentralisierten Einheiten des Unternehmens gefasst.48 
Dabei lässt sich zwischen einer realen und einer simulierten Vermarktlichung unter-
scheiden. Reale Vermarktlichung bezeichnet die Ausgliederung von Unterneh-
menseinheiten, ihre Umbildung zu rechtlich und wirtschaftlich selbstständigen 
Tochtergesellschaften, deren Leistungen gegenüber dem Mutterkonzern zu beste-
henden Marktpreisen abgerechnet werden. Simulierte Vermarktlichung bezeichnet 
den Vorgang, durch den dezentrale Einheiten innerhalb eines Unternehmens größe-
re Spielräume in der Gestaltung der Kundenbeziehungen erhalten, Leistungen zwi-
schen der Konzernzentrale und den Subeinheiten entsprechend interner Verrech-
nungspreise ausgetauscht und Beziehungen zwischen den Subeinheiten konkurrenz-
förmig organisiert werden.49 Auf der Ebene der Arbeitsorganisation führt dies zur 
Durchsetzung von Formen der „indirekten Steuerung“, in der die Beschäftigten 
nicht mehr konkrete Handlungsanweisungen des Managements zu befolgen haben, 
sondern direkt mit den Anforderungen des Marktes konfrontiert werden. 
 
„Die Individuen […] sollen vielmehr selbstständig auf Rahmenbedingungen reagieren, die 

sich einerseits aus den unkontrollierbaren, ständig wechselnden Überlebensbedingungen des 

Unternehmens am Markt und andererseits aus der unternehmensinternen Definition von Er-

folgsmaßstäben und Strukturen (Benchmarks, Kennziffern, Segmentierung von Unterneh-

men) durch das Management ergeben.“50 

 
Der Unternehmer bzw. das Management, deren Funktion bisher darin bestand, vor 
dem Hintergrund gegebener Rahmenbedingungen durch eigene Entscheidungen die 
Produktionsprozesse innerhalb des Unternehmens zu planen und zu organisieren, 

                                                            
48  Kratzer, Nick, Boes, Andreas, Döhl, Volker, Marrs, Kira und Sauer, Dieter, Entgrenzung 

von Unternehmen und Arbeit – Grenzen der Entgrenzung, in: Beck, Ulrich und Lau, 

Christoph (Hrsg.), Entgrenzung und Entscheidung. Was ist neu an der Theorie reflexiver 

Modernisierung?, Frankfurt am Main 2004, S. 336. 

49  Vgl. Moldaschl, Manfred und Sauer, Dieter, Internalisierung des Marktes – Zur neuen 

Dialektik von Kooperation und Herrschaft, in: Minssen, Heiner (Hrsg.), Begrenzte Ent-

grenzungen. Wandlungen von Organisation und Arbeit, Berlin 2000, S. 214. Und: Picks-

haus, Klaus, Das Phänomen des „Arbeitens ohne Ende“. Arbeitsverhältnisse im „flexib-

len Kapitalismus“ und gewerkschaftliche Arbeitspolitik, in: Pickshaus, Klaus, Schmitt-

henner, Horst und Urban, Hans-Jürgen (Hrsg.), Arbeiten ohne Ende. Neue Arbeitsver-

hältnisse und gewerkschaftliche Arbeitspolitik, Hamburg 2001, S. 12. 

50  Nies, Sarah und Sauer, Dieter, Arbeit – mehr als Beschäftigung. Zur arbeitssoziologi-

schen Kapitalismuskritik, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke, Volker (Hrsg.), 

Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 

2012, S. 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WANDEL VON ANERKENNUNGSORDNUNGEN | 179 

 

 

treten jetzt, wie Klaus Peters es ausgedrückt hat, zur Seite.51 Was entfällt, ist ihre 
Vermittlungsfunktion, über die bisher Marktanforderungen für die Beschäftigten 
wirksam wurden. Die Konsequenzen aus den gegebenen Bedingungen müssen 
nunmehr von ihnen selbst gezogen werden. Damit werden bisher unberücksichtigte 
Fähigkeiten der Beschäftigten zur eigenständigen Planung und Durchführung von 
Arbeitsprozessen und damit zur gemeinsamen Koordination von Handlungen und 
Lösung von Problemen durch diese Form der Arbeitsorganisation explizit voraus-
gesetzt und für das Unternehmen nutzbar gemacht. Die Auflösung direkter Kontrol-
le und die erweiterte Selbstständigkeit der Beschäftigten ist deshalb, so Peters, aber 
nicht gleichbedeutend mit der Auflösung von Zwang. Die Bewegungen des Mark-
tes, mit denen sich die Beschäftigten konfrontiert sehen, resultieren zwar aus der 
Gesamtheit einzelner Handlungen, aber nicht aus ihrem bewussten und geplanten 
Zusammenwirken; den Einzelnen treten sie als verselbstständigte Handlungsbedin-
gungen gegenüber, über die sie nicht verfügen können. „Das heißt: Die Abhängig-
keitsform des Kommandosystems soll nicht ersatzlos gestrichen, sondern in dieje-
nige Form der Abhängigkeit verwandelt werden, in der sich der Unternehmer ge-
genüber den Rahmenbedingungen des Unternehmens befindet [...].“52 Dies ist je-
doch nicht alles. Der Unternehmer tritt zwar zur Seite; er gestaltet aber weiterhin, 
insbesondere in Formen der simulierten Vermarktlichung, die innerbetrieblichen 
Beziehungen zwischen den Subeinheiten und die Zuweisung von Ressourcen, die 
den Beschäftigten für die Erfüllung der gegebenen Anforderungen zur Verfügung 
stehen. Kontrolle wird hier nicht länger durch ein hierarchisch organisiertes System 
von Weisungs- und Aufsichtsbefugnissen durchgesetzt, sondern durch das Setzen 
und die Überprüfung von Rahmenbedingungen.53 Häufig werden die Ressourcen 
und insbesondere auch die personellen Ressourcen durch die Unternehmensleitun-
gen äußerst knapp bemessen, was sich in einem verstärkten Leistungsdruck und 
damit auch in einer Erhöhung der Arbeitsintensität und einer Verlängerung der Ar-
beitszeit niederschlägt. „Die Überlastung der Organisation wird zunehmend als in-
dividuelle Überlastung, als individueller Arbeitsdruck wirksam.“54 Dies führt nicht 
nur zu wachsenden Konflikten zwischen den arbeitsinhaltlichen Orientierungen der 

                                                            
51  Vgl. Peters, Klaus, Die neue Autonomie in der Arbeit, in: Glißmann, Wilfried und Peters, 

Klaus, Mehr Druck durch mehr Freiheit. Die neue Autonomie in der Arbeit und ihre pa-

radoxen Folgen, Hamburg 2001, S. 34. 

52  Ebd., S. 34. 

53  Moldaschl, Manfred und Sauer, Dieter, Internalisierung des Marktes – Zur neuen Dialek-

tik von Kooperation und Herrschaft, in: Minssen, Heiner (Hrsg.), Begrenzte Entgrenzun-

gen. Wandlungen von Organisation und Arbeit, Berlin 2000, S. 212. 

54  Kratzer, Nick, Arbeitskraft in Entgrenzung. Grenzenlose Anforderungen, erweiterte 

Spielräume, begrenzte Ressourcen, Berlin 2003, S. 198. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


180 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Beschäftigten, wie etwa Qualitätsansprüchen und Kundenerwartungen, und den mit 
der Vermarktlichung einhergehenden Rationalisierungsanforderungen55 und zu ei-
ner verschärften innerbetrieblichen Konkurrenz,56 sondern auch zu einem Wandel 
des Leistungsverständnisses. War in der Ära des Fordismus noch der jeweilige 
Aufwand oder das Ausmaß der Verausgabung von Arbeitskraft das dominierende 
Kriterium für die Einschätzung von Leistungen, gewinnt unter den Bedingungen 
der Vermarktlichung zunehmend der Markterfolg an Bedeutung.57 „Damit wird die 
Arbeit in der Praxis für die Beschäftigten zur permanenten Bewährungsprobe: Täg-
lich gilt es neu zu zeigen, dass man es weiterhin „verdient“ hat, dazuzugehören.“58 
Das aber führt dazu, dass für die Anerkennung als Leistungsträger immer weniger 
auf einen schon erworbenen, sich etwa innerhalb der Rangordnung eines Betriebes 
manifestierenden Status verwiesen werden kann. Vielmehr muss die eigene Aner-
kennbarkeit als Leistungserbringer beständig erneut unter Beweis gestellt werden.59   

3.) Um die disziplinierende Wirkung dieser Formen der „indirekten Steuerung“ 
verstehen zu können, müssen sie vor dem Hintergrund der aktivierenden Arbeits-
marktpolitik und insbesondere der Prekarisierung von Beschäftigungsverhältnissen 
gesehen werden.60 Die Rahmenbedingungen des Handelns, die durch die Prozesse 
der Vermarktlichung geschaffen werden, entfalten ihre Wirkung erst vor dem Hin-
tergrund der gleichzeitigen Auflösung der bestehenden institutionellen Sicherungen 

                                                            
55  Vgl. Nies, Sarah und Sauer, Dieter, Arbeit – mehr als Beschäftigung. Zur arbeitssoziolo-

gischen Kapitalismuskritik, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke, Volker (Hrsg.), 

Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 

2012, S. 48. 

56  Vgl. Glißmann, Wilfried und Peters, Klaus, Die Frage der Solidarität, in: dies., Mehr 

Druck durch mehr Freiheit. Die neue Autonomie in der Arbeit und ihre paradoxen Fol-

gen, Hamburg 2001, S. 42. 

57  Vgl. Voswinkel, Stephan und Kocyba, Hermann, Die Kritik des Leistungsprinzips im 

Wandel, in: Dröge, Kai; Kira, Marrs und Menz, Wolfgang (Hrsg.), Die Rückkehr der 

Leistungsfrage. Leistung in Arbeit, Unternehmen und Gesellschaft, Berlin 2008, S. 21-

39. 

58  Boes, Andreas und Kämpf, Tobias, Informatisierung als Produktivkraft: Der informati-

sierte Produktionsmodus als Basis einer neuen Phase des Kapitalismus, in: Dörre, Klaus; 

Sauer, Dieter und Wittke, Volker,(Hrsg.), Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze 

soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 2012, S. 330. 

59  Vgl. auch: Rosa, Hartmut, Kapitalismus als Dynamisierungsspirale – Soziologie als Ge-

sellschaftskritik, in: Dörre, Klaus; Lessenich, Stephan und Rosa, Hartmut (Hrsg.), Sozio-

logie – Kapitalismus – Kritik. Eine Debatte, Frankfurt am Main 2009, S. 117f. 

60  Beaud, Stéphane und Pialoux, Michel, die verlorene Zukunft der Arbeiter. Die Peugot-

Werke von Sochaux-Montebéliard, Konstanz 2004, S. 277f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WANDEL VON ANERKENNUNGSORDNUNGEN | 181 

 

 

gerade auch der Beschäftigungsverhältnisse. Veranlasst durch die ökonomische 
Krise der 70er Jahre, die Zunahme der Ungewissheit in Bezug auf die Entwicklung 
der Absatzmärkte und den Druck kurzfristiger Gewinnerwartungen kommt es auch 
zu einem Wandel der Zeitstrukturen der Unternehmenssteuerung.61 Während in der 
Ära des Fordismus in erster Linie nur eine nachträgliche Anpassung an bereits ein-
getretene Nachfrageschwankungen erfolgt, kommt es in der Gegenwart zur Durch-
setzung eines prospektiven Ansatzes, der darauf zielt, „in der Gegenwart die Vo-
raussetzungen für eine möglichst friktionslose und kostenneutrale Bearbeitung der 
in der Zukunft auf den Absatzmärkten lauernden Gefahren zu schaffen.“62 Um die 
Anpassungsfähigkeit der Unternehmen an zukünftige Marktveränderungen zu erhö-
hen, werden, unterstützt durch Arbeitsmarktreformen,63 nicht-standardisierte Be-
schäftigungsverhältnisse, also befristete Beschäftigungsformen, Teilzeit- und Leih-
arbeit, auch in den zentralen Bereichen der Produktion durchgesetzt; sie werden zu 
einem dauerhaft eingesetzten strategischen Mittel, das es den Unternehmen ermög-
licht, die eigenen Investitionen in die Ware Arbeitskraft auch kurzfristig zu revidie-
ren und an Markterfordernisse anzupassen. Damit sinkt bei den Betroffenen die Er-
wartungssicherheit in Bezug auf die eigene berufliche Zukunft.64 Dies führt nicht 
nur zu wachsenden Unsicherheiten und zu Abstiegsängsten, die die Möglichkeiten 
einer langfristigen Zukunftsplanung untergraben,65 sondern auch zu einer Verschär-
fung der Konkurrenz unter den unterschiedlichen Beschäftigtengruppen. Sie schaf-
fen ein Bedrohungsszenario, das erst zu den gewünschten Formen der Leistungser-
bringung motiviert.66 Holst und Nachtwey sprechen hier von einer „Internalisierung 

                                                            
61  Vgl. Holst, Hajo, Die Konjunktur der Flexibilität – Zu den Temporalstrukturen im Ge-

genwartskapitalismus, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke, Volker,(Hrsg.), Kapi-

talismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 

2012, S. 222-239. 

62  Ebd., S. 226. 

63  Vogel, Berthold, Das Prekariat – eine neue soziale Lage?, in: Castel, Robert und Dörre, 

Klaus (Hrsg.), Prekariat, Abstieg, Ausgrenzung. Die soziale Frage am Beginn des 21. 

Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2009, S. 205. 

64  Vogel, Berthold, Die Begriffe und das Vokabular sozialer Ungleichheit – in Zeiten ihrer 

Verschärfung, in: Eikelpasch, Rolf; Rademacher, Claudia und Lobato, Philipp Ramos 

(Hrsg.), Metamorphosen des Kapitalismus – und seiner Kritik, Wiesbaden 2008, S. 96. 

65  Vgl. Dörre, Klaus, Ende der Planbarkeit? Lebensentwürfe in unsicheren Zeiten, in: Aus 

Politik und Zeitgeschichte 41, 2009, S. 19-24. 

66  Vgl. Nies, Sarah und Sauer, Dieter, Arbeit – mehr als Beschäftigung. Zur arbeitssoziolo-

gischen Kapitalismuskritik, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke, Volker (Hrsg.), 

Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 

2012, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


182 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

des Reservearmeemechanismus“.67 Entsprechend der Marxschen Überlegungen zur 
„industriellen Reservearmee“ führt eine wachsende Zahl derer, die zwar auf den 
Verkauf ihrer Arbeitskraft angewiesen sind, ohne jedoch zu einem gegebenen Zeit-
punkt im Produktionsprozess Verwendung zu finden, zu einer Intensivierung der 
Konkurrenz, zu einer entsprechend erhöhten Leistungsbereitschaft und der Abnah-
me der Möglichkeiten für die Beschäftigten, eigene Forderungen erfolgreich durch-
setzen zu können.68 Dieser „Mechanismus“ wird nun insofern innerhalb der Unter-
nehmen virulent, als atypisch Beschäftigte sich häufig darum bemühen, in der 
Hoffnung auf eine Festanstellung die jeweiligen Vorgesetzten von ihrer Leistungs-
bereitschaft und -fähigkeit zu überzeugen und dazu tendieren, aufgrund der Furcht 
vor einer möglichen Kündigung Konflikte mit ihnen zu vermeiden.69 Sie sind in ei-
ner Situation, in der sie permanent unter Druck stehen, weil sie sich stets erneut 
bewähren müssen. Die eigene Wertigkeit als Leistungsträger, die Anerkennbarkeit 
durch die eigene Arbeit ist hier beständig unter Beweis zu stellen, damit der An-
schluss an die Normalität weiterhin möglich erscheint.70 Umgekehrt wird auch den 
Stammbelegschaften angesichts gleich qualifizierter und gleiche Arbeiten verrich-
tender Leiharbeiter die eigene Ersetzbarkeit bewusst; die Situation, in der sie sich 
befinden, erscheint vor diesem Hintergrund als bedrohtes Privileg. „Die Ausge-
schlossenen und Prekarisierten verkörpern ein Schicksal, dem die noch integrierten 
Lohnabhängigengruppen mit aller Energie zu entgehen suchen.“71 Die Prekarisie-
rung führt also nicht nur bei den unmittelbar Betroffenen, sondern auch bei den 
Stammbeschäftigten selbst zu einer tiefgreifenden Verunsicherung und einer erhöh-
ten Anfälligkeit für die Drohung mit Abstieg und  sozialer Ausgrenzung, was sich 
umgekehrt in einer erhöhten Leistungsbereitschaft und einer geringeren Konfliktfä-

                                                            
67  Holst, Hajo und Nachtwey, Oliver, Die Internalisierung des Reservearmeemechanismus. 

Grenztransofrmationen am Beispiel der strategischen Nutzung von Leiharbeit, in: Becker, 

Karin; Gertenbach, Lars; Laux, Henning und Reitz, Tilman (Hrsg.), Grenzverschiebun-

gen des Kapitalismus. Umkämpfte Räume und Orte des Widerstands, Frankfurt am Main 

2010, S. 280-299. 

68  Marx, Karl, Das Kapital. Band 1, in: MEW. Band 23, Berlin 1972, S. 665. 

69  Vgl. Beaud, Stéphane und Pialoux, Michel, die verlorene Zukunft der Arbeiter. Die 

Peugot-Werke von Sochaux-Montebéliard, Konstanz 2004, S. 278. 

70  Vgl. Dörre, Klaus und Haubner, Tine, Landnahme durch Bewährungsproben – Ein Kon-

zept für die Arbeitssoziologie, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke (Hrsg.), Volker, 

Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 

2012, S. 85. 

71  Dörre, Klaus, Prekäre Klassengesellschaft? Zur Strukturierung und Verarbeitung sozialer 

Ungleichheit im Finanzmarkt-Kapitalismus, in: Kaindl, Christian (Hrsg.), Subjekte im 

Neoliberalismus, Marburg 2007, S. 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WANDEL VON ANERKENNUNGSORDNUNGEN | 183 

 

 

higkeit niederschlägt.72 „Die Funktion der Leiharbeiter als „interne Reservearmee“ 
wirkt durch Konkurrenzsteuerung nicht nur disziplinierend auf die Stammkräfte zu-
rück, sondern beeinflusst auch die Durchsetzungsfähigkeit der betrieblichen und 
gewerkschaftlichen Interessenvertretung.“73 Ihre dauerhafte Unsicherheit wirkt als 
Drohung, die erst zur marktorientierten Leistungserbringung motiviert. Eine ent-
sprechende Handlungsorientierung ist also nicht einfach, wie durch die eingangs 
erwähnten Ansätze unterstellt, das Ergebnis der unkritischen Übernahme des Leit-
bildes des „unternehmerischen Selbst“74. „Vielmehr handelt es sich um die subjek-
tive Verarbeitung eines Disziplinarregimes, das die Angst vor Statusverlust und 
dem sozialen Abstieg instrumentalisiert und in Bereitschaft zur Selbstbetätigung in 
einer flexiblen Produktionsweise transformiert.“75 
 
Die skizzierten Veränderungen konvergieren in der Hinsicht, dass für die Betroffe-
nen ihr Status innerhalb der gegebenen Anerkennungsordnung zunehmend unsicher 
wird. Auch wenn diese Entwicklung bei einigen ressourcenstarken Gruppen auch 
als positive Herausforderung erlebt wird,76 führt sie bei vielen zu einer Verunsiche-
rung, zu einer Zunahme von Existenzängsten und Arbeitsbelastungen sowie zu ei-
ner Einschränkung der Möglichkeiten der langfristigen Zukunftsplanung. Es wird 
hier zunehmend schwieriger, Ansprüche auf Anerkennung aufgrund eines in der 
Vergangenheit erworbenen Status zu erheben; vielmehr steht die gegenwärtige und 
die zukünftige Anerkennbarkeit der eigenen Person in Frage und muss beständig 

                                                            
72  Vgl. Graefe, Stefanie, An den Grenzen der Verwertbarkeit. Erschöpfung im flexiblen Ka-

pitalismus, in: Becker, Karin; Gertenbach, Lars; Laux, Henning und Reitz, Tilman 

(Hrsg.), Grenzverschiebungen des Kapitalismus. Umkämpfte Räume und Orte des Wi-

derstands, Frankfurt am Main 2010, S. 243. 

73  Holst, Hajo und Nachtwey, Oliver, Die Internalisierung des Reservearmeemechanismus. 

Grenztransofrmationen am Beispiel der strategischen Nutzung von Leiharbeit, in: Becker, 

Karin; Gertenbach, Lars; Laux, Henning und Reitz, Tilman (Hrsg.), Grenzverschiebun-

gen des Kapitalismus. Umkämpfte Räume und Orte des Widerstands, Frankfurt am Main 

2010, S.  S. 294. 

74  Vgl. Bröckling, Ulrich, Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer neuen Subjektivie-

rungsform, Frankfurt am Main 2007. 

75  Dörre, Klaus; Behr, Michael; Eversberg, Dennis und Schierhorn, Karen, Krise ohne Kri-

senbewusstsein? Zur subjektiven Dimension kapitalistischer Landnahmen, in: Prokla. 

Zeitschrift für kritische Sozialwissenschaft, H157, 2009, S. 572. 

76  Vgl. Dörre, Klaus und Haubner, Tine, Landnahme durch Bewährungsproben – Ein Kon-

zept für die Arbeitssoziologie, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke (Hrsg.), Volker, 

Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 

2012, S. 86. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


184 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

erneut erwiesen werden.  Wer also unter den Bedingungen einer aktivierenden So-
zialpolitik, der Vermarktlichung der internen Unternehmensorganisation und der 
Flexibilisierung von Beschäftigungsverhältnissen anerkannt werden will, muss sich 
also beständig darum bemühen, zunehmend unbestimmte und sich wandelnde Kri-
terien zu erfüllen.77 

Hartmut Rosa beschreibt dies als einen Übergang von einem positionalen zu ei-
nem performativen Anerkennungsverhältnis.78 Im Gegensatz zu früheren Phasen 
der Entwicklung der modernen Gesellschaft ermöglicht demnach auch eine schon 
erworbene Position keine Anerkennungssicherheit. Dies führt dazu, dass die eigene 
Stellung nie als stabil erfahren und das Ringen um Anerkennung auf Dauer gestellt 
wird.79 

Es ist aber nicht nur so, dass der „Kampf um Anerkennung auf Dauer gestellt“80 
wird, er scheint zugleich auch seinen Charakter zu verändern, oder besser: Die bis-
herige Analyse der Veränderungen in den Anerkennungsordnungen lässt einen bis-
her unberücksichtigten Aspekt dieser Kämpfe an Bedeutung gewinnen. Denn hier 
steht nicht mehr die Durchsetzung von Forderungen auf der Grundlage erworbener 
Ansprüche, sondern die Angst vor dem Statusverlust im Vordergrund, der durch die 
Erfüllung der gegebenen Anforderungen vermieden werden soll. „Will er bzw. sie 
Teil der Aktivgesellschaftsbewegung und als „Aktivbürger/in“ anerkannt sein, so 
muss er/sie nicht nur die Werte-, sondern auch die Wissensordnung der Aktivge-
sellschaft teilen.“81 In diesem Wandel der gesellschaftlichen Konfliktdynamik in-
nerhalb der gesellschaftlichen Arbeitsteilung und deren sozialstaatlicher Regulation 
zeigt sich somit, dass in den Bedingungen der Anerkennung Normen enthalten sind, 
die nicht nur Ansprüche an Andere auf der Grundlage bestehender Wert-
Eigenschaften ermöglichen, sondern eben auch Anforderungen an das eigene Selbst 
stellen. Sie legen Bedingungen der Anerkennbarkeit fest. Angesichts der skizzierten 

                                                            
77  Vgl. ebd., S. 85. 

78  Vgl. Rosa, Hartmut, Von der stabilen Position zur dynamischen Performanz. Beschleuni-

gung und Anerkennung in der Spätmoderne, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; Jaeggi, 

Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 2009, 

S. 655-671. 

79  Dies ist jedoch nicht in erster Linie, wie Rosa selbst argumentiert, eine „unabweisbare 

Folge“ der sozialen Beschleunigung, durch die in der Gegenwart „grundlegende Wissens- 

und Praxisformen sowie die Beziehungsmuster gewissermaßen stetig im Fluss sind.“ 

(Ebd., S. 661.) Eine solche Formulierung lässt noch die Frage offen, von wem die Be-

schleunigung des sozialen Wandels ausgeht. 

80  Ebd., S. 661. 

81  Lessenich, Stephan, Aktivierungspolitik und Anerkennungsökonomie. Der Wandel des 

Sozialen im Umbau des Sozialstaats, in: Soziale Passagen 2009, S. 171. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WANDEL VON ANERKENNUNGSORDNUNGEN | 185 

 

 

Entwicklungen lässt sich hier von einer Instrumentalisierung der Angewiesenheit 
auf intersubjektive Anerkennung sprechen, in der die Drohung mit gesellschaftli-
cher Missachtung zu den erwarteten Handlungen motiviert.82 

Das Problem ist nun, dass die Argumentation Honneths auf einer Ebene ein-
setzt, auf der die damit angesprochene Problematik schon überwunden ist. In den 
sozialen Konflikten, die er schildert und deren Grammatik er freilegt, klagen die In-
dividuen die Berücksichtigung ihrer Ansprüche auf Anerkennung ein, weil sie die 
gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit erfüllen, ohne dass dies jedoch bisher 
gesellschaftlich hinreichend berücksichtigt wird. Diese Erfüllung selbst wird jedoch 
als unproblematisch vorausgesetzt. Nun lässt sich gegen diesen Vorwurf einwen-
den, dass der Anerkennungstheorie mit der bisherigen Schwerpunktsetzung die Mit-
tel fehlen mögen, um in einer sozialtheoretischen Perspektive die hier skizzierte 
Konfliktdynamik zu rekonstruieren, dass sie aber gleichwohl in der Lage ist, das 
Ergebnis dieser Dynamik auf der Grundlage ihrer gerechtigkeitstheoretischen Über-
legungen zu kritisieren. Wenn nämlich, so könnte auf der Grundlage des von Hon-
neth entwickelten zentralen Kriteriums der sozialen Gerechtigkeit83 argumentiert 
werden, die Anerkennung „indem sie immer wieder verloren und entwertet werden 
kann, auch keine identitätsstiftende Basis mehr zu bilden vermag“84, dann ist eine in 
dieser Weise dynamisierte Anerkennungsordnung insofern als ungerecht zu bewer-
ten, als es in ihr den Individuen  unmöglich ist, ein positives Selbstverhältnis aus-
zubilden, oder auch nur stabile Ansprüche auf Anerkennung zu erwerben. Aber 
auch in normativer Hinsicht ist damit nur ein Teil der skizzierten Problematik er-
fasst. Denn das Problem der Instrumentalisierung stellt sich unabhängig von der 
Frage nach der Möglichkeit der Identitätsbildung. Dies zeigt sich insbesondere in 
einer Arbeit von Voswinkel und Wagner zu Prozessen der Re-institutionalisierung 
von Anerkennung innerhalb der Unternehmen.85 Auch sie gehen davon aus, dass 

                                                            
82  Das Problem der Instrumentalisierung stellt sich also nicht nur, wie die Argumentation 

Honneths unterstellt, im Rückblick auf eine Vergangenheit, gegenüber der der eigene 

Standpunkt als Ergebnis eines normativen Lernprozesses verstanden werden kann (Vgl. 

Honneth, Axel, Anerkennung als Ideologie. Zum Zusammenhang von Moral und Macht, 

in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 2010, S. 

106.), sondern auch für die eigene Gegenwart. 

83  Vgl. Kapitel 4.2. 

84  Rosa, Hartmut, Von der stabilen Position zur dynamischen Performanz. Beschleunigung 

und Anerkennung in der Spätmoderne, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; Jaeggi, Rahel 

und Saar, Martin (Hrsg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 2009, S. 669. 

85  Vgl. Voswinkel, Stephan und Wagner, Gabriele, Vermessung von Anerkennung. Die Be-

arbeitung unsicherer Anerkennung in Organisationen, in: Honneth, Axel; Lindemann, 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


186 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

durch die Durchsetzung des unmittelbaren Markterfolgs als zentralem Leistungs-
bemessungskriterium, Tendenzen der unternehmensinternen Vermarktlichung und 
des beschleunigten Wandels von arbeitsrelevanten Fähigkeiten die bisherigen Be-
dingungen der sozialen Wertschätzung erodieren. Gegenüber langfristigen Zugehö-
rigkeiten, Möglichkeiten des Aufstiegs innerhalb des Unternehmens und beruflich 
erworbenen Qualifikationen wird zunehmend eine kurzfristige Anerkennung rele-
vant, die insbesondere herausragende Erfolge honoriert.86 Auf die daraus resultie-
renden Informationsdefizite87 und Motivationsprobleme reagieren die Unternehmen 
mit Versuchen der Re-institutionalisierung der Anerkennung, die jedoch in erster 
Linie nur hochqualifizierte Angestellte und Führungskräfte betreffen.88 Unter die 
hier getroffenen Maßnahmen fallen die Einführung von Mitarbeitergesprächen und 
Feedbacks, die Anerkennung auf einer direkten Interaktionsebene gewähren sollen, 
Formen der Re-objektivierung der Leistungsbemessung, etwa durch die Formalisie-
rung von Anerkennungskommunikationen, Beurteilungen nach einem Mehraugen-
prinzip etc., und Versuche der Resymbolisierung von Anerkennung, etwa durch die 
Vergabe neuer Titel, die Ausrichtung von Betriebsfesten, von Wahlen zum „Mitar-
beiter des Monats“89 etc.90 Diese Maßnahmen haben nun aber insofern einen kom-
pensatorischen Charakter, als sie zwar die Motivationsdefizite der für das Unter-
nehmen als besonders relevant eingeschätzten Mitarbeiter beheben sollen, ohne 
ihnen jedoch größere Mitbestimmungsmöglichkeiten oder Entgelte einzuräumen. 
Anerkennung wird hier eingesetzt, um die Motivation und die Bindung an das Un-

                                                                                                                                    
Ophelia und Voswinkel, Stephan (Hrsg.), Strukturwandel der Anerkennung. Paradoxien 

sozialer Integration in der Gegenwart, Frankfurt am Main 2013, S. 75-120. 

86  Vgl. ebd., S. 87. Diese Tendenzen werden von den AutorInnen als Deinstitutionalisierung 

beschrieben, was m.E. aber insofern irreführend ist, als es sich eher um eine Umbildung 

von Institutionen handelt. Diese geht zwar mit wachsenden Unsicherheiten einher, diese 

Unsicherheit wird jedoch zielgerichtet erzeugt und auf Dauer gestellt. Die Unsicherheit 

der einen garantiert den Anderen die sichere Erwartbarkeit bestimmter Handlungen und 

Leistungen.    

87  Nach Voswinkel und Wagner wird zunehmend undurchsichtig, wer was leistet. (Ebd., S. 

87.) 

88  Vgl. ebd., S. 91f. 

89  Hier zeigt sich auch, wie ungeeignet die Begriffe der De- und der Reinstitutionalisierung 

sind, um die Entwicklungen zu beschreiben. Denn die als Versuch der Reinstitutionalisie-

rung und somit als Gegenmaßnahme interpretierte Wahl zum „Mitarbeiter des Monats“ 

macht vielleicht transparent, wer als erfolgreich gelten kann oder welche Handlungsstra-

tegien erfolgversprechend sind; sie setzt aber die als Deinstitutionalisierung gefasste Aus-

richtung auf die Honorierung herausragender Erfolge nur fort. 

90  Vgl. ebd., S. 90-114. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WANDEL VON ANERKENNUNGSORDNUNGEN | 187 

 

 

ternehmen zu stärken, ohne jedoch dessen interne Struktur zu ändern, ohne dass in 
Frage steht, was als anerkennbare Tätigkeit gelten kann, wie sich diese Anerken-
nung ausdrücken soll und wer darüber wie entscheidet. Selbst wenn die Wahl zum 
„Mitarbeiter des Monats“ das positive Selbstverhältnis des jeweiligen Mitarbeiters 
stärken mag, so bleibt sie doch auch hier ein Mittel, das aus strategischen Gründen 
eingesetzt wird, um zu den gewünschten Formen der Leistungserbringung und einer 
entsprechenden Bindung an das Unternehmen zu motivieren. Auf diesen Aspekt je-
doch gehen die AutorInnen in ihrer kritischen Einschätzung dieser Gegenmaßnah-
men der Unternehmen nicht weiter ein. Moniert wird in erster Linie, dass diese Ge-
genmaßnahmen noch zu schwach sind, um die Tendenzen der Deinstitutionalisie-
rung zu beenden und dass sie sich auf die Mitarbeiterinnengruppen beschränken, 
die als Leistungsträger gelten.91 Ebenso beschränken sich Honneth und Stahl im 
Schlusskapitel des Bandes, in dem sie die vorherigen empirischen Belege für einen 
Strukturwandel der Anerkennung in gerechtigkeitstheoretischer Perspektive zu be-
werten versuchen, auf den Vorwurf, dass die mit den flexibilisierten Arbeitsverhält-
nissen einhergehenden neuen Formen der Anerkennung entsprechend der Gerech-
tigkeitskriterien der Inklusion und der Individualisierung deshalb nicht als gerecht 
gelten können, weil nicht alle von ihnen in gleicher Weise profitieren. Sie gehen je-
doch nicht darauf ein, dass die Angewiesenheit auf Anerkennung auch strategisch 
genutzt werden kann, indem eine bestimmte Form der Anerkennung verliehen wird, 
um zu bestimmten gewünschten Handlungen oder Leistungen zu motivieren.92 

Um eine solche Ausblendung zu vermeiden, scheint es nun naheliegend zu sein, 
sich auf subjektkritische Theorien zu beziehen, die, wie etwa die Althussers, die 
Abhängigkeit des Einzelnen gegenüber etablierten Bedingungen des Anerkennens 
herausarbeiten und zu zeigen versuchen, wie das Versprechen von Anerkennung 
zur Herausbildung gesellschaftskonformer Subjektivitätsformen beiträgt. Dies soll 
auch im kommenden Abschnitt geschehen. Zwar ist es auf einer solchen Grundlage 
möglich, einen Teil der hier bedeutsamen Dynamiken besser zu verstehen, jedoch 
bleiben auch diese Ansätze insofern unzureichend, als sie die Unterwerfung unter 
bestehende Bedingungen der Anerkennbarkeit als Voraussetzung von Handlungsfä-
higkeit überhaupt fassen. Dies schlägt sich auf der Ebene der empirischen Konkreti-
sierung dahingehend nieder, dass die an diesen Theorien orientierten Untersuchun-
gen von einer reibungslosen Übernahme „unternehmerischer Leitbilder“ ausgehen. 
Auf einer solchen Grundlage aber ist es nicht möglich, die hier auch entstehenden 

                                                            
91  Vgl. ebd., S. 115. 

92  Vgl. Honneth, Axel und Stahl, Titus, Wandel der Anerkennung. Überlegungen aus ge-

rechtigkeitstheoretischer Perspektive, in: Honneth, Axel; Lindemann, Ophelia und 

Voswinkel, Stephan (Hrsg.), Strukturwandel der Anerkennung. Paradoxien sozialer In-

tegration in der Gegenwart, Frankfurt am Main 2013, S. 294. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


188 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Konflikte zu erfassen und mögliche Alternativen zu den skizzierten Formen der 
kompensatorischen Anerkennung zu benennen. 

Demgegenüber wäre ein Ansatz zu entwickeln, der beide Probleme insofern zu 
vermeiden vermag, als er, anstatt, wie etwa an Althusser orientierte subjektkritische 
Ansätze, von einer direkten Ausrichtung an neuartige Bedingungen sozialer Wert-
schätzung, oder, wie der Ansatz Honneths, von einem gemeinsamen Konsens in 
Bezug auf die grundlegenden Anerkennungsnormen auszugehen, die Gegensätze 
etwa zwischen arbeitsinhaltlichen Orientierungen der Beschäftigten und den durch 
die Prozesse der Vermartklichung und Flexibilisierung an Bedeutung gewinnenden 
Gesichtspunkten herausarbeitet und der zudem zu erklären vermag, woraus diese 
Gegensätze resultieren.93 Einen weiterführenden Ausgangspunkt für die Sphäre der 
gesellschaftlichen Arbeitsteilung94 bieten die Marxschen Überlegungen, da sie zei-
gen, dass der Einsatz der Ware Arbeitskraft und die Organisation ihrer Anwendung 
innerhalb des Produktionsprozesses von der Seite der Unternehmensleitung primär 
unter dem Gesichtspunkt ihrer maximalen Verwertung erfolgt, weshalb also auch 
Formen der kompensatorischen Anerkennung primär als Mittel zu diesem Zweck 
eingesetzt werden, während umgekehrt die Perspektive der Beschäftigten auf ihre 
eigene Tätigkeit, auch wenn sie sich als Verkäufer ihrer eigenen Arbeitskraft ver-
halten, in einer solchen strategischen Orientierung nie aufgeht. Für sie bleibt nicht 
nur die „konkret nützliche – gebrauchswertorientierte – Seite ihrer Arbeit prä-
gend“95, sondern auch die in sie eingelagerten sozialen Beziehungen, Möglichkeiten 
der Weiterentwicklung von Fähigkeiten etc.96 Es ist dann immer auch zu untersu-
chen, inwiefern die mit den Prozessen der Aktivierung, der Vermarktlichung und 
der Flexibilisierung verbundenen Anforderungen nur aus pragmatischen Gründen, 

                                                            
93  Vgl. Dörre, Klaus, Schluss, in:  Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke, Volker (Hrsg.), 

Kapitalismustheorie und Arbeit. Neu Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 

2012, S. 497. 

94  Für die Sphäre des Rechtes sei noch einmal auf die Überlegungen Offes und die Weiter-

führung Lessenichs verwiesen. 

95  Vgl. Nies, Sarah und Sauer, Dieter, Arbeit – mehr als Beschäftigung. Zur arbeitssoziolo-

gischen Kapitalismuskritik, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke, Volker (Hrsg.), 

Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 

2012, S. 48. 

96  Vgl. Voswinkel, Stephan, Arbeit und Subjektivität, Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Witt-

ke, Volker (Hrsg.), Kapitalismustheorie und Arbeit. Neu Ansätze soziologischer Kritik, 

Frankfurt am Main 2012, S. 310f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WANDEL VON ANERKENNUNGSORDNUNGEN | 189 

 

 

also insbesondere deshalb akzeptiert werden, weil Alternativen zu ihnen nicht ge-
geben oder eigene Ansprüche nicht durchsetzbar zu sein scheinen.97 

Um den skizzierten „Strukturwandel der Anerkennung“ zu beurteilen, kann 
dann auch nicht mehr auf das Kriterium des „positiven Selbstverhältnisses“ Bezug 
genommen werden; vielmehr ist zu fragen, von wem dieser Wandel ausgeht und ob 
die Einzelnen von ihm nur betroffen sind oder sich auch als seine Gestalter verste-
hen können. Die Möglichkeit, die gemeinsamen Beziehungen gleichberechtigt ge-
stalten zu können, hängt aber auch davon ab, ob die Einzelnen artikulieren können, 
welche institutionalisierten Handlungsstrategien sie wie betreffen und ob sie ent-
sprechende Ansprüche auch durchzusetzen vermögen. Damit wird dann auch deut-
lich, dass die erwähnten Formen der kompensatorischen Anerkennung die Erweite-
rung der realen Handlungsmacht nicht ersetzen können. Das für kapitalistische Ge-
sellschaftsordnungen zentrale Prinzip, Arbeitskraft als eine Ware unter anderen zu 
behandeln, erscheint unter einer solchen Perspektive nicht nur insofern als proble-
matisch, als es tiefgreifende Machtasymmetrien impliziert, sondern auch, weil es 
gerade Akteure, die viel Entscheidungsgewalt bündeln, dazu zwingt, bestimmte so-
ziale Folgen der von ihnen verfolgten Handlungsstrategien auszublenden.98 

Ein solcher Ansatz, der sich nicht auf die Rekonstruktion bestehender Ansprü-
che und ihre gerechtigkeitstheoretische Rechtfertigung beschränkt, scheint mir noch 
aus einem anderen Grund notwendig zu sein. Wie gezeigt, kommt es insbesondere 
im Kontext der Prozesse der Vermarktlichung auch zu einem Bedeutungswandel 
des Leistungsprinzips, durch den zunehmend nicht mehr der betriebene Aufwand, 
sondern der Erfolg als Kriterium der Leistungsbemessung an Bedeutung gewinnt. 
„Nicht der Aufwand in Bezug zum „Menschenmöglichen“, sondern das Arbeitser-
gebnis in Bezug zum extern Erforderlichen zählt.“99 Mit einer solchen erfolgsbe-
zogenen Praxis der Leistungsbemessung kommt es zu einer „Prekarisierung der 
Leistungsidentität“100, weil die Erfüllung des extern Geforderten beständig neu er-
arbeitet werden muss. Da unter den Bedingungen der Vermarktlichung auch Unter-

                                                            
97  Vgl. auch: Menz, Wolfgang, Arbeit und gesellschaftliche Legitimation. Zum kapitalis-

mustheoretischen Nutzen einer normativ interessierten Industriesoziologie, in: Dörre, 

Klaus; Sauer, Dieter und Wittke, Volker (Hrsg.), Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue 

Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am Main 2012, S. 456. 

98  Vgl. dazu Streeck, Wolfgang, Re-Forming Capitalism. Institutional Change in the Ger-

man Political Economy, Oxford 2010, insbesondere S. 245. 

99  Menz, Wolfgang, Arbeit und gesellschaftliche Legitimation. Zum kapitalismustheoreti-

schen Nutzen einer normativ interessierten Industriesoziologie, in: Dörre, Klaus; Sauer, 

Dieter und Wittke, Volker (Hrsg.), Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze sozi-

ologischer Kritik, Frankfurt am Main 2012, S. 454. 

100  Ebd. S. 457. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


190 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

nehmenseinheiten, Arbeitsgruppen etc. in ein Konkurrenzverhältnis zueinander ge-
setzt werden, bemisst sich das, was gefordert ist, an den jeweiligen Höchstleistun-
gen.101 „Stets sind es die Sieger, die den anderen die Maßstäbe setzen, an denen 
letztere sich mit ihren Arbeitstätigkeiten und Leistungen zu orientieren haben.“102 

Zwar verbreitet sich ein solches Leistungsverständnis nicht überall in gleicher 
Weise, es findet sich insbesondere bei hochqualifizierten und marktnah agierenden 
Beschäftigtengruppen.103 Aber auch dort, wo sich ein klassisches, aufwandsbezoge-
nes Leistungsverständnis erhält, wird es zumeist nicht kritisch gegen die Strukturen 
innerhalb des Unternehmens, etwa bestehende Leistungsanforderungen oder Entgel-
te gerichtet, sondern insbesondere auf den persönlichen Nahbereich angewendet; 
hier wird es, so Wolfgang Menz, insbesondere zur wechselseitigen Disziplinierung 
unter Kolleginnen eingesetzt. „Damit übernehmen die noch verbliebenen Reste der 
Gerechtigkeitsorientierungen also eher repressive, denn herrschaftskritische Funkti-
onen.“104 Die mit den geschilderten Tendenzen der Aktivierung, Vermarktlichung 
und Flexibilisierung einhergehenden Verunsicherungen führen auch zu einer stärke-
ren Abgrenzung gegenüber unteren sozialen Gruppen.105 Unter diesen Bedingungen 
wird, gerade dann, wenn Alternativen zu diesen Tendenzen als nicht realisierbar er-
scheinen, das Leistungsprinzip auch eingesetzt, um die Distinktionbedürfnisse ge-

                                                            
101  Vgl. auch: Beaud, Stéphane und Pialoux, Michel, die verlorene Zukunft der Arbeiter. 

Die Peugot-Werke von Sochaux-Montebéliard, Konstanz 2004, S. 45f. 

102  Dörre, Klaus und Haubner, Tine, Landnahme durch Bewährungsproben – Ein Konzept 

für die Arbeitssoziologie, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke (Hrsg.), Volker, 

Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt am 

Main 2012, S. 90. 

103  Vgl. Neckel, Sieghard; Dröge, Kai und Somm; Irene, Das umkämpfte Leistungsprinzip. 

Deutungskonflikte um die Legitimation sozialer Ungleichheit, in: Dröge, Kai; Kira, 

Marrs und Menz, Wolfgang (Hrsg.), Die Rückkehr der Leistungsfrage. Leistung in Ar-

beit, Unternehmen und Gesellschaft, Berlin 2008, S. 52f. 

104  Menz, Wolfgang, Arbeit und gesellschaftliche Legitimation. Zum kapitalismustheoreti-

schen Nutzen einer normativ interessierten Industriesoziologie, in: Dörre, Klaus; Sauer, 

Dieter und Wittke, Volker (Hrsg.), Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze sozi-

ologischer Kritik, Frankfurt am Main 2012, S. 456. 

105  Vgl. Nachtwey, Oliver, Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus revisited, in:  Be-

cker, Karin; Gertenbach, Lars; Laux, Henning und Reitz, Tilman (Hrsg.), Grenzver-

schiebungen des Kapitalismus. Umkämpfte Räume und Orte des Widerstands, Frank-

furt am Main 2010, S. 375. Auch: Vgl. Endrikat, Kirsten; Schaefer, Dagmar; Mansell, 

Jürgen und Heitmeyer, Wilhelm, Soziale Desintegration. Die riskanten Folgen negativer 

Anerkennungsbilanzen, in: Heitmeyer, Wilhelm (Hrsg.) Deutsche Zustände. Band 1, 

Frankfurt am Main 2002, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WANDEL VON ANERKENNUNGSORDNUNGEN | 191 

 

 

genüber prekär Beschäftigten106 und die Abwertung von als leistungsunwillig ein-
gestuften Bevölkerungsgruppen zu rechtfertigen.107 Es fördert somit Formen der 
exklusiven Solidarität und Ausgrenzung. 

Natürlich ist es auch in diesem Falle im Rahmen der Honnethschen Anerken-
nungstheorie möglich, eine solche Auslegung und Anwendung des Leistungsprin-
zips unter Verweis auf das Gerechtigkeitsprinzip der Inklusion als „bis zur Un-
kenntlichkeit ideologisch überformt“108 zu kritisieren, weil unter diesen Bedingun-
gen für wachsende Gruppen die Möglichkeiten sinken, aus ihm soziale Anerken-
nung zu schöpfen.109 Nur spricht eine solche Entwicklung aber insgesamt gegen das 
Honnethsche Verfahren, zunächst die in der sozialen Wirklichkeit verankerten An-
erkennungsnormen zu rekonstruieren, um anschließend ihre mangelhafte Verwirkli-
chung in den einzelnen Institutionen und Praktiken einzuklagen. Denn hier zeigt 
sich gerade, dass sich die soziale Bedeutung der einzelnen Anerkennungsnormen 
erst über den sozialen Kontext bestimmen lässt, in dem sie zur Anwendung gelan-
gen. Zudem kann dann die Theoriebildung auch nicht mehr von den bestehenden 
Selbstverhältnissen und den entsprechenden Ansprüchen ausgehen; vielmehr ist es 
notwendig, einen Ansatz zu erarbeiten, der es ermöglicht, diese Ansprüche unter 
Verweis auf die sozialen Folgen, die mit ihnen  einhergehen, und  insbesondere  die  
praktischen Widersprüche, in die sie führen, zu kritisieren.110 

                                                            
106  Vgl. Dörre, Klaus und Haubner, Tine, Landnahme durch Bewährungsproben – Ein 

Konzept für die Arbeitssoziologie, in: Dörre, Klaus; Sauer, Dieter und Wittke (Hrsg.), 

Volker, Kapitalismustheorie und Arbeit. Neue Ansätze soziologischer Kritik, Frankfurt 

am Main 2012, S. 92. 

107  Lessenich, Stephan, Aktivierungspolitik und Anerkennungsökonomie. Der Wandel des 

Sozialen im Umbau des Sozialstaats, in: Soziale Passagen 2009, S. 172f. 

108  Honneth, Axel, Die Verwilderung des sozialen Konflikts. Anerkennungskämpfe zu Be-

ginn des 21. Jahrhunderts, in: Honneth, Axel; Lindemann, Ophelia und Voswinkel, Ste-

phan (Hrsg.), Strukturwandel der Anerkennung. Paradoxien sozialer Integration in der 

Gegenwart, Frankfurt am Main 2013, S. 30. 

109  Vgl. ebd., S. 32-33. 

110  In einem solchen Rahmen ist darauf zu verweisen, dass eine solche, auf Abgrenzung 

nach unten setzende Verwendung des Leistungsprinzips dann, wenn sie als allgemeine 

Handlungsstrategie eingesetzt wird, eine allgemeine Abwärtsdynamik in Gang setzt o-

der eine solche zumindest erleichtert, in deren Folge die eigene Position gerade nicht 

gesichert werden kann, sondern diese weiter gefährdet bleibt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

6.  Anerkennen als Erfahrungsprozess II:

 Selbstreflexion und die Spannung zwischen

 Handeln und Tun 
            
 
 
 
Im folgenden Abschnitt will ich die in Auseinandersetzung mit der gesellschafts-
theoretischen Konkretisierung der Anerkennungstheorie entwickelten Kritikpunkte 
auf ihre moral- und gerechtigkeitstheoretischen Grundannahmen zurückbeziehen. 
Dafür will ich die hier zentralen Argumentationsschritte der Honnethschen Theorie 
noch einmal rekonstruieren, problematisieren und ausgehend von dieser Kritik erste 
Ansätze für einen alternativen, an von Honneth vernachlässigten Aspekten der So-
zialphilosophie des Pragmatismus orientierten Begründungsweg entwickeln. 

Um die normative Grundlage einer kritischen Theorie der Gesellschaft bestim-
men zu können, wird in Honneths Konzeption 1. das positive Selbstverhältnis der 
Akteure zum zentralen Kriterium der sozialen Gerechtigkeit. Von einem solchen 
positiven Selbstverhältnis lässt sich dann sprechen, wenn es den Akteuren gelingt, 
sich mit bestimmten eigenen Eigenschaften, etwa Wünschen oder Fähigkeiten, zu 
identifizieren. Dies ist jedoch 2. nur dann möglich, wenn sie eine bestätigende Be-
zugnahme Anderer bezüglich dieser Eigenschaften erfahren. Diese Bestätigung 
muss sich jedoch nicht nur in bestimmten Akten Einzelner, sondern auch in der Ge-
staltung der gemeinsamen Institutionen niederschlagen. Sind also die institutionel-
len Ordnungen einer Gesellschaft „nun so beschaffen, daß sie nicht das Maß an An-
erkennung bereitstellen, das zur Bewältigung jener verschiedenen Identitätsaufga-
ben nötig ist, so muß das als Indikator der Fehlentwicklung einer Gesellschaft gel-
ten.“1 Kritik gilt dann 3. als Artikulation von Ansprüchen, die unter Bezugnahme 
auf gesellschaftlich akzeptierte und etablierte Kriterien der Anerkennung zu zeigen 

                                                            
1  Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Mißachtung. Zur Ortsbestimmung einer kriti-

schen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


194 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

beanspruchen, inwiefern diese in der jeweiligen Situation nur unzureichend zur 
Anwendung gelangen. 

Die an eine kritische Theorie der Anerkennung formulierten Ansprüche vermag 
die Konzeption Honneths aber insofern nicht vollständig einzulösen, als hier das 
positive Selbstverhältnis, das über Formen wechselseitiger Anerkennung gesichert 
und stabilisiert werden soll, allein selbstbezüglich gefasst wird, womit letztlich 
gleichgültig zu werden droht, innerhalb welcher sozialen Verhältnisse dieses konk-
ret erzeugt wird. Gerade jedoch über die Überlegungen, die Hegel in der „Phäno-
menologie des Geistes“ (PhG) zur Dynamik des Anerkennens entwickelt, lassen 
sich diese Grundannahmen problematisieren und erste Ansätze einer alternativen 
Konzeption entwickeln. Anerkennung lässt sich hier gerade nicht als Akt der sozia-
len Bestätigung einer allein selbstbezüglich gefassten Identität verstehen; vielmehr 
schildert der Gang der Erfahrung in der PhG einen Prozess, in dessen Verlauf be-
stimmte praktische Selbstverhältnisse realisiert, als realisierte durch ihre sozialen 
Folgen in eine Krise geführt, vor diesem Hintergrund kritisch reflektiert und 
schließlich überwunden werden (1). 

Wenn zudem in der Honnethschen Konzeption Anerkennung als Akt der Bestä-
tigung der dem Individuum schon zukommenden wertvollen Eigenschaften gilt, 
droht unklar zu werden, wie die Notwendigkeit der Anerkennung für die Entwick-
lung des Selbstverhältnisses jenseits entwicklungspsychologischer Überlegungen 
widerspruchsfrei begründet werden kann. Eine an Hegel anschließende pragmatisti-
sche Sozialtheorie kann demgegenüber zeigen, inwiefern die Akteure sich erst 
durch die wechselseitige Kritik in gemeinsamen sozialen Verhältnissen über ihre 
handlungsleitenden Grundannahmen und Dispositionen aufklären können. Im An-
schluss an die hier skizzierte Konfliktdynamik muss sich der Begriff gelingender 
Anerkennung darauf beziehen, wie dieser Prozess der Erfahrung, in dem  bestehen-
de Selbstverständnisse und institutionell stabilisierte Handlungsformen hinterfragt 
und neu gebildet werden, in sinnvoller Weise organisiert werden kann (2). 

Während schließlich, wie ich in einem kurzen Ausblick zeigen will, in Hon-
neths Anerkennungstheorie nur die Forderungen als legitim gelten, die sich als situ-
ationsspezifische Artikulationen gesellschaftlich etablierter Anerkennungsnormen 
verstehen lassen, können diese Normen in dem vorgeschlagenen begrifflichen 
Rahmen in dem Maße problematisiert werden, indem sie die Weiterentwicklung des 
Erfahrungsprozesses blockieren. So spricht John Dewey einer demokratischen Öf-
fentlichkeit die Aufgabe zu, diese Blockierungen aufzulösen und den Prozess der 
Erfahrung als kollektive Aufklärung über die sozialen Folgen institutionell fixierter 
Handlungsstrategien in allen Bereichen der Gesellschaft zu ermöglichen (3). 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 195 

 

 

6.1 „JA, ICH BIN ES.“2: HONNETH UND DIE WAHRHEIT

 DER GEWISSHEIT SEINER SELBST 
 
Honneths Ausgangspunkt für die Entwicklung der normativen Grundlage einer kri-
tischen Theorie der Anerkennung ist die über die „Phänomenologie moralischer 
Verletzungserfahrungen“ erschlossene Annahme, dass menschliche Individuen zum 
Aufbau einer positiven Selbstbeziehung auf die zustimmenden und bestätigenden 
Bezugnahmen Anderer angewiesen sind. Umgekehrt können moralische Verletzun-
gen deshalb als persönliche Beschädigungen verstanden werden; durch sie werden 
Erwartungen enttäuscht, deren Erfüllung für den Aufbau einer positiven Selbstbe-
ziehung notwendig ist.3 Diese so bestimmte „formale Anthropologie“4, die zeigt, 
inwiefern die menschliche Selbstverwirklichung notwendig auf bestimmte Formen 
intersubjektiver Anerkennung angewiesen ist, wird nun in einem weiteren Schritt 
für die Entwicklung einer bestimmten Konzeption sozialer Gerechtigkeit und damit 
für die Bestimmung der normativen Grundlage einer kritischen Theorie der Gesell-
schaft in Anspruch genommen. Der entscheidende Gedanke ist dabei der, dass die 
interindividuellen Bedingungen der Sicherung der persönlichen Integrität auch 
durch die bestehenden Institutionen gewährleistet werden müssen. „Als Inbegriff 
der Normalität einer Gesellschaft müssen dann kulturabhängig die Bedingungen 
gelten, die ihren Mitgliedern eine unverzerrte Form der Selbstverwirklichung erlau-
ben.“5 

Die persönliche Identitätsbildung gilt damit als der Zweck aller Forderungen 
nach sozialer Gerechtigkeit.6 Sind die institutionellen Ordnungen einer Gesellschaft 
„nun so beschaffen, daß sie nicht das Maß an Anerkennung bereitstellen, das zur 
Bewältigung jener verschiedenen Identitätsaufgaben nötig ist, so muß das als Indi-

                                                            
2  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 93. 

3  Vgl. zu diesen Annahmen: Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer 

Moral der Anerkennung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 180. 

4  Vgl. Honneth, Axel, Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilo-

sophie, in: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frank-

furt am Main 2000, S. 69. 

5  Honneth, Axel, Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilosophie, 

in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt 

am Main 2000, S. 57. 

6  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 209. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


196 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

kator der Fehlentwicklung einer Gesellschaft gelten.“7 Vor diesem Hintergrund 
kann dann die institutionelle Entwicklung der bürgerlich-kapitalistischen Gesell-
schaften als Ergebnis sozialer Kämpfe um Anerkennung rekonstruiert werden. 

Den Begriff des Selbstverhältnisses formuliert Honneth jedoch in enger Anleh-
nung an Frankfurts analytische Überlegungen zur Philosophie der Person.8 Dem-
nach ist es das zentrale Charakteristikum  menschlicher Handelnder, dass sie nicht 
direkt durch bestehende Wünsche getrieben sind, sondern dass sie diese evaluieren, 
sich mit einigen von ihnen identifizieren und so entscheiden können, welche ihr 
Handeln leiten sollen. Wir können zu unseren Wünschen Stellung nehmen, Wün-
sche zweiter Ordnung ausbilden, die sich auf sie beziehen und die festlegen, welche 
von ihnen handlungswirksam werden sollen. Wünsche, die sich darauf beziehen, 
welche der bestehenden Wünsche erster Ordnung handlungswirksam werden sollen, 
nennt Frankfurt Volitionen zweiter Ordnung. 
 
“Someone has a desire of the second order either when he wants simply to have a certain de-

sire or when he wants a certain desire to be his will. In situations of the latter kind, I shall call 

his second order desires ‘second order volutions’ […]. Now it is having second order volu-

tions […] that I regard as essential to being a person.”9 

 
Wer eine Volition zweiter Ordnung ausbildet, identifiziert sich mit bestimmten 
Wünschen erster Ordnung und macht sie zu einem Bestandteil seines handlungslei-
tenden praktischen Selbstverhältnisses.10 

Die Identifikation mit bestimmten Wünschen oder Eigenschaften aber verlangt, 
so die zentrale Erweiterung der Anerkennungstheorie gegenüber dieser Argumenta-
tion, die bestätigende Bezugnahme Anderer.11 Sie geht davon aus, dass die Indivi-
duen zunächst ein bestimmtes Selbstverständnis erwerben, dass dieses Selbstver-
hältnis jedoch nur dann stabilisiert und vollständig angeeignet werden kann, wenn 

                                                            
7  Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Mißachtung. Zur Ortsbestimmung einer kriti-

schen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 103. 

8  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 327. 

9  Frankfurt, Harry G. Freedom of the Will and the Concept of a Person, in: The Journal of 

Philosophy, Vol. 68, No. 1, 1971, p. 8. 

10  Vgl. Wolf, Ursula, Reflexion und Identität. Harry Frankfurts Auffassung menschlichen 

Handelns, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), 

Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 2009, S. 415. 

11  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 327. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 197 

 

 

sie darin von anderen Bestätigung erfahren. Die Anerkennung ist hier zwar die Vo-
raussetzung, um stabile Selbstverhältnisse auszubilden, die gemeinsamen Verhält-
nisse sind jedoch selbst nicht Teil des individuellen Selbstverhältnisses; dieses wird 
als Bezug auf die eigenen Eigenschaften, insbesondere Wünsche und Fähigkeiten, 
gefasst. Damit droht nicht nur der Bezug des einzelnen Individuums auf die Aner-
kennung Anderer oder die gemeinsamen Institutionen insofern instrumentell zu 
bleiben, als es sich auf sie als Mittel zur Realisierung seines eigenen, außerhalb ih-
rer liegenden Zwecks, der Stabilisierung und Versicherung der eigenen Identität, 
beziehen kann. 

Vor allem stellt sich auf der Ebene der Gerechtigkeitstheorie das Problem, dass 
dann, wenn das positive Selbstverhältnis der Akteure als zentrales Kriterium gilt, 
über das alle Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit zu rechtfertigen sind und die-
ses Selbstverhältnis zugleich allein selbstbezüglich gefasst ist, beliebig zu werden 
droht, über welche konkreten Formen dieses Ziel realisiert wird. Die Einzelnen er-
scheinen so nicht in erster Linie als Gestalter ihrer interindividuellen und institutio-
nellen Beziehungen, sondern als bedürftige Empfänger von Mitteln für individualis-
tisch gefasste Zwecke.12 Auf der Grundlage dieses Anerkennungsverständnisses 
aber können dann die Problemfelder nicht erfasst werden, die Macht- bzw. Subjekt-
kritische Ansätze thematisieren. Die Arbeiten Judith Butlers oder Louis Althussers 
reflektieren demgegenüber die Abhängigkeit, in der einzelne Individuen gegenüber 
sozial etablierten Kriterien der Anerkennbarkeit stehen. Sie versuchen zu zeigen, 
dass bestimmte Selbstverhältnisse gerade als Anpassung an Anforderungen zu ver-
stehen sind, die die Individuen erfüllen müssen, um überhaupt soziale Akzeptanz 
erlangen zu können. Die anerkennende Bestätigung dieser Selbstverständnisse mag 
dann, weil sie bestehende Erwartungshaltungen erfüllt, die psychische Integrität der 
Adressaten schützen, sie bestätigt jedoch in diesem Falle auch die bestehenden 
Machtverhältnisse, in deren Rahmen sie ausgebildet wurden. In der Konsequenz 
muss Honneth dann auch behaupten, dass bestimmte soziale Zuschreibungen und 
Rollenbilder, wie etwa die des „guten Soldaten“ oder der „guten Hausfrau“, vor 
dem Hintergrund des sozialen Horizonts, in dem sie etabliert wurden, dann schwer 
problematisierbar sind, wenn sie den Beteiligten unter Umständen eine Identifikati-
on mit bestimmten Eigenschaften und Fähigkeiten und mithin ein positives Selbst-
verhältnis ermöglichen.13 

                                                            
12  Vgl. Forst, Rainer, Zwei Bilder der Gerechtigkeit, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; 

Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 

2009, S. 227. 

13  Als ideologisch können sie, so die anschließende Argumentation, nur dann gelten, wenn 

sie durch einen Widerspruch zwischen einem symbolischen Anerkennungsversprechen 

und den Bedingungen von dessen materieller Erfüllung gekennzeichnet sind. (Vgl. Hon-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


198 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Das Problem ist also nicht nur, dass die Theorie der Anerkennung bestimmte 
Formen der Eigenlogik von Institutionen und die in sie eingelagerten Machtverhält-
nisse auf einer gesellschaftstheoretischen Ebene nicht hinreichend thematisiert,14 
sondern auch, dass sie darüber hinaus auch in normativer Hinsicht nicht in jedem 
Falle über die Mittel verfügt, um diese kritisieren zu können. Das Kriterium, nach 
dem die Gerechtigkeit einer sozialen Ordnung beurteilt wird, kann in der Konse-
quenz nicht länger auf der Ebene des individuellen Selbstverhältnisses allein veror-
tet werden. Vielmehr ist es auf die Gestaltung der intersubjektiven Beziehungen 
insgesamt zu beziehen. 

Gerade jedoch die frühen Jenaer Schriften Hegels, insbesondere die PhG und 
die Jenaer Geistphilosophie von 1805/06, enthalten eine Kritik eines solchen Ak-
teurs- und eines dementsprechenden Handlungsverständnisses. Sie reflektieren die 
Schwierigkeiten, in die Handelnde unter der Voraussetzung eines solchen Selbst-
verständnisses notwendig geraten müssen. Was demgegenüber als gelingende Form 
des Anerkennens gelten kann, lässt sich gar nicht auf der Ebene des individuellen 
Selbstverhältnisses allein bestimmen, sondern bemisst sich an der Gestaltung der 
gemeinsamen Beziehungen. Dies deutet sich schon in den Passagen der PhG an, in 
denen Hegel den „reinen Begriff“ des Anerkennens entwickelt, denn hier soll ge-
zeigt werden, dass deshalb, weil das zu realisierende Selbst immer auch als Mit-
glied einer übergreifenden intersubjektiven Verhältnisses zu denken ist und diese 
Realisierung stets auch die Konstitution einer gemeinsamen Beziehung einschließt, 
der Bezug auf das eigene Selbst über den auf Andere vermittelt ist. Wer unter ei-
nem bestimmten Selbstverständnis handeln will, bezieht sich dabei stets auch auf 
andere Akteure, die er in bestimmter Weise gegenüber seiner Person verpflichtet 
sieht, deren Ansprüchen er umgekehrt Rechnung tragen muss etc. Und er kann dies 
nur, wenn diese sich und ihn in vergleichbarer Weise verstehen. „Das Tun ist also 
nicht nur insofern doppelsinnig, als es ein Tun ebensowohl gegen sich als gegen das 
andre, sondern auch insofern, als es ungetrennt ebensowohl das Tun des Einen als 
des Andern ist.“15 

Diese Zusammenhänge sind jedoch, zumindest an der Stelle, an der sie entwi-
ckelt werden, noch ein Vorgriff; sie sind, entsprechend der unterschiedlichen Refle-
xionsebenen der PhG, zunächst nur „für uns“, d.h. für die philosophischen Be-
obachter und noch nicht für das beobachtete, die einzelnen Erfahrungsstufen durch-

                                                                                                                                    
neth, Axel, Anerkennung als Ideologie. Über den Zusammenhang zwischen Moral und 

Macht, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 

2010, S. 103-130.) 

14  Vgl. etwa: McNay, Lois, The Trouble with Recognition: Subjectivity, Suffering and 

Agency, in: Sociological Theory, 26, 2008, S. 277-78. 

15  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 199 

 

 

laufende Bewusstsein. Der weitere Verlauf der PhG, insbesondere das Vernunft- 
und das Geistkapitel bringen den Prozess zur Darstellung, in dem dieser Zusam-
menhang für das Bewusstsein wird. In diesem Prozess der Erfahrung ergeben sich 
zugleich auch die Kriterien, denen eine gelingende Form dieser wechselseitigen 
Bezogenheit genügen können muss; es werden also auch die Bedingungen expli-
ziert, unter denen allein der hier noch abstrakt bleibende Begriff des Geistes als rea-
lisiert gelten kann. Die Kriterien, die die PhG dabei ausweist, bleiben allerdings zu-
nächst negativ; sie führt nur verschiedene Formen des Misslingens vor, ohne jedoch 
schon konkrete Strukturen praktischer Vermittlung zu entwickeln, in denen es mög-
lich ist, diese Erfahrungen des Scheiterns zu vermeiden. Dies erfolgt erst in einigen 
Teilen der Jenaer Realphilosophie und insbesondere der später verfassten Rechts-
philosophie. 

Diesen Prozess der Erfahrung, den das beobachtete Bewusstsein in der PhG 
durchläuft und in dessen Verlauf auch die Kriterien entwickelt werden, denen ge-
lingende Formen des Anerkennens genügen müssen, entwickelt Hegel auf zwei 
Ebenen: Zum einen ausgehend vom Selbstbewusstsein des einzelnen Handelnden 
(Vernunfkapitel). Dieses erfährt auf dieser Stufe der Entwicklung der Erfahrung des 
Bewusstseins einen Gegensatz zwischen seinem eigenen Selbstverständnis, das es, 
dem eigenen Anspruch nach, in seinem Handeln realisiert und zum Ausdruck ge-
bracht hat, und der Bedeutung seines Tuns für andere; also einen Gegensatz zwi-
schen Handeln und Tun. Dieser Gegensatz ergibt sich deshalb, weil es die Bezo-
genheit auf Andere in seinem Handeln noch falsch antizipiert bzw. noch nicht hin-
reichend reflektiert hat, welche Anforderungen dies an sein eigenes Selbstverständ-
nis stellt und es erfährt diesen Gegensatz an dem Widerstand, den Andere ihm ent-
gegensetzen. Weil damit „für es“ wird, dass es etwas anderes tat, als es beanspruch-
te, kann es gerade nicht auf dem bestehendem Identitätsanspruch beharren, sondern 
muss vielmehr das bisherige Selbstverständnis aufgeben. 

Zum anderen entwickelt Hegel diesen Prozess der Erfahrung ausgehend von be-
stimmten Formen der Sittlichkeit, d.h. in Bezug auf bestimmte, institutionell gefes-
tigte soziale Ordnungen, denen auch jeweils ein bestimmtes Handlungsverständnis 
zu Grunde liegt (Geistkapitel). Auch an diese müssen also, sollen sie Verhältnisse 
gelingender Anerkennung ermöglichen, bestimmte Anforderungen gestellt werden. 
Damit ist die PhG nicht nur kritische Prüfung von bestimmten Selbstverständnissen 
handelnder Akteure, sondern auch von „Gestalten einer Welt.“16 „Nicht mehr das, 
was dem Einzelnen gewiß ist, kann als wahr gelten, sondern das, was gestaltend die 
Welt selbst bestimmt.“17 

                                                            
16  Ebd., S. 240. 

17  Weisser-Lohmann, Elisabeth, Gestalten nicht des Bewußtseins, sondern einer Welt – 

Überlegungen zum Geist-Kapitel der Phänomenologie des Geistes, in: Köhler, Dietmar 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


200 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Der entscheidende Begriff, über den diese Reflexionsbewegung auf beiden 
Ebenen entwickelt wird, ist, auch wenn Hegel dies nicht explizit benennt, der der 
Handlung. Diese ist sowohl Ergebnis und Ausdruck einer durch das Individuum ge-
troffenen Zwecksetzung und zugleich impliziert sie einen bestimmten Bezug auf 
Andere; diese sind von ihr betroffen und sie ist durch sie öffentlich beurteilbar. Die-
se beiden Bestimmungen der Handlung werden auf der jeweiligen Stufe der Ver-
nunft bzw. des Geistes in je spezifischer Weise in ein Verhältnis gesetzt und in der 
konkreten Verwirklichung zeigt sich, ob und inwiefern sich die jeweilige Verhält-
nisbestimmung und die damit verbundenen Ansprüche als problematisch oder wi-
dersprüchlich erweisen. 

Innerhalb des Erfahrungsprozesses lassen sich zudem auf beiden Ebenen zwei 
verschiedene Stufen unterscheiden: Eine der Darstellung der konkreten Gestalt des 
praktischen Selbstbewusstseins bzw. der institutionellen Strukturen einer konkreten 
Gestalt der Sittlichkeit, die stets auch die normativen Ansprüche expliziert, denen 
diese sich selbst unterstellen18 und eine zweite Stufe ihrer kritischen Reflexion, die, 
entsprechend der Einleitung, stets auch eine Prüfung der in diesen Gestalten enthal-
tenen normativen Ansprüche ist.19 Die Handlung vermittelt zwischen beiden Stufen 
des Erfahrungsprozesses; sie, die Praxis selbst also ist es, in der der jeweilige Maß-
stab dieser Praxis fraglich wird, in der das Bewusstsein entsprechend der Termino-
logie der Einleitung erfährt, dass sein „an sich“ nur „für es an sich“ war. Der Maß-
stab, an dem es sein Handeln ausgerichtet hatte, erweist sich als einseitig bestimmt. 
„Weder in dem Verständnis der Überzeugungen, Absichten und Empfindungen für 
sich genommen, noch in dem bloß als gegebenen beobachtbaren Vorgang oder dem 
Wissen von ihm, sondern allein in der Tat zeigt sich, was der Geist wirklich ist.“20 

Im Folgenden will ich kurz an jeweils einer Gestalt der praktischen Vernunft 
und des Geistes die für mich in diesem Zusammenhang wesentliche Gedankenent-
wicklung Hegels skizzieren. Dabei soll gezeigt werden, dass der Ansatz Hegels da-
rauf zielt, das Kriterium für gelingende Formen sozialer Anerkennung auf der Ebe-
ne der sozialen Beziehungen und nicht allein auf der der psychischen Integrität zu 
verorten und dass insofern auch durch den Rückgriff auf ihn die Möglichkeit be-

                                                                                                                                    
und Pöggeler, Otto (Hrsg.), G.W.F. Hegel. Phänomenologie des Geistes, Berlin 2006, S. 

195. 

18  Insofern lässt sich auch hier entsprechend der Terminologie der Einleitung davon spre-

chen, dass die jeweilige Gestalt zwischen Wissen und Wahrheit unterscheidet und somit 

über einen Maßstab verfügt, an dem sie die eigene Praxis zu messen vermag. 

19  Vgl. Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 60. 

20  Schlösser, Ulrich, Handlung, Sprache, Geist, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolfgang 

(Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem 

Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 440. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 201 

 

 

steht, die skizzierten Schwierigkeiten der Honnethschen Konzeption zu überwin-
den. 

Die Gestalt des Geistes, die ich hierbei diskutieren will, wird in den ersten bei-
den Abschnitten von „A. Der wahre Geist, die Sittlichkeit“ entwickelt; hier erfolgt 
Hegels Auseinandersetzung mit der griechischen Polisordnung und den Gründen ih-
rer Auflösung. Für die Entfaltung dieser Gründe nimmt Hegel auch Bezug auf klas-
sische Dramen, insbesondere das der Antigone.21 Das sittliche Gemeinwesen glie-
dert sich hier, so Hegels Rekonstruktion auf der Stufe der Darstellung dieser Gestalt 
des Geistes, in zwei verschiedene Bereiche: eine spezifisch politische, den (männli-
chen) Bürgern zugängliche öffentliche Ordnung, das „menschliche Gesetz“, sowie 
den privaten Bereich der Familie und das die Beziehungen in diesem Bereich re-
gelnde „göttliche Gesetz“. Beide Bereiche gelten als notwendige, sich gegenseitig 
hervorbringende Bestandteile, deren Verhältnis zueinander Hegel wie folgt be-
stimmt: 
 
„Der Geist hat hieran seine Realität oder sein Dasein, und die Familie ist das Element dieser 

Realität. Aber er ist zugleich die Kraft des Ganzen, welche diese Teile wieder in das negative 

Eins zusammenfaßt, ihnen das Gefühl ihrer Unselbstständigkeit gibt, und sie in dem Bewußt-

sein erhält, ihr Leben nur im Ganzen zu haben.“22 

 
Es gibt also kein Gemeinwesen jenseits dieser einzelnen Familien, dieses hat nur in 
ihnen seinen Bestand; gleichzeitig werden diese einzelnen Familien erst durch eine 
gemeinsame politische Ordnung in eine Einheit zusammengeführt und in dieser er-
halten. Entscheidend ist für mich hier Hegels Charakterisierung des Verhältnisses 
zwischen dem, was das menschliche und das göttliche Gesetz jeweils als Pflicht 
vorschreiben, und den einzelnen Individuen. „Als sittliches Bewußtsein ist es die 
einfache reine Richtung auf die sittliche Wesenheit, oder die Pflicht.“23 Die Indivi-
duen identifizieren sich völlig mit ihren jeweiligen Verpflichtungen, sie erscheinen 
ihnen deshalb auch nicht als fremd oder beherrschend.24 Ein Wissen darum, was es 

                                                            
21  Dieses Drama ist seither für die Diskussion um Anerkennung von zentraler Bedeutung. 

Vgl. Butler, Judith Antigones Verlangen. Verwandtschaft zwischen Leben und Tod, 

Frankfurt am Main 2001. Und: Vgl. Markell, Patchen, Bound by Recognition, Princeton 

2003, inbesondere S. 62f. 

22  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 246. 

23  Ebd., S. 251. 

24  Vgl. Siep, Ludwig, Moralischer und sittlicher Geist in Hegels Phänomenologie, in: Vie-

weg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein ko-

operativer Kommentar zu einem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, 

S. 420. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


202 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

zu tun hat, ist hier deshalb möglich, weil sich den Individuen das, was ihnen als ihre 
Pflicht gilt, jeweils aus nur einem der beiden Gesetze oder „sittlichen Mächte“ 
ergibt, in die das Gemeinwesen sich gliedert. Das Kriterium dieser Zuordnung ist 
das Geschlecht. Männer werden dem menschlichen, Frauen dem göttlichen Gesetz 
zugeordnet. Auch dieser Aspekt soll jedoch hier nicht im Mittelpunkt stehen; wich-
tig ist für mich an dieser Stelle, dass deswegen, weil die jeweiligen sittlichen Mäch-
te und die Pflichten, die sie vorschreiben, unbefragt gelten und weil für die einzel-
nen Individuen fest steht, was die für sie relevanten Pflichten sind, im Bewusstsein 
der Handelnden keine Pflichtenkollisionen oder Unsicherheiten darüber, was zu tun 
ist, auftreten können. „Das sittliche Bewußtsein weiß, was es zu tun hat; und ist ent-
schieden, es sei dem göttlichen oder dem menschlichen Gesetz anzugehören.“25 Das 
Drama der Antigone schildert nun eine Situation, in der ein konkreter Fall, der Tod 
des Polyneikes, durch die beiden sittlichen Mächte unterschiedlich beurteilt wird 
und der deshalb auch den unterschiedlichen Akteuren, die sich jeweils einer dieser 
Mächte verpflichtet sehen, ein unterschiedliches Vorgehen nahe legt: Das Begräb-
nis des Toten oder dessen Verweigerung. Das eine, insofern der Tote als ein Mit-
glied der Familie, das andere, insofern er als Aufständischer wider das Königshaus 
gelten muss. Unter diesen Bedingungen, und damit betreten wir die zweite Stufe im 
Prozess der Erfahrung, muss jedoch das Tun der Protagonisten notwendig einen 
Gegensatz erzeugen. 
 
„Denn dieses [das Selbstbewusstsein, S.B.], eben indem es sich als Selbst ist und zur Tat 

schreitet, erhebt sich aus der einfachen Unmittelbarkeit und setzt selbst die Entzweiung. Es 

gibt durch die Tat die Bestimmtheit der Sittlichkeit auf, die einfache Gewißheit der unmittel-

baren Wahrheit zu sein, und setzt die Trennung seiner selbst, in sich als das Tätige und in die 

gegenüberstehende für es negative Wirklichkeit.“26 

 
Indem sie zur Tat schreiten, erzeugen sie einen Gegensatz. Ihr Handeln selbst ist 
notwendig, weil die sittlichen Mächte eines Gemeinwesens erst im Handeln der Ak-
teure ihren Bestand haben. Da jedoch Kreon und Antigone nur einer der beiden 
Mächte angehören, beide „unmittelbar“ auf sie bezogen sind, müssen sie in ihrem 
Handeln notwendig von der Vielzahl der sittlichen Bestimmungen und deren Impli-
kationen abstrahieren. Der Gegensatz erscheint damit beiden, und hier betont Hegel 
die Gemeinsamkeit beider Positionen, als Gegensatz von Pflicht und rechtloser 
Wirklichkeit.27 Was aus der Perspektive des einen als Pflicht gilt, erscheint aus der 

                                                            
25  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 252. 

26  Ebd., S. 254. 

27  Vgl. ebd., S. 252. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 203 

 

 

des anderen als Unrecht.28 Beide müssen damit notwendig, d.h. aufgrund der Ver-
fasstheit dieser Gestalt der Sittlichkeit selbst, von den Folgen ihres Tuns für andere 
absehen und können diese damit auch nicht mehr kontrollieren. Antigone versteht 
sich selbst als Vertreterin des göttlichen Gesetzes und begeht, indem sie den ent-
sprechenden Verpflichtungen nachgeht, einen politischen Akt der Rebellion. Kreon 
versteht sich selbst als Vertreter des menschlichen Gesetzes, will den Staat schüt-
zen, und verletzt damit den Bereich der familiären Beziehungen.29 
 
„Die entwickelte Natur des wirklichen Handelns erfährt nun das sittliche Selbstbewusstsein 

an seiner Tat, ebenso wohl wenn es dem göttlichen als wenn es dem menschlichen Gesetz 

sich ergab. Das ihm offenbare Gesetz ist im Wesen mit dem entgegengesetzten verknüpft; das 

Wesen ist die Einheit beider; die Tat aber hat nur das Eine gegen das Andere ausgeführt.“30 

 
Weil die Tat des einen von diesem nur als die einseitige Verwirklichung einer be-
stimmten Pflicht verstanden wird, aber auf die jeweils andere sittliche Macht not-
wendig bezogen ist und diese verletzt, sind beide nicht nur entzweit, sie können 
auch als entzweite nicht bleiben, was sie sind. Weil es auf das Andere wesentlich 
bezogen ist, macht es dieses durch sein Tun, indem es in diesem nur als widerstre-
bende, rechtlose Wirklichkeit behandelt wird, zu einem anderen. „Aber im Wesen 
mit diesem verknüpft, ruft die Erfüllung des Einen das Andre hervor, und, wozu die 
Tat es machte, als ein verletztes, und nun feindliches, Rache forderndes Wesen.“31 
So scheitert Kreon gerade auch auf der Ebene des menschlichen Gesetzes; er er-
weist sich nicht als guter König, sondern als Tyrann. Indem hier also in Bezug auf 
die jeweils andere sittliche Macht von den sozialen Folgen des Tuns für Andere 
abstrahiert werden muss, können die Handelnden auch ihrem eigenen Selbstver-
ständnis nicht entsprechen. 

Markell Patchen interpretiert den Gedanken Hegels hier so, dass sich darin eine 
allgemeine Tragik des menschlichen Handelns zeigt: Die Unmöglichkeit des Ver-
suchs, angesichts der Pluralität menschlicher Individuen eine souveräne Kontrolle 
über den Sinn der eigenen Handlungen und der eigenen Identität zu erlangen. „Even 
more important […] is the fact that human beings act into a world inhabited by a 
plurality of other acting persons: the fact of human freedom, which is the condition 
of effective agency, also limits our practical capacities because it is not exclusively 

                                                            
28  Vgl. Schlösser, Ulrich, Handlung, Sprache, Geist, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolf-

gang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu ei-

nem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 449. 

29  Dies zeigt sich exemplarisch auch im Verhältnis zu seinem Sohn. 

30  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 255. 

31  Ebd., S. 255. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


204 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

ours but is mirrored in others.”32 Und: “In […] Hegels reading of the Antigone […] 
subjecitivity’s trouble arises from the contradiction between its commitment to ep-
istemic and practical sovereignty on the one hand, and its experience of vulnerabil-
ity in action on the other.”33 Hegel selbst jedoch kann eine solche Position nicht zu-
gesprochen werden. Der Grund für das Scheitern dieser Gestalt der Sittlichkeit ist, 
wie schon angedeutet, das Verhältnis der sittlichen Mächte zu ihren Trägern, oder 
umgekehrt deren unmittelbare und einseitige Bezogenheit auf eine bestimmte 
Pflicht, und nicht eine allgemeine Tragik, die allem menschlichen Handeln als sol-
chem zukommt. Unter dieser Voraussetzung und nicht überhaupt ist das Handeln 
die einseitige Verwirklichung eines bestimmten Maßstabs und damit erst produziert 
es einen Gegensatz zwischen diesen Mächten innerhalb des Gemeinwesens. Es ist 
daher auch eine neue Gestalt der Sittlichkeit bzw. des sittlichen Selbstbewusstseins, 
die aus dieser Erfahrung entsteht. „Damit aber gibt das Handelnde seinen Charakter 
und die Wirklichkeit seines Selbst auf, und ist zu Grunde gegangen. Sein Sein ist 
dieses, seinem sittlichen Gesetze als seiner Substanz anzugehören; in dem anerken-
nen des Entgegengesetzten hat dies aber aufgehört, ihm Substanz zu sein [...].“34 
Der geschilderte Konflikt zerstört somit auch die Selbstverständlichkeit, mit der das 
Bewusstsein auf eine bestimmte sittliche Macht bezogen war35 und führt zu der 
Einsicht, dass die Möglichkeit zur individuellen Reflexion auf die in dem jeweili-
gen Fall relevanten Hinsichten und sozialen Folgen des Handelns in die künftigen 
Gestalten der Sittlichkeit einzubeziehen sind.36 Insofern ergeben sich im Laufe die-
ses Prozesses der Erfahrung, wie eingangs angedeutet, die Kriterien, denen gelin-
gende Formen wechselseitiger Anerkennung genügen müssen. 

Während das Geistkapitel der PhG als Kritik grundlegender gesellschaftlicher 
Strukturen verstanden werden muss, die gelingende Formen wechselseitiger Aner-
kennung verhindern, thematisiert das Vernunftkapitel in den Abschnitten B und C 

                                                            
32  Markell, Patchen, Bound by Recognition, Princeton 2003, S. 79. 

33  Ebd., S. 102. 

34  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 256. 

35  Vgl. Weisser-Lohmann, Elisabeth, Gestalten nicht des Bewußtseins, sondern einer Welt – 

Überlegungen zum Geist-Kapitel der Phänomenologie des Geistes, in: Köhler, Dietmar 

und Pöggeler, Otto (Hrsg.), G.W.F. Hegel. Phänomenologie des Geistes, Berlin 2006, S. 

194. 

36  Vgl. Siep, Ludwig, Moralischer und sittlicher Geist in Hegels Phänomenologie, in: Vie-

weg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein ko-

operativer Kommentar zu einem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, 

S. 422. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 205 

 

 

in dieser Hinsicht Formen oder Gestalten des praktischen Selbstbewusstseins.37 
Was diese Formen des praktischen Selbstbewusstseins kennzeichnet, ist ein be-
stimmtes Handlungsverständnis. Nach diesem gilt die Handlung allein als Verwirk-
lichung eines bestimmten, individuell gesetzten Zwecks und damit als Selbstaus-
druck des jeweiligen Individuums. Es „ist das praktische Bewusstsein, das in seine 
vorgefundene Welt mit dem Zwecke einschreitet, sich in dieser Bestimmtheit eines 
Einzelnen zu verdoppeln, sich als Diesen als sein seiendes Gegenbild zu erzeugen 
und dieser Einheit seiner Wirklichkeit mit dem gegenständlichen Wesen bewußt zu 
werden.“38 Es bestätigt sich selbst, das eigene Selbstverständnis in seinem Handeln 
und kann also über den Sinn der Handlung, das Selbst, das sich in dieser ausdrückt, 
so der Anspruch, souverän verfügen. Im Folgenden will ich kurz bestimmte Aspek-
te einer konkreten Bewusstseinsgestalt des Vernunftkapitels diskutieren; dabei be-
ziehe ich mich auf den Abschnitt „Das Gesetz des Herzens, und der Wahnsinn des 
Eigendünkels“. Zwar kann es nicht als eindeutig geklärt gelten, auf welche philoso-
phischen oder literarischen Vorbilder sich Hegel hierbei bezieht,39 dennoch ist diese 
Gestalt deshalb für mich interessant, weil der Zweck, den das Selbstbewusstsein 
hier zu verwirklichen beansprucht, von ihm selbst gerade nicht mehr als bloß indi-
vidueller, selbstsüchtiger Zweck verstanden wird.40 Vielmehr vertritt es hier schon 
einen Anspruch auf Allgemeinheit; das Handeln ist also nicht mehr nur selbstbezo-
gen. Es ist ein Gesetz, und darüber das allgemeine Wohl der Menschheit, das ver-
wirklicht werden soll.41 Einen insbesondere für Hegels Übergang zu der darauf fol-
genden Bewusstseinsgestalt der Tugend entscheidenden Aspekt, dass nämlich das 
„Gesetz des Herzens“ Ausdruck der natürlichen, noch ungebildeten Individualität 
ist, werde ich hier ausklammern; entscheidend ist für mich, dass das praktische 
Selbstbewusstsein hier beansprucht, „unmittelbar das Allgemeine, oder das Gesetz 

                                                            
37  Diese Ebenen gehören jedoch insofern zusammen, als sie, entsprechend der Methode der 

PhG, unterschiedliche Hinsichten innerhalb eines übergreifenden Zusammenhangs expli-

zieren. „Der Geist ist hiemit das sichselbsttragende absolute reale Wesen. Alle bisherigen 

Gestalten des Bewußtseins sind Abstraktionen desselben; sie sind dies, dass er sich ana-

lysiert, seine Momente unterscheidet, und bei einzelnen verweilt.“ (Hegel, G.W.F., Phä-

nomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 239.) 

38  Ebd., S. 196. 

39 Wahrscheinlich insbesondere auf Schillers „Die Räuber“. Vgl. Werle, Marco Aurelio, Li-

teratur und Individualität. Zur Verwirklichung des Selbstbewusstseins durch sich selbst, 

in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. 

Ein kooperativer Kommentar zu einem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 

2008, S. 360f. 

40  Vgl. ebd. 353. 

41  Vgl. Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


206 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

in sich zu haben [...].“42 Fraglich ist nur, ob sich diese Bestimmung des Verhältnis-
ses zwischen dem Selbst und dem allgemeinen Gesetz aufrechterhalten lässt.43 In 
Bezug auf den doppelten Doppelsinn, der den „reinen Begriff“ des Anerkennens 
kennzeichnet,44 lässt sich sagen, dass sich hier das Bewusstsein zwar schon als auf 
Andere bezogen versteht und bereit ist, entsprechende Selbsteinschränkungen zu 
vollziehen, jedoch meint, über diese Beziehung allein verfügen zu können. An die-
sem Anspruch scheitert diese Gestalt des Bewusstseins, was sich wiederum in dem 
Versuch seiner Verwirklichung durch das Handeln zeigt. Zum einen ist das Gesetz 
des Herzens als verwirklichtes, als etablierte allgemeine Ordnung diesem Herzen 
gegenüber gerade indifferent. Zum anderen ist das, was dem einen Bewusstsein als 
allgemeines Gesetz, als wesentlich für die gemeinsame Beziehung gilt, für das an-
dere nicht in gleicher Weise wesentlich. 
 
„Daher finden in diesem Inhalte die andern nicht das Gesetz ihres Herzens, sondern das eines 

andern vollbracht, und eben nach dem allgemeinen Gesetze, daß in dem, was Gesetz ist, jedes 

sein Herz finden soll, kehren sie sich ebenso gegen die Wirklichkeit, welche es aufstellte, als 

es sich gegen die ihrige kehrte.“45 

 
Weil es also in seiner Verwirklichung dem Gesetz der Anderen widerspricht und 
diese Anderen deshalb zum Widerstand gereizt werden, scheitert diese Gestalt des 
Selbstbewusstseins. Sie ist nicht die Verwirklichung eines allgemeinen Gesetzes, 
des Wohls der Menschheit, sondern sie erzeugt einen allgemeinen Widerstreit. „Das 
Allgemeine, das vorhanden ist, ist daher nur ein allgemeiner Widerstand und Be-
kämpfung aller gegeneinander, worin jeder seine eigene Einzelheit geltend macht, 
aber zugleich nicht dazu kommt, weil sie denselben Widerstand erfährt, und durch 
die andern gegenseitig aufgelöst wird.“46 Die Prüfung des Anspruchs dieser Gestalt 
des Selbstbewusstseins erfolgt hier, wie schon in der Diskussion des „wahren Geis-
tes“, über seine praktische Verwirklichung. Entscheidend kommt zudem hier hinzu, 
dass dieses Akteursverständnis hypothetisch verallgemeinert, als Selbstverständnis 
aller Akteure behandelt wird. Auf dieser Grundlage wird dann gezeigt, dass die 
Handelnden in diesem Rahmen ihrem eigenen Anspruch, ein allgemeines Gesetz zu 

                                                            
42  Ebd., S. 202. 

43  Vgl. Werle, Marco Aurelio, Literatur und Individualität. Zur Verwirklichung des Selbst-

bewusstseins durch sich selbst, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels 

Phänomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem Schlüsselwerk der 

Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 358. 

44  Vgl. Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 110. 

45  Ebd., S. 204. 

46  Ebd., S. 207. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 207 

 

 

verwirklichen, nicht genügen können und vielmehr dessen Verkehrung hervorbrin-
gen.47 Nicht im Wissen von sich, sondern erst in der Tat erweist sich, was die jewei-
lige Gestalt des Selbstbewusstseins wirklich ist.48 Der Anspruch auf Allgemeinheit, 
den der Handelnde erhebt, kann also nicht nur als Selbstgewissheit des Handelnden 
behauptet, sondern muss im Handeln selbst, und damit intersubjektiv bewährt wer-
den. Diese Bewährung scheitert hier, weil der Inhalt des Gesetzes allein durch das 
Individuum bestimmt ist, während es doch Allgemeinheit beansprucht.49 Gezeigt 
wird also, dass jedes unabhängig von Anderen festgelegte Selbstverständnis zum 
Scheitern verurteilt ist, weil es sich über die sozialen Folgen des eigenen Tuns nicht 
aufzuklären vermag. Es bringt dann im Versuch der Verwirklichung seine eigene 
Verkehrung hervor. Was als allgemeines Gesetz gelten kann, so lässt sich daraus 
schlussfolgern, ist erst über einen gemeinsamen kommunikativen Prozess zu be-
stimmen. 

Diese Rekonstruktion der von Hegel auf beiden Ebenen entwickelten Kon-
fliktdynamik lässt sich rückblickend an der Bewusstseinsgestalt des „Gewissens“ 
bestätigen, denn diese hat ja, so der Anspruch, der entsprechend der Methode der 
PhG an sie gestellt werden muss, die Erfahrungen der vorhergehenden Gestalten 
des Bewusstseins in sich aufgenommen und deren Defizite überwunden. Und tat-
sächlich gehört das Gewissen zum einen, anders als das Bewusstsein der „wahren 
Sittlichkeit“, nicht nur einer sittlichen Bestimmung an; vielmehr weiß es um die 
verschiedenen Hinsichten, die in der jeweiligen Handlungssituation zu berücksich-
tigen sind. „Das zum Handeln schreitende Gewissen bezieht sich auf die vielen Sei-
ten des Falles. Dieser schlägt sich auseinander, und ebenso die Beziehung des rei-
nen Bewußtseins auf ihn, wodurch die Manigfaltigkeit des Falles eine Manigfaltig-
keit von Pflichten ist.“50 Es vollzieht damit die notwendige Konkretisierung, Inter-

                                                            
47  Das Bewusstsein jedoch wehrt sich gegen diese Einsicht in seine eigene Verkehrung und 

versucht, an seinem bisherigen Selbstverständnis festzuhalten, indem es diesen Wider-

streit als Ergebnis der Herrschaft von Priestern und Despoten deutet. Dem kann ich je-

doch hier nicht weiter nachgehen. 

48  Vgl. Schlösser, Ulrich, Handlung, Sprache, Geist, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolf-

gang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu ei-

nem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 440. 

49  Vgl. Werle, Marco Aurelio, Literatur und Individualität. Zur Verwirklichung des Selbst-

bewusstseins durch sich selbst, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels 

Phänomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem Schlüsselwerk der 

Moderne, Frankfurt am Main 2008, 362. 

50  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 346. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


208 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

pretation und Gewichtung der jeweils relevanten Pflichten.51 Zugleich ist das, was 
es handelnd zu verwirklichen beansprucht, nicht, wie noch im Falle des „Gesetzes 
des Herzens“, die nur gemeinte Allgemeinheit, sondern es „ist das gemeinschaftli-
che Element der Selbstbewusstsein, und dieses die Substanz, worin die Tat Beste-
hen und Wirklichkeit hat; das Moment des Anerkanntwerdens von den andern.“52 
Der Begriff des Geistes muss also sowohl allgemein geltende Sitten als auch das 
Recht der Prüfung durch das Gewissen umfassen.53 

Welche Konsequenzen lassen sich nun aus dem bisher Entwickelten ziehen? 
Zunächst scheinen die Ergebnisse dieser Hegelrekonstruktion eher bescheiden, 
denn dass die Tatsache, dass jemand von der Richtigkeit eines allgemeinen Geset-
zes überzeugt ist, für die Richtigkeit desselben selbst nicht hinreicht und dass all-
gemein anerkannte Pflichten der fallbezogenen Konkretisierung und Abwägung be-
dürfen, dürfte wohl nur wenig überraschen; dennoch lassen sich für meinen Zweck 
der Diskussion gegenwärtiger Anerkennungstheorien einige wichtige Konsequen-
zen ziehen. Zum einen sollte deutlich geworden sein, dass auf der Grundlage der 
Hegelschen Argumentation gelingende Anerkennung nicht als Akt der expliziten 
Bestätigung einer schon bestehenden, allein selbstbezüglich gefassten Identität ver-
standen werden kann. Vielmehr sind die Handelnden in ihrem Selbstverhältnis 
schon auf Andere bezogen, gehen sie in der Realisierung eines bestimmten Selbst-
verständnisses schon eine bestimmte Beziehung zu Anderen ein. Was sie dabei je-
doch faktisch tun, kann nicht allein ausgehend von diesem Selbstverständnis allein 
bestimmt werden, sondern lässt sich erst über die Reaktionen Anderer erschließen. 
Über sie ist allein ein Bewusstsein der sozialen Folgen und damit über den Inhalt 
der Handlung selbst möglich. „Das Individuum kann daher nicht wissen, was es ist, 
eh es sich durch das Tun zur Wirklichkeit gebracht hat.“54 Über das, was sie tun, 
werden die Handelnden erst durch Andere aufgeklärt und dies ist dann künftig für 
die Gestaltung des eigenen Selbstverständnisses zu berücksichtigen; die Rationalität 
dieses Selbstverständnisses erweist sich gerade darin, dass es solchen Verständi-
gungsprozessen gegenüber offen bleibt. Das Beharren auf einem bestimmten 
Selbstverständnis, die Festlegung Anderer auf eine bestimmte Identität ist demge-

                                                            
51  Vgl. Siep, Ludwig, Moralischer und sittlicher Geist in Hegels Phänomenologie, in: Vie-

weg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein ko-

operativer Kommentar zu einem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, 

S. 428. 

52  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 344. 

53  Vgl. Schlösser, Ulrich, Handlung, Sprache, Geist, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolf-

gang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu ei-

nem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 451. 

54  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 218. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 209 

 

 

genüber gerade als Abbruch eines solchen Verständigungs- und Erfahrungsprozes-
ses zu verstehen, in dessen Konsequenz eine Aufklärung über die Bedeutung und 
die sozialen Folgen des eigenen Tuns nicht mehr erfolgen kann. Zum anderen müs-
sen, auch dies hatte die Diskussion der Überlegungen Hegels gezeigt, für eine sol-
che Form gelingender Anerkennung an die Weisen der Gestaltung der grundlegen-
den Strukturen und Institutionen einer Gesellschaft bestimmte Anforderungen ge-
stellt werden. Diese müssen es ermöglichen, diesen Prozess der Erfahrung, diese 
Aufklärung über die sozialen Folgen bestimmter Handlungsstrategien in rationaler 
Weise zu organisieren. 

An dieser Stelle scheint es mir jedoch notwendig, sich von der Hegelschen Ar-
gumentation zu lösen und dies nicht erst vor dem Hintergrund der in der Rechtsphi-
losophie entwickelten konkreten institutionellen Ausgestaltung des objektiven Geis-
tes, sondern schon in Bezug auf die Zielstellung, die über diese realisiert werden 
soll. Denn Hegels Konzeption des objektiven Geistes hat gerade nicht die Funktion, 
diesen Prozess der Erfahrung selbst zu ermöglichen, sondern die, ihn überflüssig zu 
machen. Er ist bestimmt als ein Zustand, in dem der Unterschied zwischen „Sein 
für sich“ und „Sein für andere“, zwischen Handeln und Tun überhaupt überwunden 
ist. Dies ist genau dann möglich, wenn alle „ihre Einzelheit aufopfern“ und in ihrem 
Handeln nur allgemein anerkannte Sitten realisieren.55 Handeln und Tun fallen hier 
deshalb nicht auseinander, weil sich jeder Handelnde „der anderen so gewiß [ist] als 
seiner.“56 Und weiter: „Ich schaue es in allen an, daß sie für sich selbst nur diese 
selbstständigen Wesen sind, als Ich es bin; Ich schaue die freie Einheit mit den an-
dern in ihnen so an, daß sie wie durch Mich, so durch die Andern selbst ist. Sie als 
Mich, Mich als Sie.“57 Zugespitzt lässt sich damit sagen, dass die Unterbrechung 
der interindividuellen Konfliktdynamik auf der Ebene der gemeinsamen Sittlichkeit 
genau daher rührt, dass er an dem Anspruch des individualistisch gefassten Selbst-
bewusstseins des Vernunftkapitels, das im Handeln nur die eigene Selbstgewissheit 
zu bestätigen vermeint, festhält.58 Gezeigt wird nur, dass dieser Anspruch erst in ei-
nem übergreifenden sittlichen Zusammenhang realisierbar ist, in dem ich mich als 
sie und sie als mich anzuschauen vermag. Um diesen Anspruch einlösen zu können, 
muss dann das Gewissen des Einzelnen, das zwar notwendig ist, um die verschie-
denen Verpflichtungen und Ansprüche in einer Situation berücksichtigen zu kön-
nen, dann auch auf die Aufgabe der Interpretation der allgemeinen Sitten reduziert 
werden. Andernfalls könnte keine Gewissheit über die sozialen Folgen des eigenen 
Tuns und damit über das eigene Selbst bestehen. 

                                                            
55  Vgl. ebd., S. 194. 

56  Ebd., S. 195. 

57  Ebd., S. 195. 

58  Vgl. ebd, S. 238. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


210 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

 
 

6.2 BESTÄTIGEN ODER AUFKLÄREN? PROBLEME EINES

 REZEPTIVEN ANERKENNUNGSVERSTÄNDNISSES 
 
Bevor jedoch die damit aufgeworfene Frage nach möglichen Kriterien für die sinn-
volle Organisation dieses Erfahrungsprozesses weiter verfolgt werden kann, ist zu-
nächst zu rekonstruieren, wie genau in der Honnethschen Konzeption der Akt oder 
der Gegenstand der Anerkennung gefasst und die Notwendigkeit des Anerkennens 
selbst begründet wird. Es soll also bestimmt werden, was den Bezugspunkt der An-
erkennung bildet und welche Handlungen genau als Anerkennung gelten können. In 
der gegenwärtigen Debatte lassen sich hierzu zwei Alternativen unterscheiden: zum 
einen ein attributives und zum anderen ein rezeptives Verständnis der Anerken-
nung. Ein attributives Verständnis geht dabei von einer performativen Kraft der 
einzelnen Akte der Anerkennung aus; dem Subjekt wird durch die Anerkennung 
Anderer eine neue positive Eigenschaft zugeschrieben und damit zugleich auch ver-
liehen. Es erhält somit einen neuen Status. Allerdings besteht eine zentrale Schwie-
rigkeit einer solchen Konzeption darin, dass hier keine Kriterien mehr angegeben 
werden können, auf deren Grundlage es möglich ist, die Angemessenheit von Zu-
schreibungen zu beurteilen. Weil eine kritische Theorie der Anerkennung eine sol-
che  Beurteilung  jedoch  leisten  können  muss, entwickelt  Honneth  ein  rezeptives 
oder reproduktives Verständnis der Anerkennung. Akte der Anerkennung reagieren 
demnach auf eine vorgängige Wahrnehmung von schon bestehenden Eigenschaften; 
sie bekräftigen diese nur und geben den gegebenen Status wieder. Erst ein solches 
rezeptives Verständnis von Anerkennung lässt verständlich werden, inwiefern die 
jeweiligen Akte der Anerkennung aus Einsicht erfolgen und durch praktische Grün-
de gerechtfertigt werden können. Der Prozess der Sozialisation ist dann als Bildung 
einer zweiten Natur zu verstehen, in deren Verlauf die Wahrnehmung der als wert-
voll beurteilten Eigenschaften Anderer und die entsprechenden selbsteinschränken-
den Haltungen eingeübt werden.59  
 

                                                            
59  Honneth formuliert dieses Verständnis von Werteigenschaften im Anschluss an McDo-

well. Demnach werden im Prozess der Sozialisation die Neigungen und Evaluationswei-

sen so geformt, dass „wir jetzt die jeweils relevanten Züge von Personen, Handlungen 

und Situationen in derselben Weise als moralisch verdienstvoll oder verachtungswürdig 

wahr[nehmen], in der wir den Löwen als ein Tier wahrnehmen, dass die Reaktion der 

Furcht verdient […].“ (Honneth, Axel, Zwischen Hermeneutik und Hegelianismus. John 

McDowell und die Herausforderung des moralischen Realismus, in ders., Unsichtbarkeit. 

Stationen einer Theorie der Intersubjektivität, Frankfurt am Main 2003, S. 124.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 211 

 

 

„Die soziale Lebenswelt wäre nach Art einer „zweiten Natur“ zu begreifen, in die die Subjek-

te dadurch hineinsozialisiert werden, daß sie sukzessive die wertvollen Eigenschaften von 

Personen erfahren lernen; dieser Lernprozeß müsste insofern als komplexer Vorgang begrif-

fen werden, als wir in ihm zugleich mit der Wahrnehmung evaluativer Eigenschaften auch die 

entsprechenden Verhaltensweisen erwerben würden, deren Eigenart in der selbstverständli-

chen Beschränkung unseres natürlichen Egoismus bestehen müsste [...].“60 

 
Offen ist aber dann, wie in diesem Rahmen die Notwendigkeit der Anerkennung für 
ein positives Selbstverhältnis begründet werden kann. Wenn nämlich die Individuen 
die für ein positives Selbstverhältnis konstitutiven Eigenschaften schon besitzen 
und diese durch Akte der Anerkennung nur bestätigt werden, droht zunächst unklar 
zu bleiben, inwiefern sie der Anerkennung durch Andere überhaupt bedürfen; An-
erkennung sollte ja gerade als Bedingung für die Ausbildung eines positiven 
Selbstverhältnisses ausgewiesen werden.61 

Um dieser Schwierigkeit zu begegnen, rekurriert Honneth auf das Begriffspaar 
Aktualität und Potentialität. Anerkennung ist demnach deshalb als intersubjektive 
Bedingung für die Ausbildung eines positiven Selbstverhältnisses zu verstehen, 
weil sie es ermöglicht, Wünsche und Fähigkeiten zu realisieren, die den Individuen 
ohne die Anerkennung nur der Möglichkeit nach zukommen. In einer solchen Kon-
zeption ist dann Anerkennung nur die notwendige, nicht jedoch die hinreichende 
Bedingung für die Verwirklichung ihres Zwecks, die individuelle Selbstbestim-
mung, denn zunächst müssen bei den anzuerkennenden Individuen die fraglichen 
Werteigenschaften als Potentiale vorliegen. „Die evaluativen Eigenschaften, die die 
Subjekte nach diesem Modell vorgängig ja schon „besitzen“ müssten, wären dann 
als Potentiale zu begreifen, die durch anerkennende Reaktionen in aktuelle Fähig-
keiten verwandelt würden.“62 Ein solcher Übergang von Potentialität zu Aktualität 
vollzieht sich, so Honneth, durch eine Identifizierung des Akteurs mit den fragli-
chen Eigenschaften. Eine solche Identifikation mit bestimmten Wünschen und Fä-
higkeiten setzt eine positive Wertschätzung durch Andere voraus. 
 
„Diese Identifizierung aber ist [...] an die Voraussetzung einer Anerkennung durch Andere 

gebunden: Jene Fähigkeiten, die mir aufgrund der normativen Präsuppositionen meiner Kul-

                                                            
60  Honneth, Axel, Anerkennung als Ideologie. Zum Zusammenhang von Moral und Macht, 

in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 2012, S. 

114. 

61  Vgl. Laitinen, Arto, Interpersonal Recognition. A Response to Value or a Precondition of 

Personhood?, in: Inquiry 45, 2002, S. 463. 

62  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1994, S. 326. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


212 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

tur als Subjekt zukommen, kann ich nur dann wirklich bejahen, wenn sie von meinen Interak-

tionspartnern in ihrem Anerkennungsverhalten als wertvoll bekräftigt worden sind.“63  

 
Um diese Argumentation kurz zusammenzufassen: Einzelne Akte der Anerkennung 
reagieren bestätigend auf schon vorliegende Eigenschaften, etwa Fähigkeiten und 
Wünsche der Akteure. Erst auf der Grundlage dieser Bestätigung können sie sich 
mit diesen Eigenschaften auch tatsächlich identifizieren und somit das positive 
Selbstverhältnis ausbilden, das den normativen Bezugspunkt der Theorie der Aner-
kennung bildet. 

Diese Fassung des Verhältnisses von Potentialität und Aktualität sowie von Be-
stätigung und Identifikation bringt jedoch weitere Schwierigkeiten mit sich. Denn 
wenn ein Akteur nur dann mit guten Gründen bezüglich wertvoller Eigenschaften 
bestätigend anerkannt werden kann, wenn sie für den Anerkennenden wahrnehmbar 
sind, wenn sie sich also im Handeln des Anzuerkennenden darstellen, dann folgt da-
raus, dass sie schon realisiert und nicht nur der Möglichkeit nach vorhanden sein 
müssen, um anerkannt werden zu können. In der Konsequenz könnte der Übergang 
von Potentialität in Aktualität allein auf die Selbstzuschreibung des Anzuerkennen-
den bezogen werden: Erst durch die bestätigende Bezugnahme Anderer ist es ihm 
möglich, sich bestimmte, im Handeln realisierte Eigenschaften, die er sich bisher 
nur der Möglichkeit nach zuschreiben konnte, auch de facto zuzuschreiben. Dann 
aber bliebe zu klären, wie es möglich sein soll, handelnd bestimmte Eigenschaften, 
etwa die der autonomen Urteilsbildung oder die des Erbringens von Leistungen, zu 
realisieren, ohne sich diese selbst schon zuschreiben zu können. Zudem droht mit 
einer solchen Begriffsbildung unklar zu werden, wie Formen der Missachtung 
durch die Betroffenen selbst überhaupt erfahren und dementsprechend auch artiku-
liert werden können; sie wissen nicht, was ihnen geschieht, denn sie kennen die Ei-
genschaften nicht, deren Anerkennung ihnen Andere verweigern. „In suggesting 
[...] that our powers are only available to us when they are recognised by others […] 
this approach converts pure ore mere potentiality into its opposite: incapacity.”64 

Abgesehen von diesen Problemen ist noch zu begründen, weshalb genau ein 
solcher Zusammenhang zwischen der Bestätigung bestimmter Eigenschaften durch 
Andere und der Möglichkeit der Selbstzuschreibung besteht. Honneth selbst jedoch 

                                                            
63  Ebd., S. 327. 

64  Patchen, Markell, The Potential and the Actual, Mead, Honneth, and the „I“, in: Van den 

Brink, Bert und Owen, David. Recognition and Power. Axel Honneth and the Tradition 

of Critical Social Theory, Cambridge 2004, S. 105. Ich vermute jedoch, ohne dem hier 

weiter nachgehen zu können, dass sich diese Schwierigkeiten durch weitere begriffliche 

Klärungen beheben lassen; ein möglicher Weg wäre etwa die Differenzierung zwischen 

dem Wissen um die eigenen Eigenschaften und einer Identifikation mit ihnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 213 

 

 

geht dieser Frage nicht weiter nach. Eine naheliegende Argumentationsstrategie 
könnte sich auf die Überlegungen beziehen, die etwa Autoren wie Brandom und 
Pinkward im Anschluss an Hegel und Wittgenstein entwickeln. Der Begriff der An-
erkennung soll hier, wie in der Einleitung skizziert, die Frage beantworten, wie es 
möglich ist, sich selbst eine Norm zu setzen, der man zugleich unterworfen ist. Es 
ist demnach zwar eine individuelle Entscheidung, welchen Normen das Individuum 
sich verpflichtet sieht; ob es diese jedoch erfüllt, kann nur innerhalb einer durch 
Beziehungen wechselseitiger Anerkennung konstituierten Gemeinschaft entschie-
den werden. Andernfalls entspräche der Glaube, eine Norm zu erfüllen, unmittelbar 
dem Erfüllen der Norm und das aber hieße, dass von einer Norm, auf deren Grund-
lage zwischen einem ihr entsprechendem und einem ihr widersprechenden Handeln 
unterschieden werden muss, nicht mehr gesprochen werden kann.65 So ist es etwa 
eine individuelle Entscheidung, ob sich jemand dem Anspruch unterstellt, gut 
Schach spielen zu können; ob derjenige diesem Anspruch jedoch tatsächlich gerecht 
wird, kann nur innerhalb der Anerkennungsgemeinschaft bestimmt werden, die 
durch diesen Standard konstituiert wird.66 Dementsprechend ließe sich im Rückbe-
zug auf die Terminologie Honneths argumentieren, dass Individuen dann über 
wertvolle Eigenschaften, eben etwa die, gut Schach spielen zu können, verfügen, 
wenn sie bestimmten, innerhalb einer Gemeinschaft geschätzten Normen entspre-
chen. Weil das Erfüllen einer Norm nicht durch einen Einzelnen allein beurteilt 
werden kann, ist dann auch ein entsprechendes Urteil einer Gemeinschaft konstitu-
tiv für die Möglichkeit der Selbstzuschreibung dieser Eigenschaft und ein entspre-
chendes positives Selbstverhältnis. Auf dieser Grundlage lässt sich auch das Di-
lemma der Honnethschen Argumentation überwinden, nach der Akte der Anerken-
nung einerseits rezeptiv auf schon vorliegende Eigenschaften reagieren, die aber 
andererseits dem anzuerkennenden Individuum zugleich nur potentiell zukommen 
sollen. Das Begriffspaar Potentialität und Aktualität müsste dafür durch die Unter-
scheidung zwischen dem Anspruch eine Norm zu erfüllen und der tatsächlichen Er-
füllung dieses Anspruchs ersetzt werden. Akte der Anerkennung könnten demnach 
weiterhin als bestätigende Bezugnahmen auf schon vorliegende wertvolle Eigen-
schaften verstanden werden; sie sind aber dennoch zugleich nicht überflüssig, weil 
erst innerhalb einer Gemeinschaft ihr Vorliegen gültig beurteilt und zugeschrieben 
werden kann. Darüber hinaus kann so auch, Brandom folgend, die spezifisch mo-

                                                            
65  Vgl. Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt am Main 1984, § 

258, S. 362. 

66  Vgl. Brandom, Robert, Some Pragmatist Themes in Hegel’s Idealism. Negotiation and 

Administration in Hegel`s Account of the Structure and Content of Conceptual Norms, 

in: Tales of  the Mighty Dead. Historical Essays in the Metaphysics of Intentionality, 

Cambridge 2002, S. 217. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


214 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

derne Verbindung zwischen individueller Freiheit und sozialer Bindung verstanden 
werden, die herauszuarbeiten einen der zentralen Ansprüche der Theorie der Aner-
kennung bildet. Die individuelle Freiheit findet demnach ihren Ausdruck in der 
Wahl der Normen, die man für sich als bindend akzeptiert; zugleich jedoch ist da-
mit das einzelne Selbst an eine Gemeinschaft verwiesen, in der allein beurteilt wer-
den kann, ob es den selbst gesetzten Normen zu entsprechen vermag. 

Auch wenn es auf dieser Grundlage möglich sein mag, und dies bildet den zent-
ralen Anspruch Brandoms, einen plausiblen Begriff des Begriffsinhalts zu entwi-
ckeln, ist die Konzentration auf eine solche Argumentation für eine kritische Theo-
rie der Anerkennung in mehrfacher Hinsicht problematisch. Denn 1. wird der Be-
griff der Freiheit hier allein auf individuelle Entscheidungen, nicht jedoch auf den 
sozialen Prozess selbst bezogen; er betrifft nur das ob der Regelbefolgung, nicht je-
doch auch das wie der gemeinsamen Gestaltung sozial geltender Regeln. Dies wird 
2. insbesondere dann problematisch, wenn anerkannt wird, dass bestimmte norma-
tive Verpflichtungen innerhalb einer Gesellschaft gerade nicht gewählt werden 
können. Zudem ist hier 3. bisher unklar, wie sozial geltende Urteile einer Gemein-
schaft ihrerseits problematisiert werden können; dies jedoch ist notwendig, um be-
stimmte Erfahrungen der Missachtung als soziales Unrecht ausweisen zu können.67 

Um die bisherigen Probleme kurz zusammenfassen: Um gelingende Formen der 
Anerkennung von problematischen Formen der Missachtung unterscheiden und 
somit die Möglichkeit der Sozialkritik begründen zu können, scheint es zunächst 
naheliegend, Anerkennung als rezeptive, auf bestehende wertvolle Eigenschaften 
von Individuen reagierende Akte zu verstehen, denn eben diese Eigenschaften kön-
nen dann als Bezugspunkt für die Formulierung begründeter Ansprüche gelten. Auf 
dem bisherigen Stand der Begriffsentwicklung kann aber die Notwendigkeit der 
Anerkennung für ein positives Selbstverhältnis nur dann widerspruchsfrei begrün-
det werden, wenn angenommen wird, dass die korrekte Erfüllung von Normen zum 
einen eine notwendige Grundlage ist, um Individuen wertvolle Eigenschaften zu-
schreiben zu können und diese Erfüllung zum anderen nur durch eine durch wech-
selseitige Anerkennungsbeziehungen konstituierte Gemeinschaft beurteilt werden 
kann. Dann aber stellt sich die Ausgangsfrage, wie es möglich sein kann, gesell-
schaftlich etablierte Zuschreibungen begründet zurückzuweisen, letztlich nur er-
neut. 

Vor diesem Hintergrund möchte ich vorschlagen, noch einmal zu den zuvor 
entwickelten Überlegungen Hegels zurückzukehren. Hegel hatte in zentralen Ab-
schnitten der Phänomenologie des Geistes den Gang der Erfahrung als einen Pro-
zess geschildert, in dessen Verlauf die einzelnen Akteure durch die Reaktionen und 

                                                            
67  Damit ist natürlich der Wahrheitsanspruch dieser Theorie selbst noch nicht kritisiert; be-

hauptet ist nur, dass sie für die entwickelte Problemstellung nur wenig weiterführend ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 215 

 

 

den Widerstand Anderer einen Widerspruch zwischen ihrem Handeln und ihrem 
Tun erfahren, wodurch sie gezwungen sind, ihre bisherige Situationsdeutung und 
damit auch ihr in diese eingelassenes Selbstverständnis zu korrigieren. Die damit 
geschaffene Möglichkeit, die Entwicklung des Selbstbewusstseins innerhalb eines 
solchen Erfahrungsprozesses zu verorten, wurde insbesondere durch die pragmatis-
tische Sozialphilosophie Deweys weiterentwickelt und konkretisiert. Den methodi-
schen Ausgangspunkt seiner Überlegungen bilden dabei konkrete Handlungssitua-
tionen. In diese tritt der einzelne Akteur mit bestimmten, in vorherigen Erfahrungs-
prozessen erworbenen Handlungsroutinen, -dispositionen, Interessen und selbstver-
ständlich vorausgesetzten Hintergrundannahmen ein und auf deren Grundlage 
ergibt sich seine spezifische Ausrichtung auf diese Situation. Sie sind entscheidend 
dafür, was in ihr jeweils als Möglichkeit, Schwierigkeit, oder Handlungsziel wahr-
genommen wird. „Unsere Wahrnehmung der Situation ist vorgeformt in unseren 
Handlungsfähigkeiten und unseren aktuellen Handlungsdispositionen; welche 
Handlung realisiert wird, entscheidet sich dann durch die reflexive Beziehung auf 
die in der Situation erlebte Herausforderung.“68 Probleme, die innerhalb eines durch 
diese Grundlagen geleiteten Handlungsvollzuges auftreten, erschüttern diese Hand-
lungsroutinen und zunächst noch unreflektierten Erwartungshaltungen.69 Diese Er-
schütterungen sind dann der Anlass, um die zunächst präreflexiv vorausgesetzten 
Hintergrundannahmen, Dispositionen und Routinen zu explizieren und unter Um-
ständen zu revidieren; dementsprechend muss dann auch die jeweilige Situations-
deutung spezifiziert oder korrigiert werden. Dewey unterscheidet hierfür zwischen 
einer primären, selbstverständlich vorausgesetzten Erfahrung und einer Sekundärer-
fahrung, die aus dieser Reflexion entsteht und der die Funktion zukommt, bisher 
unberücksichtigte Aspekte der jeweiligen Situation einzubeziehen oder das eigene 
Selbstverständnis zu korrigieren, um die aufgetretenen Probleme beheben zu kön-
nen. Während also der Begriff der primären Erfahrung die Gesamtheit von hand-
lungsleitenden Grundannahmen und Einstellungen bezeichnet, die als selbstver-
ständliche Voraussetzungen in den Handlungsvollzug eingehen, bezieht sich der 
Begriff der sekundären Erfahrung auf die Reflexion dieser Voraussetzungen, die 
dann notwendig wird, wenn im unmittelbaren Handlungsvollzug, also auf der Ebe-
ne der primären Erfahrung, Schwierigkeiten auftreten. Die sekundäre Erfahrung 
ermöglicht es, die vorherigen Grundannahmen explizit zu machen, sie in umfassen-
dere soziale Handlungszusammenhänge einzubetten und ihre sozialen Folgen im 
Einzelnen zu bestimmen; damit „hören sie auf, isolierte Details zu sein; sie nehmen 
die Bedeutung an, die in einem ganzen System aufeinander bezogener Objekte ent-

                                                            
68  Vgl. Joas, Hans, Die Kreativität des Handelns, Frankfurt am Main 1996, S. 236. 

69  Ebd., S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


216 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

halten ist [...].“70 Diese Grundannahmen sind zudem, und hierin besteht eine weitere 
Parallele zu Hegel, nicht allein selbstbezüglich formuliert, sondern auf die gemein-
samen Beziehungen hin ausgerichtet.71 

Erfahrung gilt dabei als ein doppelläufiger Begriff: Er bezeichnet sowohl, was 
erfahren wird, als auch wie etwas erfahren wird. Die Unterscheidung beider Aspek-
te, die Differenzierung zwischen Subjekt und Objekt ist selbst ein Reflexionspro-
dukt der sekundären Erfahrung, welches es erlaubt, die jeweils im Handlungsvoll-
zug auftretenden Probleme zu spezifizieren. „Primär beobachten wir Dinge, nicht 
Beobachtungen. Aber der Akt der Beobachtung kann untersucht werden und einen 
eigenen Forschungsgegenstand bilden [...].“72 Auch die zentralen Grundformen und 
Grundbegriffe des Selbstbezugs sind also im Rahmen einer solchen pragmatisti-
schen Konzeption grundzulegen. Ihre Entwicklung und Ausdifferenzierung ist, so 
Dewey, insofern die Grundlage einer Emanzipationsbewegung, als die Erkenntnis 
der Bedeutung, die dem wie des Erfahrens für das zukommt, was geglaubt und für 
wahr gehalten wird, erst eine Distanzierung von gewohnheitsmäßig angenommenen 
gesellschaftlichen Vorurteilen ermöglicht. „Infolgedessen entdecken wir, dass wir 
viele Dinge glauben, nicht weil die Dinge so sind, sondern weil wir uns unter dem 
Gewicht der Autorität, durch Nachahmung, Prestige, Belehrung, den unbewussten 
Effekt der Sprache usf. daran gewöhnt haben.“73 

Jedoch muss eine jede in dieser Weise auf der Ebene der sekundären Erfahrung 
korrigierte Situationsdeutung vorläufig und somit auch für weitere Revisionen offen 
bleiben. Kein zuvor gefasster Handlungsplan vermag die im Handlungsvollzug auf-
tretenden Probleme erschöpfend zu antizipieren und zu bewältigen; seine Elemente 
unterliegen somit einer beständigen weiteren Reformulierung.74 Die Erschütterung 
der in der primären Erfahrung angelegten Gewissheiten der Handelnden kann also 
auch deshalb nie ausbleiben, weil das Nachdenken über bestimmte Handlungsfol-
gen für Andere stets vorläufig und hypothetisch bleibt und somit immer erst im 
Handeln zu bestätigen ist.75 Der einzelne Handelnde kann nie ganz vorhersehen, 
welche Bedeutung sein Tun für Andere hat. Über diese Bedeutung und damit den 
Inhalt seiner Handlung wird er erst über die Reaktionen Anderer aufgeklärt. Auf 
diese Weise erfährt der Handelnde auch, inwiefern er die eigenen Ansprüche ver-
fehlt. Damit wird er erst in die Lage versetzt, bisherige handlungsleitende Grundan-
nahmen kritisch zu reflektieren und unter Umständen auch zu revidieren. Das Selbst 

                                                            
70  Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 22. 

71  Vgl. Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 35. 

72  Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 29. 

73  Ebd., S. 31. 

74  Vgl. Joas, Hans, Die Kreativität des Handelns, Frankfurt am Main 1996, S. 237. 

75  Vgl. Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 216. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 217 

 

 

kann also deshalb nicht wissen, was es ist, ehe es sich durch sein Tun zur Wirklich-
keit hervorgebracht hat, weil es sich selbst erst über die Reaktionen und die Kritik 
Anderer über die eigenen Handlungsvoraussetzungen aufklären kann. Die Handeln-
den sind damit auch notwendig Krisenerfahrungen ausgesetzt, die ihr bisheriges 
Selbstverständnis erschüttern. „Es ist gleichermaßen natürlich wie unvermeidlich, 
sein eigenes Selbst innerhalb geschlossener Grenzen zu definieren und dann zu ver-
suchen, das Selbst in expansiven Akten zu erproben, die unvermeidlich zuletzt in 
einem Zusammenbruch des eingemauerten Selbst enden.“76 

Gelingende Anerkennung bemisst sich damit nicht an der Bestätigung schon be-
stehender Selbstverhältnisse; sie ist vielmehr als ein sozialer Prozess zu denken, in 
dessen Verlauf bisherige Selbstverständnisse durch die wechselseitige Aufklärung 
über ihre sozialen Folgen reflektiert und aufgelöst werden. Dies impliziert ein 
Selbst, das erst noch herzustellen ist. „Das alte Selbst wird abgelegt, das neue Selbst 
bildet sich erst noch, und die Form, die es schließlich annimmt, hängt von dem un-
vorhersehbaren Resultat eines Abenteuers ab.“77 

Die Explikation und Artikulation von Ansprüchen innerhalb dieses Prozesses ist 
dann zum einen als Reaktion auf konkrete Konfliktsituationen und nicht als Aus-
druck einer vorgängigen Identität zu verstehen; das jeweilige Selbstverständnis ge-
winnt erst in diesen Konflikten seine Kontur und seinen spezifischen Gehalt. Zum 
anderen sind sie als Hypothesen, als Vorschläge für die Gestaltung des gemeinsa-
men Verhältnisses zu verstehen, deren Geltung davon abhängt, inwiefern es ihnen 
gelingt, die unterschiedlichen in der jeweiligen Situation bestehenden Ansprüche 
einzubeziehen. Ihre Formulierung ist damit nur eine vorläufige Stufe innerhalb die-
ses Erfahrungsprozesses.78 In diesem Prozess der wechselseitigen Artikulation von 

                                                            
76  Ebd., S. 236-37. 

77  Ebd., S. 238. 

78  Ein zentrales Problem hierbei besteht jedoch darin, dass Dewey (und Mead) dazu tendie-

ren, die Bildung der auf die gemeinsamen sozialen Verhältnisse bezogenen, die unter-

schiedlichen Ansprüche integrierenden Hypothesen einem pragmatistischen Verständnis 

der naturwissenschaftlichen Hypothesenbildung anzugleichen: sie dienen in erster Linie 

der intelligenten Kontrolle des individuellen Handelns. (Mead, George Herbert, Die phi-

losophische Grundlage der Ethik, in: ders., Gesammelte Aufsätze. Band 1, Frankfurt am 

Main 1980, S. 363.) Wird ihre Rechtfertigung auf diesen Aspekt beschränkt, drohen sie 

einen kritisch-normativen Gehalt zu verlieren, denn damit kann noch nicht bestimmt 

werden, wie die Ansprüche des Anderen einzubeziehen sind; erfolgreich handeln kann 

der Einzelne unter Umständen auch, wenn er sie als durch den Einsatz von Machtmitteln 

zu überwindende Hindernisse einbezieht. Problematisch sind Hypothesen also nicht nur 

dann, wenn sie die eigenen Zwecke des Handelnden gefährden, sondern auch dann, wenn 

sie die des Anderen verletzen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


218 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Ansprüchen ist die Entwicklung des Selbstverhältnisses nicht nur, wie bei Brand-
om, deshalb möglich, weil hier entscheiden werden kann, inwiefern explizit gesetz-
te Normen tatsächlich erfüllt werden, sondern auch, weil erst hier die einzelnen Ak-
teure ein Bewusstsein darüber erlangen können, welche handlungsleitenden Grund-
annahmen und Dispositionen sie bisher selbstverständlich in Anspruch genommen 
haben und welche normativen Implikationen diese haben. Die Selbsterkenntnis der 
Akteure ist somit in einem gemeinsamen, durch Phasen der wechselseitigen Kritik 
und Explikation gekennzeichneten Erfahrungsprozess zu verorten.    

Damit sind schon erste Hinweise darauf gewonnen, wie in diesem Rahmen die 
Kritik konkreter Anerkennungsverhältnisse rekonstruiert und begründet werden 
kann. 
 
 

6.3 ÖFFENTLICHKEIT UND ERFAHRUNG 
 
Für Honneth war, wie gezeigt, die Bezugnahme auf schon gemeinsam akzeptierte 
Prinzipien der Anerkennung die Bedingung, um Forderungen nach Anerkennung 
rechtfertigen zu können. Damit aber bleibt die Sozialkritik an etablierte Normen 
und Formen der Thematisierung sozialer Probleme gebunden; ihre Aufgabe ist dann 
allein die Entfaltung eines schon bestehenden normativen Potentials. Die Kritik an 
und die sozialen Auseinandersetzungen um die Kriterien der Anerkennung selbst 
können innerhalb dieses Rahmens nicht mehr angemessen thematisiert werden. Das 
bestehende Potential gilt dann als unhintergehbare Grundlage für die Formulierung 
legitimer Ansprüche und nicht als etwas, was in der gemeinsamen Praxis erst er-
zeugt wird. 

Der hier entwickelte Ansatz zu einer pragmatistischen Konzeption des Aner-
kennens ist von einer solchen Beschränkung jedoch insofern frei, als er es ermög-
licht, spezifische gesellschaftlich etablierte Kriterien des Anerkennens in dem Maße 
zu problematisieren, in dem sie die Weiterentwicklung des Erfahrungsprozesses 
blockieren. Eine solche Blockierung vollzieht sich zum einen dann, wenn spezifi-
sche soziale Zuschreibungen einzelne Individuen, wie etwa im Falle der „guten 
Hausfrau“, auf bestimmte Interaktionszusammenhänge sowie auf eine bestimmte 
Funktion in diesen festlegen und somit die Erfahrung alternativer Handlungsmög-
lichkeiten und Potentiale verhindern. Denn weil das Selbst nicht als ein Gegebenes, 
sondern als ein zu Schaffendes zu denken ist, sich dessen Fähigkeiten erst in der 
gemeinsamen Praxis entwickeln, also von der sozialen Umgebung, dem Verhältnis 
zu Anderen abhängen, sind die Institutionen einer Gesellschaft auch danach zu be-
urteilen, welche Entwicklungsmöglichkeiten sie den Einzelnen bieten.79 Zum ande-

                                                            
79  Vgl. Dewey, John, Die Erneuerung der Philosophie, Hamburg 1989, S. 249f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 219 

 

 

ren lässt sich von einer solchen Blockade sprechen, wenn bestimmte Selbstverhält-
nisse, etwa das der „Soldatenehre“, die Aufklärung bezüglich der sozialen Folgen 
des eigenen Tuns verhindern. Indem bestimmte gesellschaftliche Kriterien der An-
erkennung nicht mehr als Hypothesen verstanden werden, die im Hinblick auf die 
jeweilige Integration der unterschiedlichen Ansprüche beständig zu überprüfen 
sind, sondern als fixierte soziale Zuschreibungen gelten, können sie die auftreten-
den Konflikte und Verletzungen weder darstellen noch überwinden; sie legen dann 
von Beginn an fest, welche Ansprüche wahrgenommen und wie sie beurteilt wer-
den. Die Primärerfahrung bleibt somit blind und unaufgeklärt.80 

Einer demokratischen Öffentlichkeit spricht Dewey nun die Aufgabe zu, solche 
Blockierungen aufzulösen und die Weiterentwicklung des Erfahrungsprozesses auf 
einer gesamtgesellschaftlichen Ebene zu ermöglichen. Ihr zentraler Anspruch ist es 
demnach, die Folgen, die gesellschaftlich etablierte Handlungsstrategien für Andere 
haben, bewusst zu kontrollieren, d.h. bestimmte zu verstetigen und andere zu ver-
meiden. Damit können die jeweiligen Handlungen aufeinander abgestimmt und die 
Formen der gemeinsamen Assoziierung bewusst gestaltet werden. Um den Begriff 
der Öffentlichkeit zu entwickeln, unterscheidet Dewey zwischen primären und se-
kundären Assoziationen. Als primäre Assoziationen gelten alle Formen einer ge-
meinsamen Praxis, in der die Beteiligten ihr Handeln wechselseitig aufeinander ab-
stimmen. Sekundäre Assoziationen sind Assoziationen, die der Kontrolle und Ko-
ordination der verschiedenen primären Assoziationen diesen sollen.81 

Diese sekundären Assoziationen sind dann notwendig, wenn die sozialen Kon-
sequenzen der primären Assoziationen über den Kreis der unmittelbar an ihr Betei-
ligten hinausreichen; sie entstehen aus dauerhaften und weitreichenden indirekten 
Handlungsfolgen.82 Sie sind also überflüssig, insofern zwischen bestimmten Grup-

                                                            
80  Vgl. Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, 23. 

 Allerdings verstehen Mead und Dewey die Herausbildung dieser Blockierungen in erster 

Linie als intellektuelles oder methodisches Problem; sie ergeben sich zentral daraus, dass 

gesellschaftliche Normen und ihre Rechtfertigung nicht als aus den Problemen der gesell-

schaftlichen Praxis hervorgehende und an ihrer Bewältigung zu überprüfende Hypothe-

sen, sondern als Ergebnis von demgegenüber unabhängigen Einsichten verstanden wer-

den. Es wird also nicht die Frage gestellt, inwiefern spezifische Blockierungen ihrerseits 

auf in gesellschaftlichen Praxiszusammenhängen fundierte Strukturprinzipien zurückzu-

führen sind; für ihre Überwindung scheint dementsprechend auch die Einführung wissen-

schaftlicher Methoden in die Sozialphilosophie und den gesellschaftlichen Kommunika-

tionsprozess hinreichend. (Vgl. Dewey, John, Die Erneuerung der Philosophie, Hamburg 

1989, S. 43.) 

81  Vgl. Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 36f. 

82  Vgl. ebd., S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


220 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

pen keine Verbindungen bestehen und auch, wenn die Individuen durch einen di-
rekten gemeinschaftlichen Bezug verbunden sind. Die demokratische Öffentlichkeit 
wird nun als eine spezifische Form der sekundären Assoziation bestimmt. Kennzei-
chen einer demokratischen Öffentlichkeit ist es, dass sie sich dem Anspruch unter-
stellt, alle relevanten indirekten Handlungsfolgen zu thematisieren, bewusst zu kon-
trollieren und die jeweiligen primären Assoziationen entsprechend zu gestalten. Sie 
muss dafür allen Beteiligten die Möglichkeit geben, in einen gemeinsamen Aus-
tausch darüber zu treten, welche Handlungsfolgen sie wie betreffen, wie die Ursa-
chen hierfür zu bestimmen und wie die jeweiligen Assoziationen dementsprechend 
in Zukunft zu gestalten sind. Sie beteiligt also alle Betroffenen an der gesellschaft-
lichen Problemformulierung und -lösung. Weil sie in dieser Weise als Assoziation 
zur Regulierung von Assoziationen zu verstehen ist, muss sie auch auf alle relevan-
ten gesellschaftlichen Teilbereiche ausgedehnt werden. Sie ist damit als Versuch zu 
verstehen, den Übergang zwischen der Primär- und Sekundärerfahrung auf einer 
gesamtgesellschaftlichen Ebene rational zu organisieren und auf Dauer zu stellen. 

Die Gestaltung von Institutionen, die eine solche Form der gemeinsamen se-
kundären Erfahrung ermöglichen, ist, wie zuvor entwickelt, nach Dewey deshalb 
notwendig, weil die Einzelnen oder einzelne Gruppen die sozialen Folgen ihrer 
Handlungen nie vollständig zu überblicken vermögen. „Niemand kann alle Folgen 
der von ihm begangenen Handlungen berücksichtigen. In der Regel ist er gezwun-
gen, seine Aufmerksamkeit und Voraussicht auf Dinge zu beschränken, die, wie es 
heißt, ausschließlich seine eigene Sache sind.“83 Deshalb können diese Folgen erst 
im Rahmen einer demokratischen Öffentlichkeit bestimmt und kontrolliert werden. 
Genau deshalb lässt sich aber auch keine abschließende Gestalt der Institutionen 
bestimmen, die einen solchen Erfahrungsprozess ermöglichen; vielmehr bleibt die 
Bildung einer demokratischen Öffentlichkeit selbst ein experimenteller Prozess.84   

Vor diesem Hintergrund will ich noch einmal kurz die wesentlichen Gründe zu-
sammenfassen, aus denen mir die Demokratietheorie Deweys ein geeigneter Be-
zugspunkt zu sein scheint, um über Honneth (und Hegel) hinaus einen Begriff ge-
lingender Anerkennung zu entwickeln: 

1.) Das politische Ideal, das Dewey hier formuliert, zielt nicht, wie häufig gegen 
politische Utopien überhaupt eingewendet, auf eine umfassende Harmonie, die Ein-
heit einer geschlossenen Gemeinschaft, sondern auf die sinnvolle Regulation von 

                                                            
83  Ebd., S. 57. Dass dies mit der Gestalt der gegenwärtigen Assoziationen selbst in Zusam-

menhang stehen könnte, zieht Dewey nicht oder nur am Rande in Betracht; die vorge-

schlagenen Maßnahmen zur Erneuerung der Demokratie beschränken sich auch dement-

sprechend in erster Linie auf die Schaffung neuer gemeinsamer Kommunikationsformen. 

84  Vgl. Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 221 

 

 

Konflikten. Die demokratische Öffentlichkeit soll es ermöglichen, problematische 
Institutionalisierungen zu korrigieren und zu überwinden. 

2.) Die demokratische Öffentlichkeit ist zudem nicht in einer von anderen 
Handlungszusammenhängen getrennten politischen Sphäre zu verorten, sondern auf 
alle bestehenden Assoziationen zu beziehen. Insofern kann hiermit ein zentraler 
Anspruch der Honnethschen Anerkennungskonzeption bewahrt werden. „Die De-
mokratie ist eine weitere und reichere Idee, als daß sie selbst im besten Staat 
exemplifiziert werden kann. Um verwirklicht zu werden, muß sie alle Formen 
menschlicher Assoziation, die Familie, die Schule, Wirtschaft, Religion erfassen.85 

3.) Es werden zunächst nur wichtige Funktionen einer demokratischen Öffent-
lichkeit bestimmt, noch nicht konkrete Institutionen, über die diese erfüllt werden 
sollen; insofern bleibt sie ein regulatives Prinzip. Dieses kann auch deshalb nicht in 
konkreten Institutionen fixiert werden, weil die Mittel, die für die demokratische 
Öffentlichkeit notwendig sind, um die jeweiligen Handlungsfolgen bestimmen und 
kontrollieren zu können, in Abhängigkeit von Gestalt und Reichweite der primären 
Assoziationsformen variieren.86 Hier verortet Dewey das zentrale Problem der De-
mokratie in der Gegenwart; denn hier haben sich, nach Deweys Rekonstruktion ins-
besondere durch technische Innovationen, neue Formen der arbeitsteiligen Koope-
ration etabliert, für die die überkommenen Institutionen nicht mehr hinreichen. „Ihr 
Resultat war die Entwicklung dieser weitreichenden und unsichtbaren Bande [...]. 
die heute das Denken, Wollen und Tun aller so durchdringend bestimmen und wel-
che die „neue Ära der menschlichen Beziehungen“ eingeleitet haben.“87 Die unbe-
absichtigten Folgen sind auch hier bedeutsamer als die bewusst intendierten; sie er-
zeugen eine neue Abhängigkeit von ökonomischen Kräften anstatt einer Befreiung 
des Individuums. Sie beeinflussen die Handlungen des Einzelnen, ohne auf der 
Ebene der demokratischen Öffentlichkeit thematisiert und kontrolliert zu werden. 
Ihre Wirkungen bestehen dennoch weiter, sie erfolgen nur blind; ihre Folgen wer-
den erlitten, aber nicht erkannt.88 Die demokratische Öffentlichkeit, die dieser Her-
ausforderung zu begegnen vermag, die in der Lage ist, die hier entstehenden sozia-
len Folgen und Zusammenhänge zu erkennen und zu regulieren, ist erst noch zu 
schaffen. „Die neue Ära der menschlichen Beziehungen hat keine ihr würdigen po-
litischen Organe. Die demokratische Öffentlichkeit ist zum großen Teil noch immer 
unfertig und unorganisiert.“89 

                                                            
85  Ebd., S. 125. 

86  Vgl. ebd., S. 51. 

87  Ebd., S. 97. 

88  Vgl. ebd. ,S. 116. 

89  Ebd., S. 99. Die politische Sprengkraft, die in einem solchen Verständnis einer erst zu 

schaffenden demokratischen Öffentlichkeit enthalten ist, lässt sich hier durch den Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


222 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Die demokratische Öffentlichkeit ist somit als die Gesamtheit von Institutionen 
zu verstehen, die den zuvor unter Rückgriff auf Hegel entwickelten Erfahrungspro-
zess auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene ermöglichen sollen. Der Prozess der 
Erfahrung wird hier als gemeinsamer Vollzug denkbar. Ihre Aufgabe ist es somit, 
die leitenden Prinzipien der Anerkennung freizulegen, die in den bestehenden Insti-
tutionen angelegt sind, die sozialen Konsequenzen zu bestimmen, die durch sie er-
zeugt werden, zu prüfen, inwiefern sie vor diesem Hintergrund ihrem eigenen An-
spruch gerecht werden können und sie dementsprechend zu reformulieren. 

                                                                                                                                    
weis auf Marx erläutern: „Die Erkennung der Produkte als seiner eignen und die Beurtei-

lung der Trennung von den Bedingungen seiner Verwirklichung als einer ungehörigen, 

zwangsweisen – ist [...] so sehr das knell to its doom, wie mit dem Bewußtsein des Skla-

ven, dass er nicht Eigentum eines Dritten sein kann, seinem Bewußtsein als Person, die 

Sklaverei nur noch ein künstliches Dasein fortvegetiert und aufgehört hat als Basis der 

Produktion fortdauern zu können.“ (Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen 

Ökonomie, Berlin 1974, S. 366-67.) Die Marxsche Kritik der politischen Ökonomie lässt 

sich als Gang der Erfahrung in dem bisher entwickelten Sinne rekonstruieren. Sie geht 

zunächst von einzelnen Tauschakten, der einfachen Zirkulation, in der die zentralen 

Grundannahmen der bürgerlichen Naturrechtsvorstellungen als realisiert gelten können, 

aus. In einem zweiten Schritt zeigt sie, inwiefern unter den spezifisch historischen Bedin-

gungen, unter denen allein der Warentausch zur allgemeinen Form der Distribution wird, 

diese Bestimmungen in der Gesamtheit aller Tauschakte, der entfalteten Zirkulation, in 

ihr Gegenteil verkehrt werden. Vor dem Hintergrund dieser Verkehrung müssen dann 

auch, und dies drückt sich in dem zitierten Satz von Marx aus, diese Formen der Assozi-

ierung fragwürdig werden. Damit aber der hier von Marx rekonstruierte Zusammenhang 

zwischen diesen institutionell fixierten Handlungsstrategien und ihrer Verkehrung zu ei-

ner öffentlichen Erfahrung im Sinne Deweys werden kann, ist es notwendig, ihn auf kon-

krete, im Alltag verankerte Widersprüche und Leidenserfahrungen zu beziehen. Die Kri-

tik der politischen Ökonomie kann deshalb nicht auf dieser abstrakten Ebene verbleiben, 

sondern muss es ermöglichen, im Alltag erfahrene praktische Widersprüche aufzuklären. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

7. Ideologien der Anerkennung 
            
 
 
 
Indem, so wurde in dem Kapitel „Anerkennen als Erfahrungsprozess II“ deutlich, 
die auf die individuelle Selbstverwirklichung ausgerichtete Anerkennungstheorie 
Honneths das Selbstverhältnis als Ergebnis einer selbstbezüglichen Identifikation 
fasst, vermag sie die Einbindung der Individuen in ihnen gegenüber vorgängige 
Machtverhältnisse nicht kritisch zu reflektieren. Denn eine handlungsermöglichen-
de Identifikation mit eigenen Eigenschaften, Wünschen und Fähigkeiten ist auch 
dann möglich, wenn die Individuen deshalb eine bestätigende Anerkennung durch 
Andere erhalten, weil sie sich in ein bestehendes Gefüge festgelegter Positionen 
einfügen. Der Begriff der Anerkennung erscheint in dieser Perspektive allein als 
Element der Reproduktion der herrschenden sozialen Verhältnisse und droht somit, 
jede kritische Funktion zu verlieren. Eine solche kritische Perspektive auf bestimm-
te Anerkennungsverhältnisse ergibt sich aus der Ideologietheorie Althussers und 
den an sie anschließenden Ansätzen. Denn hier erscheint die bestätigende Anerken-
nung als Einordnung der Individuen in eine gegebene soziale Struktur und die Her-
ausbildung ihrer Handlungsfähigkeit zugleich als eine Form der Unterwerfung. 

Um die Ideologietheorie Althussers verstehen und beurteilen zu können, ist es 
zunächst notwendig, auf sein Philosophieverständnis und seine Bestimmung der 
gegenwärtigen Aufgaben der Philosophie kurz einzugehen; erst vor diesem Hinter-
grund lässt sich verstehen, welches Problem Althusser in der Theorie der Ideologie 
zu lösen versucht und wie er dabei vorgeht. Über diese Theorie soll demnach ge-
klärt werden, wie es möglich ist, dass eine gegebene soziale Struktur durch die 
Handlungen der Subjekte reproduziert wird. Nach Althusser kommt der Ideologie 
eine solche Reproduktionsfunktion innerhalb jeder gesellschaftlichen Ordnung zu. 
Gegenübergestellt werden dementsprechend nicht eine ideologische und eine nicht-
ideologische Form der Vergesellschaftung, sondern Ideologie und Wissenschaft. 
Allein aus der Perspektive der Wissenschaft können die in einen gegebenen Struk-
turzusammenhang eingelassenen Ideologien erkannt werden. Die Theorie der Ideo-
logie setzt einen scharfen Bruch, oder, mit Althusser formuliert, einen rigorosen 
wissenschaftstheoretischen Einschnitt zwischen der Perspektive des wissenden phi-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


224 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

losophischen oder soziologischen Beobachters und der des in der Ideologie befan-
genen Akteurs voraus.1 Nur durch die radikale Distanzierung von den im Alltags-
handeln angelegten und vorausgesetzten Vorurteilen des common sense kann der 
Beobachter bestimmen, was die Akteure, die selbst nicht wissen, was sie tun, tat-
sächlich tun. Nur für ihn zeigt sich, welchen vorgängigen sozialen Zwängen und 
Prägungen sie in ihrem alltäglichen und scheinbar selbstbestimmten Handeln unter-
liegen und welche sozialen Verhältnisse sie darin reproduzieren.2 Die soziale Be-
deutung des Tuns kann in diesem Rahmen also allein aus einer externen Perspektive 
bestimmt werden.3 Hier wird insbesondere zu fragen sein, inwiefern es möglich ist, 
eine solche Trennung widerspruchsfrei zu entwickeln und vor dem Hintergrund ei-
ner solchen Trennung den kritischen Anspruch der eigenen Theoriebildung zu 
rechtfertigen (1). 

Ausgehend von der Bestimmung der Problemstellung, die über die Theorie der 
Ideologie gelöst werden soll, will ich in einem zweiten Schritt auf Althussers Re-
konstruktion der Funktionsweise der Ideologie eingehen. Entsprechend dieser Re-
konstruktion ist die Reproduktion einer gegebenen sozialen Struktur durch die Ideo-
logie deshalb möglich, weil die Individuen erst durch die Identifikation mit den an 
sie gestellten Erwartungen eine bestimmte Identität ausbilden und diese ihnen zu-
gewiesene Identität als eine ihnen immer schon zukommende verkennen. Damit je-
doch wird eine bestimmte Ausprägung des Verhältnisses zwischen sozialer Struktur 
und den unter ihr befassten Individuen zum Grundmodell einer jeden Vergesell-
schaftung; die Möglichkeit der gemeinsamen Gestaltung von Ansprüchen und An-
forderungen ist so schon begrifflich ausgeschlossen. Eine solche Konzeption muss 
aber die Reflexions- und Strukturierungsleistungen unterschlagen, die für die Be-

                                                            
1  Vgl. Althusser, Louis, Vorwort:Heute, in: Für Marx, Frankfurt am Main 1968,  S. 33. 

2  Vgl. Celikates, Robin, From Critical Social Theory to a Social Theory of Critique: On the 

Critique of Ideology after the  Pragmatic Turn, in: Constellations 13, No 1, 2006, S. 23f. 

3  Deshalb wurde Althusser auch vorgeworfen, mit dieser Differenzierung in politischer 

Hinsicht die beanspruchte Führungsrolle der Kader der kommunistischen Partei gegen-

über den revoltierenden Arbeitern und Studenten des Mai 68 zu rechtfertigen. (Vgl. Ran-

ciere, Jaques, On the Theory of Ideology. The Politics of Althusser, in: Quelle: 

http://www.radicalphilosophy.com/article/on-the-theory-of-ideology, letzter Zugriff: 

08.10.2013) Zwar lassen sich gegen eine solche Einschätzung Althussers selbstkritische 

Einschränkungen der eigenen Perspektive  anführen. „To become [...] ,organic intellectu-

als of the proletariat‘ (Gramsci), intellectuals have to carry out a long, painfull and diffi-

cult re-education.“ (Althusser, Louis, Philosophy as a Revolutionary Weapon, in: New 

Left Review 1971, Quelle: http://www.marxists.org/reference/archive/althusser/1968/ 

philosophy-as-weapon.htm, letzter Zugriff: 08.10.2013) Allerdings muss dann auch ge-

zeigt werden, wie sich ein solches Bekenntnis im Aufbau der Theorie niederschlägt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 225 

 

 

wältigung der Probleme des Alltagshandelns selbst notwendig sind. So gerät aus 
dem Blickfeld, dass die Geschichte sozialer Kämpfe gerade auch als Geschichte des 
Widerstands gegen solche Zuweisungen von innerhalb einer gegebenen Struktur 
festgelegten sozialen Funktionen oder Positionen verstanden werden muss. 
 
„Indem sie die Individuen allein als Funktionsträger verstehen, gehen „diese exaltierten Den-

ker, ob „Bürgerliche“ oder „Marxisten“ von der gleichen latenten „Anthropologie“, von der 

gleichen Grundannahme vom „Menschen“ aus – daß nämlich alle Männer und Frauen (sie 

selbst ausgenommen) verdammt dämlich sind.“4  

 
Indem also Althusser rigoros zwischen Wissenschaft und Alltagspraxis trennt, in-
dem er, so der Vorwurf, Handlungsweisen direkt aus bestehenden sozialen Struktu-
ren ableitet, unterschätzt er die Fähigkeiten der Akteure, die eigenen Handlungszu-
sammenhänge kritisch zu erschließen und zu restrukturieren (2).5 

Um dieses Problem zu vermeiden, ist es, so soll in einem dritten Schritt in Aus-
einandersetzung mit Butlers Versuch einer kritischen Erweiterung des Althusser-
schen Ideologieverständnisses gezeigt werden, nicht ausreichend, die Theorie der 
Ideologie um eine Konzeption des vordiskursiven Begehrens zu ergänzen. Denn mit 
einer solchen Konzeption stellen sich die Probleme, die sich in der Auseinanderset-
zung mit Mead ergeben hatten, nur erneut (3). 

Zugleich jedoch bietet Althussers Ideologietheorie auch produktive Anschluss-
möglichkeiten. Diesen will ich im anschließenden Kapitel „Anerkennen als Erfah-
rungsprozess III“ weiter nachgehen. Sie ermöglicht es, Ideologie als eine bestimmte 
Form der sozialen Praxis zu verstehen, in der den Akteuren die soziale Bedeutung 
ihres Tuns und damit auch dessen mögliche Reproduktionsfunktion selbst nicht 
transparent wird. In ein gesellschaftskritisches Ideologieverständnis lässt sich dieser 
Gedanke dann überführen, wenn Ideologeme innerhalb eines pragmatistischen Ar-

                                                            
4  Thompson, Edward P., Das Elend der Theorie. Zur Produktion geschichtlicher Erfahrung, 

Frankfurt am Main 1980,  S. 207. 

5  Der rigorose Einschnitt, den Althusser für die eigene Theorie in Anspruch nimmt, und 

der daraus folgende intellektuelle Elitismus sind, so Thompson, dann nur der unreflek-

tierte Ausdruck der bestehenden Trennung zwischen Theorie und Praxis, zwischen uni-

versitär verankerten Intellektuellen und den praktischen Erfahrungen sozialer Wider-

standsbewegungen. Die Subjektkritik, die jede Anerkennung, jeden Gewinn von Hand-

lungsfähigkeit zugleich als undurchschaute Unterwerfung fasst, wäre somit weniger Er-

gebnis einer wissenschaftlichen Einsicht, sondern Ausdruck einer bestehenden Erfah-

rungslosigkeit, oder einer bestehenden Trennung zwischen verschiedenen Erfahrungsho-

rizonten. Die Theorie Althussers reproduziert diese Trennung nur, anstatt sie zu reflektie-

ren und schrittweise zu überwinden. (Vgl. ebd., S. 245f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


226 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

gumentationsrahmens als operativ leitende normative Gewissheiten verstanden 
werden, die die Weiterentwicklung des Erfahrungsprozesses blockieren. Erst ein 
unter Bezugnahme auf Dewey, Castoriadis und Wittgenstein zu entwickelnder 
pragmatistischer Ansatz ermöglicht es demnach, zentrale Einsichten der Ideolo-
gietheorie Althussers für eine Kritik bestimmter Anerkennungsverhältnisse frucht-
bar zu machen. Der Pragmatismus begrenzt also nicht nur die Reichweite der Ideo-
logiekritik Althussers, er steht zu ihr auch in einem produktiven Ergänzungsver-
hältnis. 

 
 

7.1 DIE WISSENSCHAFT VON UND IN DER GESCHICHTE 
 
Zunächst soll jedoch auf das Philosophieverständnis Althussers eingegangen wer-
den. Philosophische Umwälzungen sind demnach stets nachträgliche Ereignisse; sie 
reagieren stets auf ihnen vorausgehende wissenschaftliche Entdeckungen. So folgt 
der Platonismus auf die Entwicklung der Mathematik und der Cartesianismus auf 
die der modernen Physik. „Transformations in Philosophy are always rebounds 
from great scientific discoveries.“6 Die zentrale wissenschaftliche Entdeckung der 
Gegenwart geht auf Marx zurück und sie besteht, so Althusser, in der Begründung 
der Wissenschaft von der Geschichte. Erst auf der Grundlage der späten Schriften 
von Marx, insbesondere dem Kapital und den Grundrissen, kann die Geschichte 
wissenschaftlich, und das heißt nicht ausgehend von den Handlungen einzelner, 
sondern ausgehend von der jeweils bestehenden „Gesellschaftsformation“7 begrif-
fen werden. Die einzelnen Ereignisse sind demnach durch eine tieferliegende Struk-
tur bestimmt.8 „Marx hat eine neue Wissenschaft begründet: die Wissenschaft von 
der Geschichte gesellschaftlicher Formationen oder die Geschichtswissenschaft.“9 
Die damit verbundene theoretische Aufgabe ist jedoch bisher noch nicht erfasst und 

                                                            
6  Althusser, Louis, Philosophy as a Revolutionary Weapon, in: New Left Review 1971, 

Quelle: http://www.marxists.org/reference/archive/althusser/1968/philosophy-as-weapon. 

htm, letzter Zugriff: 08.10.2013. Eine etwas ausführlichere Liste findet sich in: ders., 

Über die Reproduktion, Hamburg 2012, S. 38. 

7  Vgl. Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 

2. Halbband, Hamburg 2012, S. 44. 

8  Vgl. Honneth, Axel, Geschichte und Interaktionsverhältnisse. Zur strukturalistischen 

Deutung des Historischen Materialismus, in: Jaeggi, Urs und Honneth, Axel (Hrsg.), 

Theorien des Historischen Materialismus. Band 1, Frankfurt am Main 1977, S. 407. 

9  Althusser, Louis, Über die Beziehung von Marx zu Hegel, in: Lenin und die Philosophie, 

Reinbek bei Hamburg 1974, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 227 

 

 

dementsprechend auch noch nicht bewältigt worden.10 Sie besteht darin, die zentra-
len Grundannahmen, Methoden und Zusammenhänge, die in den späten Marxschen 
Schriften implizit angelegt sind, oder sich allenfalls in metaphorischer Form finden, 
auf den Begriff zu bringen. Was also in der marxistischen Wissenschaft schon im-
plizit angelegt ist, muss durch eine noch zu entwickelnde Philosophie expliziert und 
systematisiert werden. Notwendig ist die Entwicklung einer solchen Philosophie 
deshalb, weil ohne eine solche Explikation und Systematisierung die durch Marx 
eröffnete Möglichkeit der wissenschaftlichen Erforschung des Gebiets der Ge-
schichte durch ideologische Rückschritte untergraben zu werden droht. Hier findet 
sich eine zweite Bestimmung der Aufgabe der Philosophie: Sie gilt als Klassen-
kampf auf dem Gebiet der Theorie; sie ist ein Kampfplatz, der nicht zu befrieden 
ist, solange antagonistische gesellschaftliche Klassen bestehen. Zentraler Gegen-
stand ihrer Auseinandersetzung sind demnach die jeweils hegemonialen gesell-
schaftlichen Ideologien.11 In der ersten Hinsicht hat die Philosophie die produktive 
Funktion, für die bestehenden wissenschaftlichen Neuerungen eine allgemeine 
Theorie zu entwickeln; in der zweiten hat sie die kritische Funktion der Zurückwei-
sung gesellschaftlich verbreiteter Ideologien. In der ersten Hinsicht betont Althusser 
beständig die Kontinuität zu den Marxschen Texten; die eigenen Überlegungen ver-
steht er demnach als Auslegungen, die zu keinem Zeitpunkt den Anspruch erheben, 
die behandelten Referenztexte zu problematisieren.12 In der zweiten Hinsicht arbei-
tet Althusser mit radikalen Abgrenzungen. „Wenn die Philosophie in letzter Instanz 
Klassenkampf in der Theorie ist […], so nimmt dieser Kampf eine der Philosophie 
eigene Form an, nämlich die der theoretischen Abgrenzung, des Umwegs und der 
Arbeit an ihrer Differenz.“13 

                                                            
10  Vgl. Althusser, Louis, Philosophy as a Revolutionary Weapon, in: New Left Review 

1971,  Quelle: http://www.marxists.org/reference/archive/althusser/1968/philosophy-as-

weapon.htm, letzter Zugriff: 08.10.2013. 

11  Vgl. Althusser, Louis, Über die materialistische Dialektik, in: Für Marx, Frankfurt am 

Main 1968, S. 109. 

12  Ich werde hier nicht der Frage nachgehen, ob Althusser diesen Anspruch tatsächlich ein-

zulösen vermag. 

13  Althusser, Louis, Über die Beziehung von Marx zu Hegel, in: Lenin und die Philosophie, 

Reinbek bei Hamburg 1974, S. 52. Es ist jedoch nicht vollkommen klar, ob es möglich 

ist, beide Bestimmungen der Philosophie, die wissenschaftstheoretische und die politi-

sche, in einen kohärenten Zusammenhang zu bringen. Nach Althusser hängen diese bei-

den Hinsichten insofern zusammen, als die Wissenschaft das Terrain bildet, das durch die 

Philosophie gegen die ideologischen Verzerrungen verteidigt wird; der Klassenkampf, 

d.h. auf dem Gebiet der Theorie die Auseinandersetzung zwischen Materialismus und 

Idealismus, jedoch den Inhalt und das Ziel dieser Kämpfe bestimmt. Der Verteidigung 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


228 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Zunächst war jedoch offen geblieben, worin die zentrale wissenschaftliche Ein-
sicht von Marx, die es durch die Philosophie zu begreifen und gegen ideologische 
Verzerrungen zu sichern gilt, genau besteht. Für die von Marx begründete Wissen-
schaft von der Geschichte ist es demnach kennzeichnend, dass hier die einzelnen 
gesellschaftlichen Phänomene durch ihre Stellung in einer übergreifenden Struktur 
bestimmt und allein auf ihrer Grundlage zu begreifen sind. Sie lassen sich nur er-
schließen, wenn sie als Elemente eines Gesamtzusammenhanges verstanden wer-
den. „Die Einfachheit ist also nicht ursprünglich: Es ist im Gegenteil das struktu-
rierte Ganze, das der einfachen Kategorie ihren Sinn gibt, oder die am Ende eines 
langen Prozesses und unter außergewöhnlichen Umständen die ökonomische Exis-
tenz gewisser einfacher Kategorien produzieren kann.“14 Diese strukturellen Bedin-
gungen bestimmen auch den Rahmen für historische Entwicklungen; diese lassen 
sich allein im Ausgang von ihnen und nicht unter Bezugnahme auf die Handlungen 
und Intentionen einzelner Individuen verstehen. In der Durchführung der Rekon-
struktion des Produktionsprozesses des Kapitals durch Marx zeigt sich in Bezug auf 
einen bestimmten gesellschaftlichen Teilbereich, den der Ökonomie, wie dabei das 
Verhältnis zwischen der Struktur und den unter ihr befassten Elementen sich je-
weils bestimmt. Dieses Verhältnis ist jedoch, wie erwähnt, noch durch die Philoso-
phie auf den Begriff zu bringen. Dies gilt dann auch als Voraussetzung dafür, die 
Marxsche Analyseperspektive auch auf andere Gebiete, die Kunst, die Politik und 
eben auch die Ideologie anzuwenden. Dafür ist ein allgemeiner Begriff der „struktu-

                                                                                                                                    
der Wissenschaft kann jedoch nur dann eine bestimmte politische Bedeutung zukommen, 

wenn diese selbst politische Implikationen hat, wenn beiden, der Wissenschaft und der 

Ideologie, unter Umständen eine vergleichbare Funktion zukommen kann. In einigen 

Passagen behauptet Althusser auch explizit eine solche direkte politische Bedeutung der 

Wissenschaft. „In principle, true ideas always serve the people […].“ (Althusser, Louis, 

Philosophy as a Revolutionary Weapon, in: New Left Review 1971, Quelle: 

http://www.marxists.org/reference/archive/althusser/1968/philosophy-as-weapon.htm, 

letzter Zugriff: 08.10.2013.) Diese These, die zudem nicht weiter begründet wird, ist je-

doch höchst problematisch. So fördert etwa Taylors wissenschaftliche Analyse des Pro-

duktionsprozesses keinesfalls die Bedingungen der Emanzipation; vielmehr dient hier die 

Erzeugung des Wissens und ihre organisatorische Verankerung auf der Ebene des Mana-

gements umgekehrt der Durchsetzung von Kontrollansprüchen. Zudem werden damit die 

Unterscheidungskriterien zwischen Wissenschaft und Ideologie unklar und damit auch 

das Ideologiekonzept selbst fraglich. Auf diese Spannung zwischen dem wissenschaftli-

chen und dem politischen Anspruch Althussers und den unterschiedlichen Versuchen, sie 

zu bewältigen, werde ich im weiteren Verlauf noch zurückkommen. 

14  Althusser, Louis, Über die materialistische Dialektik, in: Für Marx, Frankfurt am Main 

1968, S. 141. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 229 

 

 

ralen Kausalität“15 zu entwickeln. „Mit welchem Begriff oder Begriffssystem lassen 
sich die Determination der Elemente einer Struktur, die strukturalen Beziehungen 
zwischen diesen Elementen und alle Auswirkungen dieser Beziehungen als das 
Wirken einer Struktur denken?“16 Die Formen, in denen bisher Kausalität gefasst 
wurde, können den damit formulierten Anforderungen nicht gerecht werden und 
somit die Spezifika der strukturalen Kausalität nicht erfassen. Das lineare Kausali-
tätsmodell, in dem Ursache und Wirkung einander im zeitlichen Verlauf folgen, ist 
hier deshalb unzureichend, weil im Falle der strukturalen Kausalität Ursache und 
Wirkung nicht nur nicht getrennt aufeinander folgen, sondern die Ursache (die 
Struktur) überhaupt nicht als eigenständige, unabhängig von ihren Wirkungen be-
stehende Entität erfasst werden kann; sie besteht vielmehr allein in der Gesamtheit 
ihrer Wirkungen. Das Hegelsche Modell des Ausdrucks muss hingegen, so Althus-
ser, ein einheitliches Wesen unterstellen, das allen einzelnen Momenten zu Grunde 
liegt; sie gelten dann nur als dessen Erscheinung. Alle gesellschaftlichen Phänome-
ne bringen dann nur ein ihnen gemeinsames inneres Prinzip zum Ausdruck.17 „Hin-
ter dieser ganzen Konzeption steht eine Idee der expressiven Totalität, bei der alle 
Elemente totale Teile sind, die jeweils die innere Einheit der Totalität ausdrücken, 
welche in ihrer ganzen Komplexität immer nur die Vergegenständlichung-
Entäußerung eines einfachen inneren Prinzips ist.“18 Ein solches Ausdrucksverhält-
nis ist mit dem Strukturbegriff, den Althusser zu entwickeln beansprucht, nicht ver-
einbar; dieser impliziert auch, dass einer gegebenen Gesellschaftsformation19 nie 
ein einziges einheitsstiftendes Prinzip zu Grunde liegt. 

Althussers Forderung, dass die wissenschaftliche Betrachtung der Geschichte 
diese als „Prozess ohne Subjekt“20 zu begreifen hat, enthält demnach eine doppelte 
Stoßrichtung. Zum einen ist damit angezeigt, dass die Entwicklung der Gesellschaft 
nicht ausgehend von den handelnden Subjekten zu verstehen ist; sie sind nicht er-

                                                            
15  Althusser, Louis und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg 

1972, S. 251. 

16  Ebd., S. 251. 

17  Vgl. Althusser, Louis, Widerspruch und Überdeterminierung. Anmerkungen für eine Un-

tersuchung, in: Für Marx, Frankfurt am Main 1968, S. 67. 

18  Althusser, Louis, Ist es einfach in der Philosophie Marxist zu sein?, in: ders. Ideologie 

und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 

64. 

19  Zum Begriff der Gesellschaftsformation: Vgl. Althusser, Louis, Über die Reproduktion, 

Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. Halbband, Hamburg 2012, S. 44. 

20  Vgl. Althusser, Louis, Über die Beziehung von Marx zu Hegel, in: ders., Lenin und die 

Philosophie, Reinbek bei Hamburg 1974, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


230 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

klärendes, sondern zu erklärendes Phänomen.21 Die Geschichte als „Prozess ohne 
Subjekt“ ist somit mit einem Theater zu vergleichen, bei dem die sozialen Akteure 
„zunächst gezwungenermaßen Schauspieler sind, Gefangene von Texten und Rol-
len, deren Autoren sie nicht sein können. Denn dieses Theater ist in seinem Wesen 
ein Theater ohne Autor.“22 Zum anderen heißt das auch, dass die Gesellschaft nicht 
als Einheit zu fassen ist, in der alle Teile auf ein gemeinsames Zentrum hin ausge-
richtet sind; sie ist vielmehr ein Ensemble heterogener Praxisformen, deren jeweili-
ges Zusammenwirken stets gefährdet bleibt. Mit dieser doppelten Stoßrichtung sind 
auch die beiden Gegner benannt, gegen deren ideologische Verzerrungen Althusser 
das Marxsche Werk meint verteidigen zu müssen: Den „Ökonomismus“ und den 
„Humanismus“. 

Mit dem Vorwurf des „Ökonomismus“ begegnet Althusser jenen Strömungen 
innerhalb des Marxismus, die unterschiedliche gesellschaftliche Praxisformen auf 
ein gemeinsames Zentrum, die Ökonomie, zurückführen und sie damit auf den Sta-
tus unselbstständiger Erscheinungen eines ihnen zu Grunde liegenden Wesens re-
duzieren.23 Die Hegelsche Bestimmung des Verhältnisses von Wesen und Erschei-
nung wird hier zwar, so Althusser, materialistisch gewendet und damit etwa die Be-
ziehung zwischen Staat und bürgerlicher Gesellschaft verkehrt; die Art der Bezie-
hung und der verwendeten Begriffe bleibt dabei jedoch gleich. Das materielle Le-
ben bildet nunmehr das Wesen, dem gegenüber alle anderen gesellschaftlichen Be-
reiche als bloße Erscheinungen gelten.24 Diesen Fehler des Ökonomismus führt 
Althusser in dem von ihm nicht veröffentlichten Manuskript „Über die Reprodukti-
on“ auch auf Marx selbst zurück. In der „Einleitung zur Kritik der politischen Öko-
nomie“ verwendet Marx demnach ein historisches Schema, dementsprechend die 
historische Entwicklung von der konstanten Entfaltung der Produktivkräfte ausgeht, 
der sich die jeweiligen Produktionsverhältnisse und der entsprechende Überbau 
vermittelt über revolutionäre Umwälzungen nur nachträglich anpassen. Dieses 
Schema entspricht hinsichtlich seines formalen Aufbaus der Geschichtsphilosophie 
Hegels, in der die Idee der Freiheit als treibende Kraft gilt, die sich innerhalb einer 

                                                            
21  Vgl. Althusser, Louis, Über Marx und Freud, in: ders. Ideologie und ideologische Staats-

apparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 101. 

22  Althusser, Louis und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg 

1972, S. 260-61. 

23  Es ist hier, wie häufig, nicht ganz eindeutig, welche Autoren Althusser hier konkret im 

Auge hat. 

24  Althusser, Louis, Widerspruch und Überdeterminierung. Anmerkungen für eine Untersu-

chung, in: Für Marx, Frankfurt am Main 1968, S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 231 

 

 

gegebenen politischen Form entwickelt, bis sie diese als beschränkende Hülle 
sprengt, um anschließend eine neue Form zu bilden.25 

Allerdings verweist gerade auch die Metapher von Basis und Überbau, die Marx 
hier verwendet, in Althussers Interpretation auf die Eigenständigkeit der unter-
schiedlichen gesellschaftlichen Instanzen; damit ist ein Gesellschaftsverständnis 
angezeigt, nach dem sich die unterschiedlichen Praxisformen auf irreduzible, zum 
Teil konfligierende Prinzipien beziehen. Sie wirken zwar wechselseitig aufeinander 
ein, ohne darin aber durch ein gemeinsames Zentrum koordiniert zu werden. 

Die ökonomische Basis bleibt zwar auch in der Konzeption Althussers „in letz-
ter Instanz“ determinierend; jedoch ist die Form, in der sich die Widersprüche und 
Konflikte der ökonomischen Basis äußern, stets durch die Gesamtheit der innerhalb 
einer Gesellschaft bestehenden Praxisformen, die etablierten Ideologien, politischen 
Traditionen, internationalen Konstellationen etc., bestimmt. Die Ökonomie ist zwar 
die Basis; der Überbau bestimmt jedoch die Form der Kämpfe. „Die einsame Stun-
de der ‚letzten Instanz‘ schlägt nie, weder im ersten noch im letzten Augenblick.“26 
Ein ökonomischer Widerspruch macht sich also nie in reiner Form geltend; er ist 
zugleich „auch determiniert […] durch die verschiedenen Ebenen und die verschie-
denen Instanzen der Gesellschaftsformation, die er belebt: wir können ihn in seinem 
Prinzip überdeterminiert nennen.“27 

Dieser Begriff des gesellschaftlichen Ganzen soll an dieser Stelle nicht weiter 
verfolgt werden; wichtig ist jedoch, dass diese Kritik des Ökonomismus und die 
Weiterentwicklung des Begriffs der strukturalen Kausalität in zweierlei Hinsicht für 
Althussers Theorie der Ideologie bedeutsam sind. Zum einen verfügen die Staats-
apparate,28 in denen, wie noch zu zeigen sein wird, die Ideologien materiell veran-
kert sind, selbst über kein einheitliches Zentrum. Die unterschiedlichen Ideologi-
schen Staatsapparate Schule, Kirche, Familie, das politische System, das kulturelle 
System usw.,29 entstammen unterschiedlichen Traditionen; sie sind durch unter-

                                                            
25  Vgl. Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 

2. Halbband, Hamburg 2012, S. 297. 

26  Althusser, Louis, Widerspruch und Überdeterminierung. Anmerkungen für eine Untersu-

chung, in: Für Marx, Frankfurt am Main 1968, S. 81. 

27  Ebd., S. 66. 

28  Soweit mir bekannt, rechtfertigt Althusser nicht, weshalb er den Begriff des Apparates 

anderen, z.B. dem der Institution, vorzieht. Vermutlich ist das dem Versuch geschuldet, 

ein ideologiefreies Vokabular zu entwickeln, das ohne den Bezug zu handelnden Akteu-

ren, ihren Absichten, Zwecken usw. auskommt. (Vgl. auch: Ricoeur, Paul, Lectures on 

Ideology and Utopia, NewYork 1986, S. 146.) 

29  Eine Liste findet sich in: Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. 

Halbband, Hamburg 2010, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


232 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

schiedliche, zum Teil widersprüchliche Ausrichtungen und Arbeitsweisen geprägt 
und zudem innerhalb einer gemeinsamen Struktur nur lose vernetzt. 
 
„Während der (repressive) Staatsapparat ein organisiertes Ganzes darstellt, dessen verschie-

dene Glieder unter einer Befehlseinheit zentral zusammengefasst werden […], sind die Ideo-

logischen Staatsapparate vielfältig, unterschiedlich, ‚relativ autonom‘ und dazu in der Lage, 

ein objektives Feld für Widersprüche zu liefern, in denen sich in manchmal begrenzten, 

manchmal auch extremen Formen die Zusammenstöße zwischen dem kapitalistischen und 

dem proletarischen Klassenkampf auswirken und ausdrücken können […].“30 

 
Althusser bezeichnet deshalb auch eine Gesellschaftsformation als eine „Struktur 
von Strukturen.“ „Die Althussersche Konzeption der gesellschaftlichen Totalität als 
eines ‚komplexen Ganzen‘ begreift deren Teile, die Instanzen, also selbst wiederum 
als Ganzheiten.“31  

Zum anderen sind die Ideologischen Staatsapparate in diesem Rahmen als Teil 
des Überbaus ein für die Gesamtstruktur notwendiges Element. „Jeder Wider-
spruch, jede wesentliche Gliederung der Struktur und das allgemeine Gliederungs-
verhältnis in der Struktur mit Dominante bilden ebenso viele Existenzbedingungen 
des komplexen Ganzen selbst.“32 Die Ideologie ist damit nicht bloß eine passive 
Abbildung der realen gesellschaftlichen Verhältnisse, sondern für die Reproduktion 
des gesellschaftlichen Gesamtzusammenhanges selbst konstitutiv. 

Die Explikation des Begriffs der strukturalen Kausalität richtet sich jedoch nicht 
nur gegen die Ideologie des „Ökonomismus“, sondern auch gegen die selbst inner-
halb des Marxismus vertretene Ideologie des „Humanismus“. Die Ideologie des 
„Humanismus“ wurde, so Althusser, auch von Marx selbst in dessen Frühschriften 
vertreten. Kennzeichnend hierfür ist der Ausgang von einer Wesensbestimmung des 
Menschen, die dem Einzelnen als Attribut zukommt und die als Berufungsinstanz 
der Kritik und als Grundlage für die Erklärung historischer Entwicklungen in An-
spruch genommen wird. „Der Mensch als Zentrum seiner Welt im philosophischen 
Sinne des Wortes, als ursprüngliches Wesen und Zweck seiner Welt: dies läßt sich 

                                                            
30  Ebd., S. 61. Trotz dieser  Differenzen bilden die unterschiedlichen Ideologischen Staats-

apparate und ihre jeweiligen Arbeitsweisen innerhalb einer gegebenen Gesellschaftsfor-

mation eine interne Struktur, in der jeweils ein bestimmter ideologischer Staatsapparat 

eine dominante Funktion einnimmt; im Falle der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft 

ist dies die Schule. 

31  Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 43. 

32  Althusser, Louis, Über die materialistische Dialektik, in: Für Marx, Frankfurt am Main 

1968, S. 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 233 

 

 

wohl als ein theoretischer Humanismus im strengen Sinne bezeichnen.“33 Aller-
dings brechen Marx und Engels in späteren Schriften mit einer solchen Vorstellung 
und entwickeln, so Althusser, einen theoretischen Antihumanismus. Wenn nämlich 
das Individuum als „Ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse“34 bestimmt ist, 
kann nicht länger von einem allgemeinen Wesensbegriff ausgegangen werden; 
vielmehr sind umgekehrt die Bestimmungen des Individuums allein vor dem Hin-
tergrund der bestehenden Produktionsweise zu verstehen.35 

 
„Marx zeigt, daß das, was eine Gesellschaftsformation in letzter Instanz determiniert und ihre 

Erkenntnis gibt, nicht das Gespenst eines menschlichen Wesens oder einer menschlichen Na-

tur ist; es ist nicht der Mensch und nicht einmal „die Menschen“ , sondern ein Verhältnis, das 

Produktionsverhältnis, das mit der Basis, dem Unterbau zusammenfällt.“36   

 
Wenn jedoch nach Althusser der dialektische Materialismus von einer gegebenen 
gesellschaftlichen Struktur ausgeht, innerhalb derer erst einzelnen Individuen spezi-
fische Funktionen zugewiesen werden, dann muss geklärt werden, weshalb deren 
Handlungen in der Regel tatsächlich diesen Funktionszuweisungen entsprechen. 
Und genau in dieser Hinsicht ist die Theorie der Ideologie ein Element der Weiter-
entwicklung des Begriffs der strukturalen Kausalität.37 Auf ihrer Grundlage soll 
verständlich werden, weshalb die Handlungen und das Selbstverständnis der Indivi-
duen in der Regel den Reproduktionsanforderungen des gesellschaftlichen Struktur-
zusammenhangs entsprechen. „Was uns hier interessieren muss, ist zunächst her-
auszufinden, wie der Ideologie dieser Kraftakt gelingt, der darin besteht, ganz allein 

                                                            
33  Althusser, Louis, Ist es einfach in der Philosophie Marxist zu sein?, in: ders. Ideologie 

und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 

79. Mit dieser Kritik des Humanismus richtet sich Althusser u.a. gegen existentialisti-

sche, phänomenologische und anthropologische Marxdeutungen. (Vgl. Honneth, Axel, 

Geschichte und Interaktionsverhältnisse. Zur strukturalistischen Deutung des Histori-

schen Materialismus, in: Jaeggi, Urs und Honneth, Axel (Hrsg.), Theorien des Histori-

schen Materialismus. Band 1, Frankfurt am Main 1977, S. 425.) 

34  Marx, Karl, Thesen über Feuerbach, in: MEW. Band 3, S. 534. 

35  Vgl. Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Für Marx, Frankfurt am 

Main 1968, S. 178. 

36  Althusser, Louis, Ist es einfach in der Philosophie Marxist zu sein?, in: ders. Ideologie 

und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 

83. 

37  Vgl. Althusser, Louis, Über Marx und Freud, in: ders., Ideologie und ideologische Staats-

apparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


234 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

‚die Dinge in Gang‘ und die Leute auf Trab zu halten.“38 Erst die Unterwerfung un-
ter die herrschende Ideologie ermöglicht es, dass die Individuen „ganz von allein“39 
funktionieren. Den Individuen kommt hier keine konstitutive Funktion zu; ihre Rol-
le wird vielmehr von der gegebenen Struktur festgelegt. Die Zuspitzung, mit der 
Althusser hier arbeitet, um diese These zu plausibilisieren, kennzeichnet die gesam-
te Ideologietheorie: Entweder gilt, wie im Humanismus, das Subjekt als Ursprungs-
kategorie, als souveräner Urheber der eigenen Praxis; dann aber werden bestehende 
Abhängigkeiten von vorgefundenen Umständen ausgeblendet. Oder aber diese Um-
stände werden anerkannt, dann aber ist das Handeln vollständig „durch den Mecha-
nismus des Prozesses diktiert“40. Entweder sind alle Regeln durch die Spieler er-
zeugt, oder aber die Regeln spielen die Spieler.41 Ein Drittes, etwa den eigenständi-
gen Umgang mit vorgefundenen Umständen, gibt es nicht. 

Der „Humanismus“ wird von Althusser also gerade deshalb als ideologisch zu-
rückgewiesen, weil er das Subjekt, verstanden als Urheber seiner Handlungen, nicht 
als eine von einem gesellschaftlichen Strukturzusammenhang abzuleitende, sondern 
als ursprüngliche Kategorie versteht und damit die faktisch bestehende Abhängig-
keit und Unterwerfung des Einzelnen verschleiert. Die Theorie der Ideologie the-
matisiert demgegenüber die Ideologie als notwendige Bedingung für die Reproduk-
tion einer jeden gesellschaftlichen Struktur. Sie kann selbst in einer klassenlosen 
Gesellschaft nicht überwunden werden. Damit verliert aber der Begriff der Ideolo-
gie seine gesellschaftskritische Funktion; er ist vielmehr notwendig, um ein allge-
meines gesellschaftstheoretisches Problem zu lösen - das der Erklärung der Repro-
duktion einer Gesellschaftsstruktur. Der Mensch ist, so Althusser, von Natur aus ein 
ideologisches Lebewesen.42 „Die Ideologie ist keine Verirrung oder ein zufälliger 
Auswuchs der Geschichte: sie ist eine für das historische Leben der Gesellschaften 

                                                            
38  Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. 

Halbband, Hamburg 2012, S. 142. 

39  Ebd., S. 111. 

40  Ebd., S. 31. 

41  Leicht variiert übernommen von: Thompson, Edward P.,  Das Elend der Theorie. Zur 

Produktion geschichtlicher Erfahrung, Frankfurt am Main 1980, S. 212. Leicht variiert, 

weil Thompson hier Regellosigkeit der Eigenaktivität der Regeln gegenüber stellt. Dies 

trifft m.E. die von Althusser suggerierte Alternative nicht ganz. Diese arbeitet, wie er-

wähnt, mit dem Gegensatz zwischen der durch das Subjekt erzeugten und der subjekter-

zeugenden Regel. 

42  Vgl. Althusser, Louis,Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 

2. Halbband, Hamburg 2012, S. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 235 

 

 

wesentliche Struktur.“43 Ihr kommt innerhalb der Geschichte eine einheitliche 
Funktion und Struktur zu; allein deshalb ist überhaupt eine allgemeine Theorie der 
Ideologie möglich.44 Gegen Kritiken gegenüber diesem „theoretischen Antihuma-
nismus“ wendet Althusser ein, dass es die kapitalistischen Produktionsverhältnisse 
sind, die die Subjekte zu Trägern von Funktionen reduzieren, während die Marx-
sche Theorie diese Reduktion nur reflektiert. „Nicht der Theoretiker Marx behan-
delt sie so, sondern das kapitalistische Produktionsverhältnis!“45 Dies ist zwar rich-
tig, jedoch ist die Marxsche theoretische Reflexion dieser Reduktion zugleich ihre 
Kritik und ihre Kritik ist sie deshalb, weil eine alternative Einrichtung der gesell-
schaftlichen Verhältnisse als möglich gilt, in der die Subjekte nicht nur gegebene 
Funktionsanforderungen erfüllen, sondern dieses Verhältnis selbst gestalten. Diese 
Annahme teilt Althusser jedoch nicht; für ihn ist soziale Praxis nur durch und unter 
einer Ideologie möglich. In dieser Hinsicht kann die Ideologiekonzeption Althus-
sers gerade nicht, wie von ihm beansprucht, als Weiterentwicklung der Marxschen 
verstanden werden. Denn sie fragt nicht nach den Formen, in denen die Interessen 
der Herrschenden verschleiert werden und als die der Allgemeinheit erscheinen, 
nicht nach den Formen der Naturalisierung gesellschaftlicher Verhältnisse und nicht 
nach Blockierungen des Erfahrungsprozesses, die die Aufklärung praktischer Wi-
dersprüche verhindern, sondern nach den allgemeinen Bedingungen der Reproduk-
tion einer gesellschaftlichen Struktur. 

Der kritische Gegenbegriff zu dem der Ideologie ist dann nicht der einer alterna-
tiven Gesellschaftsordnung, in der die Ideologie überwunden werden kann, sondern 
der der Wissenschaft. Auf ihrer Grundlage allein ist es möglich, die Ideologie zu 
durchschauen und zu erklären. Dieser Versuch der Trennung zwischen der Praxis, 
von der gelten soll, dass sie nur durch eine Ideologie möglich ist und der Wissen-
schaft, die allein diese Funktionsweise der Ideologie zu durchschauen vermag, führt 
jedoch in Widersprüche. Denn einerseits soll die Ideologie als Voraussetzung jeder 
Praxis gelten; sie ermöglicht es, dass die Individuen durch ihr Handeln zur Repro-
duktion eines sozialen Zusammenhanges beitragen, ohne sich über diese soziale 
Bedeutung aufklären zu können. Die Einsicht in diese Funktionsweise ist nur aus 
einer externen Perspektive, der der Wissenschaft, möglich. Zugleich soll aber ande-

                                                            
43  Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Für Marx, Frankfurt am Main 

1968, S. 183. 

44  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 74. 

45  Althusser, Louis, Ist es einfach in der Philosophie Marxist zu sein?, in: ders. Ideologie 

und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 

84. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


236 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

rerseits die Wissenschaft selbst als ein Ideologischer Staatsapparat und damit als ei-
ne Praxis unter anderen begriffen werden. 

Das Subjekt ist nach Althusser eine ideologische Kategorie und sogar, wie noch 
zu diskutieren sein wird, die grundlegende ideologische Kategorie schlechthin. 
Wenn vor diesem Hintergrund die Wissenschaft als Gegenbegriff zu dem der Ideo-
logie eingeführt werden soll, dann muss es möglich sein, den wissenschaftlichen 
Forschungsprozess rekonstruieren zu können, ohne dabei die Kategorie des Sub-
jekts einführen zu müssen. Den Versuch einer solchen Rekonstruktion unternimmt 
Althusser, indem er den Begriff der Praxis, unter den dann auch der der wissen-
schaftlichen Forschung fällt, anhand des Begriffs der Produktionsweise entwickelt. 
Eine Produktionsweise ist, so die klassisch-marxistische Interpretation, bestimmt 
als eine Einheit von Produktivkräften und Produktionsverhältnissen. Praxisformen 
unterscheiden sich demnach zunächst hinsichtlich der Produktivkräfte, die in ihnen 
zum Einsatz kommen, d.h. danach, welche Arbeitsgegenstände ihnen zu Grunde 
liegen, welche Mittel sie für deren Umwandlung einsetzen und welche Resultate sie 
erzeugen. Den Individuen kommt hierbei deshalb nur eine untergeordnete Bedeu-
tung zu, weil sie die in diesem Prozess eingesetzten Arbeitsmittel und die für ihre 
Anwendung notwendigen technischen Regeln schon als gegeben vorfinden. „Dar-
aus ergibt sich die wichtige marxistische THESE, dass innerhalb der PRODUK-
TIVKRÄFTE, zu denen die Menschen als aktive Träger des Arbeitsprozesses gehö-
ren, nicht etwa diese Menschen, sondern die Produktionsmittel das determinierende 
Element bilden.“46 Zudem sind innerhalb einer Produktionsweise die Produktions-
verhältnisse gegenüber den Produktivkräften das determinierende Element. So 
ergibt sich aus der Ausrichtung des kapitalistischen Produktionsverhältnisses auf 
die Mehrwertproduktion der Einsatz der technischen Mittel, wie etwa das Fließ-
band, sowie die unterschiedlichen Aspekte der Teilung und Organisation der Arbeit, 
z.B. die Trennung zwischen Planungs-, Überwachungs-, und Ausführungsfunktio-
nen.47 Der einzelne Handelnde ist demnach also in jeder Praxis sowohl in Bezug auf 
die Mittel, die er einsetzt, als auch in Bezug auf die Funktion, die er darin erfüllt, 
durch die jeweilige Produktionsweise bestimmt. 

Auch die theoretische Praxis der Wissenschaft wird demnach spezifiziert durch 
die Natur des Objekts, auf das sie sich bezieht, den konkreten Gegenstand der For-
schung, durch die Produktionsmittel, die sie einsetzt, etwa die spezifischen For-

                                                            
46  Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. 

Halbband, Hamburg 2012, S. 50. Die Hervorhebung stammt vom Autor. Den berühmten 

Sperrdruck verwendet Althusser zumeist, jedoch, wie dieses Beispiel zeigt, nicht immer, 

für die Kennzeichnung technischer Termini. Vgl. die editorische Notitz von Jaques Bidet 

im selben Band. 

47  Vgl. ebd., S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 237 

 

 

schungsmethoden, und das Ergebnis, das sie produziert, nämlich Erkenntnisse, so-
wie die interindividuellen Verhältnisse, unter denen sich dieser Prozess vollzieht. 
Dies scheint Althusser die Möglichkeit zu geben, in Bezug auf das Gebiet der Wis-
senschaft die Bedingungen der Möglichkeit gültiger Erkenntnis nicht in einem er-
kennenden Subjekt verankern zu müssen.48  
 
„Genaugenommen sieht nicht mehr das Auge (Auge des Geistes) eines Subjekts das, was auf 

dem von einer theoretischen Problematik bestimmten Feld erscheint: in den Objekten oder 

Problemen, die es bestimmt, sieht vielmehr dieses Feld sich selbst: Sehen ist also nichts ande-

res als die notwendige Reflexion der Objekte durch ihr Feld.“49 

 
Nicht der Forschende wendet bestimmte Methoden auf einen gegebenen Gegen-
stand an, um ein bestimmtes Resultat zu erzielen; vielmehr wird er selbst innerhalb 
der wissenschaftlichen Produktionsweise angewendet, so wie die Arbeitskraft in-
nerhalb einer ökonomischen Produktionsweise angewendet wird.50 In beiden Pro-
zessen spielt das Subjekt zwar noch eine Rolle, jedoch nicht die, die es zu spielen 
vermeint.51 

Fraglich aber ist, ob es mit diesem Vokabular gelingt, den Forschungsprozess 
der Wissenschaft als „Prozess ohne Subjekt“ zu rekonstruieren und damit die Wis-
senschaft rigoros von der Ideologie zu trennen. Wird, so die These, die Althusser zu 
rechtfertigen sucht, die wissenschaftliche Forschung als eine Produktionsweise un-
ter anderen gefasst, so kann gezeigt werden, dass in ihr den Produktionsverhältnis-

                                                            
48  Althusser, Louis und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg 

1972, S. 77. 

49  Ebd., S. 28. 

50  Damit werden aber nicht nur wissenschaftliche Neuerungen, also auch die von Marx aus-

gehende, unverständlich. Die Erzeugung von Erkenntnissen ist dann allein vor dem Hin-

tergrund einer gegebenen, den Forschungsprozess bestimmenden Struktur zu erklären. 

Das zentrale erkenntnistheoretische Problem, das Althusser noch aufwirft, lautet dann 

auch nicht mehr, welche Voraussetzungen für die Möglichkeit gültiger Erkenntnisse in 

Anspruch genommen werden müssen, sondern unter welchen Umständen der Produkti-

onsprozess der theoretischen Praxis einen Erkenntniseffekt produziert. „Der Mechanis-

mus, den wir erhellen möchten, ist also der Mechanismus, der in den besonderen, 

,Erkenntnisse‘ genannten Produkten diesen ,Erkennntiseffekt‘ erzeugt.“ (Althusser, Louis 

und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg 1972, S. 82.) Es 

ist aber nicht zu sehen, wie es möglich sein soll, von einem Mechanismus der Erzeugung 

von Erkenntnissen zu sprechen, ohne die Unterscheidung zwischen Ursachen und Grün-

den einzuziehen. 

51  Ebd., S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


238 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

sen sowie den Produktivkräften und nicht dem erkennenden Subjekt die entschei-
dende Rolle zukommt. Wenn aber für den ökonomischen Prozess gilt, dass dessen 
Reproduktion nur gelingt, wenn die herrschende Ideologie garantiert, dass die Indi-
viduen die ihnen zugewiesene Funktion „wie von selbst“ erfüllen und zugleich die 
Arbeitskraft des Forschenden innerhalb des Forschungsprozesses genau so ange-
wendet wird, wie die des Arbeitenden innerhalb des ökonomischen Produktionspro-
zesses, dann muss auch für den Bereich der Wissenschaft erklärt werden, weshalb 
bestimmte Individuen bestimmten Funktionszuweisungen, hier die zu forschen, 
freiwillig und „ganz von selbst“ entsprechen und dies kann nach Althusser nur die 
Theorie der Ideologie leisten.52 Dann aber ist es nicht länger möglich, wie von Alt-
husser beansprucht, Ideologie und Wissenschaft rigoros zu trennen; vielmehr muss 
innerhalb der Wissenschaft von einer Ideologie, von der Ideologie als Möglich-
keitsbedingung der Wissenschaft gesprochen werden. 

Und auch in einer anderen Hinsicht führt dieser Versuch der Trennung in einen 
Widerspruch. Wenn nämlich die Ideologie als die notwendige Voraussetzung einer 
jeden Praxis gilt und zugleich die Wissenschaft rigoros von ihr getrennt werden 
soll, weil nur diese Trennung eine Einsicht in ihre Funktionsweise ermöglicht, dann 
bleibt unklar, wie die eigene Theoriebildung zugleich als praktischer Eingriff, nach 
Althusser als „Klassenkampf in der Theorie“ verstanden werden kann.53 Denn ist 
sie ein solcher Eingriff, dann ist es nicht möglich, beide Bereiche, die Wissenschaft 

                                                            
52  „Es gibt Praxis nur durch und unter einer Ideologie.“ (Althusser, Louis, Ideologie und 

ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 84.) Diese Zuspitzung ist, 

wenn jede Praxis als Produktion begriffen wird, nur konsequent. Denn Produktion voll-

zieht sich nur innerhalb einer bestimmten Produktionsweise; in dieser ist, wie gezeigt, die 

Arbeitskraft ein untergeordnetes, durch die gegebene Struktur bestimmtes Moment. Für 

jede Praxis ist dann aber zu fragen, wie es in ihr gelingt, dass die Individuen in ihr „wie 

von selbst“ funktionieren. Wäre die ideologische Praxis eine Praxis neben anderen, dann 

würde sich das Problem auch für sie selbst stellen oder sie könnte das Funktionieren der 

anderen nicht erklären. Das aber heißt, dass die ideologische Praxis nicht einem bestimm-

ten gesellschaftlichen Teilbereich, also einzelnen Institutionen des Überbaus zugeordnet 

werden kann; sie thematisiert dann nur einen bestimmten Aspekt, der für jedwede Praxis 

erfüllt sein muss. Jede Praxis also muss, was auch immer sie im Besonderen produziert, 

ob Bauklötzchen, Wahlsiege oder Erkenntnisse, auch Subjekte produzieren, die sich mit 

ihren Handlungen in die durch Rituale geregelten Praktiken der ideologischen Staatsap-

parate einzufügen vermögen. Die Theorie der Ideologie muss sie dann so rekonstruieren 

können, dass deutlich wird, wie das gelingt. Der Schritt, mit dem poststrukturalistische 

Autoren die Grundfigur der Ideologietheorie aus dem Marxschen Gesellschaftsverständ-

nis lösen, ist damit bei Althusser selbst schon angelegt. 

53  Ricoeur, Paul, Lectures on Ideology and Utopia, New York 1986, S. 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 239 

 

 

von der Geschichte und die Ideologie als der Form, in der die den Geschichtsverlauf 
prägenden kämpfenden Klassen ihre Kämpfe erfahren und deuten, voneinander zu 
trennen. Diese Spannung rührt m.E. daher, dass Althusser zwei heterogene sozial-
theoretische Traditionslinien zu verknüpfen sucht: eine, die auf Durkheim und eine, 
die auf Marx zurückgeht. In Kontinuität zur ersten muss er, um die eigene Perspek-
tive als wissenschaftliche ausweisen zu können, zwischen den Vorurteilen des 
common sense und den Begriffen der Theorie, die gerade durch die Enthaltung von 
Parteinahmen gewonnen werden, zwischen dem Selbstverständnis der Handelnden 
und der tatsächlichen sozialen Bedeutung ihres Tuns trennen.54 In einem solchen 

                                                            
54  In den methodologischen Reflexionen Durkheims wird der Bruch mit der Akteursper-

spektive damit gerechtfertigt, dass die alltagspraktischen Begriffsbildungen, die sich auf 

soziale Phänomene beziehen, einem grundsätzlichen Zweifel zu unterziehen sind. Zwar 

entwickeln auch die Akteure ein Verständnis der Gesellschaft und ihrer zentralen Institu-

tionen; der Soziologe bewegt sich also scheinbar auf einem Gebiet, das durch ein schon 

bestehendes Vorverständnis erschlossen wurde, zumal dieses Vorverständnis, so könnte 

weiter gefolgert werden, da nämlich die sozialen Phänomene das Werk der handelnden 

Individuen sind, in diesem Fall sogar für den Gegenstand selbst eine konstitutive Bedeu-

tung hat. Dieser letzte Punkt wird jedoch von Durkheim deshalb in Zweifel gezogen, weil 

die zentralen, den Alltag prägenden Institutionen von vorhergehenden Generationen tra-

diert wurden, die Ursachen ihres Entstehens also nicht unmittelbar präsent sind und die 

Akteure schon für ihr individuelles und erst recht für ihr soziales Handeln über die tat-

sächlich bestimmenden Motive sich nicht Rechenschaft zu geben wissen. Und dies liegt, 

so lautet das zentrale Argument, das Durkheim in diesem Text entwickelt, daran, dass das 

jeweilige Vorverständnis ohne eine hinreichende, wissenschaftlichen Kriterien genügen-

de Methode gebildet wurde. (Vgl. Durkheim, Emile, Die Regeln der soziologischen Me-

thode, Frankfurt am Main 1984, S. 90.) Es ist nur notwendiges Mittel für den unmittelba-

ren Lebensvollzug; sein Nutzen liegt in der erfolgreichen Bewältigung bestehender Um-

weltanforderungen. Es erfasst deshalb allenfalls die Aspekte des Gegenstandes, die sich 

auf das eigene Handeln unmittelbar auswirken; keinesfalls jedoch, oder zumindest nicht 

zwingend, seine zentralen Bestimmungen. Die schon bestehenden Vorverständnisse gel-

ten deshalb nicht als Mittel, um sich einen zu untersuchenden Gegenstandsbereich zu er-

schließen, sondern als zu überwindende Vorurteile; sie verhindern gerade eine unvorein-

genommene Untersuchung der das soziale Leben prägenden Gesetzmäßigkeiten. „Diese 

Begriffe sind im Gegenteil wie ein Schleier, der sich zwischen die Dinge und uns legt 

und sie desto mehr verhüllt, je durchsichtiger man ihn glaubt.“ (Ebd., S. 116.) Insofern 

die Ausschaltung der Vorurteile – und damit der Bruch mit der Akteursperspektive – als 

die zentrale Bedingung gilt, um zu gesichertem Wissen über die soziale Welt gelangen zu 

können, müssen hier alle Vorbegriffe systematisch ausgeschaltet werden. „Der Soziologe 

muß also, sowohl bei der Bestimmung des Gegenstandes seiner Forschung als auch im 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


240 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Rahmen jedoch ist es nur schwer möglich, die eigene theoretische Arbeit, wie in der 
marxistischen Tradition, zugleich als praktischen Eingriff, als Teil der Selbstaufklä-
rung der Akteure über die in ihrem Handeln auftretenden praktischen Widersprüche 
zu begreifen. 

Eine Alternative dazu besteht darin, die strikte Gegenüberstellung zwischen 
Wissenschaft und Ideologie, zwischen Außen- und Innenperspektive aufzugeben 
und die Kritik der Ideologie als schrittweise zu vollziehenden Selbstaufklärungs-
prozess zu konzipieren. Wenn aber ein solcher Selbstaufklärungsprozess als mög-
lich angesehen wird, dann besteht auch kein Grund mehr für die Behauptung, dass 
die ideologische Verkennung in allen denkbaren gesellschaftlichen Formationen in 
gleicher Weise unüberwindbar und notwendig ist. Auf die Möglichkeit einer sol-
chen Selbstaufklärung und eine damit verbundene gesellschaftskritische Funktion 
zielt, wie im Abschnitt „Anerkennen als Erfahrungsprozess I“ herausgearbeitet, der 
Marxsche Begriff der Ideologiekritik. Die Ideologiekritik zeigt hier, dass und wie 
die bisherige Realisierung spezifischer praktischer Prinzipien ihre eigene Verkeh-
rung hervorbringt und damit auch, inwiefern diese Prinzipien und das damit ver-
bundene Selbstverständnis der Handelnden künftig reformuliert werden müssen. 
Eine solche Rekonstruktion der bisherigen Situation, die die leitenden normativen 
Prinzipien, die Formen der Handlungsvernetzung und die Weiterentwicklung der 
zentralen praktischen Prinzipien umgreift, ist in der Konzeption Althussers kaum 
denkbar. Dies nicht nur, weil hier die Akteure allein durch die Anforderungen der 
bestehenden Struktur bestimmt sind, sondern auch, weil die jeweiligen praktischen 
Prinzipien allein hinsichtlich ihrer Reproduktionsfunktion in die Untersuchung ein-
bezogen werden; sie gelten nie als wie immer unzureichende, vorläufige Vorschlä-
ge für die Lösung praktischer Konflikte, sondern als direkte Antwort auf die Repro-
duktionsanforderungen einer gegebenen Struktur. Wird in dieser Weise der Sinn, 

                                                                                                                                    
Verlaufe seiner Beweisführung, sich des Gebrauchs von Begriffen entschieden entschla-

gen, die außerhalb der Wissenschaft und für Bedürfnisse, die nichts Wissenschaftliches 

an sich haben, gebildet wurden. Er muß sich von falschen Selbstverständlichkeiten be-

freien, die den Verstand des naiven Menschen beherrschen, und ein für allemal das Joch 

dieser empirischen Kategorien abschütteln, die durch lange Gewöhnung schließlich zu 

einer tyrannischen Macht werden.“ (Ebd., S. 129.) Gerade für die Soziologie ist ein sol-

cher Schritt notwendig, denn ihre Gegenstände prägen die Lebensvollzüge der Einzelnen 

unmittelbar und evozieren so Parteinahmen, die eine nüchterne Untersuchung verhindern. 

„Was die Emanzipation der Soziologie so schwierig macht, ist der Umstand, dass das Ge-

fühl häufig Partei ergreift.“ (Ebd. S. 129.) Dieses Modell war, wie Robin Celikates zeigt, 

für die Entwicklung der kritischen französischen Soziologie insgesamt und auch für Alt-

husser von entscheidender Bedeutung. (Vgl. Celikates, Robin, Kritik als soziale Praxis. 

Gesellschaftliche Selbstverständigung und kritische Theorie, Frankfurt am Main 2009.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 241 

 

 

den praktische Prinzipien für die Akteure haben können, ausgeblendet, wird auch 
die Entstehung und Entwicklung der Ideologie zum Rätsel.55'56 

                                                            
55  Althusser schreibt: „Die menschlichen Gesellschaften scheiden die Ideologie aus wie ein 

Element oder eine Atmosphäre, die für ihre Atmung, für ihr geschichtliches Leben uner-

läßlich sind.“ (Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Für Marx, Frank-

furt am Main 1968, S. 182.) Die funktionalistische These, dass die Ideologie für das ge-

schichtliche Leben einer Gesellschaft unerlässlich ist, ersetzt jedoch noch nicht den 

Nachweis, wie konkrete Ideologien entstehen. 

56  Gegen diese Rekonstruktion lassen sich jedoch zwei Einwände erheben. 1. betont Althus-

ser, dass den unterschiedlichen Ideologischen Staatsapparaten auch, wie erwähnt, unter-

schiedliche, zum Teil konfligierende Praktiken zu Grunde liegen. Die Struktur erzeugt al-

so keineswegs, wie das vorangegangene Zitat aus „Marxismus und Humanismus“ nahe 

legt, quasi automatisch die Bedingungen ihrer Reproduktion; vielmehr basiert letztere 

stets auf einem prekären, keineswegs langfristig gesicherten Gleichgewicht zwischen un-

terschiedlichen Instanzen. „Jede strukturale Kausalität ist der notwendige Effekt einer ir-

reduziblen Kontingenz, in der jederzeit die latente Möglichkeit der Krise steckt.“ Balibar, 

Étienne, Adieu, in: ders., Für Althusser, Mainz 1994, S. 39.) Diese Heterogenität der un-

terschiedlichen Praktiken ermöglicht 2. auch Konflikte, genauer: Klassenkämpfe, inner-

halb der Ideologischen Staatsapparate. Gegen Einwände, die den latenten Funktionalis-

mus der Ideologietheorie beklagen, betont Althusser, die Arbeit der Ideologischen Staats-

apparate sei gerade deshalb notwendig, weil es Widerstand gibt. (Althusser, Louis, Ideo-

logie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 106.) In der Ideo-

logie, oder genauer: zwischen den verschiedenen Ideologien werden also auch die zentra-

len Konflikte einer Gesellschaft ausgetragen. Die Ideologischen Staatsapparate sind dem-

entsprechend Orte des Klassenkampfs, in denen sowohl ehemals herrschende Klassen ih-

re Position bewahren als auch ausgebeutete Klassen Widersprüche ausnutzen und Terrain 

gewinnen können. Dies zeigt sich etwa im Übergang von der feudalen zur kapitalisti-

schen Gesellschaftsordnung. Weil in der feudalen Gesellschaft die Kirche den zentralen 

Ideologischen Staatsapparat bildet, der schulische, informationelle, kulturelle und religiö-

se Funktionen vereint, konzentriert sich der Kampf von der Reformation bis zur Aufklä-

rung auf diese Institution und die von ihr vertretenen religiösen Dogmen. Die Eroberung 

der Staatsmacht durch die Bourgeoisie in der französischen Revolution hatte neben der 

Aneignung, Zerschlagung und Neuformung der repressiven Staatsapparate auch das Ziel 

der Zerschlagung der Kirche. Mit der Schule schafft die Bourgeoisie einen neuen Staats-

apparat, der zwar Teile der ehemals kirchlichen Funktionen übernimmt, aber in erster Li-

nie dem Ziel dient, ihre Hegemonie zu sichern. Eine solche Lesart hat insbesondere Éti-

enne Balibar entwickelt. Die Ideologie ist demnach die Form, in der die Klassenkämpfe 

einer Gesellschaft geführt werden und damit auch politisch stets umstritten. Deshalb be-

hauptet die Ideologietheorie auch keine einfache Manipulation durch die herrschenden 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


242 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

                                                                                                                                    
Gedanken und eine dementsprechende Beschränktheit der Beherrschten. (Vgl. Balibar, 

Étienne, Das Nicht-Zeitgenössische, in: ders., Für Althusser, Mainz 1994, S. 73.) Die 

Ideologie ist eine von den Beherrschten selbst ausgehende Konstruktion eines bestimm-

ten Selbstverständnisses, in denen deren zentrale Konflikte und Hoffnungen verarbeitet 

werden. „Die  herrschende Ideologie in einer gegebenen Gesellschaft ist immer eine spe-

zifische Universalisierung des Imaginären der Beherrschten: die von ihr ausgearbeiteten 

Begriffe lauten Gerechtigkeit, Freiheit und Gleichheit, Arbeit, Glück usw. […].“ (Ebd., S. 

75) 

 Allerdings lässt sich gegen diese Lesart einwenden, dass die Heterogenität der unter-

schiedlichen Staatsapparate durch den Rückbezug auf die ökonomische Basis zugleich 

auch eingeschränkt wird; die unterschiedlichen Ideologischen Staatsapparate werden 

durch die herrschende Ideologie, die aufgrund der „Determinierung in letzter Instanz“ die 

der Herrschenden ist, vereinheitlicht. Diesen beiden spannungsvollen Tendenzen inner-

halb der Ideologietheorie zwischen der Heterogenität der Ideologischen Staatsapparate 

und ihrer Vereinheitlichung durch die herrschende Ideologie, bleibt in der Durchführung 

der Ideologietheorie die letztere dominant. (Vgl. Schweicher, Reinhard, Epistemologie 

bei Althusser. Einige Bemerkungen zu Althussers Versuch einer „Theorie der Ideologie“, 

in: Sandkühler, Hans-Jörg (Hrsg.), Betr.: Althusser. Kontroversen über den Klassen-

kampf in der Theorie, Köln 1977, S. 152.) Denn hier werden gegenwärtige Ideologien al-

lein als Bedingungen der Reproduktion der bestehenden ökonomischen Struktur themati-

siert, mögliche Konflikte zwischen ihnen ausgeblendet und vielmehr ihr wechselseitiges 

Ergänzungsverhältnis herausgearbeitet. Mit einer solchen funktionalistischen Deutung 

reduziert er die Komplexität gesellschaftlicher Institutionen „auf den Status bloßer Unter-

stützung anderer Institutionen und verlegt ihre Bedeutung außerhalb ihrer selbst.“ (Eagle-

ton, Terry, Ideologie. Eine Einführung, Stuttgart 2000, S. 173.) Dies zeigt sich u.a. in 

Althussers Diskussion des Rechts. Er versucht hier zu zeigen, inwiefern die juristisch-

moralische Ideologie die freiwillige Befolgung der Rechtsnormen ermöglicht und damit 

den Bestand einer gegebenen strukturierten Praxis garantiert. „Damit die juristische Pra-

xis ‚funktioniert‘ reicht es aus, auf die juristisch-moralische Ideologie zurückzugreifen 

und die Dinge funktionieren „ganz von alleine […].“ (Althusser, Louis, Über die Repro-

duktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. Halbband, Hamburg 2012, S. 111.) 

Die Funktion der durch die juristisch-moralische Ideologie garantierten Rechtsnormen 

besteht ihrerseits darin, dass Zusammenspiel der kapitalistischen Produktionsverhältnisse 

zu regulieren. Die behauptete Eigenständigkeit der unterschiedlichen Instanzen schlägt 

sich also in der Analyse des Rechts nicht nieder; sämtliche Charakteristika des Rechts, 

die Althusser diskutiert - Abstraktion, Universalität und Formalität - sind vielmehr aus 

dieser Funktionsbestimmung abzuleiten. Das Recht oder die juristisch-moralische Ideo-

logie gilt damit nicht als ein zwischen unterschiedlichen Ansprüchen umkämpftes Feld 

und in keiner Hinsicht als mögliche Berufungsinstanz der Kritik; ihre Bedeutung be-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 243 

 

 

 
 

7.2 EIN BILD HÄLT UNS GEFANGEN: IDEOLOGIE UND

 IDENTITÄT 
 

„An uns ist es, den tiefen theoretischen Grund für 

diese Behauptung zu suchen.“57 

 
Die Ideologietheorie versteht sich dementsprechend als ein Element der Weiterent-
wicklung des in den Marxschen Schriften implizit angelegten Begriffs der „struktu-
ralen Kausalität“; ihr Ausgangspunkt ist die Frage nach den Bedingungen der Re-
produktion einer gegebenen Produktionsweise, wie es möglich ist, dass eine Gesell-
schaft in ihrer Produktion die Bedingungen dieser Produktion selbst mit reprodu-
ziert. Die Antwort hierauf ist auf verschiedenen Ebenen zu entwickeln. Marx be-
stimmt im Kapital den kapitalistischen Produktionsprozess als Einheit von Arbeits-
prozess und Verwertungsprozess; Arbeit überhaupt, der „Stoffwechsel mit der Na-
tur“ ist demnach eine allgemeine Naturbestimmung des Menschen; die Eigenschaft, 
wertbildend zu sein, kommt ihr jedoch nur unter bestimmten gesellschaftlichen Be-
dingungen zu. Die Reproduktion der kapitalistischen Produktionsweise beinhaltet 
demnach nicht nur die Reproduktion der allgemeinen Voraussetzungen des Ar-
beitsprozesses überhaupt,58 sondern auch die der Voraussetzungen des Verwer-
tungsprozesses. Dafür muss sie die Trennung zwischen den Eigentümern der Pro-
duktionsmittel auf der einen und den zum Verkauf gezwungenen Eigentümern der 

                                                                                                                                    
schränkt sich vielmehr darauf, das reguläre Funktionieren des kapitalistischen Produkti-

onsverhältnisses zu ermöglichen. Ebenso entspricht die Ideologie, die durch den domi-

nanten Ideologischen Staatsapparat bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften, die Schule, 

vermittelt wird, exakt den Anforderungen, vor die die Individuen entsprechend ihrer Posi-

tion innerhalb des ökonomischen Produktionsprozesses gestellt werden. (Vgl. Althusser, 

Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 68.) 

„Die strukturale Geschichtstheorie hat ihre Grundbegriffe so radikal von Bestimmungen 

sozialen Handelns gereinigt, daß sie auch nachträglich nicht in der Form der Geschichts-

schreibung einzelne historische Vorgänge im Interaktionsnetz von sozialen Kämpfen und 

kollektiven Verständigungsprozessen wahrnehmen kann [...].“ (Honneth, Axel, Geschich-

te und Interaktionsverhältnisse. Zur strukturalistischen Deutung des Historischen Materi-

alismus, in: Jaeggi, Urs und Honneth, Axel (Hrsg.), Theorien des Historischen Materia-

lismus. Band 1, Frankfurt am Main 1977, S. 435.) 

57  Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Für Marx, Frankfurt am Main 

1968, S. 138.  

58  Dazu gehören etwa Rohstoffe und Arbeitsmittel. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


244 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Ware Arbeitskraft auf der anderen Seite stets erneut erzeugen.59 Eine solche Unter-
scheidung lässt sich auch in Bezug auf ein spezifisches Element des Produktions-
prozesses, die Arbeitskräfte oder das variable Kapital, treffen. Deren Reproduktion 
beinhaltet demnach zum einen spezifische materielle Bedingungen, die Versorgung 
mit bestimmten Gütern, und den Erhalt bestimmter, den Produktivkräften entspre-
chender technischer Fähigkeiten und Qualifikationen. Zum anderen impliziert ihre 
Reproduktion als Bestandteil des kapitalistischen Verwertungsprozesses auch ihre 
Unterwerfung unter die spezifischen Regeln der durch die Klassenherrschaft etab-
lierten  Ordnung. Wenn die Reproduktion einer Produktionsweise stets auch als Re-
produktion eines bestimmten sozialen Verhältnisses zu verstehen ist, verlangt diese 
Reproduktion von den Individuen auch die Befolgung von Regeln, die entsprechend 
ihrer Position innerhalb dieser sozialen Verhältnisse an sie gestellt werden. „Die 
Reproduktion der Arbeitskraft lässt also deutlich in Erscheinung treten, dass ihre 
conditio sine qua non nicht nur in der Reproduktion ihrer ,Qualifikation‘ besteht, 
sondern auch in der Reproduktion ihrer Unterwerfung unter die herrschende Ideo-
logie oder auch der ,Praxis‘ dieser Ideologie.“60 Und so wie der Arbeitsprozess in-
nerhalb der kapitalistischen Produktionsweise zugleich Verwertungsprozess ist, so 
wird auch die Qualifikation der Arbeitskraft in bzw. unter den Formen der ideologi-
schen Unterwerfung vollzogen. 

Die Theorie der Ideologie ist also notwendig, um zu erklären, wie es möglich 
ist, dass sich dieses spezifische soziale Verhältnis durch deren Handlungen repro-
duziert. Für eine solche Theorie muss dann auch der klassische marxistische Staats-
begriff erweitert werden. Dessen zentrales Defizit besteht nach Althusser darin, 
dass hier der Staat nur als Repressionsinstanz begriffen wurde. Der Staatsapparat 
als repressive Gewalt der herrschenden Klassen umfasst dann in erster Linie Poli-
zei, Gerichte, Armee, Regierung und Verwaltung. Die Repression allein gewähr-
leistet jedoch noch nicht die Reproduktion der Produktionsverhältnisse – dafür ist 
auch die Unterwerfung unter die herrschende Ideologie notwendig. Um die Repro-
duktion der Produktionsverhältnisse begreifen zu können, muss also das bisherige 
marxistische Staatsverständnis erweitert werden; der Begriff der repressiven Staats-

                                                            
59  Nach Marx reproduziert die Mehrwertproduktion ihre eigenen Voraussetzungen. Insofern 

der Eigentümer der Ware Arbeitskraft nur erhält, was zu seiner Reproduktion erforderlich 

ist, obwohl er selbst mehr Werte produziert, erzeugt er den Mehrwert, den sich der Kapi-

taleigner aneignet; das Ergebnis dieses Prozesses ist dann aber dessen Ausgangsbedin-

gung: die Trennung zwischen Arbeit und Kapital. 

60  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 245 

 

 

apparate ist zu ergänzen durch den der ideologischen Staatsapparate.61 Beide Berei-
che sind für die Reproduktion der Produktionsverhältnisse notwendig; jedoch erfül-
len sie diese Funktion mit jeweils unterschiedlichen Mitteln. Der repressive Staats-
apparat „funktioniert durch den Rückgriff auf Gewalt“, während die Ideologischen 
Staatsapparate „durch den Rückgriff auf Ideologie“ funktionieren.“62 Zumindest 
funktionieren, so wird einschränkend hinzugefügt, die repressiven Staatsapparate 
überwiegend auf der Grundlage der Repression und umgekehrt die ideologischen 
Staatsapparate überwiegend auf der Grundlage der Ideologie. So verlangen auch die 
interne Struktur und die Wirkungsweise des repressiven Staatsapparats der Armee 
entsprechende Ideologien, etwa über die wesentlichen soldatischen Tugenden, die 
Notwendigkeit des Gehorsams etc.; und ebenso verfügt der ideologische Staatsap-
parat der Schule über Formen des Zwangs, etwa Maßnahmen der Bestrafung, des 
Ausschlusses etc. 

Die ideologischen Staatsapparate erscheinen zunächst als System unterschiedli-
cher, spezialisierter Institutionen: religiöse, schulische, familiale, juristische, politi-
sche, kulturelle und interessenverbandliche ideologische Staatsapparate. Dem unter 
eine einheitliche Befehlsgewalt subsumierten repressiven Staatsapparat steht also 
eine Vielzahl ideologischer Staatsapparate gegenüber. Diese arbeiten auf je ver-
schiedene Weise: Der politische ideologische Staatsapparat unterwirft die Subjekte 
unter die herrschende Staatsideologie, der kulturelle verbreitet funktionale Ressen-
timents, der religiöse lehrt die Nichtigkeit des Menschen etc.. Vereinheitlicht wer-
den sie zum einen, insofern sie eine ihnen gemeinsame Funktion, die Reproduktion 
der Produktionsverhältnisse erfüllen und zum anderen, insofern sie in ihren unter-
schiedlichen Arbeitsweisen der zentralen Ideologie der herrschenden Klassen un-
terworfen sind. „Nach unserem Wissen kann keine Klasse dauerhaft die Staats-
macht in Besitz halten, ohne zugleich ihre Hegemonie über und in den Ideologi-
schen Staatsapparaten auszuüben.“63 Die Herrschaft in den ideologischen Staatsap-
paraten ist somit entscheidend für die Stabilität der Klassenherrschaft. 

Die Schule versteht Althusser als den zentralen ideologischen Staatsapparat der 
bürgerlichen Gesellschaft. Diese Bedeutung kommt ihr deshalb zu, weil sie über ei-
nen langen Zeitraum über eine zwangsverpflichtete Zuhörerschaft verfügt und so 
übergreifend und nachhaltig das Erlernen von Fähigkeiten und spezifischen Selbst-

                                                            
61  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 54. Explizit verweist Althusser hier auf Antonio Gramsci, der vergleichbare 

Überlegungen entwickelt; er unterscheidet zwischen Zivilgesellschaft und politischer Ge-

sellschaft, zwischen Hegemonie und Zwang als den Mitteln der Reproduktion der Klas-

sengesellschaft. 

62  Ebd., S. 56. 

63  Ebd., S. 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


246 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

verständnissen vermitteln kann. Sie sorgt damit wesentlich dafür, dass der Einzelne 
seine Rolle im bestehenden Funktionszusammenhang übernehmen kann und will 
und damit auch zu dessen Reproduktion beizutragen vermag. „Jede Gruppe, die un-
terwegs ,herausfällt‘, ist praktischerweise bereits mit derjenigen Ideologie ausge-
stattet, welche ihrer Rolle in der Klassengesellschaft entspricht.“64 So verfügen die 
künftigen Lohnabhängigen am Ende ihrer Schullaufbahn über ein professionelles, 
apolitisches und patriotisches Bewusstsein, die künftigen Ausbeuter über die Fähig-
keit zu befehlen und zu kooperieren, die künftigen Agenten des repressiven Staats-
apparats über die Fähigkeit zur Durchsetzung von Gehorsam, die angehenden 
Berufsideologen über die Fähigkeit zur Beeinflussung usw. 

 
„Derart vermittelt über das Erlernen von einigem Know-how, das seinerseits eingebettet ist in 

die massive Eintrichterung der Ideologie der herrschenden Klasse, werden die Produktions-
verhältnisse einer kapitalistischen Gesellschaft zu einem großen Teil reproduziert, d.h. die 

Verhältnisse von Ausgebeuteten und Ausbeutern und von Ausbeutern zu Ausgebeuteten.“65 

 
Bisher wurden das wissenschaftliche Selbstverständnis Althussers, der Kontext, in 
dem die Theorie der Ideologie auftritt und das Problem, das sie lösen soll, disku-
tiert. Die Ideologietheorie ist demnach ein Beitrag zur Wissenschaft des Dialekti-
schen Materialismus; sie dient der Weiterentwicklung der marxistischen Staatstheo-
rie und soll erklären, wie es möglich ist, dass sich eine den Individuen gegenüber 
vorgängige Struktur durch deren Handlungen reproduziert. Bisher war jedoch offen 
geblieben, wie die Ideologie diese Funktionsbestimmung konkret erfüllt. Dafür 
formuliert Althusser drei Thesen. Den ersten beiden kommt dabei, so mein Interpre-
tationsvorschlag, in erster Linie die Funktion zu, die bezüglich Struktur und Funkti-
onsweise der Ideologie zentrale dritte These vorzubereiten. 

 
Ich werde hier mit der zweiten These beginnen, weil sich an ihr die Unterschiede zu 
bisherigen Ideologiekonzeptionen am deutlichsten herausarbeiten lassen und zudem 
die erste und die dritte These am Besten auf ihrer Grundlage verstanden werden 
können. Sie lautet: „Die Ideologie hat eine materielle Existenz.“66 Althusser grenzt 
sich damit von Konzeptionen ab, die Ideologien ausschließlich als eine bestimmte 
Form des Bewusstseins verstehen. So beschreiben etwa Marx und Engels in der 
„Deutschen Ideologie“ die Ideologie als Ergebnis einer arbeitsteiligen Trennung 
zwischen Theorie und Praxis, durch die sich das Bewusstsein einbilden kann, wirk-

                                                            
64  Ebd., S. 68. 

65  Ebd., S. 69. 

66  Ebd., S. 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 247 

 

 

lich etwas vorzustellen, ohne etwas Wirkliches vorzustellen.67 Die Ideologie gilt 
damit zum einen als passiver Reflex der bestehenden Formen der Arbeitsteilung 
und zum anderen als bloße Vorstellung, die in die bestehende Wirklichkeit nicht 
einzugreifen vermag.68 Demgegenüber zielt die These Althussers darauf, die Ideo-
logie als eine eigenständige und für die Reproduktion einer Gesellschaftsformation 
entscheidende Praxisform zu verstehen. „Eine Ideologie existiert immer in einem 
Apparat und in dessen Praxis oder Praktiken. Diese Existenz ist materiell.“69 Die für 
die Ideologie kennzeichnende materielle Existenz ist also bestimmt als eine spezifi-
sche Praxis; für die Rekonstruktion des Althusserschen Ideologiebegriffs ist also 
dieser Begriff der Praxis genauer zu bestimmen. 

Ausgangspunkt ist dabei ein bestimmter Ideologischer Staatsapparat, in dessen 
Rahmen bestimmte Rituale festgelegt sind. Diese innerhalb des ideologischen Ap-
parats festgelegten Rituale schreiben vor, wie und unter welchen Umständen be-
stimmte Praktiken zu vollziehen sind. Die einzelnen Handlungen sind in diese 
durch Rituale geregelten Praktiken eingebettet und damit Vollzug allgemeiner Pra-
xisformen. „[W]ir werden von Taten sprechen, die in Praktiken eingebettet sind. 
Und wir werden bemerken, dass diese Praktiken durch Rituale, in die sie sich ein-
schreiben, geregelt sind, im Rahmen der materiellen Existenz eines ideologischen 
Apparates […].“70 

Ein Ritual lässt sich als Inbegriff von sozialen Regeln verstehen, die vorschrei-
ben, wann und wie sich bestimmte Praktiken zu vollziehen haben. So enthalten die 
von Foucault untersuchten Disziplinarinstitutionen Vorschriften über den Ablauf 
der einzelnen Tätigkeiten. Sie weisen den Individuen bestimmte Funktionsstellen 
innerhalb eines Raumes zu und machen sie so der Überwachung zugänglich; sie un-
tergliedern ihre Tätigkeiten in einzelne Elemente, unterwerfen sie exakten zeitli-
chen Vorgaben und machen so Entwicklungsfortschritte der Individuen und Unter-
schiede zwischen ihnen sichtbar.71 Die Rituale eines Ideologischen Staatsapparats 

                                                            
67  Vgl. Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 31. 

68  Die „Deutsche Ideologie“ ist zwar, wie zuvor gezeigt, für Althusser das Werk, in dem der 

Bruch mit der „humanistischen Ideologie“ vollzogen und der Kontinent der Geschichte 

für die Wissenschaft entdeckt wird, gleichzeitig aber gilt ihm die in diesem Werk entwi-

ckelte Ideologiekonzeption noch als mechanistisch-positivistisch und noch nicht als mar-

xistisch. (Vgl. Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische 

Staatsapparate, 2. Halbband, Hamburg 2012, S. 244.) 

69  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 80. 

70  Ebd. ,S. 82. 

71  Vgl. Foucault, Michel, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt 

am Main 1994, S. 173ff. Foucaults Analyse der Disziplinen in „Überwachen und Strafen“ 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


248 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

sind dann die Gesamtheit von Regeln, die vorschreiben, unter welchen Umständen 
und wie die Individuen bestimmte Praktiken zu vollziehen haben. Die Wiederho-
lung der so regulierten Praktiken führt zur Ausbildung von Handlungsgewohnhei-
ten. So ist auch die Herausbildung leistungsfähiger Arbeitskräfte das Resultat eines 
solchen Disziplinierungsprozesses.72 

Althusser schreibt jedoch nicht nur, dass die Rituale der Ideologischen Staats-
apparate bestimmte Praktiken regulieren, sondern auch, dass die Handlungen der 
Individuen in diese Praktiken „eingebettet“ sind. Das lässt sich so verstehen, dass 
die einzelnen Handlungen ihre Bedeutung erst innerhalb des Gesamtzusammenhan-
ges der Praktiken eines Ideologischen Staatsapparats erhalten. So beschränken sich 
die Disziplinarinstitutionen in der Analyse Foucaults nicht darauf, die einzelnen 
Handlungen zu zergliedern, zeitlich zu regulieren und auf eine einheitliche Norm zu 
beziehen; sie umfassen auch die Synthetisierung, die Zusammensetzung der zuvor 
getrennten Handlungen. „Die Disziplin ist […] die Kunst der Zusammensetzung 
von Kräften zur Herstellung eines leistungsfähigen Apparates.“73 In der Armee 
werden die einzelnen gedrillten Soldaten zu Teilen eines Ganzen, zu einem einheit-
lich auf Befehle reagierenden Körper. Somit wirken die einzelnen Handlungen erst 
als Teil der Praktiken eines Ideologischen Staatsapparats so zusammen, dass sie auf 
ein übergeordnetes Ziel ausgerichtet sind und sich im Hinblick auf dessen Erfüllung 
wechselseitig ergänzen. Und so wie in Marx' Kapital die Arbeitskräfte an die „gro-
ße Maschinerie“74 angeschlossen werden, der Rhythmus ihrer Tätigkeit, ihr Zu-
sammenwirken und ihr Produkt von dieser diktiert wird, so „erleiden“75 die Indivi-
duen innerhalb der Ideologischen Staatsapparate ihre Einheit;76 diese kann nicht 

                                                                                                                                    
wird von verschiedenen Autorinnen als Konkretisierung und Weiterentwicklung dieses 

von Althusser selbst als „vorläufige Hypothese“ bezeichneten Verständnisses der Ideolo-

gischen Staatsapparate interpretiert. (Vgl. Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf 

einer Ideologietheorie, Wien 2002, insbesondere S. 91f. und Lindner, Urs, Alles Macht, 

oder was? Foucault, Althusser und die kritische Gesellschaftstheorie, in: PROKLA, Heft 

145, Jg. 6, 2006, S. 583-590.) Umgekehrt versteht auch Althusser die Werke Foucaults 

als Versuche der Weiterentwicklung des allgemeinen Begriffs der strukturalen Kausalität. 

72  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 65. 

73  Foucault Michel, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt am 

Main 1994, S. 212. 

74  Marx, Karl, Das Kapital. Band 1, in: MEW. Band 23, S. 391ff. 

75  Vgl. Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 

101. 

76  Auch dieser Querverweis auf das Kapital stammt von Charim. Auch wenn sich damit 

sehr gut erläutern lässt, wie Althusser den Zusammenhang zwischen Praxis und Hand-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 249 

 

 

ausgehend von den einzelnen Individuen, sondern nur unter Bezugnahme auf die 
durch Rituale geregelten Praktiken verstanden werden. Die Handlungen enthalten 
ihre sozialen Bedeutungen erst innerhalb übergreifender Praktiken; diese soziale 
Bedeutung scheint hier zudem von ihrem Verständnis dieser Bedeutung unabhängig 
zu sein. 
 
„Es tritt also klar hervor, dass das Subjekt handelt, insofern dies durch das folgende System 

bewirkt wird (das wir hier in seiner realen Ordnung von Bestimmungen aufführen): durch ei-

ne Ideologie, die innerhalb eines materiellen ideologischen Apparats existiert, materielle 

Praktiken vorschreibt, welche durch ein materielles Ritual geregelt sind, wobei diese Prakti-

ken wiederum in den materiellen Taten eines Subjekts existieren, das mit vollem Bewusstsein 

seinem Glauben entsprechend agiert.“77 

 
Offen ist aber, wie dieses System das Handeln der Subjekte bewirkt und welche 
Bedeutung dem Selbstverständnis der Handelnden hier noch zukommen kann. 

 
In der ersten These präzisiert Althusser, wie die Theorie der Ideologie das Selbst-
verständnis der Handelnden einbezieht und inwiefern sie diesem widerspricht: „Die 
Ideologie repräsentiert das imaginäre Verhältnis der Individuen zu ihren realen 
Existenzbedingungen.“78 Damit grenzt sich Althusser auch kritisch von traditionel-
len Ideologiekonzeptionen ab. Diese fassen Ideologien zumeist als Weltanschauun-
gen, die die Realität verzerren, also als falsche Vorstellungen, denen aber zugleich 
bestimmte Elemente in der Realität entsprechen. Dabei sind verschiedene Varianten 
des Verständnisses des Charakters dieser Verzerrung zu unterscheiden. In der me-
chanistischen Variante entspricht die Struktur der Ideologie der der sozialen Welt, 
etwa wenn der Glaube an einen göttlichen Herrscher auf die weltliche Herrscherfi-
gur des Königs zurückgeführt wird. In der hermeneutischen Variante wird ideologi-
sche Verkehrung aus dem Wesen des Menschen abgeleitet; so gilt etwa in der Reli-
gionskritik Feuerbachs der Glaube an Gott als Ergebnis der Projektion der noch 
nicht als solche erkannten Wesenseigenschaften des Menschen auf eine externe In-

                                                                                                                                    
lung bestimmt, so wirft er doch für das Vorhaben der Ideologietheorie ein Problem auf. 

Denn Marx erläutert hier nicht den allgemeinen Mechanismus einer durch Apparate gere-

gelten Praxis, sondern einen bestimmten Abschnitt in der Entwicklung der kapitalisti-

schen Produktionsweise, der von anderen, etwa dem der Manufaktur, im Hinblick auf ge-

nau die hier relevanten Kennzeichnungen deutlich abgesetzt wird und auch von modernen 

Formen der subjektivierten Arbeit deutlich abzusetzen ist. 

77  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 83-84. 

78  Ebd., S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


250 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

stanz. In beiden Fällen gilt der Glaube an Gott als falsche Vorstellung, deren kon-
krete Ausgestaltung jedoch zugleich ihre Entsprechung in der Realität hat; Ideolo-
gien repräsentieren hier „die Existenzbedingungen des Menschen in einer imaginä-
ren Form [...].“79 Zudem wurden auch unterschiedliche Erklärungsvarianten entwi-
ckelt, woher die imaginären Verzerrungen der realen Existenzbedingungen stam-
men und weshalb die Menschen ihrer bedürfen. So erklären bestimmte Varianten 
der Religionskritik der Aufklärung Ideologien daraus, dass gesellschaftliche Eliten 
Andere bewusst betrügen, um ihre Herrschaft zu sichern. Die Marxsche Entfrem-
dungstheorie hingegen sieht die Ursache für Ideologien in der herrschenden materi-
ellen Entfremdung. Aber trotz dieser Unterschiede eint sie eine zentrale Gemein-
samkeit: „All diese Interpretationen nehmen [...] die These wörtlich […], dass näm-
lich das, was man in der Ideologie als imaginäre Vorstellung von der Welt widerge-
spiegelt findet, die Existenzbedingungen der Menschen, einfach deren reale Welt 
sind.“80 Althusser begreift jedoch entsprechend der zweiten These Ideologien nicht 
in erster Linie als Vorstellungssysteme, sondern zunächst als Praxis. Die Theorie 
der Ideologie bestimmt das Verhältnis zwischen den innerhalb eines ideologischen 
Staatsapparats festgelegten Ritualen, der Praxis und den einzelnen Handlungen. 
Entscheidend ist nun, dass diese Darstellung dem Selbstverständnis der Subjekte, 
die nach Althusser in der Ideologie leben, widerspricht. Diese gehen vielmehr da-
von aus, dass sie über Überzeugungen verfügen, die sie frei gebildet haben, und 
dass sie aufgrund dieser Überzeugungen handeln. So scheint die Teilnahme an den 
Praktiken der religiösen ideologischen Staatsapparate von bestimmten Glaubens-
vorstellungen abzuhängen: Wenn das Subjekt an Gott glaubt, geht es in die Kirche, 
betet, beichtet und pilgert es usw. Der eigene Glaube, und das heißt auch ein be-
stimmter Glaube bezüglich der Bedeutung der eigenen Handlung, erscheint als die 
Grundlage für die Teilnahme an bestimmten Praktiken. Von dieser Darstellung lö-
sen sich auch die von Althusser kritisierten traditionellen Konzeptionen der Ideolo-
gie nicht; die imaginären Repräsentationen der Realität, die jeweiligen Überzeu-
gungen des Subjekts, sind auch hier die Grundlage der Handlungen. 
 
„Bei diesem ganzen Schema stellen wir also fest, dass die ideologische Vorstellung von der 

Ideologie sich selbst dazu gezwungen sieht anzuerkennen, dass jedes ,Subjekt‘, das mit einem 

,Bewusstsein‘ ausgestattet ist und an die „Ideen“ glaubt, welches sein „Bewusstsein“ ihm 

eingibt und freiwillig akzeptiert, auch „seinen Ideen entsprechend handeln“ muss, also seine 

eigenen Ideen als freies Subjekt in die Taten seiner materiellen Praxis einschreiben muss.“81 

 

                                                            
79  Ebd., S. 76. 

80  Ebd., S. 77. 

81  Ebd., S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 251 

 

 

Weil die traditionellen Ideologiekonzeptionen davon ausgehen, dass sich die Über-
zeugungen auch in Handlungen umsetzen müssen, jedoch dabei das Verhältnis von 
Überzeugung und Handlung verkennen, bleiben sie selbst in der Ideologie befan-
gen. Denn genau diese Bestimmung des Verhältnisses von Überzeugung und Hand-
lung wird in der Ideologietheorie Althussers umgekehrt. Diese Umkehrung ist vor-
gebildet in der Formulierung Pascals: „Knie nieder, bewege die Lippen zum Gebet, 
und Du wirst Glauben.“82 Der Glaube ist hier nicht der Grund für eine entsprechen-
de Handlung, sondern er wird umgekehrt erst durch das Knien erzeugt. Zudem ist 
der durch das Knien erzeugte Glaube nicht nur, wie Charim überzeugend erläutert, 
der Glaube an Gott, sondern zugleich auch der Glaube an ein bestimmtes Verhältnis 
von Glaube und Handlung, nämlich der Glaube daran, nur zu knien, weil man 
glaubt. Die Ursache, das Knien, „bringt etwas hervor, in dem sie nicht als Ursache, 
sondern als Wirkung vorkommt.“83 Die Begriffe des Glaubens und der Handlung 
bleiben in dieser Konzeption zwar erhalten, jedoch ergibt sich hier der Glaube aus 
der Handlung und nicht umgekehrt die Handlung aus dem Glauben. 

Die Handlung ist hier, wie erwähnt, ein Element der dem Subjekt gegenüber 
vorgängigen sozialen Strukturen, den ideologischen Staatsapparaten, die Rituale 
festlegen, die wiederum Praktiken regeln, in die sich die einzelnen Handlungen ein-
schreiben. Der Glaube besteht nur innerhalb solcher in bestimmte Praktiken einge-
betteten Handlungen. Charim unterscheidet hier zwischen zwei Ebenen, dem Pri-
mär- und dem Sekundärvorgang der Ideologie. Im Rahmen des Primärvorgangs 
wird der Einzelne in den Rahmen der durch bestimmte Rituale geregelten Praktiken 
eingepasst; er „wird gekniet“84. Im Sekundärvorgang geht die Bewegung demge-
genüber vom Handelnden selbst aus, er kniet, und das aufgrund des eigenen Glau-
bens. „[D]er kleinere Kreislauf des ,Glaubens‘ (,Subjekt‘, ,Ideen‘, ,Handlungen‘) ist 
eingeschrieben in den größeren Kreislauf von Praxen, Ritualen und Ideologischen 
Staatsapparaten.“85 Weil es ein zentraler Effekt des Primärvorgangs ist, dass er den 
Individuen selbst nicht bewusst wird, dass ihnen also ihre Handlungen nicht als das 
erscheinen, was sie sind, nämlich Ergebnis einer Einpassung in bestimmte Praxis-
formen, sondern als Realisierung eines freien Entschlusses auf der Grundlage der 
eigenen Überzeugungen, sind es weniger „ihre realen Existenzbedingungen, ihre 
reale Welt, welche sich die ,Menschen‘ in der Ideologie ,vorstellen‘,  sondern […] 
vor allem ihr Verhältnis zu diesen Existenzbedingungen, [...].“86 Nicht die Produk-

                                                            
82  Zitiert nach Althusser; ebd., S. 82. 

83  Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 80. 

84  Ebd., S. 85. 

85  Ebd., S. 82. 

86  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


252 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

tionsverhältnisse, die die Existenzbedingungen der Individuen beherrschen, sondern 
das Verhältnis der Individuen zu diesen Produktionsverhältnissen wird von den In-
dividuen verkannt. Imaginär ist das Verhältnis zu den eigenen Existenzbedingungen 
innerhalb der Ideologie deshalb, weil die heteronome Einpassung der Individuen in 
bestehende soziale Verhältnisse von diesen umgedeutet wird; sie selbst verstehen 
ihre Handlung als Ausdruck eines Entschlusses, den sie auf der Grundlage ihrer ei-
genen Überzeugungen fällen. 

Die Theorie der Ideologie sollte klären, weshalb die Individuen in der Regel 
„wie von selbst“ funktionieren, also in ihren Handlungen eine gegebene Struktur 
reproduzieren. Die Thesen, die bis jetzt entwickelt wurden, besagen nur, dass ihre 
Handlungen das Ergebnis einer Einpassung in regulierte Praktiken sind und dass sie 
selbst ihre Handlungen nicht als Ergebnis einer solchen Einpassung deuten. Das ge-
stellte Problem ist damit jedoch noch nicht gelöst, denn bisher ist unklar geblieben, 
weshalb diese Einpassung87 überhaupt erfolgreich ist. Offen ist demnach noch, 
weshalb sich das Individuum überhaupt „knien lässt“ und weshalb diese Unterwer-
fung gerade dann, wenn sie erfolgreich ist, nicht mehr als solche thematisiert wer-
den kann. Warum also lässt sich das Subjekt knien und weshalb glaubt es, wenn es 
sich schon knien lässt, nicht, dass es gekniet wurde, sondern dass es kniet, weil es 
glaubt? Die Antwort auf diese Fragen soll die für das Verständnis der Funktions-
weise der Ideologie zentrale 3. These geben. 

 
Hierfür werden die Begriffe des Subjekts und der Anrufung eingeführt: „Die Ideo-
logie ruft die Individuen als Subjekte an.“88 Die Kategorie des Subjekts ist demnach 
konstitutiv für jede Ideologie. Althusser unterscheidet hier zwei Bedeutungsebenen. 
Das Subjekt ist sowohl freier Autor der eigenen Handlungen und zugleich ein un-
terworfenes Wesen. 
 
„Die geläufige Bedeutung des Wortes ist 1) eine freie Subjektivität: ein Zentrum der Initiati-

ve, das Urheber und Verantwortlicher seiner eigenen Taten ist; 2) ein unterjochtes Wesen, das 

einer höheren Autorität unterworfen ist und daher keine andere Freiheit hat als die der freiwil-

ligen Anerkennung seiner Unterwerfung.“89  

 
Diese beiden Bedeutungsebenen, die im Begriff des Subjekts zusammen gedacht 
werden sollen, sind durch die beiden zuvor entwickelten Thesen schon vorbereitet. 
Das Subjekt ist einmal das Resultat einer Unterwerfung, die sich durch die Einpas-

                                                            
87  Charim spricht hier vom repressiven Moment innerhalb der Ideologischen Staatsapparate. 

88  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 84. 

89  Ebd., S. 98. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 253 

 

 

sung in die regulierten Praktiken der ideologischen Staatsapparate vollzieht; zu-
gleich jedoch verkennt es dieses Verhältnis zu den eigenen Existenzbedingungen, 
indem es sich als Autor der eigenen Handlungen versteht. In diesem Sinne ist die 
Subjektkonstitution die zentrale Leistung einer jeden Ideologie. 
 
„Wir sagen: Die Kategorie des Subjektes ist konstitutiv für jede Ideologie. Aber gleichzeitig 

fügen wir sogleich hinzu, dass die Kategorie des Subjektes nur insofern konstitutiv für jede 

Ideologie ist, als jede Ideologie die (sie definierende) Funktion hat, konkrete Individuen zu 

Subjekten zu konstituieren.“90 

 
Zwischen den Individuen als Trägern der Subjektfunktion und den Subjekten selbst 
ist also zu unterscheiden; erst die Ideologie macht aus den Individuen Subjekte. Al-
lerdings wird dabei der Begriff des Individuums nicht weiter bestimmt. Darauf wird 
zurückzukommen sein, denn dies ist ein wesentlicher Grund dafür, dass der Prozess 
der Subjektkonstitution bei Althusser stets reibungslos zu gelingen scheint. Die 
Konstitution des Subjekts vollzieht sich durch die „Anrufung“. Diese erläutert Alt-
husser durch das bekannte Beispiel des Polizistenrufs auf der Straße: „He, sie da!“ 
Indem der Angerufene sich umdreht, nimmt er den Ruf an, er erkennt an, dass er 
ihm galt und damit wird das Individuum zum Subjekt. „Durch diese einfache physi-
sche Wendung um 180 Grad wird es zum Subjekt. Warum? Weil es damit aner-
kennt, dass der Anruf ,genau‘ ihm galt und dass es ,gerade es war, das angerufen 
wurde‘ (und niemand anderes).“91 

Dieses Beispiel zeigt einerseits, dass sich die Anrufung stets in einem komple-
xen, vielfältig gegliederten sozialen Kontext vollzieht. So bewegt sich das angeru-
fene Individuum in einem öffentlichen Raum, in dem der anrufenden Instanz eine 
besondere Autorität und Amtsgewalt zukommt etc. Die anrufende Instanz sind da-
bei stets andere Subjekte. Andererseits ist jedoch dieses Beispiel zugleich in zweier-
lei Hinsicht einzuschränken. Zum einen ist die hier implizierte zeitliche Folge prob-
lematisch; die Individuen, so präzisiert Althusser später, sind immer schon als Sub-
jekte angerufen. Damit ist u.a. gemeint, dass schon vor der Geburt des Individuums 
eine soziale Einordnung und Identitätszuweisung erfolgt. Der Familienname, die 
ethnische Zugehörigkeit, die Staatsbürgerschaft etc. sind schon festgelegt. Das In-
dividuum bewegt sich also von Beginn an in bestimmten Formen der Anrufung. 
Zum anderen erfolgt die Anrufung nicht nur, wie das Beispiel suggeriert, in der 
Form der sprachlichen Anrede. Sie erfolgt in allen Formen, in denen die Individuen 
in gemeinsamen Praktiken mit bestimmten Erwartungen konfrontiert werden. Von 
einer Anrufung lässt sich also dann sprechen, wenn den Individuen eine bestimmte 

                                                            
90  Ebd., S. 85. 

91  Ebd., S. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


254 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Position innerhalb der regulierten Praktiken der Ideologischen Staatsapparate zu-
gewiesen wird. 

Entsprechend der beiden Ebenen, die den Begriff des Subjekts kennzeichnen,  
die der Handlungsurheberschaft und die der Unterwerfung, sind auch für die sub-
jektkonstituierende Anrufung zwei Ebenen zu unterscheiden: die der Wiedererken-
nung und die der Verkennung. Die Wiedererkennung kennzeichnet das Verhältnis 
des Subjekts zur Anrufung; die Verkennung, die darin liegt, kann nur aus der wis-
senschaftlichen Perspektive der Theorie der Ideologie als solche erkannt werden. 
Die Anrufung weist den Individuen eine bestimmte Identität und damit zugleich ei-
ne feste Rolle in den gemeinsamen Praktiken zu. Sie bezeichnet sie als Arbeiter, 
Unternehmer oder Soldat oder eben als Arbeiterin, Unternehmerin oder Soldatin; 
mit dieser Zuweisung gehen auch bestimmte Verpflichtungen einher. In der An-
nahme des Rufes, indem sie sich als Gemeinte verstehen, erkennen sie an, dass sie 
dieses Subjekt sind, dass ihnen diese Identität zukommt. Sie erkennen sich in der 
Identität, mit der sie angerufen werden, wieder. Das heißt aber nach Althusser auch, 
dass sie diese Zuschreibungen nicht nur übernehmen, sondern sich zugleich als sol-
che verstehen, denen diese Zuschreibungen immer schon zukommen. Die jeweilige 
Identität wird ihnen in der Anrufung so angeboten, als ob sie ihnen schon zukom-
men würde, als Inbegriff schon bestehender Eigenschaften; die Ideologie verdeckt 
so ihre performative Funktion. Die Annahme der Anrufung erscheint damit den In-
dividuen als Wiedererkennung. Die Individuen werden zwar erst durch die Anru-
fung in Subjekte transformiert; jedoch werden sie als immer schon bestehende Sub-
jekte angerufen. Die Anrufung verdeckt also für die, die in der Ideologie leben, ihre 
zentrale Leistung: die Konstitution des Subjekts; ihnen scheinen die ideologischen 
Vorstellungen selbst natürlich zu sein. Es gilt ihnen als selbstverständlich, dass sie 
diese bestimmten Subjekte sind; und in der Durchsetzung dieser Evidenz, darin, 
dass diese Zuschreibung selbst nicht fragwürdig wird, besteht der für das Funktio-
nieren der Ideologie entscheidende ideologische Effekt. „Es ist eine der Wirkungen 
der Ideologie, dass durch die Ideologie der ideologische Charakter der Ideologie ge-
leugnet wird.“92 Erst die wissenschaftliche Theorie der Ideologie erkennt die Diffe-
renz zwischen Individuum und Subjekt und damit das ideologische Wiedererkennen 
als ein Verkennen. Indem aber die Individuen als immer schon bestehende und 
nicht als erst durch die Anrufung konstituierte Subjekte angerufen werden und in-
dem sie die ihnen zugewiesene Identität als Abbild verkennen, muss auch verkannt 
werden, worin die Funktion der Anrufung besteht: in der Reproduktion der Produk-
tionsverhältnisse. Sie verkennen also, dass ihre Subjektposition auf ihnen gegen-
über vorgängige soziale Strukturen bezogen, als funktionales Moment für deren 
Reproduktion gedacht werden muss. Die Erfüllung der ihnen zugewiesenen Aufga-

                                                            
92  Ebd., S. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 255 

 

 

ben erscheint ihnen nicht als etwas, wozu sie durch die ideologischen Staatsappara-
te erst gebracht werden müssen, sondern als etwas, das sich aus ihrer Identität 
ergibt. Die Erfüllung sozialer Erwartungen wird als freier Handlungsentschluss ver-
kannt. Was den Individuen als Ausdruck ihrer Identität erscheint, erweist sich somit 
für die Theorie der Ideologie als Einpassung in einen unabhängig von ihnen beste-
henden Funktionszusammenhang. „Die Wirklichkeit, um die es in diesem Mecha-
nismus geht und die in den Formen dieser Wiedererkennung notwendig verkannt 
wird (Ideologie = Wiederkennung/Verkennung), ist in der Tat in letzter Instanz die 
Reproduktion der Produktionsverhältnisse und der Verhältnisse, welche sich aus 
ihnen ableiten.“93 

Die grundlegende Struktur, die diesen Effekt ermöglicht, erläutert Althusser am 
Beispiel der religiösen Ideologie. Die Anrufung der einzelnen Subjekte durch die 
religiösen ideologischen Staatsapparate erfolgt hier im Namen Gottes, des „absolu-
ten SUBJEKTS“. Dieses SUBJEKT gilt innerhalb der religiösen Ideologie als 
selbstständig und von den anderen unabhängig; es bildet das Zentrum, um das sich 
alle anderen Subjekte versammeln. Nach Althusser ist jede Ideologie zentriert um 
ein solches absolutes SUBJEKT.94 Durch die in seinem Namen erfolgende Anru-
fung der jeweiligen ideologischen Staatsapparate und indem sich die Individuen als 
Angerufene in ihm wiedererkennen, werden sie ihm unterworfen. Durch diese Bin-
dung an ein gemeinsames Zentrum werden sie auch untereinander gleich; weil sie 
alle als nach seinem Bilde geschaffen sind, können sie sich auch untereinander wie-
dererkennen. 

Zwischen dem SUBJEKT und dem Subjekt besteht in dieser Struktur eine dop-
pelt spiegelhafte Beziehung.95 Zum einen erkennt sich das Subjekt in dem SUB-
JEKT; es versteht sich als nach seinem Bilde geschaffen und sieht damit sich in 
ihm. Das SUBJEKT ist ihm die Mitte, durch welche es sich mit sich zusammen-
schließt. Die Annahme dieses Bildes als Selbstbild ist zugleich eine Unterwerfung; 
sie beinhaltet die Übernahme der damit verbundenen Aufgaben und Pflichten. Zu-
gleich gehen die Subjekte davon aus, dass das SUBJEKT sie wiedererkennen wird, 
d.h., dass es garantiert, die zu erlösen, die sich in ihm wiedererkannt haben. Beide 
Spiegelungen gewährleisten das Funktionieren der Ideologie. 
 
„Resultat: Gefangen in diesem vierfachen System der Anrufung als Subjekte – der Unterwer-

fung unter das SUBJEKT, der allgemeinen Wiedererkennung und der absoluten Garantie, 

,funktionieren‘ die Subjekte in der riesigen Mehrzahl der Fälle ,ganz von selber‘ – mit Aus-

                                                            
93  Ebd., S. 98-99. 

94  Vgl. ebd., S. 96. 

95  Vgl. ebd., S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


256 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

nahme der ,schlechten Subjekte‘, die gelegentlich ein Eingreifen dieser oder jener Abteilung 

des (repressiven) Staatsapparats auslösen.“96 

 
Die Individuen werden erst deshalb durch die Übernahme der Erwartungen anderer 
Subjekte zu Subjekten, weil sie erst auf der Grundlage einer solchen Übernahme 
überhaupt einen Selbstbezug herstellen können. Indem sie sich mit bestimmten Zu-
schreibungen identifizieren, indem sie sich als Arbeiter, Unternehmer oder Solda-
ten, oder eben Arbeiterinnen, Unternehmerinnen oder Soldatinnen verstehen, kön-
nen sie sich überhaupt evaluierend auf die eigenen Eigenschaften beziehen; also die 
Eigenschaften wertschätzen, die diesen Zuschreibungen entsprechen, andere zu 
verbessern oder zu verwerfen suchen etc. Erst durch eine solche Identifikation wer-
den sie auch handlungsfähig, denn erst auf dieser Grundlage verfügen sie über be-
stimmte Kriterien, um zwischen verschiedenen Handlungsoptionen begründet ent-
scheiden zu können. Sie tun, was in der jeweiligen Handlungssituation entspre-
chend ihrer Position in den regulierten Praktiken getan werden muss. Die Annahme 
der Anrufung ist hier also die Bedingung dafür, um ein positives Selbstverhältnis 
ausbilden zu können und dies impliziert, dass jedes positive Selbstverhältnis eine 
Unterwerfung voraussetzt. Die Subjekte, die sich mit diesen vorgegebenen Zu-
schreibungen identifizieren, verkennen, worum es in diesem Prozess letztlich geht, 
nämlich die Reproduktion der Produktionsverhältnisse. Wenn Honneth schreibt, 
dass sich das Urteil über den ideologischen Charakter bestimmter Selbstverständ-
nisse und Rollenbilder, wie das der guten Hausfrau oder des tapferen Soldaten, 
dann abschwächt, wenn gesehen wird, dass eine Identifikation mit diesen Zuschrei-
bungen den Betroffenen unter den gegebenen Umständen ein positives Selbstver-
hältnis ermöglicht, verfehlt er genau diesen Punkt von Althussers Ideologietheorie. 
„Jedesmal […] kann sich ein bestimmtes Dispositiv der Wertschätzung, das wir ret-
rospektiv für pure Ideologie halten, bei näherer Berücksichtigung der historischen 
Umstände als eine Bedingung für die gruppenspezifische Erlangung von erhöhtem 
Selbstwert erweisen.“97 Das positive Selbstverhältnis, das die Grundlage für die 
Handlungen des Subjekts bildet und das sich erst aus der Identifikation mit sozialen 
Erwartungen ergibt, bildet für Althusser aber gerade den Kern der ideologischen 
Verkennung. 

Die Annahme der Anrufung ist jedoch nur die notwendige, noch nicht die hin-
reichende Bedingung für die Ausbildung eines positiven Selbstverhältnisses, denn 
es ist natürlich möglich, dass es nicht gelingt, dem Bild, an dem man sich ausrich-

                                                            
96  Ebd., S. 97. 

97  Honneth, Axel, Anerkennung als Ideologie. Zum Zusammenhang von Moral und Macht, 

in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 2010, S. 

107. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 257 

 

 

tet, auch tatsächlich zu entsprechen. In diesem Falle produziert die Annahme der 
Anrufung eher eine Form des unglücklichen Bewusstseins. Nicht die Ebenbildlich-
keit zwischen SUBJEKT und Subjekt ist dann zentral, sondern die Auffassung, dass 
das Subjekt gerade nicht das SUBJEKT ist, sondern eben nur nach dessen Bilde ge-
schaffen wurde, es also dessen Eigenschaften stets nur unvollkommen zu realisieren 
vermag. Auch wenn die Annahme der Anrufung in diesem Sinne kritische Selbst-
einschätzungen ermöglicht, sind die in der Anrufung enthaltenen Zuschreibungen 
selbst davon nicht betroffen; vielmehr ermöglichen sie erst eine solche Selbstkritik. 

Allerdings basiert diese Argumentation auf verschiedenen, noch nicht weiter 
ausgewiesenen Voraussetzungen. Die Subjektkonstitution ermöglicht nur dann die 
reibungslose Reproduktion der Produktionsverhältnisse, wenn das, womit die Sub-
jekte sich identifizieren, als vollkommen statisch gedacht wird; nicht zufällig also 
spricht Althusser hier von einem „Bild“. Wird hingegen, wie im Kapitel „Anerken-
nen als Erfahrungsprozess II“ vorgeschlagen, die Ausbildung von Selbstverhältnis-
sen als ein beständiger Konstruktionsprozess gedacht, in dessen Verlauf auf der 
Grundlage der bisherigen Erfahrungen die impliziten Voraussetzungen und Maß-
stäbe des eigenen Handelns expliziert, reflektiert und verändert werden, gilt also die 
Ausbildung eines Selbstverhältnisses als eine durch Selbstkritik vermittelte Selbst-
erzeugung, in deren Verlauf auch die Maßstäbe einer solchen Kritik verändert wer-
den, so ist ein solcher notwendiger Zusammenhang zwischen Subjektkonstitution 
und Reproduktionsfunktion keineswegs selbstverständlich. Die Handelnden hätten 
dann die Möglichkeit, sich im Verlaufe eines solchen Prozesses vermittelt über die 
Kritik Anderer und die Widersprüche, die sich in ihren Handlungszusammenhängen 
ergeben, schrittweise über die soziale Bedeutung ihres Tuns aufzuklären; sie könn-
ten dann erfahren, welche Konsequenzen dieses Tun für Andere und die gemeinsa-
men Handlungszusammenhänge insgesamt hat, welche Handlungszusammenhänge 
also verfestigt und welche abgebrochen oder destabilisiert werden; auf dieser 
Grundlage können sie dann auch ihr bisheriges Selbstverständnis korrigieren. Wenn 
diese Möglichkeit zugestanden wird, so gilt keineswegs, dass das, worum es in den 
ideologischen Zuschreibungen geht – die Reproduktion der Produktionsverhältnisse 
– von den Akteuren notwendig verkannt werden muss. Die Theorie der Ideologie 
kann also nur deshalb die Handlungsfähigkeit als Resultat einer vorgängigen und 
verkannten Unterwerfung verstehen, weil ihr erfahrungsresistente identitäre Fixie-
rungen als Grundmodell für Selbstverhältnisse überhaupt gelten. 

Die implizite Beschränkung auf ein solches Grundmodell wird Althusser auch 
deshalb erleichtert, weil der Begriff des Individuums, also der Entität, die durch die 
Anrufung zum Subjekt werden soll, vollkommen unbestimmt bleibt; das Individu-
um erscheint so als leere Fläche, in die sich die Zuschreibungen der ideologischen 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


258 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Staatsapparate widerstandslos und ohne Verzerrung einschreiben lassen.98 Dieses 
Vorgehen ist nicht zufällig, denn jede Bestimmung dieses Begriffs läuft Gefahr, die 
Rede von „dem Menschen“ wieder einzuführen, die die Theorie der Ideologie gera-
de überwinden wollte.99 

Allerdings scheint auch Althusser nicht davon auszugehen, dass es selbstver-
ständlich ist, dass die jeweiligen Zuschreibungen von den Individuen auch ange-
nommen werden, dass also die Subjektkonstitution tatsächlich gelingt. Denn für die 
Funktion der Ideologie ist es, wie erwähnt, auch notwendig, dass das SUBJEKT die 
Erlösung derer garantiert, die sich in ihm wiedererkennen. Eine solche Garantie des 
SUBJEKTS für die Subjekte scheint aber nur dann notwendig zu sein, wenn auch 
die Möglichkeit der Ablehnung der Anrufung besteht, denn sie formuliert ja die 
Konsequenzen, die aus der Annahme oder der Ablehnung folgen. Ist nicht damit die 
Annahme der Anrufung nur als Handlung beschreibbar und setzt dies nicht Fähig-
keiten voraus, die nur einem Subjekt zugesprochen werden können?100 Wie lässt 
sich die Möglichkeit des Scheiterns der Anrufung begründen, wenn sich die Hand-
lungsfähigkeit erst aus der Unterwerfung ergeben soll? Wie sind die „schlechten 
Subjekte“, von denen Althusser spricht, möglich? Folgt nicht daraus, dass eine kon-
krete Anrufung abgelehnt werden kann, dass der Konstitutionsprozess des Subjekts 
und damit die Differenz zwischen Individuum und Subjekt erfahrbar ist? Ist es da-
für nicht notwendig, die bisherige Leerstelle des Begriffs des Individuums weiter zu 
bestimmen? Zudem gilt Althusser die religiöse Ideologie als ein Beispiel, an dem 
die Struktur einer jeden Ideologie erläutert werden soll. Was aber entspricht der Fi-
gur des SUBJEKTS in der politischen, juristischen oder moralischen Ideologie? 
Zwar lassen diese sich so beschreiben, dass sie bestimmte Bilder, also Zuschrei-

                                                            
98  Zwar schreibt Althusser in der nachträglichen „Notiz über die ISA“, die Anrufung 

durch die herrschenden Ideologischen Staatsapparate sei nur deshalb notwendig, weil es 

Widerstand gibt; allerdings wird der in der vorherigen Rekonstruktion der Funktions-

weise der ideologischen Staatsapparate mit keiner Silbe erwähnt. Vielmehr wird her-

ausgearbeitet, dass sich die Handlungsfähigkeit erst aus der mit der Annahme der Anru-

fung einhergehenden Unterwerfung ergibt und dass deshalb auch das Handeln der Sub-

jekte nichts anderes ist „als die lebendige Verkörperung des bewunderungswürdigen 

Wortes ihres Gebetes [Amen!]: So sei es!“ (Althusser, Louis, Ideologie und ideologi-

sche Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 97.) 

99  Jedoch unterliegt er selbst an den Stellen, an denen er die Notwendigkeit der Ideologie 

begründen will, selbst dieser Gefahr. (Vgl. Berthold, Jürgen, Althusserlektüren. Lektü-

re/Ideologie/Dialektik in Althussers Diskurs, Würzburg 1992, S. 89.) „[D]er Mensch 

[ist] von Natur aus ein ideologisches Lebewesen [...].“ (Althusser, Louis, Ideologie und 

ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 85.) 

100  Vgl. Eagleton, Terry, Ideologie. Eine Einführung, Stuttgart 2000, S. 168. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 259 

 

 

bungen enthalten, mit denen sich die Individuen identifizieren können und dass die-
se Bilder insofern eine zentrierende Funktion haben, als die Individuen damit auf 
sie hin ausgerichtet sind und sie den Bezugspunkt bilden, von dem aus die unter-
schiedlichen Praktiken der Ideologischen Staatsapparate überhaupt erst eine sinn-
volle Einheit bilden. Was aber wird in diesen Ideologien garantiert? Und wie wird 
es garantiert? Was entspricht hier der zweiten spiegelhaften Beziehung, der Wie-
dererkennung des SUBJEKTS in den Subjekten? 
 
 

7.3 RUF MICH AN! 
 
Die späten Schriften Butlers und insbesondere „Psyche der Macht“ lassen sich als 
Versuche verstehen, eine Antwort auf die zuvor aufgeworfenen Fragen zu entwi-
ckeln.101 Ich diskutiere ihre Arbeiten hier deshalb, weil sie zentrale Annahmen der 
Althusserschen Konzeption der Subjektwerdung teilt, zugleich aber innerhalb die-
ses Rahmens die Möglichkeit des Widerstands und der Kritik aufzeigen will. Um 
meine These zu begründen, dass für die Möglichkeit der Kritik an konkreten Ideo-
logien der Anerkennung Althussers Verständnis der Subjektivierung und des 
Selbstverhältnisses aufzugeben ist, muss ich also auch zeigen, inwiefern ihre Ant-
wortvorschläge für das gestellte Problem nicht hinreichen. 

Im Anschluss an Althusser bezeichnet Butlers Begriff der Subjektivation den 
Prozess der Unterwerfung und den der Subjektwerdung.102 Die Handlungsfähigkeit 

                                                            
101  Ich diskutiere Butlers Überlegungen allein in dieser Hinsicht. Das heißt natürlich nicht, 

dass sich Butler nicht auch kritisch von Althusser abgrenzt. Die entscheidenden Diffe-

renzen liegen hier m.E. darin, dass Butler 1. die Prozesse der Subjektivierung nicht 

mehr einem einheitlichen Institutionengefüge, den ideologischen Staatsapparaten, zu-

ordnet; wobei diese Konsequenz, wie gezeigt, auch durch Althussers eigene Überlegun-

gen nahe gelegt wird; dass sie 2. im Anschluss an Foucault den Gegensatz zwischen 

Wissenschaft und Ideologie aufgibt und eine Konzeption entwickelt, nach der die kriti-

sche Distanz zu den etablierten Formen der Subjektivierung nicht nur dem wissen-

schaftlichen Beobachter, sondern den Subjekten selbst zukommt; und dass sie 3. die 

einzelnen Handlungen nicht mehr als einfache Realisierungen eines übergeordneten, in 

den Ritualen der ideologischen Staatsapparate festgeschriebenen Handlungstypus be-

greift; vielmehr geht sie davon aus, dass jede Umsetzung einer Handlung auch die sie 

regulierenden Rituale verändern kann. Auf die zuletzt genannten Punkte werde ich noch 

zurückkommen; den ersten glaube ich vernachlässigen zu können, weil sie trotz dieser 

Differenz an der grundlegenden Struktur des Prozesses der Subjektwerdung festhält. 

102  Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am 

Main 2001, S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


260 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

der Subjekte ist damit abhängig von einer vorgängigen Unterwerfung. In Althussers 
Konzeption der Anrufung blieb jedoch, wie gezeigt, letztlich unklar, weshalb und 
unter welchen Umständen die Anrufung erfolgreich ist, unter welchen Umständen 
sich also die Individuen mit den an sie gestellten Erwartungen identifizieren. Denn 
dafür müsste auch gezeigt werden, weshalb die in der Anrufung angebotene Aner-
kennung von den Individuen angenommen und nicht etwa zurückgewiesen wird. 
Vor diesem Hintergrund versucht Butler, die Konzeption der Anrufung durch eine 
Theorie der Psyche zu ergänzen. Auf dieser Grundlage soll, so der Anspruch, ge-
zeigt werden, weshalb das Individuum sich umwendet und damit zum Subjekt wird 
und weshalb es die eigene Unterwerfung sogar aktiv unterstützt. Im Anschluss an 
die Althusser-Kritik Mladen Dolars ist dafür ein Teil des Individuums anzunehmen 
und näher zu bestimmen, der der Subjektivierung vorgeordnet ist und nicht in ihr 
aufgeht. „There is a sudden and abrupt transition from an individual- a pre-
ideological entity, a sort of materia prima - into the ideological subject.“103 Trotz 
der zuvor benannten Schwierigkeiten scheint eine solche Ergänzung auch Althus-
sers eigenem Selbstverständnis zu entsprechen; so deutet er die Psychoanalyse als 
die Wissenschaft, die die psychischen Verluste des Subjektivierungsprozesses the-
matisiert.104 Nach Althusser thematisieren die Theorie der Ideologie und die Psy-
choanalyse mit dem Prozess der Subjektivierung denselben Gegenstand; allerdings 
untersuchen sie ihn aus unterschiedlichen Perspektiven: einmal aus der des gesell-
schaftlichen Strukturzusammenhangs und einmal aus der des in ihn eingebundenen 
Individuums. Deshalb können dann auch die Erkenntnisse der einen Wissenschaft 
die der anderen erweitern und stützen. „It must be clear that this [der Erkennt-
nisfortschritt der Psychoanalyse, S.B.] has opened up one of the ways which may 
perhaps lead us some day to a better understanding of this structure of ideological 
misrecognition, which is of particular concern for all investigations into ideolo-
gy.“105 

Butler verwendet die Kategorie der Psyche, um diese prä-ideologische Entität 
des Individuums zu erfassen; ohne sie kann weder die erfolgreiche Subjektkonstitu-
tion, noch der Widerstand gegen bestimmte Formen der Anrufung verständlich 

                                                            
103  Dolar, Mladen, Beyond Interpellation, in: Qui Parle 6, No. 2, 1993, S. 74. 

104  Vgl. Althusser, Louis, Freud and Lacan, New Left Review 55, 1, May-June 1969, S. 57. 

Die Psychoanalyse zählt demnach für ihn auch zu den zentralen wissenschaftlichen Er-

eignissen des 19. Jahrhunderts; Lacan wird als Autor gedeutet, der versucht die in den 

einzelnen Untersuchungen verwendeten Begriffe der Psychoanalyse theoretisch zu fas-

sen und gegen ideologische Fehldeutungen zu schützen. Nach Althusser entspricht also 

das eigene Verhältnis zu Marx dem Lacans zu Freud. 

105  Ebd., S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 261 

 

 

werden.106 Die Theorie der Psyche klärt demnach auch nicht nur die Bedingungen 
des Erfolgs der Anrufung, sondern zugleich die Möglichkeit ihres Scheiterns. Die 
Psyche ist also nicht nur das, aus dem das Subjekt hervorgeht, sondern auch das, 
was in dem Subjekt nie aufgeht; sie beinhaltet auch Formen des in der Subjektkon-
stitution verdrängten Begehrens. 

Damit ist eine weitere Hinsicht benannt, in der die Theorie der Psyche107 die der 
Anrufung erweitern und korrigieren soll. Zwar betont auch Althusser, dass die je-
weiligen Formen der Subjektivierung stets umkämpft, ja überhaupt nur aufgrund 
eines vorgängigen Widerstandes notwendig sind; jedoch erscheinen sie in der Re-
konstruktion der Funktionsweise der Ideologie allein als Bedingungen der Repro-
duktion der Produktionsverhältnisse, die reibungsfrei Subjekte erzeugen, die den 
jeweiligen Anforderungen entsprechen. „Althussers Auffassung [bleibt], so nützlich 
sie auch ist, implizit durch den Begriff eines zentralisierten Staatsapparates be-
schränkt, dessen Wort, wie das der göttlichen Autorität, Tat ist.“108 Weil hier das 
Subjekt allein als Ergebnis einer vorgängigen Unterwerfung gefasst wird, erscheint 
das individuelle Bewusstsein als Teil einer Herrschaftstechnik.109 Demgegenüber ist 
über eine Theorie der Psyche zu bestimmen, wie sich die Macht, die dem Subjekt 

                                                            
106  „Das Begehren aus dem Subjekt zu vertreiben heißt, seine potentiell aufrührerischen 

Forderungen zum Schweigen zu bringen und die Wege zu ignorieren, auf denen es den 

ihm zugewiesenen Platz in der sozialen Ordnung nur vieldeutig und unsicher erreichen 

kann. (Eagleton, Terry, Ideologie. Eine Einführung, Stuttgart 2000, S. 169.) 

107  Aufgrund dieser unterschiedlichen Funktionen ist es schwer, den Begriff der Psyche ge-

rade in dem Werk „Psyche der Macht“ eindeutig zu bestimmen. Der Begriff bezeichnet 

hier einmal das, was der Subjektwerdung vorhergeht und sie erklären soll. Zugleich 

wird er verwendet, um eine Differenz zwischen dem Individuum und dem konstituier-

ten Subjekt bezeichnen zu können; er entspricht hier dem psychoanalytischen Begriff 

des Unbewussten. In einer weiteren Verwendungsweise begründet dieser Begriff die ei-

gene Identität des Individuums, die kritisch gegen bestehende soziale Erwartungen ge-

wendet werden kann. Dabei hat der Begriff der Psyche jeweils auch einen unterschied-

lichen methodischen Status. In der ersten Verwendungsweise ist er als eine Annahme zu 

verstehen, die vorausgesetzt werden muss, wenn die faktisch erfolgreiche Subjektkon-

stituion erklärt werden soll; in der zweiten wird die Psyche über die Techniken der Psy-

choanalyse erschlossen; in der dritten nehmen die sozialen Akteure selbst explizit auf 

sie Bezug. 

108  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 11. 

109  Vgl. Butler, Judith, Subjekt, in: Gosepath, Stefan; Hirsch, Wilfried und Rössler, Beate 

(Hrsg.), Handbuch der politischen Philosophie und Sozialphilosophie. Band 2, Berlin 

2008, S. 1302. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


262 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

vorhergeht und es erzeugt, von der unterscheidet, die das Subjekt ausübt. Über sie 
soll ein Ansatz entwickelt werden, der die Abhängigkeit und die eigenständige 
Handlungsfähigkeit des Subjekts zusammen zu denken vermag. Er soll es ermögli-
chen, die Wirkmächtigkeit der dem Einzelnen gegenüber vorgängigen Normen der 
Anerkennbarkeit zu erfassen, ohne aber dabei das Handeln auf die Reproduktion 
bestehender Machtbeziehungen zu reduzieren. 

 
In Althussers Konzeption kann die Anrufung die Umwendung des Individuums 
nicht erzwingen. Auch in ihr wird somit implizit bei den Adressaten der Anrufung 
eine Bereitschaft zur Übernahme sozialer Erwartungen vorausgesetzt.110 „In den 
Begriffen der Althusserschen Beispiele lässt sich diese Benennung jedoch nicht oh-
ne eine gewisse Bereitschaft oder ein vorwegnehmendes Begehren seitens des An-
gesprochenen vollbringen.“111 

Die Minimalbestimmung, die den Individuen zugesprochen werden muss, damit 
sie die Umwendung vollziehen und einen Subjektstatus erlangen können, ist die 
„Begierde, in seinem Sein zu bestehen“.112 Diese Bestimmung versteht Butler auch 
als Ausgangspunkt oder Voraussetzung des eigenen Ansatzes.113 Das „Sein“, in 
dem sie zu verharren begehren, ist hier zu verstehen als „soziales Sein“.114 Die in 
der Anrufung enthaltenen Zuschreibungen gelten in der Konzeption Butlers als In-
begriff der Normen und gesellschaftlichen Bedingungen, deren Befolgung die An-
erkennbarkeit des Subjekts sichert. Die Unterordnung unter diese Normen ist des-
halb die Bedingung des sozialen Überlebens. „Das Subjekt ist genötigt, nach Aner-
kennung seiner eigenen Existenz in Kategorien, Begriffen und Namen zu trachten, 
die es nicht selbst hervorgebracht hat, und damit sucht es das Zeichen seiner eige-
nen Existenz außerhalb seiner selbst – in einem Diskurs, der zugleich dominant und 
indifferent ist.“115 Damit lässt sich nun bestimmen, was die anrufende Instanz den 
Angerufenen garantiert, was also die nach Althusser die Subjektkonstitution be-
stimmende doppelte Spiegelstruktur kennzeichnet: Denen, die die Anrufung an-

                                                            
110  Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am 

Main 2001, S. 106. 

111  Ebd., S. 105. 

112  Butler, Judith, Eine Welt, in der Antigone am Leben geblieben wäre, in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 49, 2001, S. 593. 

113  Vgl. ebd., S. 593. 

114  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 31. 

115  Ebd., S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 263 

 

 

nehmen, die sich also nach Butler an den gegebenen Kriterien der Anerkennbarkeit 
ausrichten, wird die Fortdauer der eigenen sozialen Existenz garantiert.116 

Umgekehrt zeigt sich darin eine grundsätzliche Abhängigkeit und Verletzlich-
keit des einzelnen Subjekts gegenüber den gegebenen Kriterien der Anerkennbar-
keit. „Wo gesellschaftliche Kategorien eine anerkennungsfähige und dauerhafte so-
ziale Existenz gewährleisten, werden diese Kategorien, selbst wenn sie im Dienst 
der Unterwerfung stehen, oft vorgezogen, wenn die Alternative darin besteht, über-
haupt keine soziale Existenz zu haben.“117 Diese Abhängigkeit arbeitet Butler ins-
besondere an frühen Phasen der Eltern-Kind Beziehungen heraus. Hier legen die El-
tern die Bedingungen fest, an denen das Kind sich ausrichten muss und aus dem 
Begehren des Kindes, in seinem Sein zu verharren, ergibt sich dessen Unterordnung 
unter die gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit.118 Die hier benannte 
„Gründungsunterordnung“ wird in späteren Entwicklungsphasen verdrängt, in de-
nen sich das Subjekt als souveränen Urheber der eigenen Handlungen zu begreifen 
lernt. Die Macht erscheint dann nicht mehr als Ursprung, aus dem das Subjekt her-
vorgeht, sondern als Wirkung des Subjekts. Indem es selbst Macht ausübt, verkennt 
es seine ursprüngliche Unterordnung. Mit der Subjektwerdung geht somit stets auch 
eine Verschleierung der es hervorbringenden Macht einher. „Die Sache ist nicht 
einfach die, daß man die Anerkennung des anderen braucht, und daß Unterordnung 
eine Form der Anerkennung gewährt; vielmehr […] besteht die Haltung des er-
wachsenen Subjekts eben in der Verleugnung und Wiederholung dieser Abhängig-
keit.“119 Das Verhältnis zu den eigenen Existenzbedingungen ist hier also deshalb 

                                                            
116  Jedoch ist das Begehren im Gegensatz zum Trieb dadurch gekennzeichnet, dass die er-

hoffte Befriedigung nie erreicht wird und sich somit kein Objekt als das wahre, eigent-

lich begehrte erweist. (Vgl. Žižek, Slavoj, Die Tücke des Subjekts, Frankfurt am Main 

2010, S. 357.) Wenn Butler also von einem „Begierde, im Sein zu verharren“ spricht, 

lässt sich das so verstehen, dass sich das Subjekt nie dessen gewiss sein kann, dass es 

die gegebenen Kriterien der Anerkennbarkeit tatsächlich erfüllt. Dies muss es vielmehr 

beständig erneut handelnd unter Beweis stellen. Die Subjektwerdung ist somit auch be-

ständig von einem Scheitern bedroht. (Vgl. Dolar, Mladen, Beyond Interpellation, in: 

Qui Parle 6, No. 2, 1993, S. 75f.) 

117  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 24. 

118  Unabhängig von der Frage, ob damit Eltern-Kind Beziehungen zutreffend charakteri-

siert sind, bleibt hier unklar, ob sie auf diese Beziehungen nur beispielhaft Bezug 

nimmt, um an ihnen die grundlegende Struktur des Subjektivierungsprozesses zu erläu-

tern oder ob sie die Unterordnung im Rahmen dieser Beziehungen tatsächlich als einen 

auch spätere Entwicklungsstufen tragenden Gründungsakt des Subjekts versteht. 

119  Ebd., S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


264 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

imaginär, weil das erwachsene Subjekt die Abhängigkeit, aus der es hervorgeht, 
verdrängen muss, um seinem Selbstverständnis entsprechen zu können. 

Diese These, nach der die für das soziale Überleben des Einzelnen notwendige 
Anerkennung dessen Unterordnung unter vorgängige Kriterien der Anerkennbarkeit 
verlangt, entwickelt Butler unter Bezugnahme auf die Überlegungen Hegels in der 
„Phänomenologie des Geistes“.120 Diese sind für Butler deshalb interessant, weil 
hier das Subjekt gerade nicht als souveräne Instanz eingeführt wird. Vielmehr er-
folgt eine Reflexion auf die unterschiedlichen Formen, in denen es sich einer sozia-
len Welt ausgesetzt sieht, die nicht auf es zurückgeht.121 Die Auseinandersetzung 
zwischen Herr und Knecht mündet entsprechend ihrer Interpretation auch nicht in 
eine Emanzipationsgeschichte, sondern in die Internalisierung der Gebote des 
Herrn; Hegel zeigt, wie sich das äußerliche Verhältnis zum Herrn zu einem innerli-
chen Verhältnis der Selbstkasteiung durch das Gewissen wandelt. „Bei Hegel be-
freit sich der Knecht vom anscheinend äußerlichen ,Herrn‘ nur, um sich in einer 
ethischen Welt verschiedenen Normen und Idealen unterworfen zu finden.“122 He-
gel thematisiert demnach die Mechanismen der Selbstreglementierung, die für die 

                                                            
120  Hier findet sich nach Butler eine kritische Reflexion der Abhängigkeit, der das Subjekt 

ausgesetzt ist, und der Grundlagen der Gewissensbildung. Die Sätze „Es [das Selbstbe-

wusstsein, S.B.] […] ist außer sich gekommen. […] es hat sich selbst verloren, denn es 

findet sich als ein anderes Wesen.“ ( Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. 

Band 9, S. 109.) interpretiert sie so, dass das Selbst den Anderen ausgeliefert ist, dass 

der Subjektwerdung ein ursprünglicher Selbstverlust zu Grunde liegt. (Vgl. Butler, Ju-

dith, Die Macht der Geschlechternomen, Frankfurt am Main 2009, S. 240.) Allerdings 

verfolgt Butler in dieser Passage den Hegelschen Gedankengang nicht weiter. Nach 

Hegel aber bestimmen die zitierten Sätze nur ein Element des Anerkennungsverhältnis-

ses, das auch das Element der wechselseitigen Selbstfreigabe enthält. Butler verschenkt 

durch diese verkürzte Rezeption die Möglichkeit, die intersubjektive Konfliktdynamik 

des Anerkennens, in denen das Selbstverständnis des Subjekts und dessen Deutung 

durch Andere beständig in einen Gegensatz treten und sich wechselseitig korrigieren, 

produktiv weiter zu entwickeln. Ihre Rekonstruktion des Subjektivierungsprozesses be-

zieht sich dann auch zentral auf Ich-Wir Verhältnisse, d.h. auf Verhältnisse, in denen 

ein noch unbestimmtes und abhängiges Individuum einem schon bestehenden, durch 

gemeinsame Kriterien des Anerkennens geeinten, und letztlich aber anonymen Kollek-

tiv gegenüber tritt. 

121  Vgl. Butler, Judith, Subjekt, in: Gosepath, Stefan; Hirsch, Wilfried und Rössler, Beate 

(Hrsg.), Handbuch der politischen Philosophie und Sozialphilosophie. Band 2, Berlin 

2008, S. 1303. 

122  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 35-36. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 265 

 

 

Prozesse der Subjektivierung notwendig sind; Befreiung ist in der Konsequenz 
nicht nur als Befreiung von äußeren Autoritäten zu denken, sondern auch als Be-
freiung vom eigenen Selbst. 

Der Übergang vom äußeren Verhältnis zu einem Selbstverhältnis ergibt sich aus 
den Erfahrungen, die der Knecht in seiner Arbeit für den Herrn macht. Der Knecht 
bearbeitet Dinge für den Genuss des Herrn. Dabei kann er zwar an den Objekten 
seiner Arbeit die eigene gestaltende Macht erfahren, denn die Produkte seiner Ar-
beit sind durch ihn geprägt. „Durch die Arbeit kömmt es aber zu sich selbst.“123 In-
sofern er jedoch für den Genuss des Herrn arbeitet, eignet sich jener die Produkte 
seiner Arbeit an. Der Knecht erfährt damit das Verschwinden dessen, worin er sich 
ausdrückt und reflektiert. Indem der Gegenstand durch den Herrn verbraucht wird, 
wird auch die Prägung, die er ihm gab, ausgelöscht.124 Insofern der Knecht das, was 
er ist, nur in dem bestätigt findet, was er tut, droht ihm damit auch ein Selbstverlust. 
„Das bestimmte Ding, das der Knecht macht, widerspiegelt den Knecht selbst als 
bestimmtes Ding. Weil der Gegenstand jedoch weggegeben wird, wird der Knecht 
selbst zu etwas, das verwirkt und verloren werden kann.“125 Damit erreicht ihn auch 
nach seinem Zurückschrecken vor dem Kampf auf Leben und Tod die Todesfurcht. 
Die auf die Auseinandersetzung zwischen Herr und Knecht folgenden Gestalten des 
Bewusstseins - Stoizismus, Skeptizismus und das unglückliche Bewusstsein - lassen 
sich dann als Versuche verstehen, diese Todesfurcht zu überwinden, indem das 
Bewusstsein die Bestimmungen für sich als Wesentliche setzt, die nicht der Ver-
gänglichkeit unterstehen. Die Todesfurcht führt deshalb im unglücklichen Bewusst-
sein zu einer Identifikation mit den unveränderlich scheinenden Regeln, die durch 
den Herrn gesetzt werden.126 Das Bewusstsein spaltet sich in eine Position des 
Herrn, die als unwandelbarer Teil des Selbst gilt, und eine des Knechts, die mit der 
Körperlichkeit verhaftet und somit sterblich bleibt; durch diese Verinnerlichung der 
Herrenposition wird eine Praxis der beständigen Selbstbeurteilung und der Selbst-
reinigung in der Andacht und anderen religiösen Ritualen etabliert. 

Für Butler ist hier zum einen entscheidend, dass sich die normativen Reglemen-
tierungen, unter die der Knecht sein Leben stellt, aus der Todesfurcht ergeben. Zu 
einem Subjekt wird er erst, indem er die Regeln des Herrn verinnerlicht, und diese 
Verinnerlichung erfolgt, weil er hofft, so das eigene soziale Überleben zu können. 
Zum anderen, und darauf liegt ein weiterer Schwerpunkt ihrer Interpretation, miss-
lingt dieser Versuch des Knechts, zwischen den wesentlichen und den unwesentli-

                                                            
123  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 114. 

124  Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am 

Main 2001, S. 41. 

125  Ebd., S. 43. 

126  Vgl. ebd., S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


266 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

chen Teilen des eigenen Selbst zu trennen. Die Selbstkasteiung, in der, wie noch im 
äußerlichen Verhältnis zum Herrn, der eigene Körper als unwesentlich gesetzt und 
symbolisch aufgeopfert wird, bleibt an den Körper gebunden; das Selbst genießt 
sich selbst in dieser Selbstaufopferung; was seinen Verzicht ausdrücken soll, ist 
lustvolle Selbstbestätigung. Das in Andacht und Selbstkasteiung zu erreichende 
Selbstgefühl bleibt also eingebettet in die Körperlichkeit, die es zu überwinden 
sucht, die Aufgabe des eigenen Willens selbst ein Willensakt usw.127 

Dieser Grundgedanke wird von Butler weitergeführt in einer an Nietzsche und 
Freud orientierten Theorie des Gewissens. Auch diese Überlegungen Butlers lassen 
sich als Ergänzung und Weiterentwicklung von Althussers Rekonstruktion des Sub-
jektivierungsprozesses lesen. Denn Althusser selbst nimmt auf diesen Begriff Be-
zug, um zu erklären, weshalb die Individuen den an sie gestellten Aufgaben tatsäch-
lich entsprechen. So ist etwa der Regelfall der Rechtsbefolgung nur möglich auf-
grund der im Gewissen der Subjekte verankerten juristisch-moralischen Ideologie. 
„Sie sind anständig allein aufgrund ihres „professionellen Gewissens“ oder auch 
einfach ihres „moralischen Gewissens“, und sie leiten daraus gelegentlich einen 
gewissen Stolz ab […].“128 Allerdings hat Althusser diesen Gedanken nicht weiter 
ausgearbeitet. Nach Butler muss die Hinwendung an die anrufende Instanz zugleich 
als Ausbildung des Gewissens verstanden werden. Beide Wendungen, die Umwen-
dung und die Wendung gegen sich selbst, werden zugleich vollzogen. „Die Refle-
xivität wird konstituiert durch diesen Moment des Gewissens, durch diese Rück-
wendung gegen sich selbst, die sich zugleich mit einer Hinwendung zum Gesetz 
vollzieht.“129 Den Gedanken, wonach die Ausrichtung an den gegebenen Kriterien 
der Anerkennbarkeit nur erklärt werden kann, wenn dabei ein Begierde, im Sein zu 
verharren, vorausgesetzt wird, ergänzt Butler also durch die zusätzliche These, dass 
diese Ausrichtung nur dann langfristig stabil ist, wenn sie sich auch im Gewissen 
der Subjekte niederschlägt. 

Schon bei Althusser war die Identifikation mit den in der Anrufung enthaltenen 
Zuschreibungen die Bedingung für den Selbstbezug des Subjekts; Butler versucht 
darüber hinaus, die psychische Dynamik zu bestimmen, die diesem Prozess zu 
Grunde liegt. Im Gewissen wendet sich demnach ein bestimmter Trieb, bei Nietz-
sche, an den Butler hier anschließt, die Lust an der Grausamkeit, gegen sich.130 

                                                            
127  Ebd., S. 49f. 

128  Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. 

Halbband, Hamburg 2012, S. 107. 

129  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 108. 

130  Nach Nietzsche ist die Bestrafung des Schuldners ein Lustgewinn, der für das geschul-

dete Gut entschädigen soll; diese Strafpraxis züchtet erst das Gedächtnis und damit den 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 267 

 

 

Zwar ermöglicht dies erst die kritische Selbstprüfung des Subjekts, die Unterschei-
dung zwischen gebotenen, verbotenen und erlaubten Handlungen oder Begehrun-
gen; jedoch gewinnt das Verbot seine Kraft nur aus dem Begehren, das es verbietet. 
Die Stärke des Gewissens entspricht damit der des von ihm unterdrückten Begeh-
rens. Daran knüpft Butler an. „Mit anderen Worten wird das Verbot zum Anlaß, 
den Instinkt unter dem Zeichen des Verbotsgesetzes noch einmal auszuleben.“131 
Weil damit aber das Gebot von dem Begehren gestützt wird, das es verbietet, und 
die Selbstreglementierung als eine eigene Quelle der Befriedigung erlebt wird, er-
zeugt die Wendung gegen sich das Begehren nach dieser Wendung.132 Daraus ge-
winnt das Gewissen seine Stabilität. Dies ist für den langfristigen Erfolg des Sub-
jektivierungsprozesses entscheidend, denn diese Dynamik erklärt erst die Befriedi-
gung, die aus der Annahme der jeweiligen Kriterien der Anerkennbarkeit und der 
damit einhergehenden Unterwerfung des eigenen Begehrens erwachsen kann. So 
kann gezeigt werden, wie die Unterwerfung des Begehrens ein Begehren dieser Un-
terwerfung hervorruft. 

Gegebene Bedingungen der Anerkennbarkeit werden also deshalb angenom-
men, weil diese Annahme die Bedingung der sozialen Existenz ist. Die Annahme ist 
die Voraussetzung, um für andere ein Subjekt sein zu können. Weil die Kraft des 
mit dieser Annahme entstehenden Gewissens dem von ihm unterdrückten Begehren 
entstammt, wird die Selbstreglementierung selbst eine Form der Befriedigung der 
untersagten Lust. Die doppelte Spiegelstruktur, die der Subjektivierung zu Grunde 
liegt, ist zum einen also deshalb möglich und stabil, weil die, die sich nicht im Ruf 
des SUBJEKTS wiedererkennen, vom sozialen Tod bedroht sind; sie gelten nicht 
als intelligible Subjekte und werden deshalb ausgeschlossen. Zum anderen wird die 
Wiedererkennung mit dem Bilde des SUBJEKTS, das heißt die Anwendung der ge-
gebenen Bedingungen der Anerkennung in der kritischen Selbstprüfung, zu einer 
eigenen Quelle der Befriedigung, der grausamen Lust an der Selbstbestrafung. Des-
halb bleiben die Subjekte, so Butler, den Bedingungen ihrer eigenen Unterwerfung 
verhaftet. 
 

                                                                                                                                    
Menschen als das Tier, das versprechen, und das heißt auch sich selbst bestrafen kann. 

Die Strafe, die zunächst das Versprechen-können vorauszusetzen scheint, erzeugt dieses 

erst, sie erzwingt die dafür notwendige Verinnerlichung des Triebes. „Diese zuvor dem 

Gläubiger zugeschriebene Lust wird dann unter dem Druck des Gesellschaftsvertrages 

zu einer verinnerlichten, zur Freude an der Verfolgung seiner selbst.“ (Butler, Judith, 

Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 2001, S. 74.) 

131  Ebd., S. 79. 

132  Vgl. ebd., S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


268 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Die Überlegungen Butlers in „Psyche der Macht“ zielen aber zugleich darauf, die 
Konsequenz, nach der jedes Handeln eines Subjekts nur die Bedingungen der Aner-
kennbarkeit wiederholt und verfestigt, aus denen es hervorgegangen ist, zu vermei-
den und demgegenüber danach zu fragen, wie auf der Grundlage einer solchen sub-
jektkritischen Position noch Widerstand und politische Handlungsfähigkeit gedacht 
werden kann. Es soll also bestimmt werden, wie eine oppositionelle Haltung des 
Subjekts zu der es hervorbringenden Macht möglich ist, weshalb die vom Subjekt 
ausgeübte Macht nicht auf die das Subjekt hervorbringende Macht reduziert werden 
kann.133 

Butlers These ist hier, dass die Macht in ihrer Aneignung verändert werden 
kann, und dass deshalb die Handlungsfähigkeit des Subjekts die es hervorbringen-
den Bedingungen übersteigt. Diese Diskontinuität zwischen der gegenüber dem 
Subjekt vorausgesetzten und der von ihm ausgeübten Macht ist möglich, so der ers-
te Schritt für die Begründung dieser These, aufgrund einer „zeitbedingten Anfällig-
keit“134 der Bedingungen der Anerkennung. Die etablierten Bedingungen der Aner-
kennung regulieren zwar die Handlungen der Subjekte; jedoch bestehen sie umge-
kehrt nur durch die und in den auf sie Bezug nehmenden Praktiken. Sie müssen also 
beständig reinszeniert werden und in dieser Reinszenierung sind Verschiebungen 
und Umdeutungen möglich. „Diese Wiederholung oder besser Iterabilität wird so 
zum Nicht-Ort der Subversion, zur Möglichkeit der Neuverkörperung einer Subjek-
tivationsnorm, die die Richtung ihrer Normativität ändern kann.“135 Weil also die 
gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit nur dann dauerhaft bestehen, wenn 
sie beständig in den Handlungen der Subjekte wiederholt werden, können sie sich 
insofern verändern, als diese für ihren Bestand notwendige Wiederholung scheitern 
kann. „Aber sie sind insofern verletzlich, als sie davon abhängig sind, ,realisiert‘ zu 
werden. Darin liegt ihr Risiko: Sie können scheitern.“136 Es ist möglich, diese Nor-
men zu variieren, in andere Handlungsketten einzugliedern und ihnen so einen neu-
en Sinn zuzuweisen. Durch eine Variation der Praktiken, so lässt sich dieser Ge-
danke auf die Terminologie Althussers zurückbeziehen, können schrittweise auch 
die sie regulierenden Rituale verschoben und reformuliert werden.137 

                                                            
133  Vgl. ebd., S. 21. 

134  Ebd., S. 17. 

135  Ebd., S. 95. 

136  Butler, Judith, Eine Welt, in der Antigone am Leben geblieben wäre, in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 49, 2001, S. 591. 

137  Auch wenn Butler zunächst alternative Formen der praktischen Reinszenierung im 

Blick zu haben scheint, die sich erst nachträglich auf einer diskursiven Ebene nieder-

schlagen, findet sich eine vergleichbare Verschiebung auch im Falle der zuvor geschil-

derten Kämpfen um Anerkennung. So würde nämlich auch die Forderung nach Aner-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 269 

 

 

Allerdings begründet diese Abhängigkeit der Kriterien der Anerkennung von ih-
rer Reinszenierung in den einzelnen Handlungen nur die objektive Möglichkeit der 
Veränderung. Soll sich diese Veränderung jedoch nicht nur aus einer Verdichtung 
zufälliger Fehldeutungen ergeben, so ist zu begründen, weshalb die Subjekte diese 
Möglichkeit in einer bestimmten Weise nutzen sollten. In einigen Passagen ver-
sucht Butler, auch dieses Problemfeld auf der Grundlage ihrer Theorie der Psyche 
zu bearbeiten. Denn hiernach geht das Subjekt zwar aus der Psyche hervor, diese 
jedoch umgekehrt nie in ihm auf. Um den Bedingungen der Anerkennbarkeit ent-
sprechen zu können, muss sich das Subjekt selbst reglementieren und bestimmte 
Begehrungen verdrängen. „Die Psyche, die das Unbewusste einschließt, ist somit 
vom Subjekt ganz verschieden; sie ist genau das, was über die einkerkernden Wir-
kungen der diskursiven Forderung einer kohärenten Identität, über die diskursive 
Forderung, ein kohärentes Subjekt zu werden, hinausreicht.“138 

Die Bedingungen der Anerkennbarkeit schreiben Formen „lebbarer Gesell-
schaftlichkeit“139 vor, sie lenken und erzeugen bestimmte Formen des Begehrens; 
weil die Psyche in diesen Kategorien jedoch nie ganz aufgehen kann, geht mit der 
Subjektbildung zugleich eine grundlegende „Entfremdung“140 einher. Mit dieser 
Terminologie wird auch deutlich, dass Butler auf eine normative Kritik an bestimm-
ten Bedingungen der Anerkennbarkeit zielt. Die Subjektivierung ist also nicht nur 
ein Prozess, in dem die Unterwerfung des Begehrens ein Begehren der Unterwer-
fung erzeugt, sondern auch ein Prozess, in dem die Möglichkeit der Kritik an dieser 
Unterwerfung entsteht. „Es gibt hier eine Produktivität des Begehrens, das nie mit 
einer bestimmten Anerkennung zu erfüllen ist.“141 Aufgrund dieser Differenz zwi-
schen dem eigenen Begehren und den in der Anrufung enthaltenen Zuschreibungen 
und Erwartungen ist eine kritische Distanz gegenüber den bestehenden Bedingun-
gen der Anerkennbarkeit möglich. Mit der Subjektwerdung geht also auch die Ver-
werfung bestimmter Formen des Begehrens einher.142 Der Einzelne geht in den Pro-

                                                                                                                                    
kennung der eigenen Leistungen die Leistungsnorm nicht bloß wiederholen, sondern 

auch diese Norm selbst verändern. Denn das, was überhaupt als Leistung gelten kann, 

müsste im Falle der erfolgreichen Durchsetzung der jeweiligen Ansprüche anders ver-

standen und reformuliert werden. 

138  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 83. 

139  Vgl. ebd., S. 25. 

140  Vgl. ebd., S. 31. 

141  Butler, Judith, Eine Welt, in der Antigone am Leben geblieben wäre, in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 49, 2001, S. 594. 

142  Zugespitzt wird diese These in den Überlegungen Butlers zur Melancholie. Demnach 

können, soll das Subjekt den bestehenden Bedingungen der Anerkennbarkeit entspre-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


270 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

zessen der Subjektivierung nicht auf; er erleidet durch sie Verluste, die zum Wider-
stand motivieren können. Die Subjekte sehen sich also deshalb genötigt, die gege-
benen Bedingungen der Anerkennbarkeit in einer bestimmten Weise zu reinszenie-
ren und zu verschieben, weil die Unbegrenztheit ihres Begehrens stets in einem 
Konflikt mit den Grenzen der anerkennbaren Formen der Subjektivität steht. Diese 
Differenz gibt ihnen die Möglichkeit, zu diesen Formen auf Distanz zu gehen. „Wir 
können vielleicht wirklich spekulieren, daß der Moment des Widerstandes, der Op-
position eben dann entsteht, wenn wir uns an unsere Beschränkung verhaftet finden, 

                                                                                                                                    
chen, bestimmte Formen des Begehrens nicht realisiert, sogar noch nicht einmal be-

wusst werde. Ein diesen Bedingungen entsprechendes Selbstverständnis des Subjekts 

gründet darauf, nie in dieser Weise begehrt zu haben. Deshalb darf dieser Verlust der 

eigenen Möglichkeiten des Begehrens auch nicht bewusst und betrauert werden. Das 

betreffende Begehren wird, so die hier verwendete Terminologie, verworfen. „Weil das 

Subjekt über diesen Verlust nicht reflektiert, nicht reflektieren kann, markiert dieser 

Verlust die Grenze der Reflexivität, markiert er, was deren Zirkularität übersteigt (und 

bedingt).“ (Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt 

am Main 2001, S. 28.) Insofern die Gründung des Subjekts erst aus dieser Verwerfung 

hervorgeht, entsteht das Subjekt zusammen mit dem Unbewussten. Dieser Verlust darf 

selbst nicht bewusst und betrauert werden kann und aus dieser nicht abgeschlossenen 

Trauer entsteht die Melancholie. Die aufgegebenen Objekte des Begehrens, so Butler 

im Anschluss an die Psychoanalyse, werden verinnerlicht; die Identität des Subjekts 

bildet sich als Niederschlag der aufgegebenen Objektbesetzungen. „Das Objekt aufzu-

geben, wird nur unter der Bedingung einer melancholischen Verinnerlichung möglich, 

oder, was sich für uns als noch wichtiger erweisen könnte, unter der Bedingung einer 

melancholischen Inkorporation oder Einverleibung.“ (Butler, Judith, Psyche der Macht. 

Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 2001, S. 127.) Weil die Ge-

schlechtszugehörigkeit des Einzelnen erst durch dessen heterosexuelle Positionierung 

erreicht wird, erfolgt die Ausbildung männlicher oder weiblicher Subjektivität durch die 

Verwerfung des homosexuellen Begehrens; die Verwerfung der Homosexualität ist so-

mit konstitutiv für heterosexuelle Form der Subjektivität; deren Selbstverständnis ist ge-

rade dadurch geprägt, nie jemanden gleichen Geschlechts geliebt und nie eine solche 

Liebe verloren zu haben. Die Performanz der Geschlechtszugehörigkeit ist dann aber 

als Versuch zu verstehen, die verlorenen Liebesobjekte, deren Verlust nicht betrauert 

werden kann, in sich aufzunehmen. Wenn gilt, dass Identifizierungen sich erst aus der 

Verinnerlichung verlorener Liebesobjekte ergeben, dann verweist, so die Pointe dieser 

Überlegung, die heterosexuelle Identität auf ein vorgängiges homosexuelles Begehren. 

(Vgl. ebd., S. 137.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 271 

 

 

wenn wir uns gerade in unserem Verhaftetsein beschränkt finden.“143 Diese Distanz 
ist jedoch nicht nur die des Subjekts gegenüber einer ihm äußerlichen Macht, son-
dern zugleich auch eine Distanz innerhalb des Subjekts selbst; der Widerstand ist 
somit stets auch ein Versuch, die bisherige Form der eigenen Subjektivität zu über-
winden144 und etwas anderes zu werden, als man ist.145 In der widerständigen Praxis 
beginnt jemand etwas zu werden, wofür es im bisherigen Feld, das die anerkennba-
ren Formen der Subjektivität definiert, keinen Platz gibt. Wenn aber die Erfüllung 
der gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit die Voraussetzung für das soziale 
Überleben des Subjekts ist, dann muss ein solcher Widerstand auch die eigene sozi-
ale Existenz gefährden. Wer dem Willen folgt, nicht dermaßen regiert zu werden, 
also Foucaults Tugend der „Entunterwerfung“146, auf die Butler hier verweist, prak-

                                                            
143  Butler, Judith, Noch einmal: Körper und Macht, in: Honneth, Axel und Saar, Martin 

(Hrsg.), Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Adorno-

Konferenz 2001, Frankfurt am Main 2003, S. 64. 

144  Vgl. Butler, Judith, Subjekt, in: Gosepath, Stefan; Hirsch, Wilfried und Rössler, Beate 

(Hrsg.), Handbuch der politischen Philosophie und Sozialphilosophie. Band 2, Berlin 

2008, S. 1302. Auch diese Wendung schließt an eine bestimmte Linie der Hegelrezepti-

on an. So hatte schon Kojève in seiner Auslegung der Dialektik zwischen Herr und 

Knecht argumentiert, der Knecht könne sich nur dann vom Herrn befreien, wenn er das 

Risiko des Todes eingeht, vor dem er in der ursprünglichen Auseinandersetzung noch 

zurückgeschreckt war. (Vgl. Kojève, Alexandre, Zusammenfassender Kommentar zu 

den ersten sechs Kapiteln der Phänomenologie des Geistes, in: Fulda, Hans-Friedrich 

und Henrich, Dieter (Hrsg.), Materialien zu Hegels „Phänomenologie des Geistes“, 

Frankfurt am Main 1979, S. 128.) Die zentrale Figur, an der diese Widerständigkeit und 

das damit einhergehende Todesrisiko erläutert wird, ist die der Antigone. Sie gilt für 

Butler gerade nicht als Vertreterin des Verwandtschaftsprinzips, sondern, indem sie ih-

ren Bruder inzestuös begehrt, als Vertreterin einer vorsozialen Sittlichkeit. Sie lebt ein 

unlebbares Begehren, ein Begehren, das in der bestehenden Ordnung nicht anerkannt 

werden kann. Darin zeigt sie, dass keine unhintergehbare Ordnung von Verwandt-

schafts- und Liebesbeziehungen besteht; dass die Norm, indem sie von ihrer Anwen-

dung abhängig ist, auch verletzlich bleibt. Damit riskiert sie jedoch auch ihre gesamte 

soziale Existenz. (Vgl. Butler, Judith, Antigones Verlangen. Verwandtschaft zwischen 

Leben und Tod, Frankfurt am Main 2001.) 

145  Vgl. Foucault, Michel, Was ist Aufklärung?, in: ders., Dits et Ecrits. Schriften 4. 1980-

88, Frankfurt am Main 2005, S. 703. 

146  Vgl. Foucault, Michel, Was ist Kritik?, Berlin 1992, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


272 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

tiziert, riskiert nicht mehr als anerkannbares Subjekt zu gelten und setzt damit die 
Bedingungen seiner sozialen Existenz aufs Spiel.147  
 
„Eine solche Möglichkeit würde eine andere Art von Wendung erfordern, eine Wendung, die, 

durch das Gesetz ermöglicht, eine Abwendung vom Gesetz ist und den Identitätsverlockun-

gen widersteht, eine Handlungsfähigkeit gegen und über ihre eigenen Entstehungsbedingun-

gen hinaus. Eine solche Wendung erfordert die Bereitschaft, nicht zu sein [...].“148 

 
Allerdings kritisiert Butler selbst in anderen Passagen einen solchen Lösungsvor-
schlag. Denn mit der Bezugnahme auf die unbegrenzte Produktivität des Begehrens 
kann nur das Unterlaufen bestimmter Normen, nicht jedoch deren Außerkraftset-
zung und Neuartikulation erklärt werden. „Der Widerstand ist somit in einem Be-
reich angesiedelt, der praktisch keine Macht hat, das Gesetz zu verändern, zu dem 
er in Opposition steht.“149 Es bleibt hier unklar, wie das Subjekt in die Lage gelan-
gen kann, die Formen der Selbstreglementierung durch das eigene Gewissen zu hin-
terfragen; denn die im Gewissen verinnerlichten Bedingungen der Anerkennbarkeit 
galten ja gerade als die Grundlage der kritischen Selbstprüfung. Die Kritik und die 
Neuartikulation der etablierten Bedingungen der Anerkennbarkeit müsste, so will 
ich diesen Gedanken hier weiterführen, diese Bedingungen begründet zurückweisen 
können; dafür aber reicht die Bezugnahme auf ein noch unerfülltes Begehren nicht 
aus. In der Konsequenz müssten dann nämlich alle Forderungen nach der Verände-
rung dieser Bedingungen als in gleicher Weise berechtigt gelten, was wiederum nur 
heißt, dass von berechtigt und unberechtigt nicht mehr gesprochen werden kann. 
Die Probleme, die sich hier stellen, entsprechen letztlich denen, die sich aus dem 
Versuch Honneths ergeben hatten, die Veränderung der Anerkennungsordnungen 
aus den noch unrealisierten Möglichkeiten des Meadschen I zu erklären und zu 
rechtfertigen. In beiden Fällen kann nicht geklärt werden, wie es möglich ist, sich 
von den Bewertungen des eigenen Gewissens kritisch zu distanzieren und zwischen 
berechtigten und unberechtigten Anerkennungsforderungen zu unterscheiden. 

Eine Alternative zu dieser Argumentation liegt in der Bezugnahme auf eine „ur-
sprüngliche Freiheit“150 oder „Zwecksetzungsfähigkeit“ des Subjekts, die durch die 

                                                            
147  Vgl. Butler, Judith, Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend, in: Deutsche 

Zeitschrift für Philosophie 2002, Jg. 50, S. 257-58. 

148  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 122. 

149  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 94. 

150  Butler, Judith, Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend, in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 50, 2002, S. 263. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 273 

 

 

bestehenden Machtbeziehungen nicht kontrolliert werden kann. „Man könnte sagen, 
die Zwecke der Macht sind nicht immer die der Handlungsfähigkeit.“151 Diese 
Zwecksetzungsfähigkeit kommt dann zum Ausdruck, so setzt Butler diesen Gedan-
ken fort, wenn sich das Subjekt der Grenzen bewusst wird, die die Formen aner-
kennbarer Subjektivität festlegen152 und ihnen gegenüber auf der eigenen Identität 
beharrt. So schildert sie den Widerstand einer transsexuellen Person wie folgt: 
„Ausgehend von genau dieser Lücke, dieser Deckungsungleichheit zwischen der 
Norm, die angeblich sein Mensch-Sein begründet, und dem ausgesprochenen Be-
harren auf sich selbst, das er vorführt, entwickelt er seinen Wert und spricht seinen 
Wert aus.“153 Butler zeigt jedoch weder, wie es möglich ist, sich über diese Grenzen 
aufzuklären, noch, wie die eigene Identität gegen bestehende soziale Zuschreibun-
gen entwickelt und behauptet werden kann. Die nach Althusser die Ideologie kenn-
zeichnende „doppelte Spiegelstruktur“ liegt auch ihrer Rekonstruktion des Subjek-
tivierungsprozesses zu Grunde. Demnach bildet sich die Identität und damit die 
Möglichkeit des Selbstbezuges erst durch die Identitfikation mit den bestehenden 
sozialen Zuschreibungen; mit dieser Identifikation geht auch eine Verkennung der 
Differenz zwischen Individuum und Subjekt einher. Butler ergänzt diese Rekon-
struktion nur durch die Einbeziehung der psychischen Dynamiken, die diesem Pro-
zess zu Grunde liegen. Die Zuschreibungen des SUBJEKTS werden demnach an-
genommen, weil dies die Bedingung für die Erfüllung des Begehrens ist, im Sein zu 
verharren und weil die Selbstreglementierung durch das Gewissen zu einer eigenen 
Quelle des Lustgewinns wird. Der Bezug auf eine ursprüngliche Freiheit und 
Zwecksetzungsfähigkeit widerspricht damit den Grundlage der eigenen Theorie.154 

                                                            
151  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 20. 

152  Vgl. Butler, Judith, Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend, in: Deutsche 

Zeitschrift für Philosophie 50, 2002, S. 259. 

153  Butler, Judith, Jemandem gerecht werden. Geschlechtsangleichungen und Allegorien 

der Transsexualität, in: Das Argument 242, 2001, S. 682. 

154  Butler spricht auch davon, auf diesen Begriff der Freiheit nur in einem „Wagnis“ Bezug 

nehmen zu können. Ein Wagnis ist damit nicht nur deshalb verbunden, weil mit der 

praktischen Inanspruchnahme dieser Freiheit der eigene Subjektstatus gefährdet ist, 

sondern auch, weil er verwendet wird, ohne dass seine begriffliche Grundlage ausge-

wiesen werden könnte. (Vgl. Butler, Judith, Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults 

Tugend, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 2002, Jg. 50, S. 264.) Butler scheint in 

ihrer Interpretation von Foucaults „Was ist Kritik?“ anzudeuten, dass diese beiden As-

pekte des „Wagnisses“ letztlich zusammenfallen: Indem Foucault diesen Begriff ver-

wendet, bewegt er sich an den Grenzen eines epistemischen Feldes, überschreitet er die 

vom „Macht-Wissen“ gezogenen Beschränkungen. (Vgl. ebd., S. 263.) Dann wäre das 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


274 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Auch dieses Dilemma hatte sich in dieser Arbeit schon ergeben. Das Paradox 
der Gegenwartsdiagnose der „Dialektik der Aufklärung“ bestand darin, dass in dem 
Maße, in dem davon ausgegangen wird, dass die Diagnose zutrifft, dass also tat-
sächlich die blinde Selbsterhaltung das zentrale Movens geschichtlicher Entwick-
lungen bildet, begrifflich-diskursive Vermögen als ideelle Werkzeuge zur Verwirk-
lichung dieses Zwecks gelten müssen und das einheitliche Selbst als Ergebnis der 
Verinnerlichung gesellschaftlicher Repressionsinstanzen zu verstehen ist, unver-
ständlich werden muss, wie sie möglich ist.155 In beiden Fällen stellt sich das Prob-
lem, dass unklar wird, wie das eigene kritische Selbstverständnis mit den Mitteln 
der eigenen Theorie rekonstruiert und gerechtfertigt werden kann. 

 
Der zentrale Beitrag, der sich durch die Bezugnahme auf Althusser für eine Kon-
zeption und Kritik ideologischer Formen der Anerkennung gewinnen lässt, besteht 
darin, die Ideologie nicht nur als ein falsches Bewusstsein, sondern auch als eine 
bestimmte Praxis und ein bestimmtes Verhältnis der Akteure zu dieser Praxis fassen 
zu können. Diese Praxis ist demnach dadurch gekennzeichnet, dass sie zur Repro-
duktion einer sozialen Ordnung beiträgt und dass den in ihr handelnden Akteuren 
diese Bedeutung ihres eigenen Tuns selbst nicht bewusst ist. Sie sind auch dort, wo 
sie sich als selbstständig begreifen, untergeordnetes Element einer gesellschaftli-
chen Struktur. Weil hier gezeigt werden kann, inwiefern sich bestimmte Selbstver-
hältnisse erst aus der Identifikation mit bestimmten sozialen Erwartungen ergeben, 
die innerhalb eines verfestigten Strukturzusammenhanges an die Individuen gestellt 

                                                                                                                                    
Insistieren auf diesem Begriff auch in Butlers Text schon die praktische Durchführung 

der „Entunterwerfung“, von der er und sie sprechen. Ein „Wagnis" ist dies jedoch nur 

innerhalb des eigenen epistemologischen Feldes; es ist also für die zu entwickelnde Po-

sition keineswegs notwendig. Zudem ist ein solches „Wagnis“ keineswegs die einzige 

Form, um die Grenzen eines epistemologischen Feldes zu überschreiten; dies ist etwa 

auch möglich, indem gezeigt wird, inwiefern es nicht in der Lage ist, die Phänomene, 

auf die es sich bezieht, und dazu kann auch die eigene theoretische Praxis der Entun-

terwerfung zählen, adäquat zu erfassen. Der Ausweg über die Behauptung einer Positi-

on, die den eigenen Argumentationszusammenhang unvermittelt überschreitet, lässt 

sich zwar als ein „Wagnis“ beschreiben; er ist es aber auch deshalb, weil in der Konse-

quenz beliebig zu werden droht, was behauptet wird. So finden sich etwa auch entge-

gengesetzte Positionen, die das „Wagnis“ eingehen, die Gegenthese aufzustellen und 

etwa behaupten, die Praxis der Entunterwerfung sei selbst ein bestimmtes Regime der 

Subjektivierung. (Vgl. Schäfer, Thomas, Reflektierte Vernunft. Michel Foucaults anti-

totalitäre Macht- und Wahrheitskritik, Frankfurt am Main 1995, S. 60.) 

155  Vgl. Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, 

Frankfurt am Main 1988, S. 155. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 275 

 

 

werden, kann in der Konsequenz die Bezugnahme auf ein individualistisch gefass-
tes positives Selbstverhältnis nicht mehr hinreichen, um die normative Grundlage 
einer kritischen Theorie der Anerkennung zu bestimmen. Die erfahrungsresistente 
Behauptung der eigenen Identität kann, so wird hier deutlich, in Unfreiheit um-
schlagen. Butler macht darüber hinaus darauf aufmerksam, dass diese Erwartungen 
stets auch den Umkreis dessen beschränken, was als anerkennbare Form der Sub-
jektivität gilt; die, die sich nicht mit ihnen identifizieren und in ihrem Handeln nicht 
an ihnen ausrichten, sind in letzter Konsequenz von sozialen Ausschlüssen bedroht. 
Damit wird deutlich, dass sich eine kritische Theorie der Anerkennung nicht auf ei-
ne normative Rekonstruktion der gegenwärtigen Anerkennungsmuster beschränken 
kann, denn damit läuft sie Gefahr, diese Formen des Ausschlusses selbst nicht the-
matisieren zu können. 

Allerdings ist die ideologische Verkennung für Althusser ein notwendiges Ele-
ment einer jeden Praxis. Für jede Gesellschaftsordnung gilt, dass die Praxis nur 
durch und unter einer Ideologie möglich ist. In der Konsequenz kann Althusser die 
Einsicht in die Struktur und Funktionsweise der Ideologie nicht als Teil dieser Pra-
xis verstehen, sondern muss sie einem von ihr getrennten Bereich der Wissenschaft 
zuordnen. Wenn also der Ideologie ein solch umfassender und geschlossener Cha-
rakter zukommt, kann sie nur aus einer externen Perspektive als Ideologie themati-
siert und kritisiert werden. Die zentralen zuvor diskutierten Schwierigkeiten der 
Ideologietheorie Althussers ergeben sich aus dieser Zuspitzung und aus der durch 
sie notwendigen Trennung. Denn damit wird unklar, inwiefern die von der Ideolo-
gie getrennte Wissenschaft zugleich als Praxis und die eigene Theoriebildung, wie 
beansprucht, als Teil einer innergesellschaftlichen Auseinandersetzung gelten kann. 
Gerade dann, wenn sich die Theorie als Kritik an einem bestimmten gesellschaftli-
chen Zustand und als Beitrag zu dessen Überwindung versteht, muss sie selbst als 
ideologisch gelten. „But what motivates a critique if not an interest, an interest in 
emancipation, an interest in liberation, something which pulls a critique necessarily 
into the ideological sphere?“156 

Die Behauptung der Notwendigkeit der ideologischen Verkennung ist aber nur 
dann plausibel, wenn davon ausgegangen wird, dass die starre Identifizierung mit 
sozialen Zuschreibungen die einzige Form der Ausbildung eines Selbstverhältnisses 
ist, denn nur dann fügt sich die jeweilige Identität der Akteure reibungslos und ohne 
dass ihnen das bewusst wäre in den gesellschaftlichen Strukturzusammenhang ein. 
Die Theorie der Ideologie kann also nur deshalb davon ausgehen, dass die Praxis 
nur durch und unter einer Ideologie möglich ist, weil sie von Subjekten ausgeht, die 
in Verkennung ihrer ursprünglichen Unterwerfung den jeweiligen Strukturzusam-
menhang blind reproduzieren. Die einzige eigenständige Funktion, die Althusser 

                                                            
156  Ricoeur, Paul, Lectures on Ideology and Utopia, New York 1986, S. 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


276 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

dem Bewusstsein der Akteure zuspricht, ist die, die unterschiedlichen Identitätszu-
weisungen der verschiedenen Staatsapparate zu vereinheitlichen und selbst diese 
Vereinheitlichung ist von der bürgerlichen Ideologie selbst gefordert.157 Damit ver-
hält sich das für mich zentrale Problem der Ideologietheorie Althussers genau um-
gekehrt zu dem von Honneths Anerkennungstheorie: Während es hier unmöglich 
war, auf der Grundlage der in Anspruch genommenen normativen Prinzipien das 
gesellschaftliche Problem der Ideologie zu thematisieren, ist es hier vor dem Hin-
tergrund der zentralen gesellschaftstheoretischen Annahmen (es gibt keine Gesell-
schaft ohne Ideologie, das Subjekt ist die Grundkategorie jeder Ideologie, die Be-
deutung jeder Ideologie beschränkt sich auf ihre Reproduktionsfunktion) unmög-
lich, die Ideologie in normativer Hinsicht zu kritisieren. 

Entsprechend der doppelten Spiegelstruktur der Ideologie erhält das Individuum 
erst durch die Anrufung des SUBJEKTS eine bestimmte Identität und bleibt fortan 
auf diese festgelegt, ohne sich selbst auf diese Unterordnung kritisch zurückbezie-
hen zu können. Diese Struktur wird auch von Butler in ihrer Rekonstruktion des 
Subjektivierungsprozesses in Anspruch genommen. Die Theorie der Psyche be-
stimmt darüber hinaus die psychischen Grundlagen, die dem Individuum zukom-
men müssen, damit die Annahme der Anrufung möglich und stabil ist. Butler gibt 
zwar die Althussersche Trennung zwischen Wissenschaft und Ideologie auf und 
versucht, die kritische Distanz zu den jeweiligen Formen der Subjektivierung auf 
die Akteursebene zurückzuverlagern. Der Bezug auf den Begriff des Begehrens 
reicht jedoch nicht aus, um zu begründen, weshalb bestimmte Identitätszuweisun-
gen zurückgewiesen werden können. Denn auch wenn es damit möglich ist, eine 
Differenz zwischen den gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit und dem ei-
genen Begehren zu erfahren, so wird doch nicht verständlich, weshalb dies zu einer 
Kritik dieser Bedingungen und einer Hinterfragung des eigenen Gewissens und 
nicht zu einer Verschärfung des Unglücks des unglücklichen Bewusstseins führen 
soll, das darüber verzweifelt, dass die eigenen Begehrungen den akzeptierten Nor-
men nicht entsprechen. Indem sie an der doppelten Spiegelstruktur festhält, nach 
der sich die Identität des Subjekts erst durch die Wiedererkennung mit dem Bilde 
des SUBJEKTS und die damit einhergehende Verkennung bildet, ist auch in dieser 
Konzeption die unterwerfende Subjektivierung als solche, wie bei Althusser die 
Ideologie im Allgemeinen, ewig und notwendig. „Ich denke, dass sich politische 
Gemeinschaften in dem Maße produzieren und reproduzieren, wie sie durch Grenz-

                                                            
157  Vgl. Althusser, Louis, Über Marx und Freud, in: ders., ders. Ideologie und ideologische 

Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 277 

 

 

ziehungen das nicht-ganz-Lesbare, das-nicht-ganz-Lebbare als Teil ihrer Gemein-
schaft produzieren, als verleugneten, aber konstitutiven Teil der Gemeinschaft.“158 

                                                            
158  Butler, Judith, Eine Welt, in der Antigone am Leben geblieben wäre, in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 49, 2001, S. 597. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

 

8. Anerkennen als Erfahrungsprozess III:

 Ideologien als Blockierungen des

 Erfahrungsprozesses 
            
 
 
 
Wenn der Begriff der Ideologie so umfassend formuliert wird, dass jede Praxis nur 
durch und unter einer Ideologie möglich ist, dann verliert der Ideologiebegriff zum 
einen seine gesellschaftskritische Bedeutung. Zum anderen kann dann auch nicht 
mehr widerspruchsfrei bestimmt werden, wie die Perspektive zu gewinnen ist, aus 
der erst die Ideologie als Ideologie thematisiert werden kann. Die Ideologie ist in 
der Konzeption Althussers aber deshalb die notwendige Bedingung der Praxis, weil 
die in der dritten These erläuterte doppelte Spiegelstruktur der Ideologie als konsti-
tutiv für die Ausbildung eines jeden Selbstverhältnisses gilt. Weil die Individuen 
erst dann eine bestimmte Identität ausbilden, wenn sie sich mit dem Bilde des SUB-
JEKTS identifizieren und weil sie diese Grundlage ihrer Identität selbst verkennen, 
sie als eine solche verstehen, die ihnen immer schon zukommt, verkennen sie auch, 
dass sie, wenn sie dieser Identität entsprechend handeln, als Element einer überge-
ordneten sozialen Struktur agieren und deren Reproduktion ermöglichen. Die Reali-
sierung eines bestimmten Selbstverständnisses in der Handlung ist, entgegen dem 
Selbstverständnis der Subjekte, der Anschluss an die soziale Ordnung. Das Verhält-
nis zu den eigenen Existenzbedingungen ist demnach also deshalb notwendig ima-
ginär, weil die Ausbildung eines Selbstverhältnisses die mit der Wiedererkennung 
mit dem Bilde des SUBJEKTS einhergehende Verkennung voraussetzt. Um einen 
Ansatz zu entwickeln, der im Anschluss an Althusser die Ideologie als eine Praxis 
versteht, in der die in ihr handelnden Akteure die Bedeutung ihres Tuns verkennen, 
der aber zugleich die zuvor entwickelten Probleme zu vermeiden vermag, die sich 
aus der These des notwendigen Zusammenhanges von Ideologie und Praxis erge-
ben, muss demzufolge diese Verbindung zwischen der ideologischen Verkennung 
und der doppelten Spiegelstruktur aufgegeben werden. Es ist also zu begründen, 
inwiefern das Verhältnis zu den eigenen Existenzbedingungen als imaginär be-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


280 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

zeichnet werden kann, ohne dafür Althussers Rekonstruktion des Subjektivierungs-
prozesses in Anspruch nehmen zu müssen. 

Ein erster Hinweis für einen solchen Ansatz findet sich in der kurzen Passage, 
in der Althusser die ideologische Wiedererkennung am Beispiel der Begrüßung dis-
kutiert; hier behauptet er, dass sich die Ideologie durch die Etablierung von Eviden-
zen durchsetzt. Die ideologische Praxis gründet demnach auf bestimmten Voraus-
setzungen, die in ihr selbst nicht fraglich werden, sondern vielmehr den in ihr Han-
delnden als selbstverständlich und unbezweifelbar gelten.1 

Charim interpretiert die Durchsetzung dieser Evidenzen als das Ergebnis einer 
Dressur. Indem die Individuen innerhalb der ideologischen Staatsapparate in be-
stimmte Praktiken einbezogen und in diese eingeübt werden, bilden sie bestimmte 
Fähigkeiten aus, die ihnen zur Routine bzw. Gewohnheit werden.2 Im Ergebnis er-
scheinen ihnen bestimmte Handlungen nicht mehr als Erfüllung einer Vorschrift; 
vielmehr werden sie unter bestimmten Bedingungen selbstverständlich vollzogen. 
Indem innerhalb eines ideologischen Staatsapparates etwas als etwas verstanden 
wird, etwa als Weihwasser, Beichtstuhl, Kirche etc., werden zugleich auch be-
stimmte Reaktionen im Umgang mit diesen Objekten vorgeschrieben. Im Ergebnis 
der geschilderten Gewohnheitsbildung scheinen diese Handlungen mit dem Objekt 
selbst verknüpft zu sein; sie erscheinen als die Weise, adäquat mit den jeweiligen 
Objekten umzugehen. Die Verkehrung, die Charim hier beschreibt, ist dem Marx-
schen Fetischcharakter der Ware entlehnt. Das, was ein bestimmtes Objekt im ge-
sellschaftlichen Verkehr konstituiert und die Regeln, die festlegen, wie mit ihm 
umzugehen ist, scheinen sich für die Beteiligten nicht aus diesen Verkehrsformen, 
sondern aus dem Objekt selbst zu ergeben; die soziale Bedeutung erscheint als des-
sen intrinsische, ihm unabhängig von der jeweiligen Gesellschaftsordnung zukom-
mende Bestimmung. Anders als Marx rekurriert Charim für die Erklärung dieser 
Verkehrung auf den Prozess der Gewohnheitsbildung „Dieser Gewohnheit gewor-
dene Umgang ist es auch, der das Objekt als evidentes erscheinen lässt.“3 Es ist je-
doch problematisch, diese Verkehrung allein auf die psychologische Grundlage der 
Gewohnheitsbildung zurückzuführen, die zudem in dieser Beschreibung von einem 
Konditionierungsprozess kaum zu unterscheiden ist. Denn damit wird nur der 
Grenzfall des bloßen Verhaltens erfasst, in dem quasi automatisch auf bestimme 
Objekte reagiert wird. Deshalb muss Charim dann in ihrer Interpretation Althussers 
das Verhältnis von Ritual, Praxis und Handlung innerhalb der ideologischen Staats-

                                                            
1  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 86f. 

2  Vgl. Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 

147. 

3  Ebd., S. 147. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 281 

 

 

apparate stets am Beispiel der großen Disziplinarinstitutionen und insbesondere an 
dem der tayloristischen Fabrik erläutern. Zudem ist es hier, auch wenn die Reaktion 
auf bestimmte Objekte quasi automatisch und ohne vorherige Reflexion erfolgt, 
stets möglich, sich auf die sozialen Vorschriften zurückzubeziehen, denen diese Re-
aktion entspricht. Wer hierzulande des morgens ein Fahrrad besteigt, bewegt sich 
nach entsprechender Einübung ohne lange zu überlegen auf der rechten Seite der 
Fahrbahn; wird die betreffende Person gefragt, warum sie dies tut, so verweist sie 
aber nicht auf eine intrinsische Bestimmung des Objekts, auf dem sie sich fortbe-
wegt, sondern auf die Straßenverkehrsordnung, also eine soziale Vorschrift. 

Entgegen dieser Beschränkung, nach der nur dann von Ideologie zu sprechen 
ist, wenn auf der Grundlage einer Konditionierung bestimmte Objekte reflexhaft ein 
bestimmtes Verhalten auslösen, ist danach zu fragen, wie sich bestimmte Ideologe-
me4 in dem und durch das bewusste Handeln durchsetzen. Sie sind als institutiona-
lisierte Regeln zu verstehen, die auch dem reflektierten interindividuellen Handeln 
und den dort auftretenden Handlungskonflikten zu Grunde liegen. Von anderen so-
zialen Regeln lassen sie sich in einer ersten Annäherung mit der Hilfe von Eugen 
Finks Differenzierung zwischen operativen und thematischen Begriffen unterschei-
den. Entsprechend dieser Differenzierung sind in jeder Reflexion auf bestimmte 
Begriffe weitere in Anspruch genommen, die in dieser Reflexion zwar nicht zum 
Gegenstand, aber dennoch in der Thematisierung des jeweiligen Gegenstandes ver-
wendet werden.5 Die Begriffe, die der explizite Gegenstand einer Reflexion sind, 
bezeichnet Fink als die thematischen, die Begriffe, die das Medium bilden, über das 
diese Thematisierung erfolgt, als die operativen. 
 
„Die operative Verschattung besagt aber nicht, daß das Verschattete gleichsam abseitig wäre, 

außerhalb des Interesses, - es ist vielmehr das Interesse selbst. Es ist nicht ,im Thema‘, weil 

wir durch es hindurch uns auf das Thema beziehen. Es ist das Nichtgesehene, weil es das 

Medium des Sehens ist.“6 

 

Demnach kann sich das reflektierende Bewusstsein keine abschließende Transpa-
renz über seine eigenen Grundlagen verschaffen. In jedem Versuch, diese zu errei-
chen, bleibt es von weiteren Annahmen abhängig, die dabei selbst ungeprüft blei-
ben. 

                                                            
4  Als Ideologem bezeichne ich die grundlegenden Elemente einer Ideologie, d.h., wie ich 

im Folgenden erläutern will, die fundierenden Prinzipien, die das Handeln und die Refle-

xionen der Individuen leiten, ohne dabei selbst thematisch zu werden. 

5  Vgl. Fink, Eugen, Operative Begriffe in Husserls Phänomenologie, in: Zeitschrift für phi-

losophische Forschung, 11, 1957, S. 324. 

6  Ebd., S. 327. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


282 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Diese Differenzierung lässt sich auch auf soziale Handlungszusammenhänge 
übertragen. In jeder Reflexion auf soziale Handlungsregeln sind weitere Regeln und 
normative Grundannahmen in Anspruch genommen, die in dieser Reflexion zwar 
verwendet, jedoch nicht thematisch werden. Genau dies will, so mein Interpretati-
onsvorschlag, Hegel in seiner Kritik an der Kantischen Moralphilosophie zeigen. 
Hegel legt hier die versteckten operativen Begriffe frei, die in die Konstruktion der 
Beispiele eingehen, an denen Kant sein Prüfungsverfahren demonstriert. Hegels 
Einwand lässt sich dann so rekonstruieren, dass z.B. die Maxime, einen Kredit auch 
dann aufzunehmen, wenn keine begründete Aussicht auf die Möglichkeit seiner 
Rückzahlung besteht, nur dann nicht als allgemeines Gesetz gelten kann, wenn da-
bei die Institution des Eigentums und der Kreditvergabe als Seinsollende in An-
spruch genommen werden. Der Einwand verweist so auf soziale Regeln und Institu-
tionen, die in der Prüfung von Handlungsmaximen in Anspruch genommen werden, 
ohne dass sie jedoch selbst in dieser Prüfung thematisch sind. Was aber in den ein-
zelnen Akten der Prüfung vorausgesetzt und was thematisch wird, ist jedoch nach 
Hegel keineswegs beliebig, sondern von dem abhängig, was in einer gegebenen Ge-
sellschaft als etablierte Regel und gemeinsam geteilte sittliche Überzeugung gilt. 
Damit droht der Einzelne gerade in der selbstständigen Prüfung möglicher Hand-
lungsprinzipien von bestimmten, selbst nicht eigens geprüften sozialen Vorausset-
zungen abhängig zu bleiben. Das Vernunftgesetz, das gerade die Emanzipation des 
Individuums gegenüber heteronomen Gewalten begründen sollte, erscheint so als 
Verpflichtung, die sozialen Verhältnisse, von denen das Individuum in seinem 
Handeln ausgeht, durch dieses Handeln erneut zu erzeugen und zu festigen.  
 
„Eine Wissenschaft der Moralität ist demnach zunächst die Kenntnis dieser Verhältnisse 

selbst […]: dieses Verhältnis ist nur dieses Verhältnis; wenn du in diesem Verhältnis bist, so 

sei, in der Beziehung auf dasselbe, in demselben; denn wenn du in Handlungen, welche auf 

dieses Verhältnis Beziehung haben, nicht in Beziehung auf dasselbe handelst, so vernichtest, 

so hebst du es auf.“7 

 
Daraus lässt sich nun folgern, dass der einzelne Akt der kritischen Prüfung selbst 
unzureichend oder unvollständig ist und dass er seinen Geltungsanspruch, die je-
weilige Handlungsmaxime oder institutionelle Regel als vernünftig auszuweisen, 
nur dann einlösen kann, wenn er um weitere ergänzt wird. Daraus folgt dann auch, 
dass sich weder ein wirklich Vernünftiges noch ein vernünftiges Wirkliches ab-
schließend bestimmen oder einrichten lässt. Die Praxis vernünftiger Selbstaufklä-

                                                            
7  Hegel, G.W.F., Ueber die wissenschaftliche Behandlungsarten des Naturrechts, seine 

Stelle in der praktischen Philosophie und sein Verhältnis zu den positiven Rechtswissen-

schaften, Jenaer kritische Schriften. GW. Band 4, S. 468. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 283 

 

 

rung muss dann als eine sich schrittweise vollziehende und prinzipiell nicht ab-
schließbare Reflexion und Prüfung der in den Praktiken der normativen Beurteilung 
implizit verwendeten, also operativen normativen Setzungen verstanden werden. 

Hegel selbst zieht jedoch diese Konsequenz nicht; vielmehr verwendet er diese 
Argumentation, um die Reflexion auf bestimmte Handlungsregeln an den sittlichen 
Horizont einer gegebenen Gesellschaft zurückzubinden; sie kann diesen Horizont 
nur explizieren und interpretieren, nicht jedoch selbst verändern. Weil der einzelne 
Akt der Prüfung bestimmter Voraussetzungen bedarf, die in diesem selbst nicht 
mehr geprüft werden können, ist nach Hegel ein Misstrauen in das Misstrauen zu 
setzen, dass dem Anspruch der kritischen Prüfung zu Grunde liegt, und die Philoso-
phie auf die Aufgabe zu beschränken, die bestehenden Formen der sittlichen Ein-
bettung unserer normativen Urteile als vernünftig und notwendig zu erweisen. Der 
Anspruch der Kritik, die nicht nur alle epistemischen, sondern auch alle sittlichen 
Mächte dem Richterspruch der Vernunft unterziehen wollte, wird zwar nicht gänz-
lich zurückgewiesen, aber doch eingeschränkt; er wird Moment innerhalb eines ihn 
übergreifenden Verhältnisses.8 Anders ließe sich freilich auch nicht das vernünftige 
Wirkliche als das wirklich Vernünftige ausweisen, denn dies setzt ja nach Hegel vo-
raus, dass es sich als Ergebnis eines Lernprozesses darstellen lässt, das die bisheri-
gen Reflexionsformen der Praxis zu integrieren vermag.9 Die Hybris aber, fundie-
rendes Prinzip zu sein, muss die Vernunftkritik, will sie sich nicht in sozialpatholo-
gischer Weise missverstehen, damit aufgeben. Sie gelangt allenfalls noch in Aus-
nahmefällen zur Anwendung; in situativen Ausnahmefällen, wenn das Subjekt in 
diesen deshalb nicht weiß, was es tun soll, weil die geltenden Normen konfligieren-
de Handlungsstrategien nahe legen;10 in gesellschaftlichen Ausnahmefällen, wenn 
das Subjekt durch die Auflösung eines gemeinschaftlichen Horizonts auf sich selbst 
zurückgeworfen ist.11 Indem sie aber im ersten Falle nur das reibungsfreie Prozes-

                                                            
8  Die reflexive Freiheit hat, so Honneth in der Interpretation und Fortsetzung dieses Ge-

dankens, nur die Aufgabe, „wieder Anschluß an eine zuvor als entzweit erfahrene (!) Le-

benswelt zu finden.“ (Vgl. Honneth, Axel, Das Recht der Freiheit. Grundzüge einer de-

mokratischen Sittlichkeit, Berlin 2011, S. 175.) 

9  Vgl. Siep, Ludwig, Praktische Philosophie und Geschichte beim Jenaer Hegel, in: ders. 

Praktische Philosophie im deutschen Idealismus, Frankfurt am Main 1992, S. 142-158. 

10  Vgl. Moyar, Dean, Die Verwirklichung meiner Autorität. Hegels komplementäre Modelle 

von Individuen und Institutionen, in: Halbig, Christoph; Quante, Michel und Siep, Lud-

wig (Hrsg.), Hegels Erbe, Frankfurt am Main 2004, S. 218. 

11  „Es ist ein Augenblick der Krise, in dem es die einzig verbleibende Form der Verwirkli-

chung der eigenen Freiheit ist, alle existierenden Normen auf Distanz zu bringen und in 

ihrer sozialen Geltung gewissermaßen einzuklammern.“ (Honneth, Axel, Leiden an Un-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


284 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

sieren beliebiger Inhalte organisieren soll, ist der Anspruch der Kritik hier gerade 
nicht bewahrend aufgehoben, sondern aufgegeben, denn eine solche Funktion könn-
te ihr auch innerhalb eines unvernünftigen Ganzen zugesprochen werden. Indem sie 
im zweiten Fall als mögliches gestaltendes Prinzip für Perioden des sittlichen Ver-
falls in Anspruch genommen wird, ist aber zugleich zugestanden, dass ihr eine fun-
dierende Funktion zukommen kann; womit dann unklar wird, weshalb ihr diese nur 
unter Ausnahmebedingungen zukommen soll. Wenn, so die Vermutung, die sich 
aus diesem Dilemma gewinnen lässt, die kritische Reflexion überhaupt in ihrem 
Anspruch ernst genommen wird, so ist ihre Einschränkung willkürlich. 

Trotz dieser problematischen Konsequenzen, die Hegel aus seiner Kritik an der 
Kantischen Moralphilosophie zieht, lässt sich auf ihrer Grundlage der vorangegan-
genen Unterscheidung zwischen operativen und thematischen Begriffen ein weite-
res Element hinzuzufügen. Den operativen normativen Voraussetzungen, die in der 
Prüfung einer gegebenen Norm oder für die Lösung von Handlungskonflikten in 
Anspruch genommen werden, kann selbst eine gleichsam begründende Funktion 
zukommen. In diesem Falle ist deshalb, weil die Institution des Eigentums bestehen 
soll, nur dann ein Kredit aufzunehmen, wenn die Aussicht besteht, ihn dereinst zu-
rückzahlen zu können.12 Damit lässt sich die Bestimmung, nach der die operativen 
normativen Voraussetzungen das Medium bilden, über die die Bestimmung und 
Prüfung der thematischen erfolgt, weiter präzisieren. Ideologeme sind demnach die 
operativen normativen Grundannahmen, denen in der jeweiligen Reflexion eine be-
gründende Funktion zukommt.    

Diese Funktion von Ideologemen will ich im Folgenden unter Bezugnahme auf 
Wittgensteins Unterscheidung zwischen Wissen und Gewissheit weiter erläutern. 
Wissen und Gewissheit gehören für Wittgenstein in epistemologischer Hinsicht zu 
zwei verschiedenen Kategorien. In seiner Analyse des Gebrauchs diese Begriffe be-
zieht sich Wittgenstein zwar auch darauf, dass sie verwendet werden können, um 
subjektive Zustände, z.B. den, von etwas überzeugt zu sein, auszudrücken. Ent-
scheidend für seine Argumentation sind jedoch die objektiven Kriterien, die mit ih-
rem Gebrauch einhergehen. „Das begleitende Gefühl ist uns natürlich gleichgültig 
[...]. – Wichtig ist, ob ein Unterschied in der Praxis der Sprache damit einher-
geht.“13 Die Behauptung, dass jemand etwas wisse, drückt in dieser Hinsicht in ers-

                                                                                                                                    
bestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegelschen Rechtsphilosophie, Stuttgart 2001, 

S. 67.) 

12  Und diese Voraussetzung seiner Argumentation hat Kant, so der Vorwurf Hegels, nicht 

ausgewiesen. Und insofern kann die diskutierte Handlungsmaxime noch nicht als ge-

rechtfertigt gelten. 

13  Wittgenstein, Ludwig, Über Gewissheit, Frankfurt am Main 1989, § 524. Dieser Unter-

schied in der Praxis der Sprache, der unterschiedliche epistemologische Status von Wis-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 285 

 

 

ter Linie eine Disposition aus: Die Bereitschaft, für das, wovon man behauptet hat-
te, man wisse es, Gründe anzugeben. Zu einer solchen Begründung könnten andere 
Teilnehmer des Sprachspieles auffordern und ebenso ist es möglich, die gegebene 
Begründung weiteren Prüfungen und Zweifeln zu unterziehen. Nach Wittgenstein 
setzt die Praxis des Gebens und Nehmens von Gründen stets etwas voraus, das für 
die Teilnehmer einer solchen Kommunikation in dieser Situation fest steht und 
nicht geprüft wird, nämlich Kriterien dafür, was als gelungene Begründung gelten 
kann und was nicht. Die Begründungen kommen also an ein Ende. Dies sind grund-
legende Sätze, die als die Grenzen des jeweiligen Sprachspiels angesehen werden 
können. Insbesondere diese Sätze nennt Wittgenstein Gewissheiten im Gegensatz 
zu Wissen, für das man stets in der Lage sein muss, Gründe anzugeben; sie „als 
feststehend zu betrachten, gehört zur Methode unseres Zweifelns und Untersu-
chens.“14 Was als Gewissheit gilt, zeigt nicht der Satz selbst, etwa seine Klarheit 
und Deutlichkeit, sondern erst die Rolle, die dieser Satz in dem jeweiligen Sprach-
spiel einnimmt. Sie sind die Grundlage, durch die wir Begründungen vornehmen 
und zwischen wahr und falsch unterscheiden können. Gewissheiten bilden zwar die 
gemeinsam geteilte Grundlage für die Begründungen von Wissensansprüchen; es 
gibt jedoch nichts, was für sie als Begründung gelten könnte.15 

Gewissheiten bestimmen, was als wahr oder falsch, als berechtigter oder unbe-
rechtigter Wissensanspruch gelten kann. Sie sind das „Lebenselement der Argu-
mente“, die Grundlage des Begründens, Prüfens oder Zweifelns. Sie selbst können 
jedoch nicht wieder einer Prüfung unterzogen werden und deshalb lässt sich von 
ihnen auch nicht sagen, dass sie gewusst werden können. Damit sind sie selbst we-

                                                                                                                                    
sen und Gewissheit, ist auch für mich im Folgenden entscheidend. Dementsprechend 

werde ich die Passagen seiner Argumentation vernachlässigen, in denen er das Erlernen 

von Gewissheiten als einen Abrichtungsprozess rekonstruiert, denn dies führt zu der Posi-

tion Charims zurück. 

14  Ebd., § 151. 

15  Zwar bilden Gewissheiten ein in sich vernetztes System, ein Gebäude, indem sich Folgen 

und Prämissen gegenseitig stützen. (Vgl. ebd., § 141.) Sprachgemeinschaften halten nicht 

an Gewissheiten als isolierten Elementen fest, sondern nur, insofern sie für bestimmte 

Sprachspiele und damit für gemeinsame Praktiken nützlich oder notwendig sind. Gewiss-

heiten hängen in einem Netzwerk von allerdings höchst unterschiedlicher Dichte zusam-

men. Damit scheint es zunächst möglich zu sein, die Wahrheit einer Gewissheit über an-

dere Gewissheiten zu begründen. Jedoch würde diese Art der Begründung insofern fehl-

schlagen, als das, was den in Frage stehenden Satz begründen soll, selbst über keine grö-

ßere Evidenz verfügen kann, als dieser selbst. „Ist aber was er glaubt von solcher Art, 

dass die Gründe, die er geben kann, nicht sicherer sind als seine Behauptung, so kann er 

nicht sagen, er wisse, was er glaubt.“ (Ebd. § 243.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


286 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

der wahr noch falsch sondern sie ermöglichen eine solche Unterscheidung bezüg-
lich anderer Sätze. „Wenn das Wahre das Begründete ist, dann ist der Grund nicht 
wahr, noch falsch.“16 

Für diese Gewissheiten gilt, dass sie sich zwischen verschiedenen Sprachge-
meinschaften insgesamt oder einzelnen Sprachspielen unterscheiden können und 
innerhalb eines Sprachspiels veränderbar sind. „Die Mythologie kann in Fluss gera-
ten, das Flussbett der Gedanken sich verschieben. Aber ich unterscheide zwischen 
der Bewegung des Wassers im Flussbett und der Verschiebung dieses; obwohl es 
eine scharfe Trennung der beiden nicht gibt.“17 Was einst als unumstößliche Ge-
wissheit galt, kann heute als Wissen oder auch überhaupt nicht mehr gelten. Witt-
genstein untersucht jedoch nicht eigens, was Ursache oder Grund einer solchen 
Veränderung von Gewissheiten sein könnte. 

Das, was als Gewissheit gilt, zeigt sich nicht nur in dem, was als zureichende 
Begründung akzeptiert wird, sondern auch in den Handlungen. Wittgenstein ver-
wendet hierfür auch das Bild einer sich in ihren Angeln bewegenden Tür oder eines 
um die eigene Achse kreisenden Körpers. „Die Sätze, die für mich feststehen, lerne 
ich nicht ausdrücklich. Ich kann sie nachträglich finden, wie die Rotationsachse ei-
nes sich drehenden Körpers. Die Achse steht nicht fest in dem Sinn, dass sie festge-
halten wird, aber die Bewegung um sie herum bestimmt sie als unbewegt.“18 Ge-
wissheiten lassen sich somit als die konstitutiven Regeln eines Sprachspiels verste-
hen, als Regeln also, über die das Spiel sich definiert und die bestimmen, was in 
diesem Spiel möglich ist. Und diese konstitutiven Regeln können nach Wittgenstein 
nicht innerhalb des Spiels, das sie ermöglichen, gerechtfertigt werden. Das heißt 
aber nicht, und dies wurde schon durch die Flussmetapher angedeutet, dass die kon-
stitutiven Regeln und damit die Sprachspiele, die sie ermöglichen, unveränderlich 
wären. Wissen kann zu Gewissheit, alte Gewissheit zu Aberglauben und was einst 
als Aberglaube galt, zu begründetem Wissen werden. Die von Wittgenstein disku-
tierte Überzeugung, dass die Erde eine Kugel ist, galt einst schlicht und einfach als 
falsch, zu einem späteren Zeitpunkt als begründetes Wissen und heute gilt sie in 
vielen Sprachspielen als vorausgesetzte Gewissheit. 

Überträgt man diese Unterscheidung auf praktische Erwägungen, dann muss 
auch bezüglich der begründbaren normativen Urteile eine relativ feststehende 
Grundlage, ein vielfältig verknüpftes Netzwerk normativer Gewissheiten ange-
nommen werden. Auch die normativen Gewissheiten, also die konstitutiven Regeln 
für die normative Urteilsbildung der jeweiligen Akteursgruppe, könnten dann weder 
einem Zweifel noch einer Begründung unterzogen werden. Keine dieser normativen 

                                                            
16  Ebd., § 205. 

17  Ebd., § 97. 

18  Ebd., § 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 287 

 

 

Überlegungen wäre dann das Resultat einer Prüfung. Sie sind nicht das Ergebnis, 
sondern die Grundlage der Überlegungen.19 

Die zentralen normativen Gewissheiten, die in Anspruch genommen werden, 
um einzelne Normen zu prüfen und auftretende Handlungskonflikte zu lösen, müs-
sen, analog zu den operativen Begriffen Finks, in dieser Prüfung selbst nicht thema-
tisch werden. Auch für sie gilt dann, dass sie keineswegs notwendig Teil der expli-
ziten Annahmen derer sind, die sie teilen. Was als normative Gewissheit gilt, zeigt 
sich demnach in erster Linie in den Handlungen und Reflexionen der Akteure; in 
der Weise, wie sie diese leiten. Sie lassen sich auch als intuitiv oder in den Prakti-
ken geteilte Sichtweisen beschreiben, als Annahmen, die sich eher in den Handlun-
gen und institutionell verankerten Praktiken ausdrücken, als in direkten Aussagen. 
„Die für uns wichtigsten Aspekte der Dinge sind durch ihre Einfachheit und Alltäg-
lichkeit verborgen. [...]. Und das heißt: das, was einmal gesehen das Auffallendste 
und Stärkste ist, fällt uns nicht auf.“20 Die zentralen normativen Gewissheiten leiten 
also die Individuen in ihren Urteilen, ohne dass ihnen dies in jeden Falle transparent 
wäre. 

Der Rückgriff auf die Überlegungen Wittgensteins bietet auch die Möglichkeit, 
die Bestimmung der operativ-leitenden Funktion gesellschaftlicher Ideologeme von 
einer bestimmten Theorie des Subjekts oder der Subjektbildung abzukoppeln. Diese 
operativ-leitende Funktion kommt ihnen nicht deshalb zu, weil die Subjekte durch 
erzwungene Konditionierungen bestimmte, mechanisch reproduzierte Handlungs-
gewohnheiten erwerben21 oder weil sie erst durch eine Identifizierung mit den an 
sie gestellten Erwartungen eine bestimmte Identität ausbilden.22 Beide Prozesse 
mögen zwar zur Entstehung bestimmter Ideologien beitragen; wer sich jedoch aus-
schließlich auf sie bezieht, läuft Gefahr, einen bestimmten institutionellen Sonder-
fall in problematischer Weise zu verallgemeinern23 oder die Möglichkeiten kriti-
scher Selbstaufklärung der Akteure zu unterschätzen. 

Meine These ist vielmehr, dass den normativen Gewissheiten deshalb eine ope-
rativ-leitende Funktion zukommt, weil sie Handlungsregeln entsprechen, die auf ei-
ne spezifische Weise in dem gemeinsamen Praxiszusammenhang verankert sind. 
Die entsprechenden fundierenden Handlungsregeln bilden die Grundlage von ge-

                                                            
19  Vgl. Kenny, A., Wittgenstein, Frankfurt am Main 1974, S. 251. 

20  Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt am Main 1984, § 129. 

21  Vgl. Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 

147. 

22  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 96f. 

23  Wie erwähnt erläutert Charim dieses repressive Element der Ideologie allein am Beispiel 

der modernen Fabrikordnung. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


288 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

meinsamen Praktiken. Sie sind das, woraus erst andere Regeln ihren Sinn erhalten. 
Somit sind sie konstitutiv für die Einheit des jeweiligen Praxiszusammenhangs.24 
So wie die zentralen Gewissheiten die Grundlage unterschiedlicher Sprachspiele 
bilden und insofern in ihnen als feststehend behandelt werden, so sind die fundie-
renden Prinzipien die Voraussetzungen unterschiedlicher Praktiken; sie erst weisen 
anderen Handlungsregeln eine bestimmte Stellung und Funktion innerhalb des Ge-
samtzusammenhanges zu.25 

Diesen Zusammenhang will ich kurz am Beispiel der Behandlung der Arbeits-
kraft als Ware erläutern. Sie ist das fundierende Prinzip unterschiedlicher Praktiken, 
der Entlohnung, der Überwachung und Mechanisierung der Arbeitsvorgänge, ihrer 
Ersetzung durch technische Innovationen und auch von Lohnkämpfen. Die zentrale 
Regel, die Arbeitskraft als Ware zu behandeln, ist die Voraussetzung für all diese 
Praktiken, ohne dass dies den in ihnen handelnden Individuen in jedem Falle expli-
zit bewusst sein müsste. Insofern ist diese Regel auch nicht im Subjekt oder in ei-
nem bestimmten Objekt verankert. Vielmehr beeinflusst sie die Erwartungen, die an 
die jeweiligen Subjekte gestellt, die Kriterien, nach denen sie beurteilt werden; in 
diesem Falle etwa die Wertschätzung von Fleiß, Disziplin, Gehorsam, Kreativität 
etc. Umgekehrt bestimmt diese Regel auch erst die sozialen Bedeutungen, die ein-
zelnen Objekten zugewiesen werden. So ist z.B. die Maschine nicht als solche Ka-
pital, sondern nur dann, wenn sie im Rahmen eines Produktionsprozesses angewen-
det wird, der auf dem Kauf der Ware Arbeitskraft basiert, wenn sie also in ein be-
stimmtes Netz sozialer Beziehungen eingegliedert ist und in ihrem Rahmen in be-
stimmter Weise verwendet wird. Aus den fundierenden Handlungsprinzipien ergibt 
sich also, als was bestimmte Objekte behandelt werden, welche soziale Bedeutung 

                                                            
24  In dieser Hinsicht sind sie vergleichbar mit dem, was Castoriadis als das aktuale Imaginä-

re einer Gesellschaft bezeichnet. „Danach wären die gesellschaftlichen imaginären Be-

deutungen […] zu verstehen als die jedem gesellschaftlichen Raum eigentümliche 

Krümmung, als der unsichtbare Zement, das den ungeheueren Plunder des Realen, Ratio-

nalen und Symbolischen zusammenhält, aus dem sich jede Gesellschaft zusammensetzt 

[...].“ (Castoriadis, Cornelius, Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politi-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 1990, S. 246.) 

25  Vgl. ebd., S. 220. Allerdings impliziert die hier vorgeschlagene Unterscheidung zwischen 

beiden Ebenen kein einfaches Abbildungsverhältnis zwischen den Regeln einer Praxis 

und den bestehenden Gewissheiten bzw. den auf ihrer Grundlage begründeten Annah-

men. Die Sprache beschreibt nicht nachträglich eine bestehende Praxis; sie ist für sie 

vielmehr konstitutiv, insofern erst auf ihrer Grundlage eine gemeinsame Situationsdeu-

tung möglich ist. Zudem kann die Beschreibung einer Regel selbst eine bestimmte Funk-

tion für deren Umsetzung erfüllen, indem sie dazu beiträgt, unterschiedliche Interpretati-

onen zu vereinheitlichen, den Anwendungskontext zu spezifizieren etc. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 289 

 

 

ihnen zukommt und welche Anforderungen an die Subjekte gestellt werden. „Sie 
[…] instituieren eine Seinsart von Dingen und Individuen, und zwar so, daß diese 
Dinge und Individuen auf jene Bedeutungen bezogen sind. Als solche müssen sie 
der Gesellschaft, die sie instituiert, keineswegs ausdrücklich gegenwärtig sein.“26 
Die jeweiligen Prinzipien bestimmen also auch die Erwartungen an die Individuen 
und die soziale Bedeutung der Objekte; auf ihrer Grundlage wird festgelegt, wie 
einzelne Handlungen, Regelungen und der Wert von Objekten zu beurteilen sind.27 
Die zentralen fundierenden Prinzipien erfüllen ihre Funktion also unabhängig da-
von, ob sie den Handelnden als solche bewusst sind; dass sie die Einheit eines 
Handlungszusammenhanges begründen, zeigt sich vielmehr in der Praxis selbst. Sie 
sind in der jeweiligen Praxis, die sie fundieren, verkörpert und haben nur durch sie 
Bestand. „Sie müssen sich in einem Netz von Individuen und Dingen verkörpern, in 
ein solches Netz einschreiben, denn nur mit Hilfe eines solchen können sie sich 
vergegenwärtigen und Gestalt annehmen.“28 

Was als fundierendes Prinzip gilt, zeigt sich insbesondere auch darin, welche 
Probleme innerhalb eines Handlungszusammenhanges gestellt und welche Strate-
gien für ihre Lösung entwickelt werden. Wenn also beispielsweise bestimmte Lohn-
regelungen als ungerecht, als den jeweiligen Anerkennungsansprüchen nicht genü-
gend beurteilt werden, so liegt dieser Problemformulierung schon die institutionelle 
Regelung zu Grunde, Arbeitskraft überhaupt als Ware zu behandeln. Entsprechend 
der hier entwickelten Perspektive sind die operativ-leitenden normativen Gewiss-
heiten und die ihnen entsprechenden Handlungsprinzipien, also die Ideologeme, 
auch konstitutiv für die jeweiligen Schemata der Problemformulierung, also dafür, 
was als reales Problem gilt und welche Möglichkeiten für dessen Lösung gesehen 
werden. Die fundierenden Prinzipien begründen also, so lässt sich zusammenfas-
send festhalten, die Einheit eines Handlungszusammenhanges; sie bilden die 
Grundlage, auf die sich andere Handlungsregeln zurückführen lassen und über die 
die soziale Bedeutung der in den Handlungszusammenhang eingelassenen Objekte 
und die Anforderungen an die Subjekte bestimmt werden; sie gehen in die Schema-
ta der Problemformulierung und Lösung ein und geben damit auch den Rahmen 
möglichen Handelns vor. Zudem bestehen sie auch nur durch die und in den auf sie 
Bezug nehmenden Praktiken. 

Im Folgenden will ich unter Bezugnahme auf den im Kapitel „Anerkennen als 
Erfahrungsprozess II“ entwickelten pragmatistischen Begriff der Erfahrung den Zu-
sammenhang zwischen der operativ-leitenden Funktion bestimmter normativer Ge-
wissheiten und den fundierenden Prinzipien eines Handlungszusammenhangs näher 

                                                            
26  Ebd., S. 595. 

27  Vgl. ebd., S. 278. 

28  Ebd., S. 582. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


290 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

erläutern. Wie gezeigt, war es ein zentraler Anspruch des Pragmatismus, das Den-
ken innerhalb der Praxis zu verorten und als eine bestimmte Phase des Handlungs-
prozesses zu verstehen. Damit wird es aber auch möglich, das, was in einer solchen 
Reflexion nicht thematisch wird, die operativ-leitenden Gewissheiten einer solchen 
Reflexion, aus den strukturierenden Prinzipien der jeweiligen Praxis zu erklären. 
Demnach ist das Individuum vor dem Hintergrund schon erworbener Handlungs-
routinen und Dispositionen auf eine bestimmte Weise auf die jeweilige Situation 
hin ausgerichtet; diese bestimmen, was als Ziel, was als Möglichkeit der Realisie-
rung oder als mögliches Hindernis erfahren wird. Auch Dewey geht davon aus, dass 
die Elemente der jeweiligen Situationsdeutung zumeist nicht in ihrer Gesamtheit re-
flektiert werden; die Reflexion wird vielmehr auch von Elementen beeinflusst, die 
in ihr selbst nicht Gegenstand der Aufmerksamkeit und zugleich aber die Voraus-
setzung dieser Reflexion sind. Bewusst werden, so die in diesem Kontext entschei-
dende These Deweys, nur die Elemente eines Handlungszusammenhanges, die sich 
im Wandel befinden. „Bewusstsein, eine Idee, ist derjenige Aspekt eines Bedeu-
tungssystems, der zu einer gegebenen Zeit eine Neuorientierung erfährt, sich im 
Übergang befindet.“29 Eine vergleichbare These findet sich, wie erwähnt, auch bei 
Wittgenstein. „Die für uns wichtigsten Aspekte der Dinge sind durch ihre Einfach-
heit und Alltäglichkeit verborgen. [...]. Und das heißt: das, was einmal gesehen das 
Auffallendste und Stärkste ist, fällt uns nicht auf.“30 Die Reflexion ist damit auf die 
Elemente einer Situation fokussiert, die in ihr prekär sind. Umgekehrt werden dem-
nach gerade die Elemente einer Situation, die konstant sind, sowohl die festen Ge-
wohnheiten des Individuums auf der einen und die den jeweiligen Handlungskon-
text fundierenden sozialen Regeln auf der anderen Seite selbst zunächst nicht be-
wusst; sie sind das, worauf in der Thematisierung der ungewissen und sich wan-
delnden Elemente Verlass ist. „Was in jedem Ereignis, in jeder, gleich welcher 
Streitfrage enthalten ist, ist kein Gegenstand des Bewusstseins.“31 Die in dem oben 
entwickelten Sinne fundierenden Handlungsprinzipien lassen sich somit als Ele-
mente der Situationsdeutung verstehen, die zunächst nicht im Rahmen der sekundä-
ren Erfahrung reflektiert werden; die ihnen entsprechenden normativen Gewisshei-
ten leiten den Reflexionsprozess, ohne selbst thematisch zu sein. 

Wenn den Gewissheiten, die den fundierenden Regeln eines Praxiszusammen-
hanges entsprechen, eine operativ-leitende Funktion in den entsprechenden Prakti-
ken und den in sie eingelassenen Reflexionsprozessen zukommt, lässt sich insofern 
von einer Ideologie sprechen, als die Individuen hier die sozialen Voraussetzungen 
und Konsequenzen dieses Handelns verkennen. Das wie des Handelns ist hier von 

                                                            
29  Ebd., S. 293. 

30  Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt am Main 1984, § 129. 

31  Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 296. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 291 

 

 

den in dem jeweiligen Kontext vorausgesetzten Gewissheiten abhängig. Zudem 
verkennen sie die sozialen Konsequenzen dieses Handelns. Da nicht durchschaut 
wird, auf welchen strukturierenden Prinzipien die jeweilige Praxis basiert und in-
wiefern diese durch bestimmte Handlungen mit reproduziert werden, erfolgt hier 
keine Aufklärung über die sozialen Konsequenzen des eigenen Tuns. Indem diese 
fundierenden Prinzipien nur durch die und in den auf sie Bezug nehmenden Prakti-
ken Bestand haben, erfüllt das entsprechende Tun eine Reproduktionsfunktion, die 
selbst nicht thematisch wird. Sie bleiben in ihren praktischen Erwägungen von be-
stimmten sozialen Voraussetzungen abhängig und reproduzieren diese in ihrem 
Handeln, ohne dass dies ihnen bewusst wird. Insofern bleibt, so kann im Anschluss 
an Althusser formuliert werden, ihr Verhältnis zu ihren Existenzbedingungen ima-
ginär. 

Zugleich aber gelten im Rahmen der pragmatistischen Theorie der Erfahrung im 
Handlungsverlauf auftretende unerwartete Schwierigkeiten als Anlass, um die in 
der primären Erfahrungen als selbstverständlich vorausgesetzten Grundannahmen 
zu explizieren und zu überprüfen. Reflexionsprozesse gelten demnach als Versuche 
der Bewältigung von innerhalb des Handlungsverlaufs auftretenden Problemen und 
Konflikten. Grundlage eines solchen Erfahrungsprozesses ist, wie gezeigt, der Ge-
gensatz zwischen Handeln und Tun, also der Gegensatz zwischen der Selbstdeutung 
durch den Handelnden auf der einen und den faktischen sozialen Konsequenzen auf 
der anderen Seite. Indem sie durch die Kritik Anderer über die sozialen Konse-
quenzen ihres Tuns aufgeklärt werden, lernen die Akteure schrittweise, ihr bisheri-
ges Selbstverständnis und die bisherigen Handlungsstrategien zu korrigieren. 

Gegenstand eines solchen Reflexionsprozess können jedoch auch die den jewei-
ligen Handlungszusammenhang fundierenden Prinzipien werden, nämlich dann, 
wenn ein auf ihnen basierendes Handeln praktische Widersprüche erzeugt. Die fun-
dierenden Prinzipien „konnotieren aber fast alles“32; sie sind bestimmend für die 
den jeweiligen Praxiszusammenhang prägenden unterschiedlichen Regeln. Die Ide-
ologiekritik legt die rekursiven Schleifen frei,33 durch die ein auf den fundierenden 
Prinzipien basierendes Handeln zur Reproduktion dieser Regeln und damit seiner 
eigenen Ausgangsbedingungen beiträgt. Sie zeigt dabei auch die Verbindungen 
zwischen einem solchen Handeln und den Erfahrungen auf, die auf einen anderen 
Kontext bezogen und in einem Widerspruch zu den entsprechenden fundierenden 
Prinzipien zu stehen scheinen. Geleitet ist sie dabei, wie im Kapitel „Anerkennen 
als Erfahrungsprozess I“ gezeigt, von dem Erkenntnisinteresse, die praktischen Wi-

                                                            
32  Castoriadis, Cornelius, Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politischen 

Philosophie, Frankfurt am Main 1990, S. 246. 

33  Vgl. Giddens, Anthony, Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge einer Theorie der 

Strukturierung, Frankfurt am Main 1995, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


292 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

dersprüche, die sich innerhalb des Praxiszusammenhanges ergeben, aufzuklären 
und zu überwinden. Ein solcher praktischer Widerspruch ist etwa der zwischen den 
Bestimmungen der Freiheit und Gleichheit, die im Warentausch realisiert zu sein 
scheinen34 und den Erfahrungen der Disziplinierung, der Enteignung der eigenen 
Erzeugnisse und der Existenzangst. Marx hatte gezeigt, dass das Austauschverhält-
nis zwischen Kapital und Arbeit insofern ungleich ist, als das, was die Arbeitskraft 
erhält, nicht dem von ihr geschaffenen Wert, sondern nur den eigenen Reprodukti-
onskosten entspricht. Insofern werden durch die unterschiedlichen Handlungen, die 
auf dieses Prinzip Bezug nehmen, ungleiche Vermögens- und damit auch Macht-
verhältnisse produziert. Weil die Arbeitskraft in diesem Prozess das, was sie erhält, 
auch verbrauchen muss, während der Wert, den sie darüber hinaus produziert, von 
den Besitzern der Produktionsmittel angeeignet wird, wird zugleich in diesem Aus-
tausch die Ausgangsbedingung des Austausches, die Trennung der Arbeitskraft von 
den Produktionsmitteln mit reproduziert. Die Ideologiekritik beansprucht, die für 
diese Verkehrung (hier die Verkehrung der Bestimmungen der einfachen Warenzir-
kulation) entscheidenden fundierenden Prinzipien zu bestimmen und so einer kriti-
schen Überprüfung zugänglich zu machen. Reflexionsprozesse, auch die der Philo-
sophie und der Ideologiekritik, lassen sich so als Versuche der Bewältigung von 
Handlungsproblemen verstehen. Indem sie somit die Voraussetzungen einer gege-
benen Praxis überprüft, ist auch die Philosophie nach Dewey wesentlich Kritik. 
„Wenn wir für einen Augenblick dieses Material Vorurteile nennen dürfen (selbst 
wenn sie wahr sind, solange ihre Quelle und Autorität unbekannt ist), dann ist die 
Philosophie eine Kritik der Vorurteile.“35 Insofern kann sie auch dem bisherigen 
Selbstverständnis der Akteure widersprechen.36 Diese Kritik bezieht sich jedoch 
nicht nur auf bloß angemaßte Wissensansprüche, sondern auch auf soziale Normen 
und institutionalisierte Regeln. Wenn innerhalb der gemeinsamen Praxis konfligie-
rende Ansprüche oder Widersprüche auftreten, müssen auch die bestehenden Hand-
lungsprinzipien reflektiert und unter Umständen auch neue Prinzipien und damit 
auch neue Formen der Kooperation generiert werden. Mit diesen neu generierten 

                                                            
34  Vgl. Marx, Karl,  Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 160. 

35  Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 52. 

36  Als eine per se illegitime Bevormundung kann dies jedoch nur gelten, wenn für alle Ak-

teure zugleich auch gilt: „Ich bin für mich selbst völlig transparent, habe absolut realisti-

sche Ansichten über meine gesellschaftliche Lage und dulde niemandes Ratschläge, seien 

sie auch noch so kameradschaftlich oder wohlwollend formuliert. […] Diejenigen, die 

mir erzählen ich sei verblendet, weil ich meine Wochenenden damit verbringe, unbezahlt 

im Garten des Gutsherrn zu arbeiten, wollen mich einfach nur mit ihrem prätentiösen Jar-

gon niedermachen.“ (Eagleton, Terry, Ideologie. Eine Einführung, Stuttgart 2000, S. 

243.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 293 

 

 

Regeln, ist zwar der Anspruch verbunden, dass sie die bisherigen Handlungskon-
flikte zu lösen vermögen, ob dies jedoch tatsächlich gelingt, bleibt jedoch insofern 
hypothetisch, als dieser Anspruch in der gemeinsamen Praxis erneut bewährt wer-
den muss. 

Was als fundierendes, die Einheit des jeweiligen Praxiszusammenhanges be-
gründendes Prinzip gelten muss, ist dabei jedoch nur angezielt; die Kritik ist somit 
auf die gesellschaftliche Totalität hin ausgerichtet, ohne sich je bei der Gewissheit, 
sie schon inne zu haben, beruhigen zu können.37 Auch die Ideologiekritik durchläuft 
einen Lernprozess und es ist stets möglich, dass sie die jeweils fundierenden Prinzi-
pien nur unzureichend bestimmt oder sogar von ihnen abhängig bleibt. Als Hinweis 
darauf lässt sich u.a. auch Marx Kritik am Gothaer Programm der Sozialdemokratie 
lesen. Indem die dort erhobene Forderung nach einem gerechten Lohn selbst noch 
auf der Lohnform und damit dem Prinzip des Verkaufs der Ware Arbeitskraft ba-
siert, bleibt sie den bestehenden fundierenden Handlungsprinzipien und den ent-
sprechenden Gewissheiten verhaftet, als deren Konsequenz sich aber erst die 
Macht- und Vermögensverhältnisse ergeben, gegen die sich das Programm richtet.38 
Wenn jedoch anerkannt wird, dass in den Versuchen der Freilegung der operativ-
leitenden normativen Gewissheiten ein bestimmter Lernprozess zu durchlaufen ist, 
dann scheint es dogmatisch zu sein, für einen gegebenen Zeitpunkt zu behaupten, 
dieser Lernprozess sei nunmehr beendet.39 „Der Marxismus verfügt nicht über eine 
Totalansicht der Weltgeschichte, und seine gesamte Geschichtsphilosophie ist nur 
die Entwicklung partieller Einsichten, die ein geschichtlich situierter Mensch, der 
sich zu verstehen sucht, über seine Vergangenheit und Gegenwart gewinnt.“40 Und, 
so wäre hinzuzufügen, seine mögliche Zukunft. 

Insofern behauptet eine so verstandene Ideologiekritik auch keine abgeschlos-
sene und unerschütterliche Einsicht in gesellschaftliche Zusammenhänge.41 Was als 
fundierendes Prinzip eines bestimmten Praxiszusammenhanges gelten muss und 
wie die aus ihm erwachsenden Konsequenzen zu überwinden sind, kann nur als ih-
rerseits in der Praxis zu bewährende Hypothese verstanden werden. 

                                                            
37  Vgl. Theunissen, Michael, Gesellschaft und Geschichte, in: ders., Kritische Theorie der 

Gesellschaft. Zwei Studien, Berlin 1981, S. 34f. 

38  Vgl. Marx, Karl, Kritik des Gothaer Programms, in: MEW. Band 19, S. 20f. 

39  Als Beleg hierfür lässt sich die Geschichte des westlichen Marxismus selbst anführen. 

Hier galten zunächst die Mehrwertproduktion, in der weiteren Entwicklung, etwa bei 

Lukács, der Wert als solcher und später, bei Adorno, die gesellschaftliche Form der Na-

turbeherrschung als die zentralen zu problematisierenden Prinzipien. 

40  Merlau-Ponty, Maurice, Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt am Main 1968, S. 63. 

41  Und gegen eine solche Behauptung richten auch Thompson und Celikates ihre Kritik. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


294 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Bleiben also die sich aus der Ideologiekritik ergebenden Ansätze für die Rest-
rukturierung eines Praxiszusammenhanges auch Hypothesen, so sind sie doch be-
gründete Hypothesen. Indem sie die sozialen Konsequenzen bestimmter Hand-
lungsprinzipien freilegt und so die mit diesen Konsequenzen einhergehen prakti-
schen Widersprüche innerhalb der Erfahrung erklärt, zeigt die Ideologiekritik auch, 
inwiefern diese Prinzipien und die ihnen entsprechenden operativ-leitenden Ge-
wissheiten überwunden werden müssen. Um auf das eingangs diskutierte Kreditbei-
spiel zurückzukommen: Zeitigt die Maxime, Kredite um jeden Preis zurückzahlen 
zu wollen, sozial desaströse Konsequenzen, zwingt sie etwa dazu, legitime Ansprü-
che, etwa das Recht auf Bildung, Gesundheitsversorgung, politische Partizipation 
allein als zu minimierende Kosten- und Unsicherheitsfaktoren zu behandeln, müs-
sen die bisher selbstverständlich vorausgesetzten Annahmen, vor deren Hintergrund 
sich diese Maxime als scheinbar richtig erwies, selbst hinterfragt werden. Indem die 
Ideologiekritik also nicht nur die bestehenden operativ-leitenden Gewissheiten frei-
legt, sondern auch die praktischen Widersprüche herausarbeitet, die sie erzeugen, 
kann sie also auch, anders als bei Wittgenstein und Castoriadis angenommen, be-
gründete Alternativen zu ihnen entwickeln.42 In der hier vorgeschlagenen Perspek-
tive sind bestehende operativ-leitende Gewissheiten dann zurückzuweisen, wenn 
die sozialen Konsequenzen, die sich aus ihnen ergeben, zu praktischen Widersprü-
chen und Konflikten führen. Eine entsprechende Restrukturierung des Praxiszu-

                                                            
42  Bei Castoriadis war das aktuale Imaginäre einer Gesellschaft stets das Ergebnis einer aus 

nichts Vorherigem ableitbaren und damit auch nicht erklärbaren Schöpfung. (Vgl. Casto-

riadis, Cornelius, Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politischen Philo-

sophie, Frankfurt am Main 1990, S. 229.) Damit bleibt dann aber offen, wann diese in 

Frage gestellt, überwunden und auch wie sie überwunden werden. Nach Wittgenstein 

sind die leitenden normativen Gewissheiten, nicht nur nicht begründet, sondern auch 

prinzipiell nicht begründbar. Wittgenstein anerkennt zwar, dass die bestehenden Gewiss-

heiten in Fluss geraten können; es bleibt aber unbestimmt, unter welchen Umständen sich 

ein solcher Wandel vollzieht. Die damit verbundene Schwierigkeit zeigt sich auch auch in 

der Arbeit von David Owen. Im Anschluss an Wittgensteins Begriff des Weltbildes ent-

wickelt er ein Modell der genealogischen Kritik, nach dem diese versucht, uns aus dem 

durch die leitenden Gewissheiten erzeugten Bild, das uns gefangenhält, zu befreien, in-

dem sie seine Genese nachverfolgt, es mit Alternativen konfrontiert und so eine Neuori-

entierung ermöglicht. (Vgl. Owen, David, Genealogy as Perspicuous Represantation, in: 

Heyes, Cressida J. (Ed.). The Grammar of Politics. Wittgenstein and Political Philosophy, 

New York 2003, S. 82-96.) Weshalb dabei aber das, was bisher fest stand, nicht nur als 

etwas erscheint, was anders sein könnte, sondern auch als etwas, das anders sein sollte, 

wird jedoch dabei nicht deutlich. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 295 

 

 

sammenhanges ist dann als Versuch zu verstehen, Handlungsprinzipien zu instituie-
ren, die dazu beitragen, diese Widersprüche zu vermeiden. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

 

9. Anerkennen als Erfahrungsprozess IV:

 Rekonstruktion, Reflexion,

 Selbstbestimmung 
            

 
 
 

9.1 RÜCKBLICK 
 

In der Konzeption Honneths sollte der Begriff der Anerkennung es ermöglichen, 
soziale Unrechtserfahrungen begrifflich zu fassen, ohne dabei an ein nur theoretisch 
unterstelltes Interesse oder faktisch etablierte soziale Bewegungen zurückgebunden 
zu werden.1 Entsprechend der von ihm formulierten Ansprüche kann dann gegen 
die marxistische2 Beschränkung auf einen zweckrational gefassten Interessenbegriff 
gezeigt werden, dass jede Gesellschaft gegenüber ihren Mitgliedern insofern recht-
fertigungsbedürftig ist, als sie normative Erwartungen an ihren jeweiligen Interakti-
onszusammenhang herantragen, und dies, entgegen der Habermassche Konzentrati-
on auf etablierte soziale Bewegungen, auch dann, wenn diese Erwartungen und die 
Enttäuschungen dieser Erwartungen nicht die Schwelle der öffentlichen Aufmerk-
samkeit überschreiten. Die Akteure erwarten von Anderen und von den gemeinsa-
men Institutionen die Anerkennung ihrer Identitätsansprüche; das Ausbleiben einer 
solchen Anerkennung wird dann als soziales Unrecht erlebt; eine bestehende insti-
tutionelle Ordnung gilt unter diesen Umständen als nicht hinreichend gerechtfer-
tigt.3 „Die Subjekte nehmen institutionelle Vorgänge dann als soziales Unrecht 

                                                            
1  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 150. 

2  Marxistisch allerdings hier nur im Sinne eines bestimmten, insbesondere die Frankfurter 

Rezeption kennzeichnenden Marxverständnisses. 

3  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Frazer, in: 

Honneth, Axel und Frazer, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 152f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


298 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

wahr, wenn sie dadurch Aspekte ihrer Persönlichkeit mißachtet sehen, auf deren 
Anerkennung sie ein Anrecht zu haben glauben.“4 Umgekehrt sind bestimmte insti-
tutionelle Ordnungen nur dann legitim, wenn sie verlässliche Formen intersubjekti-
ver Anerkennung ermöglichen und insofern als Realisierung spezifischer intersub-
jektiver Bedingungen verstanden werden können, die für die Entwicklung der Per-
sönlichkeit und die Möglichkeit individueller Selbstverwirklichung notwendig sind. 

Die Hinsichten, in denen sich die Individuen zu sich verhalten und was jeweils 
als positives Selbstverhältnis gelten kann, ist entsprechend der Anerkennungstheo-
rie Honneths das Resultat der Ausdifferenzierung verschiedener Prinzipien der An-
erkennung. Zugleich aber sollte die normative Entwicklung einer Gesellschaft aus 
Identitätsansprüchen und darauf gründenden Kämpfen um Anerkennung erklärt 
werden, denen innerhalb der bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse nicht ent-
sprochen werden kann. Der Versuch, diese Spannung über die Überlegungen Meads 
aufzulösen, nach denen es das Antriebspotential des I ermöglicht, die bestehenden 
Erwartungshaltungen zu transzendieren, scheitert aber insofern, als diese Argumen-
tation 1. den Gegensatz zwischen Individuum und Gesellschaft erneut reproduziert, 
2. nicht erklären kann, wie es möglich ist, bestehende Erwartungshaltungen nicht 
nur faktisch zu unterlaufen, sondern begründet in Frage zu stellen, 3. die unter Um-
ständen auch problematischen gesellschaftlichen Prägungen von Unrechtserfahrun-
gen ausblenden muss und 4. insofern mit der Gefahr einhergeht, alle Anerken-
nungsforderungen als gerechtfertigt akzeptieren zu müssen. Eine Alternative hierzu 
entwickelt Honneth mit dem Verfahren der normativen Rekonstruktion. Demnach 
legen die allgemein akzeptierten Prinzipien der Anerkennung zwar fest, was jeweils 
als wertvolle und damit anzuerkennende Eigenschaft anzusehen ist und die Bestäti-
gung wertvoller Eigenschaften durch Andere gilt als die Grundlage, um sich mit 
den jeweiligen Eigenschaften identifizieren zu können. Die Kritik und Weiterent-
wicklung der bestehenden Institutionen wird aber dennoch als möglich angesehen, 
weil diesen Prinzipien der Anerkennung ein Geltungsüberhang gegenüber ihrer 
konkreten Umsetzung zukommen soll. Denn sie stehen, so die Annahme, stets einer 
radikaleren Interpretation offen, die neue Aspekte dieser Prinzipien erschließt und 
gegenüber der bisherigen Praxis ihrer Umsetzung einklagt. Die Kritik rekonstruiert 
und interpretiert hier zunächst die allgemein akzeptierten Prinzipien der Anerken-
nung, um dann die sozialen Ursachen dafür zu bestimmen, dass ihre faktische Rea-
lisierung scheitert. 

Auch diese Argumentation führt jedoch in weitere Schwierigkeiten. Die These, 
nach der Akte der Anerkennung einerseits nur bestätigend auf schon vorliegende, 
also im Handeln realisierte und als wertvoll angesehene Eigenschaften reagieren 
und damit andererseits erst eine Identifikation mit diesen Eigenschaften ermögli-

                                                            
4  Ebd, S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 299 

 

 

chen, erwies sich deshalb als problematisch, weil es unklar blieb, wie es möglich 
sein soll, handelnd bestimmte Eigenschaften zu realisieren, ohne sich diese selbst 
schon zuschreiben zu können. Die konstitutive Bedeutung des Anerkennens kann 
also auf dieser Grundlage nicht ohne weiteres gerechtfertigt werden. Zudem kann 
hier nur dann von einem Unrecht gesprochen werden, wenn die Individuen in ihrem 
Handeln schon bestimmte, als wertvoll akzeptierte Eigenschaften realisieren, sie je-
doch darin durch Andere oder innerhalb der gemeinsamen Institutionen keine Be-
stätigung erfahren. Damit aber können die Anforderungen nicht thematisiert wer-
den, die die Individuen erfüllen müssen, um überhaupt als anerkennbare gelten zu 
können. Die Bezugnahme auf aktuelle soziologische Überlegungen zum Wandel 
des Sozialstaats, der Arbeitsorganisation und der Beschäftigungsverhältnisse sollte 
aber zeigen, dass die Drohung mit gesellschaftlicher Missachtung eingesetzt werden 
kann, um die Individuen überhaupt erst zu der Ausbildung der jeweils als wertvoll 
beurteilten Eigenschaften zu motivieren. Und schließlich ist der von Honneth in 
Anspruch genommene Begriff des positiven Selbstverhältnisses insofern nicht ge-
eignet, um diese Formen der Instrumentalisierung der Angewiesenheit auf intersub-
jektive Anerkennung zu problematisieren, als er nur als selbstbezügliche Identifika-
tion mit den eigenen Eigenschaften gefasst ist. So lange es den Individuen möglich 
ist, sich in irgendeiner Hinsicht mit eigenen Eigenschaften zu identifizieren und so 
ein positives Selbstverhältnis auszubilden, kann dann die Frage, wie und von wem 
festgelegt, wer wofür gesellschaftliche Anerkennung erfährt, nicht kritisch disku-
tiert werden. 

Die These, wonach bestehende Prinzipien der Anerkennung nur rekonstruiert 
und interpretiert, nicht jedoch problematisiert werden können, weil sie die Selbst-
verhältnisse der Akteure in einer zu grundlegenden Weise prägen und zudem die 
leitenden Kriterien aller praktischen Erwägungen bilden, ist für eine Kritische The-
orie der Anerkennung deshalb unzureichend, weil hier 1. offen blieb, wie zwischen 
angemessenen und unangemessenen Interpretationen unterschieden werden kann, 
ohne dabei auf faktische Unrechtsempfindungen und damit auf die Probleme zurück 
zufallen, die sich aus der Bezugnahme auf Mead ergeben hatten, weil sie 2. von ei-
nem gesamtgesellschaftlichen Konsens in Bezug auf die leitenden Prinzipien der 
Anerkennung ausgehen muss und diesen unterstellten Konsens 3. selbst nicht mehr 
hinterfragen kann, was aber 4. insbesondere dann notwendig ist, wenn bestimmte 
Prinzipien, wie das der Leistungsgerechtigkeit, selbst als Ursache von Missach-
tungserfahrungen gelten müssen. Gerade hier wird, wie ich an der Diskussion des 
Prinzips der Leistungsgerechtigkeit zu zeigen versucht habe, deutlich, dass die sozi-
ale Bedeutung dieser Prinzipien überhaupt erst durch den Einbezug des jeweiligen 
sozialen Kontextes beurteilt werden kann, in dem sie ihre Wirkung entfalten. 

Einige dieser Beschränkungen lassen sich, so schien es zunächst, auf der Grund-
lage einer an Althusser orientierten Anerkennungskritik überwinden. Denn nach 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


300 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Althusser ist das positive Selbstverhältnis der Akteure der Gegenstand der Kritik 
und die Bestätigung dieses Selbstverhältnisses gerade ein zentrales Element der 
ideologischen Praxis. Es bildet sich, indem sich die Individuen mit den sozialen 
Erwartungen identifizieren, die im Rahmen einer sozialen Struktur an sie gestellt 
werden. Die Handlungsfähigkeit setzt demnach die Identifikation mit den etablier-
ten Bedingungen der Anerkennbarkeit voraus; die angenommene praktische Identi-
tät erscheint jedoch als die unhintergehbare Grundlage der eigenen Entscheidungen, 
als etwas, was dem Individuum immer schon zukommt. Wenn sie auf der Grundla-
ge dieser praktischen Identität handeln, verstehen sie dieses Handeln demnach al-
lein als Ausdruck ihrer Selbstbestimmung; de facto jedoch reproduzieren die Indi-
viduen dadurch eine bestehende soziale Struktur. Ihr Tun ist, ohne dass ihnen dies 
bewusst wäre, ein Element in den durch Rituale geregelten Praktiken der ideologi-
schen Staatsapparate. Deshalb spricht Althusser von einem imaginären Verhältnis 
zu ihren eigenen Existenzbedingungen. Dieser Gegensatz zwischen dem Selbstver-
ständnis des Handelnden und der realen sozialen Bedeutung seines Tuns verweist 
nach Althusser auf die Doppeldeutigkeit des Subjektbegriffs. Das Subjekt ist einer-
seits Urheber seiner eigenen Taten und andererseits ein unterworfenes Wesen. Die 
zweite Bedeutungsebene des Subjektbegriffs begreift dabei die erste mit ein. Es ist 
Teil dieser Unterwerfung, dass sie in ihrem Ergebnis selbst verkannt wird. Der Satz 
„Kniet nieder und ihr werdet glauben, daß ihr kniet, weil ihr glaubt“5 bezeichnet 
somit die für jede Ideologie grundlegende Form der Unterwerfung. Weil die Hand-
lungsfähigkeit eine solche verkannte Unterwerfung voraussetzt, ist Praxis nur durch 
und unter einer Ideologie möglich. 

Althusser versteht diese Ideologietheorie als Beitrag zur philosophischen Expli-
kation des von Marx implizit verwendeten Begriffs der „strukturalen Kausalität.“6 
Indem sie zeigt, weshalb sich eine gegebene gesellschaftliche Struktur in den Hand-
lungen der Akteure reproduziert, ermöglicht sie es, die Geschichte als „Prozess oh-
ne Subjekt“7 zu denken. Allerdings hatten sich in der vorangegangenen Rekonstruk-
tion der Ideologietheorie Althussers Probleme ergeben, die ich kurz in vier Punkten 
zusammenfassen will. 1. Trotz seiner Kritik am Ökonomismus und der These, dass 
sowohl in als auch zwischen den ideologischen Staatsapparaten Konflikte und Wi-
dersprüche auftreten können, erscheinen Gesellschaften letztlich als funktional in-
tegrierte Einheiten. Der Begriff der ideologischen Staatsapparate wird so weit ge-
fasst, dass mit Ausnahme von Polizei, Armee, Geheimdienst etc. darunter alle au-

                                                            
5  Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 80. 

6  Althusser, Louis und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg 

1972, S. 251. 

7  Vgl. Althusser, Louis, Über die Beziehung von Marx zu Hegel, in: ders., Lenin und die 

Philosophie, Reinbek bei Hamburg 1974, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 301 

 

 

ßerökonomischen Interaktionsformen, auch das Recht, persönliche Nahbeziehungen 
und das Bildungssystem fallen und diese Interaktionsformen werden dann letztlich 
nur im Hinblick darauf diskutiert, inwiefern sie die Reproduktion der kapitalisti-
schen Produktionsweise ermöglichen. Sie scheinen keinen eigenständigen normati-
ven Kriterien zu folgen; vielmehr scheint die Ausgestaltung dieser Kriterien unmit-
telbar den funktionalen Anforderungen für die Reproduktion der bestehenden ge-
sellschaftlichen Struktur zu entsprechen. 

Althusser nimmt zwar an, dass unterschiedliche Ausgestaltungen einer solchen 
gesellschaftlichen Struktur möglich sind; die Reproduktion einer jeden möglichen 
gesellschaftlichen Struktur setzt jedoch eine Ideologie voraus. Gesellschaftliche 
Praxis ist nur durch und unter einer Ideologie möglich. In einem solchen Verständ-
nis der gesellschaftlichen Einheit kann aber 2. die eigene Perspektive auf diese Ein-
heit nicht mehr widerspruchsfrei verortet werden. Der ideologischen Verkennung, 
die als Voraussetzung einer jeden Praxis gilt, setzt Althusser die wissenschaftliche 
Erkenntnis entgegen. Die Wissenschaft ist somit einerseits der Gegenbegriff zu dem 
der Ideologie; dann aber muss ihr jede praktische Bedeutung abgesprochen werden. 
Andererseits jedoch spricht Althusser der Wissenschaft in zweierlei Hinsicht eine 
praktische Bedeutung zu. Zum einen gilt sie selbst als ideologischer Staatsapparat, 
also als eine durch Ideologie ermöglichte Praxis und somit als Element der Repro-
duktion der gegebenen Produktionsverhältnisse. Zum anderen gilt sie wesentlich als 
Kritik; als praktischer Eingriff und Beitrag zur Überwindung der bestehenden Pro-
duktionsverhältnisse. Ob der Wissenschaft eine praktische Bedeutung zukommen 
kann und wie diese zu bestimmen ist, bleibt also hier widersprüchlich. 

Zudem verliert hier 3. der Ideologiebegriff seine gesellschaftskritische Bedeu-
tung. Die Ideologie gilt als eine allgemeine Bedingung, unter der allein soziale 
Ordnung möglich ist. Damit aber ist es nicht mehr möglich, ideologische Formen 
der Vergesellschaftung von anderen zu unterscheiden und in normativer Hinsicht zu 
kritisieren. Weil sich die Handlungsfähigkeit erst aus der Unterwerfung unter vo-
rausgesetzte Bedingungen der Anerkennbarkeit ergibt und weil diese Bedingungen 
als unveränderliche Elemente einer gegebenen Struktur gelten, scheint die Mög-
lichkeit, soziale Erwartungen und Strukturen danach zu unterscheiden, inwiefern sie 
sich aus wechselseitigen Aushandlungsprozessen ergeben und weiterer Kritik ge-
genüber offen bleiben, schon begrifflich ausgeschlossen zu sein. Althusser kann 
aber 4. nur deshalb davon ausgehen, dass eine jede Praxis nur durch und unter einer 
Ideologie möglich ist und dass die Subjekte in ihrem Handeln eine gegebene Struk-
tur reproduzieren, ohne dass ihnen diese Reproduktionsfunktion bewusst wäre, weil 
er annimmt, dass sich das handlungsfähige Subjekt erst durch die Identifikation mit 
bestehenden sozialen Erwartungen bildet und an der eigenen Identität ohne weitere 
Veränderungen festhält. Damit jedoch unterschlägt er die Möglichkeiten der Selbst-
veränderung durch die wechselseitige Aufklärung über die jeweiligen handlungslei-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


302 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

tenden Grundannahmen und der Kritik an bestehenden Erwartungshaltungen. Die 
Geschichte ist nicht einfach als Abfolge von sich selbst reproduzierenden gesell-
schaftlichen Strukturen, sondern auch als Geschichte der Zurückweisung und 
Überwindung bestehender Erwartungshaltungen durch soziale Bewegungen zu ver-
stehen. 

Butlers Überlegungen erscheinen vor diesem Hintergrund als ein viel verspre-
chender Versuch, um diese Probleme innerhalb des von Althusser entwickelten 
Rahmens der Subjektkritik zu vermeiden, da sie 1. die unterschiedlichen Formen 
der Anrufung nicht mehr auf ein einheitliches Zentrum, die Ökonomie, bezieht. Zu-
dem versucht sie mit dem Begriff der Psyche den Teil des Individuums zu bestim-
men, der der Anrufung vorhergeht. Erst auf dieser Grundlage kann, so ihre These, 
die Subjektkonstitution durch die Anrufung erklärt werden. Denn zum einen ist ein 
vordiskursives Begehren nach sozialer Akzeptanz zu unterstellen, damit die Aus-
richtung an den gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit überhaupt verständ-
lich wird. Zum anderen ist dieses Begehren auch die Grundlage der Gewissensbil-
dung. Im Gewissen, in dem das Subjekt diese Bedingungen der Anerkennbarkeit 
verinnerlicht, wendet sich das Begehren gegen sich selbst. Zugleich aber soll über 
den Begriff der Psyche die Möglichkeit des Widerstands gegen bestimmte Formen 
der Anrufung verständlich werden. Weil das Begehren der Individuen in den gege-
ben Bedingungen der Anerkennbarkeit nicht aufgeht und dieser Gegensatz die Kri-
tik an bestehenden Erwartungshaltungen zu motivieren vermag, wird hier 2. die 
Kritik an der ideologischen Verkennung nicht mehr der externen Perspektive der 
Wissenschaft zugewiesen, sondern auf die Ebene der sozialen Praxis selbst zurück-
verlagert. Zudem können dann 3. unterschiedliche Ausgestaltungen der Bedingun-
gen der Anerkennbarkeit danach beurteilt werden, inwiefern sie diesen Begehrun-
gen gerecht zu werden vermögen. Schließlich ist es 4. dann auch wieder möglich, 
Kämpfe um Anerkennung und die Zurückweisung zugewiesener Identitäten einzu-
beziehen. 

Allerdings ist der Bezug auf ein vordiskursives Begehren noch nicht hinrei-
chend, um zu erklären, wie es möglich ist, die eigenen Gewissensforderungen und 
die gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit begründet in Frage zu stellen. 
Auf der Ebene des individuellen Gewissens kann eine solche Position nicht erklä-
ren, weshalb ein Begehren, das den Forderungen des eigenen Gewissens nicht ent-
spricht, nicht nur zu einem schlechten Gewissen führt. Auf der Ebene der gesell-
schaftlich geltenden Bedingungen der Anerkennbarkeit läuft eine solche Position 
Gefahr, alle Forderungen nach Anerkennung als gerechtfertigt akzeptieren zu müs-
sen. 

In der Anerkennungstheorie Honneths gilt die angemessene Umsetzung der lei-
tenden Prinzipien der Anerkennung als Bedingung eines positiven Selbstverhältnis-
ses. Demgegenüber erscheinen im Rahmen der Subjektkritik Althussers diese Prin-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 303 

 

 

zipien als Inbegriff der Erwartungen, denen die Individuen entsprechen müssen, um 
überhaupt soziale Akzeptanz erlangen zu können. Das positive Selbstverhältnis gilt 
als ein Resultat der Identifikation mit diesen Erwartungen und insofern als das zent-
rale Element der ideologischen Verkennung. Im ersten Fall bilden Interpretationen 
der bestehenden Prinzipien der Anerkennung die normative Grundlage der Kritik. 
Die Enttäuschung der Ansprüche der Akteure scheint hier nie das Resultat der Ver-
wirklichung dieser Prinzipien, sondern allein externen Hindernissen geschuldet zu 
sein. Im zweiten Fall kann zwar gezeigt werden, wie ein von diesen Prinzipien ge-
leitetes Handeln zur Reproduktion einer den Akteuren gegenüber heteronomen 
Ordnung beitragen kann; allerdings werden sie hier auch allein im Hinblick auf ihre 
Reproduktionsfunktion untersucht. Ausgeblendet wird, inwiefern ihre Reformulie-
rung vor dem Hintergrund der bestehenden praktischen Widersprüche zu einer 
Restrukturierung der gemeinsamen Praxis beitragen kann. 

Vor diesen Hintergrund hatte ich versucht, Anerkennen als einen Erfahrungs-
prozess zu fassen, in dem sich die Akteure wechselseitig über ihre jeweiligen hand-
lungsleitenden Grundannahmen und deren praktische Konsequenzen aufklären. 
Dies ist dann die Grundlage dafür, diese Grundannahmen zu reformulieren und die 
gemeinsame Praxis entsprechend zu verändern. Anerkennungsverhältnisse sind 
dann danach zu beurteilen, inwiefern es den Individuen möglich ist, an diesem Pro-
zess der Reflexion und Restrukturierung der gemeinsamen Praxis teilzunehmen. 

Mit Dewey lässt sich die demokratische Öffentlichkeit als die Gesamtheit der 
Institutionen verstehen, die einen solchen Prozess der Erfahrung auf einer gesamt-
gesellschaftlichen Ebene ermöglichen. Dafür ist aber noch weiter zu konkretisieren, 
wie der Begriff der Erfahrung hier genau zu fassen ist und wie vor diesem Hinter-
grund die Aufgaben einer demokratischen Öffentlichkeit zu bestimmen und zu 
rechtfertigen sind. 

 
 

9.2 ERFAHRUNG UND DEMOKRATIE BEI DEWEY 
 

„The end of democracy is a radical end. For it is an 

end that has not been adequately realized in any 

country at any time. It is radical because it requires 

great change in existing social institutions, econom-

ic, legal, and cultural.“8 

 
Im Folgenden möchte ich drei Argumentationen diskutieren, die dazu in der ge-
genwärtigen Rezeption Deweys entwickelt wurden. Nach Richard Rorty muss ein 

                                                            
8  Vgl. Dewey, John, Democracy is Radical, in: LW. Band 11, S. 298-99. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


304 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

solcher Versuch der Bestimmung eines allgemeinen Erfahrungsbegriffs in die Su-
che nach festen und unhintergehbaren Gewissheiten zurückführen, die Dewey ei-
gentlich überwinden wollte. Auf der Grundlage seiner Überlegungen lässt sich nun 
zeigen, dass die grundlegenden Begriffe für die Rekonstruktion des Erfahrungspro-
zesses nicht, wie von Dewey zum Teil selbst nahe gelegt, aus dem biologischen 
Modell eines sich an seine Umwelt anpassenden Organismus gewonnen werden 
können; dieses Modell ist vielmehr selbst eine für bestimmte Zwecke entwickelte 
Weise der sekundären Erfahrung. Das, was im Handlungsverlauf zum Problem wird 
und eine Überprüfung der bisherigen Situationsdeutung erzwingt, ergibt sich viel-
mehr aus den handlungsleitenden Überzeugungen der primären Erfahrung und diese 
sind das Resultat bisheriger geschichtlicher und kultureller Entwicklungen. Aller-
dings wird Rortys Interpretation der Rolle der sekundären Erfahrung für die kriti-
sche Reflexion der handlungsleitenden Überzeugungen der primären Erfahrung 
nicht gerecht; deshalb erscheint für ihn die demokratische Öffentlichkeit als ein ge-
gebenes Faktum und nicht als ein zu entwickelndes Projekt (1). 

Diese Bedeutung der demokratischen Öffentlichkeit für die Reflexion der hand-
lungsleitenden Überzeugungen, die den bestehenden Institutionen zu Grunde liegen, 
erfasst hingegen  die von Hilary Putnam in seiner Interpretation Deweys entwickel-
te „epistemologische Rechtfertigung“ der Demokratie. Die uneingeschränkte Dis-
kussion innerhalb der demokratischen Öffentlichkeit soll es hier ermöglichen, bis-
herige handlungsleitende Überzeugungen zu reflektieren und weiterzuentwickeln; 
dies ist nach Putnam die Bedingung dafür, dass objektiv richtige gemeinsame Nor-
men und Lösungen für bestehende soziale Probleme bestimmt werden können. Die-
se Argumentation sieht jedoch die Beteiligung der einzelnen Akteure an der ge-
meinsamen Reflexion und Weiterentwicklung der jeweils handlungsleitenden 
Überzeugungen nur als ein Mittel zur Realisierung eines externen Zwecks, der Be-
stimmung objektiv richtiger Normen und verfährt insofern instrumentalistisch (2). 

Um dieses Problem zu vermeiden, ist von Martin Hartmann eine Position ent-
wickelt worden, nach der die Beteiligung an demokratischen Diskussions- und Ent-
scheidungsverfahren in der Demokratietheorie Deweys deshalb bedeutsam ist, weil 
die Akteure nur auf dieser Grundlage das ethische Ideal des Wachstums und der 
Weiterentwicklung ihrer Fähigkeiten realisieren können. Dewey aber hatte seine 
Überlegungen zum Begriff der Demokratie als praktischen Eingriff in die sozialen 
Auseinandersetzungen und Entwicklungen seiner Gegenwart verstanden. Die Be-
deutung des Ideals des Wachstums erklärt sich deshalb aus seiner Funktion für die 
Kritik an der Trennung zwischen planenden und ausführenden Tätigkeiten und den 
damit einhergehenden Hierarchien innerhalb der Produktion. Genau diese kritische 
Bedeutung kann jedoch das Ideal des Wachstums unter den gegenwärtigen Bedin-
gungen nicht mehr ohne weiteres erfüllen. Denn innerhalb des flexiblen Kapitalis-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 305 

 

 

mus wird die Weiterentwicklung der eigenen Fähigkeiten zu einer heteronom ge-
setzten Anforderung, die die Individuen erfüllen müssen (3). 

Alle der drei von mir diskutierten Interpretationen erfassen meines Erachtens 
zutreffend bestimmte Elemente von Deweys keineswegs einheitlicher Argumentati-
on.9 In der Auseinandersetzung mit ihnen will ich deshalb zugleich zeigen, welche 
seiner Überlegungen ich weiterführen und für eine kritische Theorie des Anerken-
nens fruchtbar machen will. 
 
1. Nach Rorty ist Deweys Kritik der Suche nach überzeitlichen Gewissheiten un-
vereinbar mit der Rechtfertigung einer bestimmten Erfahrungsweise oder einer be-
stimmten Einrichtung der gesellschaftlichen Institutionen. Rorty liest damit Deweys 
Theorie der Erfahrung nicht als Grundlage seiner Metaphysikkritik, sondern als ei-
nen Versuch, eine eigenständige naturalistische Metaphysik zu formulieren.10 Diese 
stellt auf der Grundlage der Darwinschen Evolutionstheorie die menschliche Erfah-
rung in eine Kontinuität zu anderen Naturprozessen. Die Erfahrung dient demnach 
der Anpassung eines Organismus an seine Umwelt.11 

Der hier entscheidende Vorwurf Rortys ist der, dass Dewey damit versucht, ge-
nerelle Kriterien für menschliche Erkenntnisleistungen und Reflexionsprozesse zu 
formulieren. So können Deweys Erfahrungstheorie zufolge Versuche der verständi-
gen Reorientierung im Handeln nur dann als gelungen gelten, wenn sie die Bewäl-
tigung von Umweltanforderungen verbessern.12 Wie die bisherige philosophische 

                                                            
9  „Dewey selber trug moralische, ästhetische, ja sogar metaphysische Begründungen für 

die Demokratie vor.“ (Westbrook, Robert B., John Dewey und die Logik der Demokratie, 

in: Joas, Hans (Hrsg.), Philosophie der Demokratie. Beiträge zum Werk von John Dewey, 

Frankfurt am Main 2000, S. 359.) 

10  Vgl. Rorty, Richard, Dewey’s Metaphysics, in: ders., Consequences of Pragmatism. Es-

says 1972-1980, Mineapolis 1982, S. 73. 

11  Die kognitive Erfahrung muss dann von einer nicht-kognitiven ihren Ausgang nehmen. 

Eine solche naturalistische Theorie der Erfahrung ist jedoch nach Rorty deshalb proble-

matisch, weil die Begriffe der Erfahrung und des Denkens gerade das bezeichnen sollen, 

was uns von der Natur unterscheidet, da beide Begriffe nur Wesen zugeschrieben werden 

können, die eine Sprache verwenden und weil auf einer solchen Grundlage zwischen 

Verursachung und Rechtfertigung nicht mehr unterschieden werden kann. (Vgl. Rorty, 

Richard, Dewey zwischen Hegel und Darwin, in: Joas, Hans (Hrsg.), Philosophie der 

Demokratie. Beiträge zum Werk von John Dewey, Frankfurt am Main 2000, S. 27-29.) 

12  Anpassung bezeichnet hier allerdings sowohl die des Organismus an seine Umwelt, als 

auch die Anpassung der Umwelt an seine Bedürfnisse. „Anpassung ist aber schließlich 

ebensosehr Anpassung der Umgebung an unsere eigene Betätigung wie Anpassung der 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


306 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Tradition sucht sie aber damit nach einem letzten Fundament, in Bezug auf das alle 
Kontroversen über die Wahrheit oder Richtigkeit von Überzeugungen abschließend 
beantwortet werden können.13 Damit nimmt sie letztlich an der philosophischen Su-
che nach Gewissheit teil, die sie doch überwinden wollte. Wird eine solche Argu-
mentation auf gesellschaftliche Zusammenhänge übertragen, droht nach Rorty ein 
politischer Fundamentalismus. Dieser behauptet die moralische Überlegenheit der 
eigenen Tradition und verhindert weitere Experimente in der Gestaltung der ge-
meinsamen Handlungszusammenhänge.14 

In der Konsequenz plädiert Rorty dafür, die Suche nach einer allgemeinen The-
orie der Erfahrung aufzugeben und Deweys zentrale Einsichten so zu reformulieren, 
dass sie mit der gegenwärtigen sprachphilosophischen Wende in der Philosophie 
(und seiner eigenen relativistischen Interpretation derselben) vereinbar bleiben.15 
Was als richtig gilt, bemisst sich dann nicht an der Anpassung von Organismus und 
Umwelt und damit an einer vorsprachlichen Gegebenheit; vielmehr ist das Prädikat 
nur auf Sätze anzuwenden, und zwar auf solche, die uns „im Denken vorwärts brin-
gen“16 und die dazu beitragen, „kooperative Unternehmungen zu arrangieren 
[…].“17 Erst auf einer solchen Grundlage wird die Philosophie tatsächlich in die 
Lage versetzt, zur Lösung konkreter Gegenwartsprobleme beizutragen. 

Diese Kritik Rortys macht auf ein zentrales methodisches Problem einer prag-
matistischen Erfahrungstheorie aufmerksam. Wenn nämlich das Denken als eine 
Phase des Handlungsprozesses zu verstehen ist, in dem eine Reorientierung not-
wendig wird, und wenn alle grundlegenden begrifflichen Unterscheidungen aus die-
ser Reorientierungsphase abgeleitet werden müssen, dann muss diese Theorie der 
Erfahrung selbst hinreichend allgemein bestimmt werden. Das heißt, dass die für sie 
notwendigen Leitunterscheidungen zwischen primärer und sekundärer Erfahrung, 

                                                                                                                                    
Betätigung an die Umwelt.“ (Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Einleitung in die 

philosophische Pädagogik, Weinheim 2011, S. 72.) 

13  Vgl. Rorty, Richard, Dewey's Metaphysics, in: ders., Consequences of Pragmatism. Es-

says 1972-1980, Mineapolis 1982, S. 80. 

14  Vgl. Rorty, Richard, Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie, in: ders., Solidari-

tät oder Objektivität. Drei philosophische Essays, Stuttgart 1989, S. 111. 

15  Vgl. Rorty, Richard, Dewey zwischen Hegel und Darwin, in: Joas, Hans (Hrsg.), Philo-

sophie der Demokratie. Beiträge zum Werk von John Dewey, Frankfurt am Main 2000, 

S. 26. Vor diesem Hintergrund wehrt sich Rorty gegen den Vorwurf einer einseitigen 

Auslegung Deweys mit dem Hinweis, dass es ihm darum ginge, einen „hypothetischen 

Dewey“ zu konstruieren, „der ein Pragmatist war, ohne ein radikaler Empirist zu sein und 

ein Naturalist, ohne eine Panpsychist zu sein.“ (Ebd., S. 23.) 

16  Ebd., S. 25. 

17  Ebd., S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 307 

 

 

zwischen Handlungsproblemen und ihren Lösungen so bestimmt werden müssen, 
dass diese Bestimmung nicht an einer spezifischen Form der sekundären Erfahrung 
orientiert, noch nicht auf eine bestimmte Erfahrungsweise und ihre Begriffe festge-
legt ist. Der Rückgriff auf ein evolutionsbiologisches Vokabular, der sich bei De-
wey tatsächlich findet, hat zwar auch einen theoriestrategischen Sinn. Damit sollte 
ein Gegengewicht zu zeitgenössischen christlichen Teleologien18 und dem Subjekt-
Objekt Dualismus der klassischen Erkenntnistheorien geschaffen werden.19 Trotz-
dem  wird Dewey damit der hier formulierten methodischen Schwierigkeit nicht ge-
recht. Denn auch die Grundbegriffe der Biologie können nicht als Voraussetzungen 
einer pragmatistischen Theorie der Erfahrung in Anspruch genommen werden. 
Vielmehr sind sie umgekehrt erst im Rahmen einer solchen Erfahrungstheorie als 
eine spezifische Form der sekundären Erfahrung zur Lösung spezifischer Hand-
lungsprobleme zu rekonstruieren. 

Der pragmatistischen Theorie der Erfahrung, kann also nicht das Modell der 
Anpassung von Umwelt und Organismus zu Grunde gelegt werden. Vielmehr ist 
die praktische Ausrichtung auf die jeweilige Situation, die in sie eingehenden Ge-
wohnheiten und Deutungsmuster, und damit auch das, was in ihr als Problem gilt, 
keineswegs invariant, sondern stets das Resultat schon vergangener Erfahrungspro-
zesse und somit kulturell vermittelt. Zudem kann keine Reflexion die Grundzüge 
dieser praktischen Bezogenheit in der primären Erfahrung abschließend bestimmen. 
Ebenso wenig können die Vollzugsformen und möglichen Resultate der sekundären 
Erfahrung abschließend auf den Begriff gebracht werden. Die Erfahrungstheorie 
„kann sich auf bestimmte Aspekte zurückbeugen, sie zum Gegenstand machen, 
steht aber damit selber weiterhin in einem fortlaufenden Kontext nicht aktualisierter 
Bezüge.“20 In eine solche Theoriebildung fließen immer auch nicht weiter geprüfte 
Hintergrundannahmen mit ein. Die Erfahrungstheorie selbst ist deshalb selbst als 
eine weiter zu entwickelnde Hypothese zu verstehen. 

Rorty setzt allerdings die Erfahrungstheorie mit ihrer naturalistischen Variante 
gleich. Aus der Kritik dieser Theorie folgert er deshalb, dass der Philosophie nur 
die Aufgabe zukommen kann, eine Synthese ihrer eigenen Kultur zu schaffen. „All 
one might want a philosopher to do is to synthesize the novels, poems, histories, 
and sociologies of the day into some larger unity.“21 Versuche der Rechtfertigung 

                                                            
18  Vgl. Stekeler-Weithofer, Pirmin, Erfahrung als Kultur. Zur Wegbestimmung moderner 

Philosophie bei John Dewey, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 49, 2001, S. 118f. 

19  Vgl. Engler, Ulrich, Kritik der Erfahrung. Die Bedeutung der ästhetischen Erfahrung in 

der Philosophie John Deweys, Würzburg 1992, S. 142. 

20  Ebd., S. 126. 

21  Vgl. Rorty, Richard, Dewey’s Metaphysics, in: ders., Consequences of Pragmatism. Es-

says 1972-1980, Mineapolis 1982, S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


308 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

und der Kritik von Normen erklärt er deshalb für sinnlos, weil dabei an kein fest-
stehendes, dem historischen Wandeln entzogenes Prinzip appelliert werden kann. 
Die Aufgabe der Philosophie ist es demnach, die in die eigene Kultur eingelagerten 
normativen Überzeugungen zusammenzufassen, gegeneinander abzuwägen und in 
einen kohärenten Zusammenhang zu bringen.22 Die Formulierung dieser Überzeu-
gungen oder normativer Prinzipien gilt dann in erster Linie als Gedächtnisstütze, 
die wir verwenden, um uns in neuartigen Situationen oder Konfliktfällen an unsere 
intuitiven Vorstellungen und schon bestehenden Praktiken zu erinnern.23 „[W]er 
den gleichen Pragmatismus vertritt wie Dewey, wird einräumen, daß die liberale 
Demokratie zwar womöglich der philosophischen Artikulation bedarf, nicht aber 
der philosophischen Untermauerung.“24 Rorty behauptet damit, dass die zentralen 
Normen der eigenen Tradition letztlich unhintergehbar sind. Aus der These, dass 
eine abschließende Begründung dieser Normen nicht gegeben werden kann, folgert 
er die Unmöglichkeit der Begründung überhaupt. Weil nicht jede mögliche Folge-
frage nach Rechtfertigung beantwortet werden kann, muss keine beantwortet wer-
den. Die Unabschließbarkeit der Diskussion wird somit hier zum Argument für ih-
ren Abbruch.25 

Allerdings sollte die Verabschiedung der philosophischen Versuche, letzte 
Zwecke des Handelns zu bestimmen und in einer überzeitlichen Theorie der Ver-
nunft, der Geschichte, oder eben der Erfahrung zu verankern, nach Rorty unsere 
Experimentierbereitschaft in der Erfindung neuer Praktiken fördern.26 Die These, 
dass der Philosophie nur die Aufgabe zukommen kann, die eigene Tradition zu-
sammenzufassen und diese Forderung nach einer experimentellen Haltung stehen 
jedoch in einer Spannung zueinander. 

Diese Spannung zwischen der geforderten experimentellen Haltung und der 
Unhintergehbarkeit einer gegebenen Tradition versucht Rorty durch die Unter-
scheidung zwischen öffentlichen und privaten Bereichen zu lösen. Denn es ist die 

                                                            
22  Vgl. Rorty, Richard, Kant kontra Dewey: Die aktuelle Lage der Moralphilosophie, in: 

ders., Philosophie als Kulturpolitik, Frankfurt am Main 2008, S. 322. 

23  Vgl. ebd., S. 330. 

24  Rorty, Richard, der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie, in: ders., Solidarität o-

der Objektivität. Drei philosophische Essays, Stuttgart 1988, S. 87. 

25  Die, die eine hinreichende Menge von normativen Überzeugungen einer bestimmten Ge-

meinschaft nicht teilen, können nicht argumentativ überzeugt, sondern müssen von ihr für 

verrückt gehalten werden. „Sie gelten nicht deshalb als verrückt, weil sie sich in Bezug 

auf das ahistorische Wesen des Menschen geirrt hätten, sondern weil die Grenzen der 

Normalität durch das festgesetzt werden, was wir ernst nehmen können. Dies wiederum 

wird bedingt durch unsere Erziehung, unsere historische Situation.“ (Ebd., S. 98.) 

26  Vgl. ebd., S. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 309 

 

 

spezifische Tradition „unserer“ liberalen Demokratien, dass sie zwischen öffentli-
chen und privaten Angelegenheiten, zwischen der Pflicht gegenüber diesem Ge-
meinwesen und der privaten Neuschöpfung des eigenen Selbst  zu trennen vermö-
gen. Sie gestattet eine ungebundene Suche nach experimenteller privater Selbstver-
vollkommnung, so lange diese Suche die zentralen Normen des Gemeinwesens 
nicht verletzt. Es ist jedoch, und hier zeigt sich wieder die prägende Macht der Tra-
dition, nicht möglich, dieses Gemeinwesen selbst und die in ihm angelegte Auftei-
lung selbst noch einmal zu rechtfertigen.27 

Eine solche Aufteilung muss jedoch die im Bereich der Öffentlichkeit bestehen-
den Konflikte und Gegensätze leugnen. Zugleich entpolitisiert eine solche Konzep-
tion die von Dewey eingeforderte experimentelle Haltung in problematischer Wei-
se.28 Darüber hinaus kann Rorty die skizzierte Spannung nur auflösen, wenn es 
möglich ist, zwischen dem öffentlichen und dem privaten Bereich klar zu trennen. 
Die Demokratietheorie Deweys verweist im Gegensatz dazu aber gerade auf Prakti-
ken des Ver-öffentlichens.29 In diesen werden die sozialen Konsequenzen bisher als 
privat behandelter sozialer Assoziationen thematisiert und damit auch die leitenden 
Normen problematisiert, die diesen Assoziationen zu Grunde liegen. Demokratische 
Öffentlichkeiten konstituieren sich erst in einem solchen Prozess. Vor diesem Hin-
tergrund lassen sich wichtige soziale Bewegungen, wie die Arbeiter- und die Frau-
enbewegung, als Versuche der Repolitisierung bisher als privat behandelter Berei-
che verstehen. So zielt etwa der gewerkschaftliche Teil der Arbeiterbewegung da-
rauf, den Warencharakter der Arbeitskraft durch soziale Schutzmaßnahmen einzu-
schränken. Sie fordern damit, einen bestimmten Handlungsbereich nicht nur durch 
private Transaktionen zu strukturieren, sondern der öffentlichen Kontrolle zu unter-
stellen. Eine ähnliche Zielstellung haben gegenwärtig etwa auch soziale Bewegun-
gen gegen Zwangsräumungen oder für das Recht auf Stadt. Diese Versuche zeigen, 
dass es nicht möglich ist, eine solche Grenze zwischen privaten und öffentlichen 
Bereichen abschließend zu ziehen.30 

                                                            
27  Vgl. Rorty, Richard, Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt am Main 1992, S. 

142f. 

28  Vgl. Fraser, Nancy, Solidarität oder Singularität? Richard Rorty zwischen Romantik und 

Technokratie, in: dies., Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Frankfurt 

am Main 1994, S. 159. 

29  Vgl. Höfener, Philipp, Über das Ver-Öffentlichen der Stadt. Über städtische Öffentlich-

keiten als Resultate sozialer Praktiken, Marburg 2012, S. 74ff. 

30  Vgl. Fraser, Nancy, Solidarität oder Singularität? Richard Rorty zwischen Romantik und 

Technokratie, in: dies., Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Frankfurt 

am Main 1994, S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


310 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Um zusammenzufassen: Die Einwände Rortys sind zwar hilfreich, um eine na-
turalistische Interpretation der Erfahrungstheorie Deweys zu vermeiden. Auf der 
Grundlage seiner Kritik kann gezeigt werden, inwiefern sich die jeweilige prakti-
sche Bezogenheit in der primären Erfahrung und das, was in ihr problematisch 
wird, aus der Geschichte vergangener Erfahrungen ergibt. Weil Rorty aber die Er-
fahrungstheorie mit ihrer naturalistischen Variante gleichsetzt, unterschlägt er in der 
Konsequenz auch die kritische Bedeutung, die Dewey der sekundären Erfahrung 
und einer demokratischen Öffentlichkeit zuweist. Deshalb verfügt er über keine 
Kriterien mehr, über die die leitenden Normen der eigenen Tradition beurteilt wer-
den könnten. Deshalb muss sich die Philosophie dann auch mit der Aufgabe der Zu-
sammenfassung bescheiden. Umgekehrt lässt sich daraus folgern, dass die Kritik an 
als unhintergehbar behaupteten Gewissheiten und die Theorie der Erfahrung in De-
weys Konzeption zusammen gehören. 

 
2. Deweys Demokratietheorie kann also nicht als bloße Zusammenfassung einer be-
stehenden Tradition zu interpretiert werden. Denn damit wird die kritische Bedeu-
tung der sekundären Erfahrung nicht berücksichtigt. Wenn der sekundären Erfah-
rung die Aufgabe der Überprüfung der bisherigen handlungsleitenden Normen zu-
kommt und zugleich jedes Reflexionsresultat der sekundären Erfahrung als eine 
Hypothese zu verstehen ist, die ihrerseits einer Überprüfung bedarf, dann müssen 
sich die gemeinsamen Institutionen daran bemessen lassen, inwiefern sie einen sol-
chen  Erfahrungsprozess ermöglichen. Eine solche Interpretation ist von Hilary 
Putnam entwickelt worden. Demnach zielt Deweys Verständnis der Demokratie da-
rauf, eine beständige Weiterentwicklung der bestehenden normativen Prinzipien zu 
ermöglichen. Die Demokratie gilt hier als Bedingung für die Anwendung der Intel-
ligenz auf die Lösung sozialer Probleme. Putnam versteht Deweys Überlegungen 
als eine „epistemologische Rechtfertigung“ der Demokratie.31 Demnach kann der 
Anspruch auf Richtigkeit für die Normen, die die gemeinsamen Beziehungen leiten 
sollen, nur dann als gerechtfertigt gelten, wenn diese das Ergebnis demokratischer 
Diskussions- und Entscheidungsprozesse sind. Geltungsansprüche müssen sich also 
in demokratisch strukturierten Diskussionen bewähren lassen. 

Putnam geht davon aus, dass der Anspruch auf allgemeine Richtigkeit der von 
uns vertretenen Normen für unsere Orientierung im Denken und Handeln notwen-
dig ist, dass gleichwohl aber das Richtige selbst nicht abschließend festgelegt wer-
den kann. Das, was jeweils als richtig gilt, ist als weiterhin zu überprüfende Hypo-
these zu verstehen. Dann aber ist die Methode zu bestimmen, über die sich diese 
Ansprüche überprüfen lassen. Die Methoden, nach denen nun nach Putnam die An-

                                                            
31  Vgl. Putnam, Hilary, A Reconsideration of Deweyan Democracy, in: ders., Renewing 

Philosophy, Cambridge 1992, S. 180. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 311 

 

 

sprüche auf Richtigkeit von Normen geprüft werden sollen, entsprechen denen der 
Prüfung von Wahrheitsansprüchen in der Wissenschaft. „For what applies to in-
quiry in general applies to ethical inquiry in particular.“32 Die Suche nach Wahrheit 
in der Wissenschaft ist jedoch notwendig kooperativ; sie zielt auf Einigkeit inner-
halb einer Forschungsgemeinschaft.33 Die Gültigkeit von Hypothesen muss hier 
stets durch alle Mitglieder dieser Gemeinschaft geprüft werden können. 

Tatsächlich erfasst Putnam damit einige zentrale Elemente von Deweys Überle-
gungen zum Demokratiebegriff. Ein wichtiger Ausgangspunkt seiner Überlegungen 
ist der Umstand, dass die Möglichkeiten der Kontrolle der außermenschlichen Na-
tur gut entwickelt sind, während die Konsequenzen gesellschaftlicher Prozesse noch 
passiv erlitten werden. Dies führt er darauf zurück, dass in der Gestaltung der ge-
meinsamen Beziehungen bisher noch keine wissenschaftlichen Methoden zur An-
wendung gelangen. Die Erneuerung der Philosophie, die er fordert und die der 
Pragmatismus leisten soll, besteht genau darin, dass auch die Bestimmungen der 
„moralischen Gegenstände“ eben nicht als Einsicht in ewige Zusammenhänge, son-
dern als experimentell und in gemeinsamen Diskussionen zu bestätigende Hypothe-
se gelten sollen.34 Dies setzt aber auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene den Ab-
bau von Hierarchien und gleiche Teilnahmemöglichkeiten für alle voraus. Die 
Normen, die das gemeinsame Handeln leiten sollen, können nur dann dem An-
spruch auf Richtigkeit entsprechen, wenn alle Betroffenen die Möglichkeit hatten, 
an ihrer Formulierung in gleicher Weise teilzunehmen. Die Möglichkeit zur gleich-
berechtigten Teilnahme verlangt dann zum einen bestimmte Freiheitsrechte wie die 
Rechte der Rede-, Gedanken- und Pressefreiheit. Zum anderen setzt sie auch soziale 
Teilhaberechte wie Bildungsmöglichkeiten und soziale Absicherungen voraus.35 

Umgekehrt begünstigen Hierarchien und Blockierungen des Erfahrungsaus-
tauschs zwischen verschiedenen sozialen Gruppen irrationale Bestimmungen von 
Normen und irrationale Lösungen für soziale Konflikte. Isoliert vom Austausch mit 
Anderen und ihrer Kritik, sind die Bestimmungen geprägt durch die jeweilige parti-
kulare Perspektive.36 Denn die zu lösenden Handlungsprobleme bestimmen sich 
hier erst darüber, wie einzelne soziale Gruppen von den bestehenden Handlungszu-

                                                            
32  Putnam, Hilary, Pragmatism and Moral Objectivity, in: ders., Words and Life, Cambridge 

1995, S. 175. 

33  Vgl. Putnam, Anna Ruth, Moralische Objektivität und Putnams Philosophie, in: Raters, 

Marie-Louise und Willaschek, Markus (Hrsg.), Hilary Putnam und die Tradition des 

Pragmatismus, Frankfurt am Main 2002, S. 235. 

34  Vgl. Dewey John, Die Erneuerung der Philosophie, Hamburg 1989, S. 43. 

35  Vgl. Putnam, Hilary, Ethics without Ontology, Cambridge 2004, S. 105. 

36  Vgl. Putnam, Hilary, Pragmatism and Moral Objectivity, in: ders., Words and Life, Cam-

bridge 1995, S. 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


312 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

sammenhängen und den mit ihnen einhergehenden sozialen Konsequenzen betrof-
fen sind. Deshalb muss hier auch die Qualität der Problemlösung davon abhängen, 
ob alle Betroffenen tatsächlich in die demokratischen Entscheidungsfindungspro-
zesse einbezogen werden. In die Beurteilung der gemeinsamen Normen und der lei-
tenden Institutionen muss also die Perspektive der einzelnen sozialen Gruppen ein-
fließen.37 

Diese Argumentation Deweys richtet sich nicht nur gegen die philosophische 
Suche nach Gewissheit, sondern gegen politische Positionen, die die Fähigkeit zur 
Lösung sozialer Probleme allein unabhängigen Expertengremien zusprechen wollen 
– und dies gewinnt im Zeitalter von Wirtschaftsweisen und Expertenregierungen 
einiges an Aktualität. Denn wenn sich Vorschläge zur Gestaltung der gemeinsamen 
Beziehungen nicht aus einem gemeinsamen Diskussionsprozess ergeben, sondern 
von einer Elite oder eigens bestimmten Experten erarbeitet und gegenüber einer 
Masse von Weisungsempfängern bloß durchgesetzt werden, isoliert sich eine solche 
Klasse von den bestehenden Assoziationen und den in ihnen gebildeten Ansprü-
chen. „Eine Klasse von Experten ist den gemeinsamen Interessen unvermeidlich so 
entrückt, daß sie zu einer Klasse mit Privatinteressen und Privatwissen wird, wel-
ches in sozialen Angelegenheiten überhaupt kein Wissen ist.“38 Sie sind nicht in der 
Lage, gemeinsame Güter zu bestimmen.  Denn die Güter, die sie etablieren wollen, 
sind nur einseitig gesetzt und insofern keine gemeinsamen Güter; sie sind zudem 
deshalb überhaupt keine Güter, weil die Empfänger ihnen gegenüber passiv und 
abhängig bleiben.39 

Aus dieser Argumentation ergeben sich jedoch einige Schwierigkeiten, die ich 
im Folgenden kurz diskutieren will.40 Für Putnam und Dewey erscheinen nämlich 

                                                            
37  Vgl. Young, Iris, Difference as a Ressource for Democratic Communication, in: Estlund, 

David (Ed.), Democracy, Oxford 2002, S. 226.  

38  Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 172. 

39  Vgl. Putnam, Hilary, und Putnam, Ruth Anna, Dewey’s Logic: Epistemology as Hypoth-

esis, in: Putnam, Hilary, Words and Life, Cambridge 1995, S. 216. 

40  Auf andere Problematisierungen kann ich hier nur verweisen. So hatte Robert Westbrook 

bezweifelt, ob es tatsächlich möglich ist, den Anspruch auf Richtigkeit in gleicher Weise 

zu rechtfertigen wie den auf Wahrheit und ob in Bezug auf die Normen, die die sozialen 

Assoziationen leiten sollen, das Erzielen einer rationalen Übereinstimmung überhaupt 

möglich ist. (Vgl. Westbrook, Robert B., John Dewey und die Logik der Demokratie, in: 

Joas, Hans (Hrsg.), Philosophie der Demokratie. Beiträge zum Werk von John Dewey, 

Frankfurt am Main 2000, S. 351f.) Auf die weitverzweigte Diskussion, die Putnam die-

sem Problem widmet, kann ich hier nicht eingehen. Verwiesen sei hier nur darauf, dass es 

ihm zufolge deshalb nicht möglich ist, die rationalen Lösungsverfahren der Wissenschaft 

gegen angeblich irrationale Wertentscheidungen auszuspielen, weil wir uns auch in unse-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 313 

 

 

in der Folge die Verbesserung der Erziehung, die Verbreitung intelligenter Ge-
wohnheiten, die Anwendung wissenschaftlicher Untersuchungsmethoden auf die 
öffentlichen Angelegenheiten für die Erneuerung der demokratischen Öffentlichkeit 
schon ausreichend zu sein.41  

Es ist jedoch problematisch davon auszugehen, dass verbesserte Kommunikati-
ons- und Reflexionsmöglichkeiten für die Kontrolle der sich aus den primären As-
soziationen ergebenden indirekten Handlungsfolgen schon hinreichen.42 Gerade in 
Bezug auf Marktbeziehungen besteht das Problem der öffentlichen Kontrolle dieser 

                                                                                                                                    
ren wissenschaftlichen Beschreibungen von bestimmten Werten im Sinne von Maßstäben 

rationaler Akzeptierbarkeit wie Kohärenz, Vollständigkeit, Einfachheit und Adäquanz 

leiten lassen. „Kurz, meine These ist, daß die „wirkliche Welt“ von unseren Werten ab-

hängt.“ (Putnam, Hilary, Vernunft, Wahrheit und die Geschichte, Frankfurt am Main 

1982, S. 182.) Damit aber hängt die Objektivität dieser Beschreibungen selbst davon ab, 

ob sich diese Werte als objektiv erweisen lassen. Auch dann aber, wenn Diskussionen um 

die Richtigkeit von Normen denen um Wahrheitsansprüche in der Wissenschaft angegli-

chen werden können, ist es keineswegs gewiss, dass sich auf einer solchen Grundlage ei-

ne epistemologische Rechtfertigung der Demokratie entwickeln lässt. So ist von Martin 

Hartmann bezweifelt worden, ob wissenschaftliche Forschungsgemeinschaften überhaupt 

demokratisch strukturiert sind. (Vgl. Hartmann, Martin, Kann und sollte Demokratie 

epistemisch gerechtfertigt werden? in: Hartmann, Martin; Liptow, Jasper und Willaschek, 

Marcus (Hrsg.), Die Gegenwart des Pragmatismus, Frankfurt am Main 2013, S. 290.) 

Denn der Zugang zu diesen Gemeinschaften ist insofern beschränkt, als etablierte Kom-

petenzkriterien, deren Erfüllung über begrenzt zuverlässige Indikatoren wie Bildungsab-

schlüsse, Noten, Publikationsaufkommen oder Drittmitteleinwerbungen beurteilt wird, 

über die Möglichkeiten der Teilnahme und das Gewicht der eigenen Stimme in ihr be-

stimmen. Mit Dewey lässt sich darauf antworten, dass der Verweis auf den faktischen 

Zustand der Wissenschaft kein Argument dagegen ist, dass die Qualität von Untersu-

chungen von der Möglichkeit einer unbeschränkten Diskussion abhängt. Zudem ist die 

ungleiche Erfüllung der Kriterien, die für die Teilnahme an wissenschaftlichen Diskussi-

onen vorausgesetzt werden, nach Dewey keineswegs notwendig, sondern selbst die Folge 

einer ungenügenden gesamtgesellschaftlichen Verbreitung wissenschaftlicher Methoden 

und entsprechender intelligenter Gewohnheiten. Die Fähigkeit zur verständigen Erfah-

rung wird auch durch die sozialen Umstände beeinflusst und ändert sich mit der Ent-

scheidungsmacht der Akteure. (Vgl. Dewey, John, Philosophien der Freiheit, in: ders., 

Philosophie und Zivilisation, Frankfurt am Main 2003, S. 280.) 

41  Vgl. Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 140ff. 

42  „Einen anderen Ausgang nehmen die ökonomischen Triebkräfte in dem Maße, in dem 

das Wissen über die Folgen gerecht verteilt wird und das Handeln von dem unterrichteten 

und lebendigen Bewußtsein eines gemeinsamen Interesses beseelt ist.“ (Ebd., S. 134.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


314 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Handlungsfolgen auch unabhängig von dem des verfügbaren Wissens. So sind etwa 
die Kapitaleigner unter der Bedingung der wechselseitigen Konkurrenz dazu ge-
zwungen, ihr jeweiliges Handeln am Ziel der Profitmaximierung auszurichten und 
dafür von bestimmten Nebenfolgen ihres Handelns zu abstrahieren und gemeinsa-
me Regelungen zu unterlaufen.43 Wird dieser Umstand ausgeblendet, so führt das 
zu problematischen Fehleinschätzungen. So gelten Dewey etwa die tayloristischen 
Maßnahmen zur Rationalisierung des Produktionsprozesses allein als Ausdruck ei-
nes unzureichenden aber prinzipiell korrigierbaren Arbeitsverständnisses.44 Dabei 
wird nicht berücksichtigt, dass es sich bei diesen Maßnahmen zur Rationalisierung 
der Produktion auch um ein Herrschaftsinstrument handelt, das unter der Bedin-
gung der wechselseitigen Konkurrenz eingesetzt wird, um die Transformation der 
gekauften Arbeitskraft in tatsächlich geleistete Arbeit sicherzustellen und zu effek-
tivieren.45 Auch Putnam unterschätzt damit in seiner Interpretation, dass die Erneu-
erung einer demokratischen Öffentlichkeit nicht nur die kollektiven Reflexionsmög-
lichkeiten verbessern, sondern auch die bestehenden Handlungszusammenhänge 
umgestalten muss. Eine demokratische Öffentlichkeit ist also nicht nur danach zu 
beurteilen, ob sie bestehende Handlungsfolgen wahrnehmen kann, sondern auch 
danach, ob sie diese Folgen gezielt zu regulieren vermag. 

Deshalb scheinen mir die Passagen in Deweys Werk weiterführend zu sein, in 
denen er zwischen der öffentlichen Reflexion der bestehenden Handlungszusam-
menhänge und den Möglichkeiten der Öffentlichkeit unterscheidet, diese Hand-
lungszusammenhänge bewusst zu beeinflussen. Auf dieser zweiten Ebene ist dann 
die Vermittlung wissenschaftlichen Wissens nicht mehr hinreichend. Vielmehr wird 
hier die Neugestaltung dieser Assoziationen notwendig. Der institutionelle Wandel, 
der für die Durchsetzung einer demokratischen Öffentlichkeit notwendig ist, muss 
sich also auf zwei Ebenen vollziehen. Einmal sind Institutionen zu schaffen, die es 
allen Gesellschaftsmitgliedern ermöglichen, in einen Austausch darüber zu treten, 
von welchen Handlungsfolgen sie wie betroffen sind und wie dementsprechend die 
betreffenden Handlungszusammenhänge transformiert werden sollten. Darüber hin-
aus muss aber auch die demokratische Öffentlichkeit die Macht erhalten, in diese 
Handlungszusammenhänge regulierend eingreifen zu können. In einigen Passagen 
schlägt Dewey dementsprechend auch Formen der Vergesellschaftung von Schlüs-

                                                            
43  Vgl. Streeck, Wolfgang, Re-Forming Capitalism. Institutional Change in the German Po-

litical Economy, Oxford 2010, S. 240. 

44  Vgl. Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Eine Einführung in die philosophische 

Pädagogik, Weinheim 2011, S. 118. 

45  Vgl. Braverman, Harry, Die Arbeit im modernen Produktionsprozess, Frankfurt am Main 

1977. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 315 

 

 

selindustrien, natürlichen Ressourcen, der Infrastruktur46 und Maßnahmen zur Um-
verteilung und Demokratisierung der Wirtschaft vor.47 Dies ist die Grundlage für 
eine kooperative Kontrolle der Ökonomie, die Befreiung von den bestehenden öko-
nomischen Unsicherheiten und Zwängen und für eine Partizipation Aller an den be-
stehenden kulturellen Möglichkeiten.48 

Unabhängig davon ergibt sich hier scheinbar das Problem, dass eine solche 
„epistemologische Rechtfertigung“ der Demokratie instrumentalistisch argumen-
tiert. Dieses Argument ist insbesondere von Martin Hartmann entwickelt worden. 
Denn in dieser „epistemologischen Rechtfertigung“ wird zunächst ein externer 
Zweck, nämlich der der Bestimmung richtiger Normen, festgelegt, um dann demo-
kratische Institutionen als Mittel zu seiner Realisierung zu bestimmen.49 Das heißt, 
undemokratische Strukturen gelten nicht deshalb als problematisch, weil sie nicht 
alle in gleicher Weise beteiligen, sondern umgekehrt: weil sie nicht alle in gleicher 
Weise beteiligen, bleiben ihre öffentlichen Entscheidungen problematisch. Eine 
demokratische Öffentlichkeit wird hier als ein Mittel verstanden, um einen externen 
Standard, die beste Lösung für die bestehenden sozialen Probleme, die beste Form 
der Neugestaltung der gemeinsamen Assoziationen zu bestimmen. 
 
3. Um die Konsequenz eines solchen Instrumentalismus zu vermeiden, hat Hart-
mann die Demokratietheorie Deweys nicht durch den Verweis auf ihr Potential zu 
rationalen Problemlösungen, sondern unter Bezugnahme auf ethische Prinzipien ge-
rechtfertigt. Die Demokratie ist demnach deshalb anderen Formen der Vergesell-
schaftung vorzuziehen, weil sie den Einzelnen die Realisierung einer bestimmten 
Form des guten Lebens ermöglicht. Die Diskussion dieser Position führt vielleicht 
etwas von der entwickelten Linie ab; sie hilft mir aber, eine wichtige Pointe des Er-
fahrungs- und Demokratiebegriffs Deweys herauszuarbeiten. 

Tatsächlich argumentiert Dewey in einigen Schriften, insbesondere in „Demo-
kratie und Erziehung“, so, dass er zunächst ein bestimmtes ethisches Ideal aus-
zeichnet und dann demokratische Prinzipien als Bedingungen seiner Realisierung 

                                                            
46  Vgl. Westbrook, Robert B., John Dewey and American Democracy, New York 1991, S. 

441ff. 

47  Vgl. Dewey, John, Individualism, Old and New, in: LW. Band 5, S. 98. 

48  Vgl. Dewey, John, Liberalism and Social Action, in: LW. Band 11, S. 36. 

49  Vgl. Hartmann, Martin, Kann und sollte Demokratie epistemisch gerechtfertigt werden? 

in: Hartmann, Martin; Liptow, Jasper und Willaschek, Marcus (Hrsg.), Die Gegenwart 

des Pragmatismus, Frankfurt am Main 2013, S. 303. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


316 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

bestimmt. Das Ideal, dass er dabei herausarbeitet, ist das des Wachstums.50 Dieses 
Ideal scheint Hartmann nun für eine ethische Fundierung der Demokratie deshalb 
geeignet zu sein, weil es nicht von einem festen Kern des Selbst ausgeht, der sich in 
dessen Handlungen nur ausdrückt. Vielmehr berücksichtigt ein solches Ideal, dass 
sich das Selbst wandelt, dass es durch die Konsequenzen seiner Handlungen und 
die Reaktionen Anderer geformt wird.51 Zudem legt eine solche Konzeption das 
Selbst nicht auf bestimmte Ziele und Handlungsweisen fest. Sie ermöglicht eine be-
ständige Selbstveränderung, die experimentelle Erprobung neuer Handlungsweisen 
und Zielsetzungen. Indem sich dieses Ideal auf einen Entwicklungsprozess bezieht, 
bleibt es also offen gegenüber den verschiedenen Entwürfen des guten Lebens der 
Individuen.52 So weit Hartmann. 

Es ist jedoch zu fragen, was Dewey genau unter dem Ideal des Wachstums ver-
steht und weshalb er ihm eine solche Bedeutung beimisst. Von einem Wachstum 
des Selbst lässt sich ihm zufolge dann sprechen, wenn das Individuum aus früheren 
Erfahrungen lernt, wenn es in der Lage ist, aufgrund der Resultate schon vollzoge-
ner Handlungen die eigenen Handlungsweisen abzuändern und neue Dispositionen 
zu entwickeln.53 Das Wachstum ist somit die Fähigkeit zur Bildung neuer Gewohn-
heiten (Habits). Gewohnheiten aber haben in erster Linie eine praktische Bedeu-
tung; sie „geben dem Menschen die Herrschaft über die Umwelt, die Fähigkeit, die-
se Umwelt für menschliche Zwecke zu benutzen.“54 Die stetige Erweiterung und 
Verbesserung dieser Gewohnheiten ist nach Dewey deshalb notwendig, weil jede 
Handlungsweise verbesserungsfähig ist und sich die Bedingungen des Handelns 
selbst im Wandel befinden.55  Somit kann auch kein letztes Ziel angegeben werden, 
auf das hin das Wachstum auszurichten wäre. Deshalb ist der Wachstumsprozess 
letztlich unabschließbar. Aus dem Gesagten lässt sich aber schlussfolgern, dass 

                                                            
50  Vgl. auch: Honneth, Axel, Zwischen Prozeduralismus und Teleologie. Ein ungelöster 

Konflikt in der Moraltheorie von John Dewey, in: Joas, Hans (Hrsg.), Philosophie der 

Demokratie. Beiträge zum Werk von John Dewey, Frankfurt am Main 2000, S. 136f. 

51  Vgl. Hartmann, Martin, Die Kreativität der Gewohnheit. Grundzüge einer pragmatisti-

schen Demokratietheorie, Frankfurt am Main 2003, S. 283f. 

52  Vgl. ebd., S. 301. 

53  Vgl. Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Eine Einführung in die philosophische 

Pädagogik, Weinheim 2011, S. 68f. 

54  Ebd., S. 79. 

55  Vgl. Dewey, John, Die Suche nach Gewißheit. Eine Untersuchung des Verhältnisses von 

Erkenntnis und Handeln, Frankfurt am Main 1998, S. 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 317 

 

 

Dewey dem Ideal des Wachstums deshalb eine solche Bedeutung beimisst, weil es 
eine Kontrolle der Umgebung und ein erfolgreiches Handeln ermöglicht.56 

Die Verwirklichung dieses Ideals des unabschließbaren Wachstums des Selbst 
ist nun auf eine demokratische Organisierung der unterschiedlichen Handlungszu-
sammenhänge angewiesen. Es sind, so argumentiert Dewey hier, vor allem zwei 
Kriterien, über die sich demokratische von despotischen Organisationsweisen un-
terscheiden lassen. Zum einen ist es die Anzahl und die Ausgestaltung der gemein-
samen Interessen, die in der jeweiligen Assoziation verwirklicht sind. Despotische 
Weisen der Organisation sind demnach nur durch wenige gemeinsame Interessen 
geprägt. Demgegenüber sind die gemeinsamen Interessen im Falle demokratisch 
organisierter Organisationsweisen explizit anerkannt, vielfältig und Gegenstand 
gemeinsamer, ungehinderter Aushandlungen. Zum anderen sind demokratische As-
soziationen von despotischen durch die Anzahl und die Qualität ihrer Beziehungen 
zu anderen Assoziationen unterschieden. 

 
„Das erste bedeutet nicht nur zahlreichere und mannigfaltigere gemeinsame Interessen, son-

dern auch größere Zuversicht darauf, daß das wechselseitige Interesse als Faktor in der Rege-

lung sozialer Beziehungen anerkannt wird. Das zweite bedeutet nicht nur freiere Wechselwir-

kung zwischen verschiedenen sozialen Gruppen […], sondern auch dauernde Umgestaltung 

des sozialen Verhaltens, seine beständige Neuanpassung an die durch die mannigfaltige 

Wechselwirkung entstehenden neuen Sachlagen. Und genau diese beiden Dinge sind es, die 

eine demokratisch aufgebaute Gesellschaft kennzeichnen.“57 

 
Intern wie extern ist es die größere Vielfalt der Beziehungen und die Bereitschaft zu 
ihrer beständigen Umgestaltung die demokratische Assoziationen ausmacht. Zur 
Realisierung des von Dewey in Anspruch genommenen ethischen Ideals des 
Wachstums tragen solche Assoziationen nun deshalb bei, weil die Vielfalt und auch 
der Wandel der sozialen Einflüsse das Wachstum der Individuen, die Bildung neuer 
Gewohnheiten unterstützen. Umgekehrt begünstigen starre, einseitig bestimmte Be-
ziehungen die Ausbildung unveränderlicher Routinegewohnheiten.58 

                                                            
56  Dewey tendiert in einigen Formulierungen sogar dazu, Wachstum nicht als ein spezifisch 

ethisches Ideal, sondern als Teil eines Naturprozesses oder Naturnotwendigkeit zu ver-

stehen. „Unser Endergebnis war, daß Leben Entwicklung ist und Entwicklung und 

Wachstum Leben sind.“ (Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Eine Einführung in 

die philosophische Pädagogik, Weinheim 2011, S. 75.) 

57  Ebd., S. 120. 

58  Vgl. ebd., S. 117ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


318 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Dewey plädiert also tatsächlich dafür, Institutionen danach zu beurteilen, wel-
ches Selbst sie schaffen.59 Es ist auch richtig, dass dabei dem Ideal des Wachstums 
eine wichtige Bedeutung zukommt. Damit scheint es möglich zu sein, das Problem 
des Instrumentalismus zu überwinden. Der Einbezug der Akteure in demokratische 
Entscheidungsprozesse gilt nicht mehr als ein Mittel, um einen externen Zweck zu 
realisieren, sondern die Beteiligung an diesen Prozessen ermöglicht ihnen die Rea-
lisierung eines bestimmten Ideals. Insofern ist Hartmanns Rezeption zuzustimmen. 

Allerdings ist zu fragen, weshalb Dewey diesem Ideal eine solche Bedeutung 
zuspricht. Diese wichtige Bedeutung spricht Dewey ihm deshalb zu, weil es ihm 
möglich zu sein scheint, auf dieser Grundlage die bestehenden Praxisformen zu kri-
tisieren. Insbesondere soll damit eine Alternative zu den keinerlei Entwicklungs-
möglichkeiten bereitstellenden, eintönigen, repetitiven und abhängigen Tätigkeiten 
innerhalb der Lohnarbeit entwickelt werden. Es ist ein Ideal, das es ermöglichen 
soll, die Trennung zwischen Planung und Ausführung sowie damit einhergehende 
Machtasymmetrien innerhalb der Produktion zu überwinden.60 Insofern ist die For-
mulierung und Verteidigung dieses Ideals ein Teil dessen, was Boltanski und Chia-
pello die Künstlerkritik am Kapitalismus genannt haben.61 

Durch den Übergang zum „flexiblen Kapitalismus“ kommt es gegenwärtig aber 
zur Ausbildung neuer Anforderungen an die Individuen. Sie müssen sich in einem 
zunehmend wandelnden Umfeld bewähren. Der Übergang zum aktivierenden Sozi-
alstaat, der die eigenverantwortliche Absicherung gegenüber sozialen Risiken ein-
fordert,62 Tendenzen der unternehmensinternen Vermarktlichung, durch die Kon-
kurrenzbeziehungen zwischen den Beschäftigten verschärft und auf Dauer gestellt 
werden,63 und die Prekarisierung von Beschäftigungsverhältnissen64 führen dazu, 
dass Eigenschaften wie Anpassungsfähigkeit, Mobilität, Innovationsfähigkeit und 
Kreativität zu den Bedingungen werden, die die Individuen erfüllen müssen, um als 

                                                            
59  Vgl. Dewey John, Die Erneuerung der Philosophie, Hamburg 1989, Kapitel 8, S. 238ff. 

60  Vgl. Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Eine Einführung in die philosophische 

Pädagogik, Weinheim 2011, S. 117. 

61  Vgl. Boltanski, Luc und Chiapello, Eve, Die Rolle der Kritik in der Dynamik des Kapita-

lismus und der normative Wandel, in: Berliner Journal für Soziologie, H4, 2001, S. 469. 

62  Vgl.  Lessenich, Stephan, Die Neuerfindung des Sozialen. Der Sozialstaat im flexiblen 

Kapitalismus, Bielefeld 2008. 

63  Vgl. Moldaschl, Manfred und Sauer, Dieter, Internalisierung des Marktes – Zur neuen 

Dialektik von Kooperation und Herrschaft, in: Minssen, Heiner (Hrsg.), Begrenzte Ent-

grenzungen. Wandlungen von Organisation und Arbeit, Berlin 2000, S. 214. 

64  Vgl. Castel, Robert, Die Wiederkehr der sozialen Unsicherheit, in: Castel, Robert und 

Dörre, Klaus, Prekarität, Abstieg, Ausgrenzung. Die soziale Frage am Beginn des 21. 

Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2009, S. 21-34.  

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 319 

 

 

anerkennbare Leistungsträger gelten zu können. Sie sind damit vor die Notwendig-
keit gestellt, ihre Fähigkeiten beständig zu erweitern.65 Wenn aber das Wachstum, 
wie bei Dewey, als Bedingung der erfolgreichen Umweltbewältigung gefasst wird, 
droht vor diesem Hintergrund der Bezug auf ein solches Ideal den Zwang zur An-
passung an wechselnde Anforderungen der Umgebung zu idealisieren. Einer sol-
chen Position gelingt es nicht, den Wandel der sozialen Bedeutung dieses Ideals 
einzubeziehen und seinen Beitrag zur Reproduktion problematischer Praxisformen 
und Erfahrungen von Überforderung, Überlastung, Statusverlust, Zukunftsangst etc. 
zu reflektieren. Darin aber zeigt sich, dass eine Überwindung der bestehenden 
Handlungsprobleme und Konflikte auch den Wandel des Kontextes, in dem be-
stimmte Normen ihre Wirkung entfalten, und mögliche problematische Konsequen-
zen einbeziehen muss. 

Wenn das Ideal des Wachstums in erster Linie als Bedingung der erfolgreichen 
Bewältigung von Umweltanforderungen durch den Einzelnen gilt, ist es letztlich zu 
individualistisch gefasst, um auf seiner Grundlage demokratische Institutionen 
rechtfertigen zu können. Dementsprechend scheinen mir die Schriften Deweys wei-
terführend zu sein, in denen er sich nicht auf das ethische Ideal des Wachstums, 
sondern auf den Begriff der Selbstbestimmung bezieht. 

 
Bevor ich jedoch darauf eingehe, will ich abschließend noch einmal die zentralen 
Elemente des hier entwickelten Erfahrungsbegriffs zusammenfassen. Im Anschluss 
an Rorty hatte sich gezeigt, dass die Elemente der primären Erfahrung, also die Ge-
samtheit von handlungsleitenden Gewissheiten und Normen, die als selbstverständ-
liche Voraussetzungen in den Handlungsvollzug eingehen, selbst das Resultat ver-
gangener Erfahrungsprozesse sind. Aus ihnen bestimmt sich, was überhaupt als re-
levantes und zu lösendes Handlungsproblem gilt. Das jeweilige Verständnis von 
Handlungsproblemen ist also selbst durch vergangene Erfahrungsprozesse vermit-
telt und lässt sich nicht durch den Rückgriff auf das Modell der Anpassung von Or-
ganismus und Umwelt bestimmen. Gerade daraus, dass sich Dewey in der Bestim-
mung des Begriffs der verständigen Erfahrung an den Begriffen einer bestimmten 
Naturwissenschaft orientiert, ohne diese Begriffe selbst noch einmal zu hinterfra-
gen, lässt sich die Schlussfolgerung ziehen, dass der Erfahrungsbegriff selbst nur 
hypothetisch zu fassen und nicht abschließend zu formulieren ist. 

Zugleich aber sind die in der primären Erfahrung angelegten Gewissheiten, Ein-
stellungen und Dispositionen keine unhinterfragbare Grundlage des Handelns. 
Probleme, die innerhalb des Handlungsvollzuges auftreten, erschüttern die etablier-

                                                            
65  Vgl. Haug, Frigga, „Schaffen wir einen neuen Menschentyp“ Von Ford zu Hartz, in: Ei-

kelpasch, Rolf; Rademacher, Claudia und Lobato, Philipp Ramos (Hrsg.), Metamorpho-

sen des Kapitalismus - und seiner Kritik, Wiesbaden 2008, S. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


320 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

ten Handlungsroutinen. Vor diesem Hintergrund müssen dann im Rahmen der se-
kundären Erfahrung die zunächst selbstverständlich vorausgesetzten Grundlagen 
und die Konsquenzen des Handelns herausgearbeitet werden. In der Diskussion 
Putnams hatte sich gezeigt, dass es für einen solchen Erfahrungsprozess in Bezug 
auf die gemeinsamen Beziehungen und Institutionen notwendig ist, alle Akteure an 
der Bestimmung problematischer Konsequenzen der bestehenden Beziehungsfor-
men und Institutionen und an ihrer Neugestaltung zu beteiligen. 

Im Rahmen eines solchen Erfahrungsprozesses kann aber nicht ohne weiteres an 
den bestehenden handlungsleitenden Normen festgehalten werden. Vielmehr sind 
diese vor dem Hintergrund ihrer sozialen Folgen zu zu reflektieren und gegebenen-
falls zu reformulieren. Deutlich wurde dies an dem von Hartmann in Anspruch ge-
nommenen ethischen Ideal des Wachstums. Zunächst kam diesem Prinzip eine kri-
tische Bedeutung gegenüber den Hierarchien tayloristischer Produktionsformen und 
den damit einhergehenden Entfremdungserfahrungen zu. Gleichwohl konnte es in 
neue Formen der Arbeitsorganisation integriert werden. In diesem Rahmen rechtfer-
tigt es die Anforderung zur Anpassung an sich beständig wandelnde Bedingungen. 

Die Schriften Deweys aus der Zeit der Weltwirtschaftskrise vollziehen einen Er-
fahrungsprozess in genau diesem Sinne.66 Der Ausgangspunkt ist hier ein spezifi-
sches Handlungsproblem oder ein bestimmter Widerspruch innerhalb der bestehen-
den Praxis. Auf der einen Seite ist die Gesellschaft noch durch ein liberales Selbst-
verständnis geprägt. Gesellschaftliche Institutionen sollen danach beurteilt werden, 
inwiefern sie die Selbstbestimmung der Individuen ermöglichen. Zugleich aber ist 
die faktische Praxis durch eine wachsende Unsicherheit, wachsende soziale Un-
gleichheiten und die Abhängigkeit von externen ökonomischen Entwicklungen ge-
kennzeichnet. Die Individuen bestimmen hier also gerade nicht über die Bedingun-
gen, unter denen sie ihr Leben führen. Dieses Handlungsproblem resultiert nicht da-
raus, dass die Gesellschaft bestimmte „Anpassungsleistungen“ nicht erbringt, son-
dern daraus, dass bestimmte normative Ansprüche scheitern. Dies ist dann der 
Grund für eine Reflexion der gegebenen Formulierungen und Verwirklichungsfor-
men dieser Normen und der sozialen Konsequenzen, die damit einhergehen. 

Dafür geht Dewey dem Entstehungskontext des Freiheitsverständnisses des 
klassischen Liberalismus nach. Dieses lässt sich demnach nur vor dem Hintergrund 
der sozialen Probleme und Auseinandersetzungen seiner Entstehungszeit verstehen. 
Die Konzeption von Rechten des Individuums, die ihm qua Natur zukommen und 
die durch den Staat zu schützen sind, begründet die Kritik an den etablierten feuda-
listischen Institutionen. Die geschichtslosen Naturrechte werden gerade als Kritik 
an der Macht bestehender traditionaler Rechtfertigungsmuster entwickelt. Freiheit 

                                                            
66  Insbesondere:  Dewey, John, Individualism, Old and New, in: LW. Band 5, S. 45-123, 

und: ders., Liberalism and Social Action, LW. Band 11, S. 3-65. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 321 

 

 

erscheint so aber wesentlich als negative Freiheit, als Freiheit von äußeren Restrik-
tionen.67 Für die Überwindung von den überkommenen Assoziationen wird Freiheit 
mit Unabhängigkeit gleichgesetzt.68 

Gerade jedoch mit Erfolg dieser Doktrin, mit ihrem Beitrag zur Herausbildung 
bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften wandelt sich auch ihre soziale Bedeutung. 
Das negative Freiheitsverständnis des klassischen Liberalismus wird von einem In-
strument der Befreiung im Kampf gegen die alte Aristokratie zu einer konservati-
ven Lehre der Rechtfertigung der bestehenden Institutionen.69 „Values that had 
once liberated the bourgeoisie form the arbitrary authority of church and state were 
now called upon by men of wealth and power to defend the inequities of an new 
system of class power.“70 So führt die naturrechtliche Begründung von Eigentums-
ansprüchen zur Legitimation ökonomischer Privilegien und zur Zurückweisung von 
Umverteilungsforderungen. Weil eine solche Argumentation von Individuen aus-
geht, denen unabhängig von ihrer Vergesellschaftung bestimmte Eigenschaften und 
Ansprüche zukommen, kann sie nicht reflektieren, inwiefern die bürgerliche Ge-
sellschaft trotz oder gerade aufgrund der Garantie liberaler Freiheitsrechte neue Un-
freiheiten produziert. Die Verwirklichung dieses Freiheitsverständnisses führt somit 
nicht zu einer allgemeinen Emanzipation, sondern zur Herausbildung ökonomisch 
privilegierter Klassen; eine Vielzahl von Menschen jedoch unterwirft sie neuen 
Formen der Unterdrückung.71 Gerade durch die Verwirklichung dieser Prinzipien 
kommt es zu einer Zunahme ökonomischer Unsicherheit, der Auflösung stabiler 
Bindungen und wachsenden Ungleichheiten.72 Der Rückgriff auf dieses Freiheits-
verständnis dient nunmehr dazu, diesen Zustand zu legitimieren und Vorschläge für 
eine öffentliche Kontrolle des Wirtschaftsprozesses zu diskreditieren.73 Der Grund 
dafür, dass dieser Funktionswandel bisher nur unzureichend begriffen wurde, liegt 
darin, dass dieses Freiheitsverständnis gerade nicht als vorläufige Hypothese ver-
standen wird. Vielmehr gilt es als feststehende und ahistorische Bestimmung, die 
dem Menschen qua Natur zukommt.74 

                                                            
67  Vgl. Dewey, John, Philosophien der Freiheit, in: ders., Philosophie und Zivilisation, 

Frankfurt am Main 2003, S. 275. 

68  Vgl., Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 82. 

69  Vgl. Dewey, John, Liberalism and Social Action, LW. Band 11, S. 26. 

70  Westbrook, Robert B., John Dewey and American Democracy, New York 1991, S. 432. 

71  Vgl. Dewey, John, Philosophien der Freiheit, in: ders., Philosophie und Zivilisation, 

Frankfurt am Main 2003, S. 275f. 

72  Vgl. Dewey, John, Individualism, Old and New, in: LW. Band 5, S. 67ff. 

73  Vgl. Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 445. 

74  Vgl. Dewey, John, Liberalism and Social Action, in: LW. Band 11, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


322 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Vor diesem Hintergrund dieser neuen Ungleichheiten und Unfreiheiten kann 
Dewey das eigene Konzept der Selbstbestimmung nicht als einfache Weiterführung 
der bestehenden Tradition des Liberalismus verstehen. Es ist auch ein Ergebnis der 
Kritik und Transformation dieser Tradition, die  auf die Handlungsprobleme seiner 
eigenen Gegenwart reagiert. 

Selbstbestimmung ist demnach nicht nur als rechtlich zu sichernde negative 
Freiheit zu fassen, sondern muss auch gesellschaftliche Handlungsmacht, die Macht 
zur Gestaltung der gemeinsamen Beziehungen beinhalten. Der Begriff der Selbstbe-
stimmung muss also vor dem Hintergrund der veränderten gesellschaftlichen Ver-
hältnisse und der hier unkontrolliert wirkenden ökonomischen Mächte inhaltlich 
erweitert werden. Nur dann lässt sich seine kritische Bedeutung bewahren. Dafür ist 
er so zu fassen, dass er die gemeinsame Konstitution der gemeinsamen Beziehun-
gen einschließt. Und dies verlangt Maßnahmen zur Erweiterung der demokratischen 
Öffentlichkeit und damit auch zur Vergesellschaftung der Produktion. Dies ist die 
Voraussetzung dafür, dass die Akteure die bestehenden Assoziationen und deren 
soziale Konsequenzen bewusst gestalten und damit die Bedingungen kontrollieren 
können, unter denen sie ihr Leben führen. 

Der Demokratiebegriff lässt sich somit selbst als das Resultat eines Erfahrungs-
prozesses verstehen. Die in ihm enthaltenen Prinzipien wurden aus einer bewussten 
Kritik an der gegebenen Tradition und an den in ihr angelegten leitenden normati-
ven Gewissheiten entwickelt. Es soll damit dazu beitragen eine Praxis zur Über-
windung der bestehenden Handlungsprobleme und Widersprüche anzuleiten. Um 
eine so verstandene Form der Selbstbestimmung zu ermöglichen, kann die demo-
kratische Öffentlichkeit nicht in einer von anderen Handlungszusammenhängen ge-
trennten politischen Sphäre zu verortet werden. Vielmehr ist sie auf alle bestehen-
den Assoziationen zu beziehen. „Um verwirklicht zu werden, muß [die Demokratie] 
alle Formen menschlicher Assoziation, die Familie, die Schule, Wirtschaft [...] er-
fassen.“75 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

                                                            
75  Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 323 

 

 

9.3 ERFAHRUNG ALS KRITIK 
 

„Wir entwickeln der Welt, aus den Prinzipien der 

Welt, neue Prinzipien.“76 

 
Vor dem Hintergrund dieser in Auseinandersetzung mit aktuellen pragmatistischen 
Ansätzen und Interpretationen Deweys erfolgten Bestimmung des Erfahrungsbe-
griffs soll es nun darum gehen,  diesen allgemeinen Begriff der Erfahrung unter Be-
zugnahme auf die in den Kapiteln „Anerkennen als Erfahrungsprozess“ entwickel-
ten Überlegungen auf spezifische soziale Kontexte zu beziehen. Ein solcher Erfah-
rungsprozess wird insbesondere dann notwendig, wenn innerhalb gemeinsamer so-
zialer Situationen Konflikte auftreten. Diese Konflikte sind auf der Ebene der direk-
ten Interaktion deshalb immer möglich, weil, wie im Rückgriff auf Hegel gezeigt 
wurde, die Bestimmung des wechselseitigen Verhältnisses durch die Akteure immer 
reziprok erfolgen muss. Jeder der Handelnden ist auf die jeweilige Situation in ihrer 
Gesamtheit hin ausgerichtet. Die jeweilige Situationsdeutung begreift die Perspek-
tive der Anderen mit ein. Die jeweiligen Handlungsentscheidungen enthalten inso-
fern auch Zuschreibungen über die Erwartungen und Ansprüche Anderer. Damit ist 
der Erfolg und der Sinn der Handlung von einer geteilten Situationsdeutung abhän-
gig. Jeder der Handelnden tut, was er tut, nur weil und insofern der Andere das Sel-
be tut. Weil aber diese Zuschreibungen stets unzureichend und vorläufig bleiben, ist 
es stets auch möglich, dass der Handelnde gegen sich und seinen Anderen nicht das 
tut, was dieser seinerseits gegen sich und den für ihn Anderen tut, dass sie also die 
gemeinsame Situation in unterschiedlicher Weise bestimmen. Dann gerät das ge-
meinsame Verhältnis in eine Krise. Die Aufklärung über einen solchen Gegensatz 
zwischen den Intentionen des Handelnden und den faktischen sozialen Konsequen-
zen des Handelns, über diesen Gegensatz von Handeln und Tun erfolgt über die 
wechselseitige Kritik der Akteure. Vor diesem Hintergrund wird dann ein Prozess 
der Erfahrung und damit auch eine reflexive Selbstdistanzierung und Problematisie-
rung der eigenen Maßstäbe notwendig. 

Dieser Gegensatz zwischen Handeln und Tun tritt aber nicht nur auf der Ebene 
der direkten Interaktion auf, sondern auch innerhalb der der gesamtgesellschaftlich 
bedeutsamen Institutionen; er lässt sich auf dieser Ebene fassen als Gegensatz zwi-
schen den normativen Leitvorstellungen, die der jeweiligen Institution zu Grunde 
liegen, und den sozialen Konsequenzen, die diese Institution ihrerseits in ihrer Ge-
samtheit produziert. Diese Gegensätze führen zu widersprüchlichen Erfahrungen 
der Akteure und damit auch zu einer Enttäuschung ihrer normativen Ansprüche. Ich 

                                                            
76  Marx, Karl, Briefe aus den deutsch-französischen Jahrbüchern, in: MEW. Band 1, S. 

345. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


324 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

hatte vorgeschlagen, die Marxsche Kritik der politischen Ökonomie als ein Ansatz 
zu lesen, der implizit mit einem solchen Modell des praktischen Widerspruchs ar-
beitet. Marx zeigt demnach, dass die Verwirklichung der für die kapitalistischen 
Verkehrsformen zentralen Normen soziale Konsequenzen erzeugt, die zu diesen 
Normen selbst in Widerspruch stehen. Freiheit und Gleichheit sind demnach nicht 
nur ein durch die bestehenden Formen der Arbeitsteilung notwendig erzeugter 
Schein oder eine ideologische Täuschung, die die Herrschaft einer privilegierten 
Klasse rechtfertigen soll, vielmehr sind diese Normen konstitutiv für die kapitalisti-
schen Verkehrsformen. Sie sind die Bedingung für den Warentausch. Indem die 
Tauschenden ihre Produkte hinsichtlich ihres Tauschwerts gleichsetzen, beziehen 
sie sie aufeinander als Gleiche. Jeder hat dieselbe Beziehung zu dem Anderen, wie 
dieser Andere zu ihm. „Gleichheit und Freiheit sind also nicht nur respektiert im 
Austausch, der auf Tauschwerten beruht, sondern der Austausch von Tauschwerten 
ist die produktive reale Basis aller Gleichheit und Freiheit.“77 Und doch führt eben 
diese Verwirklichung auf der Ebene der Gesamtgesellschaft zur Verkehrung eben 
dieser Prinzipien.78 Die Lohnabhängigen sind gezwungen, die eigene Arbeitskraft 
zu verkaufen; und dieser Austausch zwischen Kapital und Arbeit reproduziert und 
verschärft soziale Ungleichheiten. Die Akteure erfahren sich somit hier als frei und 
unfrei, als gleich und ungleich zugleich. 

Marx zeigt, dass diese praktischen Widersprüche und die damit einhergehenden 
Enttäuschungen der entsprechenden Ansprüche letztlich unvermeidlich sind, indem 
er die Voraussetzungen bestimmt, unter denen der Warentausch zu allgemeinen 
Form der Distribution von Gütern wird. Zu diesen Voraussetzungen gehören zum 
einen die Befreiung von feudalen Abhängigkeiten und zum anderen die Trennung 
großer Teile der Bevölkerung von ihren Subsistenzmitteln. Unter diesen Bedingun-
gen jedoch führt, entsprechend seiner Theorie der Ausbeutung, der Austausch zwi-
schen Kapital und Arbeit zu einer Anhäufung von Mehrwert auf der einen Seite und 
zu einer Reproduktion der Trennung von den Produktionsmitteln auf der anderen 
Seite. Das etablierte Kapitalverhältnis reproduziert so seine eigenen Bedingungen. 
Das aber heißt, dass die Bedingungen, unter denen allein der Austausch zur allge-
meinen Form der Distribution wird, und unter denen deshalb auch die Normen der 
Freiheit und Gleichheit in den bestehenden Institutionen realisiert sind, zugleich die 
Bedingungen sind, unter denen sich diese Normen gegen sich verkehren und zu ei-
nem Umschlag dieser Normen in Unfreiheit und Ungleichheit führen. Wird die 
Marxsche Kritik der politischen Ökonomie nun als ein Erfahrungsprozess in dem 
oben erläuterten Sinne interpretiert, so wird deutlich, wie die einzelnen Argumenta-
tionsschritte aufeinander zu beziehen und wie sie weiterzuentwickeln sind. Dem-

                                                            
77  Vgl.  Marx, Karl,  Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 156. 

78  Vgl.  ebd., S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 325 

 

 

nach legt Marx vor dem Hintergrund bestehender Handlungsprobleme, also der wi-
dersprüchlichen Erfahrungen der Akteure und den damit einhergehenden Enttäu-
schungen ihrer normativen Erwartungen die zentralen handlungsleitenden Normen 
frei, die den bestehenden Institutionen zu Grunde liegen. In einem zweiten Schritt 
untersucht er, welche sozialen Konsequenzen ein entsprechend geleitetes Handeln 
produziert, wie die einzelnen Handlungen, d.h. die einzelnen Tauschakte sich ver-
ketten, welche sozialen Strukturen sich aus diesen Verkettungen ergeben und inwie-
fern diese Strukturen zur Verkehrung dieser handlungsleitenden Normen beitragen. 
Damit wird aber auch gezeigt, dass diese Strukturen und die damit einhergehenden 
konfligierenden Erfahrungen nicht als natürliche Voraussetzungen des Handelns 
oder als externe Hindernisse zu verstehen sind, sondern sich vielmehr aus diesen 
Handlungen selbst ergeben und damit durch ein verändertes Handeln und eine Um-
gestaltung der Institutionen auch verändert werden können. „Mit der Einsicht in den 
Zusammenhang stürzt, vor dem praktischen Zusammensturz, aller theoretische 
Glauben in die permanente Notwendigkeit der bestehenden Zustände.“79 

Wird dieser Argumentationsgang der Kritik der politischen Ökonomie als ein 
solcher Erfahrungsprozess rekonstruiert, dann folgt daraus aber auch, dass der 
Nachweis einer solchen Verkehrung der handlungsleitenden Normen der bestehen-
den Institutionen durch ein an ihnen orientiertes Handeln zu einer Reformulierung 
dieser Normen führen muss. Diese Reformulierung ist danach zu beurteilen, inwie-
fern es auf ihrer Grundlage gelingt, die bestehenden praktischen Widersprüche zu 
überwinden. Und diesen Schritt hat Marx selbst nicht mehr explizit vollzogen. Zwar 
hat er selbst implizit bestimmte Konzeptionen der Gerechtigkeit verwendet; ihnen 
zu Folge sind die gemeinsamen Beziehungen so einzurichten, dass die Individuen 
sich in ihrem Streben nach Selbstverwirklichung wechselseitig befördern80 oder 
gleichberechigt zu ihrer Gestaltung beitragen können.81 Dieses Gerechtigkeitskon-
zept selbst wird von ihm jedoch nicht mehr aus den bestehenden Erfahrungen abge-
leitet. In seinem eigenem Selbstverständnis behauptet er zudem und durchaus in 
Widerspruch dazu, mit seiner Methode „aller Moral [den] Stab gebrochen“82 zu ha-
ben. Ein von Deweys Erfahrungsbegriff ausgehendes Marxverständnis kann jedoch 
zeigen, dass eine Reorientierung der gemeinsamen Handlungsweisen, eine Umge-

                                                            
79  Marx, Karl, Brief an Ludwig Kugelmann vom 18. Juli 1868, in: MEW. Band 32, S. 53-

54. 

80  Vgl. Lohmann, Georg, Zwei Konzeptionen von Gerechtigkeit in Marx’ Kapitalismuskri-

tik, in: Angehrn, Emil und Lohmann, Georg (Hrsg.), Ethik und Marx. Moralkritik und 

normative Grundlagen der Marxschen Theorie, Stuttgart 1986, S. 190. 

81  Vgl. Forst, Rainer, Gerechtigkeit nach Marx, in: Jaeggi, Rahel und Loick, Daniel (Hrsg.), 

Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Frankfurt am Main 2013, S. 117. 

82  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 404. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


326 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

staltung der bestehenden Institutionen auch eine Reformulierung der bestehenden 
handlungsleitenden Normen voraussetzt und dass eine solche Reformulierung an 
bestehende normative Potentiale anknüpfen, zugleich aber die Ursachen ihrer Ver-
kehrung und die Vorläufigkeit und mögliche Fehlerhaftigkeit der eigenen Neube-
stimmung mit einbeziehen muss. 

Als eine zentrale Ursache der Verkehrung hatte sich jedoch erwiesen, dass die 
Gesamtheit der Tauschakte eine bestimmte Form der Vergesellschaftung produ-
ziert, von der die einzelnen Tauschenden jedoch notwendig abstrahieren müssen. 
Die einzelnen Akteure reproduzieren durch ihre einzelnen Handlungen das Kapital-
verhältnis, in dem sie stehen, ohne dass ihnen dies transparent wäre und ohne dass 
dies durch sie kontrolliert werden könnte. Eine Reformulierung der handlungslei-
tenden Normen, die den gestellten Anforderungen entsprechen will, kann dann aber 
Freiheit nicht nur als Freiheit zum privaten Tausch von Waren und Gleichheit nicht 
nur als Inbegriff der für den Warentausch vorausgesetzten rechtlichen Bestimmun-
gen verstehen. Diese Normen müssen vielmehr Möglichkeiten zur gemeinsamen 
Gestaltung genau dieser bisher blind erzeugten Verhältnisse einschließen. Dafür 
müssen die Akteure in die Lage versetzt werden, Probleme der bestehenden Bezie-
hungsformen zu benennen, Vorschläge für ihre Veränderung zu artikulieren und de-
ren Umsetzung durchzusetzen. Die Normen von Freiheit und Gleichheit sind so auf 
die gemeinsame Gestaltung der gemeinsamen Beziehungen zu beziehen. 

Zugleich muss aber für eine entsprechende Umgestaltung der gemeinsamen Be-
ziehungen auch einbezogen werden, dass eine solche Reformulierung der hand-
lungsleitenden Normen ihrerseits vorläufig bleibt und dass auch ein an ihnen orien-
tiertes Handeln Handlungsprobleme und Konflikte erzeugen kann. Diesem Be-
wusstsein der Vorläufigkeit und möglichen Fehlerhaftigkeit entsprechend sind dann 
aber die gemeinsamen Institutionen so einzurichten, dass sie es ermöglichen, die 
auch in der Zukunft möglichen Verkehrungen der bestehenden handlungsleitenden 
Normen zu reflektieren und die gemeinsamen Handlungsweisen entsprechend zu 
restrukturieren. Damit aber lässt sich keine abschließende Gestalt der Institutionen 
bestimmen, in der diese so reformulierten Normen verwirklicht werden; die ge-
meinsamen Institutionen sind gerade danach zu beurteilen, inwiefern sie zur Über-
windung von Widersprüchen und Konflikten beitragen, inwiefern sie also ihre eige-
ne Umgestaltung ermöglichen. 

Das Kritikverständnis, dass sich über einen solchen Erfahrungsbegriff gewinnen 
lässt, ermöglicht es zudem, zentrale Schwierigkeiten der zuvor diskutierten Ansätze 
kritischer Theoriebildung zu überwinden. In interpretativen oder rekonstruktiven 
Ansätzen, denen auch Honneth zuzurechnen ist, gilt Kritik in erster Linie als Kritik 
an der unzureichenden Verwirklichung schon gegebener Normen. Nur so kann, so 
die Annahme, die eigene Perspektive mit den Erfahrungen der Akteure und sozialen 
Kämpfen verknüpft werden. Diese Normen gelten dann aber als unhintergehbare 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 327 

 

 

Bedingung für die Formulierung legitimer Ansprüche der Akteure und gerade nicht 
als ein Ergebnis ihrer gemeinsamen Praxis. Wenn aber gezeigt werden kann, dass 
die Verwirklichung dieser Normen selbst ihre eigene Verkehrung erzeugt, dann ist 
es nicht möglich, Kritik nur als Aufzeigen eines Gegensatzes zwischen Ideal und 
Realität, Prinzip und Verwirklichung zu konzipieren. Marx entgegnet solchen Vari-
anten der Kritik der politischen Ökonomie, 
 
„daß der Tauschwert oder näher das Geldsystem in der Tat das System der Freiheit und 

Gleichheit ist und daß, was ihnen in der näheren Entwicklung des Systems störend entgegen-

tritt, ihm immanente Störungen sind, eben die Verwirklichung der Freiheit und Gleichheit, die 

sich ausweisen als Ungleichheit und Unfreiheit.“83  

 
Zugleich führt dies jedoch nicht, wie bei Althusser, zu einem Bruch zwischen der 
Perspektive der Akteure und der wissenschaftlichen Perspektive des ideologiekriti-
schen Beobachters, der dann allein den Beitrag gegebener Normen zur Reprodukti-
on einer sozialen Struktur zu durchschauen vermag. Vielmehr dient die Analyse der 
funktionalen Verkettungen der von diesen Normen geleiteten Handlungen dazu, be-
stehende konfligierende Erfahrungen und damit einhergehende Enttäuschungen von 
normativen Ansprüchen aufzuklären. Die kritische Analyse muss sich stets auch da-
ran bemessen lassen, inwiefern es ihr gelingt, eine die bestehenden praktischen Ge-
gensätze aufhebende Praxis anzuleiten. 

Kritik versucht hier also nicht, gegebene Normen gegenüber ihrer unzureichen-
den Realisierung zu bewahren; ebenso wenig behauptet sie eine notwendige Täu-
schungen der Akteure bezüglich der wirklichen sozialen Bedeutung ihres Tuns. 
Vielmehr rekonstruiert sie zunächst die Normen, die den gegebenen Institutionen zu 
Grunde liegen; sie zeigt auf dieser Grundlage, welche sozialen Konsequenzen ein 
von ihnen geleitetes Handeln erzeugt und inwiefern diese Konsequenzen zu einer 
Verkehrung dieser Normen und damit zu konfligierenden Erfahrungen der Akteure 
und einer Enttäuschung ihrer Ansprüche führen. Dies ist dann die Grundlage für ei-
ne kritische Reflexion und Reformulierung dieser Normen. Die Normen, auf die die 
Kritik, sich bezieht, können hier also nicht als eine feststehende und im vornherein 
zu formulierende Grundlage gefasst werden; sie werden vielmehr erst im Prozess 
der kritischen Reflexion selbst erzeugt. 

Nach Dewey soll eine demokratische Öffentlichkeit eine solche Reflexion in 
Bezug auf die gemeinsamen Handlungszusammenhänge und eine entsprechende 
Restrukturierung gewährleisten. Die Leistung einer demokratischen Öffentlichkeit 
soll darin bestehen, dass sie es den Akteuren ermöglicht, sich über die bestehenden 
Handlungsprobleme, also die Widersprüche zwischen den leitenden normativen 

                                                            
83  Vgl.  Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


328 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Gewissheiten, die den zentralen gesellschaftlichen Institutionen zu Grunde liegen, 
und den sozialen Konsequenzen, die sie in ihrer Verwirklichung produzieren, auf-
zuklären und die gemeinsamen Handlungszusammenhänge auf dieser Grundlage zu 
restrukturieren.84 

Der Versuch, die Marxsche Kritik der politischen Ökonomie als einen Erfah-
rungsprozess zu deuten, ermöglicht es also, das positivistische Selbstmissverständ-
nis von Marx und innerhalb des Marxismus zu überwinden85 und zu zeigen, inwie-
fern die „wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt“86, sich an 
Normen orientieren muss, die vor dem Hintergrund der Analyse der bestehenden 
praktischen Gegensätze zu entwickeln sind. Durch den Rückgriff auf die Demokra-
tietheorie Deweys können darüber hinaus erste Hinweise darauf gewonnen werden, 
wie die gemeinsamen Institutionen in der Konsequenz einzurichten sind. 

Die in den Erfahrungsprozessen generierten Einsichten über die jeweiligen 
handlungsleitenden Normen und ihre praktischen Konsequenzen sind nicht nur ein 
Wissen um die jeweilige Praxis, sondern zugleich ein praktisches Wissen. Dies zum 
einen, weil diese Einsichten aus den Problemen und Gegensätzen der gemeinsamen 
Praxis hervorgehen und zum anderen, weil sie zu einer Reorientierung der gemein-
samen Praxis beitragen.87 Erfahrungsprozesse ermöglichen es, die in den prakti-
schen Identitäten der Akteure und in den gemeinsamen Institutionen angelegten 
operativ-leitenden normativen Gewissheiten freizulegen und diese Selbsterkenntnis 
lässt das Selbst, das sich erkennt, nicht wie es ist. In dem Moment, in dem vor dem 
Hintergrund unerwarteter sozialen Konsequenzen individueller Handlungsstrategien 

                                                            
84  Sie ermöglicht also auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene und in Bezug auf die ge-

meinsamen Angelegenheiten das, was Dewey eine verständige Erfahrung nennt. Die de-

mokratische Öffentlichkeit verhält sich so zu den primären Assoziationen wie die sekun-

däre Erfahrung zur primären: sie stellt die Reflexion auf die in sie eingelassen handlungs-

leitenden Voraussetzungen vor dem Hintergrund der durch ein entsprechendes Handeln 

erzeugten Konsequenzen auf Dauer. Zugleich aber lassen sich auch die normativen Leit-

prinzipien und die institutionelle Ausgestaltung einer solchen demokratischen Öffentlich-

keit nicht abschließend bestimmen. Was für eine demokratische Öffentlichkeit notwendig 

ist, ergibt sich vielmehr immer aus den Handlungsproblemen, die sich auf der Ebene der 

primären Assoziationen stellen. 

85  Vgl. Wellmer, Albrecht, Kritische Gesellschaftstheorie und Positivismus, Frankfurt am 

Main 1969, S. 77. 

86  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 35. 

87  Somit gelingt es im Rahmen eines solchen Ansatzes, entsprechend Horkheimer’s Be-

stimmung einer kritischen Theorie, die eigene Theoriebildung als Teil eines umfassenden 

sozialen Prozesses zu verstehen, also die eigenen Ermöglichungsbedingungen in diesem 

auszuweisen und die eigene Rückwirkung auf diesen bewusst zu reflektieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 329 

 

 

oder der Verkehrung der in die gemeinsamen Institutionen eingelassenen Normen, 
erkannt wird, welche „geschichtlich gewachsenen Mächte […] stets schon hinter 
unserem Rücken auf uns einwirken“88, ist zugleich der, in dem diese Mächte ihren 
unmittelbaren Einfluss verlieren und die Frage zu stellen ist, ob dieser bewahrt oder 
gebrochen werden sollte. 

Wenn aber zugleich gelten soll, dass die Ergebnisse eines solchen Erfahrungs-
prozesses insofern stets vorläufig bleiben, als die Gesamtheit des sozialen Prozesses 
zwar den Zielpunkt der Analyse bildet, diese Gesamtheit jedoch zugleich nicht voll-
ständig bestimmt werden kann89 und es stets möglich bleibt, dass die Umsetzung 
der in diesem Erfahrungsprozess reformulierten Normen ihrerseits praktische Ge-
gensätze und Konflikte erzeugt, dann müssen die Verhältnisse wechselseitiger An-
erkennung so eingerichtet werden, dass sie eine beständige Überprüfung der sozia-
len Konsequenzen der etablierten Handlungsstrategien ermöglichen. 

Anerkennungsverhältnisse müssen dafür nicht nur reziprok, sondern auch sym-
metrisch bestimmt sein.90 Symmetrisch sind diese Verhältnisse nur dann, wenn sich 
alle Beteiligten die gleiche Autorität für die Gestaltung des gemeinsamen Verhält-
nisses zusprechen, wenn es also allen Beteiligten in gleicher Weise möglich ist, die 
jeweils geltenden operativ-leitenden normativen Gewissheiten, die bestimmte An-
sprüche und Verpflichtungen festlegen, vor dem Hintergrund der durch sie erzeug-
ten sozialen Konsequenzen und Gegensätze zu hinterfragen und ihre Neugestaltung 
einzufordern.91 Hegels Formulierung „Sie anerkennen sich, als gegenseitig sich an-

                                                            
88  Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössischen 

Prozeduralismus, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt 

am Main 2010, S. 64. 

89  Vgl. Theunissen, Michael, Gesellschaft und Geschichte, in: ders., Kritische Theorie der 

Gesellschaft. Zwei Studien, Berlin 1981, S. 34f. 

90  Den Begriff der Reziprozität verwende ich hier im Sinne des Hegelschen doppelten Dop-

pelsinns des Anerkennens. Demnach ist jedes Anerkennungsverhältnis insofern notwen-

dig reziprok bestimmt, als jeder der Handelnden sich nicht nur auf sich und zugleich auch 

auf die Anderen bezieht, sondern sich die Handelnden auf sich und die Anderen in glei-

cher Weise beziehen müssen. Sie müssen sich in gleicher Weise Verpflichtungen und 

Ansprüche zusprechen. Wichtig ist, dass hier nur eine Übereinstimmung in der Situati-

onsdefinition verlangt ist, jedoch noch keine Symmetrie zwischen den Akteuren; die je-

weils bestehenden Ansprüche und Verpflichtungen, sowie die Mittel, diese durchzuset-

zen, können durchaus ungleich verteilt sein. 

91  Asymmetrische Anerkennungsverhältnisse beinhalten somit auch eine unterschiedliche 

Autorität im Hinblick auf den Umgang mit Konflikten. Die Normen, die den Umgang mit 

Konflikten regeln, legen also hier unterschiedliche Kompetenzen fest. Die Asymmetrie 

drückt sich als auch gerade darin aus, dass eine ungleiche Definitionsmacht darüber vor-

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


330 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

erkennend“92 lässt sich, so gelesen, gerade nicht als eine bloß formale Bestimmung 
verstehen, die noch um die Bestimmung der historisch gewachsenen Bedingungen 
ergänzt werden muss, die festlegen, als was sich die Akteure jeweils anerkennen;93 
sie verweist vielmehr auf ein Verhältnis, in dem sich alle Beteiligte als solche ver-
stehen, die diesen Erfahrungsprozess des Anerkennens und damit die Bedingungen, 
unter denen sie ihr Leben führen, in gleicher Weise gestalten. 

                                                                                                                                    
liegt, was als soziales Problem oder als sozialer Konflikt gilt, wie sie zu deuten und wie 

sie zu lösen sind. Damit aber sind sie in einer Hinsicht instabil. Denn diese ungleiche De-

finitionsmacht führt dazu, dass hier keine vollständige Öffentlichkeit über einen mögli-

chen Gegensatz zwischen Handeln und Tun hergestellt werden kann; diese Gegensätze 

können dann aber auch nicht überwunden werden, was dazu führen kann, dass langfristig 

auch die Reziprozität und damit das Verhältnis selbst gefährdet ist. Auch diese Bewegung 

von einem reziprok-asymmetrischen Anerkennungsverhältnis zu einer offenen Krise der 

bisherigen Form der Reziprozität wird durch den Knecht vollzogen. Er weiß um die Dif-

ferenz zwischen Handeln und Tun auf Seiten des Herrn und es ist an ihm, das bisherige 

Verhältnis aufzuheben. 

92  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 110. 

93  Vgl. zu einer solchen Interpretation: „In den verschiedenen Formen von Anerkennung re-

flektiert sich das intersubjektive Verhältnis des Anerkennenden zum jeweils Anerkann-

ten, ohne dass dieses Verhältnis allein über den Inhalt der Anerkennung entscheiden 

könnte. Und ein solcher Inhalt ist immer erforderlich. Denn Anerkennung bedeutet im-

mer, jemanden als Bestimmten oder in etwas Bestimmtem anzuerkennen.“ Mesch, Wal-

ter, Sittlichkeit und Anerkennung in Hegels Rechtsphilosophie. Kritische Überlegungen 

zu Theunissen und Honneth, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 53, 2005, S. 352. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Stefan Deines
Situierte Kritik
Modelle kritischer Praxis in Hermeneutik,
Poststrukturalismus und Pragmatismus

Oktober 2015, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Für eine Philosophie der Verdauung

August 2015, ca. 500 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik – wozu und wie weiter?

April 2015, 236 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivität
Wittgenstein und die moderne Kultur

September 2015, ca. 300 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

Marc Rölli (Hg.)
Fines Hominis?
Zur Geschichte der philosophischen
Anthropologiekritik

März 2015, 232 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2956-9

Dirk Stederoth
Freiheitsgrade
Zur Differenzierung praktischer Freiheit

Juli 2015, ca. 302 Seiten, kart., zahlr. Abb. , ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3089-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839431313 - am 14.02.2026, 11:40:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

	Cover Anerkennen als Erfahrungsprozess
	Inhalt
	1. Einleitung
	2. Einführung: Kritische Theorie als Theorie der Kritik
	3. Anerkennen als Erfahrungsprozess I: Überlegungen zur Ideologiekritik
	3.1 Kritik als Rekonstruktion
	3.2 Reflex oder bewusste Manipulation? Die Ideologiekritik der „Deutschen Ideologie“
	3.3 Die Aufklärung praktischer Widersprüche: Zur Ideologiekritik der „Kritik der politischen Ökonomie“

	4. Anerkennungsverhältnisse und Kritik
	4.1 Ausgangspunkt und Zielsetzungen der Honnethschen Anerkennungstheorie
	4.2 Normative Grundlegung: Anerkennung und Selbstverhältnis
	4.3 Gesellschaftstheoretische Konkretisierung: Drei Sphären intersubjektiver Anerkennung
	4.3.1 Liebe
	4.3.2 Recht
	4.3.3 Solidarität

	4.4 Missachtung und gesellschaftliche Entwicklung
	4.5 Zur Kritik der Anerkennungsverhältnisse I: Der Gegensatz zwischen I und Me
	4.6 Zur Kritik der Anerkennungsverhältnisse II Die normative Rekonstruktion
	4.7 Zusammenführung: Macht und Selbstverhältnisse

	5. Zum Wandel von Anerkennungsordnungen. Soziologische Analysen und normative Einschätzungen
	6. Anerkennen als Erfahrungsprozess II: Selbstreflexion und die Spannung zwischen Handeln und Tun
	6.1 „Ja, ich bin es.“: Honneth und die Wahrheit derGewissheit seiner selbst
	6.2 Bestätigen oder aufklären? Probleme eines rezeptiven Anerkennungsverständnisses
	6.3 Öffentlichkeit und Erfahrung

	7. Ideologien der Anerkennung
	7.1 Die Wissenschaft von und in der Geschichte
	7.2 Ein Bild hält uns gefangen: Ideologie und Identität
	7.3 Ruf mich an!

	8. Anerkennen als Erfahrungsprozess III: Ideologien als Blockierungen des Erfahrungsprozesses
	9. Anerkennen als Erfahrungsprozess IV: Rekonstruktion, Reflexion, Selbstbestimmung
	9.1 Rückblick
	9.2 Erfahrung und Demokratie bei Dewey
	9.3 Erfahrung als Kritik


