IV. Islam macht Schule

1. Ein neues Fach - der Islamische Religionsunterricht (IRU)

Es ist Elternsprechtag in der Al-Taqwa Moschee. Scheikh Abdellatif und Dr. Abdullah sitzen ei-
nem besorgten marokkanischen Vater gegeniiber, der berichtet, dass sein Sohn seit Beginn des
laufenden Schuljahres den am Gymnasium neu eingefiihrten Islamunterricht besuche.

Der Mann schaut die Moscheelehrer fragend an und erklirt: »Der Lehrer sagtimmer wieder,
dies ist nicht so schlimm und das ist nicht so schlimm und sagt so Sachen...«.

Sheikh Abdellatif unterbricht den Vater: »Das ist so eine Sache. Es kommt auf seine Uber-
zeugung an. Ich weifd nicht, ob er dort wirklich Islam unterrichtet. Aber ich kenne ihn
nicht!«

Vater: »Dieser Lehrer ist neu hier, der ist erst seit einem Jahr hier [an der Schule].«
Sheikh Abdellatif : »Weif3t Du Bruder, das istauch ein bisschen Sache der Eltern, da drauf
zu achten. Wir haben einen sehr klaren Text und vor dem Hintergrund miissen wir sei-
ne Ideologie kennen lernen.«

Vater:»Ich habe meinem Sohn schon gesagt, wenn er Fragen zur Religion hat, soll er lie-
ber Abdellatif oder den Doktor fragen und nicht in der Schule« (Protokoll, 17.03.2019;
Anm. d. Verf).

Welches Islamverstindnis wird unseren Kindern im neuen Unterricht vermittelt? Was
fiir eine >Ideologie« vertritt der Islamlehrer und welche Absichten verfolgt er? Die Fra-
ge danach, >Welcher Islam?« (Kapitel III) vermittelt wird, beschiftigt die Eltern und isla-
mischen Autorititen auch in Zusammenhang mit dem Islamischen Religionsunterricht,
der im Jahr der Feldforschung am lokalen Gymnasium als ordentliches Lehrfach einge-
fithrt wurde. Dieser kurze Gesprichsausschnitt vom Elternsprechtag in der Al-Taqwa
Moschee illustriert Skepsis und Verunsicherung seitens der Akteure in der Moschee und
weist bereits darauf hin, dass den islamischen Religionslehrkriften des neuen Faches
IRU eine zentrale Rolle dabei zukommt, wie dieses in Zukunft ausgestaltet wird, was es
leisten und welche gesellschaftliche Rolle ihm in Deutschland zukommen kann.

Die Einfithrung des Islamischen Religionsunterrichts als ordentliches Lehrfach an
6ffentlichen Schulen in Deutschland wurde und wird in Politik, Medien und Wissen-
schaft kontrovers diskutiert. Einerseits wurden seitens der bundesdeutschen Politik die
Lehraktivititen in den Moscheegemeinden und >Koranschulen« lange mit groRer Skep-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op



https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

sis beobachtet und als Integrationshindernis gesehen (Ceylan, 2015: 179), was mangels
empirischer Belege heute eher als politisch-ideologisch motivierte Position verstanden
werden muss (Stein, Ceylan & Zimmer, 2017: 49)." Anderseits galt die Organisations-
struktur der sunnitischen Verbinde lange als inkompatibel fiir die Kooperation mit dem
Staat, da sie im Gegensatz zur Katholischen und Evangelischen Kirche, der Jidischen
und Alevitischen Gemeinde Deutschland sowie der Ahmadiyya Muslim Jamaat Deutsch-
land nicht als Kérperschaften Offentlichen Rechts anerkannt werden. Dieser Status, der
sich mafRgeblich am Ideal der Kirchen orientiert, gilt aber als rechtliche Voraussetzung
zur Mitwirkung am bekenntnisgebundenen Religionsunterricht nach Art.7, Abs. 3 GG.
(Vgl. Spielhaus, 2018: 95).> Schon Ende der 1970er Jahre beantragte der Verband Islami-
scher Kulturzentren (VIKZ) in einzelnen Lindern den Korperschaftsstatus mit dem Ziel,
islamischem Religionsunterricht zu etablieren (Akca, 2020:121). Die Bemithungen schei-
terten aber an der Einschitzung des Deutschen Gewerkschaftsbundes, dass es sich bei
den Antragstellenden um »Sympathisanten eines islamischen Staates handele« (ebd.).
Erst unter dem Eindruck zweier Wegweisender Ereignisse im Jahr 2001 — der offiziel-
len politischen Anerkennung Deutschlands als Einwanderungsland und des Terroran-
schlags von 9/11 — vollzog sich in der Bundesrepublik schlielich ein integrationspoliti-
scher Paradigmenwechsel. Dieser manifestierte sich etwa in der Griindung der ersten
Deutschen Islamkonferenz (DIK) im Jahr 2006 durch den damaligen Bundesinnenmi-
nister Wolfgang Schiuble (CDU). Die DIK stellte einerseits ein starkes politisches Signal
der Anerkennung der Muslim*innen als gleichberechtigte Kommunikationspartner*in-
nen dar (Busch & Goltz, 2011: 44). Andererseits schuf der Staat mit damit zugleich einen
subtilen sicherheitspolitischen Mechanismus zur »Sicherstellung der Berechenbarkeit,
der Kompatibilitit einer Bevolkerungsgruppe und ihrer Wertorientierungen« (Tezcan,
2012: 165). Die von der Konferenz beauftragte Studie Muslimisches Leben in Deutschland
(Haug, Miissig & Stichs, 2009) belegte schlieflich empirisch den hohen Bedarf nach ei-
nem konfessionsgebundenen Unterrichtsangebot fiir die rund 700.000 muslimischen
Schiiler*innen, die 2009 deutsche Schulen besuchten (Spielhaus, 2018: 96). Als Ergebnis
der Konferenz und auf Empfehlung des Wissenschaftsrates vollzogen die Bundeslinder
— auf deren Ebene die Kompetenzen zu Bildungsfragen im foderalen System der Bun-
desrepublik angesiedelt sind — sukzessive eine »pragmatische Wende« (Malik, 2009: 8)
und brachten unterschiedliche, teils sich widersprechende Schulversuche auf den Weg.

1 Siehe etwa die Studie zum Unterricht in Moscheen von Alacacioglu (1999) der die Inhalte, Metho-
den und Zielsetzungen des Unterrichts in Moscheen der DITiB und der IGMG, so wie der Nurcu-Be-
wegung und bei den Aleviten in Nordrhein-Westfalen aus padagogischer Perspektive untersucht
hat. Der Autor konstatiert, dass die Unterrichtsmethoden veraltet seien und zuvorderst aus Fron-
talunterricht und Auswendiglernen bestiinden. Eine starre Orientierung an der Scharia oder gar
verfassungsfeindliche Auslegungen islamischer Prinzipien kann er nicht identifizieren, wohl aber
eine Unterordnung unter die politische Agenda der Vereine.

2 Art. 7, Abs. 3 GG lautet: »Der Religionsunterricht ist in den 6ffentlichen Schulen mit Ausnahme
der bekenntnisfreien Schulen ordentliches Lehrfach. Unbeschadet des staatlichen Aufsichtsrech-
tes wird der Religionsunterricht in Ubereinstimmung mit den Grundsitzen der Religionsgemein-
schaften erteilt. Kein Lehrer darf gegen seinen Willen verpflichtet werden, Religionsunterricht zu
erteilen.« (Bundesministerium der Justiz, 0.D.).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

Im Jahr 2023 gab es laut Mediendienst Integration (2023: 3) in elf der sechzehn Bun-
deslinder (Ausnahme waren die neuen Bundeslinder Brandenburg, Mecklenburg-Vor-
pommern, Sachsen, Sachsen-Anhalt und Thiringen) Angebote fiir muslimische Schii-
ler*innen (vgl. Abb. 11), die auf jeweils unterschiedlichen Konzepten der Kooperation
mit muslimischen Verbinden basierten.? Die Gesamtzahl der Kinder und Jugendlichen,
die in der Bundesrepublik eine Form des IRU besuchten, stieg von ca. 54.000 im Jahr
2017/18 auf 69.000 im Jahr 2022/23 an (ebd.). Gleichwohl stellt dies nur einen geringen
Anteil an der Gesamtzahl aller muslimischen Schiiler*innen dar; in Nordrhein-Westfa-
len, das 2023 bundesweit die grofite Anzahl von Schiiler*innen islamischen Glaubens
(470.403) verzeichnete, besuchten nur etwa 5,5 % (26.020) den IRU (Mediendienst Inte-
gration, 2023: 8). Dass auch in den von mir untersuchten Schulen nur ein geringer Teil
der Muslim*innen daran teilnahm, war dort schlicht dem Mangel an Religionslehrkrif-
ten geschuldet (ebd.). Um den Bedarf nach an deutschen Universititen und Pidagogi-
schen Hochschulen grundstindig ausgebildeten Lehrer*innen zu decken, beschloss das
Bundesministerium fiir Bildung und Forschung (BMBF) im Jahr 2010 die Einrichtung
von funf Zentren fur Islamische Theologie bzw. Islamische Studien an verschiedenen
Universititen in Deutschland.*

3 Fiir eine Ubersicht dieser Konzepte und aktueller Zahlen siehe Mediendienst Integration (2023).

4 Die erste Professur fiir islamische Religionspadagogik wurde 2004 an der Universitit Erlangen-
Nirnberg ins Leben gerufen (Ulfat, 2022: 1). Seit 2011 wurden fir die grundstandige Ausbildung
der Lehrkrifte Institute fiir islamische Theologie und Religionspiddagogik eingerichtet. Diese sind
die Zentren fir Islamische Theologie in Miinster (ZIT) und Tibingen (ZITH), das Institut fiir Isla-
mische Theologie in Osnabriick (I1T), das Zentrum fiir Islamische Studien in Frankfurt/Giefien und
das Department fur Islamisch-Religiése Studien (DIRS) in Erlangen/Nirnberg. Seit 2019 wird die-
ses Angebot durch das Berliner Institut fiir Islamische Theologie (BIT) und das Seminar fiir Islami-
sche Theologie Paderborn erweitert (Bundesministerium fiir Bildung und Forschung, 02.03.2023).
Laut BMBF bilden die Zentren »..inzwischen international anerkannte Orte islamisch-theologi-
scher Forschung und foérdern den wissenschaftlichen Nachwuchs in Islamischer Theologie — fiir
die Schulen und die Hochschulen. Das Ziel ist es, islamische Religionslehrerinnen und -lehrer fiir
den bekenntnisorientierten Schulunterricht auszubilden und ein wissenschaftlich fundiertes Stu-
dium von Religionsgelehrten im staatlichen Hochschulsystem in deutscher Sprache zu ermogli-
chen.« (Ebd.). Nach der ersten Férderphase wurden die Projekte positiv evaluiert und um eine
weitere Forderphase mit einem Volumen von 44 Millionen Euro bis 2021 verldngert. Zur Vernet-
zung der Theologischen Institute wurde dariber hinaus die Akademie fiir Islam in Wissenschaft
und Gesellschaft (AIWC) gegriindet, die als Kommunikationsplattform und Transferstelle in die
Cesellschaft dienen soll und welche an die Goethe-Universitat in Frankfurt angegliedert ist. An
finf Standorten beziehen die Institute bei der Erstellung von Curricula und Priifungsordnungen
ebenso wie bei der Besetzung von Professuren Beirdte mit Vertreter*innen islamischer Verban-
de mit ein. Gleichwohl fithrten die jeweiligen Kooperationsformate, insbesondere die Besetzung
der Beirite, an mehreren Standorten zu teils heftigen Kontroversen. Wahrend die Verbinde einer-
seits die Gleichbehandlung mit den Kirchen hinsichtlich der Mitsprecherechte in der universita-
ren Theologie anstrebten, setzten die interne Konkurrenz der Gemeinschaften und die 6ffentliche
Debatte um ihre Verfassungskonformitit die Universititen bei der Zusammenstellung der Beira-
te unter Druck. Am Miinsteraner Zentrum fiir Islamische Theologie resultierte diese Lage in einer
mehrere Jahre andauernden Arbeitsunfihigkeit, die beispielsweise die Besetzung von Professuren
verzogerte (Spielhaus, 2018: 100, vgl. auch Hafez, 2014).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150  Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Abbildung 11: Islamischer Religionsunterricht in Deutschland 2022/2023
(Mediendienst Integration).

Hamburg

Bremen

Niedersachsen

k‘ Berlin

Nordrhein-
Westfalen

Hessen

Rheinland-
Pfalz

Saarland

Baden-
Wirttemberg

[ als Modell mit muslimischen Partn

[l mit islamischen Verbanden

[ staatlich und durch islamische Vefbai

[ in staatlicher Verantwortung
kein Angebot

Wie dieser kurze Blick auf die Einfithrung des IRU in Deutschland illustriert, voll-
zieht sich der Prozess im Spannungsfeld der Religionspolitik, welche wiederum die
»Bereiche der Sozialpolitik, der Schul- und Kultuspolitik wie auch der Sicherheits- und
Integrationspolitik« beriihrt und »strukturell sowohl auf der Bundes- als auch der Lan-
des- und Kommunalebene verortet« (Stein & Zimmer, 2022: 38) ist. Angesichts dieser
komplexen Voraussetzungen beziehen sich zahlreiche frithe Publikationen auf politi-
sche und juristische Aspekte der Einfithrung ins Schulsystem (Gottwald, 2008; Badawia,
2012; Shakir und Hafez, 2012; Tillmanns, 2012). Verschiedene Studien untersuchen die
Modelle des staatlich finanzierten Islamunterrichts in 6ffentlichen Schulen in Deutsch-
land untersuchen (Kiefer & Mohr, 2009; Spielhaus, 2018; Isik, 2018; Sarikaya & Oger-
Tunc, 2018), Italien (Coglievina, 2018) oder Finnland (Rissanen, 2018). Andere fokus-
sieren staatlich geforderte, konfessionsgebundene muslimische Schulen etwa in Irland
(Sai, 2018), den Niederlanden (Budak, Bakker & ter Avest, 2018), Frankreich (Bowen,
2010) oder Schweden (Berglund, 2019) oder vergleichen die schulpolitischen Konzepte

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

in unterschiedlichen nord- und nordwesteuropdischen Nationalstaaten (Berglund,
2010, 2018, 2019). Dariiber hinaus ist mittlerweile ein wachsender Output innerhalb der
sich etablierenden universitiren islamischen Religionsdidaktik zu verorten (Sarikaya,
Ermert & Oger-Tung, 2019; Isik & Kamcili-Yildiz, 2022; Schweitzer & Ulfat, 2022; Ba-
dawia & Topalovic, 2023). Diese beschiftigt sich aus iberwiegend innermuslimischer
Perspektive mit Fragen nach den zu vermittelnden religiosen Inhalten oder wie islami-
sche Quellentexte kindgerecht didaktisch zuginglich gemacht werden kénnen. Auch
die Debatte tiber die Funktion und den Aufgabenbereich des IRU ist bis dato nicht
abgeschlossen und tiberdies hochgradig mit politischen Erwartungshaltungen aufge-
laden. Der Unterricht wird, wie die Islamwissenschaftlerin Riem Spielhaus (2018) es
formuliert, vielfach »...als Ort der Aushandlung von Identifikationen und personlicher
Positionierung junger Menschen verstanden, in dem die Zugehorigkeit zur islamischen
Religion im Kontext der hiufig negativ konnotierten Islamdebatten thematisiert werden
kann.« (Ebd.: 104). Wie Margit Stein, Rauf Ceylan und Veronika Zimmer (2017) betonen,
ist eine Vielzahl von Akteur*innen in das Projekt Islamischer Religionsunterricht invol-
viert: »die Offentlichkeit, die Medien, die Politik, die Schulbehérden, die muslimischen
Verbinde, die Schulen, die KollegInnen und schliellich die muslimischen Eltern selbst.
Diese Akteure projizieren dann auch formelle und informelle Erwartungen an die Rolle
des islamischen Religionslehrers« (ebd.: 52—53) bzw. der Religionslehrerin, in deren
Verantwortung die praktische Ausgestaltung des Unterrichts liegt. In den 6ffentlichen
Diskussionen der letzten Jahre sei, so die Autor*innen weiter, »zu verzeichnen, dass
vor allem integrations- und sicherheitspolitische Aspekte von den ReligionslehrerInnen
erwartet werden« (ebd.: 53).

Aus Perspektive der islamischen Religionspidagogin Fahima Ulfat (2022), stellt der
bekenntnisgebundene Religionsunterricht - verglichen mit anderen Fichern - aber ins-
besondere auf der personlichen Ebene eine besondere Herausforderung fiir die Lehr-
krifte dar, denn er ist

einerseits ein Fach wie jedes andere, Religionslehrkrifte missen die allgemeinen Pro-
fessionalitiatsanspriche [..] erfiillen konnen, wie Lehrkrafte fir andere Ficher auch.
Der Religionsunterricht ist andererseits ein Fach wie kein anderes: Religionslehrkrafte
sind aufgefordert, ihre ureigensten Uberzeugungen, ihren Glauben, ihre ethischen
Einstellungen und ihre religiésen Positionierungen [..] einzubeziehen, zu reflektieren
und ihreigenes Verhiltnis zu existenziellen Herausforderungen zu klaren (Ulfat, 2022:
2; Hervorh. im Orig.).

Die iiberschaubare Anzahl von Studien zu Lehramtsstudierenden der Religionslehre
und bereits im Schulbetrieb titigen Islamlehrer*innen beziehen daher als professionelle
Kompetenzen in unterschiedlichem MafRe auch deren Werthaltungen und Uberzeugun-
gen mit ein (Kamcili-Yildiz, 2021; Khorchide, 2009; Stein, Ceylan & Zimmer, 2017; Tuna,
2019). In der frithen quantitativen Studie von Mouhanad Khorchide (2009) zu ange-
henden Religionslehrkriften in Osterreich werden explizit auch Einstellungen etwa zu
Demokratie und Menschenrechten (ebd.: 99-106) oder der Identifikation mit Osterreich
(ebd.:141-147) erhoben, was im Ergebnis zu hitzigen gesellschaftlichen Debatten fithrte,
da ein Teil der Lehrer*innen Abgrenzungstendenzen gegeniiber der demokratischen

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Ordnung und anderen Religionen einrdumte (Zimmer, Celyan & Stein, 2017: 348). Ve-
ronika Zimmer, Rauf Ceylan und Margit Stein (2017) haben auf Basis einer qualitativen
Interviewstudie die religiose Selbstverortung von angehenden Religionslehrkriften
erhoben und betonen, die »enorme Bedeutung des Studiums [der islamischen Theologie
bzw. Religionspidagogik] fiir die Reflexion und Auseinandersetzung mit der Religion
in deutscher Sprache.« (Ebd.: 362; Anm. d. Verf.). Abgesehen von diesen quantitativen
Befragungen und qualitativen Interviewstudien existieren keinerlei Arbeiten, welche
die konkreten Selbstpositionierungen islamischer Religionslehrer*innen gegeniiber den
Erwartungshaltungen, die in ihrem Arbeitsalltag in der Schule an sie gestellt werden, in
actu untersuchen.

In diesem Kapitel richte ich den Blick entsprechend auf die islamischen Religions-
lehrer*innen, die — wie der einleitende Gesprichsausschnitt nahegelegt hat — auch als
neue Autorititen im lokalen islamischen Feld wahrgenommen werden. Im folgenden
Abschnitt stehen zuerst die Erwartungen der Eltern im Vordergrund, die im Rahmen
des Elternsprechtags am Goethe-Gymnasium an den Religionslehrer gerichtet wurden
und zwei Schwerpunkte aufweisen: die Verhiltnisbestimmung von Moschee und schuli-
schem IRU und - damit einhergehend — die prekire Rolle der islamischen Religionsleh-
rer*innen im Kontext Schule. Nachdem mit dem Lehrer des Gymnasiums dieses Verhlt-
nis skizziert wurde, argumentiere ich auf Basis des Vergleichs des Goethe Gymnasiums
und der Hauptschule Nord, dass die Schulen die politische Kultur auch je spezifische
Weise umsetzen und spezifische Schulkulturen institutionalisiert haben, in welchen Eth-
nizitit, Religion, und kulturelle Differenz ein unterschiedlicher Stellenwert zugemessen
wird. Wie sich in den darauffolgenden Selbstdarstellungen der islamischen Religions-
lehrer - Mohammed Mutlu vom Goethe Gymnasium und Emre Demir von der Haupt-
schule Nord - zeigt, schreiben diese dem islamischen Religionsunterricht und den Islam
selbst je nach Schulform und Schiilerschaft argumentativ praktische soziale Relevanz
zu. Sie miissen argumentieren, wie ihr Religionsverstindnis im Dienst einer jeweiligen
Schulkultur und somit letztlich der Gesellschaft steht, miissen Islam im Kontext Schu-
le alltagsorientiert und sinnhaft vermitteln und ihre Positionierung zugleich islamisch
legitim begriinden. Dabei — so die zentrale Beobachtung - kreieren die Lehrer eine be-
merkenswerte Passung ihres Islamverstindnisses mit der jeweiligen politischen Schul-
kultur. Wie sie dies tun und ihren eigenen Ansatz rechtfertigen ist das zentrale Interesse
dieses Kapitels.

2. Keine Ersatzmoschee - zur Rolle des IRU

Das Goethe Gymnasium hatte Stadtweit den Ruf als >Tirkenschule¢, da es unter allen
Gympnasien der Stadt den hochsten Anteil tiirkeistimmiger Schiller*innen aufwies. Erst
im Schuljahr 2018/19, welches in etwa dem Jahr der Feldforschung entspricht, wurde
hier der Islamische Religionsunterricht eingefithrt. Mohammed Mutlu war seinerzeit
dereinzige Islamlehrer des Kollegiums und wurde zuvorderst als Pidagogiklehrer einge-
stellt. Entsprechend erlaubten es seine Lehrkapazititen nicht, IRU fiir die gesamte mus-
limische Schiilerschaft anzubieten. Vorerst wurden nur die Jahrginge sechs, sieben und
zehn in islamischer Religion unterrichtet. Nachdem ich Mohammeds Unterricht bereits

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

einige Wochen begleitet hatte, konnte ich im November 2018 als Beobachter auch am EI-
ternsprechtag teilnehmen, zu dem sich sieben Eltern angemeldet hatten. Der Schulleiter
kniipfte sein Einverstindnis allerdings an die Voraussetzung, dass die Eltern frithzeitig
durch einen Elternbrief iiber meine Anwesenheit informiert wiirden und ich mir vor Ort
die Einwilligung nochmals schriftlich bestitigen liefRe. Islamlehrer Mohammed Mutlu
hatte vor dem Pult vier Stithle zueinander ausgerichtet und erklirte, dass oftmals nicht
nur Eltern die Gelegenheit des Gesprichs ergriffen, sondern etwa auch Grof3eltern oder
die Kinder selbst erschienen. Alle Besucher*innen, die das Angebot fiir den IRU wahr-
nahmen, waren tiirkeistimmig. Um die Gespriche zu beobachten, platzierte ich mich et-
wa zwei Meter entfernt in der ersten Reihe der Schiiler*innentische. Das Beobachtungs-
protokoll illustriert die unterschiedlichen Erwartungshaltungen der muslimischen EI-
tern dem Islamischen Religionsunterricht gegeniiber, welche den Lehrer wiederum da-
zu veranlassten, die potenziellen Aufgaben des IRU sowie seine Position als Lehrer zu
explizieren.

Frau Celik - Einfach anders aufgeklart

Die erste Besucherin ist Frau Celik, die in Begleitung ihrer Tochter Siimeyye zum Gesprich
kommt, welche die sechste Klasse besucht. Die offene und quirlige junge Mutter hat offenbar
den Elternbrief gelesen, denn als ich mich vorstelle, weifS sie mich und mein Vorhaben gleich
einzuordnen und sagt der Beobachtung, ohne zu zdgern, zu. Nachdem alle ihve Plitze einge-
nommen haben, ergreift sie umgehend das Wort und wendet sich an den Lehrer.

Frau Celik: »Also meine Tochter geht ja total gerne bei lhnen in den Unterricht! Da
kann sie endlich mal Fragen stellen, die in der Moschee nicht beantwortet werden!«
Mohammed Mutlu: »)a, ich versuche immer auch auf die Fragen der Schiilerinnen und
Schiiler einzugehen und nicht nur frontal zu unterrichten. Ich liebe das als Lehrer,
wenn sie Fragen mitbringen. Manchmal muss ich aber aufpassen, dass ich auch mei-
nen Unterricht mache. [Wendet sich der beschiimt schauenden Tochter zu] Hast Du denn
eine Frage an mich?«

Siimeyye: »Konnen Sie mir meine Note sagen?«

Mohammed Mutlu: »Zwischen 1 und 2. Du bist eine gute Schilerin. Du meldest Dich
fastimmer und schreibst auch immer gut mit.«

Frau Celik: »Also ich find das ja gut, weil.. die Kinder werden hier einfach anders
aufgeklart als in der Moschee. Da weif man ja nicht, was da gelehrt wird und welche
Moschee das wie macht.«

Mohammed Mutlu: »)a, jede Moschee hat natlirlich ihren eigenen Schwerpunkt. Aber
Schule ist natirlich auch keine Ersatzmoschee. Wir kénnen hier kein Arabisch lernen
und Koranrezitation (iben. Und wir benoten natiirlich nicht die individuelle Religio-
sitdt der einzelnen Schiler. Auf jeden Fall ist Simeyye eine gute Schiilerin und ich
mache mir da gar keine Sorgen.«

Die Mutter ist sichtlich zufriedengestellt und verabschiedet sich iiberfreundlich (Protokoll,
29.11.2018).

Frau Celik duferte ein tiefes Misstrauengegeniiber der Unterweisung in der Moschee
und den dort vermittelten Inhalten und formulierte dementsprechend ihre Hoffnung,
dass der IRU am Gymnasium auch im nichsten Schuljahr fortgefithrt werde, damit ih-
re Tochter dort den Islam auf transparente und nachvollziehbare Weise kennenlerne. In

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op

153


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

der Schule werde — so die Uberzeugung der Mutter - ein aufgeklirtes Islambild vermit-
telt, welches in der Moschee nicht gelehrt werde. Auch kritische Fragen, so suggerierte
Frau Celik, seien ja im Unterricht moglich, was der Lehrer mit der Erliuterung seines di-
daktischen Ansatzes bestitigte. Angesichts der Zuschreibungen der Mutter sah sich Mo-
hammed Mutlu ferner bewogen, die Beziehung von Moscheeunterricht und schulischem
IRU zu spezifizieren und hob hervor, dass Schule »keine Ersatzmoschee« darstellen kon-
ne, da dort weder dieselben Inhalte vermittelt wiirden noch die individuelle Religiositit
Gegenstand der schulischen Bildung und Evaluation sein kénne.

Herr Ozsoy - Moscheeunterricht fiir gute Noten und gute Taten

Auch das zweite Gesprich illustrierte unterschiedliche Erwartungen und Zuschreibun-
gen an den schulischen IRU auf der einen und den Moscheeunterricht auf der anderen
Seite. Herr Ozsoy, der nichste Besucher des Elternsprechtages, formulierte nicht nur
ginzlich andere Erwartungen an das Verhiltnis von Moscheeunterricht und schulischem
IRU als Frau Celik, er gab dem Gesprich auch eine unerwartete Dynamik, indem er sich
zeitweise direkt an den teilnehmenden Beobachter wandte, um seine Meinung mitzu-
teilen. Uberdies illustriert der folgende Ausschnitt auch die prekire Positionierung des
islamischen Religionslehrers als Vertreter des staatlichen Bildungsauftrags.

Herr Ozsoy kommt gemeinsam mit seinem Sohn Fatih zur Sprechstunde und begriit Herrn
Mutlu und mich auf Tiirkisch. Ich stelle mich ebenfalls auf Tiirkisch vor, kldre ihn aber auf, dass
ich Deutscher bin, woraufhin er ins Deutsche mit ausgeprdgtem Ruhrpott-Dialekt wechselt.
Auch er hat keine Einwdnde, gegen meine Begleitung.

Mohammed Mutlu: »Haben Sie zuerst mal irgendwelche Fragen?«

Herr Ozsoy: »Wie macht er sich? Was lernt ihr so?«

Mohammed Mutlu: »Also im Moment machen wir die Ceschichte des Propheten Yusuf
a.s. Auf jeden Fall hat er sich schon mal mehr gemeldet. Was er sagt, bringt den Un-
terricht aber voran, also alles in allem bin ich zufrieden. Die Note ist eine zwei [wendet
den Blick zu Fatih], weil deine Beitrage gut sind!«

Herr Ozsoy: »[zu Fatih] Haste gehort! [zum Lehrer] Zur Moschee geht er auf jeden Fall
auch noch, er hat auf jeden Fall Grundkenntnisse, auch wenn er nicht immer hinge-
hen mochte. Der Hodscha kiimmert sich schon gut. Vielleicht erwartet er manchmal
etwas zu viel, der schickt den Kindern z.B. per WhatsApp, was die lernen sollen. Aber
das missen die ja auch nicht beantworten.«

Mohammed Mutlu: »Lernen die denn dort nur Koranlesen oder auch etwas dariber hin-
aus?«

Herr Ozsoy: »Natiirlich lernen die auch was dariiber hinaus. Das ist so wichtig heutzuta-
ge [der Vater wendet sich vom Lehrer ab und mir zu), diese Grundbausteine zu lernen, dass
allein ein Lacheln schon was Gutes ist. Ja, das ist heute wichtig! Bei all dem, was in den
Medien steht und was alles geschrieben wird. (Guckt mich wieder eindringlich an, um der
folgenden Aussage Nachdruck zu verleihen) Und ich mein ganz klar die deutschen Medi-
en! Wenn man schonmal die Gelegenheit hat, das hier jemandem sagen zu kénnen.
[Mohammed wirkt verunsichert, da sich der Vater jetzt iiberwiegend an mich wendet]. Also
echt jetzt, der Islam wird so schlecht dargestellt und gerade fiir die Kinder... ich weif
nicht, wo das Ganze noch hinfithren soll! Dabei hat der Prophet, als einem kleinen Jun-
gen sein Vogel gestorben ist, sogar dem Jungen dafiir sein Beileid ausgesprochen. Er

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

hatihn angelichelt und das Licheln ist schon ein Segen. So ist das eigentlich im Islam.
Guck mal, die ganzen Kinder und Jugendlichen, die so aus der Bahn sind, deren Leben
hat doch mit Islam gar nix zu tun! Sonst wiirden die sowas ja nicht machen! [Ich nicke
und signalisiere Verstindnis] )a, das musste ich jetzt mal sagen, wo ich die Gelegenheit
ihnen gegeniiber habe.«

Mohammed Mutlu schaltet sich wieder ein: »Es gibt ja auch Studien, da hat ein Polizei-
chef gesagt, dass niemand von diesen Extremisten aus einer Moschee gekommen ist.
Da leisten die Moscheen auch eine gewisse Arbeit dagegen. Ich glaube das ist auf je-
den Fall eine gesamtgesellschaftliche Aufgabe, sich diesen Bildern zu stellen und wir
miissen daran gemeinsam arbeiten. Da muss auch ganz viel von unten kommen.«

Ein kurzer Moment der Stille tritt ein, in welchem Lehrer, Vater und Beobachter fliichtige und
irritierte Blicke wechseln. Um die Stille zu durchbrechen, wechselt der Vater zu Smalltalk und
die beiden tiirkeistimmigen Minner tauschen sich iiber die Herkunftsorte ihrer Familien aus.
Herr Mutlu erkundigt sich abschliefSend nochmal nach dem Namen des Mannes und verab-
schiedet sich freundlich von Herrn Ozsoy mit der Anrede »Bekir Abi« (etwa >groRRer Bruder
Bekirq). Kaum haben der Vater und sein Sohn den Raum verlassen, tauschen wir uns iiber den
Gesprichsverlauf aus und Mohammed kommentiert selbstkritisch: »Vielleicht habe ich da
gerade einen Fehler gemacht... ihn Bekir Abi zu nennen! Als jlingerer ist das eigent-
lich normal, aberich bin der Lehrer seines Sohnes. Ich sollte da meinen Stand wahren«
(Protokoll, 29.11.2018; Anm. d. Verf)).

Indiesem zweiten Elterngesprich driickte Herr Ozsoy eine grundlegend andere Haltung
gegenitber dem Moscheeunterricht aus als Frau Celik. Die guten Leistungen des Soh-
nes im schulischen IRU interpretierte der Vater als Resultat der regelmifigen, wenn-
gleich oft widerwilligen Teilnahme seines Sohnes Fatih am Moscheeunterricht. In die-
sem wiirden die Kinder und Jugendlichen die »Grundbausteine« der Religion lernen, die
zugleich auch die Basis fiir tugendhaftes und freundliches Verhalten in der Gesellschaft
seien, was im Angesicht des islamfeindlichen Mediendiskurses in Deutschland immer
wichtiger werde. Mit diesem Stichwort wechselte Herr Ozsoy den Adressaten und rich-
tete das Wort schlieflich explizit an mich. Offenbar positionierte er mich als Vertreter
der Mehrheitsgesellschaft und Rezipienten der »Deutschen Medien« und zugleich als
wissenschaftlichen Beobachter, den seine Meinung unbedingt interessierte und holte
zu einer Kritik des Islambildes der dffentlichen Meinung (Boltanski & Thévenot, 1991) aus.
Diesem stellte er eine Prophetengeschichte gegeniiber, mit welcher er die Gutmiitigkeit
des Islam zu belegen und das verzerrte Bild der Medien zu korrigieren beabsichtigte.
Die islamische Bildung in der Moschee sei demgemiR zentral, um die Kinder zu gu-
ten Biirgern zu erziehen, die durch ihr vorbildliches Verhalten den 6ffentlichen Diskurs
korrigieren konnten. Auch der Lehrer bekriftigte die Rolle von Moscheen in der Priven-
tion vor Extremismus und lenkte mit seinem Kommentar die Aufmerksamkeit des Va-
ters wieder auf sich. Die Ansprache des Mannes mit »Bekir Abig, stellte einen fliichtigen
Moment der Ehrerbietung des Alteren durch den jiingeren Lehrer dar, in welchem jener
seine professionelle staatsbiirgerliche Rolle verlassen hatte und in einen Sprachcode der
tiirkischen Kultur gewechselt war. Was in der Moschee oder im Privaten iiblich gewesen
wire, reflektierte Mohammed Mutlu als unangebrachten Ausrutscher, durch welchen er
seine eigene Autoritit als Lehrer, als Vertreter der staatsbiirgerlichen Ordnung, kompro-
mittiert habe. Diese Situation greife ich im folgenden Absatz noch einmal auf.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op

155


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Die Einfiithrung des Islamischen Religionsunterrichts an 6ffentlichen Schulen wird
— wie das Beispiel illustriert — von vielgestaltigen Unsicherheiten und Konfliktpoten-
tialen begleitet, die aus den individuellen und oft gegenlaufigen Erwartungshaltungen
und Vorerfahrungen der Eltern oder der persénlichen und professionellen Haltung der
Lehrkrafte resultieren. Im Zentrum der Debatten steht das Verhaltnis von Moscheeun-
terricht und IRU sowie die Funktionen, die dem Unterricht in einem jeweiligen Kon-
text zugeschrieben werden. Diese Verhiltnisbestimmung war zentraler Bestandteil der
Gespriche zwischen Eltern und Islamlehrer und letzterer sah sich auch in weiteren El-
terngesprichen angehalten, sie immer wieder zu erértern. Die Zuschreibungen an die
Moschee reichten dabei von den Positionen Herrn Ozsoys, der annahm, der Besuch des
Moscheeunterrichts wiirde sich seitens seines Sohnes in guten Noten und guten Taten
niederschlagen, bis zur Position von Frau Celik, die der Rolle der Moscheen mit grofiem
Misstrauen gegeniiberstand, da die Lerninhalte nicht transparent seien und die entspre-
chend erwartete, dass ihre Tochter in der Schule »den Islam«kennenlernen konne.

Islamunterricht und politische Schulkultur

Aus den unterschiedlichen und gegenliufigen Erfahrungen mit und Zuschreibungen an
den Moscheeunterricht seitens der Eltern resultieren offenkundig auch verschiedene Er-
wartungen an den schulischen IRU. Diese Erwartungen versuchte Mohammed Mutlu
schlieflich einer weiteren Mutter gegeniiber einzuordnen und seinen professionellen
Auftrag als Lehrer zu erliutern. Er betonte abermals, dass man in der Schule weder Ko-
ranlesen noch Arabisch lernen und auch die individuelle Religiositit der Schiiler*innen
nicht in die Evaluation mit einbezogen werden konne. Wer regelmif3ig in die Moschee
gehe und Vorkenntnisse in den Unterricht mitbringe, so erliuterte Mohammed Mutlu,
konne schliefilich

nicht unbedingt erklaren und beurteilen. Das sind Kernkompetenzen im Unterricht.
Wir wollen die Bildung einer eigenen Meinung und der Auseinandersetzung mit dem
Unterrichtsthema fordern. Fiir eine eigene Meinung bedarf es nicht unbedingt Vorwis-
sen in Koran und Hadithen. Wir diirfen natiirlich auch kein Vorwissen erwarten. Wis-
sen Sie es gibt die Anforderungsbereiche 1— Wissen, 2 — Vergleichen und Analysieren
und 3 — Beurteilung und Stellungnahme. Erst, wenn die Kinder gut in allen drei Berei-
chen sind, kénnen sie eine 1 bekommen. Wissen Sie, ich habe Schiiler, die seit Jahren
zur Moschee gehen und deren Leistung wird immer schlechter (Protokoll, 29.11.2018).

Dadie Unterschiede zwischen kompetenzorientiertem Religionsunterricht und dogma-
tischer Unterweisung in der Moschee den wenigsten Eltern bewusst sind, sah sich Mo-
hammed Mutlu in oben zitiertem Gesprach angehalten, die Prinzipien des schulischen
Unterrichts zu erliutern. Dabei orientierte er sich in seiner Betonung der Kernkom-
petenzen offensichtlich an den zentralen Vorgaben zur Ausgestaltung des Unterrichts,
die im Kernlehrplan fiir die Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen. Islamischer Religionsun-
terricht (Ministerium fiir Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen,
2014) formuliert sind. Die sog. Kernlehrpline »bieten allen an Schule Beteiligten eine
Orientierung dariiber, welche Kompetenzen zu bestimmten Zeitpunkten im Bildungs-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

gang verbindlich erreicht werden sollen, und bilden dariiber hinaus einen Rahmen fiir
die Reflexion und Beurteilung der erreichten Ergebnisse« (ebd.: 7). Die spezifische Form
islamisch-religioser Bildung im schulischen Islamunterricht erfolgt laut Kernlehrplan
»durch die Vermittlung grundlegender Kompetenzen die den vier untereinander ver-
netzten Kompetenzbereichen Sach-, Methoden-, Urteils- und Handlungskompetenz zu-
geordnet werden konnen« (ebd.: 14-15). Diese Kompetenzen sollen in engem Bezug auf
folgende sieben Inhaltsfelder entwickelt werden: (1) Islamische Glaubenslehre, (2) die Ge-
meinschaft der Propheten, (3) die Entwicklungsgeschichte des Islam, (4) Koran und Sun-
na, (5) Islamische Religionspraxis, (6) Verantwortliches Handeln und (7) andere Religio-
nen und Weltanschauungen (ebd.: 15-18). Aus der Verbindung von Kompetenzbereich
und inhaltlichem Schwerpunkt werden sodann konkrete Kompetenzerwartungen for-
muliert (ebd.: 18-36), deren Erreichen jedoch eine grofie Herausforderung darstellt. Es
stehen, so Mutlu, schlicht zu wenig geeignete Lehrmaterialien zur Verfiigung, weshalb
die Lehrer*innen Unterrichtsmodule und Lehrmaterialien oft selbst konzipieren miis-
sen (Protokoll, 27.11.2018). Zwar fokussiert der Kernlehrplan erklirtermafien auf »rein
fachliche und iiberpriifbare Kompetenzen« (ebd.: 8), fithrt aber als Aufgaben und Ziele
des IRU explizit auch die Férderung personlicher und sozialer Fihigkeiten auf, die weit
dariiber hainausgehen. So soll der IRU

zur kritischen Reflexion geschlechter- und kulturstereotyper Zuordnungen, zur Wer-
tereflexion, zur Empathie und Solidaritdt, zum Aufbau sozialer Verantwortung, zur
Gestaltung einer demokratischen Gesellschaft, zur Sicherung der natiirlichen Le-
bensgrundlagen, auch fiir kommende Generationen im Sinne einer nachhaltigen
Entwicklung, und zur kulturellen Mitgestaltung (ebd.: 9)

beitragen. Hier manifestiert sich unmissverstindlich der politische Auftrag des schuli-
schen IRU eine Religion zu vermitteln, die in den Diensten des zivilgesellschaftlichen
Staates steht und zur Vermittlung der nationalen »politischen Kultur« beitrigt. Der Be-
griff der politischen Kultur umfasst nach Werner Schiffauer drei eng miteinander ver-
zahnte Elemente:

[Dlie Kompetenz — d.h. Wissen und praktische Handlungsfiahigkeit — hinsichtlich des
Funktionierens der Zivilgesellschaft eines jeweiligen Landes [..]; das Beherrschen der
nationalspezifischen staatsbiirgerlichen Kultur, also des Umgangs mit politischen Insti-
tutionen; schlieflich die Vertrautheit mit dem vorherrschenden nationalen Selbstver-
stdndnis (Schiffauer, 2002: 3—4; Hervorh. im Orig.).

Die politische Kultur stellt letztlich die Basis der an die Biirger*innen gestellten Pflich-
ten, Rechte und Erwartungen dar; so bestimmt etwa das nationale Selbstbild den Ort, der
den Fremden, als welche Muslim*innen in Europa markiert werden, in einer Gesellschaft
zugewiesen wird. Die politische Kultur determiniert somit auch die Moglichkeiten und
Beschrankungen der Partizipation an gesellschaftlichen und politischen Prozessen. Das
Selbstverstandnis als zivile Biirgergesellschaften, welches die Staaten Nordwesteuropas
in unterschiedlicher Ausprigung teilen, hat seinen Ausgang in der Franzdsischen Re-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op

157


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

volution (Boltanski & Thévenot, 1991: 156).° Fortan galt es zur Errichtung des Gemein-

wobhls die Orientierung am individuellen Vorteil als gesellschaftliches Gestaltungsprin-

zip zu iberwinden (ebd.). Zur Schaffung gerechter Beziehungen zwischen Personen war

nun die Vermittlung auf einer hoheren Ebene zwingend erforderlich: die Bezugnahme

auf die abstrakte Totalitit des staatlichen Souverins (ebd.).® Um die Solidaritit und die

Identifikation mit dem abstrakten Prinzip der Nation auszubauen und die zivile Biir-

gergesellschaft zu etablieren war schliefllich ein ebenso effektiver wie prekirer Sozia-

lisationsprozess vonnéten, dessen Erfordernisse Schiffauer (2002: 11) als »wohl grofite

Zumutung der Moderne« bezeichnet, denn er

muss sich gegen die ansonsten universale Vorstellung richten, dass Priméarbeziehun-
gen —wie Familie, Freundschaft, Patronage oder méglicherweise Ethnizitiat — der Vor-
rang einzurdumen sei. Das ehemals universal geltende Modell primérer Austauschbe-
ziehungen implizierte eine konzentrische Konstruktion der sozialen Welt. Man fiihlte
sicham meisten den Nachsten und Liebsten zu Loyalitat verpflichtet. Je grofier und ein-
schlieflicher die soziale Einheit ist, desto geringer die Loyalitatsverpflichtung. (Schiff-
auer, 2002: 11).7

5

Die Staaten Nordwesteuropas haben »eine Gemeinsamkeit darin, dass sie einen 6ffentlichen
Raum einzurichten suchen, in dem alle Individuen unter Autoritdt und Kontrolle des National-
staats in einen freien Austausch mit allen anderen treten kdnnen und sollen.« (Schiffauer, 2002:
10). Dieser Austausch umfasst etwa Waren Ideen und Arbeitskraft (ebd.). Seine zentralen Institu-
tionen, die Schiffauer als Markt, Forum und Biihne bezeichnet (ebd.), korrespondieren mit den Wel-
ten Boltanskis & Thévenots (1991), in denen die Rechtfertigungsordnungen des Marktes, des staats-
biirgerlichen Gemeinwesens und der éffentlichen Meinung Geltung beanspruchen und in denen je-
weils eigene Aquivalenzprinzipien der Schaffung von Gemeinwohl dienen. Die nahezu vollstiandi-
ge Integration der drei Institutionen des Austauschs in der biirgerlichen Zivilgesellschaft in ihre
politische Kultur ist sowohl historisch als auch geografisch eine Besonderheit der Staaten Nord-
westeuropas.

Dieses Prinzip, das Jean Jaques Rousseau (1762) in seinem zu Lebzeiten kaum rezipierten >Ge-
sellschaftsvertragc« dargelegt hatte, erhielt erst mit der Franzésischen Revolution seine politische
Durchschlagskraft. Im>Gesellschaftsvertragc konnen sich legitime politische Beziehungen nie di-
rekt auf der Grundlage konkreter Interaktionen zwischen Personen, die durch ihre Zugehorigkei-
ten und Interessen charakterisiert sind, entwickeln. Auf dieser ausschlieflich von Krafteverhaltnis-
sen bestimmten Ebene bleibt ndmlich keinerlei Raum fiir Aushandlungs- und Schlichtungsprozes-
se. Damitsich gerechte Verhiltnisse zwischen den Personen etablieren, missen ihre Interaktionen
durch die Bezugnahme auf eine auf hoherer Ebene angesiedelte Totalitat vermittelt werden. Al-
lein tiber diesen Umweg und die hierzu erforderlichen Opfer kann sozialer Friede gewahrt bleiben,
ohne dass eine Partei die andere dominiert. Im>Cesellschaftsvertrag«geht es im Wesentlichen um
die verniinftige Begriindung dieser auf einer hdheren Ebene angesiedelten Totalitat. (Boltanski &
Thévenot, 1991: 156).

Der Begriff derspolitischen Kultur<hat nach Schiffauer (2002: 4) zwei Vorteile: »Zum einen betont
er das Wie und nicht das Was. Es geht nicht um die Anpassung an eine deutsche [..] sLeitkultur,
sondern vielmehrum die Kompetenz, sich in den politischen Prozess einzubringen. [...] Der Begriff
beziehtsich auf die Art und Weise, seinen eigenen Standpunkt zu vertreten, und nicht auf den In-
halt des einzelnen Arguments. Politische Kultur bedeutet gerade auch die Befdhigung zu Oppo-
sition und Widerstand. Eine gekonnte Beherrschung von Regeln ist die Grundlage von Souverani-
tat und Distanz ihnen gegeniiber; sie beinhaltet auch die Fahigkeit zum kalkulierten Regelbruch
und zum spielerischen Umgang mit den Regeln. Dies betrifft sowohl zivilbiirgerliche Konventio-
nen als auch den Widerstand gegen staatliche Institutionen und die kritische Haltung gegeniiber

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

Die Ordnungsprinzipien der hduslichen Welt (Boltanski & Thévenot, 1991), die auf Tra-
dition, Hierarchie und Abstammung beruhen und deren Kohisionspotential in den
interpersonalen Beziehungen liegt, werden demnach seitens der staatsbiirgerlichen Welt
zu {iberwinden gesucht. Dass Herr Mutlu sich in der oben zitierten Anrede Herrn Oz-
soys als >Bekir Abic dariiber drgerte, >aus der Rolle gefallen« zu sein, liegt in eben diesem
Anspruch an die Vertreter der staatsbiirgerlichen Ordnung begriindet. Jenseits der
Vermittlung kognitiver Kompetenzen ist die 6ffentliche Schule also das zentrale Instru-
ment, um eine Zivilgesellschaft von Staatsbiirger*innen hervor- und in Gleichklang mit
der imagined community (Anderson, 1983), dem abstrakten Prinzip der Nation zu bringen.
Wenngleich der pathetische Nationalismus seit Naziherrschaft und Zweitem Weltkrieg
im Grundsatz abgelehnt wurde, blieb der Nationalstaat der »entscheidende politische
Referenzrahmen. In dieser Situation ist ein sublimierter Nationalismus entstandenc,
der so, wie er in den Schulen vertreten wird, einen »stark zivilgesellschaftlichen Ak-
zent« (Schiffauer, 2002: 2) innehat. In dieser Form der politischen Kultur kommt es,
so Schiffauer, nicht mehr darauf an, wer man ist, sondern »wie man es macht« (ebd.:
3), d.h. ob man etwa seine Anliegen in einem gesellschaftlich konventionalisierten Stil
duflert und zur Geltung bringt.Der offentlichen Schule kommt dabei die Rolle als So-
zialisationsinstanz zu, in der die Enkulturation in die politische Kultur eines Staates
mafigeblich stattfinden und Zivilitit eingeiibt werden soll (ebd.: 5).® Da ihr jedoch nur
ein begrenztes Zeitfenster — zwischen neun und dreizehn Jahren — zur Verfigung steht,
um junge Menschen auf die Teilnahme an der Zivilgesellschaft vorzubereiten, kann das
vermittelte Bild der Gesellschaft lediglich eine widerspruchsarme, hochstilisierte und
idealisierte Reduktion der Realitit darstellen (ebd.).

nationalen Selbstbildern. »Der zweite Vorteil ist, dass der Begriff unabhdngig vom Kriterium der
Staatsangehdrigkeitist: An politischer Kultur partizipiert auch, wer kein Staatsangehdorigerist und
deshalb nur begrenzte formale Rechte staatsbiirgerlicher Mitwirkung hat« (Schiffauer, 2002: 4).
Hieraus folgt die Betonung des zivilgesellschaftlichen Engagements, das als Gestaltungsmoglich-
keit auch Menschen ohne deutsche Staatsangehérigkeit offensteht.

8 Cleichwohl variiert zwischen den Staaten Nordwesteuropas die konkrete Ausgestaltung von po-
litischer Kultur insbesondere hinsichtlich des Verhaltnisses zwischen privat und &ffentlich, par-
tikular und allgemein, Individuum und Gesellschaft oder auch fremd und eigen in erheblichem
Mafe, basierend auf der je spezifischen Genese des Verstindnisses von Zivilitit. Wahrend bei-
spielsweise in Frankreich der ordre publicjegliche ethnische, religiése und kulturelle AuRerungen
und Bekenntnisse zum Wohle von Freiheit und Gleichheit aller aus der Offentlichkeit verbannt
und somit den oben beschriebenen Prozess mit rigoroser Konsequenz umzusetzen versucht (vgl.
Bowen, 2010; Fernando, 2014; Mannitz, 2002b), ist in England, das sich explizit als multikulturel-
les Einwanderungsland versteht, die Demonstration der Zugehdrigkeit zu einer ethnischen oder
religiosen community geradezu erwiinscht (vgl. Baumann, 1996; Baumann und Sunier, 2002). In ih-
rer vergleichenden Studie zur Enkulturation von Kindern tlrkeistimmiger Eltern in einer deut-
schen, einerenglischen, einer franzdsischen und einer niederlandischen Schule konstatieren Wer-
ner Schiffauer, Gerd Baumann und Kolleg*innen (2002) Deutschland gegentber der Realitit ein
Einwanderungsland zu sein, einen enormen Rickstand. Basierend auf der einjahrigen Feldfor-
schung an einer Berliner Gesamtschule und der Analyse von dort eingesetzten Geschichts- und
Ceographiebiichern, stellt Mannitz fiir das nationale Selbstverstindnis in Deutschland fest, dass
der christliche Glaube grundsatzlich als »selbstverstandlicher Traditionsbestand der eigenen Kul-
tur gehandhabt« werde (Mannitz, 2002b: 111).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op

159


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Vor dem Hintergrund dieses beschriebenen schulischen Bildungsauftrags widmet
sich Sabine Mannitz (2002b) der besonderen Rolle, die dem konfessionsgebundenen Re-
ligionsunterricht (im Vergleich zu den Niederlanden, Frankreich und England) in der
Bundesrepublik zukommt:

Religiose Erziehung wird gutgeheifden, wenn nicht gar fir notwendig erachtet, um
ethische Grundwerte und einen wesentlichen Bestandteil kultureller Identitit zu
vermitteln. Andererseits wird die Religion aber gewissermafien domestiziert, insofern
der Unterricht staatlicher Kontrolle unterworfen ist. Ziel ist eine Balance in der Ge-
stalt eines durch die Religion gebiandigten Staates sowie einer staatlich gebandigten
Religion (Mannitz, 2002b: 113).

Das in diesem Modell enthaltene Bekenntnis zur freiheitlich demokratischen Grund-
ordnung ist die Bedingung der vom Staat gewahrten Privilegien, welche Korperschaf-
ten 6ffentlichen Rechts und insbesondere die christlichen Kirchen hinsichtlich ihrer in-
stitutionellen Etablierung im 6ffentlichen Schulsystem geniefen. Wihrend das Chris-
tentum im deutschen Bildungssystem durchaus als »selbstverstandlicher Traditionsbe-
stand« (ebd.: 111) der zu vermittelnden kulturellen Identitit gilt, wird der Islam zuvor-
derst als fremdkulturelle Religion gerahmt und eher als Bedrohung wahrgenommen.
Dies umso mehr, da die Dominanz des Radikalisierungsparadigmas (Juschkat & Leim-
bach, 2017) in den islambezogenen 6ffentlichen Debatten mit der Infragestellung der
Verfassungstreue von Muslim*innen einhergeht, was etwa zur zunehmenden Einfluss-
nahme der Sicherheitsbehdrden auf den Bildungssektor fithrt (Hafez, 2014; Juschkat &
Leimbach, 2017; Schiffauer, 2015b). Angesichts dieser Exklusions- und Verdachtslogiken
lasst sich anstatt der oben von Mannitz beschriebenen Balance eine deutliche Schlag-
seite der angestrebten Reziprozitit in Richtung der Domestizierung von Muslim*innen
konstatieren.

Die einleitende Vignette — es ging beim Elternsprechtag in der Al-Tagwa Moschee
tatsdchlich um den Religionslehrer Mohammed Mutlu — hatte bereits illustriert, dass die
islamischen Religionslehrkrifte etwa seitens der klassischen Autorititen in der Moschee
und insbesondere der muslimischen Eltern mit Skepsis und verschiedenen Erwartungs-
haltungen konfrontiert werden. Insbesondere hinsichtlich des Verhiltnisses von Unter-
weisung in der Moschee und schulischem Religionsunterricht herrschen bei vielen El-
tern grofie Verunsicherung einerseits und gefestigte Vorstellungen andererseits. Anders
als in der Moschee miissen die Lehrkrifte in der Schule eine Form religiéser Bildung leh-
ren, die an den staatlich verantworteten kompetenzorientierten Kernelehrplan gebun-
denistund mafigeblich in den Diensten der politischen Kultur der Bundesrepublik steht.
Diese wird allerdings — wie der folgende Vergleich der Hauptschule Nord und des Goe-
the Gymnasiums zeigt — nicht in jeder Schule auf die gleiche Weise vermittelt, sondern
nimmt jeweils unterschiedliche Ausprigungen an, die ich in Anlehnung an Schiffauer’s
politische Kultur (politische) Schulkulturen nenne. Mit diesem Begriff bezeichne ich die
Umsetzung der bundesrepublikanischen politischen Kultur in den Rahmenbedingungen
derjeweiligen Schule bzw. Schulform, die von einer Vielzahl von Faktoren bestimmt wer-
den, wie der Demographie der Schiilerschaft, Herkunftsmilieu, Bildungsstand, natio-
nalen, religiésen und ethnischen Faktoren und letztlich den Erziehungsmethoden und

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

Bildungszielen einer Schule. Nicht zuletzt versuchen auch die mit Deutungshoheit und
Gestaltungsmacht ausgestatteten Akteur*innen, insbesondere die Schulleiter, ihre Vor-
stellung dieser politischen Schulkultur etwa gegeniiber Eltern oder Kollegium geltend
zu machen. Diese Faktoren bedingen, wie ich im Folgenden zeigen werde, das Idealbild,
welches den Schiiler*innen in einer Schule als gesellschaftliche Norm vermittelt wird.
Auf der Basis von teilnehmender Beobachtung sowie von Gesprichen und Interviews
mit den Schulleitern, Schulsozialarbeiter*innen und insbesondere den islamischen Re-
ligionslehrern skizziere ich im Folgenden diese Schulkulturen und analysiere, wie die
Religionslehrer der beiden Schulen ihr Islamverstindnis in Beziehung zu diesen setzen.

3. Islam in der offentlichen Schule
3.1 Ziviler Islam am Goethe Gymnasium

Das Goethe-Gymnasium liegt im Westen des Feldforschungsortes, einem Stadtteil
der seitensder Lokalpolitik als Quartier im Niedergang begriffen wird.” Von den
insgesamt sechs Gymnasien der Stadt verzeichnet das Goethe seit zehn Jahren die
grofiten Schiiler*innenzahlen, wenngleich diese von ca. 1.300 im Schuljahr 2010/11
auf 915 im Schuljahr 2018/19 gesunken sind (wie auch die stadtweite Gesamtzahl der
Gymnasialschiller*innen in denselben Jahrgingen). Auch hinsichtlich des Anteils an
auslandischen Schiller*innen und der Lernenden mit Zuwanderungsgeschichte weist
das Goethe Gymnasium jeweils den héchsten Wert unter den 6ffentlichen Gymnasien
der Stadt auf.’® Letzteres traf 2019 auf ca. 590 Schiiler*innen zu, was einem Anteil von
64,5 % entspricht.” Die Schulsozialarbeiterin ging aber davon aus, dass in den unteren
Klassen der Anteil mittlerweile bei ca. 90 % liegen diirfte (Frau Frank, 17.07.2018). Uber
ein Drittel der Schiilerinnen und Schiiler des Goethe-Gymnasiums sind Muslim*innen
und diese tiberwiegend die Kinder tiirkeistimmiger Eltern. Das macht die Schule auch
fiir tirkeistimmige Familien aus anderen Stadtteilen attraktiv und manche Kinder und
Jugendliche nehmen tiglich eine Busfahrt von bis zu einer Stunde auf sich, um das
Goethe Gymnasium zu besuchen (ebd.). Zugleich verzeichnete die Sozialarbeiterin eine

9 Der Westen ist vom Wohnbereich Stadtmitte, welcher dem gewerblich gepragten Innenstadtbe-
reich entspricht, nicht nur durch eine mehrspurige Bahntrasse raumlich getrennt; auch demogra-
phisch ergebenssich laut Bevolkerungsbericht 2017 deutliche Divergenzen beispielsweise hinsicht-
lich des geringeren Durchschnittsalters der Wohnbevélkerung oder eines hoheren Auslanderan-
teils (Bevolkerungsbericht Feldforschungsort 2017).

10 LautSchulstatistik verfiigen Schiiler*innen iber eine Zuwanderungsgeschichte, wenn mindestens
eines der folgenden Merkmale zutrifft: »(1) die Person ist im Ausland geboren und nach Deutsch-
land zugewandert, (2) mindestens ein Elternteil ist im Ausland geboren und nach Deutschland
zugewandert oder (3) die Verkehrssprache in der Familie ist nicht Deutsch«. (Stadt [..., Feldfor-
schungsort], 2019).

1 Der Durchschnitt des Anteils von Schiiler*innen mit Zuwanderungsgeschichte liegt an der Ge-
samtschiilerzahl aller sechs Gymnasien liegt bei 41,1 % (zum Vergleich: an den Hauptschulen be-
tragter58.7 %). Der Anteil Lernender mit auslédndischer Staatsbiirgerschaft liegt am Goethe Cym-
nasium mit 7,5 % —entsprechend 69 Schiiler*innen —ebenfalls iitber dem durchschnittlichen Wert
von 5,0 % (Hauptschulen: 32,7 %).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

»Abnahme des Anteils von Akademikerkindern« (ebd.) an der Schiilerschaft, womit sie
implizierte, dass Tiirkeistimmige eher dem Arbeitermilieu entstammen. Aus diesen
parallel verlaufenden Entwicklungen resultierte ein sich selbst verstirkender Prozess
der zur Konsolidierung eines »Tiirkischen Blocks« (Herr Miiller, 06.07.2018) am Goethe
Gymnasium fithrte. Wie oben erwihnt hatte sich @iber die Jahre folglich der Ruf als
»Tiirkenschule« oder »Tiirkisches Gymnasiumc« (ebd.) durchgesetzt, an dem jeder das
Abitur schaffe. Auch Dr. Abdullah aus der Al-Taqwa Moschee und Zekeriya, der ehemali-
ge IGMG-Funktionir hatten hier ihre Allgemeine Hochschulreife erworben. Neben den
tiirkeistimmigen Schiiler*innen besuchten auch kleinere Gruppen mit marokkanischer,
polnischer, russischer und tamilischer familiirer Migrationserfahrung die Schule und
viele nahmen nachmittags am Muttersprachlichen Unterricht teil. Abgesehen von der
groflen Anzahl an Muslim*innen gehérten viele Schiiler*innen dem Christentum an
und es gab kleine Gruppen von Baptist*innen und Hindus.

Das Goethe-Gymnasium wurde in den 1870er Jahren als Rektoratsschule der Fran-
ziskaner gegriindet und ist somit exemplarisch fiir die historische Rolle der Kirchen in
der Etablierung des éffentlichen Bildungssystems." Das heutige Gebiude wurde in den
1970er Jahren errichtet und 2003 durch einen Erweiterungsbau vergrofert. Die Archi-
tektur ist typisch fiir viele >Bildungsfabriken< der 1970er Jahre, die unter der Primisse
errichtet wurden, durch Systembauweise, minderwertige Materialien und zweitrangige
Architekturleistungen die Kosten gering zu halten. »Die angeblich so funktionstiichti-
gen Grundrisse der [...] Schulen sind das Zeugnis einer Gesellschaft, fir die Bildung eher
Last als Lust ist, und die gut und gerne als Mahnmale einer kinderfeindlichen Politik be-
zeichnet werden kénnen.« (Lederer, 2010: 20).

Am Goethe Gymnasium besuchte ich den Islamunterricht in den Jahrgingen sechs
und sieben gelegentlich und begleitete die beiden Kurse des zehnten Jahrgangs konti-
nuierlich und intensiv. Hier lernte ich auch den Moschee-Hilfslehrer Engin und die jun-
gen Frauen um Zeynep von der oben beschriebenen Milli-Goriig Mddchengruppe kennen
(Kap. .2 & Kap. I1.3), die fortan den Raum Schule nutzten, um regelmifig mit mir ins
Gesprich zu kommen. Neben der teilnehmenden Beobachtung des Unterrichts, in der
Mensa und auf dem Schulhof fiithrte ich Interviews mit zahlreichen Schiiler*innen, der
Schulsozialarbeiterin, dem Schulleiter und dem Religionslehrer Mohammed Mutlu.

Herr Miiller - Demokratische Spielregeln lernen
Parallelgesellschaften existieren! Wenn auch sehr friedlich nebeneinander! Aber das
Eis der Demokratie ist diinn (Herr Miiller, 06.07.2018).

Auf meine erste Anfrage an die Schulleitung, am Islamischen Religionsunterricht teil-
nehmen zu diirfen, erhielt ich eine knappe Absage. Ich bat den Schulleiter noch ein-

12 Historisch liegt die starke Rolle der Kirchen im deutschen Bildungssystem darin begriindet, »..dass
religiése und politische Macht hier nicht so frith voneinander getrennt wurden als anderswo, so
dass die christlichen Kirchen und spezielle die Protestanten noch lange Zeit eine Mitsprache in
offentlichen Angelegenheiten — sich also auch in Fragen positionierten und profilierten, die et-
wa in Frankreich schon langer als exklusiv staatliche Sache aufgefasst wurden. Die Kirchen waren
wihrend des 19. Jahrhunderts insbesondere auch in den Aufbau eines iiberregionalen deutschen
Bildungswesens involviert.« (Mannitz, 2002:112).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

mal um einen Interviewtermin in der Hoffnung, ihn im persénlichen Gesprich umstim-
men zu konnen und letztlich schien meine Assoziierung mit einem »so renommierten
Haus« (Herr Miiller, 06.07.2018) wie dem Zentrum fiir Islamische Theologie Minster
(dessen Leiter Mouhanad Khorchide oft medienwirksam seinen >Islam der Barmherzig-
keit< vertritt) ihn zur Meinungsinderung bewogen zu haben. Der Schulleiter erhoffte
sich von meiner Unterrichtsbegleitung nicht zuletzt auch handlungsleitendes Wissen
fiir den Umgang mit den Problemstellungen und Herausforderungen, die er gesamt-
gesellschaftlich, lokal und ebenso im Schulalltag hinsichtlich des Zusammenlebens mit
Muslim*innen identifizierte:

Mich wiirde interessieren, welche Verhaltensweisen man fiir sich ableiten kann, um
eine starkere Einbindung in die Spielregeln der Schule zu ermoglichen. Das Ganze mit
dem Ziel, Konfrontation rauszunehmen, Toleranz zu leben und die gegenseitigen Be-
findlichkeiten zu verstehen (Herr Miiller, 06.07.2018).

Der Ruf des >Tirkengymnasiums« sei zwar ein ungewolltes Stigma, es gebe aber keine
Bestrebungen dem aktiv entgegenzuwirken, denn der Grund liege in den soziodemo-
graphischen Entwicklungen des Stadtteils, die der Schulleiter mit einer Anekdote zu er-
lautern suchte:

Ich sag mal hier war der Bergbau lange polnisch-russisch gepragt. Seit den 1990ern
kann man dann einen Strukturwandel feststellen. CGutes Beispiel ist ein polnischer
Buchhandler, den ich lange kenne und der mir auch mal gute Biicher besorgt hat.
Ich sag mal mit den Polen und Russen gab es wenig Reibung, weil die Religion ja die
gleiche war. Er sagt aber irgendwann zu mir, >Ich bin umzingelt!« Tatsachlich ist das
Viertel mittlerweile fest in der Hand der Moscheen (Herr Miiller, 06.07.2018).

Herr Miiller beschrieb in sachlichem Grundton eine in den letzten Jahren »zunehmende
Anspannung« (ebd.) vor Ort, verfiel aber angesichts der gesteigerten 6ffentlichen Pri-
senz von Muslim*innen gelegentlich in eine Rhetorik von Belagerung und Machtiiber-
nahme. Die grundsitzliche gesellschaftliche Polarisierung werde, wie er gleichwohl kri-
tisch anmerkte, von Zeitung und Rundfunk geférdert und fithre vor Ort, zu einer »Verin-
selung zwar friedlich nebeneinander existierender Inseln, aber eben doch nebeneinan-
der« (ebd.). Das Lernklima sei an der Schule zwar grundsitzlich freundlich, er relativier-
te aber: »Unter dieser Decke gibt’s schon enorme Ressentiments und grofRen Druck. Die
Jugendlichen kommen halt historisch woanders her und das fithrt dazu, dass sie natiir-
lich auf einer Identititssuche sind, auf der Suche nach Geborgenheit und das fiihrt na-
tiirlich zu diesen gruppendynamischen Prozessen« (Herr Miller 06.07.2018). Als solcher
wurde analog zur »Verinselung« der Stadtgesellschaft in der Schule beispielsweise die
»kulturelle Cliquenbildung« (ebd.) identifiziert, in der viele Lehrer*innen ein Hindernis
fir die Herausbildung eines funktionierenden Klassenverbandes sahen. Nicht zuletzt
beobachtete der Schulleiter Richtung Oberstufe eine »zunehmende Verschleierungsten-
denz« (ebd.), die auch von anderen Lehrkriften als problematisch wahrgenommen wur-
de. Auch, wenn beispielsweise die baptistischen Schiiler*innen ebenfalls eine tiberaus
konsequente Religionspraxis verfolgten und - wie viele muslimische Jugendliche auch

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op

163


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

— einen Grofteil der Freizeit in ihrer Gemeinde verbrachten, sah Herr Miiller das Gros
der des religionsbezogenen Konfliktpotentials in Auseinandersetzung mit den Letzte-
ren. Bemerkenswert ist an dieser Stelle, dass der diversen Schiilerschaft eine duflerst
homogene Lehrerschaft gegeniiberstand; unter den iiber 70 Kolleginnen und Kollegen
waren Anfang 2020 lediglich sechs Namen mit offensichtlich nicht herkunftsdeutscher
Familiengeschichte zu finden. Der Religionslehrer Herr Mutlu bringe aber, so der Schul-
leiter, ein Moment der Identifikation fiir die muslimischen Schiiler*innen mit, das un-
bedingt hiufiger vertreten sein miisse. Gleichwohl riumte er ein, dass die Beschifti-
gung Hidschab tragender Lehrerinnen auf enormen Widerstand stofRe: »Wir hatten auch
mal eine Vertretungskraft mit Kopftuch im Gesprich, da ging das Kollegium aber direkt
hoch! Ich sag mal an der Stelle ist noch einiges zu tun« (ebd.). Hinsichtlich der Einbin-
dung der muslimischen Eltern beklagte der Schulleiter:

Das ist ziemlich schwer, die Eltern zur Beteiligung zu bewegen. Ich sehe auch nicht ein,
dass ich grofd Kontakte mit den Gemeinden oder Vereinen pflege. Dass die hier versu-
chen, Einfluss zu nehmen, sehe ich nicht ein. Aber ich bin der Meinung, das schulin-
ternes Wissen iber die Prozesse hier auch aus der Schule herauskommen muss. Das
Wissen (iber demokratische Prozesse ist einfach in vielen muslimischen Gruppen so
nicht vorhanden. Da gibt es einfach andere Hierarchien (Herr Miiller, 06.07.2018).

Herr Miiller betonte wiederholt die Rolle der Schule als Vermittlungsinstanz fiir Demo-
kratieverstindnis und zivilgesellschaftlichen Biirgersinn, die mitzuteilen eine zentrale
Aufgabe der Schule sei. Wihrend die Dissemination des in der Schule gelehrten de-
mokratischen Wissens nach auflen zwar wiinschenswert sei, sah der Schulleiter die
Aufgabe der Schule aber auf die Vermittlung an die Schiiler*innen beschrinkt. Zugleich
wurden fiir die zwar als notwendig erachtete und gewiinschte, letztlich jedoch ausblei-
bende Kooperation mit den muslimischen Eltern eben jene verantwortlich gemacht.
Den lokalen Moscheegemeinden gegeniiber herrschte grofies Misstrauen und Kontakte
oder gar Kooperationen wurden aufgrund der Befiirchtung politischer Einflussnahme
ausgeschlossen. Diese klar formulierte Haltung gegeniiber muslimischen Eltern und
Moscheegemeinden steht in scharfem Gegensatz zu der mehrfach gedufierten Frage an
die Forschung, »wie man agieren kann, um die Gemeinschaften mehr ins Schulproze-
dere zu integrieren« (ebd.). Anders als beispielsweise in England, wo die Partizipation
sich sichtbar identifizierender kultureller und religiser communities am Schulalltag
erwiinscht ist (Baumann und Sunier, 2002: 26-28), trifft dies auf das Goethe-Gym-
nasium, wie fir das Schulsystem in Deutschland im Allgemeinen, nicht zu. Lediglich
zu reprisentativen Veranstaltungen wie beispielsweise der Schulabschlussfeier wurde
»schonmal ein Imam« eingeladen (Herr Milller, 06.07.2018). Auch die Verwendung der
Muttersprachen der Schiiler*innen, sei es im muttersprachlichen Unterricht, auf dem
Schulhof oder in Formularen fiir die Eltern, wie vom Schulamt einmal vorgeschla-
gen, stofdt seitens des Schulleiters auf Skepsis, schlieflich miisse man in dem Land,
in dem man wohne, auch die entsprechende Sprache sprechen (ebd.). Wer dies nach
Jahrzehnten nicht geschafft habe, »kann doch wieder gehen« (ebd.)

Der Schulleiter des Goethe Gymnasiums sah die Schule als die zentrale Institution
um >demokratische Spielregeln«zu erlernen und vertrat somit idealtypisch ein Verstind-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

nis der 6ffentlichen Schule als Instanz der Sozialisation in die nationale politische Kultur,
wie oben mit Schiffauer (2002: 1-15) erliutert. Zur Erziehung freier und individueller
Staatsbitrger*innen sieht der Schulleiter das Festhalten an den Muttersprachen der Mi-
grant*innenkinder und -enkelkinder, als fremdkulturell kategorisierte Beziige und Sym-
boliken oder etwa die Kooperation mit Moscheegemeinden entsprechend als hinderlich
an. Obgleich Moscheevereine durch ihre teils umfassenden weltlichen Bildungsangebo-
te auch zivilgesellschaftliche Partizipation férdern konnen, stand fir Miiller die Vermei-
dung politischer Einflussnahme durch potenziell undemokratische Organisationen im
Vordergrund. Zwar halten auch die von Miiller erwihnten Pol*innen und Russ*innen an
ihren muttersprachlichen transnationalen Netzwerken fest; gleichwohl sah Miiller — der
zeitweise auch katholische Religion unterrichtete — mit diesen im Alltag weniger Kon-
fliktpotential, da sie der gleichen Religion wie die deutsche Mehrheitsgesellschaft an-
gehoren. Demgegeniiber kommentierte er — wenngleich durch die Anekdote des polni-
schen Buchhindlers indirekt und distanzierend - die zunehmende Prisenz von Mus-
lim*innen im 6ffentlichen Raum in einer Rhetorik von Bedrohung und Belagerung.
Offenbar aus einem Verstindnis des christlichen Glaubens als traditionellem Be-
standteil der eigenen Kultur verwendete der Schulleiter eine gestaffelte »Taxonomie von
kultureller Differenz« (Mannitz & Schiffauer, 2002: 67-100), durch die das Fremde in
den Muslim*innen verdichtet«wird (vgl. Schiffauer, 2015a: 24—25). Die Verbindung, wel-
che die Welt des Hauses mit der religiosen Ordnung eingeht, oder mit anderen Worten der
Nexus von Tradition bzw. Kultur und Religion, scheint aus dieser Perspektive also erst
dann problematisches Potential zu entwickeln, wenn diese Religion der >fremdkultu-
relle« Islam ist. Der Schulleiter entscheidet zwar nicht autonom dariiber, welche Ficher
in der Schule angeboten werden — er kann weder den muttersprachlichen Unterricht
abschaffen noch das Tragen religiéser Kleidung oder die Verwendung anderer Sprachen
als Deutsch in der Schule unterbinden; gleichwohl prigt er durch seine Weisungsmacht
und als letzte Instanz des Konfliktmanagements mafdgeblich die politische Schulkultur.
Ein Beispiel stellt die Forderung an den Islamischen Religionslehrer dar, er moge auf die
Schiiler*innen der Mittelstufe einwirken, das Fasten im Monat Ramadan einzustellen
(was dieser ablehnte). Der Schulleiter erliuterte mir gegeniiber explizit die Erwartun-
gen an den Islamlehrer dessen Religionsverstindnis in den Diensten dieser Schulkultur
stehe und die von Herrn Miiller identifizierten Konfliktpotenziale zu entschirfen helfe.

Der Islam muss sich in Deutschland anpassen... nein, nicht anpassen... weiterentwi-
ckeln. Die Aufklarung, wenn die nicht weltpolitisch sowieso gekippt wird... und be-
stimmte philosophische Einfliisse sind nun mal am Islam vorbeimarschiert. Und da
kommen Leute wie Herr Mutlu genau richtig, die sagen, >Die und die Suren spiegeln
sich eigentlich genau in der deutschen Verfassung.< Eine Theokratie in einer Demo-
kratie kann einfach nicht existieren! Da muss eben die Orthografie, wie wir dann im
christlichen Kontext sagen [..] angepasst werden (Herr Miiller, 06.07.2018).

Mit anderen Worten, der Islam habe die Aufklirung verpasst und miisse sich von seinem
vormodernen vermeintlich universalen Anspruch auf eine politische Umsetzung seiner
Ideale in die theokratische Herrschaftsform des Kalifats verabschieden, um sich in die
zivilen Buirgergesellschaften Europas einfiigen zu kénnen. Die Schule miisse dabei ihren

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op

165


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Beitrag zur Domestizierung des Islam leisten und gewissermafien ein Gegengewicht zu
den Moscheen darstellen. Das Potential einer solchen >aufgeklirten« Auslegung sei dem
Koran zwar inhirent, es bediirfe aber Menschen wie dem Islamlehrer Herrn Mutlu, um
dies erst herauszustellen und die notwendige Weiterentwicklung des Islam anzustofRen
vermag.

Ich schatze daher Herrn Mutlu sehr, der sich selbst als Vertreter eines sozialen Islam,
gibt es den Begriff? ... eines sozialen oder reformerischen Islam versteht. Sie haben ja
unter den Muslimen eine sehr starke Binnendifferenzierung, die lokal sehr kleintei-
lig ist. Herr Mutlu hat fiir sich deshalb klar, er bleibt aus [...; Feldforschungsort] raus,
also ist hier nicht wohnhaft. Das vor allem, um einer Vereinnahmung durch die eine
oderandere Gemeinde zu vermeiden. Er hat zwar gute Kontakte hiervor Ort, aber bleib
sonst aus [...; Feldforschungsort] raus (ebd., Anm. d. Verf.).

Herr Mutlu wurde also seitens des Schulleiters aufgrund seines vermeintlich reformeri-
schen Ansatzes geschitzt und galt als unparteiisch, da er nicht in der Stadt wohnhaft und
folglich mit keiner der Gemeinden assoziiert war. Im Jahr 2019 kaufte Mutlu schlieflich
ein Haus im Feldforschungsort, um den Weg zum Arbeitsort zu verkiirzen und fortan
trafich ihn in verschiedenen Moscheen zum Freitagsgebet.

Wahrend die konkrete Form der politischen Schulkultur erst im Vergleich mit der
Hauptschule deutlich wird, zeigt sich hier, inwiefern der Schulleiter konkrete Ansprii-
che an die Rolle des Islamischen Religionslehrers formuliert und ihn gelegentlich auch
durch konkrete Forderungen an den Lehrer herantrigt. Das von Mohammed Mutlu ver-
mittelte Islambild und letztlich sein religioses Selbstverstindnis wird somit potenziell
in Frage gestellt. Im Angesicht dieser bis hierher beschriebenen Erwartungshaltungen
seitens der Eltern, der staatlichen Richtlinien des Lehrplans und der konkreten Erwar-
tungen des Vorgesetzen soll nun ein kurzer Blick auf die religiése Sozialisierung und das
professionelle Selbstverstindnis des Religionslehrers und seine Antwort auf die Projek-
tionen des Schulleiters geworfen werden.

Mohammed Mutlu - im Dienst fiir Gott und die Gesellschaft

Der Religionslehrer Mohammed Mutlu, der zur Zeit der Feldforschung Anfang Dreifig
war, erzihlte die Geschichte seiner religiésen Entwicklung als Transformationsprozess.
Seine Familie gehort dem Milli Goriig-Milieu an, das er als konservativ und politisiert be-
schrieb. Sein Grofdvater viterlicherseits griindete in der siiddeutschen Stadt in der Mo-
hammed geboren wurde die erste Moschee und erhielt persénlich Besuch von Necmett-
in Erbakan (siehe Kap. I1.3., Abs. 2), der ihn zum Beitritt der Gemeinde zur Milli Goriig-
Bewegung iiberzeugen wollte. Gegen den Widerstand des GrofRvaters entschied sich die
Gemeinde schliefilich dafiir. Miitterlicherseits ist die Familie aufierdem von einer weni-
ger politischen als vielmehrvon Volksfrommigkeit geprigten Religiositit beeinflusst, die
er auf die Zugehorigkeit zur Ismail Aga Cemaat zuriickfiihrte, einem dem Naksibendi-
Sufismus zugerechneten Orden. Mohammed Mutlu beschrieb die Moschee des Grof3va-
ters als einen unbeschwerten Ort, in dem die Kinder spielen und Zeichentrickfilme im
Fernsehen anschauen konnten. Zuhause und auf Autofahrten horten die Eltern eher Kas-
setten mit Predigten berithmter, teils islamistischer Redner wie Timurtag Ugar, Citbbeli

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

Ahmet Hodscha oder auch Fethullah Giilen.” Seine Sozialisation war, so erklirte Mo-
hammed, von einem »religiosen schwarz-weifl Denken« (Mohammed Mutlu, 29.11.2018)
gepragt. Schlieflich fand er den Weg zur Hizmet-Bewegung, die auf den in den USA le-
benden tiirkischen Prediger Fethullah Giilen zuriickgeht. Im dortigen Unterricht lernte
er die Werke des Naksibendi-Scheikh Said Nursi (1876-1960), auf den sich Giilen stiitzt,
kennen, was seine Beziehung zur Religion mafigeblich verinderte:

Es war so bewegend, weil das freundlich war! Weil das herzergreifend war, weil es
barmherzig war. Hort sich jetzt vielleicht ein bisschen kitschig an, aber das war es
wirklich. [..] Das war kein polarisierendes Verstindnis, es war kein ausgrenzendes
Verstandnis, sondern ganz im Gegenteil, ein einnehmendes Verstindnis, dass man
versucht hat, sozusagen die Menschen fiir den Glauben zu gewinnen (Mohammed
Mutlu, 29.11.2018).

Said Nursi wie auch Giilen sehen den Islam von der Moderne herausgefordert und man-
gels Antworten auf neue Fragen, die Muslime Gefahrlaufen, ihren individuellen Glauben
zu verlieren. Dem setzte Nursi »die Stirkung des Glaubens im Privaten und die gleich-
zeitige Partizipation an der Gesellschaft« entgegen, Prinzipien, die bald zu den zentralen
Aspekten der Hizmet-Bewegung wurden (Agai, 2010: 15).** Neben den etablierten Ver-
binden ist auch die Hizmet- oder Gillen-Bewegung in Deutschland tiberaus aktiv, im
Vergleich zu ersteren aber wenig sichtbar. Sie tritt vornehmlich als »transnationales Bil-
dungsnetzwerk« (Geier und Frank, 2016: 103) in Erscheinung, dessen Aktivititen »das
Resultat der zutiefst islamischen Ideen Fethullah Gillens sind und [...] deshalb so erfolg-
reich sind, weil sie [...] in vielen Fillen keinen religiosen Charakter haben« (Agai, 2010:
10). In einem Image-Video der der Hizmet-Bewegung zugehdorigen Stiftung Dialog und
Bildung heif3t es entsprechend: »Hizmet steht fiir Bildung, Dialog, Menschenrechte, ein
zeitgemafles Islamverstindnis und noch vieles mehr.« (eingeblendet wird weiter »hu-
manitire Hilfe«) (Stiftung Dialog und Bildung, 25.02.2020). Neben privatwirtschaftli-
chen Firmengriindungen und sozialpolitischem Engagement steht aber die weltweite
Bildungsarbeit im Vordergrund, die sich in der Griindung von Nachhilfezentren, Kin-
dergirten, allgemeinbildenden Schulen in privater Trigerschaft oder den bundesweit
operierenden Dialogvereinen niederschligt. In der 6ffentlichen Diskussion stof3t die im-
plizite religiése Motivation des Engagements der Bewegung auf zwiegespaltenes Echo,
das sich zwischen dem Verdacht islamistischer Unterwanderung und der Verklirung

13 NachYilmaz (2014: 375) bedienen online Angebote wie die weiterhin verfiigbaren YouTube Videos
des im Jahr 2000 verstorbenen Predigers Timurtas Ucar den Bedarf nach tiirkischsprachiger isla-
mistischer Propaganda, was salafistischen Predigern den Ndhrboden entziehe und ihre Argumen-
tationsriume besetze. Ahmet Mahmut Unlii alias Ciibbeli Ahmet Hodscha GLehrer Ahmet mit der
RobeJ) ist einer der bekanntesten Prediger der Tiirkei und bietet seinen Zuschauer*innen in zahl-
reichen Internetvideos und Fernsehauftritten Antworten auf ihre Fragen zu Islam (ebd.: 373). Er
ist Mitglied der Istanbuler ismail Aga Cemaati, die dem sufischen Orden der Naksibendiyya zuge-
rechnet wird. Mutlu benennt die Ebene seiner Predigten als »Volksniveau« und »nicht fiir jeman-
den, der sich wirklich vertiefen méchte« (Mohammed Mutlu, 29.11.2018).

14 Zur Stirkung des Glaubens gelte es nach Nursi, die drei Ubel (1.) Unwissenheit und Ignoranz, (2.)
Armut und (3.) Zwietracht zu bekdmpfen, was letztlich in der Konzeption eines aus religiéser Mo-
tivation geleisteten Dienstes (hizmet) am Menschen miindete (Agai, 2010: 15).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

als interkultureller Briickenbauer bewegt.” Fiir Mohammed Mutlu jedenfalls fithrte die
Teilnahme an den Aktivititen von Hizmet zu einem grundlegenden Wandel in Richtung
eines offenen und inklusiven Islamverstindnisses, das er heute durch die Leitung eige-
ner Gesprichskreise weitergibt. Wihrend des Studiums der Islamischen Theologie und
der dortigen Auseinandersetzung mit Kommiliton*innen verschiedenster islamischer
Konfessionen lernte er auferdem die innerislamische Pluralitit kennen. Pluralititsto-
leranz bzw. Ambiguititstoleranz stellten auch zentrale Lernziele in seinem Unterricht
dar, denn im Islam gebe es nicht nur richtig und falsch, sondern auch Grauténe. Die-
se Einstellung, so hob er hervor, habe er zuvorderst »durch die Giilen-Bewegung ken-
nengelernt, dass man sagt alle Menschen sind Menschen und miissen akzeptiert und re-
spektiert werden« (Mohammed Mutlu, 29.11.2018). Mohammed war von Giilens Position
tiberzeugt, dass diese Haltung zutiefst islamisch ist und, da sie mit dem Grundgesetz
der Bundesrepublik iibereinstimme, auch dieses als islamisch gelesen werden kann. In
der Tradition von Hizmet sprach Mutlu sich fiir ein islamisch motiviertes gesellschaftli-
ches Engagement aus und argumentierte gegen die vermeintliche Unvereinbarkeit von
Islam und demokratischen, westlichen Systemen:

Viele sagen, Deutschland ist dar al-harb [Haus des Krieges] und das finde ich so schade,
diese Meinung z.B. und mich wiirde es freuen, wenn man es eben nicht so sieht. Wenn
man nicht sagt, das istdar al-harb, sondern dass man sagt, ja, hier ist eigentlich dar
as-salam [Haus des Friedens], also hier ist eigentlich das Land des Friedens letztend-
lich. Man kann hier seine Religion ausleben, manchmal sogar mehr als in vielen ande-
ren muslimischen Landern (Mohammed Mutlu, 29.11.2018; Anm. d. Verf.).

Die Aufteilung der Welt in Territorien oder >Hiuser« wie dar al-Islam, das »Haus des Is-
lam, dar al-harb, das >Haus des Krieges< und verwandten Konzepten wie dar al-‘ahd, das
»Haus des Vertrags< wurde bereits in den ersten Jahrhunderten des Islam von Rechts-
gelehrten eingefiihrt (Albrecht, 2016, Abs.1). Die genaue Definition dieser Kategorien
wurde in der islamischen Geschichte auf vielfiltige Weise interpretiert und spielt ei-
ne Schliisselrolle in islamischen Rechtsdebatten iiber die Beziehungen von Muslim*in-
nen und nicht-Muslim*innen etwa in Europa (ebd.).’® Dass Deutschland fiir Muham-

15 Wihrend die von vielen Akteuren geiibte Zuriickhaltung hinsichtlich der Zugehdérigkeit in der Be-
wegung ihr den Vorwurf der Intransparenz und Konspiration einbringt (Riissmann, 2013) und die
umstrittene Islamkritikerin Necla Kelek die Bewegung als »Sekte mit Konzernstruktur« (2008) be-
zeichnet, sehen andere in ihr das Potential, eine »Briicke zwischen den Kulturen« (Karakoyun, et
al. 2010) bauen zu kénnen. Das Kategorisierungsproblem, das zu diesen Widerspriichen und Un-
sicherheiten fiihrt, resultiert aus dem Hinwegsetzen (iber die weitgehend sedimentierte Dichoto-
mie vonislamisch<und >sdkular< bzw. swestlich-modernc.

16  DieInterpretation des Salafi Abu Samira beispielsweise lautet anders als jene des Religionslehrers
Mohammed Mutlu: »Es gibt drei Situationen: dar al-kufr, dar al-Islam und dar al-harb. dar al-harb
gibt es nicht im Moment. Das gibt es nur, wenn der Krieg ausgerufen wird. Entweder vom Kalifat
oder von den Gelehrten. Wenn wir in dar al-harb sind, dann ist die einzige Moglichkeit wie man
miteinander in Ruhe leben kann, dass die kuffar akzeptieren, dass die Muslime die Demokratie
nicht als das Nonplusultra ansehen, aber sich demokratiefreundlich verhalten. Also sprich, nicht
gegen die Demokratie ankdmpfen und nicht die Gesetze der Demokratie verletzen. Und auf der
anderen Seite haben wir daral-Islam und da gibt es klare Grenzen und Regeln, wie die Muslime sich

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

med Mutlu ein Haus des Friedens darstellt, wird nachvollziehbar, betrachtet man den
Status der Giilen- bzw. Hizmet-Bewegung in der Tiirkei. Seit dem Putschversuch vom
15. Juli 2016, fiir welchen das Erdogan-Regime Fetullah Giilen persénlich verantwortlich
macht, wird die Bewegung dort als Terrororganisation eingestuft (vgl. Inat u.a. 2019)
und ihre Anhinger sind Repressionen und Verfolgung ausgesetzt. Seither wagte Mo-
hammed Mutlu es entsprechend nicht mehr, zum Familienbesuch in das Land zu reisen.
Wihrend die meisten tirkeistimmigen Muslim*innen in Deutschland und insbesondere
auch Verbinde wie die IGMG, mit der Mohammed ja sozialisiert wurde, die Identifika-
tion und emotionale Verbundenheit mit der Tiirkei pflegen und transnationale Mobili-
tit, etwa durch regelmiflige Besuche in den Ferien, den dominanten way of being (Levitt
& Glick-Schiller, 2004: 101; vgl. Kap.1114., Abdurrashid) darstellt, wurde dieser Lebens-
und Selbstentwurf fiir Mohammed voriibergehend verunméglicht. Esist fiir ihn daher
auch von persénlicher Bedeutung, Konvergenzen zwischen der islamischen Lebenswei-
se und der normativen Ordnung der deutschen Zivilgesellschaft zu schaffen, die sowohl
in den deutschen Islamdebatten wie auch in islamischen bzw. islamistischen Diskur-
sen als Antipoden dargestellt werden. Uber die Erwartungen an die professionelle Rolle
des Staatsbediensteten hinaus ist Mohammeds Argumentation also auch von einer in-
trinsischen Motivation getrieben, als in Deutschland geborener Muslim Kompromisse
zwischen den Ordnungen seiner Religion mit jenen der Bundesrepublik herauszustellen
und die Beziehung zu normalisieren. Dieses Bemiihen kann als eine diskursive Praxis
des home-making oder homing (vgl. Boccagni, 2017; Andersen & Pedersen, 2018) gelesen
werden, d.h. eine Praxis, durch welche die Unsicherheiten dessen, was Rebecca Saun-
ders »belonging trouble« (Saunders, 2003: 25) nennt, zu bewiltigen gesucht wird. Homing
»may in other words work as a concept that de-naturalises taken for granted processes
of belonging and opens for an understanding of performances [...] to adapt tension and
even respond to conflicts.« (Andersen & Pedersen, 2018: 83). In diesem spannungsvollen
»ontological struggle« (ebd.) werden Gewissheiten und Zugehorigkeiten ausgehandelt
und etwa der diskursive Antagonismus Islam — Europa neu ausgerichtet. Um dies isla-
misch-theologisch zu begriinden, hob Mohammed - wie auch Ahmad Lahbabi aus der
Al-Tagwa Moschee und der Salafi-Influencer Abdurrashid — das Konzept der>Zwecke der
Scharia« (maqasid as-Sari‘a) als hilfreich hervor (vgl. Kap. I11.1.2), da sich hiermit flexibel
und zugleich islamisch legitim argumentieren lasse. Da das Konzept in seiner theologi-
schen Tiefe nicht fir den Unterricht geeignet ist, versucht Mohammed, wie wir im Fol-
genden Kapitel noch sehen werden, es im Unterricht zumindest implizit zu vermitteln.

gegeniliber den Minderheiten zu verhalten haben, dass sie ihre Religion ausiiben kdnnen, aber z.B.
dass, wenn eine Kirche kaputt geht, dass sie die nicht neu aufbauen diirfen. Aber sie diirfen ihre
Religion praktizieren, dirfen aber nicht dazu aufrufen. Dann gibt es noch das Nonplusultra, dass
die ganze Welt dar al-Islam ist. und dann mussen sich die nicht-Muslime, die kuffar natiirlich den
Muslimen unterordnen unter der Scharia. Genauso wie wir jetzt unter dem Demokratie-Mantel
leben, unter der Scharia leben. Was aber nicht heifit, dass es ihnen dadurch schlecht geht. Weil
in Spanien damals ging es den kuffar ja nicht schlecht.« (Abu Samira, 02.05.2019). Wéhrend die
genannten geo-religiosen Kategorien nicht Koran und Sunna entspringen, sondern Produkte von
Celehrten der islamischen Friihzeit sind, weist der Koran durchaus Konzepte in Verbindung mit
dem Begriff dar auf, die indes zuvorderst eschatologischer Natur sind, wie dar al-akhira, dassewige
Haus<oder dar as-salam, das >Haus des Friedens< (Albrecht, 2016: Abs. 2)

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op

169


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Da sowohl der Islam als auch die Bundesrepublik alle Méglichkeiten der freien und rei-
bungsarmen Religionsausiibung béten und Konvergenzen somit leicht herzustellen sei-
en, gebe es insbesondere unter den Muslim*innen Nachholbedarf dies zu erkennen und
zu akzeptieren: »Da liegt der Ball im Feld der Muslimel« (Ebd.).

Wihrend der Schulleiter Mohammed als Vertreter eines >sozialen Islam«<bezeichnete,
betonte der Lehrer, sich selbst nie so kategorisiert zu haben und sich vielmehr mit dem
Begriff des »zivilen Islam« (Kardasg, 2017) zu identifizieren, mit dem er sich von Spielar-
ten eines politischen Islam wie ihn die Milli-Goriig Bewegung vertritt, distanzierte. Mut-
lu bezog sich explizit auf den tiirkischen Rechtswissenschaftler und Philosophen Arhan
Kardas, der die Wendung als Gegenbegriff zu »Staatsislam« und >politischem Islam« ver-
steht.

In Abhebung von diesen Begriffen meintsziviler Islam« (arab. el-islam el-medeni, [sic!])
eine werte- und vertragsbasierte Erscheinungsform der islamischen Religion, deren
Prinzipien und Zielsetzungen historisch zuerst in Medina zwischen 622 und 661 ge-
sellschaftlich vertreten wurden. [...] Der Islam von Medina, mit anderen Worten: der
zivile Islam, legte grofden Wert darauf, Entscheidungsprozesse durch Demokratie-dhn-
liche Partizipation zu gestalten. Dabei bediente er sich gewisser koranischer Prinzipien
wie Treueidvertrage (bey‘a) und Beratschlagung (schiird) und versuchte, einen Konsen-
sus der Bevélkerung bei der Bildung der Regierung herzustellen (Kardas, 25.02.2018).

Dieses Islamverstindnis schafft eine Konvergenz zur politischen Kultur der Bundesre-
publik, da beide auf die Kultivierung von zivilgesellschaftlichem Biirgersinn abstellen.
Gleichwohl betonte Mohammed Mutlu, angesichts des von ihm favorisierten zivilen Is-
lamverstindnisses: »Ich muss aufpassen, dass ich nicht als Reformer gesehen werde!«
(Mohammed Mutlu, 04.10.2018). Dies wiirde seine Glaubwiirdigkeit bei den Eltern und
vermutlich auch bei den Autorititen in den Moscheen beschidigen. Viele der jugendli-
chen Kursteilnehmer*innen sahen ihren Lehrer indes als>Gelehrten<mit entsprechender
Autoritit. Dass er iiberdies Kolleg*innen und der Schulleitung gegeniiber auch fiir das
Recht auf freie Religionsausiibung in der Schule — insbesondere das Fasten im Ramadan
- eintrat, festigte sein Standing unter den muslimischen Schiller*innen, die ihn als ei-
nen der Ihren ansahen. Hier sei nochmal an das oben erwihnte Beispiel erinnert, als der
Schulleiter Herrn Mutlu nicht lange nach dessen Einstellung bat, einen Schiiler vom Fas-
ten abzuhalten, da dieser am Tag zuvor fast kollabiert sei. Der Lehrer lehnte dies mit dem
Verweis ab, dass er als muslimischer Religionslehrer nicht die religiésen Gebote in Frage
stellen werde.”” Obgleich Mohammed Mutlu hin und wieder das Gefiihl hatte »aus der
Rolle zu fallen< (wie am Elternsprechtag, als er in den Sprachcode der tiirkisch-kulturel-
len (hduslichen) Rechtfertigungsordnung >gerutscht« war), betonte er, dass die anfinglich
grofde Unsicherheit hinsichtlich der eigenen Position gegeniiber dem Schulleiter, dem
Kollegium, den Eltern und der Schiilerschaft mittlerweile einem zunehmenden Selbst-
bewusstsein gewichen sei.

17 Mohammed Mutlu hatte Herrn Miiller in dieser Angelegenheit einen gut durchdachten Brief ge-
schrieben, in dem er seine Position erlduterte. Zwar war er bereit, mit den Brief zu (ibergeben, nicht
aber ohne die Zusage seines Vorgesetzten. Herr Miiller lehnte jedoch ab, so dass mir der Text nicht
zu Verfliigung gestellt wurde.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Islam macht Schule
3.2 gihad an-nafs - Selbstkultivierung an der Hauptschule Nord

Der Stadtteil Norden ist historisch durch die frithere Lage auflerhalb der Stadtmauer, so
wie durch einen Kanal und einen Fluss vom Zentrum separiert. Zahlreiche Bahntrassen,
die sich vom Hauptbahnhof aus verzweigen, fithren auf hohen Dimmen und tiber Brii-
cken hindurch, trennten Siedlungen baulich voneinander, aber bieten an keiner Stelle
Zugang und Anbindung an den Fernverkehr, was die periphere Lage des Quartiers un-
terstreicht. Der Norden ist durch ein Konglomerat soziodkonomischer Problemlagen ge-
pragt, die neben hoher Arbeitslosigkeit und Jugendkriminalitit auch durch die Konzen-
tration von Bewohner*innen verschiedener Herkunft und Sprache auf sehr engem Raum
umfasst.”

Im ganzen Stadtgebiet existierten fiinf Hauptschulen. Davon liefen vier im Ganz-
tagsbetrieb, so auch die Hauptschule-Nord (HSN). Mit ihren knapp 350 Schiiler*innen
in 15 Klassen (Schuljahr 2018/19) war die Hauptschule-Nord die zweitgrofite dieser
Schulform und wies mit ca. 45 % den hochsten Anteil an Lernenden mit auslindischer
Staatsbiirgerschaft auf, der deutlich iber dem Durchschnitt von 32,7 % lag. Der Anteil
von Schillerinnen mit Zuwanderungsgeschichte lag bei 72,3 % womit die Haupt-
schule-Nord auch hier deutlich iiber dem Durchschnitt der Hauptschulen von 58,7 %
changierte und den zweiten Rang innehatte. Wihrend am Goethe-Gymnasium der
Anteil der Schiller*innen mit Zuwanderungsgeschichte bzw. muslimischem Famili-
enhintergrund tiirkisch dominiert war, umfasste die Schiilerschaft der Hauptschule-
Nord Kinder und Jugendliche aus etwa 25 Vaterlindern mit itber 30 Muttersprachen
(Homepage HSN, 2019). Fiir das Schuljahr 2018/2019, das dem Jahr der Forschung ent-
spricht, bedeutet das laut interner Erhebung der Hauptschule-Nord, dass von knapp
350 Schiiler*innen ca. 250 eine »Zuwanderungsgeschichte« aufwiesen, 248 mindestens
einen nicht in Deutschland geborenen Elternteil hatten und 203 als Verkehrssprache
zuhause nicht Deutsch sprachen. Unter den Religionsgemeinschaften stellte der Islam
mit 125 muslimischen Schiiler*innen den gréfiten Anteil, gefolgt vom Katholizismus
mit 67 Schiller*innen. Vierzig Kinder und Jugendliche fielen in die Kategorie Anderex,
darunter auch eine Gruppe jesidischer Schiiler*innen.” Angesichts dieser ethnischen
und kulturellen >Hyper-Diversitit« der Schiilerschaft aus iiberwiegend sozial und ¢ko-
nomisch benachteiligten wie auch bildungsfernen Milieus ist das Konzept der Schule
hochgradig differenziert und auf die individuellen Bedarfe der Kinder und Jugendlichen
zugeschnitten. Zahlreichen Schiller*innen mangelte es beispielsweise an grundle-
genden Kompetenzen der deutschen Sprache und somit an den Voraussetzungen, um

18 Der Norden ist bis heute Heimat verschiedener sozial und 6konomisch benachteiligter Gruppen
und weist im Vergleich zu anderen Stadtteilen des Feldforschungsortes 2017 beispielsweise den
héchsten Anteil der Ausldnder*innen (21 % und mehr/héher) an der Stadtteilbevélkerung oder
die jiingste Wohnbevolkerung auf (38,6 bis unter 40,3). In vier der vom Geschossbau gepragten
Wohnquartiere lag im Jahr 2000 die Sozialhilfequote bei 14 -18 % und nahezu jedes fiinfte Kind
lebte von der Sozialhilfe (Armutsbericht Stadt [..., Feldforschungsort] 2000, pseudonymisiert).

19  Folgende Religionszugehorigkeiten wurden fiir das Schuljahr 2018/19 seitens der Schule erhoben:
Evangelisch: 50 Schiiler*innen, Katholisch: 67, Jidisch: o, Orthodox: 5, Syrisch Orthodox: o, Isla-
misch: 125, Alevitisch: o, Mennonitische-Briidergemeinde NRW: 0, Andere: 40, Ohne: 60 (Interne
Erhebung der HSN).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

tiberhaupt beschult werden zu kénnen. Der Schulleiter erliuterte, was das fiir die Schule
bedeutet:

Schwerpunkt unserer Arbeit ist ganz klar die Sprachférderung, wir haben einen hohen
Anteil an Seiteneinsteigern, die ohne jegliche Vorbildung, zum Teil aus dem Ausland
kommen, und wir haben eine hohe Anzahl von Schulabbrecher*innen, die in anderen
Systemen gescheitert sind. Wir haben in manchen Jahren 60 bis 70 Seiteneinsteiger
gehabt, die aus anderen Systemen kamen. In den Spitzenjahren wurden bis zu 100
Fliichtlinge in die Sprachférderung aufgenommen, und das bei 350 Schiilern... kann
man sich ungefihr vorstellen, worum es hier geht. Also Schule ganz anders als das,
was wir sonst kennen (Herr Althoff, 17.07.2018).

Entsprechend bot die Hauptschule DAZ (Deutsch als Zweitsprache)-Kurse an, die auf
einem vierstufigen Konzept basierten, welches den Schiiler*innen erméglichen sollte,
»dem Unterricht in den Regelklassen in sprachlicher und methodischer Hinsicht zu fol-
gen« (Homepage HSN, 2019). Da die Schiilerschaft iiberwiegend aus bildungsfernen El-
ternhiusern stammte und das Ziel fir viele war, iiberhaupt einen Schulabschluss zu er-
langen, um Zugang zum Arbeitsmarkt zu erhalten, setzte die Schule neben den traditio-
nellen >harten«< Unterrichtsfichern auch auf berufsvorbereitendes praktisches Lernen,
beispielsweise in den Holz-, Metall- und Fahrradwerkstitten.*

Gleich bei meinem ersten Besuch war ich von der Héflichkeit iiberrascht, welche
die Hauptschiller*innen dem fremden Besucher auf dem Schulhof entgegenbrachten;
so wurde mir einladend die Tiir ge6ffnet und der Vortritt gewahrt. Hier standen neben
dem Aspekt der leistungsorientierten Bildung »solche Normen des zivilen Umgangs auf
der schulischen Agenda, die zur Ausbildung einer produktiven Lebens- und Arbeitshal-
tung befihigen sollen. Dazu gehoren Piinktlichkeit, Zuverlissigkeit bei der Ausfithrung
von Aufgaben oder Leistungsbereitschaft, aber auch Fairness, Solidaritit und das Einhal-
ten bestimmter Regeln in der Beilegung von Interessen- und anderen Konflikten« (Man-
nitz, 2002a: 161). Letztgenannte Aspekte der Erziehung und Vermittlung grundlegender
Spielregeln des sozialen Miteinanders spielten an der Hauptschule-Nord eine ungleich
grofere Rolle als am Gymnasium. Sie stellten nicht nur auf das »Ideal von Zivilitit als der
sozialen Kohisionsformel der Biirgergesellschaft« (ebd.) ab, sondern sind hier Voraus-
setzung, um angesichts von Schulverweigerung, Delinquenz und iiberforderten Eltern
den Schulbetrieb und mithin Bildung tiberhaupt erst zu erméglichen. Die Selbstdarstel-
lung der HSN benannte den Erziehungsstil als »autoritativ«, was sich in einem diszipli-
narischen Ordnungskonzept ausdriickte, das mit aller Konsequenz die drei Hauptregeln
der Schule durchzusetzen sucht und im Trainingsraum aushing: (1) Alle Schiiler*innen

20 Fernerlud man auch Handwerksmeister*innen aus der Region ein, um Werkunterricht zu erteilen
oder ermoglichte Uiber die Beschiftigung der Schiiler*innen im Schulkiosk Einblicke in den Einzel-
handel. Fiir die Jahrgange neun und zehn wurden auRerdem intensiv betreute Profilklassen einge-
richtet, die einen erhéhten Praxisanteil anboten, indem ein Schultag durch einen Praktikumstag
aufler Haus ersetzt wurde.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

haben das Recht zu lernen; (2) Alle Lehrer*innen haben das Recht zu unterrichten; (3) Alle
miissen die Rechte der anderen respektieren.”

Die Sanktionen gegen Verstofie wurden in der Schulkonferenz jeweils individuell
festgelegt. Zugleich wurde den >Delinquent*innen< das Recht auf Wiedergutmachung
garantiert. Fir die Integration von Neuzugingen, in der Regel Schiiler*innen mit Dis-
ziplinarverweisen anderer Schulen, sowie fir die Reintegration von Mobber*innen und
Mobbing-Opfern, Schulmiiden und Schulverweigernden in den Regelbetrieb wurde an
der Schule eine eigene Institution geschaffen. Die sog. Schulstation war Drehscheibe fir
die Entwicklung und Biindelung »passgenauer sozialpidagogischer Hilfen mit dem Ziel,
Schiiler*innen mit schwierigen Schullaufbahnerfahrungen einen Schulabschluss zu er-
moglichen« (Homepage HSN, 2019). In der Schulstation wurde eine niedrigschwellige
Beschulung in Form des sog. sKernunterrichts< angeboten, in dem Schiiler*innen ver-
schiedener Jahrgangsstufen in einer kleinen Gruppe intensiv und individuell geférdert
wurden. Das Biiro des Schulsozialarbeiters Herr Borchert schloss direkt an den Raum an
und wer es betreten wollte, musste durch die Schulstation. Borchert nahm im Schulbe-
trieb eine zentrale Position ein, von der aus er >in alle Richtungen< mit Akteur*innen an
der Schule und im Viertel vernetzt war. Die Kooperation mit den Eltern stellte — anders
als am Gymnasium - eine wichtige Mafdnahme fiir die Erziehungsarbeit in Schule und
Schulstation dar.

Wihrend in der Schulstation Wertschitzung und individuelle Forderung im Vorder-
grund standen, beinhaltete das disziplinarische Ordnungskonzept der Schule auch re-
pressive Mafnahmen. Die wichtigste war der Verweis von regelbrechenden Schiiler*in-
nen in den sogenannten Trainingsraum, der gewissermafien die Antithese zur Schulsta-
tion darstellte. Dieser kleine Raum, an dessen grauen Winden lediglich laminierte A4-
Blitter mit den Schulregeln hingen und dessen Fensterzeile in ca. 2 Meter Hohe keinen
Blick hinaus gewihrte, hatte die Atmosphére einer Zelle und sollte, wie der Schulsozi-
alarbeiter mir erklirte, das dringende Bediirfnis erzeugen, »schnell wieder hier raus zu
wollen« (Herr Borchert, 08.05.2019).%>

21 Diedrei Hauptregeln werden mit weiteren 15 Regeln expliziert: (1) Ich passe im Unterricht auf und
beteilige mich; (2) Ich hére zu, wenn andere sprechen. (3) Ich melde mich, wenn ich etwas sagen
mochte; (4) Ich warte, bis ich aufgerufen werde; (5) Ich bleibe wihrend des Unterrichts auf meinem
Platz sitzen; (6) Ich spreche hoflich; (7) Ich gehe riicksichtsvoll mit anderen um; (8) Ich befolge die
Anweisungen der Lehrpersonen (9) Ich halte meine Unterrichtsmaterialien bereit; (10) Ich packe
die Dinge, die nicht zum jeweiligen Unterricht gehéren, in meine Tasche bzw. in mein Fach; (11) Ich
darf Wasser trinken, aber ich esse nur in den Pausen; (12) Ich erscheine piinktlich zum Unterricht;
(13) Ich nehme mein Kappi oder meine Miitze ab und ziehe meine Jacke aus. (informell ergénzt
durch das Verbot, Jogginghose in der Schule zu tragen.); (14) Ich achte das Eigentum anderer; (15)
Ich lache niemanden aus. (Aushang im Trainingsraum der HSN).

22 Im Trainingsraum herrschte absolutes Redeverbot und fiir jede Handlung, die von der Bearbei-
tung der von den Fachlehrer*innen gestellten Aufgaben abwich, z.B. aufstehen, um etwas in den
Miilleimer zu werfen, musste die Aufsichtsperson gefragt werden. Der Weg aus dem Trainings-
raum zuriick in den Regelunterricht fithrte (iber gewissenhaftes Arbeiten, gutes Betragen und die
schriftliche Reflexion des eigenen Verhaltens, welches die Schiilerin oder den Schiiler in die Maf3-
nahme hineingefiihrt hatte. Um Verbindlichkeit zu schaffen, wurde ein Schiiler*in-Lehrer*in Ver-
trag aufgesetzt, in dem erstere sich auf die Einhaltung der Regeln verpflichteten.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op

173


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Der Islamische Religionsunterricht wurde an der Hauptschule-Nord erst seit zwei
Jahren von Herrn Emre Demir in den Jahrgingen 7-10 unterrichtet und fand parallel
zum Unterricht der anderen Religionen und dem Ethikunterricht statt. Meine For-
schungsanfrage an die Hauptschule-Nord wurde vom Schulleiter Herrn Althoff wie
auch vom Religionslehrer Emre Demir umgehend positiv beantwortet und nachdem
nach den Sommerferien 2018 ein Elternbrief mit Hinweis auf meine Anwesenheit ver-
sandtwurde, standen mir alle Bereiche der Schule offen. Ich fithrte zahlreiche Gespriche
mit dem Schulleiter, dem Islamlehrer Herrn Demir, dem Schulsozialarbeiter Herrn Bor-
chert, der Berufseinstiegsbegleiterin und zahlreichen Schiiler*innen. Hier lernte ich
etwa Younes kennen, der in Kapitel 1.2 vorgestellt wurde. Anderen Schiilern begegnete
ich in den Moscheen oder etwa bei dem in Kapitel I1.3 beschriebenen Wettbewerb in Ko-
ranrezitation der IGMG in Dortmund wieder. Ich fithrte teilnehmende Beobachtung im
islamischen Religionsunterricht, Biologie und Ethikunterricht sowie im Trainingsraum,
der Schulstation, auf dem Schulhof und in der Mensa durch. Ganz im Gegenteil zu den
Schiiler*innen des Gymnasiums fiel es vielen Hauptschiiler*innen recht leicht, mich zu
duzen und sprachen mich bald mit abi (tiirk. grofRer Bruder) oder abicim (mein Bruder)
an. Meine grundlegenden Kenntnisse iiber den Islam und mein Bart liefden viele mus-
limische Schiiler*innen daran zweifeln, dass ich kein Muslim bin und dariiber hinaus
auch noch ein echter Alman, eine >Kartoffel, wie Herkunftsdeutsche halb pejorativ, halb
zum Spaf? oft genannt werden. Younes nahm mich indes nicht als typischen Deutschen
wahr: »Nein Marcel, du bist keine Kartoffel!l Wenn dann bist Du eine SiifSkartoffel!«
(Younes, 26.03.2019).

Herr Althoff - Religion spielt keine Rolle

Einige Monate vor dem ersten Unterrichtsbesuch lud der Schulleiter Herr Althoft mich
zum Gesprich in sein Biiro ein. Althoff war Ende vierzig, in Jeans und Hemd mit hoch-
gekrempelten Armeln leger gekleidet und auch in seinem Umgangston direkt, offen und
wenig formlich. »Von der Mentalitit her« (Herr Althoff, 17.07.2018) sei er einfach Haupt-
schullehrer, was er mit seiner Jugend in Recklinghausen erklirte, denn bereits in seiner
Schulzeit seien die Klassen dort aufgrund des hohen Anteils an Kindern von Gastarbei-
ter*innen tiberdurchschnittlich multikulturell gewesen, was sich in seiner Wohngegend
in einer anderen Grof3stadt im Ruhrgebiet schlief3lich fortgesetzt habe. Fiir Althoff ist
das Leben in einem multikulturellen und religios diversen Umfeld nicht ungewdhnlich,
sondern mithin wiinschenswert: »Nur da, wo man mit vielen Dingen konfrontiert wird,
ist auch die Chance, andere Dinge auch mal kennenzulernen« (ebd.).

Seine personliche Beziehung zu Religion war von einem tiefgreifenden Bruch ge-
pragt. Althoff wurde als Kind katholisch erzogen und war in der Kirche aktiv und be-
schrieb auch die Wahl des Berufs vom christlichen Ideal der Hilfsbereitschaft motiviert.
Das Engagement fir die Kirche endete aber mit seinem Einsatz als Sanititer im Jugo-
slawienkrieg 1991/92, wo »Kirche polarisiert hat. Auf der einen Seite die [orthodoxen]
Serben, auf der anderen Seite die katholischen Kroaten. [...] Ich habe Abstand genom-
men von der Institution Kirche, bin aber trotzdem kirchlich glaubig, katholisch geprigt
und in den letzten Jahren durch meine Frau doch wieder verstirkt aktiv in der kirchli-
chen Gemeinde« (ebd., Anm.d.Verf.). Die personliche Religiositit des Schulleiters war
folglich von der Distanzierung von und einer Riickkehr zur Kirche charakterisiert. Nach

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

Konfliktpotentialen gefragt, welche die ethnische, nationale und religiose Heterogenitit
im Stadtteil Nord und entsprechend auch in der Schule mit sich brichten, sah er —anders
alsder Leiter des Gymnasiums — Religion allerdings als nahezu irrelevant an: »Es wird nie
an der Religion fest gemacht. Es sind immer andere Dinge das Problem« (ebd). Althoffs
Darstellungen des Schulalltags waren mafigeblich von einer bottom-up Perspektive ge-
pragt, in der die interpersonalen Begegnungen den Referenzrahmen stellen und die im
offentlich-medialen Diskurs dominanten Positionen eher marginal sind. An der Haupt-
schule-Nord war die plurale Einwanderungsgesellschaft der alltigliche Normalzustand
und nicht etwas, das eine Bedrohung darstellte oder noch anerkannt werden miisste.
Diese Hyper-Diversitit der Bevolkerung im Ruhrgebiet sowie an der Hauptschule-Nord
weicht die allgegenwirtigen diskursiv gesetzten Dichotomien wie Deutsche — Auslin-
der*innen, Mehrheitsgesellschaft — Minderheit oder Demokratie — Islam in gewissem
Mafe auf. Dem Ansatz der in den Stadtteil vernetzten Schule entsprechend, sah Alt-
hoff auch die Einbindung lokaler muslimischer Akteur*innen als wiinschenswert an,
z.B. auch »bei Feierlichkeiten, dass auch dieser Glauben entsprechend vertreten ist, ohne
dazu grofle Gruppen auszugrenzen, und das ist das, was es uns schwierig macht« (ebd.).
Ahnlich wie Herr Miiller am Gymnasium sah aber auch Herr Althoff — »die Gefahr, dass
man vielleicht jemanden einlidt, der vielleicht eine extreme Position vertritt, die man
auf keinen Fall in der Schule haben will« (ebd.). Uber die Herausforderung, potenzielle
Kooperationspartner“innen ideologisch einzuschitzen hinaus bestehe auch die Schwie-
rigkeit, dass sich andere Gruppen ausgeschlossen fithlen. Die Frage legitimer Reprisen-
tation der Muslim*innen stellte sich entsprechend nicht nur hinsichtlich der staatlichen
Kooperationspartner“innen fiir die Ausgestaltung des Islamischen Religionsunterrichts
(vgl. Kap. IV.1), sondern auch auf der Mikroebene lokaler Schulpolitik. Althoff sah ein
grofRes Versiumnis darin, dass der Islamische Religionsunterricht erst seit einigen Jah-
ren verstirkt eingefiithrt wurde, denn man hitte mit den Familiennachziigen der 1970er
und 8oer Jahre realisieren miissen, dass die Prisenz eines relevanten Bevolkerungsteils
muslimischen Glaubens dauerhaft sein wiirde:

Ich glaube, der Staat hitte viel frither darauf reagieren sollen, weil natiirlich eine gan-
ze Generation mitislamischem Hintergrund durch die Schule gegangen ist, ohne eine
Chance zu haben, in ihrer Religion unterwiesen zu werden, und natiirlich auch eine
ganze Generation mehr oder minder durch Hinterhofmoscheen gepriigelt wurde. Und
ich glaube, die Auswiichse merkt man jetzt. Ich glaube in dem Moment, wo sich eine
Gemeinde darstellen kann, z.B. auch mit Minarett ganz klar, weifs jeder, wo die Ge-
meinde steht und das ist natiirlich auch vielleicht im eigenen Interesse. Dass sie trans-
parenter damit umgeht, finde ich wiinschenswert, und dass man wegkommt von die-
sen vielen kleinen wie auch immer gearteten Hinterhofmoscheen. Es kommt meiner
Meinung viel zu spat (Herr Althoff, 17.07.2018).

Wahrend der Schulleiter in Darstellungen zu Alltag und Beruf grundsatzlich Religion im
Allgemeinen und Islam im Besonderen kaum thematisierte, hielt er die derzeitige Si-
tuation insbesondere hinsichtlich gesellschaftlicher Partizipation und Sichtbarkeit fiir
problematisch. Selbstredend wurde und wird nicht in jeder Moschee die Priigelstrafe
angewandyt, ob sie in einem Hinterhof liegt oder nicht, doch dass der hierin formulierte

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op

175


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Missstand mangelnder Sichtbarkeit auch die Transparenz und somit die offene Ausein-
andersetzung einschrinke, ist kaum von der Hand zu weisen. Althoff identifizierte das
Versiumnis auf integrationspolitischer Ebene, forderte die lingst iiberfillige Anerken-
nung islamischer Symbolik und Reprisentanz im 6ffentlichen Raum und implizierte so
eine Interdependenz von Offentlichkeit und Offenheit. Abschliefiend hob der Schulleiter
noch einmal die Relevanz der Forschung zum Thema hervor, die ihn auch zur Zustim-
mung auf meine Anfrage bewegt hatte:

Ich glaube, es wird endlich mal Zeit, dass da genau hingeguckt wird, weil uns AufRen-
stehenden fehlt ganz viel Verstindnis dafiir, einmal fiir die Biographien, und ich glau-
be auch fir diese Zerrissenheit, die es zwangslaufig geben muss, zwischen Religiositat
und Staatsbiirgerpflichten auf der einen Seite, und ich glaube, es wird endlich mal Zeit,
dass man ein bisschen genau hinguckt und wegkommt von dieser plakativen Diskus-
sion, oder ob der Islam zu Deutschland gehort oder nicht, und dass man wirklich auf
die Einzelfalle schaut, und auch mal genau hinguckt, was macht das Leben so schwer?
Warum gelingt das nur so schwer, zu integrieren mit islamischem Glauben? Ich glau-
be, inder Vergangenheit hat man den Fehler gemacht, dass immer zuriickzufithren auf
den islamischen Glauben (Herr Althoff, 17.07.2018).

Der Schulleiter ist sich bewusst, dass es sich, bei Religion mit ihrem letztgiiltigen Wahr-
heitsanspruch auf der einen und den Erfordernissen staatsbiirgerlicher Verpflichtun-
gen auf der anderen Seite um zwei Ordnungen grundsitzlich unterschiedlicher Begriin-
dungsbasis handelt, wie auch John Bowen betont (2010: 6). Diese Dichotomie wird in den
oOffentlichen Islamdebatten in Deutschland wie auch in anderen europiischen Staaten
reproduziert und zugespitzt. Althoff duferte klare Kritik an dieser »plakativen Diskus-
sion« (Herr Althoff, 17.07.2018), die in der Frage, ob der Islam zu Deutschland gehore,
kulminiere und forderte, den Blick auf die individuellen Biografien und Lebenssitua-
tionen und die Zerrissenheit zu richten, die mithin aus dem Spannungsfeld Religion —
staatsbiirgerliche Welt fiir Jugendliche resultieren miisse (ebd.). Die Perspektive auf die
Ebene der Alltagswelten sei unabdingbar, denn sie kénne den zumeist ahnungslosen Au-
Renstehenden der deutschen Mehrheitsgesellschaft Anhaltspunkte dariiber geben, was
Zugewanderte und Auslinder*innen bereits leisten und wo tatsichliche Problemlagen
zu verorten sind, anstatt diese exklusiv auf den Islam zuriickzufiithren. Althoff negierte
nicht, dass es Konfliktpotential zwischen frommer muslimischer Religiositit und staats-
biirgerlichen Anforderungen gebe. Er benannte aber einerseits massive Versiumnisse
aufstaatlicher Seite und betonte andererseits die fiir die deutsche Mehrheitsgesellschaft
kaum gesehenen Leistungen auslindischer Mitbiirger*innen oder jener mit Zuwande-
rungsgeschichte, so dass er, um mit dem Bild Mohammed Mutlus zu sprechen, den »Ball
nicht im Feld der Muslim*innen«, sondern »im Feld der Mehrheitsgesellschaft« sah.

Emre Demir - Der Sog des Politischen

Der Religionslehrer Emre Demir war zur Zeit der Feldforschung Ende dreifRig. Sein kur-
zer Bart und die gestylte Kurzhaarfrisur waren leicht angegraut und er strahlte in der
Kombination aus Hemd und Leinenhose trotz der schweifdtreibenden Temperaturen des
Hochsommertages, an dem unsere erste Begegnung stattfand, eine stilbewusste Ele-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op



https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

ganz aus. Herr Demir war bereits seit sieben Jahren an der Hauptschule-Nord, wo er
Geschichte, Englisch und Islamischen Religionsunterricht lehrte. Wir fithrten iber die
Monate hinweg mehrere Gespriche in verschiedenen Klassenriumen, in denen er jeweils
am Lehrerpult Platz nahm und ich mich gewissermafien in der Schiilerrolle vor dem Pult
platzierte. Emre wurde in den kurdischen Gebieten Ostanatoliens geboren und wuchs in
der Region nordlich von Diyarbakir auf.

Als Kurden in den 9oer Jahren in der Tlrkei... natiirlich war das kein schénes Leben.
Auch Leute, denen es eigentlich wirtschaftlich gut ging... Der Krieg ... [..] man kann das
einfach nicht mehr kontrollieren. Das, was man hat, nach einer Zeit wird das auch wirt-
schaftlich knapper. Aber auch politisch... man ist einfach in seiner eigenen Stadt nicht
gewollt. Man will natiirlich eine bessere Zukunft fiir die eigenen Kinder und dann ha-
ben meine Eltern sich dafiir entschieden umzuziehen, denn die haben einfach keine
Perspektive mehr gesehen (Emre Demir, 08.10.2018).

Da seine Heimatstadt derart turkisiert war, dass man dort kaum mehr Kurdisch spre-
chen konnte und der Krieg sich bald ausweitete, ging die Familie mit dem 11-jihrigen
Emre dann 1997 nach Deutschland, wo der Grofdvater bereits in den 70er Jahren als Fa-
brikarbeiter gearbeitet hatte. Wihrend die Familie sich sowohl in der Tiirkei als auch
tiber ganz Europa zerstreute, verschlug es seine Eltern ins Ruhrgebiet. Dort erlangte Em-
re erfolgreich die allgemeine Hochschulreife, die ihm das Lehramtsstudium der Ficher
Englisch und Geschichte ermoglichte. Er berichtete mit Bedauern, dass er nicht bereits
an der Universitit das Studium der Islamischen Religionslehre begonnen hatte, schitzte
sich aber umso gliicklicher, dass die ehemalige Schulleitung ihm den von der Bezirksre-
gierung angebotenen Zertifikatskurs zum Islamischen Religionslehrer vorschlug. Wih-
rend er sein Leben Revue passieren lief3, war ihm die Frustration dariiber, dass sich die
Geschichte der Kurden in der Tiirkei in den letzten Jahren gewissermafien wiederhole
und Straflenziige in Sirnak oder Diyarbakir in ihren Verheerungen kaum von denen sy-
rischer Stidte zu unterscheiden seien, deutlich anzumerken. Er duferte harsche Kritik
an den Medien, denen die Situation in den kurdischen Stidten keine Meldung wert sei.
Das Thema, welches viele seiner Aulerungen durchzog und mit dem er sichtbar haderte,
ist die erlebte Politisierung seiner ethnischen Identitit als Kurde:

Man kann nichts voneinander trennen. Also das gehort alles zu meiner Person, ob ich
will oder nicht, ich bin auch politisch. Mein ganzes Leben ist politisiert. Wenn ich sage
—egal wo ich gefragt werde >welche Herkunft hast du?<—ja kurdisch. Dann spricht man
sofort tiber Politik (Emre Demir, 08.10.2018).

Da kurdische Namen in der Tiirkei in den 1930ern turkisiert wurden, ist es fiir nieman-
den offensichtlich, dass er kein ethnischer Tiirke ist. »Ich sage manchmal demir heif3t
Eisen, ich kénnte genauso Herr Eisen heiflen, also hat mit mir nichts zu tun.« (Ebd.). Bis
jetzt habe er keine Probleme mit den Tiirken in Deutschland aufgrund seines Kurdisch-
Seins gehabt. In fiinfJahren Schule in der Tiirkei habe er sich ausreichend Kenntnisse der
tirkischen Sprache und Kultur aneignen konnen, um nicht als Kurde aufzufallen, denn
»...da sind die Tiirken dann beruhigt, wenn man die Sprache beherrscht« (ebd.). Im Un-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op

177


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

terricht verzichtete Emre Demir auf Tiirkisch, um niemanden zu benachteiligen, doch
auch er musste gelegentlich religidse Begriffe ins Deutsche zu tibersetzen oder die tiir-
kische Entsprechung eines deutschen Begriffs nennen.

Emre Demir sparte im Gesprich iiber seine Religiositit etwaige Assoziationen zu
Verbinden, spezifischen Islamverstindnissen oder Gelehrten ginzlich aus und berich-
tete lediglich, dass er in Moscheen aller tiirkischsprachigen Verbinde das Gebet verrich-
tete. Wihrend der Gymnasiallehrer Herr Mutlu seine religiése Entwicklung im Lichte ei-
ner intensiven intellektuellen Auseinandersetzung beschrieb und er seinen persénlichen
Wandel von einem konservativen, regelgeleiteten Islamverstindnis der Milli Goriis-Be-
wegung hin zu einer >weltoffenen< und >freundlichenc Religiositit detailliert reflektier-
te, erzdhlte Emre Demir seine religise Sozialisation als linearen und kontinuierlichen
Prozess in welchem er nicht die theologische Auseinandersetzung, sondern die religicse
Praxis fiir sich und seine Schiiler*innen als ausschlaggebend erachtete:

Ich denke, wenn man die Religion praktiziert, dann sieht man die Friichte. Wenn man
nur die Theorie kennt, kriegt man sogar oft auch eine Abneigung. Also das habe ich
nicht selber erlebt, weil ich schon immer praktizierender Mensch war. Mein Opa hat
mich eigentlich immer mit in die Moschee genommen, also es war selbstverstindlich
(Emre Demir, 08.10.2018).

Fiir Emre war die konsequente Religionspraxis der Schliissel zur Kultivierung des so-
zialen menschlichen Charakters, zu dessen Herausbildung man zuallererst sein eigenes
Verhalten anderen Menschen gegeniiber reflektieren miisse. Der Islam biete hierfiir ein
iberzeugendes Konzept, das sich aus dem Vorbild der Propheten ableiten lasse:

So wie du zu den Menschen bist, so wird Gott auch zu dir sein. Wenn du barmherzig
zu den Menschen gewesen bist, dann wird auch Gott zu dir barmherzig sein, wenn du
aber hart bist zu den Menschen, wird Gott bei der Abrechnung auch hart sein. Nicht
ungerecht! Gott sagt selber, ich bin der Gerechte. Das ist gar nicht kompliziert. Nur
will ich das umsetzen oder nicht?!... Da ist eine sehr schéne Karikatur, da fragt einer:
>Wollt ihr Veranderung?< Alle melden sich, alle wollen Revolution. Dann stellt er die
zweite Frage: sWer will sich denn verdndern?«— Keiner! Alle gucken nach unten. Aber
genau das ist die Religion, dass du bei dir anfangst! Alle Propheten haben eigentlich
das Gleiche gemacht. Die haben erstmal mit sich selbst gekdmpft, die hatten nafs [et-
wa Ego, Triebseele; auch Atem], gegen dich musst du kimpfen erstmal, dass du erstmal
ein besserer Mensch bist, und dann sollst du mit deiner Familie anfangen, und an dei-
ner Umgebung musst du arbeiten. Du sollst keine Revolution machen. Ich sage auch
manchmal den Schiilern, du bist heute zu spat gekommen. Beim niachsten Mal musst
du mehr kimpfen... gegen dein Ego. Gihad an-nafs ist also, gegen dich selber zu kimp-
fen, gegen deine inneren Triebe, gegen dein Ego, gegen deinen Hochmut zu kimpfen,
wenn du das schaffst, wirst du zum besseren Menschen (Emre Demir, 08.10.2018; Anm.
d. Verf).

Menschlichkeit, Barmherzigkeit und Eigenverantwortung seien die zentralen Eigen-
schaften, die ein Mensch brauche, um die Religion wirklich zu begreifen. Zu einem
guten Muslim werde man entsprechend nicht durch Eifer und strengen Literalismus,

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

sondern durch Menschlichkeit und eine gute Absicht im Handeln. Muslim*in sein be-
deute zuerst Selbstkultivierung und die Bildung des Charakters durch die Aneignung
von Tugenden wie Fleifd und Hoflichkeit. Die grofite Herausforderung sei folglich der
vom Propheten gebotene gihad an-nafs, der Kampf gegen das eigene Ego, die Triebe
und den Hochmut (ebd.). Ein Mensch werde letztlich an seinen Taten gemessen, nicht
an dem Wissen, welches er sich angeeignet hat, da dieses nicht handlungsleitend fir
die Menschen sei und genau dies sei auch der Unterschied zwischen Islamkunde, die
lediglich auf Wissensvermittlung ziele, und seinem Islamunterricht, bei dem es um
Erziehung und Charakterbildung des Individuums gehe (ebd.). Dieses Verstindnis von
Islam und Islamischem Religionsunterricht steht in bemerkenswertem Einklang mit
dem erzieherisch-pidagogischen Konzept der Hauptschule.

Ahnlich wie der Schulleiter kritisierte auch der Islamlehrer die spite Einfithrung des
Islamischen Religionsunterrichts in Deutschland. Seine Erklirung war, dass Muslim*in-
nen bewusst von Allgemeinbildung ferngehalten werden wiirden, um eine Zunahme
muslimischer Religiositit zu verhindern (ebd.). Dieser These liegt die Annahme einer
grundsitzlichen Korrelation von weltlicher und religidser Bildung zugrunde, wie sie
jedenfalls durch die Beobachtungen am Goethe Gymnasium bestitigt wurde. In den
dortigen 10er Kursen des IRU fanden sich deutlich mehr religiése und konsequent
praktizierende Schiiler*innen, als im selben Jahrgang an der Hauptschule. Emre belegte
seine These mit Bezug auf die in Kapitel I. genannte, breit rezipierte Studie von Doris
Weichselbaumer (2016), der zufolge Frauen mit tirkischem Namen und Kopftuch 4,5-
mal so viele Bewerbungen verschicken mussten, um genauso oft zum Bewerbungsge-
sprich eingeladen zu werden wie dieselbe Frau ohne Tuch und mit deutschem Namen.
Entsprechend miisse, so fuhr Emre leidenschaftlich fort, das landliufige Bild von den
>bildungsfernen Kopftuchmidchen« dekonstruiert werden, denn wenn man erwarte,
dass eine kopftuchtragende Frau nicht »>im Mittelalter« leben solle, miisse der Staat
seine Aufgaben iibernehmen und Partizipation ermdglichen. Einerseits gebe es auch
fiir studierte muslimische Frauen mit Kopftuch geringe Chancen auf dem Arbeitsmarkt
und »auf der anderen Seite kritisiert man, dass die Frau mit Kopftuch zuhause sitzt und
Kinder macht, ja da lduft irgendwas falsch und das ist auch wirtschaftlich ein Nachteil
fiir den Staat...«. (Emre Demir, 18.10.2018). In Emres Diagnose spiegelt sich das, was
Werner Schiffauer die »gestresste Gesellschaft« (2015a: 15-25) nennt. Gesellschaftli-
cher Stress entsteht demzufolge dann, wenn eine Gesellschaft auf Problemlagen mit
Mechanismen antwortet, aus denen Folgeprobleme resultieren, fiir deren Bearbeitung
das gesellschaftliche System enorme zusitzliche Krifte und Ressourcen aufbieten muss
oder konkret, dass »die Gesellschaft im Umgang mit Muslimen selbst den Stress erzeugt,
den sie beklagt.« (Schiffauer, 2015a: 21). Die daraus resultierenden Effekte werden dann
als problematisch den anderen zugeschoben, Méglichkeiten zur Losung der Probleme
ignoriert oder abgeblockt oder aus vermeintlicher Prinzipientreue praktische Losungs-
ansitze verbaut (ebd.). Dieselbe Kritik vertrat, wie wir oben gesehen haben, auch der
Schulleiter.

Der Islamlehrer der Hauptschule beschrieb sich selbst als durch und durch politisier-
te Person wider Willen. Dies sei seiner Identitit als Kurde eingeschrieben und Bestand-
teil jedes Gesprichs tiber Herkunft und Selbstverortung. Mit der Religionszugehorigkeit
zum Islam verhalte es sich nicht anders und so kritisierte er deutlich die strukturelle Dis-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op

179


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

kriminierung von Muslim*innen in Deutschland. Er betonte die Korrelation zwischen
allgemeinem Bildungsstand und religiosem Wissen bzw. religiéser Erziehung und dia-
gnostizierte, dass die gesellschaftliche Angst vor religiésen Muslim*innen zur Exklusion
dieser aus dem Bildungssektor fithre. Seine Darstellungen liefen immer wieder auf die
Kritik der Politisierung von Ethnizitit und Religiositit hinaus, etwa wenn er gegen die
Tiirkisch-Islamische Synthese oder Islamismus auf der einen oder Muslim*innenfeind-
lichkeit auf der anderen Seite Stellung bezog. Zu seiner eigenen Religiositit und ithrem
Einfluss auf den Islamischen Religionsunterricht betonte er die Praxis vor der Theorie;
nicht theologische Expertise sei es, die den Charakter forme und den Gliubigen zu ei-
nem besseren Menschen mache, sondern das gewissenhafte Praktizieren der religiésen
Gebote. Diese Schwerpunktsetzung mag einerseits daraus resultieren, dass Emre Demir
die Ausbildung zum Islamischen Religionslehrer als berufsbegleitenden Zertifikatskurs
absolviert hatte, der in theologischer Tiefe und thematischer Breite kaum mit dem Stu-
dium an der Universitit oder aber auch der Hizmet-Bewegung vergleichbar sein diirfte.
Andererseits korrespondiert der Fokus auf die individuelle moralische Bildung des Cha-
rakters in bemerkenswerter Weise mit den Zielen und der erzieherischen Strategie der
Schule. Islam kann nach Emres Lesart die Entwicklung des Individuums zur sozialen
und gesellschaftsfihigen Person fordern und, so lieRe sich schlieRen, kann der Islami-
sche Religionsunterricht die zivilgesellschaftlich orientierten Erziehungsziele der Schu-
le religi6s legitimieren.

An der Hauptschule-Nord waren die Grofien der héuslichen Welt (Boltanksi & Thé-
venot, 1991: 130—-141) in Form ethnischer und nationaler Heterogenitit allgegenwirtig
und stellten fiir die Schule insbesondere beziiglich der zahlreichen verschiedenen Mut-
tersprachen bei gleichzeitig geringen Deutschkenntnissen eine grofe Herausforderung
dar. Man versuchte differenziert auf die Partikularismen und individuellen Bedarfe, die
sich auch Lebenssituationen und Problemlagen der Schiilerschaft wie auch der Eltern er-
gaben, passgenaue Angebote zu entwerfen und oszillierte dabei zwischen personlicher
Nihe und Vertrauen auf der einen, und einem autoritiren Erziehungsstil auf der ande-
ren Seite. Der Schulleiter maf} der religiosen Rechtfertigungsordnung fir Konflikte im
Schulalltag keine Relevanz bei, stattdessen ging seine Kritik in Richtung der mediati-
sierten 6ffentlichen Meinung als jener Arena, welche die Unvereinbarkeit des Islam mit
der staatsbiirgerlichen Ordnung reproduziere. Dass muslimische Schiiler*innen bislang
nicht erlernen konnten, ihrer Religion auf Deutsch Ausdruck zu verleihen, sieht er in
diesem Lichte als gravierendes Versiumnis des Gleichheitsversprechens, dem die Zivil-
gesellschaft verpflichtet ist. Dies verhindere Partizipation ebenso, wie die Hiirden, wel-
che offentlicher muslimischer Reprisentanz auferlegt werden. Der Religionslehrer Em-
re Demir erklirte die gut belegte Diskriminierung von Muslim*innen im Bildungssektor
und auf dem Arbeitsmarkt damit, dass mit zunehmendem Bildungsniveau auch ein ho-
herer Grad religiser Bildung einhergehe. Fiir den Feldforschungsort bestitigt sich diese
These fiir jene Schiiler*innen, die sich in den Moscheen der IGMG engagieren, werden
sie dort doch vielseitig unterstiitzt und erhalten beispielsweise auch Hausaufgabenhil-
fe. Demgegeniiber fehlen muslimischen Jugendlichen auf der Hauptschule in der Regel
schon basale Kenntnisse der Religion. Da dem Phinomen bildungserfolgreicher Religis-
ser im gesellschaftlichen Diskurs mit Angst begegnet werde, reagiere die Gesellschaft
mit der Marginalisierung von Muslim*innen und mit strukturellen Zugangsbarrieren.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

Dem hielt der Lehrer den Beitrag entgegen, den Islam fiir das staatsbiirgerliche Mitein-
ander leisten kénne. Insbesondere die Disziplinierung des Selbst durch regelmifiige ge-
wissenhafte Glaubenspraxis férderedie Kultivierung islamischer Tugenden, die gleich-
sam positive Eigenschaften von Biirger*innen in der Zivilgesellschaft seien. In diesem
Zusammenhang sprach der Lehrer vom gihad an-nafs, dem Ringen mit dem eigenen Ego
mit dem Ziel der Selbstbeherrschung, das auch als die grofRe Bemithung (gihad al-'ak-
bar) gilt. Die auf die Verantwortung des eigenen Handelns abzielende Argumentation
der Sinnhaftmachung von Islam, wie Demir sie vorschligt, korrespondiert mit dem er-
zieherischen Auftrag der Hauptschule, basale soziale Kompetenzen zu vermitteln.

4. Wider die Politisierung von Islam

Die Einfithrung des neuen Faches Islamischer Religionsunterricht (IRU) an 6ffentlichen
Schulen steht in einem gesellschaftspolitischen Spannungsfeld verschiedener Erwar-
tungshaltungen, die etwa von Seiten der Integrations-, der Kultus- und Schulpolitik
wie auch der Sicherheitspolitik formuliert werden (Stein & Zimmer, 2022.: 38). Auch auf
der lokalen Ebene meines urbanen Forschungsfeldes driickten zahlreiche Akteur*innen
verschiedene, teils divergierende Hoffnungen an den IRU und insbesondere an die
Islamischen Religionslehrer*innen aus, wobei sich zwei zentrale Aushandlungsgegen-
stinde identifizieren lieRen: (1) die Verhiltnisbestimmung von Moscheeunterricht und
schulischem Religionsunterricht und, damit in engem Zusammenhang stehend, (2) die
prekire Rolle der islamischen Religionslehrkrifte.

Wie der erste Teil des Kapitels gezeigt hat, herrscht insbesondere seitens der Eltern
Unklarheit hinsichtlich der Verhiltnisbestimmung von Moschee und Schule, die sich in
der Formulierung iiberaus widerspriichlicher Zuschreibungen an den Bildungsauftrag
der beiden Institutionen manifestierte. Die Lehrkrifte stehen entsprechend in der Ver-
antwortung die Aufgabenbereiche zu differenzieren und zu erliutern. So kann weder
das Memorieren des Koran oder die Vermittlung des Arabischen — wie es in Moscheen
angeboten wird — in der Schule geleistet werden, noch darf dort die individuelle Reli-
giositit der Schiiler*innen Gegenstand der Benotung sein. Die Ausgestaltung des IRU
ist an den staatlich verantworteten Kernlehrplan gebunden, der die Lehrkrifte beauf-
tragt, oben genannte Kompetenzen zu vermitteln. Die curricularen Vorgaben stellen den
Unterricht dariiber hinaus maf3geblich in den Dienst der bundesrepublikanischen poli-
tischen Kultur und pragen somit das zu vermittelnde Religionsverstindnis ebenso, wie
die Rolle der Lehrkrifte. Diese sind, wie andere Lehrer*innen auch, an die Professionali-
titsstandards des Berufs gebunden und miissen das Ideal der zivilen Biirgergesellschaft
auch als muslimische Religionslehrer*innen vertreten. Ein versehentliches situations-
bedingtes Aus-der-Rolle-fallen, ein Wechsel in Codes, die etwa der Herkunftskultur und
alsoder hiuslichen Rechtfertigungsordnung zugerechnet werden, kann - wie das Beispiel
Mohammed Mutlus beim Elternsprechtag illustriert hat — auch auf Seiten der Religions-
lehrkrifte durchaus zu massiven Verunsicherungen fithren.

Der Auftrag der 6ffentlichen Schule, die nationale politische Kultur zu vermitteln,
kann, wie Schiffauer (2002: 5) beschreibt, indes nur in Form eines verkiirzten Idealbil-
des der Gesellschaft stattfinden. Der Vergleich von Goethe Gymnasium und Hauptschu-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

le-Nord im zweiten Teil des Kapitels hat indes illustriert, dass dies nicht an allen Schulen
in gleicher Form stattfindet, sondern sich je spezifische Formen der Schulkultur identifi-
zieren lassen, die sich etwa hinsichtlich des Umgangs mit religiéser und kultureller Dif-
ferenz, der Bedeutung kollektiver oder individueller Referenzrahmen oder der Bildungs-
ziele unterscheiden lassen. Diesbeziiglich — so die zentrale Beobachtung - variiert auch
die Rolle welche dem Islamischen Religionsunterricht im Rahmen dieser unterschiedli-
chen Schulkulturen seitens der verantwortlichen Akteur*innen zugesprochen wird.

Der Schulleiter des Goethe Gymnasiums skizzierte die Rolle der 6ffentlichen Schu-
le als Vermittlungsinstanz der politischen Kultur der Bundesrepublik sowie ihrer >de-
mobkratischen Spielregeln<und problematisierte das Fortbestehen fremder Hierarchien,
Traditionen und Sprachen auf deren Basis sich in der Schule eine skulturelle Cliquenbil-
dung«vollziehe. Wihrend das Zusammenleben mit Pol*innen und Russ*innen aufgrund
derselben Religion reibungsarm sei, bestehe hinsichtlich muslimischer Migrant*innen
ein groferes Konfliktpotential. Diese gestaffelte Taxonomie kultureller Differenz (vgl.
Mannitz & Schiffauer, 2002: 67-100), verschiedener Kollektive weist durchaus eine Ni-
he zur Logik des 6ffentlichen Diskurses auf, in welchem die »Verdichtung des Fremden
im Muslim« (Schiffauer, 2015a: 24-25) und die Veranderung vermeintlich fremdkulturel-
ler Gruppen virulent sind. Mit der normativen Feststellung, dass eine Theokratie in ei-
ner Demokratie nicht existieren kénne, und daher die Orthografie des Islam angepasst
werden miisse, essenzialisierte und verallgemeinerte der Schulleiter den vermeintlich
universalen Herrschaftsanspruch des Islam. Entsprechend setzte er seine Hoffnungen
in den Islamlehrer Herrn Mutlu, der die Islamizitit des Grundgesetzes betone und po-
litischen Formen des Islam sein eigenes Religionsverstindnis entgegenhalten wiirde. In
der Tat sah Herr Mutlu Deutschland als >Haus des Friedenss, in welchem Muslim*innen
grundsitzlich ihre Religion frei ausiiben kénnen, und rechtfertigte seine Position mit
theologischen Argumenten der Gelehrten Said Nursi oder Fetullah Giilen oder dem is-
lamrechtlichen Konzept maqasid as-Sari‘a. Gegen Herrschaftsanspriiche verschiedener
Formen des politischen Islam stellte Mutlu sein Verstindnis eines >zivilen Islam«der sich
zur Organisation des Gemeinwohls Prinzipien wie der Beratschlagung, Konsensfindung
und des Vertrags bediene, die als demokratienah gelten. Der Religionslehrer des Gymna-
siums verteidigte die Islamischen Gebote auch gegen seinen Vorgesetzten, schaffte aber
zugleich Konvergenzen zwischen islamischen Normen und der bundesrepublikanischen
Rechtsordnung, ohne den Boden der islamischen Gelehrsambkeit zu verlassen.

An der Hauptschule-Nord war seltener die Rede von ethnischen oder religiosen
Kollektiven, denn hier wurde der Fokus zuvorderst auf die individuellen Bedarfe der
Schiiler*innen als Personen gelegt. Mit der Betonung gleicher Chancen und gleicher
Pflichten aller und des Bemithens um die Einzelnen als Handlungsgrundlage schient
die Hauptschule dem staatsbiirgerlichen Ideal der Gleichheit somit niher als die um
eine Vermittlung demokratischer Spielregeln an >fremde Kollektive« bemiihte Argu-
mentation des Schulleiters am Goethe Gymnasium. Der pidagogische Schwerpunkt der
Erziehung zu gesellschaftsfihigem Sozialverhalten und der Fihigkeit am Schulalltag
teilzunehmen, fihrte an der Hauptschule mafigeblich iber interpersonale Beziehungs-
arbeit; kollektive Zuschreibungen und Veranderungstendenzen wie sie insbesondere in
den offentlichen Islamdebatten gang und gebe sind, spielten eine geringere Rolle im
Schulalltag und wurden vom Schulleiter und dem Schulsozialarbeiter als hinderlich fiir

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op



https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

das gesellschaftliche Miteinander kritisiert (was nicht heifit, dass einzelne Lehrer*in-
nen diese nicht reproduzieren wiirden, vgl. Kap. V.1.2). Anders als der bei Hizmet und
an der Universitit ausgebildete Islamlehrer des Gymnasiums Mohammed Mutlu, der
entsprechend einen theologisch-intellektuellen Ansatz verfolgte, hatte Emre Demir, der
Islamlehrer der Hauptschule lediglich einen berufsbegleitenden Zertifikatskurs absol-
viert. Auch war er nie an einen Verband gebunden und dort konsequent theologisch
geschult worden. Er betonte vor dem Hintergrund seines Erfahrungshorizonts auf der
einen und dem praxisorientierten Ansatz der Schule auf der anderen Seite die religiése
Praxis vor der theologischen Theorie. Fiir Demir war Islam der Weg der Selbstkulti-
vierung, d.h. der Uberwindung von Hochmut und Egozentrismus durch §ihad an-nafs,
wodurch man vorbildliches Mitglied der Gesellschaft werde. Insofern als Emre sich
vehement gegen die Politisierung seiner kurdischen Ethnizitit wie auch seiner mus-
limischen Religion positionierte, ist auch sein Ansatz als Variante eines zivilen Islam
zu verstehen. Beide Lehrer entwickelten spezifische Argumentationen, ihr Islamver-
stindnis mit den Anforderungen der jeweiligen Schulkultur in Einklang zu bringen und
schufen eine Passung, die sie mit grundlegenden theologischen Konzepten (maqasid
a3-Sari‘a; gihad an-nafs) islamisch begriindeten. Uber die extrinsischen Anforderungen
von Akteur*innen, Richtlinien und konventionalisierter Schulkultur hinaus haben die
Beispiele gezeigt, dass auch intrinsische Motivationen eine grofe Bedeutung in der
Selbstpositionierung der Lehrer im Spannungsfeld des IRU zukommt. Beide Lehrer
standen in einem belasteten Verhiltnis zur national-religiésen Tiirkei; Emre Demir als
gefliichteter Anhinger der marginalisierten kurdischen Minderheit, Mohammed Mutlu
als Anhinger der in der Tirkei als Terrororganisation verfolgten islamischen Giilen-
Bewegung. Die Distanzierung von dieser Nationalreligiositat ist ein zentrales Motiv der
Inanspruchnahme der Universalitit des Islam und zur Schaffung eines Kompromisses
von staatsbiirgerlicher Ordnung und religiésen Normen. Insofern als die Lehrer Islam
auf je unterschiedliche Weise zivilgesellschaftlich in Sinn setzen und so Konfliktpoten-
tiale zwischen den Rechtfertigungsordnungen entschirfen, férdern sie nicht nur die
eigene Identifikation mit der Bundesrepublik, sondern erdéffnen auch den Schiiller*in-
nen eine islamisch legitime Moglichkeit, sich emotional ein Stiick mehr zuhause zu
fithlen. Vor dem Hintergrund dieser Beobachtungen untersuche ich im Folgenden, wie
diese Sinnhaftmachung in den Praxisgemeinschaften des Unterrichts vollzogen wird
und welche Ubersetzungsleistungen und kritischen Bezugnahmen insbesondere die
Schiiler*innen leisten.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. Op


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41.


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

