
IV. Islam macht Schule 

1. Ein neues Fach – der Islamische Religionsunterricht (IRU) 

Es ist Elternsprechtag in der Al-Taqwa Moschee. Scheikh Abdellatif und Dr. Abdullah sitzen ei
nem besorgten marokkanischen Vater gegenüber, der berichtet, dass sein Sohn seit Beginn des 
laufenden Schuljahres den am Gymnasium neu eingeführten Islamunterricht besuche. 
Der Mann schaut die Moscheelehrer fragend an und erklärt: »Der Lehrer sagt immer wieder, 
dies ist nicht so schlimm und das ist nicht so schlimm und sagt so Sachen…«. 
Sheikh Abdellatif unterbricht den Vater: »Das ist so eine Sache. Es kommt auf seine Über
zeugung an. Ich weiß nicht, ob er dort wirklich Islam unterrichtet. Aber ich kenne ihn 
nicht!« 
Vater: »Dieser Lehrer ist neu hier, der ist erst seit einem Jahr hier [an der Schule].« 
Sheikh Abdellatif : »Weißt Du Bruder, das ist auch ein bisschen Sache der Eltern, da drauf 
zu achten. Wir haben einen sehr klaren Text und vor dem Hintergrund müssen wir sei
ne Ideologie kennen lernen.« 
Vater: »Ich habe meinem Sohn schon gesagt, wenn er Fragen zur Religion hat, soll er lie
ber Abdellatif oder den Doktor fragen und nicht in der Schule« (Protokoll, 17.03.2019; 
Anm. d. Verf.). 

Welches Islamverständnis wird unseren Kindern im neuen Unterricht vermittelt? Was 
für eine ›Ideologie‹ vertritt der Islamlehrer und welche Absichten verfolgt er? Die Fra
ge danach, ›Welcher Islam?‹ (Kapitel III) vermittelt wird, beschäftigt die Eltern und isla
mischen Autoritäten auch in Zusammenhang mit dem Islamischen Religionsunterricht, 
der im Jahr der Feldforschung am lokalen Gymnasium als ordentliches Lehrfach einge
führt wurde. Dieser kurze Gesprächsausschnitt vom Elternsprechtag in der Al-Taqwa 
Moschee illustriert Skepsis und Verunsicherung seitens der Akteure in der Moschee und 
weist bereits darauf hin, dass den islamischen Religionslehrkräften des neuen Faches 
IRU eine zentrale Rolle dabei zukommt, wie dieses in Zukunft ausgestaltet wird, was es 
leisten und welche gesellschaftliche Rolle ihm in Deutschland zukommen kann. 

Die Einführung des Islamischen Religionsunterrichts als ordentliches Lehrfach an 
öffentlichen Schulen in Deutschland wurde und wird in Politik, Medien und Wissen
schaft kontrovers diskutiert. Einerseits wurden seitens der bundesdeutschen Politik die 
Lehraktivitäten in den Moscheegemeinden und ›Koranschulen‹ lange mit großer Skep

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

sis beobachtet und als Integrationshindernis gesehen (Ceylan, 2015: 179), was mangels 
empirischer Belege heute eher als politisch-ideologisch motivierte Position verstanden 
werden muss (Stein, Ceylan & Zimmer, 2017: 49).1 Anderseits galt die Organisations
struktur der sunnitischen Verbände lange als inkompatibel für die Kooperation mit dem 
Staat, da sie im Gegensatz zur Katholischen und Evangelischen Kirche, der Jüdischen 
und Alevitischen Gemeinde Deutschland sowie der Ahmadiyya Muslim Jamaat Deutsch
land nicht als Körperschaften Öffentlichen Rechts anerkannt werden. Dieser Status, der 
sich maßgeblich am Ideal der Kirchen orientiert, gilt aber als rechtliche Voraussetzung 
zur Mitwirkung am bekenntnisgebundenen Religionsunterricht nach Art.7, Abs. 3 GG. 
(Vgl. Spielhaus, 2018: 95).2 Schon Ende der 1970er Jahre beantragte der Verband Islami
scher Kulturzentren (VIKZ) in einzelnen Ländern den Körperschaftsstatus mit dem Ziel, 
islamischem Religionsunterricht zu etablieren (Akca, 2020: 121).Die Bemühungen schei
terten aber an der Einschätzung des Deutschen Gewerkschaftsbundes, dass es sich bei 
den Antragstellenden um »Sympathisanten eines islamischen Staates handele« (ebd.). 
Erst unter dem Eindruck zweier Wegweisender Ereignisse im Jahr 2001 – der offiziel
len politischen Anerkennung Deutschlands als Einwanderungsland und des Terroran
schlags von 9/11 – vollzog sich in der Bundesrepublik schließlich ein integrationspoliti
scher Paradigmenwechsel. Dieser manifestierte sich etwa in der Gründung der ersten 
Deutschen Islamkonferenz (DIK) im Jahr 2006 durch den damaligen Bundesinnenmi
nister Wolfgang Schäuble (CDU). Die DIK stellte einerseits ein starkes politisches Signal 
der Anerkennung der Muslim*innen als gleichberechtigte Kommunikationspartner*in
nen dar (Busch & Goltz, 2011: 44). Andererseits schuf der Staat mit damit zugleich einen 
subtilen sicherheitspolitischen Mechanismus zur »Sicherstellung der Berechenbarkeit, 
der Kompatibilität einer Bevölkerungsgruppe und ihrer Wertorientierungen« (Tezcan, 
2012: 165). Die von der Konferenz beauftragte Studie Muslimisches Leben in Deutschland 
(Haug, Müssig & Stichs, 2009) belegte schließlich empirisch den hohen Bedarf nach ei
nem konfessionsgebundenen Unterrichtsangebot für die rund 700.000 muslimischen 
Schüler*innen, die 2009 deutsche Schulen besuchten (Spielhaus, 2018: 96). Als Ergebnis 
der Konferenz und auf Empfehlung des Wissenschaftsrates vollzogen die Bundesländer 
– auf deren Ebene die Kompetenzen zu Bildungsfragen im föderalen System der Bun
desrepublik angesiedelt sind – sukzessive eine »pragmatische Wende« (Malik, 2009: 8) 
und brachten unterschiedliche, teils sich widersprechende Schulversuche auf den Weg. 

1 Siehe etwa die Studie zum Unterricht in Moscheen von Alacacıoğlu (1999) der die Inhalte, Metho

den und Zielsetzungen des Unterrichts in Moscheen der DİTİB und der IGMG, so wie der Nurcu-Be
wegung und bei den Aleviten in Nordrhein-Westfalen aus pädagogischer Perspektive untersucht 
hat. Der Autor konstatiert, dass die Unterrichtsmethoden veraltet seien und zuvorderst aus Fron
talunterricht und Auswendiglernen bestünden. Eine starre Orientierung an der Scharia oder gar 
verfassungsfeindliche Auslegungen islamischer Prinzipien kann er nicht identifizieren, wohl aber 
eine Unterordnung unter die politische Agenda der Vereine. 

2 Art. 7, Abs. 3 GG lautet: »Der Religionsunterricht ist in den öffentlichen Schulen mit Ausnahme 
der bekenntnisfreien Schulen ordentliches Lehrfach. Unbeschadet des staatlichen Aufsichtsrech
tes wird der Religionsunterricht in Übereinstimmung mit den Grundsätzen der Religionsgemein

schaften erteilt. Kein Lehrer darf gegen seinen Willen verpflichtet werden, Religionsunterricht zu 
erteilen.« (Bundesministerium der Justiz, o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 149 

Im Jahr 2023 gab es laut Mediendienst Integration (2023: 3) in elf der sechzehn Bun
desländer (Ausnahme waren die neuen Bundesländer Brandenburg, Mecklenburg-Vor
pommern, Sachsen, Sachsen-Anhalt und Thüringen) Angebote für muslimische Schü
ler*innen (vgl. Abb. 11), die auf jeweils unterschiedlichen Konzepten der Kooperation 
mit muslimischen Verbänden basierten.3 Die Gesamtzahl der Kinder und Jugendlichen, 
die in der Bundesrepublik eine Form des IRU besuchten, stieg von ca. 54.000 im Jahr 
2017/18 auf 69.000 im Jahr 2022/23 an (ebd.). Gleichwohl stellt dies nur einen geringen 
Anteil an der Gesamtzahl aller muslimischen Schüler*innen dar; in Nordrhein-Westfa
len, das 2023 bundesweit die größte Anzahl von Schüler*innen islamischen Glaubens 
(470.403) verzeichnete, besuchten nur etwa 5,5 % (26.020) den IRU (Mediendienst Inte
gration, 2023: 8). Dass auch in den von mir untersuchten Schulen nur ein geringer Teil 
der Muslim*innen daran teilnahm, war dort schlicht dem Mangel an Religionslehrkräf
ten geschuldet (ebd.). Um den Bedarf nach an deutschen Universitäten und Pädagogi
schen Hochschulen grundständig ausgebildeten Lehrer*innen zu decken, beschloss das 
Bundesministerium für Bildung und Forschung (BMBF) im Jahr 2010 die Einrichtung 
von fünf Zentren für Islamische Theologie bzw. Islamische Studien an verschiedenen 
Universitäten in Deutschland.4 

3 Für eine Übersicht dieser Konzepte und aktueller Zahlen siehe Mediendienst Integration (2023). 
4 Die erste Professur für islamische Religionspädagogik wurde 2004 an der Universität Erlangen- 

Nürnberg ins Leben gerufen (Ulfat, 2022: 1). Seit 2011 wurden für die grundständige Ausbildung 
der Lehrkräfte Institute für islamische Theologie und Religionspädagogik eingerichtet. Diese sind 
die Zentren für Islamische Theologie in Münster (ZIT) und Tübingen (ZITH), das Institut für Isla
mische Theologie in Osnabrück (IIT), das Zentrum für Islamische Studien in Frankfurt/Gießen und 
das Department für Islamisch-Religiöse Studien (DIRS) in Erlangen/Nürnberg. Seit 2019 wird die
ses Angebot durch das Berliner Institut für Islamische Theologie (BIT) und das Seminar für Islami

sche Theologie Paderborn erweitert (Bundesministerium für Bildung und Forschung, 02.03.2023). 
Laut BMBF bilden die Zentren »…inzwischen international anerkannte Orte islamisch-theologi

scher Forschung und fördern den wissenschaftlichen Nachwuchs in Islamischer Theologie – für 
die Schulen und die Hochschulen. Das Ziel ist es, islamische Religionslehrerinnen und -lehrer für 
den bekenntnisorientierten Schulunterricht auszubilden und ein wissenschaftlich fundiertes Stu
dium von Religionsgelehrten im staatlichen Hochschulsystem in deutscher Sprache zu ermögli

chen.« (Ebd.). Nach der ersten Förderphase wurden die Projekte positiv evaluiert und um eine 
weitere Förderphase mit einem Volumen von 44 Millionen Euro bis 2021 verlängert. Zur Vernet
zung der Theologischen Institute wurde darüber hinaus die Akademie für Islam in Wissenschaft 
und Gesellschaft (AIWG) gegründet, die als Kommunikationsplattform und Transferstelle in die 
Gesellschaft dienen soll und welche an die Goethe-Universität in Frankfurt angegliedert ist. An 
fünf Standorten beziehen die Institute bei der Erstellung von Curricula und Prüfungsordnungen 
ebenso wie bei der Besetzung von Professuren Beiräte mit Vertreter*innen islamischer Verbän
de mit ein. Gleichwohl führten die jeweiligen Kooperationsformate, insbesondere die Besetzung 
der Beiräte, an mehreren Standorten zu teils heftigen Kontroversen. Während die Verbände einer
seits die Gleichbehandlung mit den Kirchen hinsichtlich der Mitsprecherechte in der universitä
ren Theologie anstrebten, setzten die interne Konkurrenz der Gemeinschaften und die öffentliche 
Debatte um ihre Verfassungskonformität die Universitäten bei der Zusammenstellung der Beirä
te unter Druck. Am Münsteraner Zentrum für Islamische Theologie resultierte diese Lage in einer 
mehrere Jahre andauernden Arbeitsunfähigkeit, die beispielsweise die Besetzung von Professuren 
verzögerte (Spielhaus, 2018: 100, vgl. auch Hafez, 2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Abbildung 11: Islamischer Religionsunterricht in Deutschland 2022/2023 
(Mediendienst Integration). 

Wie dieser kurze Blick auf die Einführung des IRU in Deutschland illustriert, voll
zieht sich der Prozess im Spannungsfeld der Religionspolitik, welche wiederum die 
»Bereiche der Sozialpolitik, der Schul- und Kultuspolitik wie auch der Sicherheits- und 
Integrationspolitik« berührt und »strukturell sowohl auf der Bundes- als auch der Lan
des- und Kommunalebene verortet« (Stein & Zimmer, 2022: 38) ist. Angesichts dieser 
komplexen Voraussetzungen beziehen sich zahlreiche frühe Publikationen auf politi
sche und juristische Aspekte der Einführung ins Schulsystem (Gottwald, 2008; Badawia, 
2012; Shakir und Hafez, 2012; Tillmanns, 2012). Verschiedene Studien untersuchen die 
Modelle des staatlich finanzierten Islamunterrichts in öffentlichen Schulen in Deutsch
land untersuchen (Kiefer & Mohr, 2009; Spielhaus, 2018; Işık, 2018; Sarikaya & Öger- 
Tunc, 2018), Italien (Coglievina, 2018) oder Finnland (Rissanen, 2018). Andere fokus
sieren staatlich geförderte, konfessionsgebundene muslimische Schulen etwa in Irland 
(Sai, 2018), den Niederlanden (Budak, Bakker & ter Avest, 2018), Frankreich (Bowen, 
2010) oder Schweden (Berglund, 2019) oder vergleichen die schulpolitischen Konzepte 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 151 

in unterschiedlichen nord- und nordwesteuropäischen Nationalstaaten (Berglund, 
2010, 2018, 2019). Darüber hinaus ist mittlerweile ein wachsender Output innerhalb der 
sich etablierenden universitären islamischen Religionsdidaktik zu verorten (Sarıkaya, 
Ermert & Öger-Tunç, 2019; Isik & Kamcili-Yildiz, 2022; Schweitzer & Ulfat, 2022; Ba
dawia & Topalovic, 2023). Diese beschäftigt sich aus überwiegend innermuslimischer 
Perspektive mit Fragen nach den zu vermittelnden religiösen Inhalten oder wie islami
sche Quellentexte kindgerecht didaktisch zugänglich gemacht werden können. Auch 
die Debatte über die Funktion und den Aufgabenbereich des IRU ist bis dato nicht 
abgeschlossen und überdies hochgradig mit politischen Erwartungshaltungen aufge
laden. Der Unterricht wird, wie die Islamwissenschaftlerin Riem Spielhaus (2018) es 
formuliert, vielfach »…als Ort der Aushandlung von Identifikationen und persönlicher 
Positionierung junger Menschen verstanden, in dem die Zugehörigkeit zur islamischen 
Religion im Kontext der häufig negativ konnotierten Islamdebatten thematisiert werden 
kann.« (Ebd.: 104). Wie Margit Stein, Rauf Ceylan und Veronika Zimmer (2017) betonen, 
ist eine Vielzahl von Akteur*innen in das Projekt Islamischer Religionsunterricht invol
viert: »die Öffentlichkeit, die Medien, die Politik, die Schulbehörden, die muslimischen 
Verbände, die Schulen, die KollegInnen und schließlich die muslimischen Eltern selbst. 
Diese Akteure projizieren dann auch formelle und informelle Erwartungen an die Rolle 
des islamischen Religionslehrers« (ebd.: 52–53) bzw. der Religionslehrerin, in deren 
Verantwortung die praktische Ausgestaltung des Unterrichts liegt. In den öffentlichen 
Diskussionen der letzten Jahre sei, so die Autor*innen weiter, »zu verzeichnen, dass 
vor allem integrations- und sicherheitspolitische Aspekte von den ReligionslehrerInnen 
erwartet werden« (ebd.: 53). 

Aus Perspektive der islamischen Religionspädagogin Fahima Ulfat (2022), stellt der 
bekenntnisgebundene Religionsunterricht – verglichen mit anderen Fächern – aber ins
besondere auf der persönlichen Ebene eine besondere Herausforderung für die Lehr
kräfte dar, denn er ist 

einerseits ein Fach wie jedes andere, Religionslehrkräfte müssen die allgemeinen Pro
fessionalitätsansprüche […] erfüllen können, wie Lehrkräfte für andere Fächer auch. 
Der Religionsunterricht ist andererseits ein Fach wie kein anderes: Religionslehrkräfte 
sind aufgefordert, ihre ureigensten Überzeugungen, ihren Glauben, ihre ethischen 
Einstellungen und ihre religiösen Positionierungen […] einzubeziehen, zu reflektieren 
und ihr eigenes Verhältnis zu existenziellen Herausforderungen zu klären (Ulfat, 2022: 
2; Hervorh. im Orig.). 

Die überschaubare Anzahl von Studien zu Lehramtsstudierenden der Religionslehre 
und bereits im Schulbetrieb tätigen Islamlehrer*innen beziehen daher als professionelle 
Kompetenzen in unterschiedlichem Maße auch deren Werthaltungen und Überzeugun
gen mit ein (Kamcili-Yildiz, 2021; Khorchide, 2009; Stein, Ceylan & Zimmer, 2017; Tuna, 
2019). In der frühen quantitativen Studie von Mouhanad Khorchide (2009) zu ange
henden Religionslehrkräften in Österreich werden explizit auch Einstellungen etwa zu 
Demokratie und Menschenrechten (ebd.: 99–106) oder der Identifikation mit Österreich 
(ebd.: 141–147) erhoben, was im Ergebnis zu hitzigen gesellschaftlichen Debatten führte, 
da ein Teil der Lehrer*innen Abgrenzungstendenzen gegenüber der demokratischen 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Ordnung und anderen Religionen einräumte (Zimmer, Celyan & Stein, 2017: 348). Ve
ronika Zimmer, Rauf Ceylan und Margit Stein (2017) haben auf Basis einer qualitativen 
Interviewstudie die religiöse Selbstverortung von angehenden Religionslehrkräften 
erhoben und betonen, die »enorme Bedeutung des Studiums [der islamischen Theologie 
bzw. Religionspädagogik] für die Reflexion und Auseinandersetzung mit der Religion 
in deutscher Sprache.« (Ebd.: 362; Anm. d. Verf.). Abgesehen von diesen quantitativen 
Befragungen und qualitativen Interviewstudien existieren keinerlei Arbeiten, welche 
die konkreten Selbstpositionierungen islamischer Religionslehrer*innen gegenüber den 
Erwartungshaltungen, die in ihrem Arbeitsalltag in der Schule an sie gestellt werden, in 
actu untersuchen. 

In diesem Kapitel richte ich den Blick entsprechend auf die islamischen Religions
lehrer*innen, die – wie der einleitende Gesprächsausschnitt nahegelegt hat – auch als 
neue Autoritäten im lokalen islamischen Feld wahrgenommen werden. Im folgenden 
Abschnitt stehen zuerst die Erwartungen der Eltern im Vordergrund, die im Rahmen 
des Elternsprechtags am Goethe-Gymnasium an den Religionslehrer gerichtet wurden 
und zwei Schwerpunkte aufweisen: die Verhältnisbestimmung von Moschee und schuli
schem IRU und – damit einhergehend – die prekäre Rolle der islamischen Religionsleh
rer*innen im Kontext Schule. Nachdem mit dem Lehrer des Gymnasiums dieses Verhält
nis skizziert wurde, argumentiere ich auf Basis des Vergleichs des Goethe Gymnasiums 
und der Hauptschule Nord, dass die Schulen die politische Kultur auch je spezifische 
Weise umsetzen und spezifische Schulkulturen institutionalisiert haben, in welchen Eth
nizität, Religion, und kulturelle Differenz ein unterschiedlicher Stellenwert zugemessen 
wird. Wie sich in den darauffolgenden Selbstdarstellungen der islamischen Religions
lehrer – Mohammed Mutlu vom Goethe Gymnasium und Emre Demir von der Haupt
schule Nord – zeigt, schreiben diese dem islamischen Religionsunterricht und den Islam 
selbst je nach Schulform und Schülerschaft argumentativ praktische soziale Relevanz 
zu. Sie müssen argumentieren, wie ihr Religionsverständnis im Dienst einer jeweiligen 
Schulkultur und somit letztlich der Gesellschaft steht, müssen Islam im Kontext Schu
le alltagsorientiert und sinnhaft vermitteln und ihre Positionierung zugleich islamisch 
legitim begründen. Dabei – so die zentrale Beobachtung – kreieren die Lehrer eine be
merkenswerte Passung ihres Islamverständnisses mit der jeweiligen politischen Schul
kultur. Wie sie dies tun und ihren eigenen Ansatz rechtfertigen ist das zentrale Interesse 
dieses Kapitels. 

2. Keine Ersatzmoschee – zur Rolle des IRU 

Das Goethe Gymnasium hatte Stadtweit den Ruf als ›Türkenschule‹, da es unter allen 
Gymnasien der Stadt den höchsten Anteil türkeistämmiger Schüler*innen aufwies. Erst 
im Schuljahr 2018/19, welches in etwa dem Jahr der Feldforschung entspricht, wurde 
hier der Islamische Religionsunterricht eingeführt. Mohammed Mutlu war seinerzeit 
der einzige Islamlehrer des Kollegiums und wurde zuvorderst als Pädagogiklehrer einge
stellt. Entsprechend erlaubten es seine Lehrkapazitäten nicht, IRU für die gesamte mus
limische Schülerschaft anzubieten. Vorerst wurden nur die Jahrgänge sechs, sieben und 
zehn in islamischer Religion unterrichtet. Nachdem ich Mohammeds Unterricht bereits 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 153 

einige Wochen begleitet hatte, konnte ich im November 2018 als Beobachter auch am El
ternsprechtag teilnehmen, zu dem sich sieben Eltern angemeldet hatten. Der Schulleiter 
knüpfte sein Einverständnis allerdings an die Voraussetzung, dass die Eltern frühzeitig 
durch einen Elternbrief über meine Anwesenheit informiert würden und ich mir vor Ort 
die Einwilligung nochmals schriftlich bestätigen ließe. Islamlehrer Mohammed Mutlu 
hatte vor dem Pult vier Stühle zueinander ausgerichtet und erklärte, dass oftmals nicht 
nur Eltern die Gelegenheit des Gesprächs ergriffen, sondern etwa auch Großeltern oder 
die Kinder selbst erschienen. Alle Besucher*innen, die das Angebot für den IRU wahr
nahmen, waren türkeistämmig. Um die Gespräche zu beobachten, platzierte ich mich et
wa zwei Meter entfernt in der ersten Reihe der Schüler*innentische. Das Beobachtungs
protokoll illustriert die unterschiedlichen Erwartungshaltungen der muslimischen El
tern dem Islamischen Religionsunterricht gegenüber, welche den Lehrer wiederum da
zu veranlassten, die potenziellen Aufgaben des IRU sowie seine Position als Lehrer zu 
explizieren. 

Frau Çelik – Einfach anders aufgeklärt 

Die erste Besucherin ist Frau Çelik, die in Begleitung ihrer Tochter Sümeyye zum Gespräch 
kommt, welche die sechste Klasse besucht. Die offene und quirlige junge Mutter hat offenbar 
den Elternbrief gelesen, denn als ich mich vorstelle, weiß sie mich und mein Vorhaben gleich 
einzuordnen und sagt der Beobachtung, ohne zu zögern, zu. Nachdem alle ihre Plätze einge
nommen haben, ergreift sie umgehend das Wort und wendet sich an den Lehrer. 
Frau Çelik: »Also meine Tochter geht ja total gerne bei Ihnen in den Unterricht! Da 
kann sie endlich mal Fragen stellen, die in der Moschee nicht beantwortet werden!« 
Mohammed Mutlu: »Ja, ich versuche immer auch auf die Fragen der Schülerinnen und 
Schüler einzugehen und nicht nur frontal zu unterrichten. Ich liebe das als Lehrer, 
wenn sie Fragen mitbringen. Manchmal muss ich aber aufpassen, dass ich auch mei

nen Unterricht mache. [Wendet sich der beschämt schauenden Tochter zu] Hast Du denn 
eine Frage an mich?« 
Sümeyye: »Können Sie mir meine Note sagen?« 
Mohammed Mutlu: »Zwischen 1 und 2. Du bist eine gute Schülerin. Du meldest Dich 
fast immer und schreibst auch immer gut mit.« 
Frau Çelik: »Also ich find das ja gut, weil… die Kinder werden hier einfach anders 
aufgeklärt als in der Moschee. Da weiß man ja nicht, was da gelehrt wird und welche 
Moschee das wie macht.« 
Mohammed Mutlu: »Ja, jede Moschee hat natürlich ihren eigenen Schwerpunkt. Aber 
Schule ist natürlich auch keine Ersatzmoschee. Wir können hier kein Arabisch lernen 
und Koranrezitation üben. Und wir benoten natürlich nicht die individuelle Religio
sität der einzelnen Schüler. Auf jeden Fall ist Sümeyye eine gute Schülerin und ich 
mache mir da gar keine Sorgen.« 
Die Mutter ist sichtlich zufriedengestellt und verabschiedet sich überfreundlich (Protokoll, 
29.11.2018). 

Frau Çelik äußerte ein tiefes Misstrauengegenüber der Unterweisung in der Moschee 
und den dort vermittelten Inhalten und formulierte dementsprechend ihre Hoffnung, 
dass der IRU am Gymnasium auch im nächsten Schuljahr fortgeführt werde, damit ih
re Tochter dort den Islam auf transparente und nachvollziehbare Weise kennenlerne. In 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

der Schule werde – so die Überzeugung der Mutter – ein aufgeklärtes Islambild vermit
telt, welches in der Moschee nicht gelehrt werde. Auch kritische Fragen, so suggerierte 
Frau Çelik, seien ja im Unterricht möglich, was der Lehrer mit der Erläuterung seines di
daktischen Ansatzes bestätigte. Angesichts der Zuschreibungen der Mutter sah sich Mo
hammed Mutlu ferner bewogen, die Beziehung von Moscheeunterricht und schulischem 
IRU zu spezifizieren und hob hervor, dass Schule »keine Ersatzmoschee« darstellen kön
ne, da dort weder dieselben Inhalte vermittelt würden noch die individuelle Religiosität 
Gegenstand der schulischen Bildung und Evaluation sein könne. 

Herr Özsoy – Moscheeunterricht für gute Noten und gute Taten 

Auch das zweite Gespräch illustrierte unterschiedliche Erwartungen und Zuschreibun
gen an den schulischen IRU auf der einen und den Moscheeunterricht auf der anderen 
Seite. Herr Özsoy, der nächste Besucher des Elternsprechtages, formulierte nicht nur 
gänzlich andere Erwartungen an das Verhältnis von Moscheeunterricht und schulischem 
IRU als Frau Çelik, er gab dem Gespräch auch eine unerwartete Dynamik, indem er sich 
zeitweise direkt an den teilnehmenden Beobachter wandte, um seine Meinung mitzu
teilen. Überdies illustriert der folgende Ausschnitt auch die prekäre Positionierung des 
islamischen Religionslehrers als Vertreter des staatlichen Bildungsauftrags. 

Herr Özsoy kommt gemeinsam mit seinem Sohn Fatih zur Sprechstunde und begrüßt Herrn 
Mutlu und mich auf Türkisch. Ich stelle mich ebenfalls auf Türkisch vor, kläre ihn aber auf, dass 
ich Deutscher bin, woraufhin er ins Deutsche mit ausgeprägtem Ruhrpott-Dialekt wechselt. 
Auch er hat keine Einwände, gegen meine Begleitung. 
Mohammed Mutlu: »Haben Sie zuerst mal irgendwelche Fragen?« 
Herr Özsoy: »Wie macht er sich? Was lernt ihr so?« 
Mohammed Mutlu: »Also im Moment machen wir die Geschichte des Propheten Yusuf 
a.s. Auf jeden Fall hat er sich schon mal mehr gemeldet. Was er sagt, bringt den Un
terricht aber voran, also alles in allem bin ich zufrieden. Die Note ist eine zwei [wendet 
den Blick zu Fatih], weil deine Beiträge gut sind!« 
Herr Özsoy: »[zu Fatih] Haste gehört! [zum Lehrer] Zur Moschee geht er auf jeden Fall 
auch noch, er hat auf jeden Fall Grundkenntnisse, auch wenn er nicht immer hinge
hen möchte. Der Hodscha kümmert sich schon gut. Vielleicht erwartet er manchmal 
etwas zu viel, der schickt den Kindern z.B. per WhatsApp, was die lernen sollen. Aber 
das müssen die ja auch nicht beantworten.« 
Mohammed Mutlu: »Lernen die denn dort nur Koranlesen oder auch etwas darüber hin
aus?« 
Herr Özsoy: »Natürlich lernen die auch was darüber hinaus. Das ist so wichtig heutzuta
ge [der Vater wendet sich vom Lehrer ab und mir zu), diese Grundbausteine zu lernen, dass 
allein ein Lächeln schon was Gutes ist. Ja, das ist heute wichtig! Bei all dem, was in den 
Medien steht und was alles geschrieben wird. (Guckt mich wieder eindringlich an, um der 
folgenden Aussage Nachdruck zu verleihen) Und ich mein ganz klar die deutschen Medi

en! Wenn man schonmal die Gelegenheit hat, das hier jemandem sagen zu können. 
[Mohammed wirkt verunsichert, da sich der Vater jetzt überwiegend an mich wendet]. Also 
echt jetzt, der Islam wird so schlecht dargestellt und gerade für die Kinder… ich weiß 
nicht, wo das Ganze noch hinführen soll! Dabei hat der Prophet, als einem kleinen Jun
gen sein Vogel gestorben ist, sogar dem Jungen dafür sein Beileid ausgesprochen. Er 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 155 

hat ihn angelächelt und das Lächeln ist schon ein Segen. So ist das eigentlich im Islam. 
Guck mal, die ganzen Kinder und Jugendlichen, die so aus der Bahn sind, deren Leben 
hat doch mit Islam gar nix zu tun! Sonst würden die sowas ja nicht machen! [Ich nicke 
und signalisiere Verständnis] Ja, das musste ich jetzt mal sagen, wo ich die Gelegenheit 
ihnen gegenüber habe.« 
Mohammed Mutlu schaltet sich wieder ein: »Es gibt ja auch Studien, da hat ein Polizei
chef gesagt, dass niemand von diesen Extremisten aus einer Moschee gekommen ist. 
Da leisten die Moscheen auch eine gewisse Arbeit dagegen. Ich glaube das ist auf je
den Fall eine gesamtgesellschaftliche Aufgabe, sich diesen Bildern zu stellen und wir 
müssen daran gemeinsam arbeiten. Da muss auch ganz viel von unten kommen.« 
Ein kurzer Moment der Stille tritt ein, in welchem Lehrer, Vater und Beobachter flüchtige und 
irritierte Blicke wechseln. Um die Stille zu durchbrechen, wechselt der Vater zu Smalltalk und 
die beiden türkeistämmigen Männer tauschen sich über die Herkunftsorte ihrer Familien aus. 
Herr Mutlu erkundigt sich abschließend nochmal nach dem Namen des Mannes und verab
schiedet sich freundlich von Herrn Özsoy mit der Anrede »Bekir Abi« (etwa ›großer Bruder 
Bekir‹). Kaum haben der Vater und sein Sohn den Raum verlassen, tauschen wir uns über den 
Gesprächsverlauf aus und Mohammed kommentiert selbstkritisch: »Vielleicht habe ich da 
gerade einen Fehler gemacht… ihn Bekir Abi zu nennen! Als jüngerer ist das eigent
lich normal, aber ich bin der Lehrer seines Sohnes. Ich sollte da meinen Stand wahren« 
(Protokoll, 29.11.2018; Anm. d. Verf.). 

In diesem zweiten Elterngespräch drückte Herr Özsoy eine grundlegend andere Haltung 
gegenüber dem Moscheeunterricht aus als Frau Çelik. Die guten Leistungen des Soh
nes im schulischen IRU interpretierte der Vater als Resultat der regelmäßigen, wenn
gleich oft widerwilligen Teilnahme seines Sohnes Fatih am Moscheeunterricht. In die
sem würden die Kinder und Jugendlichen die »Grundbausteine« der Religion lernen, die 
zugleich auch die Basis für tugendhaftes und freundliches Verhalten in der Gesellschaft 
seien, was im Angesicht des islamfeindlichen Mediendiskurses in Deutschland immer 
wichtiger werde. Mit diesem Stichwort wechselte Herr Özsoy den Adressaten und rich
tete das Wort schließlich explizit an mich. Offenbar positionierte er mich als Vertreter 
der Mehrheitsgesellschaft und Rezipienten der »Deutschen Medien« und zugleich als 
wissenschaftlichen Beobachter, den seine Meinung unbedingt interessierte und holte 
zu einer Kritik des Islambildes der öffentlichen Meinung (Boltanski & Thévenot, 1991) aus. 
Diesem stellte er eine Prophetengeschichte gegenüber, mit welcher er die Gutmütigkeit 
des Islam zu belegen und das verzerrte Bild der Medien zu korrigieren beabsichtigte. 
Die islamische Bildung in der Moschee sei demgemäß zentral, um die Kinder zu gu
ten Bürgern zu erziehen, die durch ihr vorbildliches Verhalten den öffentlichen Diskurs 
korrigieren könnten. Auch der Lehrer bekräftigte die Rolle von Moscheen in der Präven
tion vor Extremismus und lenkte mit seinem Kommentar die Aufmerksamkeit des Va
ters wieder auf sich. Die Ansprache des Mannes mit »Bekir Abi«, stellte einen flüchtigen 
Moment der Ehrerbietung des Älteren durch den jüngeren Lehrer dar, in welchem jener 
seine professionelle staatsbürgerliche Rolle verlassen hatte und in einen Sprachcode der 
türkischen Kultur gewechselt war. Was in der Moschee oder im Privaten üblich gewesen 
wäre, reflektierte Mohammed Mutlu als unangebrachten Ausrutscher, durch welchen er 
seine eigene Autorität als Lehrer, als Vertreter der staatsbürgerlichen Ordnung, kompro
mittiert habe. Diese Situation greife ich im folgenden Absatz noch einmal auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Die Einführung des Islamischen Religionsunterrichts an öffentlichen Schulen wird 
– wie das Beispiel illustriert – von vielgestaltigen Unsicherheiten und Konfliktpoten
tialen begleitet, die aus den individuellen und oft gegenläufigen Erwartungshaltungen 
und Vorerfahrungen der Eltern oder der persönlichen und professionellen Haltung der 
Lehrkräfte resultieren. Im Zentrum der Debatten steht das Verhältnis von Moscheeun
terricht und IRU sowie die Funktionen, die dem Unterricht in einem jeweiligen Kon
text zugeschrieben werden. Diese Verhältnisbestimmung war zentraler Bestandteil der 
Gespräche zwischen Eltern und Islamlehrer und letzterer sah sich auch in weiteren El
terngesprächen angehalten, sie immer wieder zu erörtern. Die Zuschreibungen an die 
Moschee reichten dabei von den Positionen Herrn Özsoys, der annahm, der Besuch des 
Moscheeunterrichts würde sich seitens seines Sohnes in guten Noten und guten Taten 
niederschlagen, bis zur Position von Frau Çelik, die der Rolle der Moscheen mit großem 
Misstrauen gegenüberstand, da die Lerninhalte nicht transparent seien und die entspre
chend erwartete, dass ihre Tochter in der Schule ›den Islam‹ kennenlernen könne. 

Islamunterricht und politische Schulkultur 

Aus den unterschiedlichen und gegenläufigen Erfahrungen mit und Zuschreibungen an 
den Moscheeunterricht seitens der Eltern resultieren offenkundig auch verschiedene Er
wartungen an den schulischen IRU. Diese Erwartungen versuchte Mohammed Mutlu 
schließlich einer weiteren Mutter gegenüber einzuordnen und seinen professionellen 
Auftrag als Lehrer zu erläutern. Er betonte abermals, dass man in der Schule weder Ko
ranlesen noch Arabisch lernen und auch die individuelle Religiosität der Schüler*innen 
nicht in die Evaluation mit einbezogen werden könne. Wer regelmäßig in die Moschee 
gehe und Vorkenntnisse in den Unterricht mitbringe, so erläuterte Mohammed Mutlu, 
könne schließlich 

nicht unbedingt erklären und beurteilen. Das sind Kernkompetenzen im Unterricht. 
Wir wollen die Bildung einer eigenen Meinung und der Auseinandersetzung mit dem 
Unterrichtsthema fördern. Für eine eigene Meinung bedarf es nicht unbedingt Vorwis
sen in Koran und Hadithen. Wir dürfen natürlich auch kein Vorwissen erwarten. Wis

sen Sie es gibt die Anforderungsbereiche 1 – Wissen, 2 – Vergleichen und Analysieren 
und 3 – Beurteilung und Stellungnahme. Erst, wenn die Kinder gut in allen drei Berei
chen sind, können sie eine 1 bekommen. Wissen Sie, ich habe Schüler, die seit Jahren 
zur Moschee gehen und deren Leistung wird immer schlechter (Protokoll, 29.11.2018). 

Da die Unterschiede zwischen kompetenzorientiertem Religionsunterricht und dogma
tischer Unterweisung in der Moschee den wenigsten Eltern bewusst sind, sah sich Mo
hammed Mutlu in oben zitiertem Gespräch angehalten, die Prinzipien des schulischen 
Unterrichts zu erläutern. Dabei orientierte er sich in seiner Betonung der Kernkom
petenzen offensichtlich an den zentralen Vorgaben zur Ausgestaltung des Unterrichts, 
die im Kernlehrplan für die Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen. Islamischer Religionsun
terricht (Ministerium für Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen, 
2014) formuliert sind. Die sog. Kernlehrpläne »bieten allen an Schule Beteiligten eine 
Orientierung darüber, welche Kompetenzen zu bestimmten Zeitpunkten im Bildungs

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 157 

gang verbindlich erreicht werden sollen, und bilden darüber hinaus einen Rahmen für 
die Reflexion und Beurteilung der erreichten Ergebnisse« (ebd.: 7). Die spezifische Form 
islamisch-religiöser Bildung im schulischen Islamunterricht erfolgt laut Kernlehrplan 
»durch die Vermittlung grundlegender Kompetenzen die den vier untereinander ver
netzten Kompetenzbereichen Sach-, Methoden-, Urteils- und Handlungskompetenz zu
geordnet werden können« (ebd.: 14–15). Diese Kompetenzen sollen in engem Bezug auf 
folgende sieben Inhaltsfelder entwickelt werden: (1) Islamische Glaubenslehre, (2) die Ge
meinschaft der Propheten, (3) die Entwicklungsgeschichte des Islam, (4) Koran und Sun
na, (5) Islamische Religionspraxis, (6) Verantwortliches Handeln und (7) andere Religio
nen und Weltanschauungen (ebd.: 15–18). Aus der Verbindung von Kompetenzbereich 
und inhaltlichem Schwerpunkt werden sodann konkrete Kompetenzerwartungen for
muliert (ebd.: 18–36), deren Erreichen jedoch eine große Herausforderung darstellt. Es 
stehen, so Mutlu, schlicht zu wenig geeignete Lehrmaterialien zur Verfügung, weshalb 
die Lehrer*innen Unterrichtsmodule und Lehrmaterialien oft selbst konzipieren müs
sen (Protokoll, 27.11.2018). Zwar fokussiert der Kernlehrplan erklärtermaßen auf »rein 
fachliche und überprüfbare Kompetenzen« (ebd.: 8), führt aber als Aufgaben und Ziele 
des IRU explizit auch die Förderung persönlicher und sozialer Fähigkeiten auf, die weit 
darüber hainausgehen. So soll der IRU 

zur kritischen Reflexion geschlechter- und kulturstereotyper Zuordnungen, zur Wer

tereflexion, zur Empathie und Solidarität, zum Aufbau sozialer Verantwortung, zur 
Gestaltung einer demokratischen Gesellschaft, zur Sicherung der natürlichen Le
bensgrundlagen, auch für kommende Generationen im Sinne einer nachhaltigen 
Entwicklung, und zur kulturellen Mitgestaltung (ebd.: 9) 

beitragen. Hier manifestiert sich unmissverständlich der politische Auftrag des schuli
schen IRU eine Religion zu vermitteln, die in den Diensten des zivilgesellschaftlichen 
Staates steht und zur Vermittlung der nationalen »politischen Kultur« beiträgt. Der Be
griff der politischen Kultur umfasst nach Werner Schiffauer drei eng miteinander ver
zahnte Elemente: 

[D]ie Kompetenz – d.h. Wissen und praktische Handlungsfähigkeit – hinsichtlich des 
Funktionierens der Zivilgesellschaft eines jeweiligen Landes […]; das Beherrschen der 
nationalspezifischen staatsbürgerlichen Kultur, also des Umgangs mit politischen Insti
tutionen; schließlich die Vertrautheit mit dem vorherrschenden nationalen Selbstver
ständnis (Schiffauer, 2002: 3–4; Hervorh. im Orig.). 

Die politische Kultur stellt letztlich die Basis der an die Bürger*innen gestellten Pflich
ten, Rechte und Erwartungen dar; so bestimmt etwa das nationale Selbstbild den Ort, der 
den Fremden, als welche Muslim*innen in Europa markiert werden, in einer Gesellschaft 
zugewiesen wird. Die politische Kultur determiniert somit auch die Möglichkeiten und 
Beschränkungen der Partizipation an gesellschaftlichen und politischen Prozessen. Das 
Selbstverständnis als zivile Bürgergesellschaften, welches die Staaten Nordwesteuropas 
in unterschiedlicher Ausprägung teilen, hat seinen Ausgang in der Französischen Re

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

volution (Boltanski & Thévenot, 1991: 156).5 Fortan galt es zur Errichtung des Gemein
wohls die Orientierung am individuellen Vorteil als gesellschaftliches Gestaltungsprin
zip zu überwinden (ebd.). Zur Schaffung gerechter Beziehungen zwischen Personen war 
nun die Vermittlung auf einer höheren Ebene zwingend erforderlich: die Bezugnahme 
auf die abstrakte Totalität des staatlichen Souveräns (ebd.).6 Um die Solidarität und die 
Identifikation mit dem abstrakten Prinzip der Nation auszubauen und die zivile Bür
gergesellschaft zu etablieren war schließlich ein ebenso effektiver wie prekärer Sozia
lisationsprozess vonnöten, dessen Erfordernisse Schiffauer (2002: 11) als »wohl größte 
Zumutung der Moderne« bezeichnet, denn er 

muss sich gegen die ansonsten universale Vorstellung richten, dass Primärbeziehun

gen – wie Familie, Freundschaft, Patronage oder möglicherweise Ethnizität – der Vor
rang einzuräumen sei. Das ehemals universal geltende Modell primärer Austauschbe
ziehungen implizierte eine konzentrische Konstruktion der sozialen Welt. Man fühlte 
sich am meisten den Nächsten und Liebsten zu Loyalität verpflichtet. Je größer und ein
schließlicher die soziale Einheit ist, desto geringer die Loyalitätsverpflichtung. (Schiff
auer, 2002: 11).7 

5 Die Staaten Nordwesteuropas haben »eine Gemeinsamkeit darin, dass sie einen öffentlichen 
Raum einzurichten suchen, in dem alle Individuen unter Autorität und Kontrolle des National
staats in einen freien Austausch mit allen anderen treten können und sollen.« (Schiffauer, 2002: 
10). Dieser Austausch umfasst etwa Waren Ideen und Arbeitskraft (ebd.). Seine zentralen Institu
tionen, die Schiffauer als Markt, Forum und Bühne bezeichnet (ebd.), korrespondieren mit den Wel

ten Boltanskis & Thévenots (1991), in denen die Rechtfertigungsordnungen des Marktes, des staats
bürgerlichen Gemeinwesens und der öffentlichen Meinung Geltung beanspruchen und in denen je
weils eigene Äquivalenzprinzipien der Schaffung von Gemeinwohl dienen. Die nahezu vollständi
ge Integration der drei Institutionen des Austauschs in der bürgerlichen Zivilgesellschaft in ihre 
politische Kultur ist sowohl historisch als auch geografisch eine Besonderheit der Staaten Nord
westeuropas. 

6 Dieses Prinzip, das Jean Jaques Rousseau (1762) in seinem zu Lebzeiten kaum rezipierten ›Ge
sellschaftsvertrag‹ dargelegt hatte, erhielt erst mit der Französischen Revolution seine politische 
Durchschlagskraft. Im ›Gesellschaftsvertrag‹ können sich legitime politische Beziehungen nie di
rekt auf der Grundlage konkreter Interaktionen zwischen Personen, die durch ihre Zugehörigkei
ten und Interessen charakterisiert sind, entwickeln. Auf dieser ausschließlich von Kräfteverhältnis
sen bestimmten Ebene bleibt nämlich keinerlei Raum für Aushandlungs- und Schlichtungsprozes
se. Damit sich gerechte Verhältnisse zwischen den Personen etablieren, müssen ihre Interaktionen 
durch die Bezugnahme auf eine auf höherer Ebene angesiedelte Totalität vermittelt werden. Al
lein über diesen Umweg und die hierzu erforderlichen Opfer kann sozialer Friede gewahrt bleiben, 
ohne dass eine Partei die andere dominiert. Im ›Gesellschaftsvertrag‹ geht es im Wesentlichen um 
die vernünftige Begründung dieser auf einer höheren Ebene angesiedelten Totalität. (Boltanski & 
Thévenot, 1991: 156). 

7 Der Begriff der ›politischen Kultur‹ hat nach Schiffauer (2002: 4) zwei Vorteile: »Zum einen betont 
er das Wie und nicht das Was. Es geht nicht um die Anpassung an eine deutsche […] ›Leitkultur‹, 
sondern vielmehr um die Kompetenz, sich in den politischen Prozess einzubringen. […] Der Begriff 
bezieht sich auf die Art und Weise, seinen eigenen Standpunkt zu vertreten, und nicht auf den In
halt des einzelnen Arguments. Politische Kultur bedeutet gerade auch die Befähigung zu Oppo
sition und Widerstand. Eine gekonnte Beherrschung von Regeln ist die Grundlage von Souveräni
tät und Distanz ihnen gegenüber; sie beinhaltet auch die Fähigkeit zum kalkulierten Regelbruch 
und zum spielerischen Umgang mit den Regeln. Dies betrifft sowohl zivilbürgerliche Konventio
nen als auch den Widerstand gegen staatliche Institutionen und die kritische Haltung gegenüber 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 159 

Die Ordnungsprinzipien der häuslichen Welt (Boltanski & Thévenot, 1991), die auf Tra
dition, Hierarchie und Abstammung beruhen und deren Kohäsionspotential in den 
interpersonalen Beziehungen liegt, werden demnach seitens der staatsbürgerlichen Welt 
zu überwinden gesucht. Dass Herr Mutlu sich in der oben zitierten Anrede Herrn Öz
soys als ›Bekir Abi‹ darüber ärgerte, ›aus der Rolle gefallen‹ zu sein, liegt in eben diesem 
Anspruch an die Vertreter der staatsbürgerlichen Ordnung begründet. Jenseits der 
Vermittlung kognitiver Kompetenzen ist die öffentliche Schule also das zentrale Instru
ment, um eine Zivilgesellschaft von Staatsbürger*innen hervor- und in Gleichklang mit 
der imagined community (Anderson, 1983), dem abstrakten Prinzip der Nation zu bringen. 
Wenngleich der pathetische Nationalismus seit Naziherrschaft und Zweitem Weltkrieg 
im Grundsatz abgelehnt wurde, blieb der Nationalstaat der »entscheidende politische 
Referenzrahmen. In dieser Situation ist ein sublimierter Nationalismus entstanden«, 
der so, wie er in den Schulen vertreten wird, einen »stark zivilgesellschaftlichen Ak
zent« (Schiffauer, 2002: 2) innehat. In dieser Form der politischen Kultur kommt es, 
so Schiffauer, nicht mehr darauf an, wer man ist, sondern »wie man es macht« (ebd.: 
3), d.h. ob man etwa seine Anliegen in einem gesellschaftlich konventionalisierten Stil 
äußert und zur Geltung bringt.Der öffentlichen Schule kommt dabei die Rolle als So
zialisationsinstanz zu, in der die Enkulturation in die politische Kultur eines Staates 
maßgeblich stattfinden und Zivilität eingeübt werden soll (ebd.: 5).8 Da ihr jedoch nur 
ein begrenztes Zeitfenster – zwischen neun und dreizehn Jahren – zur Verfügung steht, 
um junge Menschen auf die Teilnahme an der Zivilgesellschaft vorzubereiten, kann das 
vermittelte Bild der Gesellschaft lediglich eine widerspruchsarme, hochstilisierte und 
idealisierte Reduktion der Realität darstellen (ebd.). 

nationalen Selbstbildern. »Der zweite Vorteil ist, dass der Begriff unabhängig vom Kriterium der 
Staatsangehörigkeit ist: An politischer Kultur partizipiert auch, wer kein Staatsangehöriger ist und 
deshalb nur begrenzte formale Rechte staatsbürgerlicher Mitwirkung hat« (Schiffauer, 2002: 4). 
Hieraus folgt die Betonung des zivilgesellschaftlichen Engagements, das als Gestaltungsmöglich

keit auch Menschen ohne deutsche Staatsangehörigkeit offensteht. 
8 Gleichwohl variiert zwischen den Staaten Nordwesteuropas die konkrete Ausgestaltung von po

litischer Kultur insbesondere hinsichtlich des Verhältnisses zwischen privat und öffentlich, par
tikular und allgemein, Individuum und Gesellschaft oder auch fremd und eigen in erheblichem 
Maße, basierend auf der je spezifischen Genese des Verständnisses von Zivilität. Während bei
spielsweise in Frankreich der ordre public jegliche ethnische, religiöse und kulturelle Äußerungen 
und Bekenntnisse zum Wohle von Freiheit und Gleichheit aller aus der Öffentlichkeit verbannt 
und somit den oben beschriebenen Prozess mit rigoroser Konsequenz umzusetzen versucht (vgl. 
Bowen, 2010; Fernando, 2014; Mannitz, 2002b), ist in England, das sich explizit als multikulturel

les Einwanderungsland versteht, die Demonstration der Zugehörigkeit zu einer ethnischen oder 
religiösen community geradezu erwünscht (vgl. Baumann, 1996; Baumann und Sunier, 2002). In ih
rer vergleichenden Studie zur Enkulturation von Kindern türkeistämmiger Eltern in einer deut
schen, einer englischen, einer französischen und einer niederländischen Schule konstatieren Wer

ner Schiffauer, Gerd Baumann und Kolleg*innen (2002) Deutschland gegenüber der Realität ein 
Einwanderungsland zu sein, einen enormen Rückstand. Basierend auf der einjährigen Feldfor
schung an einer Berliner Gesamtschule und der Analyse von dort eingesetzten Geschichts- und 
Geographiebüchern, stellt Mannitz für das nationale Selbstverständnis in Deutschland fest, dass 
der christliche Glaube grundsätzlich als »selbstverständlicher Traditionsbestand der eigenen Kul
tur gehandhabt« werde (Mannitz, 2002b: 111). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Vor dem Hintergrund dieses beschriebenen schulischen Bildungsauftrags widmet 
sich Sabine Mannitz (2002b) der besonderen Rolle, die dem konfessionsgebundenen Re
ligionsunterricht (im Vergleich zu den Niederlanden, Frankreich und England) in der 
Bundesrepublik zukommt: 

Religiöse Erziehung wird gutgeheißen, wenn nicht gar für notwendig erachtet, um 
ethische Grundwerte und einen wesentlichen Bestandteil kultureller Identität zu 
vermitteln. Andererseits wird die Religion aber gewissermaßen domestiziert, insofern 
der Unterricht staatlicher Kontrolle unterworfen ist. Ziel ist eine Balance in der Ge
stalt eines durch die Religion gebändigten Staates sowie einer staatlich gebändigten 
Religion (Mannitz, 2002b: 113). 

Das in diesem Modell enthaltene Bekenntnis zur freiheitlich demokratischen Grund
ordnung ist die Bedingung der vom Staat gewährten Privilegien, welche Körperschaf
ten öffentlichen Rechts und insbesondere die christlichen Kirchen hinsichtlich ihrer in
stitutionellen Etablierung im öffentlichen Schulsystem genießen. Während das Chris
tentum im deutschen Bildungssystem durchaus als »selbstverständlicher Traditionsbe
stand« (ebd.: 111) der zu vermittelnden kulturellen Identität gilt, wird der Islam zuvor
derst als fremdkulturelle Religion gerahmt und eher als Bedrohung wahrgenommen. 
Dies umso mehr, da die Dominanz des Radikalisierungsparadigmas (Juschkat & Leim
bach, 2017) in den islambezogenen öffentlichen Debatten mit der Infragestellung der 
Verfassungstreue von Muslim*innen einhergeht, was etwa zur zunehmenden Einfluss
nahme der Sicherheitsbehörden auf den Bildungssektor führt (Hafez, 2014; Juschkat & 
Leimbach, 2017; Schiffauer, 2015b). Angesichts dieser Exklusions- und Verdachtslogiken 
lässt sich anstatt der oben von Mannitz beschriebenen Balance eine deutliche Schlag
seite der angestrebten Reziprozität in Richtung der Domestizierung von Muslim*innen 
konstatieren. 

Die einleitende Vignette – es ging beim Elternsprechtag in der Al-Taqwa Moschee 
tatsächlich um den Religionslehrer Mohammed Mutlu – hatte bereits illustriert, dass die 
islamischen Religionslehrkräfte etwa seitens der klassischen Autoritäten in der Moschee 
und insbesondere der muslimischen Eltern mit Skepsis und verschiedenen Erwartungs
haltungen konfrontiert werden. Insbesondere hinsichtlich des Verhältnisses von Unter
weisung in der Moschee und schulischem Religionsunterricht herrschen bei vielen El
tern große Verunsicherung einerseits und gefestigte Vorstellungen andererseits. Anders 
als in der Moschee müssen die Lehrkräfte in der Schule eine Form religiöser Bildung leh
ren, die an den staatlich verantworteten kompetenzorientierten Kernelehrplan gebun
den ist und maßgeblich in den Diensten der politischen Kultur der Bundesrepublik steht. 
Diese wird allerdings – wie der folgende Vergleich der Hauptschule Nord und des Goe
the Gymnasiums zeigt – nicht in jeder Schule auf die gleiche Weise vermittelt, sondern 
nimmt jeweils unterschiedliche Ausprägungen an, die ich in Anlehnung an Schiffauer’s 
politische Kultur (politische) Schulkulturen nenne. Mit diesem Begriff bezeichne ich die 
Umsetzung der bundesrepublikanischen politischen Kultur in den Rahmenbedingungen 
der jeweiligen Schule bzw. Schulform, die von einer Vielzahl von Faktoren bestimmt wer
den, wie der Demographie der Schülerschaft, Herkunftsmilieu, Bildungsstand, natio
nalen, religiösen und ethnischen Faktoren und letztlich den Erziehungsmethoden und 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 161 

Bildungszielen einer Schule. Nicht zuletzt versuchen auch die mit Deutungshoheit und 
Gestaltungsmacht ausgestatteten Akteur*innen, insbesondere die Schulleiter, ihre Vor
stellung dieser politischen Schulkultur etwa gegenüber Eltern oder Kollegium geltend 
zu machen. Diese Faktoren bedingen, wie ich im Folgenden zeigen werde, das Idealbild, 
welches den Schüler*innen in einer Schule als gesellschaftliche Norm vermittelt wird. 
Auf der Basis von teilnehmender Beobachtung sowie von Gesprächen und Interviews 
mit den Schulleitern, Schulsozialarbeiter*innen und insbesondere den islamischen Re
ligionslehrern skizziere ich im Folgenden diese Schulkulturen und analysiere, wie die 
Religionslehrer der beiden Schulen ihr Islamverständnis in Beziehung zu diesen setzen. 

3. Islam in der öffentlichen Schule 

3.1 Ziviler Islam am Goethe Gymnasium 

Das Goethe-Gymnasium liegt im Westen des Feldforschungsortes, einem Stadtteil 
der seitens der Lokalpolitik als Quartier im Niedergang begriffen wird.9 Von den 
insgesamt sechs Gymnasien der Stadt verzeichnet das Goethe seit zehn Jahren die 
größten Schüler*innenzahlen, wenngleich diese von ca. 1.300 im Schuljahr 2010/11 
auf 915 im Schuljahr 2018/19 gesunken sind (wie auch die stadtweite Gesamtzahl der 
Gymnasialschüler*innen in denselben Jahrgängen). Auch hinsichtlich des Anteils an 
ausländischen Schüler*innen und der Lernenden mit Zuwanderungsgeschichte weist 
das Goethe Gymnasium jeweils den höchsten Wert unter den öffentlichen Gymnasien 
der Stadt auf.10 Letzteres traf 2019 auf ca. 590 Schüler*innen zu, was einem Anteil von 
64,5 % entspricht.11 Die Schulsozialarbeiterin ging aber davon aus, dass in den unteren 
Klassen der Anteil mittlerweile bei ca. 90 % liegen dürfte (Frau Frank, 17.07.2018). Über 
ein Drittel der Schülerinnen und Schüler des Goethe-Gymnasiums sind Muslim*innen 
und diese überwiegend die Kinder türkeistämmiger Eltern. Das macht die Schule auch 
für türkeistämmige Familien aus anderen Stadtteilen attraktiv und manche Kinder und 
Jugendliche nehmen täglich eine Busfahrt von bis zu einer Stunde auf sich, um das 
Goethe Gymnasium zu besuchen (ebd.). Zugleich verzeichnete die Sozialarbeiterin eine 

9 Der Westen ist vom Wohnbereich Stadtmitte, welcher dem gewerblich geprägten Innenstadtbe
reich entspricht, nicht nur durch eine mehrspurige Bahntrasse räumlich getrennt; auch demogra

phisch ergeben sich laut Bevölkerungsbericht 2017 deutliche Divergenzen beispielsweise hinsicht
lich des geringeren Durchschnittsalters der Wohnbevölkerung oder eines höheren Ausländeran
teils (Bevölkerungsbericht Feldforschungsort 2017). 

10 Laut Schulstatistik verfügen Schüler*innen über eine Zuwanderungsgeschichte, wenn mindestens 
eines der folgenden Merkmale zutrifft: »(1) die Person ist im Ausland geboren und nach Deutsch
land zugewandert, (2) mindestens ein Elternteil ist im Ausland geboren und nach Deutschland 
zugewandert oder (3) die Verkehrssprache in der Familie ist nicht Deutsch«. (Stadt […, Feldfor
schungsort], 2019).  

11 Der Durchschnitt des Anteils von Schüler*innen mit Zuwanderungsgeschichte liegt an der Ge
samtschülerzahl aller sechs Gymnasien liegt bei 41,1 % (zum Vergleich: an den Hauptschulen be
trägt er 58.7 %). Der Anteil Lernender mit ausländischer Staatsbürgerschaft liegt am Goethe Gym

nasium mit 7,5 % – entsprechend 69 Schüler*innen – ebenfalls über dem durchschnittlichen Wert 
von 5,0 % (Hauptschulen: 32,7 %). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

»Abnahme des Anteils von Akademikerkindern« (ebd.) an der Schülerschaft, womit sie 
implizierte, dass Türkeistämmige eher dem Arbeitermilieu entstammen. Aus diesen 
parallel verlaufenden Entwicklungen resultierte ein sich selbst verstärkender Prozess 
der zur Konsolidierung eines »Türkischen Blocks« (Herr Müller, 06.07.2018) am Goethe 
Gymnasium führte. Wie oben erwähnt hatte sich über die Jahre folglich der Ruf als 
»Türkenschule« oder »Türkisches Gymnasium« (ebd.) durchgesetzt, an dem jeder das 
Abitur schaffe. Auch Dr. Abdullah aus der Al-Taqwa Moschee und Zekeriya, der ehemali
ge IGMG-Funktionär hatten hier ihre Allgemeine Hochschulreife erworben. Neben den 
türkeistämmigen Schüler*innen besuchten auch kleinere Gruppen mit marokkanischer, 
polnischer, russischer und tamilischer familiärer Migrationserfahrung die Schule und 
viele nahmen nachmittags am Muttersprachlichen Unterricht teil. Abgesehen von der 
großen Anzahl an Muslim*innen gehörten viele Schüler*innen dem Christentum an 
und es gab kleine Gruppen von Baptist*innen und Hindus. 

Das Goethe-Gymnasium wurde in den 1870er Jahren als Rektoratsschule der Fran
ziskaner gegründet und ist somit exemplarisch für die historische Rolle der Kirchen in 
der Etablierung des öffentlichen Bildungssystems.12 Das heutige Gebäude wurde in den 
1970er Jahren errichtet und 2003 durch einen Erweiterungsbau vergrößert. Die Archi
tektur ist typisch für viele ›Bildungsfabriken‹ der 1970er Jahre, die unter der Prämisse 
errichtet wurden, durch Systembauweise, minderwertige Materialien und zweitrangige 
Architekturleistungen die Kosten gering zu halten. »Die angeblich so funktionstüchti
gen Grundrisse der […] Schulen sind das Zeugnis einer Gesellschaft, für die Bildung eher 
Last als Lust ist, und die gut und gerne als Mahnmale einer kinderfeindlichen Politik be
zeichnet werden können.« (Lederer, 2010: 20). 

Am Goethe Gymnasium besuchte ich den Islamunterricht in den Jahrgängen sechs 
und sieben gelegentlich und begleitete die beiden Kurse des zehnten Jahrgangs konti
nuierlich und intensiv. Hier lernte ich auch den Moschee-Hilfslehrer Engin und die jun
gen Frauen um Zeynep von der oben beschriebenen Milli-Görüş Mädchengruppe kennen 
(Kap. I.2 & Kap. II.3), die fortan den Raum Schule nutzten, um regelmäßig mit mir ins 
Gespräch zu kommen. Neben der teilnehmenden Beobachtung des Unterrichts, in der 
Mensa und auf dem Schulhof führte ich Interviews mit zahlreichen Schüler*innen, der 
Schulsozialarbeiterin, dem Schulleiter und dem Religionslehrer Mohammed Mutlu. 

Herr Müller – Demokratische Spielregeln lernen 
Parallelgesellschaften existieren! Wenn auch sehr friedlich nebeneinander! Aber das 
Eis der Demokratie ist dünn (Herr Müller, 06.07.2018). 

Auf meine erste Anfrage an die Schulleitung, am Islamischen Religionsunterricht teil
nehmen zu dürfen, erhielt ich eine knappe Absage. Ich bat den Schulleiter noch ein

12 Historisch liegt die starke Rolle der Kirchen im deutschen Bildungssystem darin begründet, »…dass 
religiöse und politische Macht hier nicht so früh voneinander getrennt wurden als anderswo, so 
dass die christlichen Kirchen und spezielle die Protestanten noch lange Zeit eine Mitsprache in 
öffentlichen Angelegenheiten – sich also auch in Fragen positionierten und profilierten, die et
wa in Frankreich schon länger als exklusiv staatliche Sache aufgefasst wurden. Die Kirchen waren 
während des 19. Jahrhunderts insbesondere auch in den Aufbau eines überregionalen deutschen 
Bildungswesens involviert.« (Mannitz, 2002:112). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 163 

mal um einen Interviewtermin in der Hoffnung, ihn im persönlichen Gespräch umstim
men zu können und letztlich schien meine Assoziierung mit einem »so renommierten 
Haus« (Herr Müller, 06.07.2018) wie dem Zentrum für Islamische Theologie Münster 
(dessen Leiter Mouhanad Khorchide oft medienwirksam seinen ›Islam der Barmherzig
keit‹ vertritt) ihn zur Meinungsänderung bewogen zu haben. Der Schulleiter erhoffte 
sich von meiner Unterrichtsbegleitung nicht zuletzt auch handlungsleitendes Wissen 
für den Umgang mit den Problemstellungen und Herausforderungen, die er gesamt
gesellschaftlich, lokal und ebenso im Schulalltag hinsichtlich des Zusammenlebens mit 
Muslim*innen identifizierte: 

Mich würde interessieren, welche Verhaltensweisen man für sich ableiten kann, um 
eine stärkere Einbindung in die Spielregeln der Schule zu ermöglichen. Das Ganze mit 
dem Ziel, Konfrontation rauszunehmen, Toleranz zu leben und die gegenseitigen Be
findlichkeiten zu verstehen (Herr Müller, 06.07.2018).  

Der Ruf des ›Türkengymnasiums‹ sei zwar ein ungewolltes Stigma, es gebe aber keine 
Bestrebungen dem aktiv entgegenzuwirken, denn der Grund liege in den soziodemo
graphischen Entwicklungen des Stadtteils, die der Schulleiter mit einer Anekdote zu er
läutern suchte:  

Ich sag mal hier war der Bergbau lange polnisch-russisch geprägt. Seit den 1990ern 
kann man dann einen Strukturwandel feststellen. Gutes Beispiel ist ein polnischer 
Buchhändler, den ich lange kenne und der mir auch mal gute Bücher besorgt hat. 
Ich sag mal mit den Polen und Russen gab es wenig Reibung, weil die Religion ja die 
gleiche war. Er sagt aber irgendwann zu mir, ›Ich bin umzingelt!‹ Tatsächlich ist das 
Viertel mittlerweile fest in der Hand der Moscheen (Herr Müller, 06.07.2018).  

Herr Müller beschrieb in sachlichem Grundton eine in den letzten Jahren »zunehmende 
Anspannung« (ebd.) vor Ort, verfiel aber angesichts der gesteigerten öffentlichen Prä
senz von Muslim*innen gelegentlich in eine Rhetorik von Belagerung und Machtüber
nahme. Die grundsätzliche gesellschaftliche Polarisierung werde, wie er gleichwohl kri
tisch anmerkte, von Zeitung und Rundfunk gefördert und führe vor Ort, zu einer »Verin
selung zwar friedlich nebeneinander existierender Inseln, aber eben doch nebeneinan
der« (ebd.). Das Lernklima sei an der Schule zwar grundsätzlich freundlich, er relativier
te aber: »Unter dieser Decke gibt’s schon enorme Ressentiments und großen Druck. Die 
Jugendlichen kommen halt historisch woanders her und das führt dazu, dass sie natür
lich auf einer Identitätssuche sind, auf der Suche nach Geborgenheit und das führt na
türlich zu diesen gruppendynamischen Prozessen« (Herr Müller 06.07.2018). Als solcher 
wurde analog zur »Verinselung« der Stadtgesellschaft in der Schule beispielsweise die 
»kulturelle Cliquenbildung« (ebd.) identifiziert, in der viele Lehrer*innen ein Hindernis 
für die Herausbildung eines funktionierenden Klassenverbandes sahen. Nicht zuletzt 
beobachtete der Schulleiter Richtung Oberstufe eine »zunehmende Verschleierungsten
denz« (ebd.), die auch von anderen Lehrkräften als problematisch wahrgenommen wur
de. Auch, wenn beispielsweise die baptistischen Schüler*innen ebenfalls eine überaus 
konsequente Religionspraxis verfolgten und – wie viele muslimische Jugendliche auch 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

– einen Großteil der Freizeit in ihrer Gemeinde verbrachten, sah Herr Müller das Gros 
der des religionsbezogenen Konfliktpotentials in Auseinandersetzung mit den Letzte
ren. Bemerkenswert ist an dieser Stelle, dass der diversen Schülerschaft eine äußerst 
homogene Lehrerschaft gegenüberstand; unter den über 70 Kolleginnen und Kollegen 
waren Anfang 2020 lediglich sechs Namen mit offensichtlich nicht herkunftsdeutscher 
Familiengeschichte zu finden. Der Religionslehrer Herr Mutlu bringe aber, so der Schul
leiter, ein Moment der Identifikation für die muslimischen Schüler*innen mit, das un
bedingt häufiger vertreten sein müsse. Gleichwohl räumte er ein, dass die Beschäfti
gung Hidschab tragender Lehrerinnen auf enormen Widerstand stoße: »Wir hatten auch 
mal eine Vertretungskraft mit Kopftuch im Gespräch, da ging das Kollegium aber direkt 
hoch! Ich sag mal an der Stelle ist noch einiges zu tun« (ebd.). Hinsichtlich der Einbin
dung der muslimischen Eltern beklagte der Schulleiter: 

Das ist ziemlich schwer, die Eltern zur Beteiligung zu bewegen. Ich sehe auch nicht ein, 
dass ich groß Kontakte mit den Gemeinden oder Vereinen pflege. Dass die hier versu
chen, Einfluss zu nehmen, sehe ich nicht ein. Aber ich bin der Meinung, das schulin
ternes Wissen über die Prozesse hier auch aus der Schule herauskommen muss. Das 
Wissen über demokratische Prozesse ist einfach in vielen muslimischen Gruppen so 
nicht vorhanden. Da gibt es einfach andere Hierarchien (Herr Müller, 06.07.2018). 

Herr Müller betonte wiederholt die Rolle der Schule als Vermittlungsinstanz für Demo
kratieverständnis und zivilgesellschaftlichen Bürgersinn, die mitzuteilen eine zentrale 
Aufgabe der Schule sei. Während die Dissemination des in der Schule gelehrten de
mokratischen Wissens nach außen zwar wünschenswert sei, sah der Schulleiter die 
Aufgabe der Schule aber auf die Vermittlung an die Schüler*innen beschränkt. Zugleich 
wurden für die zwar als notwendig erachtete und gewünschte, letztlich jedoch ausblei
bende Kooperation mit den muslimischen Eltern eben jene verantwortlich gemacht. 
Den lokalen Moscheegemeinden gegenüber herrschte großes Misstrauen und Kontakte 
oder gar Kooperationen wurden aufgrund der Befürchtung politischer Einflussnahme 
ausgeschlossen. Diese klar formulierte Haltung gegenüber muslimischen Eltern und 
Moscheegemeinden steht in scharfem Gegensatz zu der mehrfach geäußerten Frage an 
die Forschung, »wie man agieren kann, um die Gemeinschaften mehr ins Schulproze
dere zu integrieren« (ebd.). Anders als beispielsweise in England, wo die Partizipation 
sich sichtbar identifizierender kultureller und religiöser communities am Schulalltag 
erwünscht ist (Baumann und Sunier, 2002: 26–28), trifft dies auf das Goethe-Gym
nasium, wie für das Schulsystem in Deutschland im Allgemeinen, nicht zu. Lediglich 
zu repräsentativen Veranstaltungen wie beispielsweise der Schulabschlussfeier wurde 
»schonmal ein Imam« eingeladen (Herr Müller, 06.07.2018). Auch die Verwendung der 
Muttersprachen der Schüler*innen, sei es im muttersprachlichen Unterricht, auf dem 
Schulhof oder in Formularen für die Eltern, wie vom Schulamt einmal vorgeschla
gen, stößt seitens des Schulleiters auf Skepsis, schließlich müsse man in dem Land, 
in dem man wohne, auch die entsprechende Sprache sprechen (ebd.). Wer dies nach 
Jahrzehnten nicht geschafft habe, »kann doch wieder gehen« (ebd.) 

Der Schulleiter des Goethe Gymnasiums sah die Schule als die zentrale Institution 
um ›demokratische Spielregeln‹ zu erlernen und vertrat somit idealtypisch ein Verständ

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 165 

nis der öffentlichen Schule als Instanz der Sozialisation in die nationale politische Kultur, 
wie oben mit Schiffauer (2002: 1–15) erläutert. Zur Erziehung freier und individueller 
Staatsbürger*innen sieht der Schulleiter das Festhalten an den Muttersprachen der Mi
grant*innenkinder und -enkelkinder, als fremdkulturell kategorisierte Bezüge und Sym
boliken oder etwa die Kooperation mit Moscheegemeinden entsprechend als hinderlich 
an. Obgleich Moscheevereine durch ihre teils umfassenden weltlichen Bildungsangebo
te auch zivilgesellschaftliche Partizipation fördern können, stand für Müller die Vermei
dung politischer Einflussnahme durch potenziell undemokratische Organisationen im 
Vordergrund. Zwar halten auch die von Müller erwähnten Pol*innen und Russ*innen an 
ihren muttersprachlichen transnationalen Netzwerken fest; gleichwohl sah Müller – der 
zeitweise auch katholische Religion unterrichtete – mit diesen im Alltag weniger Kon
fliktpotential, da sie der gleichen Religion wie die deutsche Mehrheitsgesellschaft an
gehören. Demgegenüber kommentierte er – wenngleich durch die Anekdote des polni
schen Buchhändlers indirekt und distanzierend – die zunehmende Präsenz von Mus
lim*innen im öffentlichen Raum in einer Rhetorik von Bedrohung und Belagerung. 

Offenbar aus einem Verständnis des christlichen Glaubens als traditionellem Be
standteil der eigenen Kultur verwendete der Schulleiter eine gestaffelte »Taxonomie von 
kultureller Differenz« (Mannitz & Schiffauer, 2002: 67–100), durch die das Fremde in 
den Muslim*innen ›verdichtet‹ wird (vgl. Schiffauer, 2015a: 24–25). Die Verbindung, wel
che die Welt des Hauses mit der religiösen Ordnung eingeht, oder mit anderen Worten der 
Nexus von Tradition bzw. Kultur und Religion, scheint aus dieser Perspektive also erst 
dann problematisches Potential zu entwickeln, wenn diese Religion der ›fremdkultu
relle‹ Islam ist. Der Schulleiter entscheidet zwar nicht autonom darüber, welche Fächer 
in der Schule angeboten werden – er kann weder den muttersprachlichen Unterricht 
abschaffen noch das Tragen religiöser Kleidung oder die Verwendung anderer Sprachen 
als Deutsch in der Schule unterbinden; gleichwohl prägt er durch seine Weisungsmacht 
und als letzte Instanz des Konfliktmanagements maßgeblich die politische Schulkultur. 
Ein Beispiel stellt die Forderung an den Islamischen Religionslehrer dar, er möge auf die 
Schüler*innen der Mittelstufe einwirken, das Fasten im Monat Ramadan einzustellen 
(was dieser ablehnte). Der Schulleiter erläuterte mir gegenüber explizit die Erwartun
gen an den Islamlehrer dessen Religionsverständnis in den Diensten dieser Schulkultur 
stehe und die von Herrn Müller identifizierten Konfliktpotenziale zu entschärfen helfe. 

Der Islam muss sich in Deutschland anpassen… nein, nicht anpassen… weiterentwi
ckeln. Die Aufklärung, wenn die nicht weltpolitisch sowieso gekippt wird… und be
stimmte philosophische Einflüsse sind nun mal am Islam vorbeimarschiert. Und da 
kommen Leute wie Herr Mutlu genau richtig, die sagen, ›Die und die Suren spiegeln 
sich eigentlich genau in der deutschen Verfassung.‹ Eine Theokratie in einer Demo

kratie kann einfach nicht existieren! Da muss eben die Orthografie, wie wir dann im 
christlichen Kontext sagen […] angepasst werden (Herr Müller, 06.07.2018). 

Mit anderen Worten, der Islam habe die Aufklärung verpasst und müsse sich von seinem 
vormodernen vermeintlich universalen Anspruch auf eine politische Umsetzung seiner 
Ideale in die theokratische Herrschaftsform des Kalifats verabschieden, um sich in die 
zivilen Bürgergesellschaften Europas einfügen zu können. Die Schule müsse dabei ihren 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Beitrag zur Domestizierung des Islam leisten und gewissermaßen ein Gegengewicht zu 
den Moscheen darstellen. Das Potential einer solchen ›aufgeklärten‹ Auslegung sei dem 
Koran zwar inhärent, es bedürfe aber Menschen wie dem Islamlehrer Herrn Mutlu, um 
dies erst herauszustellen und die notwendige Weiterentwicklung des Islam anzustoßen 
vermag.  

Ich schätze daher Herrn Mutlu sehr, der sich selbst als Vertreter eines sozialen Islam, 
gibt es den Begriff? … eines sozialen oder reformerischen Islam versteht. Sie haben ja 
unter den Muslimen eine sehr starke Binnendifferenzierung, die lokal sehr kleintei
lig ist. Herr Mutlu hat für sich deshalb klar, er bleibt aus […; Feldforschungsort] raus, 
also ist hier nicht wohnhaft. Das vor allem, um einer Vereinnahmung durch die eine 
oder andere Gemeinde zu vermeiden. Er hat zwar gute Kontakte hier vor Ort, aber bleib 
sonst aus […; Feldforschungsort] raus (ebd., Anm. d. Verf.). 

Herr Mutlu wurde also seitens des Schulleiters aufgrund seines vermeintlich reformeri
schen Ansatzes geschätzt und galt als unparteiisch, da er nicht in der Stadt wohnhaft und 
folglich mit keiner der Gemeinden assoziiert war. Im Jahr 2019 kaufte Mutlu schließlich 
ein Haus im Feldforschungsort, um den Weg zum Arbeitsort zu verkürzen und fortan 
traf ich ihn in verschiedenen Moscheen zum Freitagsgebet. 

Während die konkrete Form der politischen Schulkultur erst im Vergleich mit der 
Hauptschule deutlich wird, zeigt sich hier, inwiefern der Schulleiter konkrete Ansprü
che an die Rolle des Islamischen Religionslehrers formuliert und ihn gelegentlich auch 
durch konkrete Forderungen an den Lehrer heranträgt. Das von Mohammed Mutlu ver
mittelte Islambild und letztlich sein religiöses Selbstverständnis wird somit potenziell 
in Frage gestellt. Im Angesicht dieser bis hierher beschriebenen Erwartungshaltungen 
seitens der Eltern, der staatlichen Richtlinien des Lehrplans und der konkreten Erwar
tungen des Vorgesetzen soll nun ein kurzer Blick auf die religiöse Sozialisierung und das 
professionelle Selbstverständnis des Religionslehrers und seine Antwort auf die Projek
tionen des Schulleiters geworfen werden. 

Mohammed Mutlu – im Dienst für Gott und die Gesellschaft 
Der Religionslehrer Mohammed Mutlu, der zur Zeit der Feldforschung Anfang Dreißig 
war, erzählte die Geschichte seiner religiösen Entwicklung als Transformationsprozess. 
Seine Familie gehört dem Milli Görüş-Milieu an, das er als konservativ und politisiert be
schrieb. Sein Großvater väterlicherseits gründete in der süddeutschen Stadt in der Mo
hammed geboren wurde die erste Moschee und erhielt persönlich Besuch von Necmett
in Erbakan (siehe Kap. II.3., Abs. 2), der ihn zum Beitritt der Gemeinde zur Milli Görüş- 
Bewegung überzeugen wollte. Gegen den Widerstand des Großvaters entschied sich die 
Gemeinde schließlich dafür. Mütterlicherseits ist die Familie außerdem von einer weni
ger politischen als vielmehr von Volksfrömmigkeit geprägten Religiosität beeinflusst, die 
er auf die Zugehörigkeit zur İsmail Ağa Cemaat zurückführte, einem dem Nakşibendi- 
Sufismus zugerechneten Orden. Mohammed Mutlu beschrieb die Moschee des Großva
ters als einen unbeschwerten Ort, in dem die Kinder spielen und Zeichentrickfilme im 
Fernsehen anschauen konnten. Zuhause und auf Autofahrten hörten die Eltern eher Kas
setten mit Predigten berühmter, teils islamistischer Redner wie Timurtaş Uçar, Cübbeli 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 167 

Ahmet Hodscha oder auch Fethullah Gülen.13 Seine Sozialisation war, so erklärte Mo
hammed, von einem »religiösen schwarz-weiß Denken« (Mohammed Mutlu, 29.11.2018) 
geprägt. Schließlich fand er den Weg zur Hizmet-Bewegung, die auf den in den USA le
benden türkischen Prediger Fethullah Gülen zurückgeht. Im dortigen Unterricht lernte 
er die Werke des Nakşibendi-Scheikh Said Nursi (1876–1960), auf den sich Gülen stützt, 
kennen, was seine Beziehung zur Religion maßgeblich veränderte: 

Es war so bewegend, weil das freundlich war! Weil das herzergreifend war, weil es 
barmherzig war. Hört sich jetzt vielleicht ein bisschen kitschig an, aber das war es 
wirklich. […] Das war kein polarisierendes Verständnis, es war kein ausgrenzendes 
Verständnis, sondern ganz im Gegenteil, ein einnehmendes Verständnis, dass man 
versucht hat, sozusagen die Menschen für den Glauben zu gewinnen (Mohammed 
Mutlu, 29.11.2018). 

Said Nursi wie auch Gülen sehen den Islam von der Moderne herausgefordert und man
gels Antworten auf neue Fragen, die Muslime Gefahr laufen, ihren individuellen Glauben 
zu verlieren. Dem setzte Nursi »die Stärkung des Glaubens im Privaten und die gleich
zeitige Partizipation an der Gesellschaft« entgegen, Prinzipien, die bald zu den zentralen 
Aspekten der Hizmet-Bewegung wurden (Agai, 2010: 15).14 Neben den etablierten Ver
bänden ist auch die Hizmet- oder Gülen-Bewegung in Deutschland überaus aktiv, im 
Vergleich zu ersteren aber wenig sichtbar. Sie tritt vornehmlich als »transnationales Bil
dungsnetzwerk« (Geier und Frank, 2016: 103) in Erscheinung, dessen Aktivitäten »das 
Resultat der zutiefst islamischen Ideen Fethullah Gülens sind und […] deshalb so erfolg
reich sind, weil sie […] in vielen Fällen keinen religiösen Charakter haben« (Agai, 2010: 
10). In einem Image-Video der der Hizmet-Bewegung zugehörigen Stiftung Dialog und 
Bildung heißt es entsprechend: »Hizmet steht für Bildung, Dialog, Menschenrechte, ein 
zeitgemäßes Islamverständnis und noch vieles mehr.« (eingeblendet wird weiter »hu
manitäre Hilfe«) (Stiftung Dialog und Bildung, 25.02.2020). Neben privatwirtschaftli
chen Firmengründungen und sozialpolitischem Engagement steht aber die weltweite 
Bildungsarbeit im Vordergrund, die sich in der Gründung von Nachhilfezentren, Kin
dergärten, allgemeinbildenden Schulen in privater Trägerschaft oder den bundesweit 
operierenden Dialogvereinen niederschlägt. In der öffentlichen Diskussion stößt die im
plizite religiöse Motivation des Engagements der Bewegung auf zwiegespaltenes Echo, 
das sich zwischen dem Verdacht islamistischer Unterwanderung und der Verklärung 

13 Nach Yilmaz (2014: 375) bedienen online Angebote wie die weiterhin verfügbaren YouTube Videos 
des im Jahr 2000 verstorbenen Predigers Timurtaş Uçar den Bedarf nach türkischsprachiger isla
mistischer Propaganda, was salafistischen Predigern den Nährboden entziehe und ihre Argumen

tationsräume besetze. Ahmet Mahmut Ünlü alias Cübbeli Ahmet Hodscha (›Lehrer Ahmet mit der 
Robe‹) ist einer der bekanntesten Prediger der Türkei und bietet seinen Zuschauer*innen in zahl
reichen Internetvideos und Fernsehauftritten Antworten auf ihre Fragen zu Islam (ebd.: 373). Er 
ist Mitglied der Istanbuler İsmail Ağa Cemaati, die dem sufischen Orden der Nakşibendiyya zuge
rechnet wird. Mutlu benennt die Ebene seiner Predigten als »Volksniveau« und »nicht für jeman

den, der sich wirklich vertiefen möchte« (Mohammed Mutlu, 29.11.2018).  
14 Zur Stärkung des Glaubens gelte es nach Nursi, die drei Übel (1.) Unwissenheit und Ignoranz, (2.) 

Armut und (3.) Zwietracht zu bekämpfen, was letztlich in der Konzeption eines aus religiöser Mo

tivation geleisteten Dienstes (hizmet) am Menschen mündete (Agai, 2010: 15). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

als interkultureller Brückenbauer bewegt.15 Für Mohammed Mutlu jedenfalls führte die 
Teilnahme an den Aktivitäten von Hizmet zu einem grundlegenden Wandel in Richtung 
eines offenen und inklusiven Islamverständnisses, das er heute durch die Leitung eige
ner Gesprächskreise weitergibt. Während des Studiums der Islamischen Theologie und 
der dortigen Auseinandersetzung mit Kommiliton*innen verschiedenster islamischer 
Konfessionen lernte er außerdem die innerislamische Pluralität kennen. Pluralitätsto
leranz bzw. Ambiguitätstoleranz stellten auch zentrale Lernziele in seinem Unterricht 
dar, denn im Islam gebe es nicht nur richtig und falsch, sondern auch Grautöne. Die
se Einstellung, so hob er hervor, habe er zuvorderst »durch die Gülen-Bewegung ken
nengelernt, dass man sagt alle Menschen sind Menschen und müssen akzeptiert und re
spektiert werden« (Mohammed Mutlu, 29.11.2018). Mohammed war von Gülens Position 
überzeugt, dass diese Haltung zutiefst islamisch ist und, da sie mit dem Grundgesetz 
der Bundesrepublik übereinstimme, auch dieses als islamisch gelesen werden kann. In 
der Tradition von Hizmet sprach Mutlu sich für ein islamisch motiviertes gesellschaftli
ches Engagement aus und argumentierte gegen die vermeintliche Unvereinbarkeit von 
Islam und demokratischen, westlichen Systemen: 

Viele sagen, Deutschland ist dār al-ḥarb [Haus des Krieges] und das finde ich so schade, 
diese Meinung z.B. und mich würde es freuen, wenn man es eben nicht so sieht. Wenn 
man nicht sagt, das ist dār al-ḥarb, sondern dass man sagt, ja, hier ist eigentlich dār 
as-salām [Haus des Friedens], also hier ist eigentlich das Land des Friedens letztend
lich. Man kann hier seine Religion ausleben, manchmal sogar mehr als in vielen ande
ren muslimischen Ländern (Mohammed Mutlu, 29.11.2018; Anm. d. Verf.). 

Die Aufteilung der Welt in Territorien oder ›Häuser‹ wie dār al-Islām, das ›Haus des Is
lam‹, dār al-ḥarb, das ›Haus des Krieges‹ und verwandten Konzepten wie dār al-ʿahd, das 
›Haus des Vertrags‹ wurde bereits in den ersten Jahrhunderten des Islam von Rechts
gelehrten eingeführt (Albrecht, 2016, Abs.1). Die genaue Definition dieser Kategorien 
wurde in der islamischen Geschichte auf vielfältige Weise interpretiert und spielt ei
ne Schlüsselrolle in islamischen Rechtsdebatten über die Beziehungen von Muslim*in
nen und nicht-Muslim*innen etwa in Europa (ebd.).16 Dass Deutschland für Muham

15 Während die von vielen Akteuren geübte Zurückhaltung hinsichtlich der Zugehörigkeit in der Be
wegung ihr den Vorwurf der Intransparenz und Konspiration einbringt (Rüssmann, 2013) und die 
umstrittene Islamkritikerin Necla Kelek die Bewegung als »Sekte mit Konzernstruktur« (2008) be
zeichnet, sehen andere in ihr das Potential, eine »Brücke zwischen den Kulturen« (Karakoyun, et 
al. 2010) bauen zu können. Das Kategorisierungsproblem, das zu diesen Widersprüchen und Un
sicherheiten führt, resultiert aus dem Hinwegsetzen über die weitgehend sedimentierte Dichoto
mie von ›islamisch‹ und ›säkular‹ bzw. ›westlich-modern‹. 

16 Die Interpretation des Salafi Abu Samira beispielsweise lautet anders als jene des Religionslehrers 
Mohammed Mutlu: »Es gibt drei Situationen: dār al-kufr, dār al-Islām und dār al-ḥarb. dār al-ḥarb 
gibt es nicht im Moment. Das gibt es nur, wenn der Krieg ausgerufen wird. Entweder vom Kalifat 
oder von den Gelehrten. Wenn wir in dār al-ḥarb sind, dann ist die einzige Möglichkeit wie man 
miteinander in Ruhe leben kann, dass die kuffar akzeptieren, dass die Muslime die Demokratie 
nicht als das Nonplusultra ansehen, aber sich demokratiefreundlich verhalten. Also sprich, nicht 
gegen die Demokratie ankämpfen und nicht die Gesetze der Demokratie verletzen. Und auf der 
anderen Seite haben wir dār al-Islām und da gibt es klare Grenzen und Regeln, wie die Muslime sich 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 169 

med Mutlu ein Haus des Friedens darstellt, wird nachvollziehbar, betrachtet man den 
Status der Gülen- bzw. Hizmet-Bewegung in der Türkei. Seit dem Putschversuch vom 
15. Juli 2016, für welchen das Erdoğan-Regime Fetullah Gülen persönlich verantwortlich 
macht, wird die Bewegung dort als Terrororganisation eingestuft (vgl. İnat u.a. 2019) 
und ihre Anhänger sind Repressionen und Verfolgung ausgesetzt. Seither wagte Mo
hammed Mutlu es entsprechend nicht mehr, zum Familienbesuch in das Land zu reisen. 
Während die meisten türkeistämmigen Muslim*innen in Deutschland und insbesondere 
auch Verbände wie die IGMG, mit der Mohammed ja sozialisiert wurde, die Identifika
tion und emotionale Verbundenheit mit der Türkei pflegen und transnationale Mobili
tät, etwa durch regelmäßige Besuche in den Ferien, den dominanten way of being (Levitt 
& Glick-Schiller, 2004: 101; vgl. Kap.III4., Abdurrashid) darstellt, wurde dieser Lebens- 
und Selbstentwurf für Mohammed vorübergehend verunmöglicht. Esist für ihn daher 
auch von persönlicher Bedeutung, Konvergenzen zwischen der islamischen Lebenswei
se und der normativen Ordnung der deutschen Zivilgesellschaft zu schaffen, die sowohl 
in den deutschen Islamdebatten wie auch in islamischen bzw. islamistischen Diskur
sen als Antipoden dargestellt werden. Über die Erwartungen an die professionelle Rolle 
des Staatsbediensteten hinaus ist Mohammeds Argumentation also auch von einer in
trinsischen Motivation getrieben, als in Deutschland geborener Muslim Kompromisse 
zwischen den Ordnungen seiner Religion mit jenen der Bundesrepublik herauszustellen 
und die Beziehung zu normalisieren. Dieses Bemühen kann als eine diskursive Praxis 
des home-making oder homing (vgl. Boccagni, 2017; Andersen & Pedersen, 2018) gelesen 
werden, d.h. eine Praxis, durch welche die Unsicherheiten dessen, was Rebecca Saun
ders »belonging trouble« (Saunders, 2003: 25) nennt, zu bewältigen gesucht wird. Homing 
»may in other words work as a concept that de-naturalises taken for granted processes 
of belonging and opens for an understanding of performances […] to adapt tension and 
even respond to conflicts.« (Andersen & Pedersen, 2018: 83). In diesem spannungsvollen 
»ontological struggle« (ebd.) werden Gewissheiten und Zugehörigkeiten ausgehandelt 
und etwa der diskursive Antagonismus Islam – Europa neu ausgerichtet. Um dies isla
misch-theologisch zu begründen, hob Mohammed – wie auch Ahmad Lahbabi aus der 
Al-Taqwa Moschee und der Salafi-Influencer Abdurrashid – das Konzept der ›Zwecke der 
Scharia‹ (maqāṣid aš-šarīʿa) als hilfreich hervor (vgl. Kap. III.1.2), da sich hiermit flexibel 
und zugleich islamisch legitim argumentieren lasse. Da das Konzept in seiner theologi
schen Tiefe nicht für den Unterricht geeignet ist, versucht Mohammed, wie wir im Fol
genden Kapitel noch sehen werden, es im Unterricht zumindest implizit zu vermitteln. 

gegenüber den Minderheiten zu verhalten haben, dass sie ihre Religion ausüben können, aber z.B. 
dass, wenn eine Kirche kaputt geht, dass sie die nicht neu aufbauen dürfen. Aber sie dürfen ihre 
Religion praktizieren, dürfen aber nicht dazu aufrufen. Dann gibt es noch das Nonplusultra, dass 
die ganze Welt dār al-Islām ist. und dann müssen sich die nicht-Muslime, die kuffar natürlich den 
Muslimen unterordnen unter der Scharia. Genauso wie wir jetzt unter dem Demokratie-Mantel 
leben, unter der Scharia leben. Was aber nicht heißt, dass es ihnen dadurch schlecht geht. Weil 
in Spanien damals ging es den kuffar ja nicht schlecht.« (Abu Samira, 02.05.2019). Während die 
genannten geo-religiösen Kategorien nicht Koran und Sunna entspringen, sondern Produkte von 
Gelehrten der islamischen Frühzeit sind, weist der Koran durchaus Konzepte in Verbindung mit 
dem Begriff dār auf, die indes zuvorderst eschatologischer Natur sind, wie dār al-ākhira, das ›ewige 
Haus‹ oder dār as-salām, das ›Haus des Friedens‹ (Albrecht, 2016: Abs. 2) 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Da sowohl der Islam als auch die Bundesrepublik alle Möglichkeiten der freien und rei
bungsarmen Religionsausübung böten und Konvergenzen somit leicht herzustellen sei
en, gebe es insbesondere unter den Muslim*innen Nachholbedarf dies zu erkennen und 
zu akzeptieren: »Da liegt der Ball im Feld der Muslime!« (Ebd.). 

Während der Schulleiter Mohammed als Vertreter eines ›sozialen Islam‹ bezeichnete, 
betonte der Lehrer, sich selbst nie so kategorisiert zu haben und sich vielmehr mit dem 
Begriff des »zivilen Islam« (Kardaş, 2017) zu identifizieren, mit dem er sich von Spielar
ten eines politischen Islam wie ihn die Milli-Görüş Bewegung vertritt, distanzierte. Mut
lu bezog sich explizit auf den türkischen Rechtswissenschaftler und Philosophen Arhan 
Kardaş, der die Wendung als Gegenbegriff zu ›Staatsislam‹ und ›politischem Islam‹ ver
steht. 

In Abhebung von diesen Begriffen meint ›ziviler Islam‹ (arab. el-islam el-medenī, [sic!]) 
eine werte- und vertragsbasierte Erscheinungsform der islamischen Religion, deren 
Prinzipien und Zielsetzungen historisch zuerst in Medina zwischen 622 und 661 ge
sellschaftlich vertreten wurden. […] Der Islam von Medina, mit anderen Worten: der 
zivile Islam, legte großen Wert darauf, Entscheidungsprozesse durch Demokratie-ähn

liche Partizipation zu gestalten. Dabei bediente er sich gewisser koranischer Prinzipien 
wie Treueidverträge (beyʿa) und Beratschlagung (schūrā) und versuchte, einen Konsen
sus der Bevölkerung bei der Bildung der Regierung herzustellen (Kardas, 25.02.2018). 

Dieses Islamverständnis schafft eine Konvergenz zur politischen Kultur der Bundesre
publik, da beide auf die Kultivierung von zivilgesellschaftlichem Bürgersinn abstellen. 
Gleichwohl betonte Mohammed Mutlu, angesichts des von ihm favorisierten zivilen Is
lamverständnisses: »Ich muss aufpassen, dass ich nicht als Reformer gesehen werde!« 
(Mohammed Mutlu, 04.10.2018). Dies würde seine Glaubwürdigkeit bei den Eltern und 
vermutlich auch bei den Autoritäten in den Moscheen beschädigen. Viele der jugendli
chen Kursteilnehmer*innen sahen ihren Lehrer indes als ›Gelehrten‹ mit entsprechender 
Autorität. Dass er überdies Kolleg*innen und der Schulleitung gegenüber auch für das 
Recht auf freie Religionsausübung in der Schule – insbesondere das Fasten im Ramadan 
– eintrat, festigte sein Standing unter den muslimischen Schüler*innen, die ihn als ei
nen der Ihren ansahen. Hier sei nochmal an das oben erwähnte Beispiel erinnert, als der 
Schulleiter Herrn Mutlu nicht lange nach dessen Einstellung bat, einen Schüler vom Fas
ten abzuhalten, da dieser am Tag zuvor fast kollabiert sei. Der Lehrer lehnte dies mit dem 
Verweis ab, dass er als muslimischer Religionslehrer nicht die religiösen Gebote in Frage 
stellen werde.17 Obgleich Mohammed Mutlu hin und wieder das Gefühl hatte ›aus der 
Rolle zu fallen‹ (wie am Elternsprechtag, als er in den Sprachcode der türkisch-kulturel
len (häuslichen) Rechtfertigungsordnung ›gerutscht‹ war), betonte er, dass die anfänglich 
große Unsicherheit hinsichtlich der eigenen Position gegenüber dem Schulleiter, dem 
Kollegium, den Eltern und der Schülerschaft mittlerweile einem zunehmenden Selbst
bewusstsein gewichen sei. 

17 Mohammed Mutlu hatte Herrn Müller in dieser Angelegenheit einen gut durchdachten Brief ge
schrieben, in dem er seine Position erläuterte. Zwar war er bereit, mit den Brief zu übergeben, nicht 
aber ohne die Zusage seines Vorgesetzten. Herr Müller lehnte jedoch ab, so dass mir der Text nicht 
zu Verfügung gestellt wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 171 

3.2 ihād an-nafs – Selbstkultivierung an der Hauptschule Nord 

Der Stadtteil Norden ist historisch durch die frühere Lage außerhalb der Stadtmauer, so 
wie durch einen Kanal und einen Fluss vom Zentrum separiert. Zahlreiche Bahntrassen, 
die sich vom Hauptbahnhof aus verzweigen, führen auf hohen Dämmen und über Brü
cken hindurch, trennten Siedlungen baulich voneinander, aber bieten an keiner Stelle 
Zugang und Anbindung an den Fernverkehr, was die periphere Lage des Quartiers un
terstreicht. Der Norden ist durch ein Konglomerat sozioökonomischer Problemlagen ge
prägt, die neben hoher Arbeitslosigkeit und Jugendkriminalität auch durch die Konzen
tration von Bewohner*innen verschiedener Herkunft und Sprache auf sehr engem Raum 
umfasst.18 

Im ganzen Stadtgebiet existierten fünf Hauptschulen. Davon liefen vier im Ganz
tagsbetrieb, so auch die Hauptschule-Nord (HSN). Mit ihren knapp 350 Schüler*innen 
in 15 Klassen (Schuljahr 2018/19) war die Hauptschule-Nord die zweitgrößte dieser 
Schulform und wies mit ca. 45 % den höchsten Anteil an Lernenden mit ausländischer 
Staatsbürgerschaft auf, der deutlich über dem Durchschnitt von 32,7 % lag. Der Anteil 
von Schüler*innen mit Zuwanderungsgeschichte lag bei 72,3 % womit die Haupt
schule-Nord auch hier deutlich über dem Durchschnitt der Hauptschulen von 58,7 % 
changierte und den zweiten Rang innehatte. Während am Goethe-Gymnasium der 
Anteil der Schüler*innen mit Zuwanderungsgeschichte bzw. muslimischem Famili
enhintergrund türkisch dominiert war, umfasste die Schülerschaft der Hauptschule- 
Nord Kinder und Jugendliche aus etwa 25 Vaterländern mit über 30 Muttersprachen 
(Homepage HSN, 2019). Für das Schuljahr 2018/2019, das dem Jahr der Forschung ent
spricht, bedeutet das laut interner Erhebung der Hauptschule-Nord, dass von knapp 
350 Schüler*innen ca. 250 eine ›Zuwanderungsgeschichte‹ aufwiesen, 248 mindestens 
einen nicht in Deutschland geborenen Elternteil hatten und 203 als Verkehrssprache 
zuhause nicht Deutsch sprachen. Unter den Religionsgemeinschaften stellte der Islam 
mit 125 muslimischen Schüler*innen den größten Anteil, gefolgt vom Katholizismus 
mit 67 Schüler*innen. Vierzig Kinder und Jugendliche fielen in die Kategorie Andere«, 
darunter auch eine Gruppe jesidischer Schüler*innen.19 Angesichts dieser ethnischen 
und kulturellen ›Hyper-Diversität‹ der Schülerschaft aus überwiegend sozial und öko
nomisch benachteiligten wie auch bildungsfernen Milieus ist das Konzept der Schule 
hochgradig differenziert und auf die individuellen Bedarfe der Kinder und Jugendlichen 
zugeschnitten. Zahlreichen Schüler*innen mangelte es beispielsweise an grundle
genden Kompetenzen der deutschen Sprache und somit an den Voraussetzungen, um 

18 Der Norden ist bis heute Heimat verschiedener sozial und ökonomisch benachteiligter Gruppen 
und weist im Vergleich zu anderen Stadtteilen des Feldforschungsortes 2017 beispielsweise den 
höchsten Anteil der Ausländer*innen (21 % und mehr/höher) an der Stadtteilbevölkerung oder 
die jüngste Wohnbevölkerung auf (38,6 bis unter 40,3). In vier der vom Geschossbau geprägten 
Wohnquartiere lag im Jahr 2000 die Sozialhilfequote bei 14 -18 % und nahezu jedes fünfte Kind 
lebte von der Sozialhilfe (Armutsbericht Stadt […, Feldforschungsort] 2000, pseudonymisiert).  

19 Folgende Religionszugehörigkeiten wurden für das Schuljahr 2018/19 seitens der Schule erhoben: 
Evangelisch: 50 Schüler*innen, Katholisch: 67, Jüdisch: 0, Orthodox: 5, Syrisch Orthodox: 0, Isla
misch: 125, Alevitisch: 0, Mennonitische-Brüdergemeinde NRW: 0, Andere: 40, Ohne: 60 (Interne 
Erhebung der HSN). 

ǧ

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

überhaupt beschult werden zu können. Der Schulleiter erläuterte, was das für die Schule 
bedeutet: 

Schwerpunkt unserer Arbeit ist ganz klar die Sprachförderung, wir haben einen hohen 
Anteil an Seiteneinsteigern, die ohne jegliche Vorbildung, zum Teil aus dem Ausland 
kommen, und wir haben eine hohe Anzahl von Schulabbrecher*innen, die in anderen 
Systemen gescheitert sind. Wir haben in manchen Jahren 60 bis 70 Seiteneinsteiger 
gehabt, die aus anderen Systemen kamen. In den Spitzenjahren wurden bis zu 100 
Flüchtlinge in die Sprachförderung aufgenommen, und das bei 350 Schülern… kann 
man sich ungefähr vorstellen, worum es hier geht. Also Schule ganz anders als das, 
was wir sonst kennen (Herr Althoff, 17.07.2018). 

Entsprechend bot die Hauptschule DAZ (Deutsch als Zweitsprache)-Kurse an, die auf 
einem vierstufigen Konzept basierten, welches den Schüler*innen ermöglichen sollte, 
»dem Unterricht in den Regelklassen in sprachlicher und methodischer Hinsicht zu fol
gen« (Homepage HSN, 2019). Da die Schülerschaft überwiegend aus bildungsfernen El
ternhäusern stammte und das Ziel für viele war, überhaupt einen Schulabschluss zu er
langen, um Zugang zum Arbeitsmarkt zu erhalten, setzte die Schule neben den traditio
nellen ›harten‹ Unterrichtsfächern auch auf berufsvorbereitendes praktisches Lernen, 
beispielsweise in den Holz-, Metall- und Fahrradwerkstätten.20 

Gleich bei meinem ersten Besuch war ich von der Höflichkeit überrascht, welche 
die Hauptschüler*innen dem fremden Besucher auf dem Schulhof entgegenbrachten; 
so wurde mir einladend die Tür geöffnet und der Vortritt gewährt. Hier standen neben 
dem Aspekt der leistungsorientierten Bildung »solche Normen des zivilen Umgangs auf 
der schulischen Agenda, die zur Ausbildung einer produktiven Lebens- und Arbeitshal
tung befähigen sollen. Dazu gehören Pünktlichkeit, Zuverlässigkeit bei der Ausführung 
von Aufgaben oder Leistungsbereitschaft, aber auch Fairness, Solidarität und das Einhal
ten bestimmter Regeln in der Beilegung von Interessen- und anderen Konflikten« (Man
nitz, 2002a: 161). Letztgenannte Aspekte der Erziehung und Vermittlung grundlegender 
Spielregeln des sozialen Miteinanders spielten an der Hauptschule-Nord eine ungleich 
größere Rolle als am Gymnasium. Sie stellten nicht nur auf das »Ideal von Zivilität als der 
sozialen Kohäsionsformel der Bürgergesellschaft« (ebd.) ab, sondern sind hier Voraus
setzung, um angesichts von Schulverweigerung, Delinquenz und überforderten Eltern 
den Schulbetrieb und mithin Bildung überhaupt erst zu ermöglichen. Die Selbstdarstel
lung der HSN benannte den Erziehungsstil als »autoritativ«, was sich in einem diszipli
narischen Ordnungskonzept ausdrückte, das mit aller Konsequenz die drei Hauptregeln 
der Schule durchzusetzen sucht und im Trainingsraum aushing: (1) Alle Schüler*innen 

20 Ferner lud man auch Handwerksmeister*innen aus der Region ein, um Werkunterricht zu erteilen 
oder ermöglichte über die Beschäftigung der Schüler*innen im Schulkiosk Einblicke in den Einzel
handel. Für die Jahrgänge neun und zehn wurden außerdem intensiv betreute Profilklassen einge
richtet, die einen erhöhten Praxisanteil anboten, indem ein Schultag durch einen Praktikumstag 
außer Haus ersetzt wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 173 

haben das Recht zu lernen; (2) Alle Lehrer*innen haben das Recht zu unterrichten; (3) Alle 
müssen die Rechte der anderen respektieren.21 

Die Sanktionen gegen Verstöße wurden in der Schulkonferenz jeweils individuell 
festgelegt. Zugleich wurde den ›Delinquent*innen‹ das Recht auf Wiedergutmachung 
garantiert. Für die Integration von Neuzugängen, in der Regel Schüler*innen mit Dis
ziplinarverweisen anderer Schulen, sowie für die Reintegration von Mobber*innen und 
Mobbing-Opfern, Schulmüden und Schulverweigernden in den Regelbetrieb wurde an 
der Schule eine eigene Institution geschaffen. Die sog. Schulstation war Drehscheibe für 
die Entwicklung und Bündelung »passgenauer sozialpädagogischer Hilfen mit dem Ziel, 
Schüler*innen mit schwierigen Schullaufbahnerfahrungen einen Schulabschluss zu er
möglichen« (Homepage HSN, 2019). In der Schulstation wurde eine niedrigschwellige 
Beschulung in Form des sog. ›Kernunterrichts‹ angeboten, in dem Schüler*innen ver
schiedener Jahrgangsstufen in einer kleinen Gruppe intensiv und individuell gefördert 
wurden. Das Büro des Schulsozialarbeiters Herr Borchert schloss direkt an den Raum an 
und wer es betreten wollte, musste durch die Schulstation. Borchert nahm im Schulbe
trieb eine zentrale Position ein, von der aus er ›in alle Richtungen‹ mit Akteur*innen an 
der Schule und im Viertel vernetzt war. Die Kooperation mit den Eltern stellte – anders 
als am Gymnasium – eine wichtige Maßnahme für die Erziehungsarbeit in Schule und 
Schulstation dar. 

Während in der Schulstation Wertschätzung und individuelle Förderung im Vorder
grund standen, beinhaltete das disziplinarische Ordnungskonzept der Schule auch re
pressive Maßnahmen. Die wichtigste war der Verweis von regelbrechenden Schüler*in
nen in den sogenannten Trainingsraum, der gewissermaßen die Antithese zur Schulsta
tion darstellte. Dieser kleine Raum, an dessen grauen Wänden lediglich laminierte A4- 
Blätter mit den Schulregeln hingen und dessen Fensterzeile in ca. 2 Meter Höhe keinen 
Blick hinaus gewährte, hatte die Atmosphäre einer Zelle und sollte, wie der Schulsozi
alarbeiter mir erklärte, das dringende Bedürfnis erzeugen, »schnell wieder hier raus zu 
wollen« (Herr Borchert, 08.05.2019).22 

21 Die drei Hauptregeln werden mit weiteren 15 Regeln expliziert: (1) Ich passe im Unterricht auf und 
beteilige mich; (2) Ich höre zu, wenn andere sprechen. (3) Ich melde mich, wenn ich etwas sagen 
möchte; (4) Ich warte, bis ich aufgerufen werde; (5) Ich bleibe während des Unterrichts auf meinem 
Platz sitzen; (6) Ich spreche höflich; (7) Ich gehe rücksichtsvoll mit anderen um; (8) Ich befolge die 
Anweisungen der Lehrpersonen (9) Ich halte meine Unterrichtsmaterialien bereit; (10) Ich packe 
die Dinge, die nicht zum jeweiligen Unterricht gehören, in meine Tasche bzw. in mein Fach; (11) Ich 
darf Wasser trinken, aber ich esse nur in den Pausen; (12) Ich erscheine pünktlich zum Unterricht; 
(13) Ich nehme mein Käppi oder meine Mütze ab und ziehe meine Jacke aus. (informell ergänzt 
durch das Verbot, Jogginghose in der Schule zu tragen.); (14) Ich achte das Eigentum anderer; (15) 
Ich lache niemanden aus. (Aushang im Trainingsraum der HSN). 

22 Im Trainingsraum herrschte absolutes Redeverbot und für jede Handlung, die von der Bearbei
tung der von den Fachlehrer*innen gestellten Aufgaben abwich, z.B. aufstehen, um etwas in den 
Mülleimer zu werfen, musste die Aufsichtsperson gefragt werden. Der Weg aus dem Trainings
raum zurück in den Regelunterricht führte über gewissenhaftes Arbeiten, gutes Betragen und die 
schriftliche Reflexion des eigenen Verhaltens, welches die Schülerin oder den Schüler in die Maß

nahme hineingeführt hatte. Um Verbindlichkeit zu schaffen, wurde ein Schüler*in-Lehrer*in Ver
trag aufgesetzt, in dem erstere sich auf die Einhaltung der Regeln verpflichteten. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Der Islamische Religionsunterricht wurde an der Hauptschule-Nord erst seit zwei 
Jahren von Herrn Emre Demir in den Jahrgängen 7–10 unterrichtet und fand parallel 
zum Unterricht der anderen Religionen und dem Ethikunterricht statt. Meine For
schungsanfrage an die Hauptschule-Nord wurde vom Schulleiter Herrn Althoff wie 
auch vom Religionslehrer Emre Demir umgehend positiv beantwortet und nachdem 
nach den Sommerferien 2018 ein Elternbrief mit Hinweis auf meine Anwesenheit ver
sandt wurde, standen mir alle Bereiche der Schule offen. Ich führte zahlreiche Gespräche 
mit dem Schulleiter, dem Islamlehrer Herrn Demir, dem Schulsozialarbeiter Herrn Bor
chert, der Berufseinstiegsbegleiterin und zahlreichen Schüler*innen. Hier lernte ich 
etwa Younes kennen, der in Kapitel I.2 vorgestellt wurde. Anderen Schülern begegnete 
ich in den Moscheen oder etwa bei dem in Kapitel II.3 beschriebenen Wettbewerb in Ko
ranrezitation der IGMG in Dortmund wieder. Ich führte teilnehmende Beobachtung im 
islamischen Religionsunterricht, Biologie und Ethikunterricht sowie im Trainingsraum, 
der Schulstation, auf dem Schulhof und in der Mensa durch. Ganz im Gegenteil zu den 
Schüler*innen des Gymnasiums fiel es vielen Hauptschüler*innen recht leicht, mich zu 
duzen und sprachen mich bald mit abi (türk. großer Bruder) oder abicim (mein Bruder) 
an. Meine grundlegenden Kenntnisse über den Islam und mein Bart ließen viele mus
limische Schüler*innen daran zweifeln, dass ich kein Muslim bin und darüber hinaus 
auch noch ein echter Alman, eine ›Kartoffel‹, wie Herkunftsdeutsche halb pejorativ, halb 
zum Spaß oft genannt werden. Younes nahm mich indes nicht als typischen Deutschen 
wahr: »Nein Marcel, du bist keine Kartoffel! Wenn dann bist Du eine Süßkartoffel!« 
(Younes, 26.03.2019). 

Herr Althoff – Religion spielt keine Rolle 
Einige Monate vor dem ersten Unterrichtsbesuch lud der Schulleiter Herr Althoff mich 
zum Gespräch in sein Büro ein. Althoff war Ende vierzig, in Jeans und Hemd mit hoch
gekrempelten Ärmeln leger gekleidet und auch in seinem Umgangston direkt, offen und 
wenig förmlich. »Von der Mentalität her« (Herr Althoff, 17.07.2018) sei er einfach Haupt
schullehrer, was er mit seiner Jugend in Recklinghausen erklärte, denn bereits in seiner 
Schulzeit seien die Klassen dort aufgrund des hohen Anteils an Kindern von Gastarbei
ter*innen überdurchschnittlich multikulturell gewesen, was sich in seiner Wohngegend 
in einer anderen Großstadt im Ruhrgebiet schließlich fortgesetzt habe. Für Althoff ist 
das Leben in einem multikulturellen und religiös diversen Umfeld nicht ungewöhnlich, 
sondern mithin wünschenswert: »Nur da, wo man mit vielen Dingen konfrontiert wird, 
ist auch die Chance, andere Dinge auch mal kennenzulernen« (ebd.). 

Seine persönliche Beziehung zu Religion war von einem tiefgreifenden Bruch ge
prägt. Althoff wurde als Kind katholisch erzogen und war in der Kirche aktiv und be
schrieb auch die Wahl des Berufs vom christlichen Ideal der Hilfsbereitschaft motiviert. 
Das Engagement für die Kirche endete aber mit seinem Einsatz als Sanitäter im Jugo
slawienkrieg 1991/92, wo »Kirche polarisiert hat. Auf der einen Seite die [orthodoxen] 
Serben, auf der anderen Seite die katholischen Kroaten. […] Ich habe Abstand genom
men von der Institution Kirche, bin aber trotzdem kirchlich gläubig, katholisch geprägt 
und in den letzten Jahren durch meine Frau doch wieder verstärkt aktiv in der kirchli
chen Gemeinde« (ebd., Anm.d.Verf.). Die persönliche Religiosität des Schulleiters war 
folglich von der Distanzierung von und einer Rückkehr zur Kirche charakterisiert. Nach 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 175 

Konfliktpotentialen gefragt, welche die ethnische, nationale und religiöse Heterogenität 
im Stadtteil Nord und entsprechend auch in der Schule mit sich brächten, sah er – anders 
als der Leiter des Gymnasiums – Religion allerdings als nahezu irrelevant an: »Es wird nie 
an der Religion fest gemacht. Es sind immer andere Dinge das Problem« (ebd). Althoffs 
Darstellungen des Schulalltags waren maßgeblich von einer bottom-up Perspektive ge
prägt, in der die interpersonalen Begegnungen den Referenzrahmen stellen und die im 
öffentlich-medialen Diskurs dominanten Positionen eher marginal sind. An der Haupt
schule-Nord war die plurale Einwanderungsgesellschaft der alltägliche Normalzustand 
und nicht etwas, das eine Bedrohung darstellte oder noch anerkannt werden müsste. 
Diese Hyper-Diversität der Bevölkerung im Ruhrgebiet sowie an der Hauptschule-Nord 
weicht die allgegenwärtigen diskursiv gesetzten Dichotomien wie Deutsche – Auslän
der*innen, Mehrheitsgesellschaft – Minderheit oder Demokratie – Islam in gewissem 
Maße auf. Dem Ansatz der in den Stadtteil vernetzten Schule entsprechend, sah Alt
hoff auch die Einbindung lokaler muslimischer Akteur*innen als wünschenswert an, 
z.B. auch »bei Feierlichkeiten, dass auch dieser Glauben entsprechend vertreten ist, ohne 
dazu große Gruppen auszugrenzen, und das ist das, was es uns schwierig macht« (ebd.). 
Ähnlich wie Herr Müller am Gymnasium sah aber auch Herr Althoff – »die Gefahr, dass 
man vielleicht jemanden einlädt, der vielleicht eine extreme Position vertritt, die man 
auf keinen Fall in der Schule haben will« (ebd.). Über die Herausforderung, potenzielle 
Kooperationspartner*innen ideologisch einzuschätzen hinaus bestehe auch die Schwie
rigkeit, dass sich andere Gruppen ausgeschlossen fühlen. Die Frage legitimer Repräsen
tation der Muslim*innen stellte sich entsprechend nicht nur hinsichtlich der staatlichen 
Kooperationspartner*innen für die Ausgestaltung des Islamischen Religionsunterrichts 
(vgl. Kap. IV.1), sondern auch auf der Mikroebene lokaler Schulpolitik. Althoff sah ein 
großes Versäumnis darin, dass der Islamische Religionsunterricht erst seit einigen Jah
ren verstärkt eingeführt wurde, denn man hätte mit den Familiennachzügen der 1970er 
und 80er Jahre realisieren müssen, dass die Präsenz eines relevanten Bevölkerungsteils 
muslimischen Glaubens dauerhaft sein würde: 

Ich glaube, der Staat hätte viel früher darauf reagieren sollen, weil natürlich eine gan
ze Generation mit islamischem Hintergrund durch die Schule gegangen ist, ohne eine 
Chance zu haben, in ihrer Religion unterwiesen zu werden, und natürlich auch eine 
ganze Generation mehr oder minder durch Hinterhofmoscheen geprügelt wurde. Und 
ich glaube, die Auswüchse merkt man jetzt. Ich glaube in dem Moment, wo sich eine 
Gemeinde darstellen kann, z.B. auch mit Minarett ganz klar, weiß jeder, wo die Ge
meinde steht und das ist natürlich auch vielleicht im eigenen Interesse. Dass sie trans
parenter damit umgeht, fände ich wünschenswert, und dass man wegkommt von die
sen vielen kleinen wie auch immer gearteten Hinterhofmoscheen. Es kommt meiner 
Meinung viel zu spät (Herr Althoff, 17.07.2018). 

Während der Schulleiter in Darstellungen zu Alltag und Beruf grundsätzlich Religion im 
Allgemeinen und Islam im Besonderen kaum thematisierte, hielt er die derzeitige Si
tuation insbesondere hinsichtlich gesellschaftlicher Partizipation und Sichtbarkeit für 
problematisch. Selbstredend wurde und wird nicht in jeder Moschee die Prügelstrafe 
angewandt, ob sie in einem Hinterhof liegt oder nicht, doch dass der hierin formulierte 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Missstand mangelnder Sichtbarkeit auch die Transparenz und somit die offene Ausein
andersetzung einschränkt, ist kaum von der Hand zu weisen. Althoff identifizierte das 
Versäumnis auf integrationspolitischer Ebene, forderte die längst überfällige Anerken
nung islamischer Symbolik und Repräsentanz im öffentlichen Raum und implizierte so 
eine Interdependenz von Öffentlichkeit und Offenheit. Abschließend hob der Schulleiter 
noch einmal die Relevanz der Forschung zum Thema hervor, die ihn auch zur Zustim
mung auf meine Anfrage bewegt hatte:  

Ich glaube, es wird endlich mal Zeit, dass da genau hingeguckt wird, weil uns Außen
stehenden fehlt ganz viel Verständnis dafür, einmal für die Biographien, und ich glau
be auch für diese Zerrissenheit, die es zwangsläufig geben muss, zwischen Religiosität 
und Staatsbürgerpflichten auf der einen Seite, und ich glaube, es wird endlich mal Zeit, 
dass man ein bisschen genau hinguckt und wegkommt von dieser plakativen Diskus
sion, oder ob der Islam zu Deutschland gehört oder nicht, und dass man wirklich auf 
die Einzelfälle schaut, und auch mal genau hinguckt, was macht das Leben so schwer? 
Warum gelingt das nur so schwer, zu integrieren mit islamischem Glauben? Ich glau
be, in der Vergangenheit hat man den Fehler gemacht, dass immer zurückzuführen auf 
den islamischen Glauben (Herr Althoff, 17.07.2018). 

Der Schulleiter ist sich bewusst, dass es sich, bei Religion mit ihrem letztgültigen Wahr
heitsanspruch auf der einen und den Erfordernissen staatsbürgerlicher Verpflichtun
gen auf der anderen Seite um zwei Ordnungen grundsätzlich unterschiedlicher Begrün
dungsbasis handelt, wie auch John Bowen betont (2010: 6). Diese Dichotomie wird in den 
öffentlichen Islamdebatten in Deutschland wie auch in anderen europäischen Staaten 
reproduziert und zugespitzt. Althoff äußerte klare Kritik an dieser »plakativen Diskus
sion« (Herr Althoff, 17.07.2018), die in der Frage, ob der Islam zu Deutschland gehöre, 
kulminiere und forderte, den Blick auf die individuellen Biografien und Lebenssitua
tionen und die Zerrissenheit zu richten, die mithin aus dem Spannungsfeld Religion – 
staatsbürgerliche Welt für Jugendliche resultieren müsse (ebd.). Die Perspektive auf die 
Ebene der Alltagswelten sei unabdingbar, denn sie könne den zumeist ahnungslosen Au
ßenstehenden der deutschen Mehrheitsgesellschaft Anhaltspunkte darüber geben, was 
Zugewanderte und Ausländer*innen bereits leisten und wo tatsächliche Problemlagen 
zu verorten sind, anstatt diese exklusiv auf den Islam zurückzuführen. Althoff negierte 
nicht, dass es Konfliktpotential zwischen frommer muslimischer Religiosität und staats
bürgerlichen Anforderungen gebe. Er benannte aber einerseits massive Versäumnisse 
auf staatlicher Seite und betonte andererseits die für die deutsche Mehrheitsgesellschaft 
kaum gesehenen Leistungen ausländischer Mitbürger*innen oder jener mit Zuwande
rungsgeschichte, so dass er, um mit dem Bild Mohammed Mutlus zu sprechen, den »Ball 
nicht im Feld der Muslim*innen«, sondern »im Feld der Mehrheitsgesellschaft« sah. 

Emre Demir – Der Sog des Politischen 
Der Religionslehrer Emre Demir war zur Zeit der Feldforschung Ende dreißig. Sein kur
zer Bart und die gestylte Kurzhaarfrisur waren leicht angegraut und er strahlte in der 
Kombination aus Hemd und Leinenhose trotz der schweißtreibenden Temperaturen des 
Hochsommertages, an dem unsere erste Begegnung stattfand, eine stilbewusste Ele

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 177 

ganz aus. Herr Demir war bereits seit sieben Jahren an der Hauptschule-Nord, wo er 
Geschichte, Englisch und Islamischen Religionsunterricht lehrte. Wir führten über die 
Monate hinweg mehrere Gespräche in verschiedenen Klassenräumen, in denen er jeweils 
am Lehrerpult Platz nahm und ich mich gewissermaßen in der Schülerrolle vor dem Pult 
platzierte. Emre wurde in den kurdischen Gebieten Ostanatoliens geboren und wuchs in 
der Region nördlich von Diyarbakır auf.  

Als Kurden in den 90er Jahren in der Türkei… natürlich war das kein schönes Leben. 
Auch Leute, denen es eigentlich wirtschaftlich gut ging… Der Krieg … […] man kann das 
einfach nicht mehr kontrollieren. Das, was man hat, nach einer Zeit wird das auch wirt
schaftlich knapper. Aber auch politisch… man ist einfach in seiner eigenen Stadt nicht 
gewollt. Man will natürlich eine bessere Zukunft für die eigenen Kinder und dann ha
ben meine Eltern sich dafür entschieden umzuziehen, denn die haben einfach keine 
Perspektive mehr gesehen (Emre Demir, 08.10.2018). 

Da seine Heimatstadt derart turkisiert war, dass man dort kaum mehr Kurdisch spre
chen konnte und der Krieg sich bald ausweitete, ging die Familie mit dem 11-jährigen 
Emre dann 1997 nach Deutschland, wo der Großvater bereits in den 70er Jahren als Fa
brikarbeiter gearbeitet hatte. Während die Familie sich sowohl in der Türkei als auch 
über ganz Europa zerstreute, verschlug es seine Eltern ins Ruhrgebiet. Dort erlangte Em
re erfolgreich die allgemeine Hochschulreife, die ihm das Lehramtsstudium der Fächer 
Englisch und Geschichte ermöglichte. Er berichtete mit Bedauern, dass er nicht bereits 
an der Universität das Studium der Islamischen Religionslehre begonnen hatte, schätzte 
sich aber umso glücklicher, dass die ehemalige Schulleitung ihm den von der Bezirksre
gierung angebotenen Zertifikatskurs zum Islamischen Religionslehrer vorschlug. Wäh
rend er sein Leben Revue passieren ließ, war ihm die Frustration darüber, dass sich die 
Geschichte der Kurden in der Türkei in den letzten Jahren gewissermaßen wiederhole 
und Straßenzüge in Sırnak oder Diyarbakır in ihren Verheerungen kaum von denen sy
rischer Städte zu unterscheiden seien, deutlich anzumerken. Er äußerte harsche Kritik 
an den Medien, denen die Situation in den kurdischen Städten keine Meldung wert sei. 
Das Thema, welches viele seiner Äußerungen durchzog und mit dem er sichtbar haderte, 
ist die erlebte Politisierung seiner ethnischen Identität als Kurde: 

Man kann nichts voneinander trennen. Also das gehört alles zu meiner Person, ob ich 
will oder nicht, ich bin auch politisch. Mein ganzes Leben ist politisiert. Wenn ich sage 
– egal wo ich gefragt werde ›welche Herkunft hast du?‹ – ja kurdisch. Dann spricht man 
sofort über Politik (Emre Demir, 08.10.2018). 

Da kurdische Namen in der Türkei in den 1930ern turkisiert wurden, ist es für nieman
den offensichtlich, dass er kein ethnischer Türke ist. »Ich sage manchmal demir heißt 
Eisen, ich könnte genauso Herr Eisen heißen, also hat mit mir nichts zu tun.« (Ebd.). Bis 
jetzt habe er keine Probleme mit den Türken in Deutschland aufgrund seines Kurdisch- 
Seins gehabt. In fünf Jahren Schule in der Türkei habe er sich ausreichend Kenntnisse der 
türkischen Sprache und Kultur aneignen können, um nicht als Kurde aufzufallen, denn 
»… da sind die Türken dann beruhigt, wenn man die Sprache beherrscht« (ebd.). Im Un

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

terricht verzichtete Emre Demir auf Türkisch, um niemanden zu benachteiligen, doch 
auch er musste gelegentlich religiöse Begriffe ins Deutsche zu übersetzen oder die tür
kische Entsprechung eines deutschen Begriffs nennen. 

Emre Demir sparte im Gespräch über seine Religiosität etwaige Assoziationen zu 
Verbänden, spezifischen Islamverständnissen oder Gelehrten gänzlich aus und berich
tete lediglich, dass er in Moscheen aller türkischsprachigen Verbände das Gebet verrich
tete. Während der Gymnasiallehrer Herr Mutlu seine religiöse Entwicklung im Lichte ei
ner intensiven intellektuellen Auseinandersetzung beschrieb und er seinen persönlichen 
Wandel von einem konservativen, regelgeleiteten Islamverständnis der Milli Görüş-Be
wegung hin zu einer ›weltoffenen‹ und ›freundlichen‹ Religiosität detailliert reflektier
te, erzählte Emre Demir seine religiöse Sozialisation als linearen und kontinuierlichen 
Prozess in welchem er nicht die theologische Auseinandersetzung, sondern die religiöse 
Praxis für sich und seine Schüler*innen als ausschlaggebend erachtete: 

Ich denke, wenn man die Religion praktiziert, dann sieht man die Früchte. Wenn man 
nur die Theorie kennt, kriegt man sogar oft auch eine Abneigung. Also das habe ich 
nicht selber erlebt, weil ich schon immer praktizierender Mensch war. Mein Opa hat 
mich eigentlich immer mit in die Moschee genommen, also es war selbstverständlich 
(Emre Demir, 08.10.2018). 

Für Emre war die konsequente Religionspraxis der Schlüssel zur Kultivierung des so
zialen menschlichen Charakters, zu dessen Herausbildung man zuallererst sein eigenes 
Verhalten anderen Menschen gegenüber reflektieren müsse. Der Islam biete hierfür ein 
überzeugendes Konzept, das sich aus dem Vorbild der Propheten ableiten lasse: 

So wie du zu den Menschen bist, so wird Gott auch zu dir sein. Wenn du barmherzig 
zu den Menschen gewesen bist, dann wird auch Gott zu dir barmherzig sein, wenn du 
aber hart bist zu den Menschen, wird Gott bei der Abrechnung auch hart sein. Nicht 
ungerecht! Gott sagt selber, ich bin der Gerechte. Das ist gar nicht kompliziert. Nur 
will ich das umsetzen oder nicht?!… Da ist eine sehr schöne Karikatur, da fragt einer: 
›Wollt ihr Veränderung?‹ Alle melden sich, alle wollen Revolution. Dann stellt er die 
zweite Frage: ›Wer will sich denn verändern?‹ – Keiner! Alle gucken nach unten. Aber 
genau das ist die Religion, dass du bei dir anfängst! Alle Propheten haben eigentlich 
das Gleiche gemacht. Die haben erstmal mit sich selbst gekämpft, die hatten nafs [et
wa Ego, Triebseele; auch Atem], gegen dich musst du kämpfen erstmal, dass du erstmal 
ein besserer Mensch bist, und dann sollst du mit deiner Familie anfangen, und an dei
ner Umgebung musst du arbeiten. Du sollst keine Revolution machen. Ich sage auch 
manchmal den Schülern, du bist heute zu spät gekommen. Beim nächsten Mal musst 
du mehr kämpfen… gegen dein Ego. Ğihad an-nafs ist also, gegen dich selber zu kämp

fen, gegen deine inneren Triebe, gegen dein Ego, gegen deinen Hochmut zu kämpfen, 
wenn du das schaffst, wirst du zum besseren Menschen (Emre Demir, 08.10.2018; Anm. 
d. Verf.). 

Menschlichkeit, Barmherzigkeit und Eigenverantwortung seien die zentralen Eigen
schaften, die ein Mensch brauche, um die Religion wirklich zu begreifen. Zu einem 
guten Muslim werde man entsprechend nicht durch Eifer und strengen Literalismus, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 179 

sondern durch Menschlichkeit und eine gute Absicht im Handeln. Muslim*in sein be
deute zuerst Selbstkultivierung und die Bildung des Charakters durch die Aneignung 
von Tugenden wie Fleiß und Höflichkeit. Die größte Herausforderung sei folglich der 
vom Propheten gebotene ǧihad an-nafs, der Kampf gegen das eigene Ego, die Triebe 
und den Hochmut (ebd.). Ein Mensch werde letztlich an seinen Taten gemessen, nicht 
an dem Wissen, welches er sich angeeignet hat, da dieses nicht handlungsleitend für 
die Menschen sei und genau dies sei auch der Unterschied zwischen Islamkunde, die 
lediglich auf Wissensvermittlung ziele, und seinem Islamunterricht, bei dem es um 
Erziehung und Charakterbildung des Individuums gehe (ebd.). Dieses Verständnis von 
Islam und Islamischem Religionsunterricht steht in bemerkenswertem Einklang mit 
dem erzieherisch-pädagogischen Konzept der Hauptschule. 

Ähnlich wie der Schulleiter kritisierte auch der Islamlehrer die späte Einführung des 
Islamischen Religionsunterrichts in Deutschland. Seine Erklärung war, dass Muslim*in
nen bewusst von Allgemeinbildung ferngehalten werden würden, um eine Zunahme 
muslimischer Religiosität zu verhindern (ebd.). Dieser These liegt die Annahme einer 
grundsätzlichen Korrelation von weltlicher und religiöser Bildung zugrunde, wie sie 
jedenfalls durch die Beobachtungen am Goethe Gymnasium bestätigt wurde. In den 
dortigen 10er Kursen des IRU fanden sich deutlich mehr religiöse und konsequent 
praktizierende Schüler*innen, als im selben Jahrgang an der Hauptschule. Emre belegte 
seine These mit Bezug auf die in Kapitel I. genannte, breit rezipierte Studie von Doris 
Weichselbaumer (2016), der zufolge Frauen mit türkischem Namen und Kopftuch 4,5- 
mal so viele Bewerbungen verschicken mussten, um genauso oft zum Bewerbungsge
spräch eingeladen zu werden wie dieselbe Frau ohne Tuch und mit deutschem Namen. 
Entsprechend müsse, so fuhr Emre leidenschaftlich fort, das landläufige Bild von den 
›bildungsfernen Kopftuchmädchen‹ dekonstruiert werden, denn wenn man erwarte, 
dass eine kopftuchtragende Frau nicht ›im Mittelalter‹ leben solle, müsse der Staat 
seine Aufgaben übernehmen und Partizipation ermöglichen. Einerseits gebe es auch 
für studierte muslimische Frauen mit Kopftuch geringe Chancen auf dem Arbeitsmarkt 
und »auf der anderen Seite kritisiert man, dass die Frau mit Kopftuch zuhause sitzt und 
Kinder macht, ja da läuft irgendwas falsch und das ist auch wirtschaftlich ein Nachteil 
für den Staat…«. (Emre Demir, 18.10.2018). In Emres Diagnose spiegelt sich das, was 
Werner Schiffauer die »gestresste Gesellschaft« (2015a: 15–25) nennt. Gesellschaftli
cher Stress entsteht demzufolge dann, wenn eine Gesellschaft auf Problemlagen mit 
Mechanismen antwortet, aus denen Folgeprobleme resultieren, für deren Bearbeitung 
das gesellschaftliche System enorme zusätzliche Kräfte und Ressourcen aufbieten muss 
oder konkret, dass »die Gesellschaft im Umgang mit Muslimen selbst den Stress erzeugt, 
den sie beklagt.« (Schiffauer, 2015a: 21). Die daraus resultierenden Effekte werden dann 
als problematisch den anderen zugeschoben, Möglichkeiten zur Lösung der Probleme 
ignoriert oder abgeblockt oder aus vermeintlicher Prinzipientreue praktische Lösungs
ansätze verbaut (ebd.). Dieselbe Kritik vertrat, wie wir oben gesehen haben, auch der 
Schulleiter. 

Der Islamlehrer der Hauptschule beschrieb sich selbst als durch und durch politisier
te Person wider Willen. Dies sei seiner Identität als Kurde eingeschrieben und Bestand
teil jedes Gesprächs über Herkunft und Selbstverortung. Mit der Religionszugehörigkeit 
zum Islam verhalte es sich nicht anders und so kritisierte er deutlich die strukturelle Dis

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

kriminierung von Muslim*innen in Deutschland. Er betonte die Korrelation zwischen 
allgemeinem Bildungsstand und religiösem Wissen bzw. religiöser Erziehung und dia
gnostizierte, dass die gesellschaftliche Angst vor religiösen Muslim*innen zur Exklusion 
dieser aus dem Bildungssektor führe. Seine Darstellungen liefen immer wieder auf die 
Kritik der Politisierung von Ethnizität und Religiosität hinaus, etwa wenn er gegen die 
Türkisch-Islamische Synthese oder Islamismus auf der einen oder Muslim*innenfeind
lichkeit auf der anderen Seite Stellung bezog. Zu seiner eigenen Religiosität und ihrem 
Einfluss auf den Islamischen Religionsunterricht betonte er die Praxis vor der Theorie; 
nicht theologische Expertise sei es, die den Charakter forme und den Gläubigen zu ei
nem besseren Menschen mache, sondern das gewissenhafte Praktizieren der religiösen 
Gebote. Diese Schwerpunktsetzung mag einerseits daraus resultieren, dass Emre Demir 
die Ausbildung zum Islamischen Religionslehrer als berufsbegleitenden Zertifikatskurs 
absolviert hatte, der in theologischer Tiefe und thematischer Breite kaum mit dem Stu
dium an der Universität oder aber auch der Hizmet-Bewegung vergleichbar sein dürfte. 
Andererseits korrespondiert der Fokus auf die individuelle moralische Bildung des Cha
rakters in bemerkenswerter Weise mit den Zielen und der erzieherischen Strategie der 
Schule. Islam kann nach Emres Lesart die Entwicklung des Individuums zur sozialen 
und gesellschaftsfähigen Person fördern und, so ließe sich schließen, kann der Islami
sche Religionsunterricht die zivilgesellschaftlich orientierten Erziehungsziele der Schu
le religiös legitimieren. 

An der Hauptschule-Nord waren die Größen der häuslichen Welt (Boltanksi & Thé

venot, 1991: 130–141) in Form ethnischer und nationaler Heterogenität allgegenwärtig 
und stellten für die Schule insbesondere bezüglich der zahlreichen verschiedenen Mut
tersprachen bei gleichzeitig geringen Deutschkenntnissen eine große Herausforderung 
dar. Man versuchte differenziert auf die Partikularismen und individuellen Bedarfe, die 
sich auch Lebenssituationen und Problemlagen der Schülerschaft wie auch der Eltern er
gaben, passgenaue Angebote zu entwerfen und oszillierte dabei zwischen persönlicher 
Nähe und Vertrauen auf der einen, und einem autoritären Erziehungsstil auf der ande
ren Seite. Der Schulleiter maß der religiösen Rechtfertigungsordnung für Konflikte im 
Schulalltag keine Relevanz bei, stattdessen ging seine Kritik in Richtung der mediati
sierten öffentlichen Meinung als jener Arena, welche die Unvereinbarkeit des Islam mit 
der staatsbürgerlichen Ordnung reproduziere. Dass muslimische Schüler*innen bislang 
nicht erlernen konnten, ihrer Religion auf Deutsch Ausdruck zu verleihen, sieht er in 
diesem Lichte als gravierendes Versäumnis des Gleichheitsversprechens, dem die Zivil
gesellschaft verpflichtet ist. Dies verhindere Partizipation ebenso, wie die Hürden, wel
che öffentlicher muslimischer Repräsentanz auferlegt werden. Der Religionslehrer Em
re Demir erklärte die gut belegte Diskriminierung von Muslim*innen im Bildungssektor 
und auf dem Arbeitsmarkt damit, dass mit zunehmendem Bildungsniveau auch ein hö
herer Grad religiöser Bildung einhergehe. Für den Feldforschungsort bestätigt sich diese 
These für jene Schüler*innen, die sich in den Moscheen der IGMG engagieren, werden 
sie dort doch vielseitig unterstützt und erhalten beispielsweise auch Hausaufgabenhil
fe. Demgegenüber fehlen muslimischen Jugendlichen auf der Hauptschule in der Regel 
schon basale Kenntnisse der Religion. Da dem Phänomen bildungserfolgreicher Religiö
ser im gesellschaftlichen Diskurs mit Angst begegnet werde, reagiere die Gesellschaft 
mit der Marginalisierung von Muslim*innen und mit strukturellen Zugangsbarrieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 181 

Dem hielt der Lehrer den Beitrag entgegen, den Islam für das staatsbürgerliche Mitein
ander leisten könne. Insbesondere die Disziplinierung des Selbst durch regelmäßige ge
wissenhafte Glaubenspraxis förderedie Kultivierung islamischer Tugenden, die gleich
sam positive Eigenschaften von Bürger*innen in der Zivilgesellschaft seien. In diesem 
Zusammenhang sprach der Lehrer vom ǧihad an-nafs, dem Ringen mit dem eigenen Ego 
mit dem Ziel der Selbstbeherrschung, das auch als die große Bemühung (ǧihad al-ʾak
bar) gilt. Die auf die Verantwortung des eigenen Handelns abzielende Argumentation 
der Sinnhaftmachung von Islam, wie Demir sie vorschlägt, korrespondiert mit dem er
zieherischen Auftrag der Hauptschule, basale soziale Kompetenzen zu vermitteln. 

4. Wider die Politisierung von Islam 

Die Einführung des neuen Faches Islamischer Religionsunterricht (IRU) an öffentlichen 
Schulen steht in einem gesellschaftspolitischen Spannungsfeld verschiedener Erwar
tungshaltungen, die etwa von Seiten der Integrations-, der Kultus- und Schulpolitik 
wie auch der Sicherheitspolitik formuliert werden (Stein & Zimmer, 2022: 38). Auch auf 
der lokalen Ebene meines urbanen Forschungsfeldes drückten zahlreiche Akteur*innen 
verschiedene, teils divergierende Hoffnungen an den IRU und insbesondere an die 
Islamischen Religionslehrer*innen aus, wobei sich zwei zentrale Aushandlungsgegen
stände identifizieren ließen: (1) die Verhältnisbestimmung von Moscheeunterricht und 
schulischem Religionsunterricht und, damit in engem Zusammenhang stehend, (2) die 
prekäre Rolle der islamischen Religionslehrkräfte. 

Wie der erste Teil des Kapitels gezeigt hat, herrscht insbesondere seitens der Eltern 
Unklarheit hinsichtlich der Verhältnisbestimmung von Moschee und Schule, die sich in 
der Formulierung überaus widersprüchlicher Zuschreibungen an den Bildungsauftrag 
der beiden Institutionen manifestierte. Die Lehrkräfte stehen entsprechend in der Ver
antwortung die Aufgabenbereiche zu differenzieren und zu erläutern. So kann weder 
das Memorieren des Koran oder die Vermittlung des Arabischen – wie es in Moscheen 
angeboten wird – in der Schule geleistet werden, noch darf dort die individuelle Reli
giosität der Schüler*innen Gegenstand der Benotung sein. Die Ausgestaltung des IRU 
ist an den staatlich verantworteten Kernlehrplan gebunden, der die Lehrkräfte beauf
tragt, oben genannte Kompetenzen zu vermitteln. Die curricularen Vorgaben stellen den 
Unterricht darüber hinaus maßgeblich in den Dienst der bundesrepublikanischen poli
tischen Kultur und prägen somit das zu vermittelnde Religionsverständnis ebenso, wie 
die Rolle der Lehrkräfte. Diese sind, wie andere Lehrer*innen auch, an die Professionali
tätsstandards des Berufs gebunden und müssen das Ideal der zivilen Bürgergesellschaft 
auch als muslimische Religionslehrer*innen vertreten. Ein versehentliches situations
bedingtes Aus-der-Rolle-fallen, ein Wechsel in Codes, die etwa der Herkunftskultur und 
also der häuslichen Rechtfertigungsordnung zugerechnet werden, kann – wie das Beispiel 
Mohammed Mutlus beim Elternsprechtag illustriert hat – auch auf Seiten der Religions
lehrkräfte durchaus zu massiven Verunsicherungen führen. 

Der Auftrag der öffentlichen Schule, die nationale politische Kultur zu vermitteln, 
kann, wie Schiffauer (2002: 5) beschreibt, indes nur in Form eines verkürzten Idealbil
des der Gesellschaft stattfinden. Der Vergleich von Goethe Gymnasium und Hauptschu

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

le-Nord im zweiten Teil des Kapitels hat indes illustriert, dass dies nicht an allen Schulen 
in gleicher Form stattfindet, sondern sich je spezifische Formen der Schulkultur identifi
zieren lassen, die sich etwa hinsichtlich des Umgangs mit religiöser und kultureller Dif
ferenz, der Bedeutung kollektiver oder individueller Referenzrahmen oder der Bildungs
ziele unterscheiden lassen. Diesbezüglich – so die zentrale Beobachtung – variiert auch 
die Rolle welche dem Islamischen Religionsunterricht im Rahmen dieser unterschiedli
chen Schulkulturen seitens der verantwortlichen Akteur*innen zugesprochen wird. 

Der Schulleiter des Goethe Gymnasiums skizzierte die Rolle der öffentlichen Schu
le als Vermittlungsinstanz der politischen Kultur der Bundesrepublik sowie ihrer ›de
mokratischen Spielregeln‹ und problematisierte das Fortbestehen fremder Hierarchien, 
Traditionen und Sprachen auf deren Basis sich in der Schule eine ›kulturelle Cliquenbil
dung‹ vollziehe. Während das Zusammenleben mit Pol*innen und Russ*innen aufgrund 
derselben Religion reibungsarm sei, bestehe hinsichtlich muslimischer Migrant*innen 
ein größeres Konfliktpotential. Diese gestaffelte Taxonomie kultureller Differenz (vgl. 
Mannitz & Schiffauer, 2002: 67–100), verschiedener Kollektive weist durchaus eine Nä
he zur Logik des öffentlichen Diskurses auf, in welchem die »Verdichtung des Fremden 
im Muslim« (Schiffauer, 2015a: 24–25) und die Veranderung vermeintlich fremdkulturel
ler Gruppen virulent sind. Mit der normativen Feststellung, dass eine Theokratie in ei
ner Demokratie nicht existieren könne, und daher die Orthografie des Islam angepasst 
werden müsse, essenzialisierte und verallgemeinerte der Schulleiter den vermeintlich 
universalen Herrschaftsanspruch des Islam. Entsprechend setzte er seine Hoffnungen 
in den Islamlehrer Herrn Mutlu, der die Islamizität des Grundgesetzes betone und po
litischen Formen des Islam sein eigenes Religionsverständnis entgegenhalten würde. In 
der Tat sah Herr Mutlu Deutschland als ›Haus des Friedens‹, in welchem Muslim*innen 
grundsätzlich ihre Religion frei ausüben können, und rechtfertigte seine Position mit 
theologischen Argumenten der Gelehrten Said Nursi oder Fetullah Gülen oder dem is
lamrechtlichen Konzept maqāṣid aš-šarīʿa. Gegen Herrschaftsansprüche verschiedener 
Formen des politischen Islam stellte Mutlu sein Verständnis eines ›zivilen Islam‹ der sich 
zur Organisation des Gemeinwohls Prinzipien wie der Beratschlagung, Konsensfindung 
und des Vertrags bediene, die als demokratienah gelten. Der Religionslehrer des Gymna
siums verteidigte die Islamischen Gebote auch gegen seinen Vorgesetzten, schaffte aber 
zugleich Konvergenzen zwischen islamischen Normen und der bundesrepublikanischen 
Rechtsordnung, ohne den Boden der islamischen Gelehrsamkeit zu verlassen. 

An der Hauptschule-Nord war seltener die Rede von ethnischen oder religiösen 
Kollektiven, denn hier wurde der Fokus zuvorderst auf die individuellen Bedarfe der 
Schüler*innen als Personen gelegt. Mit der Betonung gleicher Chancen und gleicher 
Pflichten aller und des Bemühens um die Einzelnen als Handlungsgrundlage schient 
die Hauptschule dem staatsbürgerlichen Ideal der Gleichheit somit näher als die um 
eine Vermittlung demokratischer Spielregeln an ›fremde Kollektive‹ bemühte Argu
mentation des Schulleiters am Goethe Gymnasium. Der pädagogische Schwerpunkt der 
Erziehung zu gesellschaftsfähigem Sozialverhalten und der Fähigkeit am Schulalltag 
teilzunehmen, führte an der Hauptschule maßgeblich über interpersonale Beziehungs
arbeit; kollektive Zuschreibungen und Veranderungstendenzen wie sie insbesondere in 
den öffentlichen Islamdebatten gang und gebe sind, spielten eine geringere Rolle im 
Schulalltag und wurden vom Schulleiter und dem Schulsozialarbeiter als hinderlich für 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 183 

das gesellschaftliche Miteinander kritisiert (was nicht heißt, dass einzelne Lehrer*in
nen diese nicht reproduzieren würden, vgl. Kap. V.1.2). Anders als der bei Hizmet und 
an der Universität ausgebildete Islamlehrer des Gymnasiums Mohammed Mutlu, der 
entsprechend einen theologisch-intellektuellen Ansatz verfolgte, hatte Emre Demir, der 
Islamlehrer der Hauptschule lediglich einen berufsbegleitenden Zertifikatskurs absol
viert. Auch war er nie an einen Verband gebunden und dort konsequent theologisch 
geschult worden. Er betonte vor dem Hintergrund seines Erfahrungshorizonts auf der 
einen und dem praxisorientierten Ansatz der Schule auf der anderen Seite die religiöse 
Praxis vor der theologischen Theorie. Für Demir war Islam der Weg der Selbstkulti
vierung, d.h. der Überwindung von Hochmut und Egozentrismus durch ǧihād an-nafs, 
wodurch man vorbildliches Mitglied der Gesellschaft werde. Insofern als Emre sich 
vehement gegen die Politisierung seiner kurdischen Ethnizität wie auch seiner mus
limischen Religion positionierte, ist auch sein Ansatz als Variante eines zivilen Islam 
zu verstehen. Beide Lehrer entwickelten spezifische Argumentationen, ihr Islamver
ständnis mit den Anforderungen der jeweiligen Schulkultur in Einklang zu bringen und 
schufen eine Passung, die sie mit grundlegenden theologischen Konzepten (maqāṣid 
aš-šarīʿa; ǧihād an-nafs) islamisch begründeten. Über die extrinsischen Anforderungen 
von Akteur*innen, Richtlinien und konventionalisierter Schulkultur hinaus haben die 
Beispiele gezeigt, dass auch intrinsische Motivationen eine große Bedeutung in der 
Selbstpositionierung der Lehrer im Spannungsfeld des IRU zukommt. Beide Lehrer 
standen in einem belasteten Verhältnis zur national-religiösen Türkei; Emre Demir als 
geflüchteter Anhänger der marginalisierten kurdischen Minderheit, Mohammed Mutlu 
als Anhänger der in der Türkei als Terrororganisation verfolgten islamischen Gülen- 
Bewegung. Die Distanzierung von dieser Nationalreligiosität ist ein zentrales Motiv der 
Inanspruchnahme der Universalität des Islam und zur Schaffung eines Kompromisses 
von staatsbürgerlicher Ordnung und religiösen Normen. Insofern als die Lehrer Islam 
auf je unterschiedliche Weise zivilgesellschaftlich in Sinn setzen und so Konfliktpoten
tiale zwischen den Rechtfertigungsordnungen entschärfen, fördern sie nicht nur die 
eigene Identifikation mit der Bundesrepublik, sondern eröffnen auch den Schüler*in
nen eine islamisch legitime Möglichkeit, sich emotional ein Stück mehr zuhause zu 
fühlen. Vor dem Hintergrund dieser Beobachtungen untersuche ich im Folgenden, wie 
diese Sinnhaftmachung in den Praxisgemeinschaften des Unterrichts vollzogen wird 
und welche Übersetzungsleistungen und kritischen Bezugnahmen insbesondere die 
Schüler*innen leisten. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472040-007 - am 13.02.2026, 13:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

